
Harrassowitz Verlag

Albanische Forschungen 45

Florian Kienzle

Ein Nehmen und Geben

Die Geschlechter  
in der albanischen Literatur



© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7

H
ar

ra
ss

ow
itz

 J
ou

rn
al

s
nu

r 
zu

m
 p

er
sö

nl
ic

he
n 

G
eb

ra
uc

h 
/ k

ei
ne

 u
nb

ef
ug

te
 W

ei
te

rg
ab

e

P
ow

er
ed

 b
y 

T
C

P
D

F
 (

w
w

w
.tc

pd
f.o

rg
)

http://www.tcpdf.org


2020

Harrassowitz Verlag . Wiesbaden

Albanische Forschungen

Begründet von 
Georg Stadtmüller

Für das Albanien-Institut 
herausgegeben von 

Peter Bartl

unter Mitwirkung von 
Bardhyl Demiraj, Titos Jochalas und 

Oliver Jens Schmitt

Band 45

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



Florian Kienzle

Ein Nehmen und Geben

Die Geschlechter  
in der albanischen Literatur

2020

Harrassowitz Verlag . Wiesbaden

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



Zugl. Diss. an der Ludwig-Maximilians-Universität München.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet 
über http://dnb.dnb.de abrufbar.

Bibliographic information published by the Deutsche Nationalbibliothek 
The Deutsche Nationalbibliothek lists this publication in the Deutsche 
Nationalbibliografie; detailed bibliographic data are available in the internet 
at http://dnb.dnb.de 

Informationen zum Verlagsprogramm finden Sie unter 
http://www.harrassowitz-verlag.de

© Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 2020
Das Werk einschließlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschützt.
Jede Verwertung außerhalb der engen Grenzen des Urheberrechtsgesetzes ist ohne  
Zustimmung des Verlages unzulässig und strafbar. Das gilt insbesondere 
für Vervielfältigungen jeder Art, Übersetzungen, Mikroverfilmungen und  
für die Einspeicherung in elektronische Systeme.
Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier.
Druck und Verarbeitung: KN Digital Printforce GmbH, Erfurt
Printed in Germany

ISSN 0568-8957
ISBN 978-3-447-11434-9
e-ISBN 9978-3-447-19995-7

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



 
 
 
 
 
 
 
 
 

im Gedenken an Oda Buchholz 
(1940-2014) 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



Inhalt 

Danksagung ..........................................................................................................  IX 
1. Einleitung .........................................................................................................  3 

1.1. Fünf Säulen der albanischen Literatur .....................................................  3 
1.2. Darstellung des Themas und Fragestellung .............................................  12 
1.3. Zur albanischen (Literatur-)Geschichte sowie zur Auswahl der Texte .........  24 
1.4. Forschungsstand und Methodik ...............................................................  36 

2. Den Berg überwinden: Die Geschlechter in der archaischen Welt ...................  42 
2.1. Hintergrund: Patriarchat und albanisches Gewohnheitsrecht ..................  48 
2.2. Die Geschlechter in der patriarchalischen Gesellschaft ...........................  58 
2.3. Zwischenwelten .......................................................................................  71 

3. Wellenbewegungen: Die Geschlechter in der modernen Welt .........................  82 
3.1. Frauen und Männer im Sozialistischen Realismus  

und vor dem geschichtlichen Hintergrund ...............................................  85 
3.2. Unterdrückung und Sublimierung ............................................................  97 
3.3. Auslebung und Erfüllung .........................................................................  123 
3.4. Die Karriere: zwischen Hauptstadt und Provinz ......................................  130 
3.5. Die Figur des (männlichen) Künstlers und Intellektuellen ......................  141 
3.6. Hinter der Fassade:  

Abtreibung, Vergewaltigung, Prostitution – Gewalt gegen Frauen .........  145 
4. Abschließende Betrachtung ..............................................................................  167 

4.1. Ein Rückblick auf die Systeme und die Liebespaare ...............................  167 
4.2. Bindeglieder .............................................................................................  178 
4.3. Ausblick ...................................................................................................  191 

Literaturverzeichnis ..............................................................................................  197 
Personenregister ...................................................................................................  205 
Sachregister ..........................................................................................................  207 
 
Die Texte in deutscher Übersetzung finden Sie unter  
https://www.harrassowitz-verlag.de/titel_6576.ahtml 
 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



Danksagung 

Zuallererst möchte ich meinem Doktorvater, Herrn Prof. Dr. Bardhyl Demiraj, meinen 
herzlichsten Dank aussprechen. Er hat über viele Jahre hinweg nicht locker gelassen, 
bis ich mich zu diesem Projekt entschloss, und stand mir die gesamte Zeit über ermu-
tigend zur Seite. 

Des Weiteren danke ich Herrn Dr. Michael Schmidt-Neke, Frau Carina Obster, 
Frau Ingrid Scherf, Herrn Dr. Sergej Gordon, Frau Lia Saki Bucar Shigemori sowie 
Herrn Stefan Beierlein für ihre Unterstützung und ihre Anmerkungen zu meinem 
Manuskript. 

Mein Dank gilt auch allen weiteren Freundinnen und Freunden, die mich während 
dieser Zeit begleitet haben. 

Nicht zuletzt gebührt mein Dank Albanien, dem Land, das mich zu dieser Arbeit 
inspiriert hat, sowie der Stadt München, in der sie gedeihen konnte. 

 
München, im Januar 2020 Florian Kienzle 

 
 

Faleminderit! 
 

*

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



Kjo kënga ime Dies mein Lied 
Do të këndojë hove lirije Wird von Freiheitsstürmen singen 
Do të derdhet plot buçimë Und wird rauschend sich ergießen 
Nëpër brenga njerëzie. Inmitten des Kummers dieser Menschheit. 

Kolombja (Selfixhe Ciu)1  

Dort, bei der U-Bahn-Station „Orion“, leuchteten mit Sicherheit seltsame Lichter und 
die Leute rannten auf und ab. Dort warteten auch junge Männer und rauchten Zigaret-
ten. Sie warteten auf ihre Freundinnen. Wenn die dann kamen, ließen sie die Zigaretten 
fallen. Auf dem Boden häuften sich immer mehr Zigaretten. Junge Männer rauchten 
beim Warten immer Zigaretten. Für jede junge Frau lagen so viele Zigarettenstummel 
auf dem Boden. Dann gingen alle fort und auf dem Boden blieben die weißen Kippen-
reste zurück. 

Ismail Kadare, „Die Stadt ohne Reklame“2 

Die Freiheit besaß einen derart schönen Busen (nicht alle Frauen haben so einen Busen, 
manchmal brauchte man nur ein Kind zu stillen, hatte mir meine Mutter erzählt, und 
der Busen verlor seinen Zauber), die Freiheit besaß die Macht, zu verführen und zu 
verzaubern, und offenbar hatte sie auch noch nie gestillt. Warum war nicht einem Mann 
das Leibchen hinuntergerutscht? Warum stand ausgerechnet sie im Zentrum des Ge-
mäldes? Die ewige Geschichte von Mann und Frau, selbst inmitten der Revolution? Der 
Apfel Evas in seiner revolutionären Variante? Was hatte dieser nackte Busen inmitten 
der Revolution zu suchen? Stand die Sinnlichkeit im Dienst der Revolution? Und wenn 
ja, wie? Und schließlich: Wer hatte die Schlacht an diesem Tag gewonnen? 

Ornela Vorpsi, Das ewige Leben der Albaner (2007 87) 

Gelegentlich geriet ein Pärchen, das am Ufer spazierenging, ungewollt vor das Kamera-
auge, erschien jedoch auf dem Bild, wenn wir es entwickelten, nur als kleiner, in dieser 
ganzen Weite unbedeutender Fleck. […] Es bot sich nur das wahrscheinlich seit der 
Entstehung der Erde immer gleiche Bild: Silhouetten langsam dahinschreitender Paare.3 

Ismail Kadare, Die Dämmerung der Steppengötter (2016 8)

 
1 Zitiert nach: Nasho Jorgaqi, „Zërat femërorë të letërsisë shqipe.“ Gazeta Dita. 08. März 2015. 

Web. 12. April 2018. (Übersetzung meine) 
2 „Sigurisht, atje në metronë ‘Orion’ digjeshin drita të çuditshme dhe njerëzit vraponin, vraponin. 

Dhe atje prisnin djem, duke pirë cigare. Ata prisnin vajzat e tyre. Ato pastaj vinin dhe ata hidhnin 
cigaren poshtë. Përdhe grumbulloheshin shumë cigare. Djemtë gjithmonë pinë cigare kur presin. 
Për çdo vajzë kishte aq bishta cigaresh përtokë. Pastaj të gjithë iknin dhe përdhe zbardhnin bishtat 
e cigareve.“ (Qyteti 2007 118, Übers. meine) 

3 „Shpesh qëllonte që në syrin e aparatit futej ndonjë çift që shëtiste tutje në breg dhe që, kur e 
lanim filmin, dilte si ndonjë njollë e vogël, e humbur dhe pa asnjë rëndësi në gjithë atë hapësirë. 
[…] Por bregu i detit ishte i pamëshirshëm në muzg. Ai nuk jepte asgjë tjetër, veç pamjes së 
përsëritur ndoshta qysh nga krijimi i botës: spikama çiftesh që shëtisnin ngadalë sipër tij.“ (Muzgu 
2008 18f) 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



1. Einleitung 

1.1. Fünf Säulen der albanischen Literatur 

Die schriftliche Dokumentierung des Albanischen setzt relativ spät ein. Ab dem 16. 
Jahrhundert herrscht die religiöse Thematik vor; so ist auch das erste in albanischer 
Sprache gedruckte Werk ein liturgisches Handbuch, der Meshari („Messbuch“) des 
Gjon Buzuku aus dem Jahre 1555 (Elsie 2005 9)1. Im späten 19. Jahrhundert nimmt 
das Nationalbewusstsein immer mehr den Platz des religiösen Glaubens ein. Dies gip-
felt in dem berühmten Ausspruch des Vertreters der albanischen „Wiedergeburt“ 
(Rilindja) Pashko Vasa (1825-1892), der um 1879 schrieb: „Schaut nicht auf Kirche 
und Moschee, // Der Glaube des Albaners ist das Albanertum!“ („E mos shikjoni kish 
e xhamija, // Feja e shqyptarit asht shqyptarija!“, zit. in Elsie 2005 86, Übers. meine) 

Tatsächlich steht der religiöse Einfluss oftmals im Widerspruch zur genuinen al-
banischen Kultur. Dies zeigt sich etwa an der Symbolkraft der Schlange, die vor und 
selbst nach der Christianisierung bei den Albanern positiv besetzt war.2 Wie die Lite-
raturwissenschaftlerin Laura Smaqi schreibt, stellte allerdings der christliche Glaube 
und der Glaube an Feen und Elfen keinen Widerspruch bei den Albanern dar (2009 
19). Das albanische Gewohnheitsrecht, auf das in dieser Arbeit zu sprechen sein wird, 
widersetzte sich dem Einfluss des Islam. Der kosovarische Schriftsteller und Forscher 
Ag Apolloni reiht beide Tendenzen, die religiöse wie die nationale, in die Gruppe der 
„Meta-Erzählungen“3 ein (2015 167). Mit der Entdeckung sozialer Motive ab dem 

 
1 Nur ein unvollständig erhaltenes Exemplar in der Vatikanischen Bibliothek, dem auch die Titel-

seite und damit der Originaltitel fehlt, ist bekannt. Zur Einordnung siehe Bardhyl Demiraj (Hrsg.): 
Nach 450 Jahren: Buzukus Missale und seine Rezeption in unserer Zeit. 2. Deutsch-Albanische 
kulturwissenschaftliche Tagung in München vom 14. bis 15. Oktober 2005. Wiesbaden: Harrasso-
witz, 2007 (= Albanische Forschungen 25). 

  Eine parodistische Anspielung auf den Meshari findet sich in Ismail Kadares „Stadt ohne Re-
klame“. In diesem Roman denken sich die Figuren einen frühalbanischen Text mit einem erfun-
denen Bezug zum Klassenkampf aus, um Karriere zu machen (Qyteti 2007 35). 

2 Siehe hierzu Robert Elsies Handbuch zur albanischen Volkskultur (2015 305-307) sowie aus-
führlich in Mark Tirtas „Die Mythologie bei den Albanern“ (Mitologjia ndër shqiptarë, Tirana: 
Akademia e Shkencave, 2004 145-170).  

3 Siehe hierzu z. B. die Definition von Vielhaber: „Eine Metaerzählung ist ein universalistischer 
Diskurs, der eine allgemeingültige Leitidee, ein Grundparadigma, ein Ordnungsschema einer 
ganzen Epoche quasi als metaphysischen Überbau darstellt. Eine Metaerzählung ist ein narratives 
Weltbild.“ (2001 43) Ag Apolloni sieht die „Meta-Erzählungen“ als grundlegendes Charakteris-
tikum und zugleich als größtes Hindernis für die Entfaltung und Konsolidierung der albanischen 
Literatur (2015 167f). Tatsächlich verbindet sich mit der Idee eines Meta-Narrativs die Illusion, 
alle menschlichen Erscheinungsformen in ein festes Denksystem einordnen zu können. Von die-
ser Vorstellung wurde in der Moderne und Postmoderne Abschied genommen.   

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



1. Einleitung 4

frühen 20. Jahrhundert setzt allmählich der Anschluss der albanischen Literatur an das 
Niveau und die Thematiken anderer Literaturen ein. 

Besonders im Hinblick auf eine jüngere Generation vorherrschend weiblicher Au-
toren, die in fremden Idiomen schreiben, stellt sich die Frage: Was ist albanische 
Literatur? Der kosovarische Schriftsteller und Literaturwissenschaftler Rexhep Qosja 
(geb. 1936) macht darauf aufmerksam, dass es bei anderen Literaturen folgende Kri-
terien für die Definition der jeweiligen nationalen Literatur gibt: gemäß der Sprache 
(so etwa die deutschsprachige Literatur, zu der auch die Literatur aus Österreich und 
der Schweiz zählt), gemäß der Ethnie oder gemäß dem Staat eines Volkes (so etwa 
die englische und amerikanische Literatur). Weiter unterscheidet Qosja zwischen „al-
banischsprachiger“ und „albanischer“ Literatur (letërsi shqipe, ein Terminus, der laut 
ihm so alt wie die albanische Literatur selbst ist, und letërsi shqiptare, dieser Terminus 
findet laut ihm seit den frühen 1970er Jahren Verwendung, vgl. 2004 194). 

Wie der Albanologe Robert Elsie (1950-2017) ausführt, existierte bei den Alba-
nern jedoch auch eine christliche Literaturtradition in lateinischer, italienischer und 
griechischer Sprache; nach dem Einsetzen der Islamisierung entstand Literatur auf 
Türkisch und Persisch (2005 36f)4. Im frühen 18. Jahrhundert führten erste Versuche 
in albanischer Sprache zur Entstehung einer Aljamiado-Literatur, die sich der Volks-
sprache, hier also des Albanischen bedient, in arabischer Schrift verfasst und stark 
beeinflusst ist von der islamischen Kultur, Literatur und Religion. Die Sprache dieser 
albanischen „Bejtexhinj“-Literatur war zudem geprägt von türkischem, arabischem 
und persischem Wortschatz. Als Strömung war sie bis zum Einsetzen der National-
bewegung dominant. Wie Mentor Hoxha anmerkt, findet sich in der Bejtexhinj-Lite-
ratur bereits vermehrt auch die Frau als literarische Figur, wobei sie häufig als Opfer 
der damaligen Umstände angesehen wurde (2015 33).  

Mit dem Erwachen der Nationalbewegung Ende des 19. Jahrhunderts bis hin zum 
späten 20. Jahrhundert waren Sprache und Ethnizität der Autoren ausschlaggebend 
für die Frage, was unter albanischer Literatur zu verstehen sei. Ab diesem Punkt greift 
dieses Kriterium (aufgrund der zahlreichen anderssprachigen Texte von Albanerinnen 
zu albanischen Themen) wiederum zu kurz, weshalb es sich als lohnender erweist, 
gerade die neuere albanische Literatur anhand ihrer Stoffe, Thematiken und Motive 
zu gliedern und zu untersuchen. Dies ist auch sinnvoller als die Betrachtung nach Ein-
zelautoren, die häufig vorgenommen wurde, oftmals aber zu einer bloßen Auflistung 
führt, wobei wichtige Bindeglieder übersehen werden. 

Ich schließe mich hier der Argumentation des kosovarischen Autors und Albano-
logen Adil Olluri an, der in seinem Buch „Das Gesicht der Tyrannei“ (Fytyra e tiranisë) 

 
4 Auch Ismail Kadare weist in einem Nachwort zu Hana auf die Entstehung fremdsprachiger Texte 

albanischer Autoren hin und nennt dies „eine aus dem späten Mittelalter stammende Tradition, 
als die Osmanen das Schreiben in Albanisch verboten und albanische Schriftsteller sich des La-
teinischen als Zweitsprache bedienten“ (Dones 2017 249). Heute kann von keiner politischen 
Diskriminierung des Albanischen mehr gesprochen werden, wohl aber von einer kommerziellen 
– wodurch kleinere Sprachen den größeren unterliegen.  

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



1.1. Fünf Säulen der albanischen Literatur 
 

5 

von 2017 die Thematisierung der Diktatur im zeitgenössischen albanischen Roman 
behandelt. Er sieht das Thema als „Tür zum Roman“ und die thematische Kritik als 
Chance gegenüber einer rein formalen Entschlüsselung der Werke, ein Ansatz, der laut 
Olluri vorrangig in der albanischen Literaturwissenschaft sei (7f). Die thematische Kri-
tik erlaubt aber eine Analyse von Themen, Vorstellungen und Ideen. Dem Thema unter-
gegliedert sind die Motive; wie Elisabeth Frenzel schreibt: „Der Stoff bietet eine ganze 
Melodie, das Motiv schlägt nur einen Akkord an.“ (1988 VI, zit. in Olluri 2017 13) 

Bei sogenannten größeren Literaturen erfolgt die Einordung zumeist nach literari-
schen Epochen und Gattungen. Dieser Maßstab ist bei der albanischen Literatur 
schwer anzusetzen. So setzen die Epochen hier verspätet ein und weisen eine gerin-
gere Fülle auf als bei anderen Literaturen (es existiert etwa kein genuiner Naturalis-
mus in der albanischen Literatur). Diese mangelnde Kontinuität ist unter anderem be-
dingt durch die historischen Umbrüche, wie im Falle des Hoxha-Regimes. (Albanien 
wurde am 29. November 1944 durch die albanischen Partisanen von der faschisti-
schen Fremdherrschaft befreit; von diesem Zeitpunkt an bis zu seinem Tod 1985 re-
gierte Enver Hoxha als Parteichef Albanien de facto als Alleinherrscher.) Die Ent-
wicklung ist zudem uneinheitlich innerhalb des albanischen Sprachgebiets – durch die 
politisch bedingten Unterschiede in Albanien und Kosovo haben auch die jeweiligen 
Literaturen einen stark unterschiedlichen Verlauf genommen. „Was derweil die For-
men angeht, so ist die albanische Literatur geprägt von der verspäteten Entwicklung 
der Genres.“ („Ndërkaq, sa u përket formave, letërsinë shqipe e shquajnë vonesat e 
zhvillimit të zhanreve.“ Aliu 2016 21, Übers. meine) Auch Subgenres wie z. B. der 
Großstadtroman finden sich hier nicht. All dies wirkt für die albanische Literatur-
geschichte eher hinderlich, eingrenzend und unergiebig. 

Eine weitere Gliederung ist nach den albanischen Kulturarealen denkbar. So be-
gründet Mentor Hoxha in seiner Arbeit von 2015 beispielsweise noch die Auswahl 
seiner Autoren damit, dass diese drei völlig verschiedenen Gebieten angehören und 
nennt den Nordosten, den Süden sowie den Norden (18). Tatsächlich bietet sich eine 
solche Gliederung aufgrund der zwei großen Dialektgruppen des Albanischen an 
(dem Gegischen in Mittel- und Nordalbanien, im Kosovo sowie in den von Albanern 
bewohnten Teilen Mazedoniens und Montenegros, und dem Toskischen in Südalba-
nien), die jeweils eigene literarische Traditionen entwickeln konnten. Darüber hinaus 
existiert eine Literatur der Arbëresh, der im 15. und 16. Jahrhundert während der os-
manischen Angriffe nach Süditalien ausgewanderten Albaner, deren Sprache einen 
eigenen Zweig innerhalb des Albanischen ausmacht. In neuester Zeit hat auch das 
Gegische (in Abgrenzung zu dem 1972 vereinheitlichten und überwiegend auf dem 
Toskischen beruhenden Standardalbanisch) als Literatursprache eine Aufwertung er-
fahren. Zu den sprachlichen Aspekten kommen auch stilistische und thematische Ei-
genheiten der jeweiligen Areale hinzu. 

Aus Sicht des Übersetzers oder Literaturwissenschaftlers, der einen Zugang zu den 
Autoren für ein möglichst großes Publikum anregen und ermöglichen will (in meinem 
Fall für das deutschsprachige), ist die Einteilung nach Kulturarealen nur sehr begrenzt 
hilfreich. Zudem verschwinden thematische oder stilistische Grenzen in Zeiten der 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



1. Einleitung 6

Globalisierung, von der auch die literarische Welt nicht ausgenommen ist. Spätestens 
mit einer Autorin wie Elvira Dones (geb. 1960), die aus Mittelalbanien stammt, neben 
albanisch auch auf Italienisch schreibt und mit Hana ein Thema des traditionell be-
sonders im albanischen Norden verankerten Gewohnheitsrechts behandelt, scheint 
eine solche Gliederung nicht mehr sinnvoll. (Der Roman wurde auf Italienisch ge-
schrieben und erschien 2007 im Original sowie in einer von Dones durchgesehenen 
albanischen Übersetzung durch Roland Sejko.) Olluri merkt an: „Elvira Dones ist eine 
zweisprachige Schriftstellerin, eines der besonderen Phänomene der albanischen Li-
teratur.“ („Elvira Dones është shkrimtare bilinguale, një nga fenomenet e veçanta në 
letërsinë shqipe.“ 2017 177). Ich schließe mich seiner Meinung an und reihe unter 
anderem auch dieses Werk in die albanische Literatur ein. 

Es mag an dieser Stelle angemerkt werden, dass sich gerade jüngere Autorinnen 
wie Elvira Dones oder Bessa Myftiu, die in anderen Sprachen schreiben, in Albanien 
oft dem Vorwurf ausgesetzt sehen, sie würden das schreiben, was im Ausland interes-
siere; es sei Literatur „für Ausländer“. So schreibt Smaqi: 

Die albanischen Autoren haben im Allgemeinen dem Stereotyp überaus gut ent-
sprochen: In ihren Werken wird das Leben in der albanischen Gesellschaft zur 
Zeit der Diktatur beschrieben, die Erfahrung der Emigration, der Trennung, der 
Isolation. Die Integration in das Leben des fremden Landes kommt gar nicht oder 
nur sehr selten in den Texten vor. Sie alle haben den Kopf nach hinten gerichtet, 
sind generell aber indifferent gegenüber dem albanischen Leser.5 

Gleichzeitig wird an diesem Zitat aber deutlich, dass sich die Autorinnnen und Autoren 
mit einer (oft harten) Realität auseinandersetzen, von der sie selbst betroffen sind. 

 
5 „Autorët shqiptarë përgjithësisht i janë përgjigjur më së miri stereotipit: në veprat e tyre 

përshkruhet jeta në shoqërinë shqiptare në kohën e diktaturës, përvoja e ikjes, e ndarjes, e 
shkëputjes. Integrimi në jetën e vendit të huaj ose nuk zë fill, ose zë shumë pak vend në krijimtari. 
Janë të gjithë me kokën pas, por përgjithësisht mospërfillës ndaj lexuesit shqiptar.“ (2012 136f, 
Übersetzungen aus diesem Buch von mir) 

  Für Smaqi kommt das Loslösen von der Nationalliteratur geradezu einem Verrat gleich: „Die inter-
kulturelle Literatur respektiert nicht den Pakt zwischen dem Schriftsteller und dem Leser innerhalb 
der nationalen Literaturen. Die Rede ist von einem Pakt der Treue gegenüber der kulturellen Zuge-
hörigkeit, die in der Tatsache besteht, dass Schriftsteller und Leser beide Träger einer gemeinsamen 
Sprache und eines gemeinsamen Gedächtnisses sind. Ein guter Teil der Werke jener Autoren, die 
außerhalb ihres Landes leben und schreiben, haben durch ihre Absicht, interkulturell zu sein, die 
Tendenz, den nationalen Leser mit dem gesamtnationalen Leser zu ersetzen und sich an einen Ge-
sprächspartner zu wenden, der fähig ist, die Entwicklung des Werkes abseits der Sprache, in der es 
verfasst ist, zu verfolgen.“ („Letërsia ndërkulturore nuk e respekton paktin që lidh shkrimtarin dhe 
lexuesin brenda letërsive nacionale. Bëhet fjalë për një pakt besnikërie ndaj përkatësisë kulturore, 
që konsiston në faktin që shkrimtar e lexues janë së bashku depozitarë të një gjuhe dhe të një kujtese 
të përbashkët. Një pjesë e mirë e veprave të autorëve që jetojnë e shkruajnë jashtë vendit të tyre, 
duke synuar të jenë ndërkulturorë, kanë tendencën të zëvendësojnë lexuesin kombëtar me lexuesin 
gjithëkombëtar dhe t’i drejtohen një bashkëbiseduesi të aftë për të ndjekur zhvillimin e veprës përtej 
gjuhës në të cilën është shk[r]uar.“ (ebd. 133f) 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



1.1. Fünf Säulen der albanischen Literatur 
 

7 

Eine ähnliche Sicht wie Laura Smaqi vertritt auch die Literaturwissenschaftlerin 
Floresha Dado: 

Es gibt Autoren, die vielleicht auf intuitive, aber auch pragmatische Weise 
zwischen dem albanischen und dem ausländischen Leser differenzieren, wobei 
sie hauptsächlich den Geschmack des ausländischen Lesers vor Augen haben 
und sich der ethno-psychologischen Neugier gegenüber den Phänomenen des 
Gewohnheitsrechts oder anderer Erscheinungen vergangener oder heute beste-
hender Realitäten bedienen (dies wird als Erfolgsgarantie betrachtet).6 

Angesichts eines schwindenden Lesepublikums in Albanien mag an dieser Stelle einge-
worfen werden, dass die Priorität von Literatur auch darin gesucht werden kann, dass 
sie überhaupt konsumiert wird.7 Das angesprochene Problem existiert nur, da die alba-
nische Literatur zu jener der kleinen Literaturen zugerechnet wird. Meiner Ansicht nach 
würde es sich nachteilhaft auf die albanische Literatur auswirken, müssten alle Bereiche 
ausgeklammert werden, die als typisch albanisch gelten können, wie das Gewohnheits-
recht, die Diktatur oder die Sitten einer archaischen, in sich geschlossenen Gesellschaft. 

Die Kritik, vorgebracht, um Werke zu diskreditieren, mutet zudem seltsam an, da 
sie keinen Maßstab dafür enthält, was als starke oder schwache Literatur gelten kann. In 
der heutigen vernetzten Welt(-Literatur) mag zwar der Aspekt der kommerziellen Ver-
marktung eine größere Rolle spielen als zuvor, einen albanischen vom deutschen oder 
westlichen Leserkreis abzugrenzen, dürfte jedoch kaum sinnvoll sein.8 Möglicherweise 

 
6 „[…] ka autorë që, ndoshta në mënyrë intuitive, por edhe pragmatiste, dëshmojnë një koncept 

diferencimi midis lexuesit shqiptar dhe të huaj, duke pasur synim kryesor shijen e lexuesit të huaj 
dhe duke abuzuar me kureshtjen etno-psikologjike ndaj fenomeneve kanunore, apo dukurive të 
tjera të realiteteve të shkuara dhe të sotme (kjo shihet si garanci suksesi).“ (2016 11, Übersetzun-
gen aus diesem Buch von mir) 

7 Zur chronischen Leseunlust der Albaner während der Wendezeit vergleiche folgende Passage in Ylljet 
Aliçkas Roman „Die Metamorphose einer Hauptstadt“ (Metamorfoza e një kryeqyteti), der die Wende-
zeit in Albanien thematisiert und in dem sich ein ehemaliger politischer Gefangener äußerst, er habe 
selbst genügend Sorgen, um alle Romane der Welt zu schreiben. Er fügt hinzu: „[...] mir gefällt es 
überhaupt nicht mehr, so mitten zwischen all den Leuten zu lesen, so ganz ohne Angst, das fühlt sich 
seltsam an. Damals war alles anders. Wir gingen mitten in der Nacht los, warteten ungeduldig, bis wir 
an der Reihe waren, wir zitterten am ganzen Körper vor Ungeduld, suchten uns eine heimliche Ecke 
und dann verschlangen wir mit dem Kopf unter der Bettdecke alles, was darin geschrieben stand... 
Nichts ersetzt den Zauber eines verbotenen Buchs [...]“ („[...] s’më pëlqen më hiç fare të lexoj ashtu 
hapur mu në mes të njerëzve, pa asnjë lloj frike, se si më duket. Ishte ndryshe atëherë. Merrnim rrugën 
në mes të natës, prisnim me padurim se të na vinte radha, fërgëllonim nga padurimi duke kërkuar ndonjë 
qoshkë të fshehtë e ashtu, me kokën gati të mbuluar me batanije, përpinim të magjepsur tërë ç’shkruhej 
në ta... Nuk e zëvendëson dot gjë magjinë e librit të ndaluar [...]“ 2019 225, Übers. meine). 

8 An dieser Stelle mag auch das Phänomen Brunilda Zllami angesprochen werden, eine albanische 
Bestseller-Autorin, die in ihren zahlreichen und umfangreichen Romanen (etwa 20 Titel seit 
1996) Liebesgeschichten schildert und dabei ein Publikum vor Augen hat, das überall gleich ist. 
Hier soll nicht erörtert werden, inwiefern es sich bei diesen Werken um Trivialliteratur handelt, 
festgestellt werden kann aber, dass die Texte, entledigt von jeglichem Lokalkolorit, stets drohen, 
in die Beliebigkeit und Bedeutungslosigkeit abzugleiten. 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



1. Einleitung 8

entspringt dieser Vorwurf der Zeit der Diktatur, als das abgeschottete Albanien nur für 
sich selbst existierte und die gesamte restliche Welt als Feindesland angesehen wurde. 
Die während des Hoxha-Regimes in Albanien lebende Deutsche Waltraud Bejko (1933-
2013) hatte sich 1973 Ismail Kadares Roman Der große Winter geliehen und in dem 
Buch zahlreiche handschriftliche Randglossen vorgefunden. Sie notiert: „Es war gar 
nicht so leicht, einen Band zu ergattern. Einige Bemerkungen besagten, der Inhalt dieser 
Seiten sei gezielt für das Ausland geschrieben. Darüber war ich erstaunt; man schrieb 
doch in erster Linie für sein Volk und Land, meinte ich, von mir ausgehend.“ (2003 211) 

Die Gliederung nach Thematiken und Motiven bietet die Chance, durch vielfältige 
mögliche Fragestellungen und die Einbeziehung der Texte auf Französisch oder Italie-
nisch eine umfassende Literaturgeschichte zu erstellen. Dies hätte auch den Vorteil, 
dass kein (oft negativ oder beschränkend ausfallender) Vergleich zu anderen Litera-
turen aufkommt und keine Trennung zwischen Albanien, Kosovo und anderen Gebie-
ten erforderlich ist. Folgende fünf Säulen der albanischen Literatur lassen sich aus-
machen, die für Autoren als Stoffsammlung dienen und entsprechende untergeordnete 
Bereiche aufweisen: 

 
I. Die (albanische) Geschichte. Dieser Bereich hat sich stets als äußerst ergiebig für 
Stoffe der albanischen Literatur erwiesen. So etwa im Romanwerk des renommiertes-
ten albanischen Schriftstellers, Ismail Kadare (manchmal auch Kadaré, geb. 1936), 
welcher der albanischen Dimension der albanischen Historie stets auch eine univer-
selle Wirkungskraft überträgt. Auch neuere Autoren wie Ben Blushi bedienen sich 
dieses Stoffes. (Einen weitaus kleineren Teil nimmt die Betrachtung der Weltge-
schichte ein, so etwa in Petro Markos Hasta la vista über den Spanischen Bürgerkrieg. 
Dieser Roman von 1958 ist eines der wenigen literarisch überzeugenden Werke des 
Sozialistischen Realismus in Albanien.) Als Unterbereiche sind auszumachen:  

Krieg und Okkupation – wie in Kadares Romanen Die Festung, Der General der 
toten Armee, Chronik aus Stein und anderen, in der Literatur des Sozialistischen Re-
alismus, oder bspw. in den Aufzeichnungen von Fatos Lubonja (geb. 1951) über den 
Bruderkrieg im Albanien der 1990er Jahre („Siebenundneunzig – Die verlogene Apo-
kalypse“, Nëntëdhjeteshtata – Apokalipsi i rremë); 

Migration und Exil – wozu sich auch das innere Exil rechnen lässt. Smaqi schreibt: 
„Die Emigration war immer eine Quelle für literarisches Schaffen. Jedes menschliche 
Wesen, das sich relokalisiert oder dazu gezwungen ist, sich von einem Raum, einer Ge-
schichte, einer Gesellschaft zu entfernen, das von einer Sprache zu einer anderen über-
geht, konstruiert sich selbst einen sozialen Kontext, um der eigenen Existenz erneut 
Würde zu verleihen oder um seinen Lebensentwurf zu verwirklichen.“9 Dies trifft be-
sonders auf den albanischen Kulturkreis zu. Dieser Bereich ist voll mit gewichtigen 

 
9 „Emigracioni ka qenë gjithmonë burim për krijimtarinë letrare. Çdo qenie njerëzore që 

zhvendoset ose është i detyruar të zhvendoset prej një hapësire, një historie, një shoqërie, që kalon 
nga një gjuhë në një tjetër i ndërton vetes një kontekst social për t’i ridhënë dinjitet ekzistencës 
së tij ose për të realizuar projektin e tij jetësor.“ (2012 133)  

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



1.1. Fünf Säulen der albanischen Literatur 
 

9 

Themen, wie die von dem nach Griechenland ausgewanderten Autor Gazmend Kapllani 
(geb. 1967) oder der in den USA und der Schweiz heimisch gewordenen Elvira Dones 
beschriebene Anonymität, Ausbeutung und Ausweglosigkeit des Exilanten. 

Diktatur, Gefängnis, Dissidenz10 – etwa anhand der Prosa von Fatos Lubonja, Maks 
Velo (geb. 1935), Bashkim Shehu (geb. 1955) oder Kasëm Trebeshina (1926-2017). In 
dieser Arbeit soll Literatur von den beiden erstgenannten Autoren besprochen werden, 
die allerdings erst nach dem Sturz des totalitären Regimes entstand. Aufgrund der Härte 
und starken Kontrolle der Hoxha-Diktatur war Dissidenten-Literatur (im sowjetischen 
Raum etwa Pasternaks Doktor Schiwago oder Solschenizyns Archipel Gulag11) in Alba-
nien zu jener Zeit kaum möglich. Wie Adil Olluri aufzeigt, ist die Diktatur das am meis-
ten behandelte Thema in der gegenwärtigen albanischen Literatur seit den 1990er Jah-
ren, besonders, was Romane angeht (2017 11f). Wiederum „ein eigenes Kapitel in der 
albanischen Literatur“ stellt die Thematik der Inhaftierung dar, wie sich Kosumi aus-
drückt12. 

Dabei ist die Gefängnisliteratur meist männlich dominiert, sowohl was die Auto-
ren als auch was die Figuren angeht. Ausnahmen sind die Erinnerungen der lange 
internierten13 Liri Lubonja sowie Ismail Kadares Roman Die Verbannte (E penguara, 
2009), der seit 2017 auch auf Deutsch vorliegt. In Liri Lubonjas Buch „Weit weg von 
den Menschen und zwischen den Menschen“ (Larg dhe mes njerëzish, 1995) ist neben 
der Beschreibung von verbotenen oder hermetischen Orten auch die Ausbeutung der 
Arbeitskraft ein roter Faden, insbesondere die der Frauen.  

 
10 Der albanische Literaturwissenschaftler Shaban Sinani führt folgende Definition an: „Die Dissi-

denz ist gleichzeitig eine politische und literarische Erscheinung, deren Tätigkeit sich innerhalb 
geschlossener Gesellschaften vollzieht.“ (2011 16) Tatsächlich scheint Dissidenz, also die offene 
Feindschaft oder Kritik gegenüber dem herrschenden Regime, ein gewisses Maß an Freiheit 
vorauszusetzen und nur in einem autoritären System möglich, da ein demokratisches System 
Widerspruch duldet und das totalitäre System bereits jede tatsächliche Gegnerschaft erstickt hat. 
Unter dem Hoxha-Regime wurde man meist erst durch die Inhaftierung zum „Dissident“. Tref-
fender scheint hier der Begriff „politischer Gefangener“ (im damaligen albanischen Sprachge-
brauch teilten sich die Inhaftierten in „Politische“ und „Ordinäre“). Eine Ausnahme stellt etwa 
Trebeshina dar, der, selbst davor im kommunistischen Widerstand aktiv, 1953 in einem offenen 
Brief an Enver Hoxha die Kultur- und Literaturpolitik des Landes kritisierte und daraufhin für 23 
Jahre inhaftiert wurde (Elsie 2007 1). Für Dado stellt Trebeshinas Memorandum den offensten 
Akt der albanischen Dissidenz dar (2010 216).  

11 Solschenizyns Werk ist in einer Übersetzung von Kujtim Morina auch auf Albanisch erschienen 
(Arkipelagu Gulag. Tirana: Princi, 2012). 

12 Letërsia nga burgu: kapitull më vete në letërsinë shqipe. Tirana: Toena, 2006, S. 11; zit. in Olluri 
2017 99. Anzumerken ist an dieser Stelle, dass bereits der Kanun Inhaftierung als Strafe innerhalb 
der Familie vorsieht. Jedes Haus sollte demgemäß über ein eigenes Gefängnis verfügen, zumal 
der Herr des Hauses das Recht hat, Mitglieder durch Fesseln oder Gefangenschaft zu strafen (vgl. 
Gjeçov 1989 15). 

13 Die Internierung bestand unter dem Hoxha-Regime – als Alternative zur Inhaftierung – darin, 
dass eine ganze Familie in Sippenhaft genommen und abgeschottet in ein entlegenes Gebiet ge-
bracht wurde. 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



1. Einleitung 10

Als vorläufig letzten Unterbereich sehe ich die Wendezeit – z. B. in den Romanen 
Fatos Kongolis (geb. 1944) oder in den Erzählungen Ylljet Aliçkas (geb. 1951, siehe auch 
seinen Roman „Eine Erzählung mit Internationalen“, Një rrëfenje me ndërkombëtarë, auf 
Englisch als The Internationals erschienen). 

 
II. Das albanische Gewohnheitsrecht (der Kanun) und die archaische Gesellschaft. 
Der Kanun wurde mündlich weitergegeben und existierte in verschiedenen Varianten, 
von denen der Kanun des Lekë Dukagjini (1410-1481) der bekannteste ist; dieser 
wurde von dem albanischen Priester Shtjefën Gjeçov (1874-1929) gesammelt, ver-
schriftlicht und bearbeitet. Der Kanun an sich ist als literarischer Text von Interesse 
und zudem eine unerlässliche Quelle, um den Hintergrund verschiedener Texte zu ver-
stehen. Ag Apolloni sieht auch das Gewohnheitsrecht als Teil der nationalen Meta-
Erzählung (2015 167). Dieser Bereich ist jedoch umfassend genug, um eine Trennung 
vorzunehmen. (Gleichwohl gibt es zahlreiche Überschneidungen mit dem Thema der 
Geschlechter.) Hier ließe sich die Prosa von Martin Camaj (1925-1992) und Ernest 
Koliqi (1903-1975) sowie die Romane Der zerrissene April (Prilli i thyer) von Ismail 
Kadare, Hana (Vergine giurata) von Elvira Dones und „Das Kreuz des Vergessens“ 
(Kryqi i harresës) von Flutura Açka (geb. 1966) erwähnen. Als Unterthemen gelten: 
Besa (das „Ehrenwort“) und Ehre; Familie und Heirat; Blutrache; Mann-Jungfrauen; 
Familie sowie der Kontrast zwischen Nord und Süd bzw. zwischen Stadt und Land. 

Gewiss gibt es Schnittmengen mit dem Thema dieser Arbeit, der Darstellung der 
Geschlechter. Wie die Erzählstimme in Sterjo Spasses Roman aus der Zwischen-
kriegszeit „Warum?!“ anmerkt: „Ich musste lächeln, weil die Leute aus dem Dorf jene 
Frau als ehrenhaft bezeichnen, die mit gesenktem Kopf die Straße lang geht, während 
in den Städten so eine Frau als Dummerchen gilt, die zu nichts taugt!“14 

 
III. Orte und Räume. Zu diesem Bereich zählen sowohl die verspäteten Romantiker 
der Nationalbewegung wie Naim Frashëri (1846-1900), neuere Klassiker wie Dritëro 
Agolli (1931-2017) als auch neueste Autoren wie Ylljet Aliçka oder Bessa Myftiu. Zu 
unterscheiden ist zwischen offenen, unschuldigen Räumen, etwa der Natur oder der 
Kindheit, und belasteteten, geschlossenen Räumen, etwa unter der Diktatur. Dazu zählt 
auch die erwähnte Gefängnisliteratur, die für den Übersetzer Joachim Röhm (geb. 1947) 
eine eigene „Literaturgattung im nachkommunistischen Albanien“ darstellt (2016). Zu 
den Vertretern dieses Genres gehören unter anderem der Lyriker Visar Zhiti (geb. 1952) 
und der Priester At Zef Pllumi (1924-2007). „Heimat“ wird immer wieder neu 
(de)konstruiert. Dergestalt (be)schreibt sich Albanien stetig auf andere Weise, was etwa 
an dem Gegensatz zwischen Hauptstadt und Provinz verdeutlicht wird.  

So erleben wir in den Schilderungen von Kasëm Trebeshina die Idealisierung der 
Naturräume, in denen sich das unschuldige und doch abenteuerliche Leben des Kindes 

 
14 „Më vinte për të qeshur, pse katundarët quajnë femër me sedër atë, që kalon rrugës me sy të 

ngulur në dhe, kurse andej nga qytetet, ky tip femre është budallaçkë dhe s’vlen për asgjë!“ (1995 
119f, Übers. aus diesem Buch von mir) 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



1.1. Fünf Säulen der albanischen Literatur 
 

11

abspielt. Unter der Diktatur hingegen werden ländliche Orte häufig zu Schauplätzen 
des Schreckens. Daher sind der locus amoenus und der locus terribilis zwei Orte, die 
erörtert werden können. Die Wohnungsknappheit während der Diktatur und die damit 
einhergehende klaustrophobische Enge thematisiert Fatos Kongoli in seinem Roman 
„Leben in einer Streichholzschachtel“ (Jetë në një kuti shkrepësesh, 2007). Durch sei-
nen Werdegang als Architekt, Künstler und politischer Gefangener eröffnet uns Maks 
Velo einen eigenen Blick auf albanische Räume. Auch die Spielfilme aus der Zeit der 
Diktatur lohnen in dieser Hinsicht eine Untersuchung. Als Metapher lässt sich der 
Naturraum zudem auf die Migrationsliteratur beziehen, im Sinne einer Begegnung mit 
den Fremden bzw. dem Fremden. 

 
IV. Leid, mit den Unterbereichen: Sträfling und Haft; Isolation und Einzelgänger. 
Auch hier gibt es Überschneidungen zu unserem Thema der Geschlechter. Zu dieser 
Säule lässt sich ein Großteil des Werkes des Begründers der albanischen Moderne, 
Migjeni (1911-1938, Akronym des Namens Millosh Gjergj Nikolla), zählen. Auch 
Ornela Vorpsis Roman La mano che non mordi (2007, deutsch Die Hand, die man 
nicht beißt 2010) behandelt das Thema Weltschmerz. Wie in Myftius Roman An ver-
schwundenen Orten häufiger anklingt, neidet die albanische Gesellschaft anderen ihr 
Glück und hat dafür einen großen Respekt vor dem Unglück.15 An dieser Stelle mag 
auch auf die zahlreichen Wörter des Albanischen für „unglücklich“ hingewiesen wer-
den: (i) mjerë, (i) ngratë, (i) shkretë, (i) gjorë, (i) pafat, fatkeq, (i) zi usw. 

Der Neid auf das Glück ist dabei freilich keine typisch albanische Eigenschaft. So 
ist dies auch das zentrale Motiv in Hans Falladas Kurzgeschichte „Junge Liebe zwi-
schen Trümmern“ von 1945 aus dem gleichnamigen, erst 2018 erschienenen Band. 
Darin sieht sich ein junges Liebespaar in der unmittelbaren Nachkriegszeit mit den 
eifersüchtigen Blicken ihrer Umwelt konfrontiert.16 Eher mag dieser Neid also kenn-
zeichnend sein für Gesellschaften, die im Umbruch sind bzw. in denen Mangel 
herrscht, emotional wie materiell. 

 

 
15 Vgl.: „Mein Viertel hat großen Respekt vor dem Unglück und findet bei den Glücklichen immer 

irgendein Laster.“ (2012 56) Oder: „Vielleicht empfand er für sie Liebe, vermischt mit einer Spur 
Ehrfurcht. Vielleicht respektierte er auch ihr einzigartiges Unglück, das sie hinter ihrem strahlen-
den Lächeln verbarg.“ (ebd. 17) Oder: „Bei uns war das Unglück zumindest stabil. Bei uns nahm 
es heitere Züge an.“ (ebd. 72) 

16 Wie Peter Walther in seinem Nachwort zu Falladas Geschichte anmerkt: „Im zerstörten Berlin, 
in dem jeder nur an sich denkt, ist nach dem Krieg nur mehr eine missmutige, vom täglichen 
Überlebenskampf zermürbte Masse übriggeblieben. Auch das Glück zweier Liebenden hat es 
schwer, sich gegen die Missgunst der Mitwelt inmitten der Trümmer zu behaupten.“ (281) 

  Simone de Beauvoir merkte einst an, dass Macht und Wohlstand des Mannes unmittelbar zur Unter-
drückung der Frau führen. „Gemeinsame Mittellosigkeit dagegen macht aus der Ehe eine wechsel-
seitige Bindung. […] Der Arme verspürt die Wechselseitigkeit der Beziehung, die ihn mit seiner 
Ehehälfte verbindet.“ (2000 133) Auch wenn dies als Verklärung von Armut anmuten mag, so ist 
bei Falladas Geschichte doch die Kraft der Liebe spürbar, die sich über materielle Not erhebt. 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



1. Einleitung 12

V. Eros und die Rolle von Frauen und Männern mit einer Vielzahl an Unterberei-
chen, die im Folgenden erläutert werden sollen. Weiter oben haben wir bereits von 
Meta-Narrativen gesprochen. Wie die französische Feministin Elisabeth Badinter 
(geb. 1944) mit Verweis auf Platon schreibt, lässt sich das Verhältnis von Frau und 
Mann als „Paradigma“ sehen (1988 190). Dies spiegelt sich auch in der Literatur wi-
der. Die Ablösung von derart mächtigen Meta-Erzählungen hin zu diesem Paradigma 
stellt einen gewaltigen Umbruch in der Literaturgeschichte dar.  

Es wäre lohnenswert, an anderer Stelle eine neue albanische Literaturgeschichte bzw. 
eine literaturwissenschaftliche Analyse anhand dieser Stoffe und Motive zu entwerfen. 
(Bis heute bleibt Robert Elsies Beitrag die einzige albanische Literaturgeschichte jenseits 
ideologischer Normen.) Die Übergänge zwischen diesen Bereichen sind fließend. In der 
vorliegenden Arbeit soll die fünfte Säule Gegenstand der Betrachtung sein.17  

Mir ist durchaus bewusst, dass sich bei dieser Aufteilung verschiedene Ebenen ver-
mischen. Da die Bereiche in der Zukunft getrennt voneinander untersucht werden sollen, 
erscheint mir dies aber zulässig. Vom theoretischen Ansatz her ist die sozialhistorische 
Untersuchung das vereinende Moment. Ist dies einmal geleistet, können die nun kanoni-
sierten Texte auch in anderer Hinsicht theoretisch untersucht werden. Wir wollen nun 
den Gegenstand dieser Arbeit, die Darstellung der Geschlechter, näher erläutern. 

1.2. Darstellung des Themas und Fragestellung 

Eingangs möchte ich kurz die Begrifflichkeiten um den Begriff der Geschlechter sowie 
deren Stellenwerte erläutern. Den größten Raum in dieser Arbeit nimmt wohl die Dar-
stellung, die historische Betrachtung und die Stimme der Frauen ein, also ihre Rolle in 
der Literatur mit der Skizzierung des geschichtlichen Hintergrunds sowie die Frau als 
Autorin. Dies ergibt sich aus der in der Forschung bislang vorherrschenden Vernachläs-
sigung der Frauen als Figuren und Autorinnen. Dergestalt werden auch der Mann und 
die Beziehung der Geschlechter dargestellt. Transgender-Figuren ließen sich in der alba-
nischen Literatur mit einer kurzen Ausnahme nicht ausmachen, allerdings gibt es mit 
den „Mann-Jungfrauen“ (siehe unten) eine Art drittes Geschlecht, weshalb der Begriff 
Geschlechter im Titel verwendet wurde, um auch dieses miteinzubeziehen.18 

Es zeigt sich, dass die Rolle von Frau und Mann und ihre Beziehung zueinander zu 
den bedeutungstragendsten Elementen der albanischen Literatur gehören. Dies ermög-

 
17 Wichtige AutorInnen im Hinblick auf diese Säule, die in dieser Arbeit jedoch aus zeitgeschichtlichen 

Gründen nicht besprochen werden, sind Andon Zako Çajupi (1866-1930, der allerdings auch unter 
Punkt III behandelt werden kann), Ernest Koliqi (der von Mentor Hoxha besprochen wurde und sich 
auch unter Punkt II behandeln lässt) sowie Musine Kokalari (ebenfalls von Hoxha besprochen). 

18 Im Albanischen gibt es neben den Wörtern grua, in der bestimmten Form gruaja, „(Ehe)frau“, 
und burrë, best. burri, „(Ehe)mann“, welche eher die soziale Stellung markieren, auch die Wörter 
femër, best. femra, „Frau“, und mashkull, best. mashkulli, „Mann“, welche eher auf Weiblichkeit 
oder Männlichkeit hinweisen. Zudem gibt es für die Ehegatten die Begriffe e shoqja und i shoqi 
oder gemeinsam bashkëshortët. Das Albanische ist hier demnach recht differenziert. 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



1.2. Darstellung des Themas und Fragestellung 
 

13

licht auch eine Verbindung zu einer Vielzahl anderer Motive und Thematiken innerhalb 
dieser Literatur. Anstatt chronologisch oder nach Autoren vorzugehen, soll in dieser Ar-
beit die Systematisierung anhand von Motiven und Themen erfolgen. Diese sind etwa: 
Geschlechterrollen; die patriarchalisch-archaische sowie die moderne Gesellschaft; 
Liebe, Erotik und Sexualität; Einsamkeit und Sehnsucht; Vergewaltigung, Abtreibung 
und Prostitution. Es wird des Weiteren zu sprechen sein von lustfeindlichen Elementen 
und von Beschreibungen, in denen gegenseitiges liebevolles Verhalten glückt.19 

Das albanische Wort für „Beziehung“, marrëdhënie, bedeutet wörtlich übersetzt 
„Nehmen-Geben“. Anhand der literarischen Texte lässt sich leicht der Wandel verfol-
gen, den dieses Prinzip im Laufe der Zeit und im Wandel der Systeme durchläuft. Das 
Nehmen und Geben kann in der patriarchalischen, in der militärischen, in der totali-
tären und in der kapitalistischen Gesellschaft nie dasselbe sein. Die Vorstellung eines 
solchen Austauschs, der sich im Albanischen auf lexikalischer Ebene offenbart, ist bis 
in die heutige Zeit und auch in der westlichen Gesellschaft von Bestand. So notiert 
Badinter zu dem Verhältnis und Selbstverständnis moderner Ehegatten: „Bewußt oder 
unbewußt rechnet man Gewinn und Verlust für das Ich genau gegeneinander auf. Ge-
ben und Nehmen müssen sich die Waage halten, wenn eine Paarbeziehung Bestand 
haben soll.“ (1988 242) 

Zum albanischen Kontext lässt sich sagen, dass ein Ende der Diskriminierung der 
Frau nur von einzelnen, starken Figuren erreicht wird, nicht jedoch auf einer gesamt-
gesellschaftlichen Ebene. Im Patriarchat vollzieht sich primär eine Unterordnung der 
Frau unter den Mann sowie sekundär eine Unterordnung beider unter den Kodex. Im 
Kriegszustand ordnen sich alle Elemente einem ungewissen, von außen bzw. oben 
bestimmten Ziel unter. In der totalitären Gesellschaft ordnen sich beide Geschlechter 
dem System unter, wenngleich der Mann noch immer eine Vormachtstellung behält. 
Im kapitalistischen System erfolgt eine Anpassung an den Zeitgeist oder an die mate-
riellen Umstände, wiederum häufig mit einer Vormachtstellung des Manns verknüpft. 

Es lässt sich also nicht sagen, das eine System sei dem anderen eindeutig über-
legen, was Möglichkeiten der Emanzipation anbelangt. Häufig kommen die Men-
schen und Figuren vom Regen in die Traufe. So bilden sich nach der Unterdrückung 
in der Diktatur bis dahin kaum bekannte Phänomene heraus: „Die systematischen ge-
sellschaftlichen Bedingungen des Neoliberalismus […] bilden die Wurzeln für Men-
schenhandel und die sexuelle Ausbeutung von Frauen. Und diese Ausbeutung findet 
zum Zweck des informellen wirtschaftlichen Profits statt.“ (Geisler 2005 40f) Der 
Soziologe Lekë Sokoli schreibt von der Politisierung gesellschaftlicher Beziehungen 
unter dem Hoxha-Regime sowie von der Kommerzialisierung dieser Beziehungen in 
der heutigen Zeit (2007 213). 

 
19 Zu einer Definition der Lust siehe z. B. bei dem Lebenskunstphilosophen Wilhelm Schmid: „Was 

die Lust angeht, so ist sie ein ebenso seelisches wie körperliches Gut, wobei es Aristoteles 
deutlich um ihre seelische Verankerung geht, um es nicht bei einer bloß körperlichen Lust zu 
belassen.“ (2000 166) Badinter erwähnt, dass die sexuelle Gleichheit von den frühen englischen 
Feministinnen als „das Recht auf Lust“ bezeichnet wurde (1993 25).  

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



1. Einleitung 14

Ein Beispiel für die Politisierung sind etwa die „politischen Scheidungen“, die laut 
der albanischen Autorin Vera Bekteshi zeitweise das Ausmaß einer „Epidemie“ annah-
men (2014 74). So sahen sich ab Mitte der 1970er Jahre Ehepartner unter der albani-
schen Diktatur zur Scheidung und zur Kritik an ihren politisch gefallenen Partnern ge-
zwungen, um sich von den „Verrätern“ oder „Verräterinnen“ zu distanzieren, wie auch 
der albanische Journalist Blend Fevziu aufzeigt (2014 292). Dies stellt keinen Fortschritt 
gegenüber der patriarchalischen Tradition dar, in der eine Scheidung einer Schande 
gleichkam. Waltraud Bejko schildert diese Realität, die auch unter dem Hoxha-Regime 
fortbestand, folgendermaßen: „Die meisten Frauen schickten sich in ihr Los. Eine even-
tuelle Scheidung würde einen schweren Schatten auf sie werfen. Eine geschiedene Frau 
fand nicht so schnell wieder einen Ehemann. Denn die Schmach blieb an ihr hängen.“ 
(2003 80) Die Unfreiheit besteht also sowohl im patriarchalischen als auch im totalitären 
System; der Mensch muss sich dem Ganzen unterordnen. 

Die Ablösung der Politisierung durch Kommerzialisierung lässt sich an einem 
weniger delikaten Beispiel wie dem Buchmarkt verfolgen. So schreibt Henri Çili von 
einer „fast erzwungenen, fiktiven Verbreitung von Büchern“ während der Diktatur, 
als der Kauf von Büchern einen sozialen und politischen Akt darstellte, durch den man 
ein gutes Licht auf sich werfen konnte.20 Dies trifft besonders auf die Schriften von 
Enver Hoxha zu, die in keinem Bücherschrank der damaligen Zeit fehlen durften. 
Heute hingegen ist die Literaturlandschaft den Marktgesetzen unterworfen; wie zu 
sehen sein wird, ist diese Transformation auch Thema in der albanischen Literatur. So 
schreibt etwa Smaqi: „[Ornela] Vorpsi hat es verstanden, die Literatur mit dem direk-
ten Bild zu verbinden, in Form von künstlerischen Fotos, in deren Mittelpunkt der 
weibliche Körper steht. Das war überaus förderlich für den Verkauf.“21  

Die Freiheit des Individuums scheint am ehesten im kapitalistischen System ge-
geben, was sich auch daran zeigt, dass Autorinnen seit den 1990er Jahren in erheblich 
größerem Umfang in Erscheinung treten. Ein wirkliches Ende der Unterordnung ist 
jedoch nicht selbstverständlich, eher leuchtet es schwach am Horizont. Wie sich am 
Beispiel der von Elvira Dones thematisierten Zwangsprostitution zeigt, treten auch in 
neuester Zeit Unterdrückungsformen bis dahin nicht gekannter Art auf. Zu den Ur-
sachen schreibt Geisler im Hinblick auf Mittel- und Osteuropa: 

Das Phänomen des Menschenhandels steht in enger Verbindung zu Frauen-
rechten und dem ungleichen Status von Frauen weltweit. Traditionelle Ge-

 
20 „[...] në kushtet e regjimit komunist, kur shpërndarja e librave ishte pothuajse e detyruar, fiktive, 

dhe kur blerja e librit ishte pothuajse një qëndrim social dhe politik ‘për të rënë në sy të mirë’.“ 
(in: Fevziu 2014 4, Übers. aus diesem Buch von mir) 

  Zum Buchmarkt ist festzuhalten, dass es im Staatssozialismus einen Kaufkraftüberschuss gab 
und die Menschen oft nicht wussten, wohin mit ihrem Geld, da Güter des gehobenen Konsums 
kaum erhältlich waren. Bücher waren billig und überall verfügbar. Nach 1990 wurden Bücher für 
Teile der verarmten Bevölkerung unerschwinglich. 

21 „Vorpsi ka ditur të ndërthurë letërsinë me imazhin e drejtpërdrejtë, në formën e fotove artistike 
që kanë në qendër trupin femëror. Kjo i ka ndihmuar mjaft shitjes.“ (2012 139)  

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



1.2. Darstellung des Themas und Fragestellung 
 

15

schlechterrollen in den Herkunftsländern ordnen Frauen oftmals unter und 
machen sie abhängig, tragen zu hoher Frauenarbeitslosigkeit und Armut, 
schlechten Lebensstandards, geringer politischer Vertretung und gravierender 
Gewalt bei. Es ist schwer vorstellbar, wie Menschenhandel mit Frauen ohne 
diese Ungleichheiten der Geschlechter funktionieren sollte. (2005 41) 

Aus Sokolis in Rom angestellten Untersuchungen geht hervor, dass nur eine von fünf al-
banischen Prostituierten diesem Gewerbe freiwillig nachgeht, und während bei etwa 
einem Viertel der westlichen Prostituierten der Eintritt in das Metier durch Zwang oder 
Betrug erfolgte, liegt dieser Anteil bei den Albanerinnen bei mehr als der Hälfte (2007 80). 

So lässt sich durch einen soziohistorischen Ansatz anhand einzelner Fälle auf Phä-
nomene innerhalb der albanischen und anderer Gesellschaften hinweisen. In dieser Arbeit 
sollen im literaturtheoretischen Teil jedoch in erster Linie die Einzelschicksale von 
Figuren beleuchtet werden, da dies auch das Hauptaugenmerk von Literatur ist. Selbst 
wenn die Figuren für das große Ganze stehen, bleiben sie doch stets fiktive Individuen. 
Der Versuch des Sozialistischen Realismus, diese Fiktionalität durch seinen wissen-
schaftlichen Anspruch mehr oder weniger aufzuheben, kann als gescheitert gelten. 

Diese politisch-ästhetische Tendenz lässt sich vergleichen mit dem Konzeptualis-
mus, den Simone de Beauvoir (1908-1986) in Das andere Geschlecht von 1949 gleich 
zu Beginn angreift, im Hinblick auf überholte Vorstellungen vom „Ewigweiblichen“. 
Wie sie schreibt, glauben Biologie und Sozialwissenschaften „nicht mehr an die Exis-
tenz unwandelbarer Anlagen, die gegebene Charaktertypen wie die Frau, den Juden 
oder den Schwarzen hervorbringen; sie betrachten den Charakter als Sekundärreak-
tion auf eine Situation.“ (2000 9f) Und weiter unten: „Tatsächlich befindet sich jeder 
konkrete Mensch immer in einer einzigartigen Situation.“ (ebd. 10) 

Schreiten wir nun zur Liebe, diesem oft schwer greifbaren Thema aller Themen, 
seit jeher Triebkraft im Leben der Menschen und in der Kunst. Zur Vorstellung der 
Liebe unternimmt Badinter folgende Definition: 

Die ideale Liebe, deren Hauptvorzug es ist, uns vor der Einsamkeit zu bewah-
ren, wird allgemein als ein ständiger Dialog aufgefaßt, der aus der Achtung 
vor dem anderen und der zärtlichen Zuneigung zu ihm erwächst und sich in 
einer besonderen Aufmerksamkeit ihm gegenüber äußert. Achtung und Dia-
log setzen voraus, daß die Partner der Liebesbeziehung gleichberechtigt sind, 
und die eheliche Liebe ist nicht denkbar ohne die absolute Regel der Gegen-
seitigkeit. Ich liebe dich genauso wie mich selbst, vorausgesetzt, du liebst mich 
genauso wie dich selbst und du beweist es mir. Die Gegenseitigkeit des Opfers 
hebt auf diese Weise das Gefühl auf, ein Opfer zu bringen. (1988 242, fette 
Hervorhebungen meine) 

Somit soll untersucht werden, in welchen Texten Einsamkeit herrscht und in welchen 
nicht; in welchen ein Dialog stattfindet und in welchen nicht usw. Die Liebe lässt sich 
nach Badinter nur als Prozess verstehen – dieser ist abhängig von den Figuren und dem 
System, in dem sie sich bewegen. Der Hinweis darauf, dass die Partner gleichberechtigt 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



1. Einleitung 16

sein müssen, um sich lieben zu können, erklärt etwa das Fehlen des Konzepts der Liebe 
innerhalb des albanischen Gewohnheitsrechts. (Das Stattfinden von Liebe auf Augen-
höhe ist dabei auch in den westlichen Breitengraden ein relativ neuer Gedanke.) 

Stellenweise mag es sinnvoll sein, die Spielarten der Liebe gemäß der griechischen 
Tradition losgelöst voneinander zu betrachten, d. h. entsprechend der unterschiedlichen 
Begriffe Eros (ἔρως) für die leidenschaftliche Liebe, die nach Tillich Erkenntnis erzeugt 
(Nord 2001 271); Philia (φιλíα) für die freundschaftliche Liebe auf Augenhöhe und 
Agape (αγάπη) für die wohlwollende Liebe.22 Badinter stellt fest: „Im Altertum machte 
man einen grundlegenden Unterschied zwischen der freundschaftlichen und der leiden-
schaftlichen Liebe. Die erstere war eine brüderliche Beziehung, in der Sexualität keinen 
Platz hatte, die letztere kennzeichnete die erotische Beziehung.“ (1988 254)23 

Im Zusammenhang mit einem Phänomen, das uns im Laufe dieser Arbeit immer 
wieder beschäftigen wird, geht Sokoli so weit zu sagen: „Sollten sich die Menschen 
in einer wahren, vollständigen, vollkommenen, idealen Liebe verbinden (wie es sich 
die Menschen in Wahrheit wünschen), in einer Agape also, so gäbe es schwerlich 
einen Raum für Prostitution.“24 Es mag also nicht unangemessen erscheinen, jener 
wohlwollenden Liebe den Vorrang vor der leidenschaftlichen einzuräumen. Edmund 
Jacoby stellt fest, dass man heutzutage jene Menschen bedauere, die sich in einer pla-
tonischen Liebe befinden, wohingegen sich dieser von der Sexualität losgelöste Zu-
stand beim Namensgeber Platon als Ideal darstellt (zit. in Sokoli 2007 118). 

Wie Beauvoir schreibt, fordert die echte Liebe, sich selbst zu vergessen (2000 
791). Diese Bedingung ist allen drei oben genannten Spielarten gemein. Ismail Kadare 
illustriert dies eindrücklich an der Figur Ali Pasha Tepelenas in seinem historischen 
Roman Der Schandkasten (Kamarja e turpit, 1978). Der Pascha, der sich gegen die 
osmanische Besatzungsmacht auflehnt, wird hier in seinen eigenen Gedanken mit dem 
Freiheitskämpfer Skanderbeg kontrastiert. Als seine Lage aussichtlos geworden ist, 
muss Ali Pasha selbst einsehen, dass er Skanderbeg gegenüber moralisch unterlegen 
ist, da dieser sein Land liebte, indem er sich selbst vergaß, Ali Pasha hingegen Alba-
nien als Wirtschaftsfaktor sieht.25  

 
22 Der Religionsphilosoph Paul Tillich fügt noch den aus der Psychoanalyse stammenden Begriff 

der Libido als weitere Qualität bzw. Dimension der Liebe hinzu, wodurch sich eine Quaternität 
innerhalb der Liebesbeziehungen ergibt (Nord 2001 270f). Bei der Libido ist der körperlich-
sinnliche Aspekt entscheidend; Tillich spricht dabei von einer vitalen Basis der Liebe mit der 
Vereinigung und sexuellen Ekstase als Höhepunkt (ebd. 271).  

23 Vgl. auch Beauvoir: „Freundschaft und Hingabe, die diese Anerkennung der Freiheiten praktisch 
verwirklichen, sind keine leichten Tugenden: sie sind ganz sicher die höchste Vollendung des 
Menschen, durch sie gelangt er zu seiner Wahrheit.“ (2000 191)  

24 „Nëse njerëzit lidhen në një dashuri të vërtetë, të plotë, të përkryer, ideale (siç e dëshirojnë njerëzit 
në fakt), pra në një agapi, atëherë vështirë se do të kishte hapësira për prostitucion.“ (2007 108) 

25 Der albanische Nationalheld Gjergj Kastriota Skanderbeg (1405-1468) kämpfte erfolgreich gegen 
die osmanische Besatzung; Ali Pasha Tepelena (1741-1822) war ebenfalls ein Rebellionsführer, 
unterdrückte seine albanischen und griechischen Untergebenen jedoch mit äußerster Brutalität.  

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



1.2. Darstellung des Themas und Fragestellung 
 

17

Es lässt sich nicht bestreiten, dass Sexualität einen bedeutenden Faktor im Leben des 
Menschen darstellt. So schreibt auch Simone de Beauvoir, die im Übrigen Sigmund 
Freuds Theorien scharf kritisiert, welche alle menschlichen Impulse auf den Sexualtrieb 
zurückführen: „Ganz sicher spielt die Sexualität im menschlichen Leben eine bedeutende 
Rolle: man kann sagen, daß sie es ganz durchdringt. […] Der Existierende ist ein ge-
schlechtlicher Körper, und die Sexualität ist in seine Beziehungen zu den anderen Exis-
tierenden, die ebenfalls geschlechtliche Körper sind, immer einbezogen.“ (2000 70) Und 
der Biologe Josef H. Reichholf schreibt: „Der Sex ist beim Menschen eine Urkraft, um 
deretwillen vieles gemacht oder in Kauf genommen wird, was der Einzelne nicht zugeben 
will – vermutlich oft auch sich selbst gegenüber nicht!“ (2009 147) Verständlicherweise 
schlägt sich diese Bedeutung in der Literatur nieder. Vieles, was im öffentlichen Leben 
verdrängt wird, dringt hier an die Oberfläche. Wie Sokoli hervorhebt, existierte die Sexu-
alität zu jeder Epoche des Menschen – im Unterschied zur Liebe. Er macht deutlich, dass 
erst die moderne Entwicklung zu der Dreieinigkeit von Liebe, Ehe und Sexualität geführt 
hat – ohne jedoch von einer Abnahme der Prostitution begleitet zu sein (2007 117f). 

Unter dem Schlagwort Eros, als eine der Leidenschaften, lassen sich in zahlreichen 
Texten zwei charakteristische Motive als Erzählstränge innerhalb der Handlung aus-
machen: Karriere und Sexualität – beides Ausdruck der Rolle von Frau und Mann. Und 
beides ist hier Teil eines Strebens. So rekapituliert auch Grawert-May den Eintrag zu 
„Erotismus“ von Jacques Lempert in der Grande Encyclopédie Larousse von 1973: 
„Der erotistische Liebhaber setzt sich nicht die Perfektionierung des Aktes, sondern die 
Aufrechterhaltung des Wunsches zum Ziel, und dies geschieht vorrangig auf dem Weg 
intellektueller Anstrengungen.“ (2010 312). Die beiden Felder Erotik-Körperlichkeit 
und Karriere-Streben scheinen zunächst unerhört weit auseinander zu liegen, und doch 
zeigt sich wortgeschichtlich ihre Nähe zueinander: „Der englische und französische Be-
griff ,passion’ und das deutsche ,Leidenschaft’ sind verbunden mit den Begriffen 
Neigung, Begierde, Begehrungsvermögen, Sucht, Bestrebung, Trieb usw., haben also 
ein erstrebtes Objekt.“ (Kliche 2010 685) Der Altruismus rückt in den Hintergrund. 

Wie sich zeigen wird, ist das Karrierestreben ein dezidiert lustfeindliches Moment. 
Dies mag besonders für den albanischen Kulturraum gelten, wie er sich auch in der 
Literatur widerspiegelt. Bereits das Wort „Ehrgeiz“ (ambicie) ist im Albanischen eher 
negativ konnotiert. So finden sich im Oxford-Wörterbuch Albanisch-Deutsch die Defini-
tionen: 1) „ambition, ambitiousness“; sowie 2) (pejorativ) „unprincipled ambitiousness“. 
Dergestalt werden die ehrgeizigen Figuren als Karrieristen und Emporkömmlinge 
geschildert. Und wo die Karriere winkt, ist der Sturz nicht weit, wie bereits im Original-
Titel von Dritëro Agollis satirischem Roman „Glanz und Fall des Genossen Zylo“ 
(Shkëlqimi dhe rënia e shokut Zylo) anklingt26. 

 
26 Auf die Erstveröffentlichung als Fortsetzungsroman in der Satirezeitschrift Hosteni im Jahre 

1972 (Smaqi 2017 222) folgte die Buchfassung im Jahr darauf. Der Roman erschien 1991 unter 
dem Titel Zylo oder Die abenteuerliche Reise durch die wundersame Welt von Bürokrátien auch 
in der deutschen Übersetzung von den Albanologen Wilfried Fiedler (1933-2019) und Oda Buch-
holz (1940-2014). Agolli fertigte 1999 eine Neufassung des Textes an. 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



1. Einleitung 18

Das Motiv Karriere hängt eng mit dem Gegensatz zwischen Provinz und Haupt-
stadt zusammen, der bis heute in Albanien spürbar ist. Lange vor Zeiten der Vernet-
zung ist dieser Konflikt noch ausgeprägter, wie sich etwa in Ismail Kadares Roman 
„Die Stadt ohne Reklame“ (Qyteti pa reklama) aus dem Jahre 1959 zeigt: „Im kleinen 
N. traf die Zeitung einen Tag später als im restlichen Albanien ein. Grund hierfür war 
die sechzehnstündige Fahrt von Tirana aus.“27 Wie alle albanischen Orte (in jüngster 
Zeit mit Ausnahme Tiranas) ist es eine Stadt ohne Geheimnisse, was sich auch auf das 
Zusammenleben von Frauen und Männern auswirkt.28 Die ohnehin in der albanischen 
Gesellschaft spärliche Privatsphäre wird durch das allgegenwärtige Auge der Partei 
noch weiter eingeschränkt. Dabei müssen Liebe und freie Selbstentfaltung zurück-
treten, da sich der Einzelne unter das große Ganze unterzuordnen hat. 

Das Zusammenspiel von Frau und Mann ist nie losgelöst von den Umständen zu 
betrachten, sondern stets vor dem gesellschaftlichen, eingrenzend wirkenden Hinter-
grund. Die Eingrenzung entsteht entweder durch patriarchale Strukturen29, Krieg, ein 
totalitäres Regime30 oder durch wirtschaftlichen Druck. Auch wenn teilweise klare 

 
27 „N. i vogël e merrte gazetën një ditë më vonë se tërë Shqipëria. Shkak për këtë ishte rruga 

gjashtëmbëdhjetëorëshe që nga Tirana.“ (Qyteti 2007 168, Übers. aus diesem Roman von mir) 
Bei „N.“ handelt es sich um eine fiktive Kleinstadt, die sich jedoch an Gjirokastra orientiert, was 
sich etwa an der Erwähnung des Viertels „Die Gasse der Verrückten“ oder „Die Narrengasse“ 
(„Sokaku i të marrëve“) zeigt (ebd. 102), welche auch in Chronik in Stein häufig erwähnt wird. 

28 Auch was patriarchale Strukturen und die deutliche Unterordnung von Frauen angeht, nimmt die 
Hauptstadt eine Sonderrolle ein. Hierzu Young: „In the 1990s, Tirana has become an exception, 
where Westernized families are rapidly changing their values.“ (2001 24) 

  Gjirokastra als Stadt ohne Geheimnisse wird so auch in Chronik in Stein dargestellt, weshalb eine 
Figur dem Erzähler gegenüber äußert: „In dieser Stadt ist Liebe verboten [… .] Wenn du erst älter 
bist, wirst du es auch noch feststellen.“ (2012 182) Diese Figur, die nur als „der Junge, der Aqif 
Kashahus Tochter geküßt hatte“ bezeichnet wird (ebd. 181), ist zudem der Ansicht, dass Mäd-
chen, die sich unstatthaft verhalten, erstickt oder im Brunnen ertränkt werden. In „Die Stadt ohne 
Reklame“ taucht ebenfalls der Brunnen als gefährlicher Ort für eine Frau auf, welche scheinbar 
ungewollt schwanger geworden ist: 

  „Ach, wo soll ich mich ertränken? In welchem Brunnen soll ich mich ertränken? Komm, sag es mir!’ 
  Er wurde bleich. In N. gibt es viele Brunnen, dachte er, wieso zum Teufel gibt es so viele Brun-

nen? Die Regierung sollte sie zusperren. Brunnen sind gefährlich.“ 
  („Ku të mbytem unë, në ç’pus të mbytem unë, fol! 
  Ai u zverdh. Në N. ka shumë puse, mendoi ai, ç’dreqin ka kaq shumë puse? Duhej t’i mbyllte 

qeveria. Puset janë të dëmshme.“- Qyteti 2007 93) 
  Man könnte sagen, dass die nun erwachsene Figur in „Die Stadt ohne Reklame“ die Sichtweise 

des Jungen übernommen hat, der heimlich und verbotenerweise ein junges Mädchen geküsst hat. 
Der Brunnen ist der Ort, der von der Kleinstadt zur Bestrafung auserwählt wurde.  

29 „Unter dem Patriarchat verstehen wir nicht nur eine auf der männlichen Abstammung und der 
väterlichen Machtstellung beruhende Form der Familie; unter die Bezeichnung fällt außerdem 
jede soziale Struktur, die ihren Ursprung in der Macht des Vaters hat.“ (Badinter 1988 82) 

30 Ich verwende den gebräuchlichen, wenngleich nicht unumstrittenen Begriff des Totalitarismus in 
dieser Arbeit als Marker für das Regime Enver Hoxhas. Dieses hat tatsächliche, vermeintliche 
und fiktive Gegner konsequent eliminiert. Zur letzteren Kategorie vgl. Arendt: „Der Begriff des 
,objektiven Gegners’, dessen Identität je nach Lage der Dinge wechselt – so daß, sobald eine 
Kategorie liquidiert ist, einer neuen der Krieg erklärt werden kann –, entspricht aufs genaueste 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



1.2. Darstellung des Themas und Fragestellung 19

Opfer-Täter-Rollen existieren, so ist generell doch das herrschende System zu be-
trachten, das Frauen wie Männer zu Opfern und Tätern macht. Das System bewertet 
diese Rollen positiv, da sie zu seinem Fortbestand beitragen: Das Individuum opfert 
sich für das Ganze oder ist tätig für das Ganze – ob diese Rollen von Frauen oder von 
Männern eingenommen werden, ist dabei sekundär.31 

Ziel dieser Studie soll sein, die Unterdrückungsmechanismen anhand der Gender-
Theorie und der zeitgeschichtlichen Perspektive herauszuarbeiten. Es zeigt sich, dass 
die jeweilige Ideologie dazu gebraucht wird, die Frau, aber auch die Geschlechter an 
sich zu unterdrücken, sei es nun die kapitalistische, patriarchalische, militärische oder 
stalinistische32 Ideologie. Die Religion spielt keine wesentliche Rolle33, es sei denn, 

dem von totalitären Machthabern immer wieder proklamierten Tatbestand, daß ihr Regime nicht 
eine Regierung im althergebrachten Sinne sei, sondern eine Bewegung, deren Fortschreiten 
naturgemäß immer wieder auf Widerstände stößt, die aufs neue zu beseitigen sind.“ (1991 655) 
Arendts Arbeit in einer Übersetzung von Miftar Gjana auch auf Albanisch erschienen (Origjina 
e totalitarizmit. Prishtina: Dija, 2002). 

31 Hinsichtlich der nicht unproblematischen Bezeichnung Opfer schließe ich mich Geislers Argumen-
tation an: „Nicht zuletzt ist auch der Begriff des Opfers kritisch zu betrachten. Opfer hat die 
Konnotation von Passivität und Schwäche. […] Im Bewußtsein dieser Problematik wird der Begriff 
Opfer mangels einer Alternative im Weiteren trotzdem verwendet.“ (2005 18) Stets sollte eine Aus-
sage wie die Diana Çulis vergegenwärtigt werden, die aus einer feministischen Sichtweise die Frau 
aus ihrer Opferrolle und der damit verbundenen Vorstellung von Passivität herausholen will: „Denn 
die ständige und kontinuierliche Darstellung der Frau in der Rolle des Opfers und nicht in jener der 
Protagonistin viktimisiert sie nur umso mehr.“ („Se paraqitja e gruas gjithnjë, vazhdimisht në rolin 
e viktimës dhe jo të protagonistës vetëm e viktimizon më shumë atë.“ 2000 37) 

32 Becker bezeichnet den Marxismus-Leninismus als prototypischen politischen Mythos der Moderne 
(2014 248) und sagt weiter: „Für die politische Wirksamkeit des Marxismus-Leninismus zeichnete 
in erster Linie Josef Wissarionowitsch Dschugaschwili, genannt Stalin (1878–1953), verantwortlich, 
der zugleich selbst als mythische Figur zählen kann. Bei der Durchsetzung der marxistischen Lehre 
zu einer alle Lebensbereiche umfassenden Doktrin schreckte er nicht vor terroristischen Mitteln wie 
Enteignung, Kollektivierung und massenhaftem Kulakenmord zurück. Im Stalinismus verband sich 
Marx’ Lehre mit einem exzessiv betriebenen Personenkult und der Verabsolutierung der Einparteien-
herrschaft.“ (ebd. 249) Enver Hoxha übernahm dieses Muster treu.  
Fevziu schreibt: „Wie alle kommunistischen Führer Osteuropas verehrte Hoxha Stalin. Er war 
sein Mythos. Anders als sie blieb Hoxha jedoch zeitlebens ein überzeugter Stalinist. Als er 1979 
zum Anlass von Stalins 100. Geburtstag das Buch ,Mit Stalin’ herausgab, war er der einzige 
selbsterklärte ,stalinistische’ Führer der Welt. Er war der einzige, der Stalins Verbrechen nicht 
anerkannte und zugab. Zum Erstaunen eines jeden fremden Besuchers erhob sich im Zentrum 
Tiranas eine gigantische Statue von Stalin, ein Monument, das bis zum Dezember 1990 auf dem 
größten Boulevard der Hauptstadt verblieb.“ – „Hoxha, si gjithë drejtuesit komunistë të Europës 
Lindore, e adhuronte Stalinin. Ai ishte miti i tij. Por, ndryshe prej tyre, Hoxha mbeti deri në fund 
të jetës një stalinist i bindur. Në rastin e 100-vjetorit të lindjes së Stalinit, në vitin 1979 kur botoi 
librin ‘Me Stalinin’, ai ishte i vetmi udhëheqës i vetëquajtur ‘stalinist’ i botës. Ishte i vetmi që 
nuk i njihte dhe nuk i pranonte krimet e Stalinit. Për çudi të çdo vizitori të huaj, në qendër të 
Tiranës lartohej një shtatore gjigante e Stalinit, monument që qëndroi i vendosur në bulevardin 
kryesor të kryeqytetit deri në dhjetor të vitit 1990.“ (2014 195f, Übers. meine)  

33 In der christlich-westlichen Sichtweise wird oftmals der Mangel an Glauben bzw. Religiosität als 
Grund für moralisches Fehlverhalten oder als Schwachstelle in gesellschaftlichen Missständen ge-
sucht. So nennt Post den Glauben als Motivation in der US-amerikanischen Gesellschaft, schwere 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



1. Einleitung 20

man begreift Gewohnheitsrecht, Marxismus-Leninismus oder freie Marktwirtschaft 
als Glaubenskonstrukte und Religionsersatz. So schreibt etwa Fatos Lubonja: 

Und die sozrealistische Kunst war integraler Bestandteil dieses Systems, dieses 
hatte es zu seinem Fortbestehen erschaffen. Um dieses Phänomen bis zuletzt 
zu verstehen, wurde auch der Vergleich der Ideologie mit dem Glauben und 
der Partei mit der Kirche angestellt. Ohne Zweifel gibt es gemeinsame Ele-
mente zwischen der Ideologie und dem Glauben und der Art, wie diese als 
Machtinstrumente gebraucht wurden. Hierfür genügt es, sich vor Augen zu 
führen, dass im vierten Jahrhundert, als das Christentum schließlich zum staat-
lichen Glauben wurde, jene, die noch immer an die heidnischen Riten Roms 
glaubten, bis hin zum Tod bestraft wurden.34  

Bekanntermaßen sehen Ideologen die von ihnen bestimmten Entwicklungsprozesse 
als etwas Unausweichliches, ja gar wissenschaftlich Erwiesenes an.35 Das macht ihre 
Art der Auslegung historischer oder sozialer Zustände so gefährlich, da sie keine Op-
position duldet. „In der Deutung kann nämlich in der Tat Macht verborgen sein, die auf 
subtile Weise in Interpretationen zum Ausdruck kommt, die nicht als solche ausge-
wiesen sind, da sie die Selbstverständlichkeit einer Wahrheit für sich in Anspruch neh-
men.“ (Schmid 2000 172) Autonomie oder Selbstmächtigkeit sind dann aufgehoben. 

Das Opfer wird oftmals in eine solche Rolle hineingedrängt, an der es selber schuld 
zu sein hat, oder sich zumindest in sein Schicksal fügen muss. Dass dies nicht auf den 
albanischen Kontext beschränkt ist, zeigt sich am umgangssprachlichen Gebrauchs-
wandel des Wortes Opfer im Deutschen, das mittlerweile als Schimpfwort fungiert, ganz 
so, als sei Schwäche ein Verbrechen. Andererseits ließe sich auch der Täter freisprechen, 
da er als Opfer der jeweiligen Umstände angesehen werden kann. Diese Einteilungen in 
schwarz und weiß müssen immer subjektiv bleiben und dienen auch in dieser Betrach-
tung nur als Hilfsgerüst. Wie diese Rollen wirken, soll im Folgenden aufgezeigt werden. 

 
Zeiten überstehen zu können (1998 7). Anders als in den USA, deren Ursprung in der freien Ent-
faltung des Glaubens wurzelt, ist dies auf den albanischen Kulturraum nicht anwendbar, wo Glaube 
und Religion oftmals ein Instrument ausländischer Besatzer war und unter der Diktatur fast voll-
kommen verschwand. Auch Çuli notiert, dass die Albaner nicht über genügend Zeit (oder Freiheit?) 
verfügten, um sich Glaubensvorstellungen großer Religionen anzueignen. („Shqiptarët nuk patën 
kohë të bluanin dhe të përpunonin idetë fetare të asnjë feje të madhe.“ 2000 17) Der Glaube der 
Besatzer kann dabei nicht als moralisch positiv wirkende Kraft anerkannt werden.  

34 „Dhe arti socrealist ishte pjesë integrale e këtij sistemi, i lindur prej tij dhe në funksion të tij. Në 
përpjekjet për ta kuptuar deri në fund këtë fenomen është bërë dhe krahasimi i ideologjisë me 
fenë dhe i partisë me Kishën. Ka pa dyshim elementë të përbashkët midis ideologjisë dhe fesë 
dhe mënyrës se si këto janë përdorur si intrumente të pushteteve. Mjaft të kihet parasysh se kur 
kristianizmi u bë, më në fund, fe shtetërore në shekullin e IV ata që vazhdonin të besonin në ritet 
pagane të Romës dënoheshin deri edhe me vdekje.“ (2008 3, Übers. meine) 

35 So wurde das Religionsverbot unter dem Hoxha-Regime euphemistisch durch einen „wissen-
schaftlichen Atheismus“ begründet (Elsie 2015 31), was auch die Verfolgung und Tötung von 
Geistlichen sowie die Zerstörung von Kirchen und Moscheen zuließ. Laut Elsie wurde der Atheis-
mus in den 1960er Jahren mit einem geradezu „religiösen Eifer“ betrieben (ebd.).   

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



1.2. Darstellung des Themas und Fragestellung 
 

21

Wie bei den albanischen Entsprechungen zu „unglücklich“ ist auch bei dem Wort 
„Opfer“ die Vielzahl an Ausdrücken im Albanischen bemerkenswert: fli bezeichnet 
generell ein Opfer; kurban ein geopfertes Tier oder die Opfergabe; viktimë das Opfer im 
Sinne von „Geschädigter“; sakrificë Hingabe oder Verzicht; theror steht im Sinne von 
„Märtyrer“ oder „Opfergabe“; pre im Sinne von „Beute“; blatim bezeichnet eine Opfer-
gabe. (Demgegenüber beschränkt sich die Übersetzung für „Täter“ im Wesentlichen auf 
keqbërës im Sinne von „Übeltäter“ bzw. veprimtar im Sinne von „Schaffender“.) Sinn-
voller als bei den Figuren nach Opfern und Tätern zu suchen scheint es, das vorherrschen-
de (patriarchale, totalitäre, kapitalistische oder militärische) System als (Übel-)Täter zu 
sehen, und die in ihm oft äußerst hilflos agierenden Individuen als Opfer. Dies ist kein 
spezifisch albanisches Paradigma. Allerdings steht die albanische Gesellschaft mit all 
ihren Extremen exemplarisch dafür und zeigt die Dilemmata in potenzierter Weise auf. 

Wie der serbische Ethnologe Barjaktarović betont, ist es in traditionellen Stammes-
gesellschaften nicht nur eine Notwendigkeit, Opfer zu bringen, dies wird darüber hinaus 
auch als menschlich und ehrenhaft betrachtet (1966 132, zit. in Young 2001 7). Als 
Beispiel nennt er das Phänomen der „geschworenen Jungfrauen“, auf das weiter unten 
näher eingegangen werden soll. Es lässt sich feststellen, dass jedes System von seinen 
Teilnehmern erwartet, Opfer zu bringen, was dann positiv bewertet wird. In der patriar-
chalen Gesellschaft geht es um die Erhaltung des Clans, in der vom Krieg dominierten 
um das Erreichen des Siegs, im Totalitarismus um das Erhalten der „Bewegung“ und 
im Kapitalismus um wirtschaftliches Wachstum. Die Literatur ist eine Möglichkeit, die-
se Opfermechanismen darzustellen und vielleicht auch zu überwinden. 

Die Autorin Diana Çuli (geb. 1951) geht auf die positive Wertung des Sich-
Aufopferns bei den Albanern ein und beschreibt dessen Ursprung: 

[…] wenn wir die Vorstellung von der Aufopferung der albanischen Frau fort-
führen – in der illyrisch-albanischen Mythologie helfen die Mütter ihren Söh-
nen und opfern sich für sie auf; die Schwestern waschen über endlose Jahre 
hinweg die Wunden ihrer heldenhaften Brüder –, so hat dieses Opfer eher heid-
nische als christliche Wurzeln. Wenn für die Christen das Leiden das einzige 
ist, was sie der Gottheit bieten können, sehen die Albaner die Begrifflichkeit 
Aufopferung – Leiden nur für Frauen vor, zumal sich die Männer nie gezwun-
gen sahen, aus eigenem Willen heraus zu leiden oder sich aufzuopfern, sondern 
nur, wenn sie zu diesen Opfergaben verpflichtet wurden.36 

 
36 „[…] në vijim të idesë së sakrificës së gruas shqiptare – në mitologjinë iliro-shqiptare nënat 

ndihmojnë dhe sakrifikohen për bijtë, motrat lajnë plagët e vëllezërve heronj për vite të 
pambaruara – kjo sakrificë ka më tepër rrënjë pagane se sa kristiane. Nëse për të krishterët vuajtja 
është e vetmja gjë që ata mund t’i ofrojnë perëndisë, shqiptarët e kuptojnë nocionin e sakrifikim 
- vuajtjes vetëm për gratë, sepse burrat nuk e kanë ndjerë ndonjëherë veten të detyruar të vuajnë 
apo të sakrifikohen me vullnetin e tyre, por vetëm kur këto flijime u vijnë si detyrim.“ (2000 16, 
Übers. aus diesem Buch von mir) 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



1. Einleitung 22

Auch bei der Albanienkennerin Susan E. Pritchett Post findet sich die Schilderung der 
positiven Bewertung des Opfers. Für sie ist der Lebensweg der albanischen Literatur-
wissenschaftlerin Floresha Dado (geb. 1947) hierfür exemplarisch: „Despite the chal-
lenges of her life – and maybe because of them – she exemplifies what she herself 
refers to as the ‘nobleness of the Albanian women,’ which comes from that spirit of 
sacrifice.“ (1998 173) Gerade die albanischen Frauen scheinen also aus der Not eine 
Tugend gemacht zu haben, um auch in schwierigsten Zeiten ihre Würde zu wahren. 

Eine Aufwertung der Figur der Frau fand unter den Albanern in der mündlichen 
Literatur und den Volkslegenden statt. Post geht dieser Spur nach und spricht auch 
hier von der „Selbstaufopferung, der Stärke und der Ehre“ der auftretenden weibli-
chen Figuren (1999 86). Ihrer Ansicht nach ist die Gestalt dieser mythologischen Fi-
guren, die ein „Idealbild“ widerspiegeln (ebd. 85), bis heute in den albanischen Frauen 
lebendig. (Zur mythologischen Verehrung der starken und männlichen Frau siehe 
auch Çuli 2000 80ff.) 

Die Aufopferung der albanischen Frau und Mutter findet sich bereits in der alten 
Legende um Rozafa, nach der die Burg Shkodras benannt ist, der wichtigsten Stadt 
im albanischen Norden. Es handelt sich um ein auch in anderen Kulturen beschriebe-
nes Bauopfermotiv – die junge Frau lässt sich einmauern, um die Mauer der Burg vom 
Einsturz zu bewahren (zu dieser Geschichte siehe z. B. Post 1998 56f). Ismail Kadare 
bearbeitete das Bauopfermotiv frei in seinem Roman Die Brücke mit den drei Bögen 
(Ura me tri harqe, 1978); auch von anderen Schriftstellern ist das Thema bearbeitet 
worden (siehe etwa Ardian Klosis Mythologie am Werk: Kazantzakis, Andrić, Kadare. 
Eine vergleichende Untersuchung am besonderen Beispiel des Bauopfermotivs. Mün-
chen: Sagner, 1991). 

Maks Velo geht auf die Bedeutung des Opfers unter der totalitären Herrschaft ein. 
Hier steht es in Verbindung zur Politisierung aller menschlicher Beziehungen. Velo 
gebraucht dabei das Wort sakrificë. „Christus opferte sich für die Jünger und die Men-
schen, während sich im Kommunismus die Jünger für den großen Führer opfern muss-
ten, um den einfachen Leuten ein Beispiel zu geben, dass auch sie sich zu opfern 
hatten. Das Opfer nannte man sozialistischen Heldenmut. Und durch den sozialisti-
schen Heldenmut entstand das kommunistische Glück.“37 

Auch hier nimmt die Frau eine Sonderstellung ein. Ismail Kadare schildert in sei-
nem weniger bekannten Drama „Erschreckte Rehe“ (Sorkadhet e trembura, 2007) das 
Schicksal binationaler Paare, die in Zeiten der propagierten ewigen Freundschaft zwi-
schen den staatssozialistischen Bruderstaaten entstanden und später ein tragisches 
Ende nahmen. Hier spricht ein ausländischer Diplomat von „Frauen-Opfern“, die der 
diktatorischen Gottheit gebracht werden: „Ich kenne diese raue Welt genau. Wie ich 
annehme, haben Sie von den Opferungen in der Antike gehört... Ich fürchte, für diese 

 
37 „Krishti u sakrifikua për dishepujt dhe për njerëzit, kurse në komunizëm dishepujt duhej të 

sakrifikoheshin për udhëheqësin e madh që t’u jepnin shembullin njerëzve të thjeshtë, që edhe 
ata duhej të sakrifikoheshin. Sakrifica quhej heroizmi socialist. Dhe nga heroizmi socialist vinte 
lumturia komuniste.“ (2018 148, Übersetzungen aus diesem Buch von mir) 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



1.2. Darstellung des Themas und Fragestellung 
 

23

Frauen hat die Stunde geschlagen. Sie werden geopfert werden.“38 Mit dem Bruch der 
beiden Länder wird dies eintreten.   

Kennzeichnend für die repressiven Systeme ist die damit einhergehende Isolation 
der Individuen. In der patriarchalischen Gesellschaft, besonders in den nordalbani-
schen Bergen, waren die Bewohner nicht nur durch den Kodex, sondern auch durch 
rein geographische Gründe immobil und isoliert. Unter der totalitären Herrschaft kap-
selte sich Albanien vollständig vom Rest der Welt ab. Wie es ein italienischer Bot-
schafter in Ismail Kadares Spiritus in den 1980er Jahren ausdrückt: „Albanien arbeitet 
seit vierzig Jahren unermüdlich daran, es sich mit der ganzen Welt zu verderben, und 
zwar mit großem Erfolg.“ (2011 251) (In Zeiten des Kapitalismus sind die Menschen 
wiederum von einem Mangel an finanzieller und Reisefreiheit betroffen.) 

Schließlich kommt es mir in dieser Arbeit darauf an, die Gesichtspunkte zu be-
leuchten, die sich auch sonst in der gendertheoretischen Betrachtung von Literatur 
aufdrängen: Wie ändern sich Entwürfe von Geschlechterrollen, chronologisch und 
thematisch? Welche Machtstrukturen offenbaren sich? Wie ist der sozialhistorische 
Kontext? Hier muss früher angesetzt werden, als es bei anderen Literaturen der Fall 
ist, die bereits auf eine Tradition im Bereich Gender Studies verweisen können. Meine 
Vorgehensweise orientiert sich u. a. an folgender Darstellung durch Nieberle: 

Wer schreibt? Ein früher Ansatz der Frauenforschung, der scheinbar immer 
noch fortgeführt werden muss, umfasst die Ergänzung und Korrektur einer von 
Autoren dominierten Literaturgeschichte […]. Traditionell schrieben Männer 
über Männer; schreibende Frauen kamen weder als Subjekt noch Objekt der 
Literaturgeschichte in nennenswerter Anzahl und Wertschätzung vor. Dabei 
kam und kommt es nicht nur darauf an, schreibenden Frauen in der Literatur-
geschichte einen angemessenen Platz einzuräumen. Genauso wichtig ist es, die 
Prozesse zu erforschen, die zu dem weitestgehenden Ausschluss der Autorin-
nen aus der Literaturgeschichte geführt haben. Im Zuge solcher Kanon- und 
Wertungsforschung erfolgt die Rekonstruktion derjenigen Bedingungen, die 
Frauen zum Schreiben veranlasst oder es ihnen erschwert haben. Methodisch 
bietet sich für diese Arbeiten die sozialhistorische Überblicksdarstellung ge-
nauso an wie die Einzel- oder Kollektivbiographik. (2013 9f) 

Auf die albanischen Verhältnisse übertragen hieße das, die albanische Literaturge-
schichte, welche ohnehin noch in den Kinderschuhen steckt, einer erheblichen Revi-
sion und Erweiterung zu unterziehen. 

Der Verlauf der albanischen Literaturgeschichte ist nun folgendermaßen zu glie-
dern, wenn wir von Phänomenen ausgehen und Einzelerscheinungen beiseitelassen: 
1. befassen sich männliche Autoren mit übergeordneten Zielen und Themen (im 16. 
und 17. Jahrhundert das religiöse oder im 19. Jahrhundert das nationale Narrativ); 2. 
kommt es im Zuge der nationalen Wiedergeburt Ende des 19. Jahrhunderts zum 

 
38 „E njoh mirë këtë botë të ashpër. Keni dëgjuar, besoj, për flijimet në botën antike... Kam frikë se 

për këto gra ka rënë ora e keqe. Ato do të flijohen.“ (2009 552, Übers. aus diesem Stück von mir.) 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



1. Einleitung 24

Schreiben männlicher Autoren über konkrete männliche Figuren (exemplarisch ste-
hen dafür die Nationalhelden wie der Freiheitskämpfer Skanderbeg); 3. schreiben zu 
Beginn des 20. Jahrhunderts Männer über Frauen, etwa Andon Zako Çajupi oder Haki 
Stërmilli, wobei auch diese übergeordnete Ziele vertreten, indem sie die Abkehr von 
archaischen Denkmustern propagieren. Dennoch kommen nun Frauen als literarische 
Figuren zum Zug; 4. widmen sich in der Zwischenkriegszeit die ersten Autorinnen 
ebenfalls übergeordneten Zielen, etwa Musine Kokalari, deren Werk ein Programm 
der Sozialdemokratischen Partei, Märchensammlungen und anderes enthält; zeit-
gleich beginnen Autoren, männliche und weibliche Schicksale darzustellen, indem sie 
sich eher an literarischer Qualität und Innovation als an großen Zielen und Narrativen 
orientieren (etwa Migjeni); 5. kommen schließlich ab den 1960er Jahren endlich mit 
Autorinnen wie Helena Kadare39 weibliche Stimmen ins Spiel, die ebenfalls über 
Frauen und Männer als Figuren schreiben. 

1.3. Zur albanischen (Literatur-)Geschichte sowie zur Auswahl der Texte 

Wir haben bereits konstatiert, dass die Entwicklung der albanischen Literatur aus ver-
schiedenen Gründen hinter jener anderer Literaturen hinterherhinkte. Aliu fasst diesen 
Mangel wie folgt zusammen: 

Wir müssen uns gleich zu Beginn eingestehen, dass die albanische Literatur, 
da sie eng mit der historischen Erschaffung der nationalen albanischen Identi-
tät zusammenhängt, generell eine Literatur der bestimmten Zeit bleibt. Ver-
gleichen wir sie mit den europäischen Literaturen, können sogar zahlreiche 
literarische Entwicklungen als Nicht-Entwicklungen oder als anachronistische 
Entwicklungen bezeichnet werden. Diese temporale Beobachtung gründet sich 
darauf, dass die Vertreter der Bewegungen für die nationale Befreiung ge-
zwungen waren, der Literatur die Rolle der Missionierung aufzuerlegen. Die 
Literatur stand im Dienst von etwas und war nicht unabhängig, wie es ihre 
inneren Gesetzmäßigkeiten verlangen.40 

So standen die frühen albanischen Texte im Dienst der religiösen Missionierung; die 
Literatur der Rilindja im Dienst der nationalen Erweckung; die Literatur des Sozialis-

 
39 Helena (manchmal auch Elena) Kadare, geb. Gushi (1943), ist die Ehefrau von Ismail Kadare. In 

ihren Memoiren von 2011 stellt ihr Ehemann den roten Faden des Buches dar. Wie viele andere 
albanische Werke sind auch diese Erinnerungen auf Französisch erschienen (Le temps qui 
manque. Mémoires. Paris: Fayard, 2010), nicht aber auf Deutsch. 

40 „Duhet ta pohojmë qysh në fillim se letërsia shqipe, duke qenë e lidhur fort me krijimin historik 
të identitetit kombëtar shqiptar, ajo mbetet përgjithësisht letërsi e kohës së caktuar. Madje, nëse 
e krahasojmë me letërsitë evropiane, shumë zhvillime letrare mund të quhen moszhvillime ose 
zhvillime anakronike. Ky statizëm kohor rrjedh nga misionarizmi që bartësit e lëvizjeve për çlirim 
kombëtar qenë të detyruar t’ia ngarkonin letërsisë. Letërsia ishte në shërbim, jo e pavarur, ashtu 
siç e kërkojnë ligjësitë e saj të brendshme.“ (2016 18) 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



1.3. Zur albanischen (Literatur-)Geschichte sowie zur Auswahl der Texte 
 

25

tischen Realismus im Dienst des Wiederaufbaus Albaniens und der Erschaffung des 
neuen Menschen usw. Gleichwohl hat es zu jeder Epoche Individuen und sogar Strö-
mungen gegeben, die sich nicht gezwungen sahen, einer größeren Aufgabe nachzuge-
hen, sondern innovative und selbstbestimmte Literatur geschrieben haben. Ein Thema, 
das hier immer wieder neu verhandelt wird, ist das von Frauen und Männern. 

Die mangelnde Repräsentation von Frauen ist frappierend, sowohl was die albanische 
Literatur vor den 1990er Jahren angeht, als auch hinsichtlich der Lexikographik, Literatur-
geschichtsschreibung und Kanonisierung. Ein Beispiel ist die 1983 in Tirana erschienene, 
629 Seiten starke „Geschichte der Albanischen Literatur von den Anfängen bis zum Anti-
faschistischen Nationalen Befreiungskampf“ (Historia e Letërsisë Shqiptare - që nga 
fillimet deri te Lufta Antifashiste Nacionalçlirimtare, Hrsg. Dhimitër Shuteriqi), in der 
genau eine Frau eingehender beschrieben wird. Es handelt sich dabei um die rumänisch-
albanische Dora d’Istria (1828-1888), die möglicherweise als erste albanische Schrift-
stellerin und Feministin gelten kann. Keinen Eingang in diese Literaturgeschichte fand 
hingegen Musine Kokalari, wobei es schwerfällt zu beurteilen, ob aus politischen oder 
auch aus Gender-Gründen, zumal andere sogenannte Feinde des Regimes wie Ernest 
Koliqi oder der gegische Schriftsteller und Franziskaner Gjergj Fishta (1871-1940) zwar 
sehr kritisch, aber recht detailliert erwähnt werden. 

Auf die Diskriminierung missliebiger Autoren durch die Diktatur ist oft hingewie-
sen worden, auf die Diskriminierung von Autorinnen generell weit seltener. So kommt 
es, dass man selbst noch im Jahre 2014 auf dem Plakat zu einem Literaturfestival in 
Tirana in die Gesichter von 16 allesamt männlichen Schreibenden blickt, was Elvira 
Dones in einem Gespräch als „Eigentor“ bezeichnet hat. Man mag den Veranstaltern 
Sexismus oder auch nur Gedankenlosigkeit unterstellen, die Gefahr einer solchen 
Ausblendung liegt jedenfalls darin, dass sie zu der Annahme verleiten mag, es gäbe 
eben keine Schriftstellerinnen, was leicht widerlegt werden kann. 

Robert Elsie geht in seiner Albanischen Literaturgeschichte von 2005 lediglich auf 
zwei Autorinnen näher ein (Musine Kokalari und Mimoza Ahmeti) – ihnen gegenüber 
stehen fast 60 Autoren (!)41 Bashkim Kuçuku nimmt in seine „Anthologie der zeitge-
nössischen albanischen Lyrik“ (Antologji e poezisë shqipe bashkëkohore, 2008) 
immerhin sechs Autorinnen auf, neben 37 Autoren. In meiner Arbeit möchte ich die-
sem offensichtlichen Defizit entgegenwirken. Dabei bin ich mir meiner Subjektivität 
hinsichtlich der konkreten Auswahl bewusst, ebenso wie ich als männlicher Autor 
keine völlig neutrale Instanz sein kann. (So ist mir die Diskrepanz bei Elsie erst wäh-
rend der Arbeit an dieser Studie ins Auge gefallen, während der Blick davor verstellt 
gewesen zu sein scheint.) 

 
41 Diana Çuli beschreibt ihre ersten Schritte auf dem Gebiet der Literatur Mitte der 1970er Jahre, 

als dieser Bereich noch vollkommen von Männern dominiert war: „For this reason, I had to 
publish five books before my name was even mentioned. I felt I had to work two or three times 
harder than the men to be recognized.“ (Post 1998 182). Letztere Aussage würden gewiss auch 
viele Frauen im Westen machen! Floresha Dado äußert sich ähnlich und sagt in Bezug auf ihre 
hart erkämpfte Stellung sogar: „I was both man and woman.“ (ebd. 177) 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



1. Einleitung 26

Einen weiteren möglichen Maßstab für die Repräsentation von Frauen in der Lite-
ratur könnte der sogenannte Bechdel-Test bieten, der häufig für Filme angelegt wird. 
Der Test gilt als bestanden, wenn folgende drei Fragen positiv beantwortet werden: 
Gibt es mindestens zwei Frauenrollen? Sprechen sie miteinander? Unterhalten sie sich 
über etwas Anderes als einen Mann? Dies ließe sich zwar nicht auf Gedichte oder 
Kurzgeschichten, wohl aber auf Romane und Dramen anwenden. Es zeigt sich 
schnell, wie viele Texte hier durchfallen – als eine der wenigen Autorinnen und Auto-
ren besteht Elvira Dones diesen Test.  

Unter dem gewiss dehnbaren Begriff der neueren oder modernen Prosa wird in 
dieser Arbeit das Erzählwerk der vergangenen 60 Jahre verstanden. Den Auftakt 
macht  Ismail Kadares erster Roman „Die Stadt ohne Reklame“ (Qyteti pa reklama), 
der bereits 1959 geschrieben, aufgrund der strengen Auflagen der Diktatur jedoch erst 
im Jahre 2001 komplett veröffentlicht wurde (zeitgleich auf Albanisch und Franzö-
sisch). In Kadares Erzählung „Die Geschichte des Schriftstellerverbands im Spiegel 
einer Frau“ von 200142, in welcher der Erzähler seiner Faszination für das Verruchte 
nachhängt, findet sich ein intertextueller Kommentar des Autors zu seinem Erstling: 

Einigermaßen empört dachte ich an den Roman, den ich als Student in Moskau 
geschrieben hatte, und setzte in Gedanken meine Rechtfertigungsrede vor den 
versammelten Kritikern fort: Ich leugne ja gar nicht, dass ich Huren anziehend 
finde. In meinem ersten Roman, den ich wegen euch nicht veröffentlichen darf, 
springt das überall ins Auge. Ich schreibe euch ja auch nicht vor, mit wem ihr 
ins Bett geht, den Genossinnen vom engen oder meinetwegen auch erweiterten 
Vorstand des Frauenverbands zum Beispiel. Genauso habe ich das Recht, dort-
hin zu gehen, wo es mich hinzieht, nämlich zu den Huren...  (2008 327) 

Texte dieser Art wurden aus vielerlei Gründen zur damaligen Zeit nicht toleriert: auf-
grund der autobiographischen Färbung, der Beschreibungen des Sexuellen, die als 
„dekadent“ verboten waren, des Fehlens „positiver Helden“ sowie des mangelnden 
Bezugs zur politischen Situation. 

Üblicherweise wurde stets Der General der toten Armee von 1963 als Kadares 
erstes Romanwerk bezeichnet (vgl. z. B. Elsie 1991 259f), bevor „Die Stadt ohne Re-
klame“ aus der Versenkung auftauchte (zur Entstehung dieses Romans siehe auch 
Helena Kadare 2011 122f). Der General der toten Armee sah sich durch seine düstere 
Stimmung und die verhältnismäßig empathische Beschreibung des Generals dem Vor-
wurf der Dekadenz ausgesetzt. Helena Kadare erinnert sich an den Reiz des Verbote-
nen: „So sehr dieses Wort von den meisten Menschen mit einer negativen Konnota-
tion gebraucht wurde, so sehr weckte es heimliche Bewunderung bei anderen, vor 

 
42 Der „kurze Roman“ findet sich in der deutschen Übersetzung im Sammelband Der Raub des 

königlichen Schlafs (2008); auf Albanisch erschien der Text 2001 in einem Band mit zwei 
weiteren Kurzromanen, „Im Spiegel einer Frau“ (Përballë pasqyrës së një gruaje).  

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



1.3. Zur albanischen (Literatur-)Geschichte sowie zur Auswahl der Texte 
 

27

allem bei den Studenten. Ein dekadentes Werk war immer verlockend, wie alles, was 
verboten war.“43  

Unstrittig ist, dass sich Ismail Kadare auch durch die Zensur bedingt bald verstärkt 
der albanischen Geschichte als Stoff verschrieb, die weniger Risiken barg. So schreibt 
Elsie: „In den siebziger Jahren wendete er sich aus eigener Sicherheit zunehmend dem 
historischen Roman zu und wurde bald zu einem anerkannten Meister der Gattung.“ 
(„Albanische Literatur...“ 1991) Im Anschluss an „Die Stadt ohne Reklame“ sollen 
weitere Frühwerke aus der Feder von Ismail Kadare und Dritëro Agolli aus den 1960er 
und 1970er Jahren untersucht werden. Zu dieser Zeit hatte sich das Hoxha-Regime 
mit all seinen Stärken und Schwächen endgültig etabliert. 

Als Errungenschaften des damaligen Systems können durchaus Leistungen auf 
dem Gebiet von Bildung und Kultur anerkannt werden. So wurde 1951 mit der Land-
wirtschaftlichen Universität Tirana die erste Hochschule des Landes gegründet; 1952 
wurde das Kinostudio „Neues Albanien“ ins Leben gerufen. Obgleich in der Mehrzahl 
ideologisch verbrämt und propagandistisch aufgeladen, überzeugen viele der zahlrei-
chen Filme aus dieser Zeit noch heute durch ihre handwerkliche Finesse. Auch die 
Karikatur etablierte sich nach dem Zweiten Weltkrieg als Kunstform. Niko Nikolla, 
Chefredakteur der damaligen Satirezeitschrift Hosteni schreibt in seinem Grußwort 
zu dem Katalog Albanische Karikaturen von 1987: „Die Karikatur ist in der albani-
schen Kunst eine noch junge Gattung: Vor der Errichtung der Volksmacht gibt es 
kaum Beispiele für sie. Ihre Entwicklung hängt eng zusammen mit der satirisch-
humoristischen politischen Zeitschrift Hosteni („Der Ochsenstachel“), die Mitte 1945 
zum ersten Mal herausgegeben wurde und zweiwöchentlich erscheint.“ (7) Diese Aus-
sage ist nicht ganz richtig, gab es doch bereits vor der Machtübernahme Hoxhas poli-
tische Karikaturen – siehe hierzu etwa Faik Konicas Buch über die Karikaturen in der 
Zeitung „Die Sonne“ (Karikatura në gazetën „Dielli“. 20.5.1922-3.9.1926. Prishtina: 
Faik Konica, 2013). Tatsächlich etablierte sich in Albanien allerdings erst mit Hosteni 
eine Zeitschrift als Massenmedium, die sich auf Satire und Karikaturen spezialisierte. 
Auch kann angemerkt werden, dass in Hosteni die größtmögliche Freiheit herrschte, 
was die Kritik an Missständen anging. Öffentliche Äußerungen, welche die Betref-
fenden sonst leicht ins Gefängnis führen konnten, wie etwa über die schlechte Qualität 
von Waren, finden sich in dieser Zeitschrift zuhauf.  

Die Tradition der politischen Karikatur hat sich leider in den 1990er Jahren etwas 
verloren, ebenso wie das Filmschaffen bislang auf wenige Produktionen beschränkt 
blieb, während unter dem Hoxha-Regime jährlich an die 14 Filme gedreht wurden. Es 
ist müßig zu überlegen, welche Entwicklung das kulturelle Leben Albaniens genom-
men hätte, wenn es nach dem Zweiten Weltkrieg zu einem anderen politischen System 
gekommen wäre. In der Wendezeit ist es durch den Umstand, dass der Staat während 
der Diktatur das gesamte intellektuelle Leben betreute, zu einem Vakuum gekommen, 

 
43 „Kjo fjalë, aq sa përdorej me kuptim të keq prej shumicës së njerëzve, po aq zgjonte admirim të 

fshehtë te një pjesë, sidomos te studentët. Një vepër dekadente ishte gjithmonë joshëse, si çdo gjë 
e ndaluar.“ (2011 108, Übersetzungen aus diesem Buch von mir) 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



1. Einleitung 28

das es immer noch zu füllen gilt. Glücklicherweise war und ist die Literatur hiervon 
nicht betroffen; sie hat im Gegenteil mit dem Ende des totalitären Systems einen deut-
lichen Aufschwung erfahren.44 

Die kommunistische Regierung übernahm wichtige und überfällige Aufgaben wie 
die Alphabetisierung45 der Bevölkerung und die Elektrifizierung des Landes. (Gleich-
wohl blieb der Lebensstandard der Albaner stets hinter dem des restlichen Europas 
zurück.) Auch Kritiker des Regimes haben auf das solide Bildungssystem jener Zeit 
hingewiesen. Fatos Lubonja bemerkt, dass neben der Institution der Familie mit ihrer 
Liebe zwischen Eheleuten und zu Kindern das Wissen eine der wenigen Säulen dar-
stellte, mit denen die Menschen im totalitären Staat einen Rest an Individualität und 
freiem Geist bewahren konnten (2001 252f)46. So schreibt auch Ornela Vorpsi in Das 
ewige Leben der Albaner: „In der Zwischenzeit hatte ich meine Seelennahrung ent-
deckt: Bücher. Ich las bis zur Erschöpfung, bis meine Augen blind waren, und manch-
mal bis Mama kam. […] Wenn meine Lektüre unterbrochen wurde, geriet mein 
Lebensfluß ins Stocken.“ (2007 43) Später versetzt die Erzählerin den Schmuck ihrer 
Mutter, um an verbotene Bücher zu gelangen. 

Dass Wissen und Bildung nationale Werte darstellen, kann tatsächlich als Ver-
dienst des Hoxha-Regimes angesehen werden; insbesondere, wenn wir uns die patri-
archalische Vergangenheit vor Augen führen. Ismail Kadare beschreibt dies in einer 
kurzen, drastischen Szene in seinem frühen Roman „Die Hochzeit“ (Dasma) von 
1968. Er prangert die Zwangsheirat an, die keine Aussicht auf Bildung der jungen 
Frauen zulässt. Als die Verlobungsfeier endet, bleibt das väterliche Haus für die Braut 
leer und hoffnungslos zurück: 

Alle waren gegangen. An der Wand hing jetzt nur noch das Gewehr von Vater. 
„Katrina!“ rief er mich. „Komm her. Du bist jetzt verlobt. Ab morgen gehst du 
nicht mehr in die Schule.“ 
Ich fing zu weinen an. Vater wurde wütend. Er entriss mir das Lesebuch, das 
ich aus unerfindlichen Gründen in den Händen hielt, und warf es ins Feuer. 
Die Seiten begannen, geräuschvoll zu verbrennen. Die schönen Städte ver-
brannten, die Züge, die Felder, die Regenbögen und das blaue Meer.47 

 
44 Was die Freiheit des gedruckten Wortes anbelangt, so lässt sich ihr Beginn laut Henri Çili genau 

datieren. Er nennt dabei den 5. Januar 1991 mit dem Erscheinen der Zeitung „Demokratische Wieder-
geburt“ (Rilindja Demokratike) als ersten Tag der Pressefreiheit in Albanien (Fevziu 2014 3). 

45 Nachdem der Analphabetismus in Albanien jahrzehntelang verschwunden war, tauchte er im 
Laufe der schwierigen Wendezeit wieder auf (Sokoli und Gëdeshi 2006 119). 

46 Die Zitate sind dem englischen Artikel über Privatsphäre entnommen; auf Albanisch erschien der 
Essay 2005 in der 20. Ausgabe der von Lubonja geleiteten Zeitschrift Përpjekja, die seit 1994 erscheint. 

47 „Ikën të gjithë. Në mur mbeti e varur vetëm pushka e babës. 
  ‘Katrinë,’ më thirri ai. ‘Eja këtu. Tani ti je e fejuar. Qysh nesër nuk do të shkosh më në shkollë.’  
  Unë ia plasa të qarit. Baba u nxeh. Ai ma rrëmbeu librin e këndimit, që nuk e di pse m’u gjend 

në duar, dhe e flaku në zjarr. Fletët filluan të digjeshin me zhurmë. U dogjën qytetet e bukura, 
trenat, fushat, ylberet dhe deti i kaltër.“ (2015 144, Übers. meine) 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



1.3. Zur albanischen (Literatur-)Geschichte sowie zur Auswahl der Texte 
 

29

Der Druck und die Verbote, die dem Mädchen hier auferlegt werden, sind beinah so 
stark wie bei dem Schicksal der von Dones beschriebenen Zwangsprostituierten. In 
beiden Fällen wird das Leben danach nie mehr das gleiche wie davor sein. Die Be-
fehle „Ab morgen gehst du nicht mehr in die Schule“ und „Ab morgen wirst du mit 
anderen ficken“ sind beide Teil einer Unterdrückungsmaschinerie, wie sie brutaler 
kaum sein könnte. Auch das an der Wand bereit hängende Gewehr wirkt wie ein be-
drohlicher Phallus, der Träume zunichtemacht.  

Tatsächlich wirkt in den Schilderungen der archaischen Albaner die Waffe oft wie 
eine eigene Körperextremität, derer beraubt zu sein eine Schande darstellt. In der Ge-
schichte „Onkel Brahua von Shkumbanore“ („Xha Brahua i Shkumbanores“) von 
Mitrush Kuteli (1907-1967) nimmt dies groteske Züge an. „Onkel Brahua“ wird mit 
seiner fast bis an die Decke reichenden Muskete in das Büro des Unterpräfekten ge-
führt, da er seine Waffe ohne Erlaubnis trägt. Auf die Rüge entgegnet der wie aus der 
Zeit gefallene Alte: „Ich bin ein Mann, keine Frau. Ein Mann braucht eine Waffe.“ 
(„Unë jam burrë, s’jam grua. Burri s’rri dot pa armë.“ 2009 17, Übers. meine) In heu-
tigen Zeiten mögen Autos und Smartphones die phallische Funktion des Gewehrs ein-
genommen haben. 

Die aus der DDR stammende Waltraud Bejko lernte ihren albanischen Ehemann 
Ilmi während dessen Studium in Moskau kennen. Sie schreibt zu der stark von 
Arbeitsemigration betroffenen Heimatgegend ihres Mannes von Skrapar und Përmet 
und deren Bewohnern: 

Wie jedes Übel hatte die Emigration auch ihre positive Seite. Denn die Albaner 
kamen in der Welt herum, und wer schlau genug war, konnte viel lernen. So 
schätzten diese Menschen die Möglichkeit, im Ausland zu studieren, besonders 
hoch ein. Vor 1940 studierten meist nur reiche Kinder im Ausland. Daher war 
Ilmi für sie etwas ganz Besonderes, eben weil nicht das Vermögen entschei-
dend für das Studium im Ausland gewesen war. Sie freuten sich ob dieses Pri-
vilegs und lobten die Volksmacht, die es ermöglicht und für die das gesamte 
Volk gekämpft hatte. (2003 65) 

Bedauerlicherweise verliert die Bildung in der turbulenten Wendezeit an Stellenwert. 
So hält der Zuhälterboss Bajram in Dones’ „So ziehen sich Sterne nicht an“ seine 
Neigung zur Lektüre geheim: 

So oft er konnte, schloss er sich stundenlang in der Bibliothek ein. In seinem 
Haus hatte er nicht viele Bücher, weil er den Händlern der rivalisierenden Ban-
den, mit denen er von Zeit zu Zeit Friedensabmachungen traf, nicht zu verste-
hen geben wollte, dass er ein Bücherwurm war, also ohne Rückgrat, oder 
schlimmer noch, wie eine fünfte Kolonne. Männer mit Eiern geben sich nicht 
mit Büchern ab. Die ohne Eier schon.48 

 
48 „Sa herë mundej, syrgjynosej në bibliotekë për orë të tëra. Në shtëpi s’para kishte shumë libra, 

sepse s’donte t’u jepte të kuptonin trafikantëve të grupeve rivale me të cilët herë pas here bënte 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



1. Einleitung 30

Hier wird zur Schwäche, was an sich als Stärke gelten sollte. 
In Myftius Roman „Liebe in Zeiten des Kommunismus“ (Amours au temps du 

communisme, 2010) findet sich in der Episode rund um Anila die Kausalität Liebe – 
Bildung – Entwicklung. Der zu Beginn eher etwas primitiv wirkende, aus dem Koso-
vo stammende Murat entwickelt sich im Laufe der in den 80ern angesiedelten Ge-
schichte unter dem Einfluss der jungen Frau immer mehr, bis es heißt: „Er war immer 
noch der Alte, und doch ein ganz anderer Mann! Der Dörfler in ihm war gestorben! 
Der ungeschickte Mensch war verschwunden! Der Naive hatte sich in einen Freigeist 
verwandelt! Ich traute meinen Augen nicht.“49 Murat erklärt, er habe Anila sehr ver-
misst und daher die Kassetten, die sie ihm mit Standardalbanisch besprochen hatte, 
rauf und runter gehört, bis er sie auswendig hersagen konnte. Wie sich Murat weiter 
äußert, habe er es dem proletarisch-kultivierten Romanhelden von Jack London 
gleichtun wollen: „Erinnerst du dich an Martin Eden, das erste Buch, das du mir aus-
geliehen hast? Es ist meine Bibel und mein Koran geworden! Ebenso wie Martin 
wollte ich mich zu deiner Größe emporschwingen“50. 

Im Gegensatz zu dieser natürlichen, aus freien Stücken und aus Liebe entstande-
nen Bildungsentwicklung steht jene, die vom Staat vorgeschrieben wird. Zu den Auto-
ren des Sozialistischen Realismus und der von diesen geschaffenen archetypischen 
Frau schreibt Mentor Hoxha: 

Sie erschufen den Prototyp der glücklichen Frau, die weder wirtschaftliche 
noch soziale Probleme kennt. Diese weiblichen Figuren werden nicht als von 
der Gesellschaft oder dem albanischen Gewohnheitsrecht unterdrückt darge-
stellt. Sie sind weder arm noch unmoralisch. Sie sind enthusiastisch und zu-
frieden mit ihrem Leben und ihrer Stellung in Familie und Gesellschaft. Tat-
sächlich haben sie vielerlei Rechte erhalten; sie arbeiten, gehen zur Schule und 
Hochschule, wählen, werden in hohe Staats- und Parteiämter gewählt, werden 
Ministerinnen, Abgeordnete, wählen selbst den Partner fürs Leben usw. Die 
Figur der unterdrückten, verarmten, ehrenwerten oder unmoralischen Frau, wie 
sie von Migjeni, Koliqi und Kokalari beschrieben wurde, oder der heimat-
liebenden und kämpferischen Frau, die Stërmilli beschreibt, ist nun von der 
Figur der Partisanin und Kommunistin, der Kooperativistin und Viehzüchterin, 
der Monteurin und der jungen Aktionsteilnehmerin abgelöst worden. Die Lite-
ratur des Sozrealismus erschuf auch das Stereotyp der deklassierten Frau. 
(2015 23, Übers. meine) 

 
marrëveshje paqësore se ishte nga ata të librave, domethënë pa palcë kurrizore, apo më keq 
akoma, një si kolonë e pestë. Burrat me koqe s’merren me libra. Ata pa koqe, po.“ (2009 102, 
Übersetzungen aus diesem Buch von mir) 

49 „Toujours le même, et pourtant un autre homme! Le paysan était mort! L’individu maladroit avait 
disparu! Le naïf s’était transformé en libertin! Je n’en revenais pas.“ (2010 69, Übers. aus diesem 
Buch von mir)   

50 „Te souviens-tu de Martin Eden, le premier livre que tu m’as prêté? C’est devenu ma Bible et 
mon Coran! Comme Martin, j’ai voulu me hisser à ta hauteur“ (ebd. 68). 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



1.3. Zur albanischen (Literatur-)Geschichte sowie zur Auswahl der Texte 
 

31

Diese literarische Tendenz herrschte von 1944 bis 1990 in Albanien vor; das stilisti-
sche und thematische Spektrum wurde erst in den 1960er Jahren mit dem Erscheinen 
von jungen Autoren wie Kadare oder Agolli erweitert. (Um zu sehen, wogegen diese 
und andere Autoren anschrieben, soll auch die Literatur des Sozialistischen Realismus 
in einem Abschnitt an einigen Beispielen untersucht werden.) Grundsätzlich herrschte 
unter dem Hoxha-Regime ein großes Misstrauen gegenüber Intellektuellen, das viele 
Opfer forderte. 

Misstrauen ist ein zentraler Faktor innerhalb totalitärer Systeme; sowohl auf der 
Führungsebene als auch im gesamten Volk. Zu ersterem Aspekt heißt es in Ismail 
Kadares Roman Der Nachfolger (Pasardhësi, 2003): „Argwohn war das bestimmende 
Element im Denken eines jeden Führers. Seine Zweifel waren das Rudel Hunde, mit 
dem er in einsamen Stunden spielte. Wehe dem, der es mit dieser Meute zu tun be-
kam!“ (2009 121)51 In einem Interview wies Kadare des Weiteren auf die gegenseitige 
Furcht zwischen Schriftstellern und Regierung hin: „Die Diktatur hatte schlaflose 
Nächte aufgrund eines Teils der Schriftsteller und ein Teil der Schriftsteller hatte 
schlaflose Nächte aufgrund der Diktatur.“52 

Wie Peter Prifti bereits 1974 schreibt, war die Haltung der „Partei der Arbeit Alba-
niens“ (Partia e Punës e Shqipërisë) gegenüber Künstlern von zwei Faktoren geprägt: 
einerseits von Furcht, andererseits aber auch von der Einsicht, diese Kräfte beim Auf-
bau einer „sozialistischen Gesellschaft“ zu benötigen (307). Von letzterem Aspekt 
konnten Autoren wie Kadare oder Agolli profitieren, die sich ab den 1960er Jahren 
als neue Stimmen etablierten. Wie Prifti weiter ausführt, bestand die Strategie der 
Partei von Anfang an aus einer Mischung aus Zuckerbrot und Peitsche (ebd.). Auch 
die Werke von Kadare und Agolli wurden mehrfach scharf kritisiert53; 1973 stieg 
Agolli allerdings zum Vorsitzenden des Schriftstellerverbands auf; diesen Posten 
würde er bis 1992 innehaben. Agollis Rolle unter dem Hoxha-Regime wurde nach 
seinem Tod in Albanien kontrovers diskutiert.54 

Was letztlich wohl schwerer wiegt als die Errungenschaften sind die Verbrechen 
jener Zeit55, die mittlerweile auch in der Literatur mehr und mehr aufgearbeitet sind. 

 
51 Im Original ist wörtlich davon die Rede, die Zweifel seien „die heiligste Stelle im Gehirn eines 

Anführers“ („Dyshimet ishin pjesa më e shenjtë në trurin e një prijsi.“ – 2003 112). 
52 „Diktatura rrinte pa gjumë për shkak të një pjese të shkrimtarëve dhe një pjesë e shkrimtarëve 

rrinin pa gjumë për shkak të diktaturës.“ (Enis Vasili 2015, 00:03:30-00:03:40) 
53 So schreibt Elsie zu Agollis bedeutendstem Kurzgeschichtenband: „Eine frühere Sammlung von 

Kurzgeschichten Zhurma e erërave të dikurshme, Tiranë 1964 (Der Lärm vergangener Winde), 
hatte die Ehre, verboten und ,in Karton’ verwandelt zu werden.“ („Albanische Literatur...“ 1991) 

54 Siehe hierzu etwa die Ausgabe „Dritero Agolli, debati mbi komunizmin!“ der von Blendi Fevziu 
geleiteten albanischen Sendung Opinion, die am 13. Februar 2017 im privaten Fernsehsender 
Klan ausgestrahlt wurde. Diese Debatte erstreckt sich auf den gesamten künstlerischen Bereich, 
der mit dem Sozialistischen Realismus in Verbindung gebracht wird. So wurde in der Folge vom 
14. März 2017 der erwähnten Sendung diskutiert, ob Filme aus der Zeit des Hoxha-Regimes 
weiterhin unkommentiert im Fernsehen gezeigt werden sollten.  

55 Zu den Gewaltverbrechen unter dem Hoxha-Regime siehe auch das Schwarzbuch des Kommunis-
mus. Besonders hervorgehoben werden die frühe und heftige kirchenfeindliche Verfolgung in 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



1. Einleitung 32

Hierzu zählen Texte von Kadare nach 1990, die Romane von Fatos Kongoli, vor allem 
aber die Arbeiten von Dissidenten bzw. politischen Gefangenen wie Fatos Lubonja, 
Bashkim Shehu, Kasëm Trebeshina oder Maks Velo. Repräsentativ für diese Literatur 
werden in dieser Arbeit die Erzählungen von Lubonja und die essayistische Prosa von 
Velo behandelt. Beide stehen in der Tradition der akribischen Aufarbeitung des tota-
litären Terrors, wie ihn etwa auch Alexander Solschenizyn in seiner Erzählung Ein 
Tag des Iwan Denissowitsch von 1962 beschreibt. Das Dasein im Gefängnis gleicht 
in der Schilderung dieser Schriftsteller einem Zwischenzustand zwischen normalem 
Leben und totaler Vernichtung; der Gulag fungiert als Fegefeuer. Leider ist den alba-
nischen Autoren im deutschsprachigen Raum kein solches Gehör verschafft worden 
wie den sowjetischen Stimmen. Scheinbar waren die Verlage nach der Öffnung Alba-
niens bereits übersättigt mit kommunistischer Erinnerungskultur.  

Als wichtigster Vertreter der spärlichen albanischen Exil-Literatur zur Zeit der 
„Partei der Arbeit Albaniens“ soll Martin Camaj (1925-1992) anhand zweier seiner 
Novellen besprochen werden. (Die albanische Literatur von Exilanten weist eine 
lange und reiche Tradition auf – sei es zur Zeit der Rilindja-Bewegung, als sich be-
deutende Vertreter im Ausland, vor allem in Rumänien befanden, sei es während der 
Hoxha-Diktatur oder in unseren Tagen, wo die Albaner in aller Welt verstreut sind.) 
Wie Shaban Sinani darlegt, kann Camaj als Außenstehender keinesfalls als Dissident 
gelten, vielmehr steht er außerhalb jeder Einordnung. 

Nicht nur die Diktatur, auch die albanische Literatur konsolidierte sich in den 
1960er Jahren. Das künstlerische Schaffen hatte sich etwas erholt von dem Kahlschlag 
der späten 1940er und frühen 1950er Jahre56. Dies betrifft vor allem die Eigenständig-
keit verschiedener literarischer Gattungen, besonders auf dem Gebiet der Prosa. Ne-
ben der stets sehr produktiven Lyrik waren nun auch andere Genres erschlossen, nach-
dem bereits Ernest Koliqi (1903-1975) in den 1920er und 1930er Jahren Sammlungen 
mit Erzählungen veröffentlicht hatte und mit den Werken von Sterjo Spasse 
(„Warum?!“, Pse?!, 1935) und Haki Stërmilli („Wenn ich ein Junge wäre“, Sikur 
t’isha djalë, 1936) die ersten genuin albanischen Romane entstanden waren, die sich 
mit ihrer psychologischen Herangehensweise weit abseits vom früheren Pathos der 
Nationalbewegung positionierten. Für Smaqi liegt etwa der Verdienst Koliqis in der 
Darstellung der albanischen Psychologie sowie in der Entfaltung der Ausdrucksmög-
lichkeiten der albanischen Sprache (2009 8). In Bezug auf die 1930er Jahre spricht 
Aliu von einer „Normalisierung“ der albanischen Literatur und dem Beginn ihrer na-

 
Albanien (Courtois 2000 448f) sowie die internen Prozesse gegen kommunistische Parteiführer 
(ebd. 467) – Albanien war 1949 das erste Land in Mittel- und Südosteuropa, das diese Art der 
stalinistischen parteiinternen Säuberungen vornahm. Des Weiteren wird im Schwarzbuch betont, 
dass die (ebenfalls für den Stalinismus typischen) Straf- und Arbeitslager in Albanien besonders 
langlebig waren (ebd. 495). 2007 ist von Agim Musta ein „Schwarzbuch des albanischen Kom-
munismus“ erschienen (Libri i zi i komunizmit shqiptar. Tirana: Naim Frashëri). 

56 Zur Rolle von Sejfulla Malëshova, kurzzeitig Minister für Kultur und Propaganda, dessen Auf-
stieg und Fall in den unmittelbaren Nachkriegsjahren parallel zu den Entwicklungen im kulturel-
len Bereich verlief, siehe u. a. Prifti (1974 308-310) und Elsie (2005 163).   

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



1.3. Zur albanischen (Literatur-)Geschichte sowie zur Auswahl der Texte 
 

33

türlichen Entwicklung (2016 20). Auch Smaqi hebt die Vielfalt und Innovationskraft 
des literarischen Schaffens zwischen den beiden Weltkriegen hervor (2009 5).  

Dergestalt lässt sich sagen, dass sich zu dieser Zeit zumindest bei der intellektuel-
len und literarischen Elite das Bewusstsein für soziale Ungerechtigkeiten und Un-
gleichheiten schärfte. Deshalb werden in dieser Arbeit auch einige Texte vor 1959 
besprochen, die zum Verständnis des gesellschaftlichen und geschichtlichen Hinter-
grunds beitragen. Hierzu zählen vor allem die Novellen Koliqis sowie Spasses 
Romandebüt „Warum?!“. Diese Texte sollen jedoch nicht dezidiert literaturwissen-
schaftlich analysiert, sondern vielmehr als Zeitzeugnisse herangezogen werden.  

Vergegenwärtigen wir uns noch einmal die oben genannten Kriterien, nach denen 
Nationalliteraturen gegliedert werden können, so lässt sich feststellen, dass die alba-
nische Literatur in dem Zeitraum, in welchem unsere Betrachtung einsetzt, zu anderen 
Literaturen aufgeschlossen hat. Als Urknall der albanischen Literatur im Sinne einer 
Nationalliteratur ist die Zeit der „Wiedergeburt“ zu sehen, die man auch als eigentli-
che Geburt verstehen könnte. Wie in anderen Renaissance-Bewegungen sah sich 
Albanien in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts, als es noch Teil des Osmanischen 
Reiches war, dieses aber bereits Schwächeerscheinungen zeigte, vor die Notwendig-
keit und Möglichkeit einer nationalen Selbstdefinition gestellt. Mit erheblicher Ver-
spätung, doch wie in anderen Literaturen auch, war dies die Zeit der Romantik, und 
die albanischen Romantiker öffneten sich für ästhetische wie philosophische Strö-
mungen aus Europa. Der Gestus des romantischen Originalgenies wirkt dabei im alba-
nischen Verständnis von Dichtkunst bis heute nach. 

Die Vorstellung von einem Genie ist insofern und gerade in Bezug auf Gender-
Aspekte hinderlich, als sie den Autor losgelöst von äußeren Umständen begreift. Dem 
läuft etwa Nieberles Aussage entgegen: „Schreiben war (und ist) gerade kein sponta-
nes individuelles Ausdrucksmedium, sondern ein geleiteter soziokultureller und 
ästhetischer Prozess, der in spezifischen Räumen praktiziert wurde (und wird).“ (2013 
29) Männlichen Autoren waren durch ihre höhere gesellschaftliche Stellung, größere 
Freiheiten und bessere Bildung mehr Möglichkeiten als Autorinnen gegeben, um sich 
künstlerisch zu betätigen – ohne dass man sagen könnte, es hätte mehr männliche als 
weibliche „Genies“ gegeben. 

Die Zuwendung zum erlebenden Subjekt und der hohe Stellenwert der Naturerfah-
rung findet sich so etwa bei den romantischen Dichtern Naim Frashëri und Andon 
Zako Çajupi (1866-1930). Im Sinne des erwachenden Nationalbewusstseins sollte die 
Natur hier auch gewiss beschrieben werden, um ihr Dasein zu festigen. Der philoso-
phische Gedanke, wonach Dinge nur existieren, wenn sie besprochen werden, wird 
wieder bei Myftius An verschwundenen Orten (Confessions des lieux disparus, 2007) 
von besonderer Bedeutung sein.57  

 
57 Der Roman, ursprünglich auf Französisch geschrieben, erschien 2010 in der albanischen Über-

setzung der Autorin. In einer Anmerkung für die albanische Ausgabe schreibt Myftiu: „Während 
der Übersetzung [des Romans] in die Muttersprache spürte ich, wie sehr ich mich danach gesehnt 
hatte, auf Albanisch zu schreiben. Verzweifelt...“ („Gjatë përkthimit të tij në gjuhën amtare 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



1. Einleitung 34

Die romantische Vorstellungskraft des Individuums, dessen Psyche zerrissen ist 
zwischen traditioneller und moderner Kultur, findet sich eindrucksvoll bei Ernest 
Koliqi. In seiner Erzählung „Die Nachtigallen von Plepisht“ („Bilbilat e Plepishtit“) 
und anderen Erzählungen aus dem Band „Der Fahnenhändler“ (Tregtar flamujsh) von 
1935 werden die Figuren immer wieder mit dem Kontrast zwischen Ideal und Wirk-
lichkeit konfrontiert, was eine Desillusionierung zur Folge hat, und damit einher-
gehend eine Selbsterkenntnis – wenn nicht für die Protagonisten, so zumindest für die 
albanischen Lesenden der damaligen Zeit. Auf der Meta-Ebene wird dies durch eine 
organische Einheit des Kunstwerks kompensiert, in diesem Fall die Kurzgeschichte 
bzw. Erzählung, die als eigenständige solide Form von Koliqi etabliert wurde – im 
Unterschied etwa zu dem frühverstorbenen Migjeni, dem ersten modernen albani-
schen Dichter, dessen Prosaskizzen zwar in sich geschlossen sind, dabei aber Minia-
turen bleiben. Robert Elsie weist in diesem Zusammenhang auf die Diskrepanz zwi-
schen der steten Fülle an albanischer Lyrik und der mühsamen Entwicklung der 
albanischen Prosa hin (2005 143). 

Koliqis Prosa hat jedoch auch klar realistische Elemente, wenngleich nicht so ein-
deutig wie Migjenis sozialer Realismus. Sicherlich muss hier die albanische Alltags-
realität der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts berücksichtigt werden. Wie jedes Ab-
bilden der Wirklichkeit ist auch dieses abhängig vom jeweiligen Konsens. So schreibt 
Winfried Fluck: „Ein ,objektives’ Abbild der Realität kann es jedoch nicht geben, weil 
jede Darstellung der Wirklichkeit zugleich auch deren Interpretation ist.“ (in Zapf 
1996 172)  

In der albanischen Lyrik sind die weiblichen Vertreter zahlreicher als die männli-
chen. Als Beispiel wäre Mimoza Ahmeti zu nennen, die 1986 den Gedichtband 
„Werde schön“ (Bëhu i bukur) vorlegte und in den 1990er Jahren mit provokanten 
Gedichten sowie als öffentliche Person auf sich aufmerksam machte. In ihren Texten 
ist ein zentrales Motiv die Auseinandersetzung mit dem eigenen, weiblichen Ich – 
eine überfällige Aufgabe, nachdem das Ich zur Zeit des sogenannten Kommunismus58 
stets zurückzutreten hatte. Als Beispiel für die Konfrontation der Wende- bzw. Nach-

 
ndjeva se sa më kishte marrë mall të skhruaja shqip. Dëshpërimisht...“, 2010 7, Übers. meine) 
Auf Deutsch erschien das Buch 2012.  

58 Vgl. Ismail Kadares Aussage über Enver Hoxha: „Er war ein skrupelloser Diktator und sein ein-
ziges Ziel war es, an der Macht zu bleiben. Weder Kommunist noch Faschist, war er ein typischer 
Diktator, intelligent und sehr gefährlich. Er verfügte über das Auftreten und die Ausbildung des 
Westens, was ihm dabei half, andere zu beeindrucken und zu betrügen. […] Ich bin sicher und 
überzeugt, dass Enver Hoxha alles getan hätte, um seinen Machtanspruch sicherzustellen. Er hätte 
den Glauben, die Ideologie, die Nationalität gewechselt, alles.“ („Ai ishte diktator i paskrupullt 
dhe i vetmi qëllim i tij, ishte mbetja në pushtet. As komunist, as fashist, ishte diktator tipik, 
inteligjent, shumë i rrezikshëm. Ka poseduar sjelljen dhe arsimin perëndimor, gjë që e ka 
ndihmuar t’i befasojë, t’i mashtrojë të tjerët. […] Jam i sigurt dhe i bindur, se Enver Hoxha do të 
kishte bërë çdo gjë, po të garantohej se do të mbeste në pushtet. Ai do kish ndërruar fenë, 
ideologjinë, kombësinë, çdo gjë.“ – Musta 1996 83, Übers. meine) 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



1.3. Zur albanischen (Literatur-)Geschichte sowie zur Auswahl der Texte 
 

35

wendezeit mit der individuellen weiblichen Persönlichkeit dient in dieser Arbeit 
Myftius Roman An verschwundenen Orten. 

Mit Elvira Dones soll eine Autorin zu Wort kommen, die in ihren Romanen und 
Kurzgeschichten kein brisantes Thema auslässt, das die Gemüter der Lesenden 
schockieren könnte. In Hana (Vergine Giurata) begleiten wir eine nordalbanische 
Mann-Jungfrau, die im US-amerikanischen Exil zu ihrem ursprünglichen Geschlecht 
zurückfinden will. „So ziehen sich Sterne nicht an“ (Yjet nuk vishen kështu) erzählt 
vom Schicksal der jungen albanischen Frauen, die in Italien zur Prostitution gezwun-
gen werden. Der Romantitel ist hier wörtlich, aber nur behelfsweise übersetzt. „Stern“ 
(yll) hat im Albanischen auch die Bedeutung wie im Englischen star und bezeichnet 
zudem eine außergewöhnliche Schönheit. Der Übersetzer Hans-Joachim Lanksch 
(1943-2019) wählt als Titel „Sterne entblättern sich nicht“ (Dones 2016), was im Hin-
blick auf die Entstellung der Opfer passend klingen mag, angesichts Dones’ drasti-
scher Erzählweise allerdings etwas zu lyrisch wirkt. Bei einer Übersetzung des 
Romans ins Deutsche würde sich ein ganz neu gewählter Titel anbieten, so wie der 
Roman in der italienischen und französischen Übersetzung auch „Verbrannte Sonne“ 
heißt (Sole bruciato bzw. Soleil brûlé). 

Der Fokus auf die totalitäre Gesellschaft ist mit ein Grund, weshalb die kosovari-
sche Literatur in dieser Arbeit nicht berücksichtigt wird. Durch den soziohistorischen 
Schwerpunkt meiner Studie bedürfte es dafür einer eigenen Untersuchung, da die ge-
schichtliche Entwicklung Albaniens und Kosovos einen völlig unterschiedlichen Ver-
lauf nahm. Im ehemaligen Jugoslawien herrschte während des längsten Zeitraums sei-
nes Andauerns eine ungleich größere Freiheit als im Albanien Enver Hoxhas. Das 
Tito-Regime kann als autoritär, nicht aber als totalitär bezeichnet werden. Helena 
Kadare schildert das Ende des Jahres 1963, das sich als Wendepunkt für Albanien 
ausmachen lässt, als Übergang von einem autoritären zu einem totalitären Staat: „Eine 
Welle der Kälte und Angst, die hauptsächlich jene gespürt hatten, die als ,gestürzte 
Klassen’ bezeichnet wurden, breitete sich nun bei allen aus. Diese Welle empfand ich 
vor allem in der Familie meiner Tante, obwohl sie und ihr Ehemann Kommunisten 
waren.“59 

Eindrücklich schildert sie, welchen Einfluss dies auf die Literatur hatte und sieht 
dabei auch ihre Beziehung zu Ismail Kadare im Schatten dieser Entwicklung: 

Diese ganze eisige Atmosphäre spiegelte sich überaus klar im literarischen 
Leben wider. Zu dieser Zeit wurden die Polemiken zwischen den Jungen und 
den Alten weiter fortgeführt und die Ermutigung der Jungen, die auf der be-
rühmten Versammlung im Juli 1961 von Enver Hoxha selbst bestimmt worden 
war, hatte sich nicht geändert. Trotzdem konnte man es überall förmlich riechen, 

 
59 „Një frymë ftohtësie dhe frike, ajo që kryesisht e kishin provuar ata që quheshin ‘klasa të 

përmbysura’, po përhapej tani te të gjithë. Këtë frymë më mirë se kudo e ndjeva në familjen e 
tezes sime, ndonëse ajo bashkë me të shoqin ishin komunistë.“ (2011 105) 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



1. Einleitung 36

dass die Revanche der alten Stalinisten nicht auf sich warten ließe. In einem 
derartigen Klima, wie zwischen zwei politischen Jahreszeiten, heirateten wir.60  

Die Auswahl der Texte hängt auch mit persönlichen Vorlieben des Autors dieser Ar-
beit zusammen. Wie Qosja ausführt, ist der Literaturhistoriker subjektiv in seiner Be-
trachtung, wenngleich er seine Subjektivität im Zaum halten muss. „Der Literatur-
historiker ist in seinem Urteil von seinem Wissen bestimmt, von seinem eigenen 
Geschmack, von seinen ideologischen oder politischen Überzeugungen, den Proble-
men, die ihn beschäftigen oder sogar von den Vorurteilen, von denen er nicht befreit 
ist.“61 In diesem Sinne mag das Ziel dieser Arbeit sowohl für den Verfasser als auch 
für die Leserinnen und Leser darin bestehen, Vorurteile abzustreifen, zu einer Klärung 
von Problemen und Missverständnissen beizutragen, eine nicht wertende Analyse 
vorzunehmen, sowie den Wissenshorizont und individuelle Vorlieben zu erweitern. 
Die literaturwissenschaftliche Analyse stellt sich in dieser Hinsicht denselben Zielen 
wie die Literatur selbst. 

1.4. Forschungsstand und Methodik 

Zum Thema der Geschlechter in der albanischen Literatur liegen bisher nur wenige 
größere Arbeiten vor, die sich an einer Hand abzählen lassen. Als erstes sei die Studie 
von Resmije Kryeziu Femina Litterarum zu erwähnen (Prishtina 2008), die dem 
Thema dieser Untersuchung am nächsten kommt. In der Tat ist es bislang die einzige 
Monographie dieser Art. Die Arbeit Kryezius erschien bereits 1988 unter dem Titel 
„Die Gestalt der Frau in der albanischen Literatur zwischen den beiden Kriegen“ 
(Personazhi i gruas në letërsinë shqipe mes dy luftërash, Prishtina). Wie Kryeziu 
gleich zu Beginn betont, war die Gestalt der Frau bis dato kein eigener Forschungs-
schwerpunkt in der albanischen Literaturwissenschaft (2008 5). In dieser Hinsicht 
wird mit der hier vorliegenden Arbeit Neuland betreten, da nun zum ersten Mal die 
Rolle der Geschlechter überhaupt und insbesondere in der modernen albanischen Lite-
ratur untersucht wird. 

Angesichts der knappen Quellenlage stellt diese Arbeit in mancherlei Hinsicht 
einen Kompromiss dar, gerade was die Auswahl der Sekundärliteratur angeht. Opti-
male Literatur wäre jene, die sich sowohl mit der Gender-Problematik als auch mit 
der albanischen Geschichte als auch mit der literaturwissenschaftlichen Analyse aus-

 
60 „E gjithë kjo atmosferë e akullt pasqyrohej fare mirë në jetën letrare. Në këtë kohë vazhdonin 

ende polemikat të rinj-të vjetër dhe kursi i inkurajimit të të rinjve, i përcaktuar nga vetë Enver 
Hoxha në mbledhjen e famshme të korrikut të vitit 1961, nuk ishte ndryshuar. Megjithatë nuhatej 
kudo se revanshi i stalinistëve të vjetër nuk do të vononte. Në një klimë të tillë, si midis dy stinëve 
politike, ne u martuam.“ (2011 105) 

61 „Historianit të letërsisë ia përcaktojnë gjykimin dijet që ka, shija me të cilin është i pajisur, bindjet 
ideologjike a politike, problemet që e preokupojnë apo, madje, paragjykimet prej të cilave s’është 
i liruar.“ (2004 197, Übers. meine) 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



1.4. Forschungsstand und Methodik 
 

37

einandersetzt. Begrüßenswert ist die Tatsache, dass die Klassiker des Feminismus 
bzw. der Gender-Theorie mehr und mehr auch dem albanischen Publikum zugänglich 
gemacht werden. So ist 2002 Das zweite Geschlecht von Simone de Beauvoir in einer 
Übersetzung durch Nasi Lera erschienen (Seksi i dytë. Tirana: Çabej, 2. Auflage 
2016). Auch andere Titel von ihr wie Ein sanfter Tod sind in den Buchhandlungen 
erhältlich. Judith Butlers (geb. 1956) berühmtes Werk Das Unbehagen der Ge-
schlechter (Gender Trouble, 1990) wird derzeit von der kosovarischen Soziologin 
Vjollca Krasniqi übersetzt. Auch feministische Schriftstellerinnen wie Elfriede 
Jelinek gibt es mittlerweile auf Albanisch. Nicht zuletzt hat die kosovarische Ameri-
kanistin Sazana Çapriqi mit ihrem Buch über „Weibliches Schreiben“ (Shkrimi 
femëror, 2011) eine fundierte Zusammenfassung der feministischen Literatur-
geschichte und -theorie erstellt.  

Im Hinblick auf Arbeiten aus anderen Bereichen, wie etwa Sokolis ausführliche 
Studie zur Prostitution, bleibt es ein Rätsel, weshalb die literaturwissenschaftliche 
Analyse der verschiedenen Geschlechterproblematiken im albanologischen Diskurs 
derart hinterherhinkt. Möglicherweise ist dies dem Erbe des totalitären Hoxha-
Regimes anzulasten, unter dem Offensichtliches diskutiert, die Frage nach dem 
Warum und Wie jedoch weitaus seltener gestellt wurde. Gerade in Bezug auf Literatur 
ist meist entscheidender, wie etwas dargestellt wird, als was dargestellt wird. In der 
albanischen Literaturwissenschaft liegt der Fokus häufig in formalen Aspekten, wobei 
die Analyse von Inhalt und Figuren vernachlässigt wird62. Der Schwerpunkt dieser 
Arbeit soll in diesem zweiten Aspekt liegen. Ein weiteres Defizit der albanischen Lite-
raturwissenschaft besteht in dem Lob, das anerkannten Autoren ausgesprochen wird, 
worin sich bereits viele Artikel erschöpfen63. Hier mag angemerkt werden, dass die 
Zeit selbst dazu beiträgt, lobenswerte oder lesenswerte Schriftsteller zu kanonisieren; 
die Aufgabe der Literaturwissenschaft muss aber stets das Erkenntnisinteresse sein.     

Besser erforscht sind jene albanischen Autorinnen und Autoren, die mittlerweile 
zu Klassikern zählen. Mentor Hoxha befasst sich in seinem Buch „Die Figur der Frau 
in der albanischen Literatur“ (Figura e femrës në letërsine shqipe) mit der Frau „als 
literarischem Stoff“ sowie der Frau als Schriftstellerin (2015 17). Er konzentriert sich 
dabei auf den Zeitraum der 1930er Jahre und die Werke von Haki Stërmilli, Musine 
Kokalari, Migjeni sowie Ernest Koliqi. Wie bereits erwähnt, liegt mein Fokus nun in 
der Betrachtung der neueren Literatur.  

 
62 Vgl. etwa die Arbeiten zu Camaj von Sinani und Xhyra-Entorf. Diese Forscher haben einen wich-

tigen Beitrag zur Erschließung des Werks Martin Camajs geleistet; gleichwohl bestehen die Stu-
dien in einer rein formalen Analyse, die den Gesichtspunkt außer Acht lässt, wie uns Literatur zu 
verändern vermag.   

63 Vgl. etwa den Artikel „Die weibliche Welt in der Prosa von Elvira Dones“ („Bota femërore në 
prozën e Elvira Dones“) von Merita Gjokutaj-Shehu und Gëzim Rredhi in Seminari XXX 
ndërkombëtar për gjuhën, letërsinë dhe kulturën shqiptare. Bd. 2. Hrsg. Bardh Rugova. Prishtina: 
Fakulteti i Filologjisë, 2012. 559-565. Hier heißt es z. B.: „Die Beschreibungen der Landschaft, 
der Portraits und der Umgebungen sind überaus schön und abwechslungsreich“ („Përshkrimet e 
peizazhit, portreteve e mjediseve, janë nga më të bukurat e më të larmishmet“).  

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



1. Einleitung 38

Nasho Jorgaqi geht in seinem Artikel „Die ersten weiblichen Stimmen der albani-
schen Literatur“ dezidiert der Frage nach, wo die Anfänge der albanischen Literatur 
von Frauen liegen. Als einen der ersten Beiträge erwähnt er das Gedicht „Der trüge-
rische Tanz“ („Vala gënjeshtare”), das am 28. November 1935 in der Zeitung Populli 
unter dem Pseudonym Kolombja abgedruckt wurde. Wie Jorgaqi schreibt, schien es 
vielen Lesenden unglaubwürdig, dass diese Zeilen überhaupt von einer Frau verfasst 
sein konnten. Sie stammten von der damals 17-jährigen Selfixhe Ciu (1918-2003), die 
später auch aktiv war in der frühen kommunistischen Bewegung (Post 1998 109). 

Als wichtigste Stimme unter den Pionierinnen, die als erste Bücher veröffentlichte, 
sieht er Musine Kokalari (1917-1983). Ihre Kurzgeschichtensammlung „Wie meine 
alte Mutter sagt“ (Siç më thotë nënua plakë) war 1941 die erste literarische Veröffent-
lichung einer albanischen Frau (Elsie 2005 157). Shehu nennt sie als erste albanische 
Schriftstellerin mit konsolidiertem Profil (2009 42). Thematisch lässt sie sich in der 
Nähe von Migjeni verorten; beide prangerten soziale Ungerechtigkeiten an. Unter 
dem Hoxha-Regime nahm das literarische Schaffen von Frauen keinen Aufschwung. 
Elsie bezeichnet Kokalari als erste und bis in die 1960er Jahre hinein einzige (!) weib-
liche albanische Autorin (2005 156). Erst 1966 wurde mit der Novelle „Lösch das 
Licht, Vera“ (Shuaje dritën Vera) von Helena Kadare das erste längere Prosawerk 
einer albanischen Autorin veröffentlicht. 1970 erschien von ihr „Eine schwere Ge-
burt“ (Një lindje e vështirë), der erste Roman einer Albanerin. 

Helena Kadare gibt in ihrer eigenen Biographie ein Beispiel für das Aufeinander-
treffen von Tradition und Rebellion. In ihren Erinnerungen „Die Zeit reicht nicht aus“ 
(Kohë e pamjaftueshme) von 2011 schildert sie, wie sie verlobt wird, um sie so vor 
dem schlechten Einfluss der Hauptstadt zu schützen, in der sie studieren will. Ansons-
ten soll sie nach dem Willen des Vaters gar nicht studieren dürfen: „Ich befand mich 
unter einem Druck, der mit jedem Tag noch ungeahntere Ausmaße annahm, und so 
wurde mir klar, dass ich den Käfig meines Hauses nie würde verlassen können, ohne 
an eine Verlobung gekettet zu sein.“64 Der Verlobte ist nicht der geliebte Mensch, und 
die Verlobung wird schließlich durch Helena Kadares Initiative gebrochen – ein für 
die damalige Zeit mit Sicherheit mutiger Schritt. 

 Kokalaris Schicksal nach der kommunistischen Machtübernahme 1944 ist exem-
plarisch für die Verbrechen des Hoxha-Regimes gegen Menschlichkeit und Geist. Als 
Gründerin der Sozialdemokratischen Partei Albaniens wurde sie bereits 1946 ver-
haftet und zu zwanzig Jahren Haft verurteilt. Als gebrochene Frau Anfang der 1960er 
Jahre entlassen, musste sie unter menschenunwürdigen Bedingungen im Bauwesen 
(Shehu 2009 12; 14) bzw. als Straßenkehrerin arbeiten (Fevziu 2014 141). Nachdem 
sie an Krebs erkrankte, wurde ihr die Unterbringung im Krankenhaus verwehrt und 
sie starb 1983 (Elsie 2005 157; siehe hierzu auch Hoxha 2015 21). Erst in neuester 
Zeit hat sie eine gebührende Würdigung erhalten. In der Tat stand eine Selbstbefrei-

 
64 „E ndodhur midis një trysnie që për çdo ditë po merrte përmasa të paimagjinueshme, m’u bë e 

qartë se nga kafazi i shtëpisë sime nuk do të mund të ikja kurrë pa qenë e lidhur me vargorin e 
fejesës.“ (30, Übers. aus diesem Buch von mir; eine Übertragung ins Französische liegt vor) 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



1.4. Forschungsstand und Methodik 
 

39

ung der Frau, wie sie Kokalari bereits in den 1930er Jahren gelang, im Widerspruch 
zur kommunistischen Ideologie – denn die Frau konnte erst im und durch den Kom-
munismus befreit werden, nicht davor. Tatsächlich setzte ab Ende der 1920er Jahre so 
etwas wie eine feministische Bewegung in Albanien ein, wovon Persönlichkeiten wie 
Sara Blloshmi (1900-1974) oder Ollga Plumbi (1898-1984) zeugen. 

Letztere spricht in ihrem 1938 erschienenen Essay „Der Feminismus und unsere 
Gesellschaft“ einige grundlegende Probleme an. So etwa, dass die Befreiung der 
Frauen die Sache beider Geschlechter sei und sich die weibliche Seite oft nicht genug 
bemühe: „Die albanische Frau hat trotz aller Leiden, die sie durchlebt hat und noch 
immer durchlebt, bis heute eine passive Haltung eingenommen, und diejenigen haben 
Recht, die behaupten, dass alles, was für sie geschehen ist und was ihr gegeben wurde, 
der Initiative des Mannes zu verdanken ist […]“ (2005 24). Tatsächlich ist die Befrei-
ung aus der passiven Opferrolle ein ebenso notwendiger wie schwieriger Schritt, der 
viel Mut erfordert.65   

Als weiteres umfangreicheres Werk zur Gender-Thematik liegt Tefik Çaushis 
Monographie über die Rolle des Eros im Werk Ismail Kadares vor (ich orientiere mich 
an der vervollständigten Ausgabe von 2004). Diese Arbeit verfügt leider über kein 
Literaturverzeichnis; der Autor zitiert gewissermaßen aus dem Gedächtnis. Durch das 
Fehlen der Verweise auf weitere Quellen stellt sein Buch einen mehr essayistischen 
als wissenschaftlichen Beitrag dar. Sowohl Hoxha66 als auch Çaushi67 konstatieren 
eingangs die geringe Anzahl an Arbeiten zur Geschlechterthematik.  

Es ist festzustellen, dass innerhalb der albanologischen Debatte bzw. der literatur-
wissenschaftlichen Betrachtung albanischer Texte kein wirklicher Gender-Diskurs 

 
65  Zu Plumbis weiterem Schicksal schreibt der deutsche Historiker und Albanologe Michael 

Schmidt-Neke (geb. 1956): „Unter der italienischen Besatzung ging sie in den Widerstand und 
wurde eine der Schlüsselfiguren der prokommunistischen Frauenbewegung. Sie beteiligte sich 
maßgeblich am Aufbau des Antifaschistischen Frauenverbandes und wurde auf dessen Kongress 
am 4.11.1944 zur Präsidentin gewählt; Verbandssekretärin wurde Enver Hoxhas spätere Frau 
Nexhmije Xhuglini. Bei der ersten Parlamentswahl nach dem Krieg am 2.12.1945 war [Ollga 
Plumbi] die Kandidatin der Demokratischen Front mit den meisten Stimmen, noch vor Enver 
Hoxha (15.413 gegen 2.151). Da sie nicht Mitglied der Kommunistischen Partei war, wurde sie 
bereits 1946 abgelöst und durch Nexhmije Hoxha ersetzt.“ (Plumbi 2005 25)   

66 „Tradita e studimeve për ‘femrën si shkrimtare’ dhe ‘femrën si sendërtim letrar’ në letërsinë 
shqipe është mjaft e varfër.“ (20) 

67 Laut Çaushi habe weder die einheimische noch die ausländische Literaturkritik dem Aspekt des 
Eros Beachtung geschenkt (2004 13). Als Grund hierfür sieht er die auf den ersten Blick vorherr-
schende Behandlung geschichtlicher Themen in der albanischen Literatur sowie die Frage, wie 
sich ihre Darstellung als Allegorie auf totalitäre Systeme verstehen lässt. 

  Tatsächlich liegt besonders bei einem Großteil von Ismail Kadares Erzählwerk eine vordergrün-
dige Schicht vor, welche die Texte zu historischen Romanen und Erzählungen macht, sowie eine 
zweite, allegorische, welche auf das System verweist, unter dem die Texte entstanden sind. Prin-
zipiell sollte diese Betrachtung jedoch eine Untersuchung des Eros nicht ausschließen. Im Übri-
gen bietet sich auch hier die von mir vorgeschlagene thematische Unterteilung in Geschichte, 
Geschlechter etc. an.   

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



1. Einleitung 40

auszumachen ist68. Aus diesem Grund orientiere ich mich in dieser Arbeit an einigen 
Schlüsseltexten der feministischen bzw. Gender-Theorie, dem Standardwerk Das 
zweite Geschlecht von Simone de Beauvoir sowie mehreren Werken von Elisabeth 
Badinter, um einen solchen Diskurs anzuregen und in Gang zu bringen. Dabei geht es 
um geschlechtsspezifische Betrachtungen, die universeller Natur sein können, dann 
aber wieder offenbart sich Albanien als Sonderfall, der losgelöst zu betrachten ist. 
Badinter etwa geht von der Prämisse aus, dass sich (im Westen) eine tiefgreifende 
Emanzipation69 und Befreiung von klassischen Mustern vollzogen hat. Davon sind 
die Figuren in den Texten albanischer Literatur oftmals noch weit entfernt, die sich 
ihre Freiheit individuell erkämpfen müssen, statt sie gesamtgesellschaftlichen Prozes-
sen verdanken zu können. 

So sind die Frauen in Das ewige Leben der Albaner noch auf ihren biologischen 
Unterschied reduziert, der ihnen früh das Leben kosten kann: „Meines Wissens gehen 
Männer jedenfalls nicht ins Wasser, oder zumindest leiden die Albaner nicht so sehr 
unter Liebeskummer, daß sie keinen anderen Ausweg sähen. Sie werden schließlich 
auch nicht schwanger und müssen keine Verzweiflungstaten begehen.“ (2007 76) Hier 
handelt es sich häufig um Figuren, die nicht wie jene im Westen die Bedürfnispyra-
mide bereits erklommen haben. Young schreibt 2001: „Priorities now for Albanian 
women lie in rights which women in the West assume as given.“ (148) 

Im Laufe der Arbeit hat sich herausgestellt, dass die Analyse der Texte auch mit 
der Darstellung des geschichtlichen und sozialen Milieus einhergehen muss, in dem 
sie spielen oder geschrieben wurden. Dies ist insbesondere der Fall bei Texten wie 
Camajs Novellen, die in einem archaischen Umfeld spielen, sowie bei Texten, welche 
die Zeit des Hoxha-Regimes behandeln oder zu dieser Zeit verfasst wurden. Gleich-
zeitig sollen die literarischen Texte als Quelle dienen, um den gesellschaftlichen Hin-
tergrund der Zeit zu erfassen. Dabei gehe ich von der Prämisse aus, dass auch Ge-
schichtsschreibung (durch ihre Auslassungen, Verdichtungen und Dramatisierungen) 
einen fiktiven Charakter hat und daher literarische Zeitzeugnisse einen nicht minderen 
Authentizitätsanspruch besitzen. Damit einhergehend soll durch einen sozialhistori-
schen Ansatz die Betrachtung konsolidiert und abgerundet werden.  

Neben der literaturwissenschaftlichen (moderne Prosa), soziohistorischen (Alba-
niens) und gendertheoretischen (zu Frauen und Männern) Analyse der Texte besteht 
ein Anliegen dieser Arbeit darin, die Primärliteratur dem deutschsprachigen Leser-
kreis sichtbar zu machen, um stärker rezipiert werden zu können. Wo erforderlich, 
wurden daher von mir Übersetzungen einzelner Texte und Textausschnitte angefer-
tigt, die als kostenfreier Download auf der Internetseite des Verlags zur Verfügung 

 
68 Gender steht hier für ein sozial-kulturelles Konstrukt des Geschlechts, im Gegensatz zu sex, dem 

biologischen Geschlecht (vgl. Dornhofs Artikel zu „Weiblichkeit“, 2010 481). Siehe auch Mühl-
bachs Artikel zu „Emanzipation“: „Geschlecht ist eine Konvention, die kollektiv und individuell 
performiert wird.“ (2014 111)  

69 „Das Ziel der Emanzipation der Frau ist ihre Selbstfindung bei gleichzeitiger Selbstermächtigung 
als politisches, öffentliches Subjekt (Lenz, 22).“ (Mühlbach 2014 114) 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



1.4. Forschungsstand und Methodik 
 

41

stehen. Um meine Arbeit möglichst lesbar zu halten, werden Zitate innerhalb meines 
Fließtexts in der deutschen Übertragung angegeben. Das albanische Original erscheint 
in den Fußnoten, allerdings nur, wenn es sich nicht nur um inhaltlich, sondern auch 
um sprachlich-stilistisch relevante Passagen handelt, oder aber, wenn die Übersetzung 
von mir selbst stammt. 

Wert gelegt wurde in dieser Arbeit auf eine möglichst gendergerechte Sprache, 
auch wenn diese in der Praxis nicht immer möglich oder nicht immer wünschenswert 
ist. Dies kann illustriert werden am Beispiel einer Folge der westdeutschen Krimi-
nalserie Der Kommissar, welche zeitgeschichtlich von großem Interesse in Bezug auf 
Geschlechterrollen ist. In der Episode „Der Liebespaarmörder“ von 1974 entpuppt 
sich schließlich nach drei männlichen Verdächtigen überraschend eine Frau als Täte-
rin – ein Titel wie „Die Liebespaarmörderin“ oder „Der/die Liebespaarmörder/in“ 
wäre der Spannung abträglich oder ästhetisch fragwürdig. Plausibel wäre hier allen-
falls ein Alternativ-Titel, was aber wiederum als Eingriff in die künstlerische Freiheit 
zu werten wäre. Die deutsche und auch die albanische Sprache sind in dieser Hinsicht 
um einiges problematischer als etwa die englische. Myftiu beschreibt die Fassungs-
losigkeit einer Japanerin angesichts des Französischen: „Man muss wirklich sexbeses-
sen sein, um jedes Ding mit weiblichem oder männlichem Geschlecht auszustatten.“ 
(„Duhet të jesh vërtet manjak seksual për ta pajisur çdo objekt me gjini femërore ose 
mashkullore.“ Drejt të pamundurës 2012 36, Übersetzungen aus diesem Buch von mir.) 

Speziell im Zusammenhang mit der jüngsten Generation weiblicher Autoren stellt 
sich die Frage, wie sich albanische Literatur definieren lässt, da die wichtigsten Prosa-
autorinnnen seit den 1990ern Jahren auch oder ausschließlich in fremden Sprachen 
schreiben. Hierzu zählen Bessa Myftiu, die auf Französisch, Elvira Dones, die auf 
Italienisch und Albanisch schreibt, sowie Ornela Vorpsi und Anilda Ibrahimi, die auf 
Italienisch schreiben (Romane dieser Autorinnen liegen bereits in deutscher Überset-
zung vor). Es zeigt sich, dass bei der Betrachtung einer vergleichsweise kleinen Lite-
ratur wie der albanischen, die zudem stets vor dem Hintergrund von Migration, sozi-
alen Problemen oder Besatzung entstand, der Faktor Sprache allein zu kurz greift. 
Anders als bei der deutschsprachigen Literatur sollte hier in erster Linie die Thematik 
als ausschlaggebend für eine sogenannte Nationalliteratur gelten, erst dann lassen sich 
Ethnizität und Sprache heranziehen. 

Auf den Kanun, das albanische Gewohnheitsrecht, soll in dieser Arbeit näher ein-
gegangen werden, da er als Gesetzestext der patriarchalen Gesellschaft den Hinter-
grund zu zahlreichen Texten liefert. Vieles im Kanun erscheint uns heute befremdlich 
und wirkt doch bis in die jüngste albanische Realität und Literatur hinein. Liebe etwa 
ist im Kanun grundsätzlich nicht vorgesehen, was zu Konflikten führt, die z. B. in den 
Novellen Martin Camajs von zentraler Bedeutung sind. Das Phänomen der „Mann-
frau“, die sich aus freien Stücken zu einem Leben in Keuschheit und als Mann ent-
scheidet, findet sich in Elvira Dones’ Roman Hana. Im folgenden zweiten Teil der 
Arbeit soll nun die patriarchalische albanische Gesellschaft geschildert werden.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



2. Den Berg überwinden: 
Die Geschlechter in der archaischen Welt 

Historisch gesehen thront die albanische Frau über allen anderen menschlichen Wesen. 
Sie war gezwungen, seelisch wie materiell zu leiden, auch in der Liebe. Die Familie 
war ein Gebäude, das durch die Frau gestützt wurde und umgekehrt.1 

 
In Rrnajë brauchte sie keinen Spiegel. Hana ging aus dem Haus, und der Gruß des ersten 
Passanten war ihr Spiegel. 
Tungjatë Mark. Ganz einfach. Sie trug Hosen und in der Tasche ihren Flachmann mit 
Schnaps, und auch das war ihr Spiegel. Mehr war nicht nötig. Da oben waren Ort und 
Zeit eins. 

Elvira Dones, Hana (2017 49f) 

Unterschieden werden sollte zwischen zwei fiktiven archaischen Welten. Im einen 
Fall, wie etwa bei Camaj oder Dones, soll die archaische Gesellschaft möglichst rea-
listisch dargestellt werden und die Überwindung ihrer negativen, dem Individualis-
mus entgegenwirkenden Seiten als Ziel stehen. Im anderen Fall, vornehmlich bei 
Kadare, ist die archaische Welt ein magischer Schauplatz, der auf andere Welten ver-
weist, die bis in unsere Zeit hineinreichen. 

Die patriarchalische Gesellschaftsordnung zieht sich durch die gesamte Mensch-
heitsgeschichte. Wie der historische Materialismus und der Feminismus herausgear-
beitet haben, führte das Aufkommen des Privateigentums zum Patriarchat und zur 
Versklavung der Frau, die gleichfalls zum Eigentum wurde. Der technische Fortschritt 
ermöglichte theoretisch die Gleichberechtigung sowie die Auflösung der patriarcha-
lischen Gesellschaft: 

Die Handhabung einer Vielzahl moderner Maschinen beansprucht zum Bei-
spiel nur einen Teil der männlichen Kraftreserven: wenn das erforderliche 
Minimum nicht über die Kräfte der Frau hinausgeht, wird sie dem Mann bei 
der Arbeit ebenbürtig. (Beauvoir 2000 78)  

So trat während der verspäteten Industrialisierung des Landes unter der Diktatur eine 
gewisse Gleichberechtigung ein. 

Die archaische Gesellschaft der Albaner war geprägt vom Kanun, dem albani-
schen Gewohnheitsrecht, einem mündlich weitergegebenen Kodex, der das gesamte 

 
1 „Historikisht gruaja shqiptare qëndron mbi të gjitha krijesat e tjera njerëzore. Asaj i është dashur të 

vuajë shpirtërisht dhe materialisht, edhe në dashuri. Familja ka qenë një ngrehinë e mbështetur nga 
gruaja dhe anasjelltas.“ (Aus einem Interview mit der 17-jährigen Juliana Kurti, in: Post 1999 100f) 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



2. Den Berg überwinden: Die Geschlechter in der archaischen Welt 
 

43

Leben regelte. Post fasst jene wesentlichen Elemente des Kanuns, die sich auf die 
Frauen auswirkten, wie folgt zusammen (1998 53f): 

1. Die Gesellschaftsordnung ist streng patriarchalisch. 
2. Die Ehe wird nicht vom Paar bestimmt; sie dient der Vergrößerung der Familie 

und der Vermehrung an Arbeitskräften. 
3. Die Familie des Mannes hat einen Brautpreis zu entrichten. 
4. Rechte und Pflichten der Eheleute sind klar definiert; der Frau obliegt eine hohe 

Arbeitslast, während der Mann vor allem die Ehre zu schützen hat. 
5. Die Frau hat kein Erbrecht. 
6. Die Frau „fällt nicht ins Blut“: Da ihr Blut nicht soviel wert ist wie das des Mannes, 

gelten die Gesetze der Blutrache nicht für die Frau. 
7. Die Frau wird als Schlauch bezeichnet, durch den die Ware geht. 
8. Bei Ehebruch oder Verletzung der Gastfreundschaft hat der Mann das Recht, die 

Frau zu töten. 

Die archaische Denk- und Lebensweise ist zuweilen für die modernen Albaner selbst 
schwer greifbar, wobei sich deutlich das Gefälle zwischen Norden und Süden abzeich-
net. Fatos Lubonja greift bei seiner Schilderung der Vorkommnisse in Albanien 1997 
(als Anlagefirmen der Reihe nach Bankrott erklärten und es in Folge zum sogenannten 
Lotterieaufstand kam) die „Gesetze der Männer“ (aus dem Norden) als antidemokra-
tisch an. So reagiert der damalige, aus einem nordalbanischen Dorf bei Tropoja stam-
mende Staatschef Sali Berisha (geb. 1944) höhnisch auf das Wirken der Opposition: 

Es war eine Antwort, welche die Verachtung des Starken für den Schwachen 
ausdrückte, für die Zivilgesellschaft, die sich soeben im Land zu entwickeln 
begonnen hatte. Dies stand auch im Einklang zu den Gesetzen des Mannes und 
der Kommunisten, die Berisha gut kannte, und nach denen Zugeständnisse 
gegenüber dem Gegner als Schwäche gelten, wodurch man seinen Respekt und 
seine Autorität und schließlich auch die Macht einbüßt.2 

Somit wird eine Parallele gezogen zwischen dem patriarchalischen Recht des Stärke-
ren und der stalinistischen Verfolgung tatsächlicher und vermeintlicher Widersacher. 
Von seinen Gegnern wird Berisha gar als „Höhlenbewohner“ bezeichnet („shpellari“ 
ebd. 98). Auch als Albanien am Abgrund steht, weigert sich der Präsident, zurückzu-
treten. Laut Lubonja bevorzugt es Berisha, das ganze Land mit in den Abgrund zu 
reißen, da in seinem Gesetz des Mannes auch der Heldentod vorgesehen sei („në kodin 
e tij të burrit bënte pjesë edhe vdekja heroike.“ ebd. 163) 

 
2 „Ishte një përgjigje që shprehte përçmimin e të fortit për të dobëtin, shoqërinë civile që sapo 

kishte filluar të buthtonte në vend e që përputhej edhe me kodet e burrit dhe të komunistëve që 
Berisha i njihte mirë, sipas të cilëve po i bëre lëshim kundërshtarit tregon dobësi, humbet 
respektin dhe autoritetin, prandaj dhe pushtetin.“ (2010 61, Übers. meine). Zu Machtambitionen 
und dem Kult des furchteinflößenden Mannes siehe auch S. 99 und S. 190f. 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



2. Den Berg überwinden: Die Geschlechter in der archaischen Welt 44

Maks Velo, 1935 in Paris geboren und im südalbanischen Korça aufgewachsen, 
sinniert in dem Kapitel „Ins Gefängnis gefallen“ („Ra në burg“) seiner Erinnerungen 
an die Haft über die Eigenheit der albanischen Sprache, die Inhaftierung mit diesem 
Wort zu beschreiben. Tatsächlich mag es so ein unverschuldetes Verhängnis kenn-
zeichnen. Auch ist man an das englische „to fall in love“ erinnert, wo eher ein Sich-
Fallen-Lassen im Vordergrund steht als ein von außen gewalttätig herbeigeführter 
Sturz. Laut Velo kommt dem Begriff bei den archaischen Albanern eine positive Kon-
notation zu: 

Er ist „ins Gefängnis gefallen“, er ist im Krieg gefallen. Das Gefängnis er-
scheint hier als eine unausweichliche männliche Situation. Ein Mann muss eine 
Haft durchstehen. Ohne die Haft ist es so, als ob er nicht alle Schwierigkeiten 
durchlaufen hat. In der Meinung der Bergleute und der Bewohner des Nordens 
galt es nicht als Schande, „ins Gefängnis gefallen“ zu sein. Das Gefängnis ist 
für Männer.3 

Eine ganz ähnliche Sichtweise findet sich in Ismail Kadares Chronik in Stein aus dem 
Jahr 1971; der Roman spielt während der Besatzung Albaniens durch fremde Truppen 
zur Zeit des Zweiten Weltkrieges. Hier ist es die tragikomische Figur des Llukan 
Burgamadhi, dessen Nachname bereits das Wort „Gefängnis“ (burg) enthält. Er 
scheint nur zu existieren, um immer wieder erneut inhaftiert zu werden – allerdings 
hat dies noch nichts gemein mit den späteren grausamen Wiederverurteilungen unter 
dem totalitären Regime, sondern ist Teil der mystischen und fast heilen Kindheitswelt 
des Ich-Erzählers: „Schon seit der Türkenzeit hatte Llukan Burgamadhi wegen klei-
nerer Vergehen ein paar dutzend Male im Gefängnis gesessen. Alle kannten ihn so, 
wie er mit seiner braunen Decke und dem Taschentuch mit Brot vom Gefängnis zu-
rückkam.“ Der Dauerhäftling selbst äußert sich dazu folgendermaßen: „Na ja, Männer 
gehören eben ins Gefängnis.“ (2012 23) 

Tatsächlich ist das Gefängnis hier ein Zufluchtsort, ebenso wie das Bordell. Nach-
dem die italienischen Besatzer die Stadt Gjirokastra verlassen haben, lamentiert der 
Stadtstreicher Lame Kareco Spiri über den Verlust des „öffentlichen Hauses“: „Meine 
warme Krippe, mein Nest. Mein kleines Daunenhäuschen. Sie haben’s zugemacht, 
Freunde, einfach geschlossen. Was wird nun aus mir armem Hund?! Wo kriech’ ich 
bloß unter in diesen kalten Winternächten?“ (ebd. 140f) Burgamadhi stimmt mit in 
das Klagelied über den Verlust des Refugiums ein, das beide mit dem Abhandenkom-
men der Obrigkeit erfahren haben. Angemerkt werden sollte, dass der Roman aus 
Sicht eines Jungen erzählt wird, dem der Krieg wie ein Abenteuer erscheint.4 In den 

 
3 „Ra në burg, ra në luftë. Burgu këtu jepet si një situatë e pashmangëshme burrërore. Burri duhet 

të bëjë burg. Pa burgun sikur nuk i ka kaluar gjithë vështirësitë. Në mendimin e malësorëve dhe 
banorëve të veriut nuk quhej turp të kishe rënë në burg. Burgu është për burrat.“ (1995 85)  

4 Vgl. Arshi Pipas Beobachtung in seinem Vorwort zum Roman: „Doch der erwachsene Autor 
stützt sich auf den kleinen Erzähler, indem er dessen Sprache gebraucht und dessen Gefühle teilt. 
Da er klein ist, interessiert er sich nicht für die Probleme des Krieges, sondern betrachtet diesen 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



2. Den Berg überwinden: Die Geschlechter in der archaischen Welt 
 

45

unschuldigen Augen des Kindes entwickelt sich die Figur des Burgamadhi mehr und 
mehr zum running gag, für den das Ende der Besatzung ein Drama bedeutet: „,Alle 
gehen weg!’ schrie er. ,Kein Mensch mehr im Gefängnis! Zum Heulen!’“ (2012 229) 
Dennoch können die Figuren Spiri und Burgamadhi als Stellvertreter der unterdrück-
ten Gefühle des Städtchens gesehen werden; als einzige lassen sie ihnen freien Lauf. 
Sie sind keine hartgesottenen Zuchthäusler und Puffbesucher, sondern wirken im Ge-
genteil kindisch und unmännlich, da ihre Zufluchtsorte den Platz des mütterlichen 
Schoßes einnehmen. Nachdem auch diese Orte verschlossen sind, sind die Figuren 
völlig hilflos.  

Das Gefängnis ließe sich andernfalls als einer der Initiationsriten sehen, wie sie 
Badinter auf dem Weg zur Mannwerdung vorsieht: „Man erlangt die Männlichkeit 
nach einem Kampf (gegen sich selbst), der oft physischen und psychischen Schmerz 
beinhaltet.“ (1993 90) Burgamadhi ist dabei in seinem Initiationsritus steckengeblie-
ben; anstatt „ein echter Mann“ zu sein, gibt er eine armselige und lächerliche Figur 
ab. Das Gefängnis könnte aber auch als ein Ort der Unschuld gelten, bevor der 
Schrecken des Totalitarismus einzieht. Dazu passen Kadares Anmerkungen im „Dia-
log mit Alain Bosquet“ (Dialog me Alain Bosquet): 

Das höchste Gebäude in unserer Stadt war das Gefängnis. Es war auf die Burg 
gebaut und von überallher sichtbar. Im Winter und im Herbst schien es an düs-
teren Tagen oft, als ruhte es über den Wolken. Ein wahrer Anti-Parthenon oder 
Anti-Olymp. 
Sie denken sicher, dass sich ein solches Gefängnis negativ auf die Psyche der 
Bürger auswirkte. Ich sage Ihnen aber, dass das Gegenteil der Fall war: Ein so 
sichtbares Gefängnis, obgleich seit drei Jahrhunderten in Betrieb, war keinerlei 
Anlass zur Sorge. Die Leute nannten es nicht einmal Gefängnis, sondern „die 
sieben Fenster“, aufgrund der Anzahl an Fenstern im obersten Stock. 
Als Meister des Terrors begriffen die Kommunisten als erste, dass ein Gefäng-
nis, das zu sehen war, niemals den Schrecken verbreiten konnte, der von einem 
unsichtbaren Gefängnis ausging. So wandelten sie es in ein Käselager um. Es 
musste nicht viel Zeit verstreichen, ehe die Leute begriffen, dass die Gefäng-
nisse, von denen niemand wusste, wo sie sich befanden, und insbesondere jene 
Lager mit den unschuldigen Bezeichnungen (Lager Nr. 303 usw.) zehnmal 
schreckeneinflößender waren. Und ganz von selbst begannen sie, ihr Gefäng-
nis nostalgisch zu betrachten, das so groß und bedrohlich wirkte, im Laufe von 

 
als Spiel. Anstatt erschrocken zu sein, ist er vielmehr von den Angreifern aus der Luft und der 
Flugabwehr fasziniert.“ („Por autori i rritur mbështetet te tregimtari i vogël, duke përdorur gjuhën 
e tij dhe duke ndarë ndjenjat dhe emocionet e tij. Si i vogël, nuk ka interesa për problemet e luftës, 
por e konsideron atë si një lojë, më shumë mrekullohet sesa tmerrohet nga bombarduesit dhe 
armët kundërajrore.“ In: Kadare Kronikë në gur 2008 11, Übers. meine) 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



2. Den Berg überwinden: Die Geschlechter in der archaischen Welt 46

dreihundert Jahren aber weniger Beklemmungen verursacht hatte als das flache 
Gebäude der Abteilung für Innere Angelegenheiten während drei Jahren.5 

In der Tat wirkt diese Haftanstalt transparent; im Gegensatz zu den Gefängnissen und 
Internierungslagern des Hoxha-Regimes umweht dieses Gebäude kein Geheimnis.  

Folgen wir den Gesetzen der patriarchalischen Gesellschaft, so wird das Wollen 
durch ein Müssen ersetzt. Wie zu sehen ist, erscheint das durch den Kanun geregelte 
Leben der Albaner in der Tat als eine Reihe von Pflichten, hinter der jede Art von 
Verlangen zurückzustehen hat. So schreibt auch Myftiu in den Verschwundenen Orten 
zu einer ihrer Figuren: „Ihm war fortan jede Frau gleichgültig. Für ihn zählte von nun 
an nichts als die Pflicht. Er war ein Mann geworden.“ (2012 13) Mann zu sein bedeutet 
also, erwachsen zu sein und jene Werte hinter sich zu lassen, die einen zum Menschen 
machen; ja sogar jene, die an und für sich zum Mannsein gehören.  

Intellektuelles oder künstlerisches Wachstum wird von der Gesellschaft nicht als 
positiver Initiationsritus betrachtet, sondern als Regression, als weibisch-kindisch. 
(Wir werden dies bei einer der männlichen Figuren Camajs erleben, die zurechtge-
wiesen wird, als sie Zeichenversuche macht.) Letzteres wird auch deutlich bei der 
Beschreibung des sensiblen Kulturredakteurs Zef Murati bei Myftiu, hinter dem sich 
der Dichter Ndoc Gjetja (1944-2010) verbirgt. Die kritische Haltung der Bergbewoh-
ner ändert sich erst, als der Dichter Erfolg erringt; angesichts des Gegensatzes zwi-
schen Hauptstadt und Provinz wird die Karriere hier positiv bewertet: 

Zef war so anders als seine Brüder und Vettern, die ständig wegen Diebstahls, 
Raufereien und anderer kleiner Delikte im Gefängnis saßen. [Die Mutter] hätte 
verstanden, dass man ein schönes Fahrrad mitgehen ließ oder seine Faust in 
eine allzu arrogante Visage schlug, selbst wenn man dabei eine Gefängnis-
strafe riskierte. Doch dass ein menschliches Wesen stundenlang niederkauerte, 
um schwarze Buchstaben zu entziffern und daraufhin selber welche zu produ-
zieren, war ihr unbegreiflich. Nein, ihr Sohn musste krank sein. Sie war schon 
im Begriff, ihn zum Arzt zu schicken, als eine unglaubliche Nachricht das Dorf 
in Aufruhr versetzte: Zefs Name stand in der Zeitung! Der Oberschüler hatte 

 
5 „Ndërtesa më e lartë në qytetin tonë ishte burgu. Ishte ndërtuar mbi kështjellë dhe dukej nga 

gjithkah. Në dimër dhe në vjeshtë, në ditët e ngrysura ai dukej shpesh sikur qëndronte mbi re. Një 
antiparthenon ose antiolymp i vërtetë. 

  Ju me siguri ju shkon mendja se një burg i tillë ndikonte për keq në psiqikën e qytetarëve. E pra, 
po ua them se ishte e kundërta: një burg kaq i dukshëm, ndonse kishte tre shekuj që punonte, 
s’krijonte kurrfarë ankthi. Madje njerëzit nuk e quanin burg, por ‘shtatë dritarët’ për shkak të 
numrit të dritareve të katit më të lartë të tij. 

  Komunistët, si mjeshtra të terrorit, e kuptuan të parët se një burg që dukej nuk mund ta jepte kurrë 
tmerrin e burgut të padukshëm. Ata e kthyen kështu në depo djathi. S’duhej të kalonte mjaft kohë 
që njerëzit ta kuptonin se burgjet që s’i dinte kush se ku ndodheshin, e sidomos kampet me ato 
emërtime të pafajshme (kampi Nr. 303 etj.), ishin dhjetë herë më tmerrues. Dhe vetvetiu e shihnin 
me nostalgji burgun, në dukje madhështor e kërcënues, që gjatë treqind vjetëve kishte prodhuar 
më pak ankth se ndërtesa petashuqe e Degës së Punëve të Brendshme gjatë tre vjetëve.“ (1996 
7f, Übers. meine) 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



2. Den Berg überwinden: Die Geschlechter in der archaischen Welt 
 

47

einen Poesiewettbewerb gewonnen, für den es sogar ein Preisgeld gab. Von 
dem Augenblick an wurde Zef zum Helden des Dorfes, er war der einzige Be-
wohner, der in der Hauptstadt bekannt war. Seine Mutter hielt ihn nicht mehr 
für verrückt: Sie dachte einfach, ihr Sohn könne Geld scheffeln, ohne irgend-
etwas zu tun, indem er schwarze Buchstaben auf weißes Papier kritzelte, weil 
es in der Hauptstadt, wo der Wettbewerb stattgefunden hatte, keinen einzigen 
vernünftigen Menschen mehr gab [in der alb. Fassung heißt es: „keinen einzi-
gen vernünftigen Mann“, F.K.]. Ganz gewiss, sie waren alle geisteskrank. Umso 
besser für ihren Sohn. Sie schickte ihn nicht zum Arzt, denn sich von einer 
solchen Krankheit heilen zu lassen, war eine teure Angelegenheit. Daran zu 
leiden brachte dagegen durchaus süße Früchte. (ebd. 159) 

Auch hier zeigt sich das Verständnis für Gewalt und Haftstrafen. Der Maßstab, was 
als Norm oder normal gilt, variiert je nachdem, was das System festlegt. Diese Binsen-
weisheit kann in einer hermetischen Gesellschaft für den Einzelnen schwere Folgen 
zeitigen.  

Todi Lubonja berichtet von seinem Unbehagen angesichts der archaischen Tradi-
tion, die Braut den gesamten Hochzeitstag lang „kerzengerade“ im Haus des Bräuti-
gams stehen zu lassen: 

Es war eine schreckliche Anstrengung, die allen auffiel, doch niemand konnte 
den Mut aufbringen und vorschlagen, dass sie sich doch wenigstens setzen 
solle. Dies schien die erste Bewährungsprobe zu sein, die bewies, dass eine 
schöne (dies war klar und deutlich zu sehen), aber auch gesunde Braut ins Haus 
gekommen war, fähig, um die schwere Hausarbeit und alle Folgen der Ehe-
schließung zu meistern.6 

Neben der Mannesstärke, die hier von der jungen Braut eingefordert wird, ist diese 
zugleich auf dem Präsentierteller und gewissermaßen ein ästhetisches Accessoire. 
Man fühlt sich an eine Pferdeschau erinnert. Wie Lubonja betont, wäre ein Einspruch 
gegen diese Sitte ein undenkbarer Präzedenzfall. 

Oft im Widerspruch zur Realität, hat die albanische Frau in der Volksdichtung 
einen hohen Stellenwert. So schreibt Diana Çuli im Zusammenhang mit den Befrei-
ungskämpfen der Albaner: 

Die Frau taucht in dieser langen Geschichte von Speeren und Schildern, von 
Kriegen und Morden immer wieder als Meteor am leuchtenden Himmel der 
Volksdichtung auf […]. Dort wurde sie verehrt, nur dort wurde ihr die Liebe 
erklärt, nur dort wurde ihr gesagt, dass sie ein wunderbares Wesen ist, weit 

 
6 „Ishte një lodhje e tmerrshme që u binte në sy të gjithëve, por asnjëri nuk mund të merrte guximin 

të sugjeronte të paktën që ajo të ulej. Dukej sikur kjo ishte prova e parë e rrezistencës [sic!] që do 
të dëshmonte se ka hyrë në shtëpi një nuse e bukur (kjo shihej në dritë të diellit), por edhe e 
shëndetshme, e aftë për të përballuar punën e rëndë të shtëpisë dhe të gjitha rrjedhojat e martesës.“ 
(2002 30, Übers. meine) 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



2. Den Berg überwinden: Die Geschlechter in der archaischen Welt 48

weg von der Wildheit, der Rohheit, der Brutalität. Mir scheint, dass diese Dich-
tung der geheime Traum der wilden Albaner ist. Oder nur jener der Dichter, 
die eine andere Rasse sind.7 

Bevor dezidiert auf die literarischen Texte eingegangen werden soll, wollen wir nun 
den Kanun betrachten, jene uns heute extrem archaisch erscheinende Gesetzessamm-
lung, die aus dem Volk erwachsen ist und eines seiner Kulturgüter repräsentiert.  

2.1. Hintergrund: Patriarchat und albanisches Gewohnheitsrecht 

„Die Familie ist eine Gemeinschaft aus Gliedern, die unter einem Dache leben; eine 
Gemeinschaft, deren Zweck die Vermehrung der Menschheit durch Heirat ist, die Ent-
wicklung der Menschheit nach Körper und Geist.“ (Elsie 2001 49) Dieser erste Artikel 
im zweiten Buch des Kanuns, das sich der Familie widmet, steht in völligem Einklang 
zu der Familienmoral, wie sie etwa auch in Frankreich zu Beginn des 19. Jahrhunderts 
definiert wurde und von Beauvoir folgendermaßen beschrieben wird: „[D]ie Familie 
als unauflösliche soziale Zelle soll der Mikrokosmos der Gesellschaft sein.“ (2000 
153) Nell schreibt: 

Mit ,Familie’ wird die Form eines auf Dauer angelegten Zusammenlebens von 
Menschen in einer Gruppe bezeichnet, die sich als Grundriss und Modell über 
Zeiten, Kulturen und Kontinente hinweg erstreckt und erhalten hat. […] Das 
mythische Potenzial der Familie liegt zum einen in ihrer Funktion als Sicher-
heit und Schutz bietende, aber auch mit (moralischen) Verpflichtungen ver-
bundene Institution, die die verschiedenen Generationen scheinbar schicksal-
haft miteinander verbindet und so als gesellschaftliche Klein- und Grundform 
gedeutet werden kann. Zum anderen ist sie als Sammelpunkt von Menschen 
mit ihren Erfahrungen, Bedürfnissen und Erwartungen jedweder Art ein Aus-
gangs- und Bezugspunkt für unterschiedlichste Narrationen, in denen sich ima-
ginäre und reale Vorstellungen, Projektionen und auch Handlungsmuster be-
stimmen und auch erörtern lassen […]. (2014 121) 

Somit steht die Struktur der albanischen Familie im Einklang mit der Konzeption an-
derer Völker und Zeiten. 

Durch den im Kanun festgehaltenen Wunsch, die Menschheit zu mehren, besteht 
bereits eine Verbindung zur Unterdrückung der Frau, denn „je mehr es nach den 
Wunschvorstellungen der Männer oder den Anforderungen einer Gruppe oder Gesell-
schaft darum geht, möglichst viele Kinder gebären zu können, umso mehr wird die 

 
7 „Gruaja, në këtë histori të gjatë heshtash, mburojash, luftrash, vrasjesh, shfaqet herë pas here si 

meteor në qiellin e ndritur të poezisë popullore […]. Aty ajo nderohej, vetëm aty i shpallej 
dashuria, vetëm aty i thuhej se ishte një qenie e mrekullueshme, larg egërsisë, ashpërsisë, larg 
brutalitetit. Me sa duket ajo poezi ishte ëndërra e fshehtë e burrave të egër shqiptarë. Ose vetëm 
e poetëve që janë tjetër racë.“ (2000 20f)  

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



2.1. Hintergrund: Patriarchat und albanisches Gewohnheitsrecht 
 

49

Sexualität der Frau unterdrückt.“ (Reichholf 2009 147) Im Patriarchat ist die männli-
che Seite stets diejenige, die gewinnt, wohingegen die weibliche Seite verliert. Dies 
wird auch deutlich an Bejkos Beschreibung von Hochzeitsfeiern in Albanien. Sie be-
richtet, dass nach der Hochzeit des Mädchens im Kreis ihrer Familie die Hochzeit des 
Jungen organisiert wird, „ein viel fröhlicheres Fest“:  

Die Familie des Bräutigams hatte allen Grund, ein großes Fest zu veranstalten. 
Sie hatte ein neues Familienmitglied gewonnen, wogegen in der Familie der 
Braut eine Leere zurückgeblieben war, die ihre Eltern mit dem Gedanken über-
brückten, eine notwendige Pflicht erfüllt zu haben, was ihre trübe Stimmung 
erleichterte. Das Elternhaus zu verlassen, war das Los der Mädchen und der 
Grund dafür, dass die Geburt eines Mädchens viele Eltern nicht so sehr erfreute 
wie die eines Sohnes. (2003 81) 

Dass der Kanun einen Text darstellt, der ausdrücklich das Patriarchat und die Diskri-
minierung der Frau zum Fundament hat, steht außer Frage. Dies äußert sich bereits in 
zwei kurzen Artikeln des Gesetzestextes, die Ismail Kadare in einem Essay zitiert und 
aus denen hervorgeht, dass „das Blut der Frau dem Blut des Mannes nicht gleich-
kommt“ (aus dem Artikel 57) und „die Frau keinerlei Recht hat, weder über die Söhne 
noch zuhause“ (aus dem Artikel 61)8. An dieser Stelle ist auf die bemerkenswerte 
Leistung der albanischen Gesellschaft und der albanischen Frauen innerhalb der letz-
ten hundert Jahre hinzuweisen, durch die vieles aufgeholt wurde. Der Verweis auf die 
Diskriminierung und der erste Anstoß hin zur Emanzipation erfolgte in der Literatur.  

Das Urteil des Kanuns hinsichtlich der Stellung von Frauen und Männern wird 
durch das Zitat verdeutlicht, wonach die Frau der Schlauch sei, durch den die Ware 
geht (vgl. Elsie 2001 80; im Original: „Grueja âsht shakull per me bajtë”, § 57, Gjeçov 
1989 37). Dieser Ausspruch ist weniger etwas spezifisch Albanisches, sondern steht 
vielmehr stellvertretend für die Tradition des Patriarchats. Das Prinzip des „Nehmens 
und Gebens“ muss in diesem Fall als patriarchalisches Gesetz betrachtet werden. So 
schreibt Lévi-Strauss: „Die globale Tauschbeziehung, welche die Heirat bildet, stellt 
sich nicht zwischen einem Mann und einer Frau her, die beide etwas schulden und 
etwas erhalten, sondern zwischen zwei Gruppen von Männern, und die Frau spielt 
dabei die Rolle eines der Tauschobjekte, und nicht die eines der Partner, zwischen 
denen der Tausch stattfindet.“9 Diese Aussage über die patriarchalische Gesellschaft 

 
8 „Neni 57 […] Gjaku i grues s’bahet baras me gjak të burrit […] Neni 61 Grueja farë tagrit s’ka 

as mbi të bijt as në shpi.“ (zit. in Kadare 1990 92) 
9 Claude Lévi-Strauss. Die elementaren Strukturen der Verwandtschaft. Frankfurt am Main: Suhr-

kamp, 1993 90. Zit. in: Badinter 1988 106. 
  In Beauvoirs Worten, die sich ebenfalls auf Lévi-Strauss beruft: „Der gleiche, der andere, der 

auch ein gleicher ist, mit dem Wechselbeziehungen hergestellt werden, ist für den Mann immer 
ein männliches Individuum. Die Dualität, die in dieser oder jener Form innerhalb der Gemein-
schaften entdeckt werden kann, stellt zwei Gruppen von Männern gegenüber: die Frauen sind 
Teil der Güter, die den Männern gehören und die ein Tauschmittel unter ihnen sind.“ (2000 97) 
Vgl. auch Young: „A woman is the possession first of her father’s household, and on marriage, 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



2. Den Berg überwinden: Die Geschlechter in der archaischen Welt 50

wurde mit Beispielen aus den sogenannten primitiven Gesellschaften belegt, doch wie 
Badinter betont, wird es „als ein universales Gesetz der menschlichen Gesellschaft“ 
(1988 106) dargestellt und geht „über den Rahmen der Ethnologie weit hinaus“ (ebd. 
107). 

Es sollte an dieser Stelle gleichwohl kurz angemerkt werden, dass sich der Kanun 
oft einer kunstvollen und mit Metaphern befrachteten Sprache bedient. Der Versuch 
der Albanienreisenden und -kennerin Marie Amelie Freiin von Godin (1882-1956) 
Ende der 1930er Jahre, dies ebenso blumig zu übertragen, mag zuweilen das Bild ver-
zerren. So ist der „Schlauch“ als Metapher für den Mutterkuchen gemeint und „per 
me bajtë“ ließe sich auch mit dem „Aushalten“ der Frau übertragen. Dennoch bleibt 
das ebenso poetische wie brutale Bild des „Schlauchs“, das sich aus der patriarcha-
lisch-diskriminierenden Grundeinstellung zur Ehefrau ableitet, die Badinter wie folgt 
erklärt: „In den Augen ihres Ehemannes besitzt die Frau einen dreifachen Objekt-
status: Sie ist ein Instrument des sozialen Aufstiegs, unter Umständen ein Objekt der 
Zerstreuung und ein Bauch, von dem man Besitz ergreift.“ (1988 108) Der gesamte 
„Besitz“ der Frau geht dabei in das Eigentum des Mannes über. Ein Ausbruch aus 
diesem Kreislauf kann in der vom Kanun bestimmten Gesellschaft offiziell nur durch 
den Wandel zur „Mann-Jungfrau“ erfolgen, wie Elvira Dones in Hana aufzeigt, oder 
aber auf klandestinem Weg, wie bei Martin Camajs Paaren. 

Innerhalb des Kanuns ist freilich auch der Mann unfrei, da er als „Jüngling“ wie 
in anderen patriarchalischen Gesellschaften keinerlei Recht hat, „seine eigene Heirat 
zu überdenken“ (Badinter 1988 60) – dafür tragen die Eltern Sorge, die ihrerseits 
natürlich auch unfrei waren. Zwar kann er theoretisch „diese Schenkung refusiren“, 
wie Nopcsa zu Albanien schreibt (1996 408), aber prinzipiell gibt es „keine Frau ohne 
Vermittler“ (Badinter 1988 63). Wie im Folgenden am Beispiel von Koliqi zu sehen 
ist, nimmt auch der Mann daran seinen Schaden.  

Bei Ernest Koliqis erstem Band mit Erzählungen „Der Schatten der Berge“ (Hija 
e maleve, 1929) klingt bereits im Titel an, dass die Macht der Gewohnheit auch auf 
die sich langsam modernisierende und urbanisierende Gesellschaft ihren Schatten 
wirft. Dies bezieht sich zum einen auf das eher positiv bewertete mythologisch-kultu-
relle Erbe10, vor allem aber auf die vom Autor als rückständig empfundenen archai-

 
of her husband’s, in whose family she remains the most inferior person until she bears a son.“ 
(2001 21) 

  Nopcsa macht ebenfalls klar, dass es die Verlobung eines Mädchens mit einem Jüngling in Al-
banien „den Beginn eines Kaufvertrags“ darstellt (in Kaser 1996 407): „Das sichtbare äußere 
Zeichen dessen, daß es sich bei der Verlobung eines Mädchens um einen Kauf handelt, ist in der 
Übergabe des Kaufschillings seitens der Eltern des Jünglings an die Eltern des Mädchen gege-
ben.“ (ebd. 408) 

10 „Es bleibt anzumerken, dass in der Gestalt der übermächtigen Bergfeen der albanischen Mytho-
logie, denen die Männer hilflos ausgeliefert sind, womöglich ein Gegengewicht zum ansonsten 
domestizierten weiblichen Geschlecht liegt.“ (Kienzle 2008 10) Laut Smaqi sieht Koliqi den 
Glauben an Feen und Elfen als grundlegendes Merkmal der albanischen Mentalität und als zent-
rales Element des Volksglaubens (2009 13). Smaqi betont zudem die außergewöhnliche, über-

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



2.1. Hintergrund: Patriarchat und albanisches Gewohnheitsrecht 
 

51

schen Bräuche. Mit Sinanis Worten erscheint der Berg in Koliqis Werk als „halb 
magisch und halb tragisch“ („gjysmëmagjik e gjysmëtragjik“, 2011 28). In beiden 
Fällen wirkt der programmatische Titel, als sei der Schatten, der Geist der Berge stär-
ker als die menschlichen Individuen.11 Gleichwohl steht Koliqis Vertrauen in die Ju-
gend, gute von schlechten Traditionen trennen zu können. Das Bewahren positiver 
Werte wie Treue und Gastfreundschaft und das Ablegen negativer Traditionen wie 

 
irdische Schönheit der Zana, die sich mit Tapferkeit und Selbstlosigkeit paart (ebd. 20). Ange-
sichts des hohen Stellenwerts der Schönheit bei den Albanern, worauf später noch näher 
eingegangen werden soll, mag die Zana eine „Traum-Frau“ im doppelten Sinne sein.   

  Legenden dieser Art finden sich in vielen Kulturen. Koliqis Elfengeschichten etwa bergen Paral-
lelen zu deutschen mittelalterlichen Elfensagen. Bei beiden Völkern gibt es eine Liebesgeschichte 
zwischen einem jungen Mann und einer Bergfee. Die Liebe zerbricht, als das Geheimnis der 
Mutter anvertraut und damit verraten wird (ebenso wie bei Kühn 1977 18f). Im 14. wie im 20. 
Jahrhundert steht die „wilde Frau” im Kontrast zur häuslichen Frau und Mutter. 

  Zur Ora und Zana, beide Feengestalten der albanischen Mythologie, siehe Elsies Handbuch zur 
albanischen Volkskultur (2015 261-264 u. 368-370) und Tirtas Mitologjia ndër shqiptarë (2004 
111-121). 

  Zur Unterscheidung zwischen Ora und Zana schreibt Tirta: „Der grundlegende Unterschied liegt 
gemäß der zahlreichsten und glaubwürdigsten Quellen darin, dass die Zana die Funktion einer 
Beschützerin der unberührten Natur hat: der Berge, Wälder, Quellen und der Wildtiere der Berge, 
die Ora hingegen ist die Beschützerin des Menschen, der Familie, des Stammes, des Dorfes […]“ 
(„Ndryshimi themelor sipas burimeve më të shumta e më të besueshme është në funksionin e 
zanës si mbrojtëse e natyrës së virgjër: male, pyje, burime, egërsira të malit, ndërsa ora është 
mbrojtëse e njeriut, familjes, fisit, fshatit […]“ 1988 181, zit. in Smaqi 2009 29, Übers. meine) 

  In Koliqis Erzählung „Die wunderbare Braut“ („Nusja e mrekullueshme“) wird eine Zana zur 
Geliebten des jungen Helden Leka. Das Motiv des Bündnisses zwischen irdischem Held und 
überirdischer Heldin ist uns auch aus anderen Volkserzählungen vertraut. Es kommt zu einem 
Vertrauensbruch zwischen dem Helden und der Zana. Ismail Kadare variiert dieses Thema später 
in seinem Roman „Die kalten März-Blumen“ (Lulet e ftohta të marsit), wo eine junge Frau mit 
einer Schlange verheiratet wird. Diese entpuppt sich als schöner Jüngling, der sich jeden Morgen 
zurückverwandeln muss. Auch hier kommt es zu einem ungewollten Verrat, als die Frau nachts 
die Schlangenhaut verbrennt und das überirdische bzw. verfluchte Wesen sterben muss.  

  Zum heidnischen Erbe und der mythischen Frauengestalt bei den Albanern schreibt Çuli: „In der 
altalbanischen Mythologie, wie auch in der griechischen am Vorabend der Zivilisation, sind die 
Elfen und die Feen der Berge aktiv und nicht passiv wie später. Sie waschen sich an den kristall-
klaren Wasserfällen und lassen ebenso wie Artemis jene Männer an Ort und Stelle erstarren, die 
es wagen, auch nur im Geringsten ihre Privatsphäre zu stören. Bis zu jenen Zeiten sind diese 
irdischen oder himmlischen Gottheiten stolz, aufbrausend, unabhängig und strafend, sofern es 
nötig ist. Später, vor allem mit dem Einsetzen der Christianisierung und später der Islamisierung 
verschwanden die Feen und Elfen in Höhlen und Grotten und waren nicht mehr gesehen.“ („Në 
mitologjinë e lashtë shqiptare, si dhe në atë greke në agimet e qytetërimit, orët dhe zanat e maleve 
janë aktive dhe jo pasive siç do të ndodhë më vonë. Ato lahen në ujrat e kristalta të ujvarave dhe, 
ashtu si Artemida, ngrijnë në vend meshkujt që guxojnë të prekin sadopak privacy-n e tyre. Deri 
në ato kohëra këto perëndira tokësore e hyjnore janë krenare, zëmërake, të pavarura, ndëshkuese 
po të paraqitet nevoja. Më pas, sidomos me ardhjen e Krishtërimit dhe me atë të Islamizmit më 
vonë, zanat dhe orët u strukën në guva e shpella dhe nuk u panë më.“ 2000 66) 

11 Dieselbe Symbolik findet sich auch in Kadares Der zerrissene April von 1978: „Das Gebirge 
hatte noch nicht begonnen, doch sein Schatten war schon lange zu spüren.“ (1989 58) 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



2. Den Berg überwinden: Die Geschlechter in der archaischen Welt 52

der Blutrache könnte hier zu einem säkularen Kanun führen; zu einer Zeit, als die 
staatliche Ordnung dem Clan-Denken untergeordnet war. 

Wie wir von Bejko erfahren, hielt sich die „Macht der Berge“ auch zu Zeiten der 
Diktatur. Dies wird besonders deutlich anhand ihrer Schilderung von Versammlungen 
unter dem Hoxha-Regime: 

Die übergeordneten Stellen beurteilten oft die Arbeit der Führungskräfte unten an 
der Basis nach der Anzahl der abgehaltenen Versammlungen, von denen meiner 
Ansicht nach diejenigen am wenigsten nützten, die zur Verteidigung der Rechte 
der Frau und zum Kampf gegen rückständige Gebräuche abgehalten wurden, auf 
denen nur geredet, in der Praxis dagegen sehr wenig getan wurde. Die Stärke der 
alten Sitten und Gewohnheiten überschattete das ganze Leben. (2003 77) 

Erkennbar ist Koliqis Heimweh nach der genuin albanischen „Kulla“ (dem traditio-
nellen Wohn- und Wehrhaus der Albaner), für deren Renovierung er plädiert. Ein 
Umbau scheint möglich durch Dissidenten, die von der Jugend und den Frauen ver-
körpert werden. Den Geschichten liegt der idealistische Gedanke zugrunde, die alte 
innerhalb der neuen Welt aufnehmen zu können. In jedem Fall muss der Albaner 
selbst die Lösung finden, nicht der Staat. 

Folgender Ausschnitt aus einer albanischen Tageszeitung deutet darauf hin, dass 
die Spuren des Kanuns bis in die jüngste Zeit hineinreichen. Lindita Çela beschreibt 
hier, wie der Mord an einem jungen, unverheiratet zusammenlebenden Pärchen im 
nordalbanischen Lura nachwirkt: 

Das einzige Café des Dorfes Fushë-Lura ist voll wie nie. Es sind nur Männer, 
die unter dem Einfluss des Alkohols und des türkischen Kaffees eifrig über 
eines der tragischsten Ereignisse diskutieren, das in diesem Gebiet passiert ist. 
Die Jüngeren bemühen sich um etwas Freiheit und kritisieren scharf das be-
gangene Verbrechen [...] Die Männer unterdessen schreien, so laut sie können: 
So wurde die verletzte Ehre wiederhergestellt.12 

Wie deutlich wird, ist Koliqis Hoffnung, die Überreste der patriarchalen (Un-)Sitten 
könnten von der Jugend beseitigt werden, nach wie vor aktuell. Das alte Recht, welches 
in seiner pervertierten Form zu einem bloßen Recht des Stärkeren wird, dringt dort 
wieder durch, wo es identitätsstiftend wirken soll und wo das staatliche Recht dem Bür-
ger zu wenig bietet. Es stellt also heute eine kulturelle oder soziale Notlösung dar. 

In Aussprüchen wie dem folgenden zeigt sich die lyrische Qualität des albanischen 
Gewohnheitsrechts: „Zwei Fingerbreit Ehre auf die Blume der Stirne gab uns Gott.”13 

 
12 „Si rrallë herë, kafeneja e vetme në fshatin Fushë-Lurë është e mbushur plot. Janë vetëm burra, 

që nën efektin e alkoolit dhe kafesë turke diskutojnë zellshëm një nga ngjarjet më tragjike, të 
ndodhur në këto anë. Më të rinjtë përpiqen të marrin pak liri, duke dënuar ashpër krimin e ndodhur 
[...] Ndërsa burrat bërtasin sa kanë zë në fyt: kështu u vendos në vend nderi i nëpërkëmbur.“ 
(2007, Übers. meine, zit. in Kienzle 2008 8) 

13 Elsie 2008 121 – Im Original: „Dy gisht nderë në lule të ballit na i njiti Zoti i Madh.“ (§ 596, 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



2.1. Hintergrund: Patriarchat und albanisches Gewohnheitsrecht 
 

53

„In seiner Poesie liegt die Chance einer positiven Romantisierung und Einreihung des 
Kanuns in die albanische Kultur – nicht als Gesetzestext, sondern als literarisches 
Kunstwerk der mündlich weitergegebenen Tradition.“ (Kienzle 2008 9) Tatsächlich 
gehen Poesie und Brutalität im Kanun Hand in Hand: „Den Toten im Haus, bricht das 
Brautgeleit auf. Die Braut kommt ins Haus, der Tote verläßt es. Dort klagt man, hier 
singt man.“ (Kadare 1989 25) 

Kosumi weist darauf hin, dass die zahlreichen sprichwörtlich gewordenen Wen-
dungen des Kanuns (das albanische Wort für Sprichwort ist fjalë e urtë, wörtlich „wei-
ses Wort“) die Funktion eines Fetischs einnehmen (2013 22). Diese Notion, mit der 
wir heute vor allem Fixierungen im erotischen Bereich verbinden, wirkt in diesem 
Fall so stark, weil ihr der Status einer unumstößlichen Wahrheit zukommt; einer Über-
einkunft, die nicht zu umgehen ist. In diesem Zusammenhang wirken auch Elemente 
des Kanuns wie das gegebene Versprechen oder Ehrenwort (besa), sowie die Gast-
freundschaft – als Werte, die positiv von den diskriminierenden und jenen Elementen 
des Gewohnheitsrechts zu trennen sind, die unserem heutigen Rechtsverständnis 
widersprechen. (Zur Gastfreundschaft ist allerdings einschränkend zu sagen, dass 
auch sie oftmals zu Lasten der Frauen ging, welche etwa noch spät nachts den Gast 
zu bewirten oder ihm die Füße zu waschen hatten.) 

Ismail Kadare fasst die Bewertung des Kanuns als historischen und literarischen 
Text wie folgt zusammen: „Als eine wahre Enzyklopädie, die sowohl von Größe als 
auch von Wahnsinn zeugt, ist er ebenso logisch wie unlogisch und ebenso tragisch 
wie grotesk.“14 Dergestalt bewegen sich auch die Figuren innerhalb der Texte, die 
vom Hintergrund des Gewohnheitsrechts bestimmt sind – stets geprägt von der Vor-
stellung, was „rechtens“ ist und dabei genauso nahe am Verbrechen.  

Koliqi „breitet den Mantel des Mitgefühls auch über Personen aus, die sich unver-
ständlich benehmen. Der Staat spielt praktisch keine Rolle; der Kanun wird von den 
Menschen bestimmt, was oft zu Selbstjustiz führt.“ (Kienzle 2008 11) Als Beispiel sei 
die Episode „Solang du lebst, sei weise!“ („Se qofsh, pleqnofsh“) aus Hija e maleve 
genannt. Die unehelich schwanger gewordene Tochter wird von ihrem Vater mit den 
nüchternen Worten „Der Tod ist ein Deckel aus Gold“ getötet, eine sprichwörtliche 
Wendung15. Der Erzähler geht davon aus, dass dieses Schicksal kein Einzelfall ist.16 
Als der Täter später ausfindig gemacht wird, ist der Vater erfreut darüber, es mit 
einem tapferen Mann zu tun zu haben, denn das Blut von schwachen Feinden zu 

 
Gjeçov 1989 129) In Röhms Übersetzung von Kadare heißt es: „Zwei Fingerbreit Ehre auf der 
Blume der Stirn gab uns der Schöpfer.“ (1989 42) 

14 „Një enciklopedi e vërtetë e madhështisë dhe e marrëzisë, ai është sa i logjikshëm, aq edhe i 
palogjikshëm, sa tragjik, aq edhe grotesk.“ (1990 95, Übers. meine) 

15 „Vdekja kapak ari“ (1929 70). Vgl. auch den Ausdruck bei Myftiu: „Der Tod ist ein goldener 
Deckel, der sich über allen Sünden schließt.“ (An verschwundenen Orten 2012 14) Es ist hier im 
wahrsten Sinne des Wortes der Sargdeckel, der sich schließen muss, um die Ehre wiederherzustellen. 

16 In einigen Gegenden Nordalbaniens war es auch üblich, den Bräutigam mit einer „Patrone in der 
Aussteuer“ auszustatten, mit der dieser seine Ehefrau töten durfte, falls sie ungehorsam sein sollte 
(Elsie 2015 104, vgl. auch Young 2001 20). 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



2. Den Berg überwinden: Die Geschlechter in der archaischen Welt 54

nehmen, bereite keine Freude. (Zu den Begriffen: Ein Blut kommt im Kanun einem – 
männlichen und ehrenhaften – Leben gleich; im Falle der Blutrache wird durch den 
„Blutnehmer“, gjakmarrësi, von dem „ins Blut gefallenen“ „ein Blut genommen“, 
also gerächt.) 

Es scheint unumgänglich, dass sich der Vater am Mann rächt, der seine jetzt tote 
Tochter verführte, um die Ehre gänzlich wiederherzustellen. Die Pointe besteht darin, 
dass sich der Vater der Gegenseite seinerseits im Recht fühlt, Rache zu nehmen, da 
mit der jungen Frau auch das ungeborene Kind und damit (s)ein Blut umgebracht 
wurde. Der einberufene Ältestenrat (der sich wie selbstverständlich ausschließlich aus 
Männern zusammensetzt) kommt nach einem kurzen Wortwechsel erstaunlich schnell 
zu einer Lösung des Falls. Der Vater des Jungen fragt: „Wieso hast du mir dieses Mehl 
verschüttet?“, woraufhin der Vater des Mädchens entgegnet: „Was sucht dein Mehl 
in meinem Sack?’“17 Diesem Bonmot ist der Vater des Jungen nicht gewachsen und 
zieht sich zurück. Durch die direkte Rede in dieser Szene ergibt sich eine emotional 
aufgeladene Perspektive. Der rhetorisch Gewandtere wird zum Sieger.  

Zur Metapher des Mehls18 sei gesagt, dass dieses eine Basis für Lebensmittel ist, 
was der archaischen Vorstellung entspricht, wonach der Mann Lebensspender ist, die 
Frau hingegen bloß Mittel zum Zweck, sozusagen ein notwendiges Übel. Wie Simone 
de Beauvoir die Sicht Aristoteles’ zur Entstehung des Fötus beschreibt: „[B]ei dieser 
Symbiose liefert die Frau nur einen passiven Stoff, das männliche Prinzip ist Kraft, 
Aktivität, Bewegung, Leben.“ (2000 31) Dies steht auch im Einklang mit der Sicht 
des Kanuns, wo die Frau als „Schlauch“ bzw. als Plazenta gilt. Hier findet sich die 
Kulmination der patriarchalischen Struktur und Denkweise: „Je stärker das System 
ausgeprägt ist, umso mehr nehmen die Frauen den Charakter eines Gutes an. Man 
kauft und verkauft sie, und sie werden Eigentum des Ehemannes.“ (Badinter 1988 82) 
Die einzige noch mögliche Steigerung besteht in der „lückenlosen Kontrolle der weib-
lichen Sexualität“ (ebd.). Eine Fortsetzung dieses Systems findet sich auch im Phäno-
men der Prostitution, das später besprochen werden soll19. 

Den mit Abstand größten Raum innerhalb des Kanuns nimmt das Buch zur Ehe 
ein. Das Denkmuster entspricht dem, wie es auch in der westlichen Welt vor nicht 
allzu langer Zeit üblich war. So Badinter zur Institution der Ehe in der amerikanischen 
Gesellschaft der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts: „[Die Heirat] verleiht der Frau 
einen doppelten Objektstatus. Die Frau ist Objekt für den Vater, der sie austauscht. 
Sie bleibt ein Objekt für den Ehemann, der sie bekommt.“ (1988 104) Und weiter:  

Die ökonomischen Ausdrücke, mit denen Claude Lévi-Strauss die Stellung der 
Frauen in der patriarchalischen Gesellschaft beschreibt, lassen tief blicken. Die 
Frauen werden bald als „Tauschobjekte“, bald als „Leistungen“ oder einfacher 

 
17 „- Pse ma derdhe atë miell? […] - Çka kërkoi mielli yt në thes tem?“ (Hija 2004 75) 
18 Das „Mehl-Gleichnis“ findet sich auch in Der zerrissene April (1989 177f). 
19 Zu einem kurzen kulturgeschichtlichen Abriss der Prostitution aus feministischer Sicht siehe 

Beauvoir 2000 116-118 sowie 136-138. 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



2.1. Hintergrund: Patriarchat und albanisches Gewohnheitsrecht 
 

55

als „Güter“ bezeichnet. Es ist davon die Rede, „die Frauen einzufrieren“, man 
spricht von ihrer „Äquivalenz“ und ihrer „Knappheit“. Läßt sich noch besser 
ausdrücken, daß sie nur Objekte sind, über die die Männer verfügen? (ebd.) 

Ein spezifisch albanisches Phänomen, das ebenso im Gewohnheitsrecht wurzelt und 
in Dones’ Roman Hana behandelt wird, ist das der „Mann-Jungfrau“, auch „Mann-
Frau“ (alb. burrnesha) oder „geschworene Jungfrau“ (virgjinesha, Elsie 2015 230). 
Durch den Schwur vor den Dorfältesten, lebenslang jungfräulich zu bleiben, erwarb 
sich eine Frau das Recht, als Mann zu leben.20 Ihre Motivation hierfür konnte sein, 
einer arrangierten und ungewollten Ehe zu entgehen und dabei die eigene und die Ehre 
beider Familien zu wahren und somit auch die Gefahr der Blutrache abzuwenden. Ein 
anderer Grund war die Möglichkeit, einen Ersatzsohn zu finden; die Mann-Jungfrau 
war erbberechtigt – ansonsten stand der Frau keinerlei Erbrecht zu (ebd. 67). Die Erb-
folge und somit das wirtschaftliche Überleben ist Young zufolge gar der wichtigste 
Faktor für den Schwur, Jungfrau zu bleiben (2001 11). 

„Den Mannfrauen wurden in der Regel alle Attribute eines Mannes zuerkannt. Sie 
zogen sich wie Männer an, verwendeten in den meisten Fällen nunmehr männliche 
Vornamen, trugen Waffen, rauchten, wurden Familienoberhäupter und verrichteten 
Männerarbeit.“ (Elsie 2015 230f) Post beschreibt, dass der Ausdruck burrnesha, der 
sich auch als „Männin“ übersetzen ließe, sogar allgemein als positiver Begriff für und 
unter Frauen gebraucht wird: „,Bist du eine Männin?’ Dies ist der traditionelle Gruß 
der Frauen in Nordalbanien. Die Bedeutung des Grußes (nicht die wortgetreue Über-
setzung) ist ,Bist du stark wie ein Mann?’ Die Frauen fragen einander, ob sie stark 
genug sind, um den Schwierigkeiten des Lebens zu trotzen (den Mangel an Nahrung, 
Wasser und Strom, also die Armut generell), die typisch sind für die rauen Gegenden 
Nordalbaniens.“21 Demnach scheint ein gewisser Lebensstandard nötig, um Weiblich-
keit empfinden zu können. Laut Post hatte die Weitergabe der Mythen, Legenden und 
Erzählungen einen direkten Einfluss auf das Verhalten der Frauen. Die mannstarke 
Frau stelle eine Lebensweise für die Frauen Albaniens dar (1999 101).22  

Dickerson stellt in ihrer soziolinguistischen Arbeit über die Mann-Jungfrauen fest, 
dass es sich bei diesen in der Regel um sehr starke und selbstbewusste Personen han-
delt, die mit Freude den Rechten und Pflichten nachkommen, die ihnen durch diesen 

 
20 Außer auf dem Balkan findet sich dieses Phänomen auch bei den bacha posh in einigen Gegenden 

Afghanistans und Pakistans.  
21 „‘A je burrneshë?’ Kjo është përshëndetja tradicionale e grave në Shqipërinë veriore. Kuptimi i 

përshëndetjes (jo përkthimi fjalë për fjalë) është ‘A je e fortë si burrë?’ Ato pyesin njëra-tjetrën 
nëse janë aq të forta sa për të përballuar vështirësitë e jetës (mungesën e ushqimit, ujit, korentit, 
pra në përgjithësi varferinë) që janë tipike në zonat e ashpra të Shqipërisë veriore.“ (1999 85, 
Übers. meine)  

22 Bemerkenswert ist auch die Schilderung der ehemaligen Partisanin Liri Lubonja, die Ende der 
1980er Jahre während ihrer Internierung bei einer Hausgeburt anwesend und positiv überrascht 
ist vom Verhalten der Frau, die sich die Schmerzen der Geburt nicht anmerken lässt. Lubonja 
urteilt: „Diese Frauen aus der Stadt mit ihren Schreien konnte ich nie ausstehen.“ („Ato gratë e 
qytetit me britmat e tyre nuk i kam duruar kurrë.“ 1995 247, Übers. meine)  

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



2. Den Berg überwinden: Die Geschlechter in der archaischen Welt 56

Status zuteil werden. Bei der Befragten Liana kristallisieren sich zwei Faktoren her-
aus, die sich gegenseitig befruchten und schließlich zum Wandel Lianas zur 
Burrnesha führen. Wie wir feststellen können, handelt es sich um eine äußerst eman-
zipierte Persönlichkeit: 

As a child Liana preferred to dress and act as one of the boys. This was 
encouraged by Liana’s parents, as an older brother had died at a young age and 
they sought to raise Liana in his place. Liana formally transitioned to life as a 
man at age 17. During Communism, Liana worked with the military, driving 
trucks and training female soldiers. Liana still wears a military beret wherever 
[she] goes. Later on in life Liana worked as a security guard; first at the port 
and then in the hospital’s gynecology wing. Now Liana is retired and lives 
alone in a studio apartment. Liana spends free time drinking coffee with friends 
at a local café, painting, and practicing photography. As an ardent supporter of 
former dictator Enver Hoxha, Liana is nostalgic for the way life was during 
Communism. However, Liana is grateful for the progress that women have 
made in politics and in the workplace. Indeed, Liana feels that, as a burrneshë, 
it is one’s duty to be an advocate for, and a protector of, women. (2016 41f) 

Dickerson fügt hinzu: „Women see burrneshat as non-threatening because they pose 
no perceived risk of sexual aggression. Thus, although burrneshat prefer to move in 
‘men’s’ circles, they are nonetheless privy to traditionally female spaces. Burrneshat 
also expressed a deep respect and understanding for women, given their pasts as girls 
and young women.“ (ebd. 42) 

Zu einer anderen Burrnesha heißt es: 

At age 17, a marriage was arranged for Rita to a man thirty-two years Rita’s 
senior. Rita ran away from him back to the sister’s house and found work as 
an excavator. Rita soon found it too difficult to work and be taken seriously 
with long hair and in women’s clothing. A few years after turning thirty, Rita 
had cut her hair, taken to dressing as a man, and fully transitioned to a 
masculine identity. Later on Rita worked as a truck and taxi driver, travelling 
all over Albania at a time when most citizens were not allowed to own cars or 
travel freely. Rita received multiple commendations from the government for 
Rita’s work ethic. (ebd. 42f) 

Auch Young kommt zu dem Schluss, dass die Mann-Jungfrauen von der Gemeinschaft 
vollkommen akzeptiert und sogar verehrt werden (2001 93). Women Who Become Men 
unterstreicht das Bild der virilen Mann-Jungfrau, die zwar streng nach den Regeln des 
Gewohnheitsrechts handelt, gleichzeitig aber überaus selbstbewusst ist – was auch 
Bedingung für das Mann-Sein ist. „All the ‘sworn virgins’ I met spoke very positively 
about their changed gender, seeing it as the best functional way to integrate into their 
specific family where the kin-group had been unacceptably lacking in male leadership.“ 
(ebd. 91) In einem anderen Abschnitt wird mit Lule eine Frau porträtiert, die zum Mann 
wird, da ihr einziger Bruder zu sehr verwöhnt wurde, um eigenständig den Haushalt 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



2.1. Hintergrund: Patriarchat und albanisches Gewohnheitsrecht 
 

57

führen zu können (!) und sie selbst niemals heiraten wollte. „It is also her ready swigging 
of alcohol, her grasping for cigarettes, her lighting of others’, as well as her total control 
of every group situation in which I met and observed her, which confirm the ease with 
which she fulfills the role of family head.“ (ebd. 73)  

Wie positiv das „Mann-Sein“ noch in unserer Zeit bewertet wird, zeigt sich deut-
lich an einer Stelle in „So ziehen sich Sterne nicht an“, als der Vater in seinen Töchtern 
Söhne sehen möchte. Die Tochter Aurora nimmt in Ermangelung an männlichem 
Nachwuchs in emotionaler Hinsicht diesen Platz ein. Weiblichkeit und Frau-Sein sind 
hier gewissermaßen verbotene Zonen, wie die Schwester diese Szenen in der Gefan-
genschaft rekapituliert: 

Aurora war tapfer. 
Nimm dir ein Beispiel an deiner Schwester, pflegte mein Vater mir zu sagen, 
obwohl sie klein ist – niemand ist so geschickt und flink wie sie, nicht so wie 
du, los, tu nicht so verloren. Und ich nenne dich deines Vaters Sohn, aber was 
für ein unglückseliger Sohn? Du bist so sanft wie ein neugeborenes Schaf. 
Ich hörte gar nicht hin, wenn Vater so sprach, denn er wollte sich dabei vor 
allem selbst Mut machen. Er wusste, was er war, ein sanfter Mensch, ein Mann 
mit dem Herz einer Frau, und er wollte nicht, dass ich, seine Tochter, dieselbe 
Sanftheit erbte. 
Nimm dir ein Beispiel an Aurora, sie ist ein echter Mann.23 

Dabei wäre gerade ein Mangel an tradierter Männlichkeit das, was die Gesellschaft 
und die Familie am ehesten retten könnte. Aurora wird als „djalë harram“ bezeichnet, 
was wörtlich die Bedeutung eines „sündigen Sohnes“ hat, hier aber positiv konnotiert 
ist. Die Worte des Vaters, die vielleicht neckisch oder liebevoll gemeint waren, haben 
angesichts der Tagebuch-Perspektive der Zwangsprostituierten eine schauerliche Di-
mension. Tatsächlich muss sie ihre Aufzeichnungen vor männlichen Augen geheim-
halten: „Ich werde mir den Kopf darüber zerbrechen, wo ich das Tagebuch verstecken 
werde. Ich muss einen Ort finden, wo es kein Mann jemals entdecken wird.“ („Do vras 
mendjen edhe ku ta fsheh ditarin. Duhet të gjej një vend që të mos ketë burrë që ta 
zbulojë.“ 2009 65, Übersetzungen aus diesem Buch von mir) Die Männer sind hier 
vom Menschsein abgetrennt – in ihrer Gesamtheit können sie für das Opfer nur noch 
bedrohlich wirken. 

Neben der pragmatischen und vom Kodex gestützten Motivation ist auch eine 
andere Veranlassung überliefert, die sich geradezu modern ausnimmt, da sie die übli-

 
23 „Aurora ishte trime. 
  Merr shembull nga jot motër, edhe pse e vogël, më thoshte im atë, të nxjerr sytë vendit, jo si ti, 

hidhu, mos rri si e humbur. E unë që të thërras djali i babit, po ç’djalë ziu? Ti je e butë si qengj 
i sapolindur. 

  Unë s’ua vija veshin atyre fjalëve, ngaqë babai i thosh me tonin e atij që më shumë se të tjerëve 
i jep guxim vetes. Ai e shihte veten për atë që ishte, një njeri i butë, burrë me zemër gruaje dhe 
nuk donte që unë, bija e tij më e madhe, të trashëgoja të njëjtën butësi. 

  Merr shembull nga Aurora, si djalë harram është.“ (Dones 2009 65) 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



2. Den Berg überwinden: Die Geschlechter in der archaischen Welt 58

che Geschlechtertrennung und -konzeption aushebelt. So erwähnt Elsie den Bericht der 
Albanienreisenden Edith Durham (1863-1944) und deren Begegnung mit einer Mann-
Jungfrau, „die sich, wie sie sagte, seit ihrer Kindheit immer als Knabe angezogen hatte, 
weil sie dazu Lust hatte und weil ihr Vater es erlaubte.“ (zit. in Elsie 2015 232) Somit 
findet sich bereits in diesem Bericht von 1909 eine Queer- oder Transgender-Figur, die 
selbst 110 Jahre später oft genug im Westen und erst recht in Albanien ein Tabu darstellt. 
Auch René Grémaux erwähnt 1989 eine Mann-Jungfrau, welche aussagt: „Ich begann 
mich als Knabe anzuziehen und so zu benehmen. So weit ich mich erinnern kann, habe 
ich mich immer mehr wie ein Mann gefühlt als wie eine Frau“ (zit. in ebd. 232). Weiter 
notiert Elsie: „Für Lesben wäre die Rolle der Mannfrau die einzige ehrenhafte bzw. 
pragmatische Alternative zu einer aufgezwungenen Ehe, Unterdrückung und sexuellem 
Mißbrauch.“ (ebd.)24 

Eine Parallele zeigt sich zu Beauvoirs Beschreibung des 16. Jahrhunderts, als man, 
um sie unter Vormundschaft zu halten, der verheirateten Frau unterstellte, sie verfüge 
über keinerlei Festigkeit und Halt, „wohingegen der unverheirateten die Befähigung, 
ihren Besitz zu verwalten, zuerkannt wird.“ (2000 19) Auch die Mann-Frau wird 
durch ihren zölibatären Status aufgewertet; sie wird tatsächlich zum Mann mit seinen 
positiven Eigenschaften. Der Kanun hält fest, dass die verwitwete Frau mehr Rechte 
hat. Dieser Gedanke steht auch im Einklang mit Beauvoirs Konzept des Anderen. „Da 
der Mann [die Frau] nicht akzeptierte, da sie in seinen Augen die Dimension des Ande-
ren behielt, konnte er nur ihr Unterdrücker werden.“ (ebd. 104) In der Form der Mann-
Frau wird das „Andere“ gezähmt und zum „Gleichen“ gemacht. „Im Gewohnheits-
recht wie im Feudalrecht gibt es Emanzipation nur außerhalb der Ehe“, schreibt 
Beauvoir (ebd. 133).  

Auch Männer sind Opfer des Gewohnheitsrechts. So hängt das Wort des Kanuns 
wie ein Damoklesschwert über dem jungen Gjorg in Kadares Der zerrissene April: 
„Du bist frei, ein Mann zu bleiben; frei bist du auch, deine Mannesehre zu verwirken.“ 
(1989 42) Dies führt zu dem Zwang, Blutrache auszuüben, weil die Ehre des jungen 
Mannes sonst verloren ginge. Zu Recht fragt sich Gjorg: „Bin ich denn wirklich frei?“ 
(ebd.), was an die absurden Fesseln des Kanuns gemahnt. Ehre wiegt hier schwerer 
als ein Menschenleben.  

2.2. Die Geschlechter in der patriarchalischen Gesellschaft 

Das erzwungene Befolgen von Gesetzen und das unreflektierte Weiterführen von 
Bräuchen der Altvorderen können sich verhängnisvoll auswirken, wenn dies im 
Widerspruch steht zur eigentlichen Einstellung des Menschen. Dieser ist dem Recht 

 
24 Für eine nähere Betrachtung des Phänomens der „geschworenen Jungfrauen“ siehe die sehr aus-

führliche Arbeit von Anton Kolë Berishaj, Sworn Virgins. Life between Compulsion and Self-
Sacrifice (Virgjërat e përbetuara. Jeta ndërmjet detyrimit dhe vetëflijimit. Prishtina: Akademia e 
Shkencave dhe e Arteve e Kosovës, 2016). 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



2.2. Die Geschlechter in der patriarchalischen Gesellschaft 
 

59

der Gewohnheit jedoch schutzlos ausgeliefert, da sich dem Pseudo-Argument, „man 
habe dies ja schließlich immer schon so gemacht“, nichts Logisches oder Vernünftiges 
entgegensetzen lässt. Das Individuum zählt in der archaischen Vorstellung kaum. So 
urteilt ein Dörfler in Spasses „Warum?!“ über Gjons Zukünftige: „Wenn sie die Straße 
entlang geht, schaut sie nicht nach links und nicht nach rechts, sondern geht nur mit 
gesenktem Kopf. Sie ist äußert ehrenhaft. Sie ist für dich und für uns.“25 

Martin Camaj beschreibt die vormoderne albanische Gesellschaft authentisch und 
differenziert. Seine Novelle „Fackeln in der Nacht“ („Pishtarët e natës“) ist im aus-
gehenden 19. Jahrhundert angesiedelt. Im Kontrast zu dem vom albanischen Gewohn-
heitsrecht geprägten Handlungsumfeld ist der Ton seiner Erzählweise überaus mo-
dern. Die Hauptfigur Nika zieht sich nach einem Streit mit den Brüdern in eine 
abgelegene Gegend zurück und errichtet sich dort nach anfänglicher Orientierungslo-
sigkeit durch hohe Arbeitsmoral sein eigenes Reich. Die Entfremdung von den Brü-
dern kommt nach den Regeln des Kanuns einem Eklat gleich, da die Familie dort als 
eine Zweckgemeinschaft „unter einem Dach“ („nen nji kulm“, Gjeçov 1989 13) defi-
niert wird. 

Auch durch seine schwere körperliche Arbeit scheint sich Nika zum Außenseiter 
zu machen, insbesondere, wenn wir einer Schilderung wie der folgenden des Albani-
enreisenden Pouqueville Glauben schenken, der in der ersten Hälfte des 19. Jahrhun-
derts die Pflichten des patriarchalen Hausherrn als eher geringfügig skizziert: 

His occupation is to maintain his arms, to provide care for his shoes, prepare 
his cartridges, maintain ammunition for war; and the rest of his time is spent 
smoking and vegetating … The disdainful warrior believed himself to be 
demeaned by manual labor; he waits for his family to do everything; taciturn, 
he holds the stick of leadership in his hand; he demands attention, services and 
help from those who depend upon him; and he is never concerned with the 
details of domestic life except to trade or sell the surplus of produce. (1826 
272, zit. in Young 2001 17) 

Nika hingegen wirkt stellenweise wie ein vorbildlicher Junggeselle, der seinen Haus-
halt allein im Griff hat. Die Beziehung zu seiner eigenen Frau Lena wird Nika voll-
ends zur persona non grata machen. 

Nikas Ehe ist vom erstgeborenen der Brüder arrangiert worden. Die häufigen Ge-
burten, unter denen seine Ehefrau Lena zu leiden hat, stehen im Zusammenhang mit 
Nikas Arbeitseifer: „Der Drang zur Geschäftigkeit leitete Nika auch beim Vermehren 
der Kinderschar. Lena, seine Frau, gebar eines nach dem anderen […]“26. Das Gebä-
ren ist Teil der ehelichen und häuslichen Pflichterfüllung. Bezeichnenderweise ist im 

 
25 „Kur ecën rrugës, aspak nuk i sjell sytë vërdallë, por vetëm shkon drejt rrugës kokëulur. Ka shumë 

cipë nderi. Ajo është për ty dhe për ne.“ (1995 119) 
26 „Kjo cilësi ngutje u diktue te Nika edhe në shtimin e fëmijëve. Lena, e shoqja, i lindi njenin mbas 

tjetrit […]” (2010 21, Übersetzungen aus diesem Buch von mir). 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



2. Den Berg überwinden: Die Geschlechter in der archaischen Welt 60

Albanischen das Wort barrë, „Last“, gleichbedeutend mit Schwangerschaft. Noch bei 
Myftiu findet sich dieser Gesichtspunkt: 

Auch wenn meine Großmutter übermenschlich wirkte, die Naturgesetze mach-
ten vor ihr nicht Halt! Während der großen Hungersnot in den Dreißigerjahren 
war sie schwanger. Der Zweite Weltkrieg brach aus, und sie war schwanger. 
Als die Volksrepublik Albanien gegründet wurde, erwartete Großmutter ein 
Kind. Nach dem achten schließlich zwang sie den Erzeuger, jenen Wunsch, 
den sie am ersten Tag ihrer Ehe ausgesprochen hatte, zu respektieren: sie nicht 
mehr zu berühren. (An verschwundenen Orten 2012 188) 

Hier wird anhand des Schicksals einer Frau mit ihren zahlreichen Kindern fast die 
ganze Geschichte Albaniens während des 20. Jahrhunderts erzählt. 

Es ist eindeutig, wer unter dieser Last zu leiden hat. So beklagt sich Lena bei ihrer 
Schwägerin, dass sie ununterbrochen schwanger wird. Diese rät ihr zu natürlicher 
Verhütung: „Beobachte den Mondwandel an deinem Körper. Geh mit deinem Leib 
zum Mann zwischen zwei Zeiten, zwischen dem Schmerzen der Brust und dem Auf-
gehen des Johanniskrauts, und du wirst so schnell nicht wieder schweren Leibes sein. 
Hör nur auf meinen Rat!“27 Doch auch dies wird Lena keine Erholung bringen. Sex 
ist für die Frau im Patriarchat keine Lusterfüllung, sondern Qual. So äußert sich auch 
eine Mann-Jungfrau in Youngs Studie: „Asked whether she missed having a sex life, 
Lule responded firmly that five minutes of pleasure is certainly not worth all the mess 
and squalor of a resulting baby.“ (2001 74f)  

Wie Bejko beschreibt, war die hohe Geburtenrate noch in den 1960er Jahren ein 
albanisches Phänomen: 

Was mir dann in Albanien als erstes auffiel, waren die vielen Kinder; ich er-
kannte bald, dass die Bevölkerung hier sehr jung war, und die meisten Ehe-
paare ein Problem mit der hohen Geburtenzahl hatten. Xhemals Frau hatte 
zwölf Kinder zur Welt gebracht, von denen heute noch neun leben. Viele, da-
runter auch Skënder und Hetem, kamen zu uns, um sich Rat zu holen. Ilmi 
erklärte ihnen die Methode der unfruchtbaren Tage, die wir in den „gefährli-
chen Tagen“ mit der Benutzung von Kondomen kombinierten, die es in Alba-
nien nicht immer gab; wir mussten deshalb mit denen haushalten, die meine 
Mutter uns ab und zu schickte. 
Das Ergebnis unserer „Aufklärung“ bei den Albanern waren gleich mehrere 
Geburten im Jahre 1963 und 1964 bei Skënder, Hetem und weiteren Cousins. 
Es war ja auch nicht leicht, sich an die Regel zu halten und die Tage genau zu 
zählen. Außerdem hatten die Leute kaum Kondome bei der Hand. (2003 130) 

 
27 „- Ndiq ndërrimin e hanës në korp tand. Avite shtatin për burrë ndërshej dy kohnave, mes dhimbës 

së parzmit e mbimjes së lules së gjakut dhe nuk mbetesh aq shpejt me barrë. Më ndëgjo mue!“ 
(2010 22) 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



2.2. Die Geschlechter in der patriarchalischen Gesellschaft 
 

61

Wie man sich vorstellen kann, existieren keine modernen Verhütungsmittel in der ar-
chaischen Gesellschaft. Die Selbstverständlichkeit des Patriarchats, was hohe Gebur-
tenzahlen angeht, wird erst mit der aufkommenden Urbanisierung durchbrochen. In 
der von Camaj beschriebenen Welt sind die Menschen vom Gedanken geprägt, sich 
zu mehren und sich die Welt untertan zu machen.  

Einen Sohn zur Welt zu bringen, ist das Hauptziel des Lebens bis hin zum Tod. 
Diese Ansicht wird auch Nika bis zum Schluss vertreten. Lena ist also gezwungen, in 
die Fußstapfen der Mutter von Nika und Kola zu treten, zu der es heißt: „Nach [den 
beiden ersten] bekam sie noch fünf weitere Söhne und dann starb sie.“28 Es ist daher 
mehr als verständlich, dass sich die Ehefrau erleichtert zeigt, als ihr Mann sich in das 
verlassene Gebiet zurückzieht: „Lena freute sich und sagte sich, sieh an! endlich er-
hole ich mich von dem Mann und den häufigen Geburten.“29 Die Vorzeichen für eine 
Liebesgeschichte sind also mehr als ungünstig. 

Die Trennung der Familie resultiert aber letztendlich in der Versöhnung zwischen 
Frau und Mann. Durch die Entfernung voneinander beginnen sie, sich gegenseitig vor 
den Kindern Lobesworte auszusprechen. So sagt Nika zu seinem Sohn: „,Deine Mut-
ter, das weiß ich ganz genau, ist eine wertvolle Frau für Haus und Gut […]’ und er 
fand kein Ende mit seiner Rede, die er immer weiter in die Länge zog mit erlesenen 
Ausdrücken.“30 Die gegenseitigen Ehrerbietungen des Paares geschehen zunächst auf-
grund des gegenseitigen Respekts für die geleistete Arbeit des anderen, später werden 
sie aber aufgrund des gegenseitigen Verlangens geäußert. 

Wie sich das Verhalten von Lena ihrem Mann gegenüber verändert, lässt sich an-
hand eines konkreten Objekts darstellen. Mehrere Male wird sie ihm Kleidungsstücke 
in die Fundina bringen; anfangs geht dies vom Wunsch ihres Mannes aus: „Nika über-
kam oft die Sehnsucht nach seiner Frau und er begann, ihr ausrichten zu lassen, sie 
solle ihm [Wechselwäsche] bringen“31. Dies stellt eine eheliche Pflicht dar, die Lena 
weiter belastet; das Kleidungsstück fungiert hier als Vorwand für Nikas „Sehnsucht“, 
oder besser gesagt sein sexuelles Verlangen, das oft genug zu einer erneuten Schwan-
gerschaft führt. Lenas Annäherung an den Mann entstammt einem erwachenden Ehr-
gefühl, ist aber auch zweckorientiert:  

Zuerst war es die Neugierde, dann die Eifersucht, die sie nicht in Ruhe ließ. 
Konnte ihr Mann Freundschaften mit fremden Frauen geschlossen haben, wie 
die Leute sagten, oder mit Elfen? Einzig ihr Ehrgefühl hinderte sie, das Kopf-
tuch abzunehmen, das Gesicht zu verlieren und Groß und Klein zu verfluchen, 
Kola und die Schwäger, die ihr den Ehemann entfremdet und nach Gurra ver-
trieben hatten. Nachdem sie ihre düsteren Gefühle zügelte, beschloss sie, auf 
Nika zuzugehen. Doch wie? Sie überlegte hin und her und meinte schließlich, 

 
28 „Mbas këtyne të dyve, asaj i lindën edhe pesë djem tjerë e mandej vdiq.” (2010 19) 
29 „[...] u gëzue e tha me vete, qe po pushoj prej burrit e lindjeve të shpeshta” (ebd. 21). 
30 „Jot amë, e di unë fort mirë se ashtë grue e vyeshme [… ] dhe s’dinte ta soste kuvendin që zgjatej 

tërkuzë me shprehje të zgjedhuna.” (ebd. 45) 
31 „Nikës i binte shpesh malli për grue dhe nisi t’i çojë fjalë asaj t’i sillte [...] tesha ndërroje” (ebd. 21). 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



2. Den Berg überwinden: Die Geschlechter in der archaischen Welt 62

die Lösung gefunden zu haben: Ich will einen Sohn von ihm! sagte sie. Die 
Malësia soll erfahren, dass ich nicht unfruchtbar bin wie die Elfen, nein, ich 
bin aus anderem Holz!32 

Später aber wird sich Lena aus eigenem Antrieb mit Kleidung zur Hütte aufmachen, 
mit einem selbstgewebten bunten Hemd. Wie sich zeigen wird, übt dieses Hemd eine 
starke Anziehungskraft auf Nika aus und dient als Auslöser für das wechselseitig er-
wachende Verlangen. Das Kleidungsstück ist ein Vorwand für Lena und ihre genuine 
Sehnsucht nach dem Partner. Das neue Hemd gestattet es dem rauen Mann der Berge, 
sich in kindlicher Freude zu ergehen. Lenas Befürchtung, Nika habe nicht mehr das 
Alter, stolz über ein neues, schönes Gewand zu sein, stellt sich als haltlos heraus, 
zumal Nika mit dem Hemd auch das gefühlte Alter wechselt, um die Unschuld der 
Jugend wiederzuerlangen. 

Das Treffen wird so zu einem zweiten Hochzeitsfest. Es ist auch Lena, die Nika 
davon überzeugt, das Hemd zu tragen, denn ihrer Ansicht nach sollte man die schöns-
ten Kleider nicht für das Totenkleid reservieren. Es ist der Freischein der Ehefrau für 
beide Partner, das diesseitige Leben, das Hier und Jetzt zu genießen.  

Das kindliche Wesen Nikas ist gleichsam durch die Auswirkungen des Gewohn-
heitsrechts verschüttet worden. Seine Fähigkeit, sich in kindlicher Neugier über 
kleine, vermeintlich unnötige Dinge zu erfreuen, die nichts mit Hab und Gut zu tun 
haben, wird schon früher im Text erwähnt. In seiner Jugend hatte es ihm gefallen, die 
Sterne zu beobachten und zu zeichnen, in diesem Fall aber war es eine Frau, die ihm 
dieses Vergnügen nicht gestattete und ihn verspottete, wie ein Kind zu kritzeln. In den 
Augen dieser Frau ist dies ein Verhalten, das sich für einen Mann nicht gehört, wel-
cher ein Herr der Berge sein sollte33. (Wir erinnern uns an den Schäfer und Kultur-
redakteur bei Myftiu, dessen Dichten Fassungslosigkeit auslöst.) Auch der Mann 
muss sich emanzipieren. 

Dieser Vorfall wird Nika auch später nicht aus dem Sinn gehen, als er versucht, 
die Buchstaben nachzuzeichnen, die er von fremden Besuchern gelehrt bekommen 
hat. Das Zurechtweisen vonseiten der Frau stellt ein traumatisches Erlebnis dar und 
bietet eine mögliche Erklärung, weshalb Nika sich in seine eigene Welt flüchtet, wo 
er frei ist, so zu handeln, wie er will. Auch dieses selbstbestimmte Leben ist im Kanun 
nicht vorgesehen. 

 
32 „Së pari kureshtia, mandej edhe gjelozia se i shoqi paska ngrehë miqësi me gra të hueja, si thoshin 

bota, apo me Zana, nuk e lenin të qetë. Vetëm krenaria e ndalte mos me hjekë rubën kreje e 
mallkue të madh e të vogël, Kolën dhe kunetnit që ia kishin tëhuejë të shoqin dhe ndry ndër Gurra. 
Mbasi i frenoi ndjesitë e irta, caktoi t’i avitet Nikës. Po si? E kishte pyetë veten. Mendo, shmendo, 
në fund iu duk se gjeti zgjidhjen: due një djalë prej tij! Tha. Duhet ta marri vesh malësia, kishte 
thanë në vete Lena, se unë nuk jam luk-shtjerrë si Zanat, unë jam dikush tjetër!“ (ebd. 50) 

33 Nicht zu Unrecht war der Begriff „Herr“ unter dem Hoxha-Regime verpönt, da er eindeutig zu 
einer Zuordnung innerhalb der patriarchalischen Gesellschaft gehörte. Im Kanun war der „Herr 
des Hauses“ gleichbedeutend mit patriarchaler, staatsabwesender Macht. Bezeichnenderweise 
wird bei Dones der Zuhälter, der unpersönliche „Er“ (Ai) großgeschrieben, er ist Herr(scher) über 
Leben und Tod, ein ungnädiger Gott. 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



2.2. Die Geschlechter in der patriarchalischen Gesellschaft 
 

63

Es kommt zu einer weiteren Metamorphose eines konkreten Objekts, als Lena ih-
ren Mann wäscht, bevor er das neue Hemd anzieht: „Ihr Blick fiel auch auf das große 
Glied zwischen seinen Beinen und sie gedachte der schrecklichen Schmerzen in der 
Bauchhöhle, wie sie als Braut zu Nika gekommen war, als Mädchen von sechzehn 
Jahren.“34 Das Ungleichgewicht der Geschlechter kommt ins Lot, als sich der Aus-
löser für den Schmerz der jungen Frau zu einem Auslöser der gemeinsamen Heiterkeit 
wandelt. Nika erzählt von seiner Begegnung mit „Zigeunern“, welche ihm als Dank 
für die Gastfreundschaft ihre Werkzeuge überlassen hatten, ihm jedoch dafür eine Be-
dingung gestellt und ihn folgendermaßen aufgezogen hatten: „Selten haben wir einen 
so großen Mann wie dich getroffen! Es würde uns vier tief bekümmern, von hier auf-
zubrechen, ohne einmal einen Blick auf deinen Freund geworfen zu haben, die Rute 
zwischen deinen Beinen.“35 Die Verkleinerung von „Schwert; Schlegel“ (palla) zu 
„(Gast)freund“ (miku) löst bei den Eheleuten ein gesundes Gefühl der heiteren Be-
schämung aus – die Katharsis ist komplett.  

Die Metamorphose des einst angsteinflößenden Geschlechtsmerkmals ist Zeichen 
wahren Liebesglücks. Die heitere Scham, bewirkt durch die Annäherung der beiden, 
steht in klarem Gegensatz zu der früheren Scham, die in der Tatsache wurzelte, dass 
sich die Eheleute im Grunde nicht kannten und wie Fremde nebeneinander herlebten. 
So äußert Lena, sie seien sich trotz ihrer sechs gemeinsamen Kinder so fremd, dass 
sie Scham empfände, ihren Mann anzusehen. Im Verlaufe einer Nacht nimmt dieses 
Verhältnis eine völlige Kehrtwende: Die neu entdeckte Leidenschaft löscht alle Ge-
wissensbisse der Frau, die sich fortan unverbrüchlich an ihren Gatten bindet. Ein 
Affront für die Verwandtschaft auf der Winterweide, welche Treue nur als Ausdruck 
von Unterordnung akzeptiert. Der zweite, besser gesagt der erste Frühling zeigt sich 
auch an diesem Zitat: 

Das in der vergangenen Nacht erwachte Verlangen nach dem Mann befreite 
Lena von ihrem Seelenkummer und jedem Zweifel an der Treue ihres Mannes. 
Unterwegs wiegte sie sich in den freudigen Bewegungen einer jungen und un-
stillbaren Frau, ohne sich dafür zu schämen, dass sich das für eine Mutter von 
sechs Kindern eigentlich nicht ziemte. 
Nach dieser Nacht band sich die vierzigjährige Frau so fest an den Mann wie 
der Thymian an Stein und Erde.36 

Nach Lenas Annäherung an Nika wirken die beiden wie frisch verliebt. Nika steigt 
schließlich sogar zur Winterweide hinab und kümmert sich um die Angelegenheiten 

 
34 „Asaj i shkoi syni edhe në pallën e madhe mes kambëve të tij dhe iu kujtuen dhimbat e tmerrshme 

në lukth kur kishte ardhë nuse te Nika, vajzë gjashtëmbëdhjetë vjeçe.” (ebd. 54) 
35 „Rrallë kemi takue një burrë kaq të madh si ty! Do të na mbeste të katërve birë në zemër të nisemi 

këndej, pa ta shikuje një herë atë mikun, teshin që ke mes kambëve.” (ebd. 66) 
36 „Zbulimi i andjes për burrë natën që shkoi, i shleu Lenës në ndërgjegje edhe brengën shpirtnore 

e çdo dyshimi pabesie ndaj të shoqit. Rrugës përkundej në lëvizje të këndellshme të femnës së re 
e të pangishme, pa i ardhë turp prej vetes se, ai amë gjashtë fëmijësh, nuk i paska hije ajo punë.  

  Mbas natës në Fundinë, grueja dyzetvjeçare u lidh për burrë si lisna për gur e tokë.“ (ebd. 58) 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



2. Den Berg überwinden: Die Geschlechter in der archaischen Welt 64

des Hauses: „Er reparierte und setzte alles instand, während er von Zeit zu Zeit ver-
stohlen lächelnd ein Auge auf seine Frau warf, als wäre sie seine Geliebte.“37 Derge-
stalt sammelt er sowohl für sich selbst als auch für Lena neue Kräfte. Deren jugendli-
ches Aufblühen ist eine späte Entschädigung für die körperliche Ausbeutung in der 
Jugend: „Jenen, die Lena unterwegs begegneten, fiel die Sicherheit ihrer schwungvol-
len, mädchenhaften Bewegungen auf, das Erblühen einer Jugend, die nie vergeht.“38 
Zum ersten Male wirkt die Kraft der Liebe zwischen ihnen und es kommt zu häufigen 
nächtlichen Treffen mithilfe der Fackel. 

Nach diesen Worten brach Lena vor den Söhnen in schallendes Gelächter aus 
und richtete dabei die gleiche Verwüstung wie im Gesicht ihres Mannes an, 
wenn der seinen Mund von einem Ohr zum anderen aufriss; wie er lachte sie 
mit heulender Stimme, dem Nordwind gleich, der plötzlich im Dachgebälk 
pfeift. Die Söhne merkten an, ein derartig zähnebleckendes Gewieher gehöre 
sich nicht für eine Frau und Mutter, und hinter ihrem Rücken flüsterten sie:  
„Der Alte hat ihr den Verstand geraubt!“39 

Im engen Kreis der patriarchalischen Gesellschaft ist der Frau eine vollständige 
Emanzipation und Gleichberechtigung gelungen.  

In mondlosen Nächten entzündete Lena Späne aus Kiefernholz und machte 
sich in der Dunkelheit auf den Weg in die Fundina. In der Mitte des Weges, 
auf dem Hügel gegenüber der Hütte, fiel das Licht ihrer Fackel durchs offene 
Fenster auf Nikas Bett und seine Augen. Er entzündete gleichfalls einen Kien-
span und lief los, um auf seine Frau zu stoßen. Die zwei entgegengesetzten 
Lichtpunkte glichen zwei Meteoriten, die sich von fernen Stellen am Firma-
ment lösten, sich näher kamen und auf halber Strecke trafen. Sobald sie sich 
vereinten, kehrte eine einzige Fackel mit genährter Flamme in Richtung Gurra 
zurück.40 

 
37 „[...] tue i lëshue herë mbas here një sy vjedhës të shoqes, buzagaz, si të mos ishte e shoqja, por 

mikeshë.“ (ebd. 63) 
38 „Atyne që e takonin Lenën rrugës i binte në sy edhe siguria e lëvizjeve të gjalla vashnore në të, 

një lulëzim rinie që nuk veshket kurrë.“ (ebd. 67) 
39 „Këto fjalë Lena s’ia përçonte Nikës, por qeshte të madhe para të bijve, tue ia përngja mënyrës 

të hallakatjes së të shoqit kur iu hapte goja vesh me vesh; si Nika qeshte ajo me një za cingërues 
si era e veriut që dëpërton papritmas nëpër hatulla të shtëpisë. Të bijtë i thoshin asaj se një 
zgërdhimje e tillë s’qenkej për gue e amë fëmijësh; ndërsa mbas sysh shtonin: 

  ‘Plaku e ka qitë mendësh!’“ (ebd. 59f) 
40 „Ndër netët pa hanë, Lena ndezte kajzit e pishës dhe me ta në dorë, për terr, merrte rrugën për 

Fundinë. Kur ajo mbërrinte në gjysmën e udhës, mbi kodër përballë kasollës, drita e pishtarit i 
binte nëpër dritaren e hapun në sy të Nikës, në shtrat. Ky ndezte pishën e vraponte me i dalë 
përpara të shoqes. Dy pika të kundërta dritash u përngjanin dy meteorëve që shkoqeshin nga dy 
vende të largëta në qiell, aviteshin e takoheshin në gjysmën e udhës. Posa bashkoheshin, kthente 
një pishtar i vetëm, me flakë të rritun në drejtim të Gurrave.“ (ebd. 61) 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



2.2. Die Geschlechter in der patriarchalischen Gesellschaft 
 

65

Die Fackel ist das Symbol für die entflammte romantische Beziehung und Einheit des 
Paares. Die „Fackeln in der Nacht“ stehen stellvertretend für das auflodernde Verlan-
gen und eine ewige Liebe. Urplötzlich erwacht Nika, entzündet seine Fackel und eilt 
der Frau entgegen, ganz wie ein jugendlicher Liebhaber.  

So romantisch diese Situation erscheint, so tragisch kann sie auch vor dem Hin-
tergrund der archaischen Gesellschaft gesehen werden, denn diese fiktive Schilderung 
bleibt ein absoluter Ausnahmezustand und hat unangenehme Folgen, mit denen sich 
Lena und Nika konfrontiert sehen. Sobald in diesem Umfeld eine tatsächliche Liebes-
beziehung entsteht, muss sie geheimgehalten werden. „A man who either was very 
attractive to women and a flirt, or who fell in love, was more or less considered a weak 
man. He was not reliable, often called a ‘fool’ and considered a vain person not being 
able to control himself properly“ (Backer 1979 303, zit. in Young 2001 22). Allein 
ein eheliches Bündnis wird toleriert, um den Clan zu erhalten. Die verspätete Liebe 
geht einher mit der Missbilligung der anderen. Sobald die Distanz zwischen den Ehe-
leuten aufgehoben ist, sehen sich die beiden mit einer Distanzierung zum eigenen 
Stamm und den übrigen Bergleuten konfrontiert. Die mittlerweile erwachsenen Söhne 
sehen Lenas Schwangerschaft nach ihrer Aussöhnung mit Nika äußerst ungern. Sie 
sind eifersüchtig41, da sich ihr Erbe verkleinert, wohl aber auch, weil dies das erste 
aus Liebe entstandene Kind ist. 

Auf den ersten Blick enthält diese Novelle zwei Protagonisten, Nika und Lena. 
Die Lage der Frau und die Art, wie die Gesellschaft mit ihr umgeht, wird von Camaj 
ohne moralische Bewertung geschildert. Den heutigen Lesenden fällt es gleichwohl 
nicht schwer, ihr Urteil zu fällen in Bezug auf die rückständigen Gewohnheiten der 
Malësia. Obwohl Lena eine aktiv handelnde Figur ist, bleibt sie doch stets ein Teil 
von Nika. Die Erzählung beginnt mit dessen Geburt und endet mit seinem Tod. Selbst 
Nikas Name erscheint sowohl im ersten als auch im letzten Satz, wohingegen Lena 
auftaucht und wieder verschwindet. Am Schluss wird sie nur aufgrund der Geburt des 
letzten Sohnes erwähnt, der wiederum Nikas Namen tragen wird – was auf eine Fort-
setzung der geschilderten Umstände hindeutet. 

Somit ist Nika die Säule der Erzählung – die Ereignisse kreisen um ihn und ohne 
ihn bricht alle Handlung ab. Andererseits ist er eine etwas starre Figur und benötigt 
die eher flexible Figur Lena. Ebenso wie die Frau zahlreiche Kinder zur Welt bringt, 
trägt sie auch den Erzählfluss. Wenn von einem heldenhaften Verhalten die Rede sein 
sollte, so gebührt dieser Platz mehr Lena als Nika. Der Mann herrscht über Hab und 
Gut, darüber hinaus scheint er aber über wenig Entscheidungsgewalt zu verfügen. Der 
Klimax liegt in der Hand der Frau. So lässt sich sagen, dass „Pishtarët e natës” ohne 
einen wirklichen Protagonisten auskommt, denn als zentrales Motiv herrschen über 

 
41 Dieser Punkt findet sich auch in einer Studie zu Kommunen von Benjamin Zablocki, der das 

Phänomen als „dyadic partiality“ bezeichnet. Demnach unterminiert die starke Bindung zwischen 
zwei Partnern (= Dyade) deren jeweilige Bindung an die größere Gemeinschaft. (Zablocki, 
Benjamin. Alienation and Charisma. A Study of Contemporary American Communes. New York: 
The Free Press, 1980. S. 156)  

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



2. Den Berg überwinden: Die Geschlechter in der archaischen Welt 66

allem die Eigenheiten und Kreisläufe jener Gegend: Geburt und Tod, Einsamkeit und 
Gebräuche, von Anfang bis zum Ende tragende Elemente der Novelle. Nikas Mutter 
stirbt nach Erfüllung ihrer Pflicht, dem Gebären des männlichen Nachwuchses. Sein 
Vater stirbt nach dem Erfüllen seiner Pflicht, dem Kauf von Land. Nikas Schicksal ist 
vorgezeichnet; jedes Abweichen von diesem Pfad ist nur durch einen enormen Kraft-
aufwand möglich. 

Die neu entdeckte Leidenschaft und Liebe zum Partner, die im Kanun nicht vor-
gesehen ist, macht das zentrale Motiv in dieser Novelle aus. Obgleich seine recht-
mäßige Frau, ist dieses Wiederaufflammen, oder besser gesagt das erste Aufflammen 
überhaupt zu ihr, ein Sakrileg. Wie Vata ausführt, kennt der Berg die Liebe nicht, 
sondern hat seine eigenen Gesetzmäßigkeiten, die als vorbestimmte Formeln bereit-
stehen; alle Bewohner der Berge sind somit schon vor ihrer Geburt dazu verurteilt, 
sich diesen Gesetzmäßigkeiten zu unterwerfen.42 Lena und Nika sind sich eine amour 
fou inmitten der archaischen Bergwelt. Die abgelegene Gegend der Fundina, dem 
„Endstück“, wird in doppelter Hinsicht zu einem Refugium mit reicher Ernte. 

Zunächst ist Nikas Verhältnis zu seiner Frau ein streng patriarchalisches, in unse-
ren Augen gewiss rückständig: Es kommt zu einer starken Vermehrung der Kinder-
schar, unter der die Frau leidet, die zudem die Prügel ihres Manns zu erdulden hat. All 
dies ist vom Gewohnheitsrecht legitimiert, welches die Frau mehr oder weniger als 
Besitz versteht. Nachdem sich Nikas selbstgewählte Einsamkeit gegen ihn selbst wen-
det, kommt es zu einem – zunächst spirituellen, später auch körperlich-liebenden – 
Zusammenwachsen der Eheleute. Es herrscht nun ein räumlich-distanziertes und 
respektvolles Miteinander, die Gerüchteküche im Ort aber beginnt zu brodeln. Dann 
folgt ein pragmatisches Zugehen vonseiten der Ehefrau auf Nika, wozu als Liebes-
beweis ein selbstgenähtes Hemd dient. Lena wird zur Geliebten, also in Nikas Augen 
zum geliebten Wesen und in den Augen der Leute zu einer unrechtmäßigen Partnerin, 
da sie auf Augenhöhe liebt. Der Zweckehe und der Entfremdung folgt eine Annähe-
rung der heimlich Liebenden, was sich in den Augen der Dorfbewohner nicht ziemt. 

Obgleich ein rauer Bergbewohner, wird Nika doch auch an einigen Stellen als 
kindlich-verspielter Romantiker skizziert, so etwa durch seine Naturverbundenheit, 
sein Verhältnis zu den Sternen oder seine Zeichenversuche. Lena emanzipiert sich 
von ihrem Mann; Nika wird unschuldig. In den Gerüchten der Leute erscheint die 
Liebe und die Beziehung der beiden als etwas Unheimliches und Verbotenes. Somit 
ist eine doppelte Unterordnung auszumachen: jene der Frau unter den Mann, doch 
auch die beider unter die Gesellschaft. Für Liebe ist hier kein Platz. 

Ein weiteres Liebespaar, das sich in einer völlig archaischen Umgebung behaupten 
muss, entwirft Camaj in seiner Novelle „Die Schneelawine im März“ („Rrungaja në 

 
42 „Dashuria që fillon në mal është paracaktuar të shuhet, pasi mali nuk njeh dashurinë, mali ka 

kodet e tij dhe këto kode janë të përcaktuara si formula të gatshme, ku të gjithë banorët e malit 
janë të dënuar që para se të lindin duhet t’i nënshtrohen, përulen këtyre kodeve.“ (2013 243) Sie 
bezieht sich auf die folgende Erzählung, in der die Fatalität noch stärker zum Ausdruck kommt. 
Zwischen Nika und Lena ist trotz aller Widerstände eine Liebesbeziehung möglich. 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



2.2. Die Geschlechter in der patriarchalischen Gesellschaft 
 

67

mars“). Diesmal sind die Hauptfiguren jüngeren Alters; ihre Lebenswege werden in 
dieser Erzählung anhand ihrer Beziehung zueinander geschildert. Jera, die Protago-
nistin der Novelle, die aus einem Ort in den nordalbanischen Bergen stammt, geht in 
der Stadt zur Schule. Dieses Zugeständnis des Clans geht nicht ohne Widersprüche 
einher. Neben dem Makel, der Jera anhaftet, da sie nicht als Sohn geboren wurde, 
muss sie auch die Schande ertragen, wenn sie als gebildete Tochter in Männergesprä-
che eingreift. 

Der männliche Blick, der mit Verachtung auf die Frau herabschaut, als ob das 
Andere, das Frau-Sein, ein Fehler oder eine Krankheit sei, färbt auf die Frau selbst ab: 

Allein durch die Art, wie der Vater Jera ständig vorhielt, dass man sie in die 
Schule geschickt hatte, ohne der ersehnte Wunsch-Sohn zu sein, hatte etwas 
Beleidigendes. Bei diesen Worten blieb ihr die Antwort im Halse stecken und 
sie schwieg. Als sie groß genug geworden war, um zu verstehen, weshalb der 
Sohn im Stammessystem solch einen wichtigen Platz einnahm, als Fortsetzung 
des Erbes und der Blutlinie, sprach sie selbst von ganzem Herzen aus: Schade, 
dass ich kein Junge geworden bin!43 

Der patriarchalische Blick wird auf die Frau projiziert, was dem male gaze der Femi-
nismuskritik entspricht: Die Frau internalisiert diesen Blick und betrachtet sich selbst 
durch ihn. Von Anfang an ist somit der Konflikt deutlich, da die Tochter eine Ausbil-
dung erhält und sich dadurch emanzipiert. Jera lernt auch über die Unterdrückung der 
Frau, was den Bergbewohnern völlig abstrakt erscheinen muss, da hier jeder seine 
Pflicht zu erfüllen hat, anstatt nach Selbstverwirklichung zu streben. Wie es zu Jera 
heißt: „Die Schülerin begann nun auch die gleichaltrigen Jungen zu beobachten, in-
dem sie diese nicht als einem anderen Geschlecht zugehörig betrachtete, sondern viel-
mehr um unter ihnen einen auszumachen, welcher am ehesten ihrer Vorstellung ent-
sprach, wie sie wäre, wenn sie als Junge zur Welt gekommen wäre.“44 

Es ist schwierig zu beurteilen, ob diese Suche nach einem männlichen Spiegelbild 
eine Emanzipation Jeras darstellt oder auf einen durch die äußeren patriarchalischen 
Umstände herrührenden Zwang zurückzuführen ist. Im Hinblick auf Jeras erwähntes 
Bedauern darüber, kein Junge zu sein, muss jedoch eher von einem aufgezwungenen 
Männlichkeitswahn ausgegangen werden als von einer frei gewählten Meta-Geschlecht-
lichkeit. Da in dieser Umgebung nur das Dasein als Mann völlige Freiheit zu bringen 
scheint, ist auch der Wunsch nach einer männlichen Identität eher Ausdruck eines 

 
43 „Vetë mënyra si i jati ia përsëriste tash e parë Jerës punën që e kishin ngjitë në shkollë, as me 

qenë ajo djalë dëshiri, kishte diçka qortuese. Me kaq iu prente fjala në buzë e heshtonte. Kur ishte 
rritë pakëz aq sa me kuptue përse qenka me randësi në sistemin fisnor djali, vazhduesi i 
trashëgimisë në vijën e gjakut, thoshte edhe ajo me gjithë mend: dam që nuk paskam lindë djalë!“ 
(2010 191f) 

44 „Shkollarja mori me vrojtue edhe moshatarët e vet, djem, jo tue i shikue si të gjinisë tjetër, por 
për të gjetë ndër ta njenin i cili do t’i kishte përgjegjë ma së forti përftyrimit të saj sikur ajo të 
kish lindë djalë.“ (ebd. 193) 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



2. Den Berg überwinden: Die Geschlechter in der archaischen Welt 68

Überlebenskampfes, einer Selbstbehauptung, als einer sexuellen Selbstbestimmung 
(so erleben wir es auch bei Dones’ Figur Hana).  

Jera macht sich durch diesen Konflikt auf die Suche nach Seelenverwandten. Wie 
sich zeigen wird, ist das seelische Bedürfnis wesentlich bedeutender für sie als eine 
körperliche Annäherung. Der soziale Druck bewirkt zudem eine Flucht der Frau in 
Traumwelten, die erfüllender sind als die Wirklichkeit. Ebenso wie Lena und Nika 
werden Jera und Daku ein geheimes Bündnis abschließen; jenseits ihrer gesellschaft-
lichen Norm. Die beiden finden zueinander, indem sie den Berg überwinden, der ihre 
beiden Stämme voneinander trennt. Es wird offensichtlich, dass sich auch der Mann 
befreien muss. 

Als Daku gegenüber Jera erwähnt, dass in diesen Breiten der Brautraub45 nicht 
unüblich ist, führt dies zu einer ersten Desillusionierung Jeras, da ihr zum ersten Mal 
bewusst wird, dass sie eine Frau ist – weiblich, und somit angreifbarer. Wiederum ist 
nicht eindeutig, ob Jeras Wunsch, sich von der Weiblichkeit zu befreien, selbstgewählt 
oder aufgezwungen ist. Trotz der Verwurzelung Dakus in patriarchalen Denkmustern 
überwindet die Freundschaft der beiden die von der Gesellschaft aufgestellten Hür-
den, wobei sich wiederum eine Parallele zur Geschichte von Lena und Nika zeigt. Als 
durch das Ende der Sommerferien eine Trennung des Paares droht, versucht Daku, 

 
45 Ismail Kadare weist in seinem 1985 verfassten Essay über Aischylos darauf hin, dass in der tra-

ditionellen albanischen Hochzeit ein Brautraub inszeniert wird und rückt die Zeremonie in die-
sem Zusammenhang in die unmittelbare Nähe zum Drama: „Wie der deutsche Linguist Maximi-
lian Lambertz gesagt hat, ist das Hochzeitsritual bei den Albanern bis heute nichts anderes als ein 
Überrest des einstigen Szenarios der Brautentführung. Die Art und Weise, wie die Brautführer 
eintreffen und erwartet werden, die Worte, mit denen Braut und Bräutigam charakterisiert werden 
(sie als Opfer-Huhn, er als Entführer-Falke), das In-die-Luft-Schießen mit Waffen, das Abwei-
chen von der Route bei der Rückkehr, die Regeln, nach denen sich die Karawane der Hochzeits-
gäste auf dem Weg bewegt, was an den Rückzug nach vollendeter Tat erinnert usw. sind nichts 
weiter als die Phasen einer Entführung, mit dem einzigen Unterschied, dass sie nun nicht ge-
schieht, sondern ,gespielt’wird.“ („Siç ka thënë linguisti gjerman M. Lamberc, ende sot rituali i 
dasmës te shqiptarët nuk është gjë tjetër veçse mbeturinë e skenarit të dikurshëm të rrëmbimit të 
gruas. Mënyra e ardhjes së krushqve, mënyra e pritjes, epitetet që karakterizojnë nusen e dhëndrin 
(ajo thëllëzë-viktimë, ai skifter-rrëmbyes), të shtimet me armë, ndërrimi i rrugës së kthimit, 
rregullat e lëvizjes së karvanit të dasmorëve gjatë ecjes, që të kujton tërheqjen pas kryerjes së 
aksionit, etj., nuk janë veçse fazat e një rrëmbimi, me të vetmin ndryshim se tani ai nuk ndodh, 
por ,luhet’.“ – 1990 20, Übers. meine) Kadare fügt an, dass sich selbst in der modernen Zeit kein 
albanischer Taxifahrer darüber wundert, wenn die Brautführer von ihm einen unlogischen Um-
weg verlangen. 

  Tatsächlich heißt es auch im Kanun: „Die Hochzeitsbegleiter kommen wie Räuber, wie eine 
Diebesbande in der Nacht, um Beute zu machen und einen Menschen wie einen gefangenen Skla-
ven mit sich fortzuführen, sie kommen nicht als Freunde.“ (Shajkovci 2018, Abschnitt 4.1.3.) 

  Beauvoir schreibt: „Mitunter gründet die primitive Ehe auf einem entweder realen oder symbo-
lischen Frauenraub: einem anderen angetane Gewalt ist die schlagendste Bestätigung seiner Al-
terität. Indem der Krieger seine Frau mit Gewalt erobert, beweist er, daß er imstande war, sich 
einen fremden Schatz anzueignen und die Grenzen des Schicksals zu sprengen, die seine Geburt 
ihm gesetzt hatte. Der Kauf einer Frau in seinen verschiedenen Formen – durch Tributzahlung 
oder Ableistung von Diensten – drückt, weniger dramatisch, dasselbe aus.“ (2000 100f) 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



2.2. Die Geschlechter in der patriarchalischen Gesellschaft 
 

69

einen eigenwilligen Initiationsritus in Gang zu setzen: Er schlägt Jera vor, sich ge-
meinsam im Fluss zu waschen; sollte Jera bemerken, dass sich ihr Körper verändert 
hat, sei dies ein Zeichen dafür, dass sich ihre Körper aneinander annähern sollten. 
Nach der geistigen und seelischen Einheit bleibt die körperliche Annäherung als letz-
ter Schritt zum „Augenblick der Wahrheit“, wie sich Daku ausdrückt. 

Jera zeigt sich jedoch von diesem unmoralischen Angebot irritiert und zieht sich 
zurück. Es wird deutlich, dass Daku das zivilisierte Mädchen erobern will, was jedoch 
nur zu einer Entfremdung zwischen den beiden führt. Für Jera ist die freundschaftliche 
Liebe Grundlage ihrer Beziehung, für Daku ist es die erotische Liebe. In Jeras Ein-
stellung muss dabei das eine nicht zwingend das andere ausschließen. An dieser Stelle 
ist das Zitat von Badinter anwendbar: „Der Einklang der Herzen wächst durch die 
Klarheit, die der Freundschaft eigen ist. Die Freundschaft ist, anders als man uns lange 
hat glauben machen wollen, nicht unvereinbar mit der Erotik – dank dieses Gefühls 
kann sie sich vielmehr unter den Annehmlichkeiten der Zärtlichkeit behaupten.“ 
(1988 257) Dakus Besitzanspruch droht, das Band der beiden zu zerstören, die seeli-
sche Bindung siegt jedoch über das machistisch-egoistische Erbe. Daku wird im 
darauffolgenden Winter von einer Schneelawine begraben; Jera wird zeitlebens un-
verheiratet bleiben. 

Eine weitere Figur, für welche die Heirat keine Lösung darstellt, findet sich in dem 
Roman „Warum?!“ (Pse?!). In Sterjo Spasses Erstling, der in Tagebuchform gehalten 
ist, begegnet uns mit Gjon Zaveri ein jugendlicher Held, der mit seinen 22 Jahren 
bereits inständig von seinen Eltern gebeten wird, gemäß den albanischen Traditionen 
in den vermeintlich sicheren Hafen der Ehe einzulaufen. Noch 2015 merkte Elsie an: 
„Daß jemand unverheiratet bleibt, betrachtet man in Albanien als großes Unglück.“ 
(102) In der schon beschlossenen Verlobung scheint der Grund für Gjons nihilistische 
Lebenseinstellung zu liegen. Als roter Faden zieht sich die „jugendliche Liebe“ durch 
den Roman, die von allen Figuren bis auf die tragische Figur Gjons ewig gesucht, 
doch nie gefunden wird. Vielleicht gerade dadurch, dass ihm nicht der Sinn nach 
Frauen steht, wirkt er äußerst attraktiv auf das andere Geschlecht. Er wird ein Lady-
killer wider Willen – im wahrsten Sinne des Wortes. 

So erkrankt eine bereits (gegen ihren Willen) verheiratete Frau aus Liebe zu Gjon 
an merak (1995 65) – dieses aus dem Türkischen entlehnte Wort bezeichnet sowohl 
eine starke Leidenschaft und Sehnsucht als auch eine große Sorge. Der Liebeskummer 
bringt die junge Frau ins Grab, woraufhin Gjon von Gewissensbissen verfolgt wird. 
Die Ehefrau erscheint zunächst als verführerische Femme fatale, bald zeigt sich je-
doch, dass sie ein Opfer ist. Auch ein enger Freund Gjons, der diesen zunächst zur 
Ehe ermuntern wollte, nimmt sich das Leben, da seine Ehe doch nicht den Verspre-
chungen standhält, welche die Fassade nach außen hin darbot. Trotz seines fortschritt-
lichen Denkens steigert sich Gjons ablehnende Haltung gegenüber einer Zwangsehe 
bis hin zu Sexismus46 und Misogynie, wo doch in dem Roman deutlich zutage tritt, 

 
46 Der Begriff „Sexismus“ wurde 1974 von der Liga für die Rechte der Frau geschaffen; 1977 wurde 

das Wort in den Dictionnaire Robert aufgenommen und folgendermaßen definiert: „Diskriminierende 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



2. Den Berg überwinden: Die Geschlechter in der archaischen Welt 70

dass (sensible) Frauen wie (sensible) Männer gleichermaßen Opfer sind. Beide kön-
nen sich den Gesetzen der Heirat nicht entziehen. 

Ähnlich wie in Kadares Der zerrissene April haben wir es hier mit einer Mischung 
aus dem albanischen Gewohnheitsrecht und kapitalistischen Gesetzmäßigkeiten zu 
tun: Was zählt, ist der finanzielle Nutzen („interesi“) und das Bewahren des „reinen 
Gesichts“ vor den Augen der anderen.47 Wie Arian Spasse anmerkt, ist dies auch vor 
dem Hintergrund des damals herrschenden Männermangels zu sehen, der wiederum 
auf die schwierigen wirtschaftlichen Verhältnisse und die grassierende Auswande-
rung der Albaner zurückzuführen ist. Sterjo Spasse bringt die wirtschaftliche Span-
nung ebenso wie den Stadt-Land-Konflikt auf den Punkt, als Gjon das Feilschen um 
die Aussteuer beschreibt: 

Die ganze Nacht hindurch stritten sich die versammelten Männer um den Preis 
eines Mädchens: So und so viel ist sie wert! Ganz als ob der Wert eines Men-
schen an einem Stück Metall, an einem Nichts festzumachen sei! Man möchte 
sich umbringen angesichts dieser Ironie! Ein Junge aus der Stadt ist 300 
Napoleondor wert, ein Junge aus dem Dorf dagegen null Napoleondor; ein 
Mädchen aus dem Dorf ist 20 Napoleondor wert, ein Mädchen aus der Stadt 
dagegen ist null Napoleondor wert!48 

Wahre Liebe ist vor diesem Hintergrund und durch die Allmacht des zakon (alb. „Sitte, 
Brauch; Gewohnheit“, auch „Gesetz“) unmöglich – im Gegenteil geht es um die Ware 
Liebe – Braut wie Bräutigam werden wie Artikel angepriesen. Äußerst wichtig ist der 
Brautpreis, der an die Familie des Bräutigams zu entrichten ist: „So viel ist meine 
Afërdita also wert: 20 Napoleondor, ebenso viel wie ein ungarisches Maultier!!“49 

Auch Gjon wird sich schließlich fügen und der Verlobung mit der braven Dörflerin 
zustimmen. Die Meinung der Eltern sowie der Umwelt, genau zu wissen, was am 
besten für das Kind ist, stellt sich als verhängnisvoller Irrtum heraus: Das ohne Ehe 
sinnlos scheinende Leben verliert im Gegenteil mit der Heirat jeden Sinn. Auch der 
erste, nun erlaubte Koitus, der erstaunlich offen angedeutet wird, ist ein reiner Arbeits-
akt. Gjon ist seiner auferlegten Aufgabe nicht gewachsen: Das eheliche Heim wird 

 
Haltung gegenüber dem weiblichen Geschlecht. Siehe Phallozentrismus.“ (Badinter 1988 304f) Die 
Diskriminierung besteht in diesem Fall eindeutig darin, dass die Frau als Objekt angesehen wird. 

47 Zu einer Sicht auf den Kanun als Teil einer kapitalistischen Maschinerie, in der selbst das Blut 
„eher als Waren- denn als Ehrenartikel“ betrachtet wird, siehe meinen Artikel zum Kanun von 
2008: „Zur Schande durch die verletzte Ehre gesellt sich die Schande der wirtschaftlichen Be-
drängnis.“ (11) Auch Ismail Kadare prangert in Der zerrissene April die kapitalistischen Aus-
wüchse der Blutrache und die „Verwaltung des Blutes“ an. Hier sind als „Blutsteuer“ 500 „Blut-
groschen“ (1989 19) an den Turm von Orosh zu entrichten (zum Vergleich: eine Schüssel Bohnen 
kostet Gjorg im Gasthaus nur einen Viertelgroschen).   

48 „Gjithë natën burrat e botës u therrën për çmimin e një vashe: jo vlen kaq, jo vlen aq! Thua se te 
metali, te një hiç qëndron vlera e njeriut! Ç’ironi për të vrarë vetën! Një djalë qytetar vlen 300 
napolona, kurse nj[ë] djalë katundar zero napolona; një vajzë katundare vlen 20 napolona, kurse 
një vajzë qytetare vlen zero napolona!“ (1995 152) 

49 „Ja, sa kushtoi Afërdita ime: 20 napolona, tamam sa një mushkë hungareze!“ (1995 152) 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



2.3. Zwischenwelten 
 

71

ihm zum Käfig, zum Gefängnis und zum Sarg. Schon die Hochzeitsfeier wird von ihm 
beschrieben, als sei er ein außenstehender Statist. Mit der Verlobung werden die Tage-
bucheinträge spärlicher, was auf Gjons Verlust an Potenz und Autonomie hindeutet. 
Schließlich ertränkt sich Gjon wie schon sein Jugendfreund im See, wovon eine Art 
editorische Notiz des Autors berichtet, als die Tagebucheintragungen abbrechen. Zum 
dritten Mal stellt sich die Heirat als Todesurteil heraus. Dem Wort Mitgift kommt hier 
eine neue Bedeutung zu. 

Elsie schreibt: „Post-war Marxist critics were unable to deal with Pse, though it 
may be considered one of the major Albanian novels of the early twentieth century.“ 
(2005 156) Wie Smaqi anmerkt, wurde ein halbes Jahrhundert lang über diesen 
Roman geschwiegen; wenn er erwähnt wurde, dann nur, um auf die ideellen Ein-
schränkungen des jugendlichen Autors hinzuweisen, die wiederum auf die Lektüre 
idealistischer Philosophen und die hoffnungslose Lage der albanischen Intellektuellen 
unter einem volksfeindlichen Regime zurückzuführen seien (2012 43f). 

2.3. Zwischenwelten 

Eine Reihe von Texten schildert Umbruchzeiten in der albanischen Geschichte, als 
sich das Land am Übergang zur Moderne befindet. Dabei werden entweder moderne 
Figuren in einer archaischen Umgebung oder archaische, anachronistische Figuren in 
der Moderne beschrieben. Ismail Kadares Roman Der zerrissene April arbeitet zahl-
reiche Widersprüche heraus, die bis in die jüngste Vergangenheit oder sogar bis heute 
noch in der albanischen Gesellschaft nachwirken. Der Text spielt während der Herr-
schaft des selbsternannten Königs Ahmet Zogu (1895-1961) in den 1930er Jahren, 
einer Zeit, in der einerseits das archaische Erbe und andererseits eine sich neu ent-
wickelnde bürgerliche Schicht in der albanischen Gesellschaft äußerst präsent waren. 
Zogu stand sowohl für alte Clanstrukturen als auch für die Bemühungen um eine 
Modernisierung Albaniens, unter anderem durch Bestrebungen zur Emanzipation der 
Frauen. So erwähnt Ollga Plumbi 1938 die Rechte, „die der albanischen Frau durch 
das Zivilgesetzbuch gegeben wurden und die sie in eine Reihe mit den Frauen der 
zivilisiertesten Staaten der Welt stellen […]“ (2005 24). Sie fügt jedoch an, dass die 
Frauen Albaniens gar nicht um diese Rechte wüssten und sie daher auch nicht einfor-
derten. Zudem ist festzuhalten, dass die Zeitschrift Përpjekja Shqiptare („Das albani-
sche Bemühen“), in der Plumbis Aufsatz erschien, in ebenjenem Jahr von den Zogu-
Behörden verboten wurde (ebd. 25).  

Der ausgeprägte Kontrast zwischen der Hauptstadt, aus der das junge Ehepaar in 
Kadares Roman anreist, und dem gebirgigen Norden, dem Ziel der vom Ehemann 
initiierten Flitterwochen, trägt viel zur Spannung bei. Mit dem Schriftsteller Besian 
Vorpsi, der die Gattin mit seiner Kenntnis vom Hochland und seiner Faszination für 
die dort herrschende Blutrache beeindrucken will, greift Kadare erneut zu seiner Stra-
tegie, durch einen Außenstehenden die albanische Realität darzustellen. Ebenso wie 
der General der toten Armee oder die ausländischen Journalisten in Spiritus ist auch 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



2. Den Berg überwinden: Die Geschlechter in der archaischen Welt 72

Vorpsi ein Fremder in der vorzeitlichen Umgebung des albanischen Nordens. Dieses 
Mittel erlaubt es den Lesenden, ein eigenes Urteil über die beschriebenen Verhältnisse 
zu fällen. 

Auch greift Kadare wieder zu seinem literarischen Fundus an schlechtem Wetter 
sowie zum Typus des schüchternen jungen Mannes, der sich in eine Außenseiterrolle 
gedrängt sieht. Das Patriarchat zwingt den jungen Gjorg in einen Hinterhalt, aus dem 
heraus er Blutrache verüben muss, und damit in die Kälte. Diese „saß schon lange in 
seinem Bauch, in seiner Brust, ja selbst in seinem Kopf. Es war, als habe sie das Ge-
hirn zu einem Klumpen erstarren lassen, so wie den Schnee dort drüben […]“ (1989 
6). Selbst das Dorf, aus dem Gjorg stammt, trägt den Namen Brezftoht (bestehend aus 
den Wörtern „(Erd)gürtel“; „Generation“ und „kalt“). Der junge Blutnehmer ist völlig 
vom Gewohnheitsrecht bestimmt und kann in keiner Weise von den Errungenschaften 
eines neuen Staates profitieren: „Draußen vor dem Fenster war die schneeweiße Welt, 
mit der ihn außer einem Mord nichts mehr verband. Schon lange fühlte er sich fremd, 
ja überflüssig darin, und wenn man dort draußen noch etwas von ihm erwartete, dann 
einzig diesen Mord.“ (ebd. 48) 

Es wird deutlich, wie sehr auch die Männer unter den Gesetzen des Gewohnheits-
rechts zu leiden haben. Nachdem Gjorg ein Blut genommen hat, ist es an ihm, es wie-
derum zu geben. Der Todgeweihte wird durch die Faszination des Ehemanns Besian 
für den Kanun eine enorme Anziehungskraft auf die Ehefrau ausüben. Mit der räum-
lichen und emotionalen Verstrickung in die Gesetze des Hochlands entfremden sich 
die Eheleute immer mehr, bis die Gattin sogar den Fluchtturm betritt, in dem sich 
Gjorg versteckt hält. Durch diesen Schritt ist sie kein bloßes Anhängsel ihres Mannes 
mehr; gleichzeitig entpuppt sich die Vorstellung des Schriftstellers Vorpsi, das Ge-
schehen im Hochland lediglich wie auf einer Theaterbühne zu betrachten, als Illusion. 
Somit lässt sich der Roman durchaus als Aufforderung betrachten, das Gewohnheits-
recht in den Museumsschrank der Geschichte zu stellen. 

Bei Bessa Myftius An verschwundenen Orten und Elvira Dones’ Hana haben wir 
es mit Bildungsromanen zu tun, in denen entweder eine modern denkende Figur (die 
Ich-Erzählerin bei Myftiu) in einer archaischen Umgebung agiert (den verschwunde-
nen Orten) oder es aber eine archaisch geformte Figur (Hana) in eine moderne Um-
gebung (die USA) verschlägt. In Hana 

spielt die bei Kadare und Koliqi oft marginalisierte Frau die tragende Rolle. 
Dones spannt zudem einen weiten und überzeugenden zeitlich-räumlichen 
Bogen vom Leben in den schwer zugänglichen Bergregionen des kommunis-
tischen Albaniens bis hin zum Leben als Auswanderer in einer amerikanischen 
Metropole. Um einer aufgezwungenen Heirat zu entgehen und die Familien-
ehre zu wahren, entschließt sich Hana als einziges Kind, zur „Mann-Jungfrau“ 
zu werden. (Kienzle 2008 14) 

Ist das Drama der arrangierten Ehe bei Koliqi noch etwas durch die Ironie und männ-
liche Sicht des Autors verklärt, so konfrontiert uns Dones mit der schonungslosen 
Realität. So heißt es bei Koliqi: 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



2.3. Zwischenwelten 
 

73

„Wieso nimmst du sie nicht, die Çiljeta von Cuk Raja?“ 
Der Freund antwortete ruhig: 
„Genau aus dem Grund, aus dem auch du Nein gesagt hast. Wie kann man 
heiraten, ohne auch nur ein bisschen das Mädchen zu kennen, das deine Frau 
werden und ein ganzes Leben mit dir verbringen soll?“ […]  
„Was Shkodra angeht, wirst du mit solchen Gedanken nie heiraten, das sag ich 
dir […] wieso verkomplizieren wir die Heiratsangelegenheit so? Unsere Väter, 
die nach den alten Bräuchen lebten, waren glücklicher […] Ich überlass es 
meiner Mutter, mir eine Braut zu suchen...“50 

In dieser Schilderung mag sich ein gewisses Verständnis für arrangierte Ehen aus-
drücken. Am Ende der Geschichte zeigt sich sogar, dass es den jungen Männern besser 
ergangen wäre, hätten sie der Verlobung zugestimmt. 

Das Vermitteln von Beziehungen ist bis in die jüngste Vergangenheit hinein üb-
lich. So schreibt Young 2001: „Courtship or dating are still unknown concepts in rural 
Albania amongst young people who have always been kept segregated from an early 
age. According to tradition, it is expected that a couple should not meet before their 
marriage.“ (22) Umso bemerkenswerter ist es, dass dieses Thema in intellektuellen 
Kreisen bereits Anfang des 20. Jahrhunderts problematisiert wurde.   

Die Frage, ob angesichts zunehmender Scheidungen und Beziehungsprobleme die 
arrangierte Ehe eine Alternative darstellt, erscheint uns heutzutage obsolet. Gleich-
wohl schreibt Bejko: „Meistens gingen die Vermählungen durch die Hochzeitsver-
mittlung gut, wenn beide Seiten den guten Willen mitbrachten und sich an die Regeln 
hielten. Liebe allein war nicht das Unterpfand für eine gut gehende Ehe. Die Zahl der 
Ehescheidungen war im großen und ganzen niedrig.“ (2003 80) In der Fiktion findet 
sich Myftius Anmerkung: „Die Liebe wiegt schwer in unseren Breiten, so schwer, 
dass die Ehen ohne Liebe weniger Sorgen bereiten.“ (An verschwundenen Orten 2012 
200) 

Anders als bei Koliqi ist bei Dones nichts mehr verklärt: „Mit einer trockenen 
Fotze kann man keine guten Gedichte schreiben“, schleudert uns die Autorin gleich 
zu Beginn von Hana ins Gesicht, ebenso wie wir, wie in einer Kurzgeschichte, unver-
mittelt ins Geschehen gestürzt werden (2017 13). An anderer Stelle äußert Hana: 
„Man braucht zwei Eier, um das alles durchzustehen“ (ebd. 16f) – Sätze, die aus dem 
Munde eines Mannes machistisch klängen, hier aber Ausdruck der imponierten se-
kundären und der unterdrückten ursprünglichen Identität sind. Zweitrangig ist, ob es 
sich um die männliche oder die weibliche Geschlechtlichkeit handelt – für Hana liegt 

 
50 „- Pse s’e merr Çiljetën e Cuk Rajës? 
  Shoku përgjegji qetësisht: 
  - Po për atë arsye që të shtyni edhe ty me thânë jo. Si mund të martohesh pa e njohtë aspak vajzën 

që ka me u bâ grueje jote e ka me kalue të tânë një jetë me ty? […]  
  - Sa për këtu në Shkodër, me këso mendimesh, s’ke me u martue kurrë, po të tham vetë […] Po pse 

e ndërlikojmë na kaq fort punën e martesës? Mâ të lumtun ishin baballarët tonë që ndiqnin doket e 
vjetra. […] Unë ia lâ nânës sime me ma zgjedhë nusen...“ (Tregtar 2004 58f, Übers. meine) 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



2. Den Berg überwinden: Die Geschlechter in der archaischen Welt 74

der Ursprung der Fremdbestimmung im patriarchalischen Denken und Handeln. Als 
sie gegen ihren Willen verheiratet werden soll, sieht sie als einzigen Ausweg die 
Konvertierung zum Mann. Dem geht auch eine versuchte Vergewaltigung durch einen 
LKW-Fahrer voraus – nur als Mann ist Hana vor der Gewalt gegen Frauen geschützt.51 

Von Anfang an behandelt Dones’ Roman das Dilemma der Zweigeschlechtlich-
keit. Folgt man einem neueren Gender-Diskurs wie etwa dem Badinters, so trägt jeder 
Mensch beide Geschlechter in sich. „Hana“ ist gleichzeitig auch „Mark“ und „Herr 
Doda“; „sie“ steckt in einem „Männeranzug“ (2017 13):  

„Weshalb sind Sie in die Vereinigten Staaten gekommen, Frau Doda?“, fragt 
der Beamte, während er den Pass aufschlägt. 
Es ist zu spät, um umzukehren. Das Dorf weiß, dass er abgereist ist, mit seinem 
regulären weiblichen Pass. (ebd. 14)  

Das Leben und Handeln von Dones’ Figuren ist bestimmt von einem ökonomischen 
Druck, der bei Kadare ansatzweise und bei Koliqi nicht anzutreffen ist. Hana müsste 
nicht notwendigerweise Albanerin sein, die nach einem Paragraphen des Kanuns han-
delt. Weite Teile des Romans behandeln den Alltag der Einwanderer in der Neuen 
Welt, von denen auch die Albaner einen Teil stellen. Gerade in der amerikanischen 
Literatur ist das Thema der Emigration allgegenwärtig. Auf Englisch geschrieben, 
ließe sich das Buch in die Tradition der amerikanischen Immigrantenromane ein-
reihen. Eigentliches Thema ist nicht das Gewohnheitsrecht, sondern der Albaner, der 
zum ewigen „Kurbet“ (der Auswanderung zum Zweck der Arbeitssuche) gezwungen 
wird und sich in der neuen Welt häutet, die Überreste seiner „Kulla“ abstreifend. 

So lässt sich auch das Motiv der Mann-Jungfrau sehen. Die Regeln des Kanuns 
sind Lichtjahre entfernt, wenn sich das in Amerika aufgewachsene, assimilierte alba-
nische Mädchen an Hana wendet: „Ich weiß, dass du gay bist“ (ebd. 58). Das Ge-
wohnheitsrecht entblößt seine Funktion als regulative Norm eines abgeschiedenen 
Volkes: „,Zeig schon, wer du bist, Mark Doda’, sagte sie sich in der Einsamkeit ihrer 
kulla, die langsam verfiel. ,Zeig, dass du Eier hast.’“ (ebd. 43) Der Roman beschreibt 
den Verfall eines wirtschaftlichen und politischen Systems; er ist Teil der neueren 

 
51 Der sexuelle Übergriff vonseiten eines Lastwagenfahrers wird uns später auch in einer Kurzge-

schichte von Agolli begegnen, was nahelegt, dass es sich um ein Phänomen handelt. Bei Aliçka 
bleibt der junge Lehrer oft am Straßenrand stehen, weil die Fahrer bevorzugt Frauen mitnehmen 
und er selber darum nicht in die Stadt gelangt. Trotz der Gefahr von Übergriffen lassen sich die 
Frauen auf die Mitfahrt ein, da es zum Teil keine anderen Transportmöglichkeiten gibt. Das Ver-
bot von privaten Automobilen unter der Diktatur stellte ein echtes Trauma für die Albaner dar, 
was sich etwa an der Dichte an Fahrzeugen während der Wendezeit zeigte. Das Auto hat hierbei 
bis heute oft Priorität vor der Wohnung. Helena Kadare schreibt über die Zeit der Diktatur: „Da 
alle Transportmittel staatlich waren, stellte die Beförderung von einer Stadt in die andere eine 
wahre Tortur für die Menschen dar.“ („Meqenëse mjetet e transportit ishin të gjitha shtetërore, 
mbartjet nga një qytet në tjetrin ishin një torturë e vërtetë për njerëzit.“ 2011 44) Unter dem 
Hoxha-Regime machte der „Fahrer“ oder „Chauffeur“ (shofer) einen eigenen Beruf aus, was ihm 
einen besonderen Platz in der Gesellschaft verschaffte. 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



2.3. Zwischenwelten 
 

75

albanischen Romane, die Diktatur und Auswanderung aufarbeiten, wie jene von Fatos 
Kongoli oder Ornela Vorpsi. In der „Dunkelheit“ (ebd. 65) oder im „Halbdunkel“ 
(ebd. 67) erscheint die Kulla als Gebäude, das seine Bewohner erblinden lässt. Inso-
fern liegt Stafas Vergleich mit den Bunkern Albaniens nahe (2007 41), mit denen 
Enver Hoxha in seiner Paranoia das gesamte Land bedecken ließ. „Im Gegensatz zu 
diesen verdienen es zwar die Kullas, als Teil des kulturellen Erbes bewahrt zu werden, 
als Lebenskonzept haben sie aber beide ausgedient.“ (Kienzle 2008 14) 

In Myftius Roman An verschwundenen Orten ist der Übergang bzw. die Vermi-
schung von archaischer und moderner Zeit besonders deutlich. Diese Welt erweckt 
den Eindruck eines Raums, der von jeglichem Weltgeschehen enthoben ist. So ver-
wendet Myftiu häufig das Attribut „bei uns“, um die Andersartigkeit zu betonen.52 Sie 
schreibt etwa: „Bei uns glaubt man an Liebesflüche.“ (2012 16) Dabei ist das albani-
sche „bei uns“ ein eigener Kosmos und das häusliche, familiäre „bei uns“ ein eigener 
Mikrokosmos darin. In der albanischen Fassung des Romans findet sich diese Häu-
fung allerdings nicht.  

Ihr Buch soll an dieser Stelle näher skizziert werden, auch deshalb, weil bislang 
keine größeren Arbeiten zu diesem Werk vorliegen. Es ist bereits gattungsspezifisch 
von Interesse. Die mit Bonmots und Aphorismen gespickte Autobiographie53 samt 

 
52 Der Erzähler in Die Dämmerung der Steppengötter, ebenfalls ein nachdenklicher und introspek-

tiver Romantiker, wirft ein kritisches Licht auf die Begrifflichkeit „bei uns“, als er einer zufälli-
gen Bekanntschaft von den albanischen Legenden erzählt. Die Frau möchte wissen, von wem der 
Stoff zu der Legende der Doruntina stammt; daraufhin die Hauptfigur: „,Von uns!‘ lag mir auf 
der Zunge, aber ich beherrschte mich, weil ich nicht wie einer jener typischen Vertreter kleiner 
Nationen erscheinen wollte, die unablässig sich selber lobten. Ihre blasierte Selbstgefälligkeit 
erschien mir bemitleidenswert, zumal deutlich zu merken war, daß sie selbst nicht glaubten, was 
sie den anderen weismachen wollten.“ (2016 22) Tatsächlich ist der Bezug zum landestypischen 
„Wir“ bei vielen albanischen Autoren stark ausgeprägt, so etwa bei Vorpsi, die den Begriff „bei 
uns“ nutzt, um eine Kritik an der albanischen Gesellschaft vorzunehmen. 

  Im Gegensatz zu Myftiu bleibt Vorpsi dabei im Lokalen und äußert jene für die Nach-Wendezeit so 
charakteristische Verachtung gegenüber der albanischen Mentalität – wenngleich sich auch das ima-
ginäre Paradies des Westens entzaubert. Verachtung und Glorifizierung des „Wir“ können hier als 
zwei Seiten derselben Münze gesehen werden. Das Phänomen, sich selbst zu hassen und gleichzeitig 
zu überhöhen, ist bei den Albanern recht verbreitet. Dem hält Kadare entgegen, das albanische Volk 
sei „weder besser noch schlechter als andere Völker“ („...s’është as më mirë, as më keq se të tjerët“, 
,Ikja e Ismail Kadarese!’ 2012, 01:04:23) – bemerkenswert, dass dies überhaupt erst konstatiert wer-
den muss! Mit der albanischen Eigenwahrnehmung verhält es sich ebenso wie mit dem Bild der 
Frau – wie Badinter mit Verweis auf Madame d’Epinay sagt, sei „schlichte Gleichheit […] mehr 
wert als ein Denkmalsockel.“ (1988 155) Durch eine Verehrung der Frau erfolgt oftmals ihre Trans-
formation zum Ungleichem. So überhöht Hamit Beqja bereits im Titel eines seiner Bücher die Frau 
als „heiliges Wesen“ (Gruaja, kjo qenie e shenjtë, 2002), wobei auf dem Buchrücken wiederum 
davon die Rede ist, die Frau trage sowohl den Engel als auch den Teufel in sich. Solche Relativie-
rungen sind wenig hilfreich auf dem Weg der Gleichberechtigung.  

53 Zur Geschichte des autobiographischen Schreibens in Albanien im Allgemeinen sowie zu einigen 
autobiographischen albanischen Texten im Besonderen siehe die Arbeit von Graçi und Rredhi, 
„Transpozime autobiografike në romanet e I. Kadaresë, F. Lubonjës, B. Shehut“ (im Sammelband 
zur 28. Sitzung des Internationalen Seminars zu albanischer Sprache, Literatur und Kultur, welches 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



2. Den Berg überwinden: Die Geschlechter in der archaischen Welt 76

kurzen historisch-essayistischen Ausflügen ist zudem eine Familien- und Landeschro-
nik, die moderne Saga eines in dieser Art verschwundenen oder „vergessenen“ Volkes 
(In Myftius albanischer Übersetzung lautet der Titel „Erzählungen von vergessenen 
Orten“). Besonders im ersten Teil des Romans richtet Myftiu den Blick weg vom 
eigenen Ich, worin sie sich etwa stark von Ornela Vorpsi unterscheidet, einer anderen 
jungen Autorin, die nicht auf Albanisch schreibt. Vorpsis Il paese dove non si muore 
mai (2004, deutsch Das ewige Leben der Albaner, 2007) berührt Thematiken, die von 
Bessa Myftiu noch eindringlicher und ohne die bei Vorpsi zum Teil vorherrschenden 
Rollenklischees behandelt werden. Myftiu findet ihren Stoff ebenfalls im albanischen 
Milieu, erschafft aber gleichzeitig eine fiktive Welt, die ohne den Anspruch auf 
Authentizität literarische Kraft hat, wohingegen Vorpsi ihr Selbstvertrauen aus der 
Verachtung für das typisch albanische speist. Während Myftiu mit Stereotypen spielt 
und sie entlarvt, verstärkt Vorpsi diese durch einen offenkundigen Mangel an Subtext. 

Myftius Buch ist eine Biographie des Landes, das uns zu einigen Exkursen ein-
laden wird, sowie eine Autobiographie mit verfremdenden Elementen. So wird „das 
Haus“ personalisiert, das die geschichtlichen Umbrüche am eigenen Leib erfährt: 
„Durch die Fenster der ersten Etage musterte das Haus voller Verbitterung diese grau-
envolle, aus schlechtem Beton errichtete Erweiterung seiner selbst.“ (2012 9) Es er-
scheint als kleinste Zelle der albanischen Gesellschaft und autonomer Ort der albani-
schen Familie. Das Haus tritt als Figur und Autorität auf. Gleichwohl muss es tatenlos 
zusehen, wie der Raubtierkapitalismus einzieht. Es opfert sich der Modernisierung, 
was bereits im Titel anklingt. Die Selbstmordgedanken des Hauses können als Bild 
für den Exodus und den Selbst-Hass der Albaner in den 1990er Jahren stehen. 

Namen von realen Personen wurden abgeändert, so versteckt sich hinter dem Sän-
ger Sherko Dilani der bekannte Interpret Sherif Merdani, welcher im Rahmen der 
Säuberungen nach dem von der Führung als zu liberal und westlich empfundenen 11. 
Schlagerfestival 1972 in Ungnade fiel und inhaftiert wurde. Myftiu schildert ihn als 
einen „großen Künstler der Siebzigerjahre, der im Gefängnis landete, weil er vor dem 
albanischen Publikum Lieder von den Beatles gesungen hatte.“ (2012 201)54 Helena 
Kadare schreibt über diesen Sänger: 

 
seit 1974 an der Universität Prishtina stattfindet). Die Autoren weisen darauf hin, dass autobio-
graphisches Schreiben unter dem Hoxha-Regime de facto verboten war, zumal das Ich stets hinter 
dem Kollektiv zurückzutreten hatte (2009 357). Ab 1991 kam es zu einem Boom dieses Genres, vor 
allem durch bisherige politische Führer, die sich rechtfertigen wollten, und durch politisch Verfolgte. 

  Der albanische Gelehrte Aurel Plasari (geb. 1956) schreibt in einer Einleitung zu den Memoiren 
„Lebe nur, um zu erzählen“ (Rrno vetëm për me tregue, 1995-1997) des Franziskanerpriesters Zef 
Pllumi (1924-2007), der unter der Diktatur 26 Jahre Haft verbüßen musste: „Während des Zeit-
raums, den wir erlebt haben, wurden sehr wenige Bücher mit Erinnerungen veröffentlicht, da die 
Mystifizierung der ,Erinnerungen’ soweit ging, dass für die ,Erinnerungen’ des Diktators vom 
Zentralkomitee der Partei der Arbeit Albaniens ein eigenes Büro geschaffen wurde, das aus 
,Schriftstellern’ bestand.“ („Shumë pak libra kujtimesh botoheshin gjatë periudhës që kaluam, kur 
mistifikimi i ‘kujtimeve’ kishte arritur deri aty sa për ‘kujtimet’ e diktatorit të krijohej pranë aparatit 
të KQ të PPSh një kancelari e posaçme e përbërë prej ‘shkrimtarësh’.“ 2015 7, Übers. meine) 

54 Sherif Merdani hat sein Schicksal unter anderem in dem Lied „Denn wir sangen Let It Be“ („Se 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



2.3. Zwischenwelten 
 

77

Nach dem, was er im Gefängnis gehört hatte (laut ihm der Ort, an dem man 
den Wahrheiten besser als draußen auf die Spur kam), war es die Tochter des 
Dikators gewesen, die gleich nach Beendigung des Festivals den Vater ange-
rufen hatte, der zu dieser Zeit in Vlora Urlaub machte. „Vater“, hatte sie gesagt, 
„im Fernsehen ist gerade das Festival zuende gegangen. Alle Lieder waren 
über die Liebe, und kein einziges Lied über dich!“ 
Dies hatte für den Sturz von allen Beteiligten ausgereicht […].55 

Dieses Zitat drückt gleichzeitig die Feindseligkeit der Diktatur gegenüber der Liebe aus 
als auch den massiven, stalinistischen Personenkult um Hoxha. Es ist bezeichnend, dass 
gerade das scheinbar Unpolitische vom Regime als gefährlich erachtet wurde. 

Die Absurdität des albanischen Liedguts jener Zeit wird offenbar an einer Publi-
kation wie der „Lieder albanischer Komponisten“ (Këngë nga kompozitorë shqiptarë) 
von 1974, also zwei Jahre nach dem sagenumwobenen Liederfestival. Hier verhält es 
sich umgekehrt wie in der Beurteilung von Hoxhas Tochter über das Festival: Alle 
Lieder sind politisiert, und selbst jene, die mit Liebe zu tun haben, sind vom Klassen-
kampf geprägt. Den Auftakt macht dementsprechend das Lied „Der Partei und Enver“ 
(„Partisë-Enverit“, 5-8). In dem Gesang „Das Mädchen des Kombinats“ („Vajza e 
kombinatit“) heißt es: „Unter tausend Blumen // im Kombinat // wählte ich nur eine 
aus // zu meinem Glück“ („Ndër njëmij lule // në kombinat // un vetëm njerën // 
zgjodha për fat“, 51). 

Auch die Sprache konnte sich der Politisierung nicht entziehen. Dies zeigt sich 
etwa an den adjektivischen Komposita, die unter dem Hoxha-Regime gern und aus-
giebig gebraucht wurden, um jedes soziale oder künstlerische Element in den Dienst 
der Sache zu stellen. So z. B. „wirtschaftlich-gesellschaftlich“ („ekonomiko-
shoqëror“), „klassenhaft-revolutionär“ („klasor-revolucionar“) oder „politisch-kultu-
rell“ („politiko-kulturor“, Kostallari 1976 244). Weitere dieser Wortschöpfungen 
waren etwa „moralo-politik“ oder „ideoartistik“. Ismail Kadare nimmt die sozialisti-
schen Wortverbindungen in „Erschreckte Rehe“ aufs Korn, als ein Kader die schöne 
Ljuba mit einem „misstrauisch-neugierig-begehrlichen“ Blick ansieht („vështrimi 
dyshimtaro-kureshtaro-epshor i shefit të kuadrit“, Sorkadhet 2009 527). 

Wie bereits eingangs festgestellt, bemerkt die Erzählerin die positive Wertung des 
Begriffs „Unglück“ bei ihren Landsleuten. Eine weitere positive Wertung erfährt das 
Wörtchen „schön“ oder „Schönheit“. Hier kann man darauf zu sprechen kommen, 
dass darin für die männliche Seite immer auch die Möglichkeit liegt, die weibliche 

 
kënduam Let It Be“) verarbeitet: „Wir hatten den Glauben von Kindern, // Wir hatten den Glauben 
von Verliebten, // Und wir wurden überwacht, // Denn wir sangen ‘Let it be’.“ („Ne besuam si fëmij’, 
// Ne besuam të dashuruar, // Se kënduam ‘Let it be’, // Ndaj dhe rronim të përgjuar.“ 2012) 

55 „Sipas atyre që kishte dëgjuar në burg (vendi ku, sipas tij, merreshin vesh të vërtetat më mirë se 
përjashta) kishte qenë vajza e diktatorit që, menjëherë pas mbylljes së festivalit, kishte marrë në 
telefon të atin, që në atë kohë pushonte në Vlorë. ‘Baba, kishte thënë, sapo u mbyll festivali në 
televizion. Të gjitha këngët ishin për dashurinë, asnjë këngë për ty!’ 

  Kishte mjaftuar kjo që të rrëzoheshin të gjithë […]“ (2011 313f) 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



2. Den Berg überwinden: Die Geschlechter in der archaischen Welt 78

auf den äußeren Aspekt zu reduzieren. „Oft genug nimmt die weibliche Seite […] 
einen etwas eindimensionalen Raum ein, indem sie auf ihre Schönheit reduziert wird.“ 
(Kienzle 2008 14) Von einer solchen Reduktion des Geschlechts kann aber auch der 
Mann betroffen sein. So heißt es bei Myftiu zu dem Ehemann und seiner zweiten Frau: 
„Ein Mann ohne Gefühle erwartete sie. Aber wie schön er doch war! Groß und elegant 
und von jener geheimnisvollen Aura umgeben, wie sie nur ein übergroßer Kummer 
mit sich bringt, hieß er sie willkommen.“ (2012 13) Hier ist die doppelte Bewunde-
rung zu spüren, die sich aus dem Respekt für Schönheit und Kummer speist.56  

Bei Kadare erfahren wir gleich zu Beginn von Der zerrissene April von der Be-
wunderung der Frauen für die vom Blut Betroffenen, deren Männlichkeit dadurch ge-
steigert scheint: „Hatten ihn denn nicht die beiden Nonnen, denen er gerade begegnet 
war, sogleich auf merkwürdige Art angeschaut, als sie an seinem Ärmel das schwarze 
Band entdeckten, das ihn als Menschen kenntlich machte, der Blut zu geben oder zu 
nehmen hatte, also Tod suchte oder vom Tod gesucht wurde.“ (1989 30f) Dies ist 
insofern tragisch, zumal Gjorg als Todgeweihter keine Aussicht mehr auf Partner-
schaft hat. 

Bei Vorpsi hingegen ist die Schönheit anderer Anlass für Missgunst und Neid. So 
berichtet die Erzählerin von einer Lehrerin, die sich ihr aufgrund der Schönheit der 
Mutter misstrauisch nähert: „Die Attraktivität meiner Mutter ließ ihr einfach keine 
Ruhe. So eine schöne Frau konnte doch keine Hausarbeit machen (man wußte ja, daß 
Hausarbeit die innere wie die äußere Schönheit ruinierte). Und ausgerechnet die 
Schönheit, diese Ursünde, machte Dhoksi hinterhältig und gemein.“ (2007 24)  

Die Schönheit kann auch, ähnlich wie die Familie oder die Bildung, ein Refugium 
in Zeiten totalitärer Herrschaft darstellen. Bejko beschreibt die hohe Wertschätzung 
der Albaner für Ästhetik im privaten Rahmen unter der Diktatur: 

Das junge Paar richtete sich in der elterlichen Wohnung ihres Mannes schlecht 
und recht ein, in der es nun sehr eng zuging. Eigentlich wollte es der Brauch, 
dass die Braut eine möglichst große Aussteuer mitbrachte, wozu ein Teil zum 
Kauf und zur Ausstattung des Schlafzimmers mit Bettwäsche gehörte. Darüber 
hinaus wurde erwartet, dass sie ausreichende Kleidung und Bettwäsche mit in 
die Ehe brachte: je größer die eingebrachte Ausstattung, desto stolzer und un-
abhängiger fühlte sich die junge Frau, vor allem, wenn sie nicht berufstätig 
war. Dass Aneta nur das Notwendigste mitgebracht hatte, bedrückte sie lange. 
In ganz unverfänglichen Gesprächen mit der Familie ihres Mannes spürte sie 
jedesmal den Stich, der sie traf, wenn irgendeine junge Frau, eine Verwandte 
oder Freundin, für die schöne Aussteuer, meistens ein Paradeschlafzimmer, 

 
56 Siehe auch folgende Passagen bei Myftiu: „Doch es gibt eine Schönheit, die ins Verderben führt, 

eine tragische Schönheit, durchdringend bis zum Ekel, dunkel und schmerzvoll. Eine Schönheit, die 
Perversionen entfacht und kranke Leidenschaft im Herzen eines frau- und kinderlosen reifen Man-
nes weckt, wie jenes Nachbarn, der immerfort eingeschlossen in seinem Haus hinter den Vorhängen 
seiner großen Fenster lauert.“ (An verschwundenen Orten 2012 16) Oder: „Das Leid hatte ihre Züge 
bis zur Erhabenheit verfeinert, der Kummer ihrer Anmut Würze verliehen.“ (ebd. 17)  

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



2.3. Zwischenwelten 
 

79

gelobt wurde. Sie hatte von Klein auf miterlebt, welche Bedeutung dem Braut-
zimmer beigemessen wurde. Das Schlafzimmer fungierte als Schaufenster, das 
jedem Besucher beim Abschied vorgeführt wurde, indem man die Tür absicht-
lich offen ließ. Die Albaner verausgabten sich für die Schönheit. (2003 278) 

Erneut wird der Mangel an Privatsphäre und der soziale Druck deutlich, eigentlich Über-
bleibsel der archaischen Gesellschaft, die jedoch auch dem totalitären Regime dienlich 
waren. Die Grenzen zwischen zwanghafter und selbstgewählter Schönheit sind hier 
fließend. Myftius Erzählerin der Verschwundenen Orte geht so weit zu sagen:  

Ich wollte kein Gehirn, ich wollte einfach nur schön sein. Vergeblich. Jedes Mal, 
wenn ich einen Mann traf, erklärte er mir: „Ich liebe dich nicht deiner Schönheit 
wegen.“ Und tötete mich. Mehrere Männer haben mich mit ihren hochherzigen 
Worten über meinen Geist und meinen Mut ermordet. Keiner besaß die Klugheit, 
mir zu sagen: „Ich liebe dich, weil du schön bist, nur darum!“ 
Doch der Zwang zur Schönheit war alles andere als ein Gebrechen, das nur 
meine Familie oder meine nähere Verwandtschaft betraf: Er war eine Volks-
krankheit. (2012 61f)  

Der sonst sehr eifersüchtige Cousin der Erzählerin verschont deren Schwarm auf-
grund dessen Attraktivität und sagt: „Ich war darauf gefasst, irgendeine Visage zu 
sehen, die ich mit der Faust eingeschlagen hätte. Aber dieser Junge war so schön, so 
anmutig, dass meine Hände wie gelähmt waren.“ (ebd. 60f) Er handelt somit ganz 
nach der zuvor aufgestellten Devise: „Die Schönheit war der höchste Entschuldi-
gungsgrund.“ (ebd. 60) 

Selbst der gehasste Diktator wird dadurch von seiner Schuld reingewaschen. So 
äußert ein ausländischer Besucher: „Das ist doch nicht möglich! Das ist einfach un-
glaublich! Sie sagen, Enver Hoxha war ein Diktator, ein Tyrann, ein Despot, ein 
Unterdrücker, ein Degenerierter, ein Verrückter, ein Geistesgestörter, ein Dämon, ein 
Tier, und trotzdem enden sie immer mit demselben Satz: Aber wie schön er war!“ 
(ebd. 82) Somit bewahrt sich die Schönheit ihre Unschuld selbst in finstersten Zeiten. 
Dieser Umstand wird erst bei Dones’ Schilderung der Zwangsprostituierten aufgeho-
ben, denen ihre Schönheit zum Verhängnis werden kann.  

Auch steht die (abstrakte) Schönheit der Träume oder der Literatur im Kampf mit 
dem (konkreten) Unglück der Wirklichkeit, des realen Lebens. Diese Schönheit ist 
eine Möglichkeit der Verteidigung und genügt sich selbst: „Eine Frau, die sich von 
der Schönheit der Verse hinreißen lässt und zum Klang der Musik malt, ist ein Wesen, 
das erst einmal erschaffen werden muss, selbst wenn es zwei verlassene Ehemänner 
kostet!“ (ebd. 114) Diese romantische Sichtweise steht in rebellierendem Kontrast zur 
Wirklichkeit im Totalitarismus und im Kapitalismus. 

Myftius Roman stellt zwei Zwischenwelten hinsichtlich unserer Thematiken dar. 
Zum einen sind Archaismus und Moderne so ineinander verstrickt, dass sie kaum 
voneinander zu trennen sind und eine Symbiose darstellen – das seelische Haus Alba-
nien. Die Personifizierung des Hauses wiederum etabliert eine geschlechtlose Instanz, 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



2. Den Berg überwinden: Die Geschlechter in der archaischen Welt 80

oder aber ein drittes Geschlecht, das in sich das Schicksal aller Landsleute aufnimmt. 
So verweist gleich der erste Satz, als sich das Haus in der frühen Nach-Wendezeit für 
Selbstmord entscheidet, auf die selbstzerstörerische Energie der Albaner und den Ein-
zug der Moderne; beides bedroht das Gebäude. „In Regennächten liefen ihm dicke 
Tränen die Fassade hinunter.“ (ebd. 9) 

Der Einzug von Kapitalismus und Moderne erweist sich als ebenso angstein-
flößend wie zuvor die Maschinerie des Totalitarismus. Das Haus wird paranoid, nach-
dem alle Bäume in seiner Umgebung der Modernisierung geopfert werden: „Zehn 
Stockwerke wachsen sehr viel schneller als ein gewöhnlicher Baum und unvorstellbar 
viel schneller als eine Palme.“ (ebd. 11) Selbst der Freitod bleibt dem Haus verwehrt, 
da die Bewohner selbst es beseitigen wollen. Die Kulla wird aufgegeben. Dem Text 
kommt hier eine mystisch-heidnische Dimension zu, da sich das Vergreifen an der 
Natur als unverzeihliche Versündigung darstellt, womit ein Bogen zur Rilindja-
Literatur gespannt wird.  

Myftiu deckt tragische Widersprüchlichkeiten der archaischen Denkweise auf, die 
sie auf amüsante Weise schildert. So etwa, als die sterbenskranke erste Frau des Groß-
vaters der Erzählerin zu ihrem Heimatort zurückkehrt und dort noch einmal ihre große 
Liebe, einen Schäfer, sehen möchte. „Auch wenn ein Liebesabenteuer für eine alba-
nische Dorffamilie in den Zwanzigerjahren noch unvorstellbarer war als eine Ge-
schichte über das Leben im All, der letzte Wille einer Todgeweihten ist und bleibt 
heilig.“ (ebd. 14) An verschwundenen Orten erinnert auch an Kadares Frühwerk Chro-
nik in Stein; in beiden Texten machen die Autoren starken Gebrauch von Personifi-
zierungen und erschaffen eine mystische Welt.  

In Chronik in Stein begegnen uns mit den uralten „Weisen Frauen“ (im Original 
wörtlich „Die Alten des Lebens“, „plakat e jetës”, 2008 78) auch Gestalten, die über 
allem Zeitlichen und Geschlechtlichen erhaben sind, furchtlos und unerschütterlich. 
„Die Weisen Frauen waren sehr kräftig, ganz Haut und Sehnen, da sie nur wenig aßen 
und den ganzen Tag rauchten und Kaffee tranken.“ (2012 38) Dass ihnen als Frauen 
Zigaretten erlaubt sind, weist bereits auf den besonderen Status der Alten hin. Einer 
von ihnen gelingt es gar, einen italienischen Offizier zu Boden zu prügeln und unbe-
scholten davon zu kommen. Einem androgynen Mann hingegen ergeht es schlechter. 
Zunächst genießt diese Figur einige Priviligien: 

Argjir Argjiri war ein dunkelhäutiger Mann mit frauenheller Stimme. Jeder 
kannte ihn, denn er kam in allen Vierteln herum. Man erzählte sich, er sei halb 
Mann und halb Frau, und als einziges männliches Wesen hatte er Zutritt zu 
allen Häusern, auch wenn die Männer nicht da waren. Argjir ging den Frauen 
bei verschiedenerlei Dingen zur Hand; er sah nach den Kindern, wenn sie 
Wäsche wuschen, half Wasser nachfüllen, trug Neuigkeiten herum. Er besaß 
ein eigenes Haus, und man sagte, er helfe den Frauen nicht, weil er es nötig 
hatte, sondern weil er gerne mit Frauen zusammen war, weil ihm Frauenunter-
haltungen und Frauenarbeit zusagten. Das war ebenso unbegreiflich wie statt-
haft, denn Argjir war ja halb Mann, halb Frau. Als Entgelt für all die Scherze 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



2.3. Zwischenwelten 
 

81

und den Spott der Leute, als Trost für seinen Mangel hatte sich Argjir Argjiri 
in vielen Jahren ein Recht erworben, das kein anderer Mann für sich in An-
spruch nehmen konnte: das Recht, Mädchen und Frauen Gesellschaft zu leis-
ten. (ebd. 92f) 

Diese Figur ist wie der Eunuch, dem es zusteht, den Harem zu bewachen. Nachdem 
er jedoch heiratet, wird ihm dieser Verrat an seiner Androgynität von der Gemein-
schaft nicht verziehen und er wird bereits „am Morgen nach seiner unheilvollen Hoch-
zeit tot im Brautgemach aufgefunden“ (ebd. 96), wie die Chronik vermerkt. 

Im folgenden Kapitel steigen wir nun endgültig in die Moderne ein, die zunächst 
vom Hoxha-Regime bestimmt wird, welches sich auf den Marxismus-Leninismus be-
ruft. „Das spezifisch Moderne dieses Denkens zeigt sich in dem ihm zugrunde liegen-
den tief verwurzelten Glauben an die Möglichkeit einer zukünftigen Verbesserung der 
Welt. […] Dem alles dominierenden Fortschrittsgedanken und der kreationistischen 
Perfektionierung des Menschen wurde dabei in der konkreten politischen Praxis allzu 
oft die Humanität geopfert.“ (Becker 2014 250)

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



3. Wellenbewegungen:  
Die Geschlechter in der modernen Welt 

Zumindest nominell gehörten die Gleichberechtigung und die soziale Weiterentwick-
lung der Frau zu Prioritäten des Hoxha-Regimes. Dies wird etwa ersichtlich anhand der 
Veröffentlichungen jener Zeit, wie dem Band „Zur Frauenfrage“ (Mbi çështjen e gruas. 
Tirana: Shtëpia botuese „8 Nëntori“, 1977), in dem Aufsätze von Marx, Engels, Lenin 
und Stalin versammelt sind, oder den Schriften Enver Hoxhas „Zum Problem der Frau“ 
(Mbi problemin e gruas. Tirana: Shtëpia botuese e librit politik, 1973) sowie „Über die 
Frau“ (Për gruan. Tirana: Shtëpia botuese „8 Nëntori“, 1986). Allerdings stellt sich der 
Eindruck ein, dass es sich hierbei in erster Linie um voluminöse Lippenbekenntnisse 
handelt, ähnlich wie es sich mit der angeblichen Befreiung der Arbeiterklasse verhielt. 

Bevor wir zur Darstellung von Frauen und Männern unter dem Hoxha-Regime 
übergehen, sei an dieser Stelle der Blick auf die Schwelle zur Moderne gelenkt, die 
sich in der albanischen Gesellschaft ebenso wie in der Literatur widerspiegelt. Es ist 
auch ebenjene Zeit, in der sich zum ersten Mal das Phänomen der Prostitution in Al-
banien zeigt. Dieses Thema soll eine Klammer für den dritten Teil dieser Arbeit bil-
den; für die Zeit Anfang des 20. bis hin zum Anfang des 21. Jahrhunderts. 

Die (damals wie heute illegale) Prostitution zeigte sich ab dem Jahr 1910, zunächst 
im nordalbanischen Shkodra und dann in allen anderen größeren Städten des Landes 
(Sokoli 2007 204), das heißt noch vor der Unabhängigkeit Albaniens vom Osmani-
schen Reich, die 1912 in Vlora ausgerufen wurde. 1922 wurde die Prostitution lega-
lisiert (Sokoli und Gëdeshi 2006 21). Man richtete Bordelle ein, die sogenannten „all-
gemeinen Häuser“, in denen sich die Prostituierten einer medizinischen Kontrolle 
unterziehen mussten und auch der sonstige Ablauf reglementiert war (Sokoli 2006 
204f). Dies geschah noch vor der Machtübernahme 1925 des autoritär regierenden, 
späteren Königs Ahmet Zogu. Zu seiner Zeit wurde die Prostitution weiter ausgeübt. 

Migjeni1 thematisierte das Phänomen in den 1930er Jahren in mehreren seiner Texte, 
allen voran in der „Geschichte von einer von denen“ („Historia e njenës nga ato“), die 
im Anhang beigefügt ist. Der junge moderne Dichter entwarf bereits zu dieser Zeit ein 
klares Bild der Sexarbeit. Er stellt hier die Realität ebenso genau dar, wie er philoso-
phisch die sozialen Hintergründe analysiert. Vieles davon wird uns in der jüngsten alba-
nischen Vergangenheit wieder begegnen. Dies zeigt sich auch an Details, wenn etwa der 
Erzähler im Hinblick auf Träume die einfachen Leute zur Vorsicht mahnt: 

Und so geschah’s. Er heiratete Lukja, damit diese ihm in den Geldangelegen-
heiten half. In den geschäftlichen Dingen. Durch das große Geschäft von Sinnen 

 
1 Zur Rolle der Frau bei Migjeni siehe auch Kryeziu 2009 377-479.  

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



3. Wellenbewegungen: Die Geschlechter in der modernen Welt 83

zu sein, gar nicht mehr zu wissen, wohin mit dem Geld – davon träumte der Zinn-
Handwerker. Und Lukja? Von einem ruhigen Hafen, einem warmen Zuhause mit 
Familie, wie sie so manche gesehen hatte, und auf das Alter zu warten. Und wes-
halb sollte sie es denn nicht auch wagen, an die Freuden des Lebens zu denken, 
schließlich waren sie und in ihr Mann erst in ihren Dreißigern. So träumte Lukja. 
Träume werden leicht brüchig, sie zerfallen wie Spinnweben und alles, was 
bleibt, ist die banale Nacktheit des realen Lebens. Darum solltet ihr nicht ver-
suchen, eure Träume zu verwirklichen; lasst sie bloße Träume sein und seid 
froh (oder erfreut euch an den Träumen). Denn sonst werdet ihr verzweifeln, 
wie das Paar in dieser nicht belegten Geschichte.2 

Die bittere Einsicht, die an dieser Stelle von der Erzählerstimme geteilt wird, die sich 
direkt an die Lesenden wendet, vertritt in Dones’ „So ziehen sich Sterne nicht an“ die 
Prostituierte selbst. 

Bei Migjeni ist diese von einem „Heiligenschein“ gekrönt; die Prostituierte ist eine 
„Gottheit“ und „humanitär“ (2011 194). Die Vermutung liegt nahe, dass es sich bei 
der Nonne, die Migjeni in seinem Gedicht „Unerhörter Gesang“ (Kanga skandaloze) 
beschreibt, ebenfalls um eine Prostituierte handeln könnte. Sie hat „rote Lippen“ und 
trägt „gemeinsam mit den Sünden der Welt“ auch die Sünden des lyrischen Ichs auf 
den Schultern (ebd. 73; zur deutschen Übersetzung siehe Elsie 1988). In jedem Fall 
haben wir es in Migjenis Texten stets mit Figuren zu tun, die eine feste Rolle innerhalb 
der Gesellschaft verkörpern – sei es der verarmte Arbeiter, die aufrechte Nonne, die 
gebrochene Prostituierte oder der Dichter selbst als Chronist seiner Zeit. Die Gesell-
schaft lässt den Figuren keine andere Wahl, als ebendiese Stellungen einzunehmen. 

Lukja, die Protagonistin in Migjenis kurzer Geschichte ist „eine von denen“, die aus 
eigener Kraft und unter Verletzung ihrer Würde materiell einiges gewonnen hat, durch 
die sozialen Umstände aber schließlich den letzten Rest an seelischer Unversehrtheit 
und Freiheit einbüßt. Der Erzähler fragt zu Beginn eindringlich, wer den Mut aufbräch-
te, sich an das Schicksal der Lukja zu erinnern und ruft aus, dass in diesem Fall der Satz 
„Wer wagt, gewinnt!“ keine Gültigkeit besäße. Dies trifft zum einen auf die imaginären 
Zuhörer zu, welche unbeschwerter leben, wenn sie ihre Kenntnis von dem Phänomen 
der Prostitution und jenen, die diesem Gewerbe nachgehen, verleugnen. Es trifft zum 
anderen aber auch auf die Prostituierte selbst zu, der ihr ganzer wagemutiger Einsatz 
nicht zum Gewinn des ersehnten bescheidenen Glücks verholfen hat. 

 
2 „Dhe puna u rregullue. U martue me Luken për ta ndihmue kjo në punë me të holla. Punë, punë. 

Nga puna e madhe me humbë kryet, mos me ditë as çka me ba me pare, – andrronte kallajxhiu. 
E Lukja: një lima të qetë, një votër të ngrohtë familjare, ashtu si ka pamë disa, dhe të presi pleqnin. 
Por, mandej, pse mos të guxojë të mendojë pak edhe për gëzimet e jetës, kurse dhe ajo dhe burri 
ishin vetëm në mes të tridhetave dhe të katërdhetave – andrronte Lukja. 

  Andrrat çirren si këmisha e bame nga pejnat e merimangës dhe mbetet vetëm lakuriqsia banale e 
jetës reale. Prandaj mos provoni t’i realizoni andrrat; t’i leni të jenë vetëm andrrime dhe kënaquni 
(ose kënaqeni me andrra). Përndryshe, do dëshproheni, si çifti i kësaj historie të shkurtën dhe pa 
data të dokumentueme.“ (2011 199, Übersetzungen aus dieser Ausgabe von mir) 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



3. Wellenbewegungen: Die Geschlechter in der modernen Welt 84

Dem Erzähler zufolge gibt es viele wie Lukja, zumal der kapitalistische Mecha-
nismus von Nachfrage und Angebot schon damals am Werk war. Zum albanischen 
Kontext kann festgestellt werden, dass die Prostitution als Phänomen im Kapitalismus 
und im Kriegszustand seit jeher besteht – in der patriarchalischen und totalitären Ge-
sellschaft hingegen nicht. Hier unterscheidet sich Albanien von anderen Ländern – so 
schreibt etwa Ingendaay zur tiefen Verwurzelung der Prostitution in Spanien, auch 
bedingt durch das patriarchalische und das franquistische Erbe: „Der Sexmarkt ist die 
Billigkopie einer gesellschaftlichen Praxis, die keine wahre Gleichheit vorgesehen hat.“ 
(2005) Sexarbeit und sogenannte freie Marktwirtschaft scheinen untrennbar miteinander 
verbunden zu sein. Unter Enver Hoxha wurde die Prostitution abgeschafft; vor den 
1990er Jahren existierte sie nicht mehr bzw. noch nicht wieder (Sokoli 2007 213). 

Selbst in vermeintlichen Friedenszeiten erinnern Sexmarkt und Zuhälterei an einen 
Kriegszustand. So reflektiert eine der Zwangsprostituierten in „So ziehen sich Sterne nicht 
an“ über eine neue „Ladung“ an Mädchen, die von Albanien nach Italien gebracht werden: 

Ich habe mitbekommen, dass heute andere Unglückselige aus Dortunten ankom-
men werden, aber sie scheinen wie von einem Geheimnis umgeben. Irgendwas 
hecken sie aus mit diesen Mädchen. Eine noch schrecklichere Falle als jene, die 
sie uns damals stellten, als sie uns hierher gebracht haben. Es war die Rede von 
großem Geld und einem wertvollen Kontingent, das wie eine Bombe einschlagen 
wird, mit einem Knall, der die Taschen der Perversen zum Bersten füllen wird. 
Es ist so, als ob von Krieg die Rede ist, wenn ich die Unersättlichen höhnisch 
lachen höre: Bombe, Knall und Kontingent. Normalerweise will ich nichts von 
ihren Plänen hören, aber dieses Mal ekelt mich diese Freude besonders an.3 

Es handelt sich hierbei um Jungfrauen, die verschleppt werden. Tatsächlich erlaubt 
dieser kriegsgleiche Zustand, in dem moralische und gesetzliche Schranken wegfal-
len, eine enorme Professionalisierung der Zwangsprostitution. 

Wie so vielen anderen ergeht es auch Lukja, als ihr Traum von einem ruhigen und 
gesetzten Leben zerplatzt. Die Desillusionierung lässt sich mit jener der jungen Alba-
nerinnen bei Elvira Dones vergleichen. „Sie wünschte sich nicht viel“, heißt es von 
Lukja (2011 198), doch auch dieses Bisschen ist zu viel für die Verdammten dieser 
Erde. Der vorübergehende Wohlstand erweist sich als Trugbild, obgleich es zunächst 
heißt: „200 Napoleondor sind 200 triumphierende Fahnen, die über dem hinterhälti-
gen Leben in Armut wehen. Es sind 200 Siegesschreie im Lebenskampf, es sind 200 
,Hurra!‘-s.“4 All das wird schnell zur Neige gehen.  

 
3 „Mësova që sot mbërrijnë nga Atjeposhti fatkeqe të tjera, por seç ka një mister rreth tyre. Seç po 

thurin për ato vajza. Një kurth edhe më të llahtarshëm se ai që na thurën neve kur na sollën këtu. 
Dëgjova llomotitje për para të madhe e kontigjent me vlerë, për një bombë të vërtetë, për një 
shpërthim që do të djegë e do të zbrazë xhepat plot para të perversëve. Duket sikur bëhet fjalë 
për luftë tek i dëgjoj të zgërdhihen epshorë: bombë, shpërthim, kontigjent. Zakonisht nuk dua t’i 
dëgjoj planet e tyre, por këtë herë kjo hare më fut një krupë të veçantë.“ (Dones 2009 65f) 

4 „Dyqind napolona janë dyqind flamure triumfues mbi jetën e mbrapshtë të vorfnis. Janë dyqind 
klithma ngadhnimi në luftën e jetës, janë dyqind ‘hurra!’“ (2011 198) 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



3.1. Frauen und Männer im Sozialist. Realismus und vor dem geschichtl. Hintergrund 85

Ebenso wie bei Çajupi zu Beginn des 20. Jahrhunderts oder bei Dones rund 100 
Jahre später ist auch hier der männliche Lebenspartner keine helfende Stütze, sondern 
im Gegenteil ein Hindernis. Der bankrotte Zinn-Handwerker entpuppt sich als Trinker 
und Spieler, der Lukja vollends ruiniert. Zuletzt wird die Frau von ihrem Mann ins 
Irrenhaus geschickt; er freut sich ebenso wie die Gesellschaft, sich dieser Last ent-
ledigt zu haben. Migjenis Darstellungsweise ist geprägt von einer modernen Eindeu-
tigkeit und ähnlich didaktisch wie Brechtsche Lehrstücke, so dass sich die Auslegung 
des Textes zum großen Teil bereits während der Lektüre einstellt: „Und die Phantasie 
der jungen Leute erschafft einen Heiligenschein um den Körper einer Frau, die sich 
verkauft, welche ihren Produktions-Instinkt mit materiellen Interessen verbunden hat, 
weil die Gesellschaft sie – direkt oder indirekt – dazu gezwungen hat.“5 Aufgrund 
seiner Kritik am damaligen System wurde Migjeni auch unter dem Hoxha-Regime 
gelesen, man könnte sagen, von diesem vereinnahmt. 

Die liberaleren Figuren bei Migjeni kritisieren den Gebrauch des Wortes „Hure“ 
und verwenden den Begriff „öffentliche Frau“. Auch dies ist freilich eine Beschöni-
gung, die selbst heutzutage noch und in modernen Gesellschaften anzutreffen ist: „Sex 
in allen Formen und Maskierungen ist in Spanien der wichtigste Geschäftszweig ne-
ben dem Tourismus. Zu wessen Lasten das geht, sagt schon das Wörterbuch der spa-
nischen Sprache. Ein hombre publico ist ein Mann, der in der Politik oder im Ge-
schäftsleben öffentlich agiert. Die Entsprechung dagegen, mujer publica, bedeutet 
,Prostituierteʼ.“ (Ingendaay 2005) Kommen wir nun zur Rolle von Frauen und Män-
nern unter den Bedingungen des totalitären Regimes.  

3.1. Frauen und Männer im Sozialistischen Realismus und vor dem 
geschichtlichen Hintergrund 

Wie eingangs festgestellt wurde, ist der Sozialistische Realismus6 insbesondere im 
albanischen Kontext keine überzeugende literarische Epoche. Aliu schreibt: „Dies 
war kein Realismus und umso weniger Sozialismus. Es war eine textuelle totalitäre 
Utopie, die man gut als verlogenen Realismus bezeichnen könnte.“7 Auch Çuli hält 
fest, dass der Sozialistische Realismus nicht realistisch war und den Bedürfnissen des 
Volkes, welches er doch darzustellen trachtete, widersprach: 

Auf den Plakaten und den Gemälden des Sozialistischen Realismus wurde [die 
Frau] gemäß dem sowjetischen Modell dargestellt, mit starken Beinen und ro-

 
5 „Dhe fantazia e të rijve krijon aureolë shejtënsh rreth trupit të një grueje që shitet, e cila, instinktin 

prodhues e ka lidhë me interesa materiale, pse shoqnia, drejt ose zhdrejt, e detyroi.“ (2011 196) 
6 Zu einer ausführlichen Darstellung und Systematisierung des Sozialistischen Realismus in Albanien 

siehe Floresha Dados Arbeit „Uninterpretierte Literatur“ (Letërsi e painterpretuar) von 2010. 
7 „Ky nuk ishte realizëm e më së paku socializëm. Ishte utopi tekstuale totalitare, që do të mund 

ta quanim mjaft mirë realizëm i gënjeshtërt.“ (2016 33, Übers. und fette Hervorhebung meine) 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



3. Wellenbewegungen: Die Geschlechter in der modernen Welt 86

sigem Gesicht, die Haare eng am Hals, den Blick in die Zukunft gerichtet, in 
Richtung des kommunistischen Horizonts. Auf dem Boulevard, zuhause und 
in der Schule oder der Universität war die Frau anders; sie war lieb und sanft, 
schön und ganz vom Wunsch erfüllt, noch schöner zu wirken.8 

Dennoch halten einige Werke aus diesen Jahren dem Test der Zeit stand. Hier sind 
vor allem folgende Romane hervorzuheben: Petro Markos Hasta la vista, Dhimitër 
Xhuvanis „Wieder auf den Beinen“ (Përsëri në këmbë) und Jakov Xoxas „Der tote 
Fluss“ (Lumi i vdekur). In dieser Arbeit soll Ismail Kadares Roman „Die Hochzeit“ 
(Dasma) besprochen werden, der dem Sozrealismus zugeordnet werden kann; auch, 
um diesen Titel mit dem übrigen Werk des Autors zu vergleichen. 

Der wesentlichste Unterschied zwischen der Literatur des Sozrealismus und der 
aufmüpfigen ist die Abkehr vom positiven Helden, die in letzterer vollzogen wird. Das 
Schwarz-Weiß-Schema von Gut und Böse weicht einer differenzierteren Ausgestal-
tung der Figuren. Der positive Held war jedoch schon lange vor dem Sozrealismus 
integraler Bestandteil der albanischen Literatur. So wurde etwa die Figur des Gjon 
Zaveri in Sterjo Spasses „Warum?!“ von den Rezensenten der 1930er Jahre als pessi-
mistisch und schwach bezeichnet und aufgrunddessen der gesamte Roman kritisiert 
(Smaqi 2012 31f). Vermutlich ausgehend von dieser Kritik schrieb Spasse seinen 
zweiten Roman (ebd. 32f) mit einer durchweg positiven Heldin, Afërdita, der 1938 
vollendet wurde. Dies war ein gutes Jahrzehnt bevor der Sozialistische Realismus auf 
einer Versammlung des Schriftstellerverbandes 1949 auf den Thron gehoben wurde 
(Elsie 2005 164). 

Im Verständnis der damaligen Zeit spielte der Vorbildcharakter der Figuren eine 
erhebliche Rolle. Smaqi schreibt: 

In den albanischen Kreisen traten nur die Beispiele von Helden stark hervor, die 
trotz ihrer überaus schwierigen Lebensbedingungen es dennoch immer schaffen. 
Der Leser begeisterte sich für solche Vorbilder und kam mit ihnen vor Augen 
leichter mit seinen Sorgen und Schwierigkeiten zurecht. Beispiele von Pessimis-
mus fanden nur bei einigen besonderen Individuen Unterstützung. Unsere Denk-
weise hat das nachdenkliche Individuum und insbesondere den Selbstmord ver-
achtet. Es muss betont werden, dass auch für die Kritik der 30er Jahre der Schrift-
steller als ein Erschaffer von Modellen angesehen wird; als Erzieher, dem be-
stimmte wichtige Verpflichtungen gegenüber der albanischen Gesellschaft oblie-
gen. […] Der pessimistische und passive Held Gjon Zaveri, einzigartig in der alba-
nischen Literatur, hat einer unbeugsamen Heldin Platz gemacht, einer Missionarin, 
wie es vom Land und von der Zeit erwartet wurde.9 

 
8 „Në pllakatet e pikturat e realizmit socialist ajo paraqitej sipas modelës sovjetike, këmbëmëdha 

e fytyrëkuqe, flokët rrasur e lidhur pas qafës, shikimin e vendosur drejt së ardhmes, drejt 
horizontit komunist. Në bulevard, në shtëpi dhe në shkollë a në Universitet gruaja ishte ndryshe; 
ishte e këndshme dhe e butë, e bukur dhe tërë etje për t’u dukur edhe më e bukur.“ (2000 82f) 

9 „Mjedisi shqiptar është mëkuar vetëm me shembuj heronjsh që, me gjithë kushtet e rrethanat 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



3.1. Frauen und Männer im Sozialist. Realismus und vor dem geschichtl. Hintergrund 87

Der Fokus auf schablonenhafte Modell-Figuren mag einen gewissen erzieherischen 
Wert haben, trägt allerdings keinesfalls dazu bei, eine Literatur vielgestaltiger und 
bunter werden zu lassen, was gerade für die albanische Literatur dieser Zeit so drin-
gend notwendig war.  

Besondere Beachtung verdient die albanische bildende Kunst des Sozialistischen 
Realismus, weil sich etwa die Werke der Malerei im Gegensatz zu den meisten litera-
rischen Texten jener Epoche noch immer halten. Sie haben bis heute nichts von ihrem 
künstlerischen Reiz verloren. Gleichzeitig standen sie stets im Dienst der Propaganda, 
wodurch sich auch die Darstellung von Frauen und Männern als exemplarisch für die 
Richtlinien der damaligen Zeit und des Sozrealismus sehen lässt. 

Wie bereits erwähnt sind der positive Held bzw. die positive Heldin allgegenwär-
tig. Etwas anders ließen die Kunstdogmen in Albanien auch gar nicht zu. So heißt es 
in einer Ende der 1970er Jahre herausgebrachten Broschüre über Die Frauen Albani-
ens in dem Absatz „Die Frau und ihre Darstellung in der Kunst“: „Als verändernde 
Kraft und als Kämpferin, edel und schön, erhebt sich das Bild der albanischen Frau in 
der Malerei, in der Bildhauerei und in der graphischen Kunst.“ (Junck 1979 42; die 
Übersetzung wurde von der Deutsch-Albanischen Freundschaftsgesellschaft heraus-
gegeben.) Ebenso wie in der Literatur herrscht auch in der Malerei des Sozialistischen 
Realismus das schöne Wetter vor. Die Szenerien hatten durchweg optimistisch zu 
sein, und nicht verregnet und grau, wie im Großteil von Ismail Kadares Werken (so 
lautet bereits der Vorsatz zu seinem General der toten Armee: „Das Gelände war un-
wegsam, und ständig herrschte schlechtes Wetter!“ 2006 5) 

Auffallend ist des Weiteren in den Gemälden und anderen künstlerischen Werken 
von den 1940er bis zu den 1980er Jahren, dass Frauen und Männer wie getrennt von-
einander erscheinen – es gibt keine Küsse, keine Umarmungen, und nicht einmal 
Blicke werden ausgetauscht. Besonders deutlich wird dies bei den Skulpturen: Die 
dargestellten Heldinnen und Helden der Arbeiterklasse oder des Befreiungskampfes 
sehen sich nie an, sie blicken stets eisern in eine siegesgewisse Zukunft. Überdeutlich 
wird die Trennung etwa in der sogar auf Deutsch erschienenen Broschüre Monu-
mente: Skanderbeg – Die Unabhängigkeit – Die vier Heldinnen von Mirdita (Galerie 
der Bildenden Künste 1988). Hier wird zunächst das in Kruja befindliche Denkmal 
des Nationalhelden Skanderbeg beschrieben, ähnlich jenem, das noch heute den 
gleichnamigen Hauptplatz in Tirana dominiert. Skanderbeg erscheint als übermächti-
ger, ja übermenschlicher, viriler Freiheitskämpfer: „Skanderbeg hoch zu Ross scheint 
gleich zum Angriff übergehen zu wollen, bereit, sich auf die feindlichen Horden zu 

 
tepër të vështira në të cilat jetojnë, arrijnë t’ia dalin gjithmonë mbanë. Pas shembujve të tillë 
lexuesi entuziazmohej dhe duke i pasur parasysh përballonte më lehtësisht hallet e vështirësitë e 
tij. Shembujt e pesimizmit kanë gjetur përkrahës vetëm mes individeve të veçantë. Psikologjia 
jonë e ka përbuzur individin meditativ e në mënyrë të veçantë vetëvrasjen. Duhet vënë në dukje 
se edhe për kritikën e viteve ‘30 shkrimtari vazhdon të shihet si krijues modelesh, di edukator që 
ka detyra të përcaktuara e të rëndësishme ndaj shoqërisë shqiptare. […] Heroi pesimist, pasiv, 
Gjon Zaveri, unik në letërsinë shqipe, i ka lënë vendin një heroine të papërkulur, një misionareje, 
ashtu siç e kërkonte vendi dhe koha.“ (2012 32f) 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



3. Wellenbewegungen: Die Geschlechter in der modernen Welt 88

stürzen. Sein Blick ist irgendwo in die Ferne gerichtet“ (ebd. 10). Die Helden der 
Unabhängigkeit sind allesamt Männer, die tapfer in die Zukunft blicken. 

Auch Die vier Heldinnen von Mirdita in dem eher unbedeutenden Städtchen 
Rrëshen (ebenso wie die anderen Skulpturen nur von Männern erschaffen) sind nach 
Geschlecht getrennt und sehen einander nicht an; die Broschüre spricht sogar von 
einer bewussten „psychologischen Vereinheitlichung“ (ebd. 42). Prinzipiell erschei-
nen Frauen und Männer nur dort gemeinsam, „in Stein gemeisselt und in Bronze ge-
gossen“ (ebd. 6) oder auf der Leinwand, wo sie das Volk darstellen, also ihrer Ge-
schlechtlichkeit enthoben sind. So etwa auch bei der Darstellung von Volkstänzen 
oder der Befreiung vom Faschismus. Partisaninnen10 und Partisanen sind zusammen 
zu sehen. Generell scheint der Partner die sozialistische Gesellschaft, die Partei oder 
das Vaterland zu sein, nicht aber ein geliebter Mensch. Zahlreich sind die Darstellun-
gen von stark und gesund wirkenden Arbeiterinnen und Arbeitern, die sich in der Er-
füllung ihrer sozialistischen Aufgabe oft sehr ähneln.  

Auch in der albanischen Malerei war der positive Held bzw. die positive Heldin 
lange vor dem Sozrealismus verbreitet. So ein offizieller Kommentar der Zeit: „In 
unserer bildenden Kunst wie in unserer ganzen Literatur und Volkskunst wurde die 
Frau von jeher schön und stolz dargestellt, vaterlands- und fortschrittsliebend, treu 
und als Kampfgefährtin ihres Mannes, unbeugsam in schwierigen Augenblicken und 
als zärtliche Mutter.“ (Junck 1979 42) 

Eine ähnliche Tendenz zur Vermännlichung der Frau, wie sie in der Figur Hanas 
und im Symptom der Mann-Jungfrauen erscheint, begegnet uns auch unter dem 
Hoxha-Regime, wenngleich in einem völlig anderen Kontext. Wie Irida Vorpsi an-
merkt, bewirkte die von den Kommunisten angestrebte Emanzipation der Frau, dass 
nun weibliche Arbeitskräfte vermehrt in klassischen Männerberufen arbeiteten; dies 
war jedoch auch der Nachfrage nach Arbeitskräften generell geschuldet (2015 419). 

 
10 Während des Zweiten Weltkriegs kämpften im albanischen Befreiungskampf rund 6000 Partisa-

ninnen (siehe z. B. Post 1998 47), was durchaus als emanzipatorischer Schritt angesehen werden 
kann. Post porträtiert mit Dhora Leka eine der Partisaninnen (ebd. 87ff). 

  Intime Beziehungen unter den Kämpfenden waren streng verboten; Zuwiderhandlungen gegen diese 
moralische Ordnung wurden mitunter sogar mit dem Tod bestraft – Diana Çuli thematisiert dies in 
ihrem Roman „Bewaffnete Engel“ (Engjëj të armatosur. Tirana: Botimet Toena, 2009). Auch in 
diesem Werk wird die Keuschheit als Opfer für die große Sache geschildert – eine Haltung, die der 
Einrichtung „öffentlicher Häuser“ vonseiten der italienischen Besatzer entgegenläuft. 

  Auch Vera Bekteshi erwähnt, dass Zuwiderhandlungen gegen die Keuschheit bei den Partisanen-
einheiten zwar teilweise ein offenes Geheimnis waren, in anderen Fällen aber mit dem Erschießen 
endeten (2014 36f). Sie schreibt, dass einerseits die solidesten Ehen zu dieser Zeit entstanden, es 
jedoch andererseits zu fatalen Denunziationen kam. Schwangerschaft oder Homosexualität wurden 
hart bestraft. Bitter schließt sie: „Darum hat man sich den Krieg ausgedacht, um Menschen das 
Leben zu nehmen, ohne zu fragen, ob sie in Ehre oder in Schande fallen, und der Krieg ist umso 
glorreicher, je mehr Menschenleben er fordert, auch wenn der Tod einen anderen Wert besitzt, wenn 
er jungen Menschen das Leben kostet.“ („Lufta prandaj është sajuar, për të marrë jetë njerëzish, pa 
pyetur nëse ata vriten për t’u nderuar apo turpëruar dhe ajo është aq më e famshme sa më shumë jetë 
njerëzish korr, edhe sepse vdekja ka tjetër vlerë kur merr jetë të rinjsh.“ ebd. 37, Übers. meine)  

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



3.1. Frauen und Männer im Sozialist. Realismus und vor dem geschichtl. Hintergrund 89

Wie Vorpsi anhand der in der Zeitschrift „Die neue Albanerin“ (Shqiptarja e Re)11 
publizierten Fotografien dokumentiert, wirkte sich dies auch auf die nun stark masku-
line Präsentation der Frauen aus12. Für Vorpsi stellt dies keine Befreiung dar: 

Die Frau wurde also aus den häuslichen Wänden „befreit“, wie die Propaganda 
verkündete, und damit bestraft, doppelt versklavt zu sein: zuhause und am 
Hochofen, wo sie in drei Schichten arbeitete. 
[…] Die zum Objekt verwandelte Frau wurde der Befriedigung entledigt, ihre 
Rolle als Mutter zu genießen, um als Arbeitskraft ausgebeutet werden zu kön-
nen. Der Mutterschaftsurlaub umfasste 40 Tage, ein Zeitrahmen, der beispiel-
los ist im Vergleich zu Ländern des Ostblocks, wo das Beschäftigungsverbot 
von einem bis zu drei Jahren reichte.13 

 
11 Es handelte sich um eine offizielle Publikation des albanischen Frauenverbands (Bashkimi i 

Grave të Shqipërisë). Laut Vorpsi erschien die Zeitschrift von 1944-1989 (2015 415); bei Zirin 
ist von einer monatlichen Erscheinung von 1954-1990 zu lesen (2007 118). In jedem Fall haben 
wir es mit einer langlebigen Publikation zu tun. Fraglich ist andererseits wie bei vielen Druck-
erzeugnissen aus dieser Zeit, in welchem Maße sie tatsächlich mit Interesse gelesen wurden.  

12 Von dieser Uniformierung waren allerdings auch die Männer betroffen, die Playmobilfiguren 
gleich alle denselben Kurzhaarschnitt zu tragen hatten. Es bestand sogar die Einrichtung eines 
Flughafenfriseurs, der selbst ausländischen Besuchern (vor allem westlichen Kommunisten, die 
Albanien besuchten) die Einheitsfrisur verpasste. Hierzu schreibt Myftiu: „Unsere kommunis-
tische Moral verlangte das Mittelmaß, jede Abweichung von der Norm hatte Konsequenzen. 
Extremfälle wurden ausländischen Einflüssen zugeschrieben und deswegen streng bestraft. Auf 
der Oberschule, an der Universität und am Arbeitsplatz mussten die jungen Burschen auch auf-
passen, dass ihnen die Haare nicht bis auf die Schultern reichten, sonst drohte ihnen der Aus-
schluss. […] Einige Touristen, die manchmal jahrelang auf ihr Visum gewartet hatten, um das 
Heiligtum des Kommunismus betreten zu dürfen – wobei sie immerfort Wohlwollen und Sym-
pathie für das Regime unter Beweis zu stellen hatten –, machten wieder kehrt, ohne auch nur den 
Fuß auf albanischen Boden gesetzt zu haben, da sie sich weigerten, dafür ihre Haarpracht zu 
opfern. Andere willigten in dieses schreckliche Opfer ein.“ (An verschwundenen Orten 2012 224)   

13 „Pra gruaja u ,çlirua’ nga muret e shtëpise siç propagandohej, dhe u dënua të ishte dyfish e 
skllavëruar: në shtëpi dhe në furrnalta, ku punonte edhe me 3 turne. […] Gruaja e kthyer në një 
objekt u zhvesh nga kënaqësia e shijimit të mëmësisë në funksion të shfrytëzimi[t] të saj si krah 
pune. Leja e lindjes zgjaste 40 ditë, kohë kjo e pakrahasuar me asnjë vend të bllokut të Lindjes, 
ku leja e lindjes shkonte nga një deri n[ë] tre vjet.“ (2015 420, Übers. meine) 

  Dabei hielt sich das Regime zugute, der Versklavung der Frau ein Ende gesetzt zu haben, wie die filmische 
Adaption von Çajupis Stück „Ein 14-jähriger Bräutigam“ (Katërmbëdhjetë vjeç dhëndër) zeigt, die 1987 
unter dem Titel „Ein Märchen aus der Vergangenheit“ (Përrallë nga e kaluara) in die Kinos kam und 
sowohl die arrangierte Ehe als auch den hohen Arbeitsdruck auf die Frau als Teil der Vergangenheit dar-
stellte. (Regisseur und Drehbuchautor war der Filmschaffende und Künstler des Volkes Dhimitër Ana-
gnosti, geb. 1936.) In Çajupis erst postum erschienener Komödie finden wir folgenden Dialog zwischen 
dem wohlhabenden Ehepaar Tana und Vangjel: „- Weshalb willst du nicht Marigonë? // Mir scheint sie 
eine gute Ehefrau. // - Aber sie ist groß, meine Frau. // Zwanzig Jahre alt! …  // - So ist es mir recht: // Ich 
nehm die Frau nicht wegen der Brüste, // sondern für die Hausarbeit“ („- Ti pse s’e do Marigonë? // Ajo 
nuse bënë për mua. // - Po është e madhe, moj grua. // Njëzet vjeçe! … // - Kaq e dua: // nukë marr nuse 
për sisë, // po për punët e shtëpisë“ - 1957 111, Übers. meine) Die zukünftige Ehefrau wird hier sowohl 
ihrer sexuellen Anziehungskraft als auch ihrer Rolle als Mutter beraubt; sie zählt allein als Arbeitskraft.  

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



3. Wellenbewegungen: Die Geschlechter in der modernen Welt 90

Wir gehen an dieser Stelle näher auf den soziohistorischen Hintergrund ein. Zum Mut-
terschutz im Albanien der 1960er Jahre schreibt Bejko: „Als Aneta und Lili zur Welt 
kamen, erhielten die werdenden Mütter 5 Wochen Schwangerschafts- und 7 Wochen 
Mutterschaftsurlaub, der je nach Dienstalter bezahlt wurde. Bei Erkrankung der Kin-
der bekam die Mutter 60% ihres Lohns auf ein ärztliches Attest hin ausgezahlt.“ (2003 
131) Dies stellte gewiss einen Fortschritt für die albanische Gesellschaft und die al-
banischen Frauen dar, wie auch die Lohngleichheit für Frauen und Männer (ebd. 104).  

Dennoch steht weiter neben der jahrtausendealten Gleichung „Frau = Mutter“ 
(Badinter 1988 174) auch die Gleichung „Frau = Arbeitskraft“. Musaj, Rama und 
Pandelejmoni schreiben zum Arbeitsleben von Frauen unter der Diktatur: „Social 
work not only mitigated, but on the contrary, complicated womenʼs economic posi-
tion. In fact, women were frequently forced to accomplish work that was harmful to 
their health.“ (2012 49) Die Autorinnen gehen davon aus, dass Frauen durch männli-
che Vorurteile eines positiven Selbstbilds beraubt wurden, was von Männern wiede-
rum ausgenutzt wurde, um Frauen schwerste Arbeiten aufzubürden: „They speculated 
with their feeling of submission and availability and forced them to work extra hours 
and on weekends.“ (ebd. 50) 

So sollen Frauen bis zu 62 Arbeitsstunden pro Woche geleistet haben müssen; in 
den landwirtschaftlichen Kooperativen ebenfalls bis zu 14 Stunden pro Tag gegen 
eine nur geringfügige Entlohnung. „When the workload reached its peak, women 
worked non-stop and performed most of the tasks in the agricultural sector to the 
degree that their work encouraged a kind of male parasitism. Men normally 
performed easier and more specialised work. The public perception was also clearly 
that men lived off the work of women.“ (ebd., Hervorhebung meine) Auch in den 
Albanischen Heften mit dem Schwerpunkt zu „Frauen in Albanien“ wird angemerkt: 

Was den albanischen Kommunisten nicht gelang, war die Durchsetzung einer 
neuen Geschlechterrolle in der Familie. Die berufliche Emanzipation der 
Frauen mündete im Regelfall in eine Doppelbelastung durch Beruf und Haus-
halt, an dem sich viele Männer nicht oder nur wenig beteiligten. Aber diese 
Bemühungen sicherten nicht die Geschlechtergleichheit und, wie eine Frauen-
rechtsaktivistin aus der Provinz sagte, überschritten nicht die Schwelle des 
Hauses. („Daten und Fakten“ 11) 

Zu diesem Schluss kommt auch Geisler im Hinblick auf die Situation in ganz Ost-
europa zur Zeit des „Staatssozialismus“: „[D]ie gestiegene Erwerbsbeteiligung von 
Frauen […] wurde nicht von einer paritätischen Aufteilung der Familienarbeit zwi-
schen Frauen und Männern begleitet. Im Gegenteil bedeutete diese Doppelbelastung, 
daß die durchschnittliche Arbeitsbelastung für Frauen in der Region zwei Stunden 
höher war […] als für Frauen in westlichen Ländern.“ (2005 45) 

In Liri Lubonjas Erinnerungen an die Internierung, „Weit weg von den Menschen, 
zwischen den Menschen“, ist die Ausbeutung der Arbeitskraft unter der Diktatur und 
insbesondere die der Frauen der rote Faden des Buches. Auch die von Hoxha forcierte 
Extrem-Kollektivierung, durch die den Bauern nicht einmal mehr das Halten einer 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



3.1. Frauen und Männer im Sozialist. Realismus und vor dem geschichtl. Hintergrund 91

einzigen Kuh erlaubt wurde, führte zu einer höheren Arbeitsbelastung der Frauen. So 
schreibt Velo: „Die Dorfbewohner waren bedrückt, doch dann trat der Angestellte von 
zweitem Rang auf den Plan und schrieb eine Reihe von Artikeln, in denen er die 
Genialität des Hauptführers herausstellte. Die Frauen werden von den leichten 
Arbeiten befreit, wie dem Melken, und können schwere Arbeiten verrichten, wie das 
Bearbeiten des Bodens mit dem Spaten.“14 

Somit hatte sich in diesem Bereich für die Frau oft nicht viel geändert seit der Zeit, 
als Çajupi in seinem Gedicht „Mein Dorf“ („Fshati im“) das Ungleichgewicht der 
Geschlechter und die Ausbeutung der Frau anprangerte: 

Die Männer sitzen im Schatten, Burrat nënë hie[,] 
Spielen und reden: lozën, kuvëndojnë; – 
Unglück trifft sie nicht, pika që s’u bie, 
Sie leben von ihren Frauen. se nga gratë rrojnë! 

Frauen auf den Feldern, Gratë venë nd’arë 
Und im Weinberg – Frauen. dhe në vreshta gratë, 
Frauen mähen Gras, gruaja korr barë, 
Sie schuften Tag und Nacht. punon dit’e natë. 

Frauen keltern Trauben, Gratë në të shirë, 
Und bei der Ernte – Frauen, në të vjela gratë, 
Unterwegs vor Tageslicht ikinë pa gdhirë, 
Und zurück erst in der Nacht. kthenenë me natë. 

Für ihren Mann schuftet Gruaja për burrë, 
Die Frau in der Hitze, digjetë në diell, 
Sie ruht nie, punon e s’rri kurrë 
Nicht einmals sonntags. as ditën e diel. 

Arme Albanerin, O moj Shqipëtarkë 
Du treibst die Rinder aufs Feld që vet’ e nget qetë, 
Und mußt dann nach Haus, edhe drek’ e darkë 
Um das Essen zu machen. kthenej e bën vetë; 

Beklagenswerte Frau, moj e mjera grua, 
Wie kannst du diesen Schuft lieben, ç’e do burrë zinë, 
Der sich am Brunnen erholt, që ftoet në krua 
Während du zu Hause arbeitest? dhe ti mban shtëpinë!15 

 
14 „Fshatarët u mërzitën, por doli nëpunësi i dorës së dytë dhe shkroi një serë artikujsh ku 

argumentonte gjenialitetin e udhëheqësit kryesor. Gratë lirohen nga punët e lehta, sikurse është 
mjelja, dhe mund të futeshin në punë të rënda, si punimi i tokës me bel.“ (2018 32) 

15 Erstmals veröffentlicht in der Sammlung Baba-Tomorri (Kairo 1902). Hier zitiert aus Vepra 
(1957 58); deutsche Übersetzung von Robert Elsie (1988 41). 

  Vgl. auch die Aussage einer Frau aus dem albanischen Norden 115 Jahre später: „Hier in unserer 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



3. Wellenbewegungen: Die Geschlechter in der modernen Welt 92

Der Einsatz von Frauen in klassisch männlichen Berufen sowie die zeitweise Tren-
nung von den Kindern mag ambivalent beurteilt werden. Die Maskulinisierung der 
Frau aber stellt keine freiwillige Emanzipation, sondern ein von oben aufgezwungenes 
Korsett dar. Wie Badinter schreibt: „Daß das eine andere Eigenschaften hat (und an-
dere Eigenschaften ihm zugeschrieben werden) als das andere, daß jeder etwas macht, 
was das andere nicht kann, muß nicht unter dem Aspekt des Gegensatzes gesehen 
werden, sondern als ein gegenseitiger Austausch, der nicht das eine herabsetzt, um 
das andere umso höher zu bewerten.“ (1988 114f) 

In der albanischen Gesellschaft stellte die Vermännlichung der Frau keinen eman-
zipatorischen Akt dar, sondern das Aufhalsen von Arbeiten und Verpflichtungen. 
Hierzu schreibt Çuli noch im Jahr 2000: 

Immer haben mich ihre vom Trinken, vom Essen und von den Gerüchten in 
Cafés und Trinkhallen aufgeblähten Bäuche zur Weißglut gebracht, wie sie 
danach mit roten Gesichtern nach Hause kommen, betrunken und erschlagen 
vom Essen und dann anfangen, mit ihren Frauen zu streiten und sie zu schla-
gen, weil sie nicht gut gewaschen haben, weil sie nicht genügend Holz gesam-
melt haben, weil sie nicht gebügelt haben oder weil sie nicht ausreichend Atem 
geholt haben!16 

Diese Art der „Arbeitsteilung“ geht völlig zu Lasten der Frauen; eine Einsicht ist von 
den Männern, die durch das, was immer schon so gemacht wurde, gestärkt sind, nicht 
zu erwarten. 

Ambivalent wird der Arbeitseinsatz von Frauen bei Helena Kadare geschildert. So 
gibt sie die Situation im südalbanischen Berat in der zweiten Hälfte der 1960er Jahre 
zunächst durchaus positiv wieder: 

Im Textilkombinat arbeiteten rund 6000 Menschen. Die erdrückende Mehrheit 
von ihnen waren junge Frauen und Mädchen. Für die mittelalterliche Stadt 
Berat stellte ein Arbeitszentrum solcher Ausmaße eine große Chance dar. In 
erster Linie war es eine Belebung der Wirtschaft. Nicht weniger spürbar war 
aber auch die Atmosphäre der Emanzipation, die dadurch geschaffen wurde. 
In den Räumen des Kombinats, die in der Tat im Vergleich zu den früheren 
Fabriken im sowjetischen Stil modern und sehr hell waren, fühlten sich diese 
Mädchen wohl. Es gab endlose Möglichkeiten, Bekanntschaften zu schließen, 
es wurden Konzerte und Tanzabende abgehalten, und hunderte von ihnen ver-

 
Gegend haben es die Frauen wirklich sehr schwer. Sie arbeiten mehr als die Männer. Eine Frau 
steht um sechs Uhr morgens auf, dann hat sie die Kinder, die Hausarbeit, und noch viel, viel 
mehr. Die Männer haben nur eine einzige Arbeit und das war’s.“ (In der von arte ausgestrahlten 
Sendung „Zurück nach Albanien – Wenn der Traum von  Deutschland zerplatzt.“)   

16 „Gjithnjë më kanë neveritur ata barqet e tyre të fryrë nga pija, mezet, dhe thashethemet nëpër 
kafenera e pijetore dhe pastaj me fytyra të kuqe kthehen në shtëpi të dehur e të dambllosur nga të 
ngrënat e zënë të grinden e të rrahin gratë sepse ato nuk kanë larë mirë, nuk kanë mbledhur dru 
sa duhet, nuk kanë hekorosur o nuk kanë marrë frymë si duhet!“ (23) 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



3.1. Frauen und Männer im Sozialist. Realismus und vor dem geschichtl. Hintergrund 93

liebten und verlobten sich mit den jungen Technikern und Ingenieuren. Mit 
anderen Worten spürte der größte Teil dieser Mädchen, denen nach Leben 
dürstete, das, was man als diktatorischen Druck bezeichnete, nicht direkt, oder 
zumindest nicht in der Arbeit.17 

Ein negativer Umschwung stellt sich allerdings bald durch den propagierten Klassen-
kampf und die dadurch bedingte Politisierung aller Beziehungen ein. Den jungen 
Frauen wurde vorgeschrieben, auf der Hut zu sein vor Klassenfeindinnen und nicht 
sorglos Freundschaften mit Kolleginnen zu unterhalten, die zweifelhafte Lebensläufe 
aufwiesen. „So war innerhalb weniger Tage die ganze lebendige und menschliche At-
mosphäre zerstört worden, um einer bedrückenden und albtraumartigen Stimmung 
Platz zu machen.“ („Kështu, për disa ditë ishte prishur gjithë ajo atmosferë e gjallë 
njerëzore, për t’ia lënë vendin mërzisë e ankthit.“ ebd. 166) Es scheint eine Begabung 
des Regimes gewesen zu sein, seine eigenen Errungenschaften zu sabotieren und sich 
harmlose Menschen zu Feinden zu machen. 

Die Maskulinisierung der Frauen erreichte ihren Höhepunkt durch den Einfluss 
der chinesischen Kulturrevolution. Dies stellt zum einen Irida Vorpsi in ihrer Studie 
fest, aber auch Velo kommt in seiner Geschichte „Absurdes Theater mit chinesischem 
Text“ („Teatri absurd me tekst kinez“ in dem Band Përkthyesi) darauf zu sprechen: 

Ich warf einen kühleren und konzentrierteren Blick auf das Modell. Da sah ich im 
Hintergrund auf der Mauer dahinter eine Fotografie, die aus einer Zeitschrift aus-
geschnitten und an die Wand gehängt worden war... Es war eine Gardistin. Eine 
chinesische Frau, mit Hose, bis zum Hals geschlossener Jacke und einer Mütze. 
Die Faust hatte sie erhoben. Für einen Augenblick schien es mir, als sei das Akt-
modell auf dem Podium in das Kostüm der chinesischen Revolution gekleidet. 
Als ich Lida aufmerksam betrachtete, kam sie mir wie ein Wunder vor. Wie 
schön ist doch eine nackte Frau, dachte ich, aber die Kulturrevolution akzep-
tiert sie nicht.18 

 
17 „Në kombinatin e tekstilit punonin rreth gjashtë mijë veta. Nga këta, shumica dërrmuese ishin 

gra dhe vajza të reja. Për qytetin mesjetar të Beratit, një qendër pune e përmasave të tilla ishte një 
shans i madh. Në radhë të parë ishte një gjallërim ekonomik. Por jo më pak e ndjeshme ishte edhe 
atmosfera emancipuese që u krijua. Në mjediset e kombinatit, të cilat ç’është e vërteta ishin 
moderne dhe plot dritë, në krahasim me uzinat e mëparshme të stilit sovjetik, këto vajza ndiheshin 
mirë. Kishte mundësi të pafundme njohjesh, bëheshin koncerte, mbrëmje vallëzimi, qindra prej 
tyre u dashuruan e u fejuan me teknikët e inxhenierët e rinj. Me fjalë të tjera, pjesa më e madhe e 
këtyre vajzave të etura për jetë nuk e ndienin drejtpërdrejt atë që quhej shtypje diktatoriale ose, 
së paku, nuk e ndienin në punë.“ (2011 165) 

18 „Hodha sytë nga modelja më i ftohtë dhe më i përqendruar. Kur në sfond, në murin prapa, më 
shkojnë sytë në një fotografi të prerë nga një revistë dhe të ngjitur në mur... ishte një gardiste. Një 
femër kineze, me pantallona, xhaketë të mbërthyer deri në grykë dhe kapele në kokë me grushtin 
lart. Për një çast nudoja mbi podium m’u duk e veshur me kostumin revolucionar kinez. 

  Kur pashë me vëmendje Lidën m’u duk një mrekulli. ‘Ç’gjë e bukur është femra nudo’, mendova, 
po revolucioni kulturor nuk e pranon.“ (2018 126) 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



3. Wellenbewegungen: Die Geschlechter in der modernen Welt 94

So wird auch diese Freiheit nur kurz anhalten; bald schon wird die Aktmalerei verbo-
ten und Velo als degenerierter Künstler diffamiert und verfolgt. Auffallend ist der 
Bezug zu einer konkreten Person, Lida, wenngleich diese hier Objekt ist, im Unter-
schied zur namenlosen Rotgardistin, die für eine unpersönliche Masse steht.  

Laut Bejko war die von der Partei angestrebte Gleichberechtigung von Frauen und 
Männern ein Mittel, um die Bevölkerung in den Griff zu kriegen und sie zu „neuen 
sozialistischen Menschen“ zu erziehen: „In der Mitte der 60er Jahre kam die Emanzi-
pierung der Frauen an die Reihe. Ich muss ehrlich sagen, dass es in diesem Bereich 
wirklich viel zu tun gab. Durch ihre Teilnahme am Nationalen Befreiungskampf hatte 
die Frau zumindest theoretisch ihre Gleichberechtigung erkämpft.“ (2003 104) Bejko 
schreibt von Versammlungen, auf denen die Männer Rechenschaft ablegen müssen, 
inwieweit sie sich an der Hausarbeit beteiligen. Einerseits stellt dies tatsächlich eine 
emanzipatorische Erziehungsmaßnahme dar, andererseits aber auch ein Eindringen in 
die Privatsphäre. Schließlich äußert sich Bejko resigniert: 

Meiner Meinung nach wurde über die Rechte der Frauen viel geredet, aber 
wenig getan und erreicht. […] Die albanischen Frauen mussten ganz schön 
schuften: sie gingen arbeiten, machten die Hausarbeit und erzogen die Kinder. 
Auf dem Lande und im Gebirge war die Lage noch schlimmer. Dort waren sie 
gezwungen, Feuerholz und Trinkwasser über weite Strecken ins Haus zu 
schleppen. (2003 107f) 

Çuli merkt knapp an: „Der Kommunismus gab gleiche Rechte für alle und negierte 
die Menschenrechte.“ („Komunizmi dha të drejta të barabarta dhe mohoi të drejtat e 
njeriut.“ 2000 40) 

Wie sieht es dabei mit dem Recht auf sexuelle Selbstbestimmung aus? Anhand der 
Beschreibungen von Menschen und Situationen unter dem Hoxha-Regime zeigt sich, 
dass Sexualität entweder erstaunlich offen ausgelebt oder aber sublimiert wird. Die 
Auslebung findet sich besonders in „Die Stadt ohne Reklame“; ganz im Sinne des 
Eros – philia und agape sind hier abwesend. Profiteure davon sind meist die Männer. 
Die Leidtragenden sind die Frauen, denen die Schuld für Schwangerschaft und die 
Pflicht zur Abtreibung auferlegt wird. Wie Badinter ausführt, findet sich dieses Den-
ken bereits im 11. Jahrhundert; sie beschreibt hier die Ansichten eines Bischofs: „Die 
Frau […] trägt allein die Verantwortung für die Abtreibung, die Kindestötung, die 
Prostitution.“ (1988 120) 

Der Mann holt sich im schlimmsten Fall eine Geschlechtserkrankung zu, wie der 
Anti-Held in „Die Stadt ohne Reklame“. Elsie schreibt dazu: „Bis zur kommunisti-
schen Diktatur war Syphilis zusammen mit Tuberkulose und Malaria in Albanien eine 
epidemisch verbreitete Krankheit. Auch aus dieser Tatsache kann geschlossen wer-
den, daß die angebliche Sittenstrenge und Prüderie der Albaner eine ganz andere 
Wirklichkeit verbarg und heute noch verbirgt.“ (2015 108)19 Wo die Auslebung nicht 

 
19 Veröffentlichungen aus der Zeit des Hoxha-Regimes über den Kampf gegen diese Geschlechts-

krankheit waren etwa Lufta kundër sifilizit (Nga përvoja e luftimit të tij në ishqarkun e Vlorës), 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



3.1. Frauen und Männer im Sozialist. Realismus und vor dem geschichtl. Hintergrund 95

möglich ist, wird sublimiert – siehe hierzu die Texte Ylljet Aliçkas und Fatos Lubonjas 
(beide geb. 1951). Im Rahmen des albanischen Totalitarismus kann von einer wahren 
Kastration gesprochen werden, seelisch, körperlich und geistig. Wie Beauvoir unter 
Berufung auf den Individualpsychologen Alfred Adler sagt, lässt sich „der Kastrations-
komplex nur in einem sozialen Kontext“ erklären (2000 70).  

Für das Biedere zeichnet auch der Sozialistische Realismus verantwortlich. Zur 
Innovationskraft Ismail Kadares schreibt Helena Kadare: „Mir gingen all seine muti-
gen Metaphern im Kopf herum, die mit der Liebe und den Frauen zu tun hatten. In-
mitten der Trockenheit des Sozialistischen Realismus war er einer der wenigen, der 
auf sinnliche Weise über die Liebe geschrieben hatte, zum Teil mit einem erschüttern-
den Erotismus.“20 Auf die moralische Strenge der Malerei des Sozrealismus ist bereits 
hingewiesen worden.   

Das Erotische wurde aufgrund des Hoxha-Regimes vertuscht und unterdrückt, wie 
auch in anderen sogenannten sozialistischen Staaten. Es scheint sich also weniger um 
etwas spezifisch Albanisches zu handeln als vielmehr um ein Merkmal der Diktatur. 
Ornela Vorpsi schreibt: „Ich stecke die schwarze Turnhose in die Schultasche. Sie ist 
weit geschnitten, um alles zu verbergen, was erotisch oder anziehend wirken könnte; 
die Leiste, die Pofalte, der schwache Flaum, alles verschwindet unter dem Stoff. Um 
seiner Aufgabe vollkommen gerecht zu werden, hat sich der Modeschöpfer noch ein 
Gummiband um die Schenkel einfallen lassen.“ (2007 67) 

Dies wird ebenso von Diana Çuli beschrieben: „The social rules were very strict. 
For example, when our bodies changed, my sister and I – as well as our friends – had 
to strap our breasts. Actually, we chose to do so because any evidence of our sexuality 
was considered to be shameful.“ (Post 1998 181, vgl. auch Myftiu Drejt të 
pamundurës 2012 61f) Wie Helena Kadare deutlich macht, war die Biederkeit tat-
sächlich ein spezielles Merkmal der Diktatur und stellte in den Augen der jungen Frau 
eindeutig einen Rückschritt dar:  

Natürlich konnte man von keinem Mädchen der damaligen Zeit sagen, dass es 
schön oder stilvoll gekleidet war. Diese Dinge waren von unserem Leben aus-
geschlossen. […] Von Mode konnte keine Rede sein. […] Auf den Jugendfotos 
meiner Mutter war sie, ebenso wie all ihre Schwestern oder ihre zahlreichen 
Cousinen, hübsch und schick gekleidet. Sandalen mit hohen Absätzen, Seiden-
kleider, von atemberaubenden Hüten begleitet, schöne Ketten um ihre hellen 
Hälse, wertvolle Ringe. […] Was war das für eine erleuchtete Welt, die aus 
unserem Leben getilgt war, als hätte sie nie existiert?!21 

 
Tirana 1981, oder Sifilizi në ish-qarkun e Beratit. Përhapja, luftimi dhe zhdukja e tij, Tirana 1975, 
beide von Shyqyri Basha. 

20 „Në kokë më vërtiteshin gjithë metaforat e tij të guximshme, që kishin të bënin me dashurinë dhe 
me gratë. Midis thatësirës së realizmit socialist ishte një nga të rrallët që kishte shkruar për 
dashurinë në mënyrë sensuale, disa herë me një erotizëm tronditës.“ (2011 46) 

21 „Natyrisht, në atë kohë asnjë vajzë nuk mund të thuhej se vishej bukur apo me njëfarë stili. Këto 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



3. Wellenbewegungen: Die Geschlechter in der modernen Welt 96

Wie wir sehen werden, potenziert sich die Verteufelung des Erotischen in der albani-
schen Gesellschaft, an der bis in die jüngste Vergangenheit zahlreiche Entwicklungen 
vorbeigegangen sind, die in westlichen Ländern stattgefunden haben.  

Angemerkt sei an dieser Stelle auch die Tatsache, dass unter dem Hoxha-Regime 
keine sexuelle Aufklärung stattfand. Selbst die Frage, ob eine solche sinnvoll sein 
könnte, wurde erst 1986 in kurzer und 1989 in erweiterter Form von dem Akademiker 
Hamit Beqja gestellt (Sokoli 2007 216). Das biedere System bekämpfte also nicht nur 
direkt oder indirekt die Lust, sondern negierte sogar die Existenz des Körperlichen. 
(Allerdings sollte hinzugefügt werden, dass Sexualaufklärung auch im Westen bis zu 
den 1960er Jahren ein Tabu war.) Das Wörtchen „Sex“ wurde vor der Wende so gut 
wie nie öffentlich gebraucht (ebd. 143). 

Spätestens auf einen zweiten Blick treten die Scheinheiligkeit und die Absurdität 
der Moralvorstellungen des Hoxha-Regimes offen zutage. Todi Lubonja beschreibt in 
seinen Gefängniserinnerungen eine Szene, in welcher der Lastwagen, der den Häftling 
vom Gefängnis in die Internierung bringt, auf dem Land zwei ärmliche alte Frauen 
mitnimmt: „Sie hatten jede den Weg vom Berg hinunter auf ihrem Rücken einen gro-
ßen Sack voll mit Heilkräutern getragen. Ihre von der Sonne gegerbten Gesichter und 
ihre geflickte Kleidung konnten einem wirklich leidtun. Mir fiel das große Getöse ein, 
das um die ,Gefahr’ stattgefunden hatte, die 15 Jahre zuvor für unsere Nation von der 
Mode und den Miniröcken der Frauen ausgegangen war...“22 Von ihrer Befreiung ist 
die Frau hier weit entfernt.  

Nach der Wende wurden die Albaner zu jeder Tages- und Nachtzeit mit Sexualität 
regelrecht bombardiert (Sokoli 2007 158f); oftmals wurden Pornofilme auf privaten 
Kanälen auch tagsüber ausgestrahlt. Es lässt sich sagen, dass die Tabus in einem kapi-
talistischen Sinne fielen, nicht aber in einem gesellschaftlichen. Man kann erahnen, dass 
dieser plötzliche, meist unreflektierte Einbruch eine traumatische Erfahrung darstellte. 
Auch Sigmund Freud galt im totalitären Regime als bourgeois, unmoralisch und reaktionär 
(ebd. 142f). Er konnte erst nach dem Sturz des Regimes in Albanien rezipiert werden.23 

Zur Sublimierung sei eingangs festgestellt, dass die Psychoanalyse und ihre Be-
grifflichkeiten auch in den westlichen Ländern umstritten sind. Beauvoir lehnt etwa den 
bei Freud vorherrschenden Determinismus ab, der sich aus Trieben und Verboten ablei-

 
gjëra ishin të përjashtuara nga jeta jonë. […] Kurse për modën, as që bëhej fjalë. […] Në 
fotografitë e rinisë së nënës sime, ajo dhe të gjitha motrat e saj apo kushërirat e shumta, ishin të 
veshura bukur dhe shik. Sandale me taka të larta, fustane të mëndafshta, shoqëruar me kapele të 
hatashme, varëse të bukura nëpër qafat e tyre të bardha, unaza të çmuara. […] Ç’ishte kjo botë e 
ndritur, që ishte fshirë nga jeta jonë si të mos kishte ekzistuar kurrë?!“ (2011 17) 

22 „Ato kishin bartur nga mali nga një thes të madh të ngjeshur me bimë medicinale. Fytyrat e tyre 
të rreshkura nga dielli dhe rrobat e tyre copë e çikë ishin vërtet me tu dhimtë. Dhe m’u kujtua 
zhurma e madhe që po i kanosej kombit tonë nga moda dhe minifundet e grave 15 vjet më parë...“ 
(1993 10, Übers. meine) 

23 So zuerst bei Hamit Beqja, „Der Engel und der Teufel stecken in jedem Lebewesen. Zur Auf-
spaltung der menschlichen Persönlichkeit.“ (Edhe engjëlli, edhe djalli janë brenda tek i gjalli. 
Rreth dyzimit të personalitetit njerëzor. Tirana: Albinform, 1995). 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



3.2. Unterdrückung und Sublimierung 
 

97

tet, und beruft sich auf die entgegengesetzte Vorstellung der Wahlfreiheit (2000 69f). Sie 
schreibt: „Die Psychoanalyse kann ihre Wahrheit nur im historischen Kontext finden.“ 
(ebd. 73) Das Konzept der Sublimierung kann daher in folgendem Abschnitt mit vollem 
Recht angewandt werden. Im Kontext des albanischen Totalitarismus nämlich sind die 
Figuren tatsächlich ihrer Wahlfreiheit enthoben und ganz dem System unterworfen.  

3.2. Unterdrückung und Sublimierung 

In unserem Albanien zur Zeit des Kommunismus wurde die Liebe ermordet, 
erstochen und vernichtet. Sobald sie laufen lernte, brachte man sie nach allen 
Regeln der Kunst um.24 

Im westlichen Europa gerieten ab den 1960er Jahren die bis dahin geltenden rigiden 
Moralvorstellungen ins Wanken. In Albanien setzte dieser Prozess später ein. So notiert 
etwa noch die Ich-Erzählerin in Myftius An verschwundenen Orten zur Zeit der Dikta-
tur: „Die traditionelle Moral verdammte jeden Geschlechtsakt außerhalb des heiligen 
Bundes der Ehe. Die Mädchen, die dieses ungeschriebene Gesetz übertreten hatten, 
ließen sich oft das Jungfernhäutchen wieder zunähen, um unberührt vor ihren Ehemann 
zu treten.“ (2012 230) Im Gegensatz zu anderen Ländern, wo oft die Religion die 
Moralvorstellungen beeinflusste, wurzelten diese in Albanien in der patriarchalischen 
Struktur und dem Gewohnheitsrecht. Im Hinblick auf Menschen und Situationen zur 
Zeit des Hoxha-Regimes zeigen sich zwei literarische Beschreibungstendenzen: Die 
Sexualität wird in den Texten aus und zu dieser Zeit entweder erstaunlich schamlos 
ausgelebt oder aber sublimiert. In letzterem Fall wird die Libido nicht unterdrückt, 
sondern in Anstrengungen umgeleitet, die mit dem Gewissen zu vereinbaren sind: 

Es geht bei der S[ublimierung] um das Aufgeben einer konkreten, direkten Befrie-
digung zugunsten einer abstrakten, indirekten Befriedigung. Jede S[ublimierung] 
ist ein Umweg, der beschritten wird, um die Lösung von Spannungen herbeizu-
führen. Hierbei macht sich die S[ublimierung] die Plastizität der Begierde zu-
nutze, d.h. ihre Fähigkeit, sich auf verschiedenste Objekte zu beziehen. In die-
sen libidinösen Übertragungen wird sexuelle Energie vom originären Objekt 
abgelenkt und auf eine nicht direkt sexuelle, aber dennoch an den Sexualtrieb 
angeheftete, Bahn gelenkt. (Berressem 2013 726) 

Es erweist sich, dass wir es bei dem Hoxha-Regime mit einer äußerst lustfeindlichen 
Diktatur zu tun haben. So sind die jungen Frauen, die in Das ewige Leben der Albaner 
ihre Militärübungen ableisten müssen, dazu gezwungen, Tee zu trinken, „der, so geht 
das Gerücht, mit einer Chlorsubstanz versetzt ist, um unseren Appetit auf Männer zu 
schmälern“ (2007 100). Diese Lustfeindlichkeit hat sie mit anderen totalitären Syste-

 
24 „Dans notre Albanie au temps du communisme, l’amour était assassinée, poignardé, anéanti. Avant 

qu’il ait le temps de traîner, on l’exécutait par tous les moyens.“ (Bessa Myftiu Amours 2010 40) 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



3. Wellenbewegungen: Die Geschlechter in der modernen Welt 98

men wie dem nationalsozialistischen gemein, das Sexualität nur zum Erhalt der Rasse 
gelten ließ. Die Unterdrückung des Eros ist eine von vielen Seiten der Repression. 

Beauvoir schreibt davon, dass die Unterordnung unter den Staat mit einer Entzau-
berung der Frau einhergeht. Wie wir wissen, war das totalitäre Regime in Albanien 
von einem extremen Personenkult um Enver Hoxha geprägt. Dieser löste somit un-
weigerlich die Frau als mögliches Idol ab: „Der Führerkult, sei es der um Napoleon, 
Mussolini oder Hitler, schließt jeden anderen Kult aus. In Militärdiktaturen, unter 
totalitären Regimen ist die Frau kein bevorzugtes Objekt mehr.“ (Beauvoir 2000 193) 
Davon ausgenommen ist der (heimliche) Rückzug ins Innere und Private. 

Bei der Betrachtung von Texten über die Diktatur ist der soziohistorische Hinter-
grund zu beachten. Wie wir von Bejko erfahren, kam es unter dem Hoxha-Regime zu 
einem immer stärkeren Schwund an Freizügigkeit und Vergnügungen, mögen diese 
heute noch so harmlos anmuten. So schreibt sie: „Vor dem Bruch mit der Sowjetunion 
waren die Lebensgewohnheiten der Albaner viel lockerer und liberaler. Überall, auch 
in Fier erhoben sich die Paare zum Tanz. Später traute sich keiner mehr, in öffentli-
chen Lokalen zu tanzen, wenn auch die Musik dazu spielte.“ (2003 35) Helena Kadare 
notiert zu dieser Zeit, dass Tirana „eine gewisse Süße“ hatte und in den Kinos auslän-
dische Filme gezeigt wurden. („Tirana në atë kohë kishte njëfarë ëmbëlsie.“ 2011 34) 
Weiter schreibt sie: „Zu jener Zeit […] gab es viele Lokale, in denen getanzt wurde. 
(Später, einhergehend mit der Freundschaft zu den Chinesen, wurden sie eines nach 
dem anderen geschlossen.) Doch zu jener Zeit waren sie noch geöffnet. In der Taverne 
des Hotels Dajti wurde bis in den Morgengrauen getanzt und überall auf den Straßen 
war Musik zu hören.“25 

Später ist das gesamte Land kontrolliert und eingeschränkt. Der Ort, der Freiheiten 
und Entfaltungsmöglichkeiten noch stärker unterbindet, ist das Gefängnis. Maks Velo 
beschreibt es als einen von allem getrennten, losgelösten Raum. In der Geschichte 
„Der Übersetzer“ („Përkthyesi“) aus dem gleichnamigen Band finden wir auch den 
Grund für die aggressive oder zärtliche Sublimierung der Häftlinge, wie wir sie in 
Lubonjas Gefängnisgeschichten vorfinden werden. In einem kurzen Dialog wird die 
Vorfreude jener deutlich, deren Entlassungstag heranrückt: 

„Jetzt wartet die Welt da draußen auf uns, das Glück.“ 
„Ich hatte seit zwölf Jahren keinen Sex mehr, kannst du dir vorstellen, was für 
ein Glück das sein wird?! Du hast zumindest...“ 
„Mensch, was für ein Regime! Ich stelle nichts auf der Welt über den Sex. Ich 
hab keine Muschi gesehen... eine Frau berühren... die Hand da unten hintun... 
Oh mein Gott!“ 
Dann beginnen ihre Augen zu leuchten. Sie machen ein paar Bewegungen, die 
sie bis dahin nicht gemacht haben, halten plötzlich inne und beeilen sich dann 

 
25 „Në atë kohë […] kishte shumë lokale ku vallëzohej. (Më vonë, bashkë me miqësinë me kinezët, 

ato do të mbylleshin njëra pas tjetrës.) Por, në atë kohë ato ishin ende të hapura. Në tavernën e 
hotel Dajtit vallëzohej gjer ndaj të gdhirë dhe ngado nëpër rrugë dëgjohej muzikë.“ (2011 34f) 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



3.2. Unterdrückung und Sublimierung 
 

99

wieder bei jeder Gelegenheit, als ob dadurch der Tag der Entlassung näher-
rücken würde.26 

Velo beschreibt, wie sich die sexuelle Orientierung durch die lange Haft verändern 
kann. Notgedrungen, durch den Mangel an Frauen, werden die Gefangenen zu Aske-
ten oder homosexuell. Der Mensch wird auch in dieser Hinsicht auf die Ebene eines 
Tieres gesetzt, das sich der jeweiligen Umgebung anpassen muss. So kommt es sogar 
zu einem grausamen Mord aus „Liebesgründen“: 

„Du weißt es selbst, im Gefängnis wird über solche Fälle nicht lange gespro-
chen... man kennt die Wahrheit auch nicht, aber ich meine, dass es eine Riva-
lität gegeben hat, eine Eifersuchtssache... Er hatte ihn erwürgt und seine offe-
nen Augen gesehen, als er gestorben ist, das hat ihn wahnsinnig gemacht... Er 
hat sie ihm ausgestochen, damit er sie nicht sehen musste... mit dem Löffel, 
den er bei sich hatte. 
Die Liebe lässt einen nicht nur edel werden, sie macht einen auch zur Bestie. 
Du weißt es selbst, wir waren ja zusammen in Spaç, und es gab nicht viele 
solcher Fälle. Doch dann gab es zwei blutige Ereignisse: Ein junger Mann 
schlug mit einer Axt wild auf einen anderen ein, der ihm ein Angebot gemacht 
hatte. Er hat nochmal sechs Jahre bekommen. Eigentlich war er unschuldig. 
Der andere hat auch mit der Axt auf ihn eingehauen. 
Ich hab mir oft Gedanken gemacht, wie darüber zu urteilen ist, denn es liegt 
nicht an dem Gefängnisleid, es ist allein der Mangel an Frauen.“ 
„Na ja, du hast 26 Jahre gesessen und bist nicht deformiert.“ 
„Da hast du Unrecht. Ich bin deformiert, nur anders. Ich bin zum Asket geworden. 
Asketen sind tote Baumstämme, in denen kein Saft mehr ist. Die Frauen sind der 
Saft der Welt. Deshalb wird der Mensch zwischen Gewässern geboren.“27 

 
26 „- Epo tani na pret bota jashtë, lumturia. 
  - Kam 12 vjet pa bërë seks, e mendon se çfarë lumturie është?! Po ti ke bërë të paktën...  
  - Ç’regjim, mo! Para seksit nuk vë gjë në botë. Unë s’kam parë pidh me sy... të prekësh femër 

me dorë... t’i futësh dorën poshtë... O Zot...! 
  Sytë fillojnë dhe u shkëlqejnë. Bëjnë ca lëvizje që nuk i bënin përpara, ndalin papritur, pastaj 

shpejtojnë për çdo gjë sikur kjo ua shpejton ditën e lirimit.“ (2018 9f, Übers. meine)  
27 „Ti e di, këto raste nuk diskutohen gjatë në burgje... se nuk dihet e vërteta, po them se ka pasur 

një rivalitet, një xhelozi... E kishte mbytur me duar, duken sytë e tij të hapur si kishte dhënë shpirt, 
e kanë tmerruar... Ia nxori që të mos e shihte... Ia nxori me lugën që mbante me vete. 

  Dashuria nuk të bën vetëm fisnik, të bën edhe egërsirë. 
  Ti e di, kemi qenë bashkë në Spaç, nuk ka pasur shumë raste. Atëherë ndodhën dy ngjarje të 

përgjakshme: një i ri e goditi keq me sëpatë atë që i bëri propozimin. E ridënuan gjashtë vjet. Në 
fakt ishte pa faj. Edhe tjetri po ashtu e goditi me sëpatë. 

  Jam menduar shpesh si duhen gjykuar, se burgu në fakt nuk janë vuajtjet e tjera, është vetëm 
mungesa e femrës. 

  - Po ja, ti bëre 26 vjet dhe nuk u deformove. 
  - Jo, e ke gabim. Unë u deformova, por ndryshe. U bëra asket. Asketët janë drurë të tharë, lëngu 

u ka ikur. Femra është lëngu i botës. Prandaj njeriu lind mes ujërash.“ (2018 18f) 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



3. Wellenbewegungen: Die Geschlechter in der modernen Welt 100

Allerdings kann hinzugefügt werden, dass bereits das Leben in Freiheit eine Vorstufe 
zum Gefängnis ist und alle Menschen unter dem Regime deformiert werden. 

Stilistisch ist zu Velos Werk anzumerken, dass es von einer offenen Form geprägt 
ist. Wie in seinem Buch „Zeit der Anti-Zeichen“ (Kohë anti-shenjë) von 2000 haben 
wir es bei „Der Übersetzer“ mit einer Mischung aus Erzählung, Bericht und Aphoris-
men zu tun. Die Assoziationsketten bestimmen den Verlauf der Geschichten, wodurch 
diese häufig an Gespräche erinnern. Stets dominiert Velos räumlich-graphische Er-
fahrung als Maler und Architekt.  

In seinem Mitte der 1990er Jahre geschriebenen Roman Spiritus schildert Ismail 
Kadare das Schicksal mehrerer Figuren während der Einführung chinesischer Abhör-
mikrophone des neuesten technischen Stands. Die Ereignisse beginnen im ersten Teil 
mit einer Expedition ausländischer Journalisten in den 90ern und damit dem für 
Kadare typischen Blick von außen. Im zweiten Teil ist die Innensicht prägend, bis 
sich die verschiedenen Schichten mehr und mehr überlagern. Auch hier ist das ganze 
Leben vom Wirken des totalitären Regimes bestimmt. So scheitert die Liebesbezie-
hung zwischen einem Bauingenieur und der Hauptdarstellerin von Tschechows Stück 
Die Möwe an der Frustration der Hauptdarstellerin, als das Drama abgesetzt wird. 

Auch in diesem Buch wird die Lustfeindlichkeit des Regimes beschrieben, beson-
ders deutlich in folgendem Abschnitt: 

Es wurde gerade eine Kampagne gegen die „Entartung führender Kader“ betrie-
ben. Die Parole „Der politischen Entartung geht die moralische Entartung voraus“ 
schrie einem von vielen Plakaten entgegen. Liebesaffären wurden fast so streng 
geahndet wie Straftaten. Böse Zungen behaupteten, dies habe mit der aktuellen 
hormonellen Verfassung der Mitglieder des Politbüros, vor allem des Diktators 
zu tun. Jede Manifestation gesteigerten sexuellen Begehrens wurde als Beleidi-
gung des Allmächtigen verstanden, wenn nicht gar als Rebellion. Enthaltsamkeit 
war das Gebot der Stunde. Wahrscheinlich zum ersten Mal in der Weltgeschichte 
brüstete man sich unter Funktionären mit seiner Impotenz. (2011 79) 

In diesem Roman findet sich das wohl tiefste Eindringen des Staates in die Intimität 
des Bürgers, der stets als potenzieller Gegner angesehen wird. 

So sinniert der örtliche Chef des Staatssicherheitsdienstes28 nach der Ausstattung mit 
den zur Abhörung eingeführten Wanzen und nachdem mit dem Abhören einer früheren 
Geliebten begonnen wurde: „Er konnte an Stellen vordringen, die für alle anderen un-
erreichbar waren. In sämtliche Höhlen, sogar in ihre Vagina, um zu belauschen, was 
sich in der feuchten Finsternis abspielte, in die er einmal leichtfertig seinen Samen ver-

 
28 Die Sigurimi, alb. „Sicherung“ oder „(öffentliche) Sicherheit“, war von 1944-1991 der albanische 

„Staatssicherheitsdienst“ bzw. die Geheimpolizei des Landes. Dieser Teil der albanischen Ver-
gangenheit ist in jüngster Zeit partiell aufgearbeitet worden, wovon etwa das 2017 in Tirana er-
öffnete „Haus der Blätter“ (Shtëpia me gjethe) zeugt, einem Museum über die Sigurimi, sowie 
die Veröffentlichung der Akten von Ismail Kadare (Kadare i denoncuar, Hrsg. Dashnor Kaloçi, 
2015) oder Maks Velo (Jetë paralele, Hrsg. Alda Bardhyli, 2018). 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



3.2. Unterdrückung und Sublimierung 
 

101 

gossen hatte.“ (2011 158) Dass dieses Abhören intimster Bereiche selbst ohne das Wis-
sen der Opfer zu einem Erlöschen des Begehrens führt, ist auch in Werken über die Zeit 
der DDR belegt (vgl. etwa Wolf Biermanns „Stasi-Ballade“ von 1974). In Spiritus ist 
selbst der Vorgesetzte überrascht: „Mit einem Schwund hatte er gerechnet, doch es war 
ein regelrechtes Erlöschen.“ (ebd. 182) Die Wanzen hatten „das sexuelle Begehren der 
Frauen gelähmt“ (ebd. 188) Oft kommt es zu einem Clash von erotischen Phantasien 
und grauer Realität, wie ihn Ismail Kadare in „Die Geschichte des Schriftstellerver-
bands...“ beschreibt: „Ich achtete nur auf die Frau, die dabei war, die Straße zu über-
queren, auf der sich dröhnend ein mit Gips bespritzter Lastwagen näherte. ,Es lebe der 
Fünfjahresplan!’ stand auf seiner Kühlerhaube.“ (2008 322) 

Wie in Martin Camajs Novellen deutlich wird, akzeptierte die patriarchalische Ge-
sellschaft nur die Ehe, „das Kernstück der phallokratischen Gesellschaft“ (Badinter 
1993 24), nicht aber die Liebe. Auch in der scheinbar modernen Zeit ist die Ehe oftmals 
die einzig zulässige Klammer für eine Verbindung der Geschlechter. In Helena Kadares 
Eine Frau aus Tirana (Një grua nga Tirana) von 1994, das in den frühen 80ern ange-
siedelt ist, steht die Ehe als Klammer für den Romantext selbst. Anfangs beneidens- und 
erstrebenswert, erscheint sie schließlich als etwas, das zur Desillusionierung führt, „am 
Ende eines Begräbnisses“, wie es in den Schlusszeilen des Romans gar heißt (2009 248). 
Zu Beginn des Textes steht das Privileg der Ehefrauen, über eine größere Anzahl an 
Entschuldigungen zu verfügen: „Verheiratete Frauen gaben bei Verspätungen meist an, 
dass die Kinder krank seien oder die Krippe vorübergehend geschlossen sei; für sie 
hingegen gab es nur diesen einen Grund: Pannen im Busverkehr.“ (ebd. 5)29 

Eine solche Verspätung konnte im damaligen System schwerwiegende Folgen 
nach sich ziehen. Nicht nur erfolgt ein Eintrag in die „Liste der Verspäteten“, das 
Zuspätkommen wird gar mit dem furchteinflößenden Attribut „feindliches Verhalten“ 
belegt, was dramatische Konsequenzen haben kann. Die Protagonistin Susanna steht 
hier als ledige Frau wehrlos der Menge an verheirateten Frauen gegenüber, denen die 
Ehe ein Schutzschild verleiht. In den Augen der Gesellschaft sind sie vollwertigere 
Wesen. Wie sich herausstellen wird, haben sie dafür den Preis der ernüchternden Ein-
sicht zu zahlen, dass die Liebe vergeht. 

Zu Susannas Gewissensbissen aufgrund ihrer Verspätung kommt die Scham über 
das eigene (Liebes-)Glück, als sei dies etwas Illegitimes. Ein weiteres Übel sind die 
Klagen der Kollegin im Redaktionsgebäude über den familiären Alltagsstress – die 
verheiratete Mitarbeiterin wird durch ihr Leiden auf eine Empore gehoben. Susanna 
mag sich daher, ähnlich wie Camajs Figur Nika, das eigene Glück nicht zugestehen: 
„In solchen Situationen pflegte Susanna sich für ihr eigenes Glück fast zu schämen. 
Sie hoffte, dass es nicht allzu aufdringlich wirkte, und strengte sich an, es zu verber-
gen. [Sie] hielt alles andere mit Gewalt zurück – so wie sie in der sechsten Klasse 

 
29 „Gratë e martuara përmendnin zakonisht si shkak vonese sëmundjet e kalamajve ose çerdhen e 

mbyllur përkohësisht. Ndërsa ajo s’kishte veçse një arsye: çrregullimet e linjës së autobusit.“ (ebd. 7) 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



3. Wellenbewegungen: Die Geschlechter in der modernen Welt 102

ihren Büstenhalter flach gedrückt hatte, damit niemand ihre erwachende Weiblichkeit 
sähe.“ (ebd. 7)30 

Die Scham steigert sich zu wahren Schuldgefühlen, als die Kollegin sie fragt, ob sie 
verliebt sei. „Susanna war rot geworden, als hätte Sarah sie in flagranti ertappt.“ (ebd. 8)31 
Dieses irrationale Gefühl der Schuld passt zum allgemein vorherrschenden Klima der 
Angst, in dem niemand vor dem Vorwurf einer politischen Verfehlung gefeit ist. 
Hannah Arendt spricht von der „totalitären Fiktion“ (1991 660), die jeweils Anschuldi-
gungen ermöglicht, wie sie gerade gebraucht werden.32 Auch Susanna ist als Mit-
arbeiterin ein Rädchen in diesem Getriebe. Von Schuldgefühlen ist es kein weiter Weg 
mehr zur Paranoia.33 Der Auslöser dafür kann ein harmloser Slip sein. Für das erste 
erneute Treffen mit dem Geliebten hatte Susanna besondere Unterwäsche besorgt, wel-
che in Zeiten der Mangelwirtschaft eine doppelte erotische Ausstrahlung gewinnt: 

[Sie musste] an die neue Unterwäsche denken, die sie anziehen würde und die 
Viktor noch nie an ihr gesehen hatte. Wie sehr hatte sie darum gekämpft, diese 
Dessous zu bekommen! Geschafft hatte sie es schließlich mithilfe einer Frau 

 
30 „I vinte turp nga lumturia e vet. Mendonte: sa mirë që lumturia nuk dallohej krejtësisht. Dhe 

përpiqej ta fshihte. […] E ndrydhte pa mëshirë gjithçka, njëlloj siç shtrëngonte sutjenat në klasën 
e gjashtë për të mos iu dalluar gjoksi...“ (ebd. 8) – Die Übersetzung bleibt an dieser Stelle an 
Eindringlichkeit hinter dem Original zurück. Sinngemäß könnte es hier heißen: „Sie schämte sich 
geradezu für ihr Glück und dachte: Wie gut, dass man das Glück von außen nicht ganz erkennt. 
Sie versuchte, es zu verbergen. […] Sie unterdrückte alles ohne Rücksicht auf sich selbst, so wie 
sie in der sechsten Klasse den BH fest angezogen hatte, damit niemand ihren Brustansatz bemerk-
te...“ Die Scham ist für Susanna keine Angewohnheit, die „gepflegt“ wird, sondern ein Zwang; 
ein Korsett wie der BH, das nicht freiwillig gewählt wird. Zudem liegt die Betonung im Original 
auf dem sekundären Geschlechtsmerkmal, nicht auf einem erwachenden Bewusstsein der Identität. 

31 „Suzana ishte skuqur si e zënë në faj.“ (ebd. 9)  
32 „Denn es liegt im Wesen der totalitären Fiktion, daß sie nicht nur das Unmögliche möglich macht, 

sondern vor allem auch alles, was sie nach ihrem ideologisch geleiteten Schema als möglich 
,voraussieht‘ – und Voraussehen heißt hier lediglich Berechnen –, bereits als wirklich in Rechnung 
stellt. Da die Geschichte in der totalitären Fiktion voraussehbar und berechenbar verläuft, muß 
jeder ihrer Möglichkeiten auch eine Wirklichkeit entsprechen. Diese ,Wirklichkeit‘ wird dann 
nicht anders fabriziert als andere ,Tatsachen’ in dieser rein fiktiven Welt.“ (660f) Der Begriff der 
totalitären Fiktion mag sich auch auf die Arbeit an dem Gesamtwerk Enver Hoxhas anwenden 
lassen, das aller Wahrscheinlichkeit nach einem weitreichenden Autorenkollektiv zu verdanken 
war. Laut Kadare war Enver Hoxha „ein mittelmäßiger Schriftsteller und die meisten seiner Wer-
ke waren politischer Mist“. („Ka qenë shkrimtar mesatar dhe shumica e veprave të tij ka qenë 
plehë politike.“ - Musta 1996 83) 

  Zu diesem Urteil kommt auch Blendi Fevziu, der Hoxha zwar als eifrigen Leser und Kenner der 
Literatur beschreibt, zu dessen Memoiren jedoch anmerkt, sie seien „mittelmäßig, mit einer sehr 
armen Sprache und ohne jeden Stil“ verfasst. Zudem äußert Fevziu Zweifel, ob die Erinnerungen 
von Hoxha selbst verfasst wurden. („Ndërkaq kujtimet e tij, nëse i ka shkruar vetë, duken 
mediokre, me një gjuhë shumë të varfër dhe fare pa stil.“ - 2014 328)  

33 Siehe hierzu auch Arendts Überlegungen zu dem in totalitären Systemen entstehenden Miss-
trauen: „Dieser universalen Verdächtigkeit entspricht ein nicht weniger universales Mißtrauen, 
das mehr als alles andere alle menschlichen Beziehungen in der totalitären Gesellschaft unter-
miniert. […] Jeder ist gleichsam zum Polizeiagenten seines Nächsten geworden.“ (1991 665) 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



3.2. Unterdrückung und Sublimierung 
 

103 

aus dem Viertel, welche die Nichte eines Vizeministers kannte, der zufällig 
gerade eine Reise in den Westen vorhatte … Sie erinnerte sich an das affige 
Getue dieser Person, an ihre Versprechungen und an den maßlosen Preis – fast 
einen halben Monatslohn –, den sie schließlich forderte und den Susanna, ohne 
mit der Wimper zu zucken, bezahlt hatte. 
Nie würde sie den Tag vergessen, an dem ihr die Frau die Dessous gebracht 
hatte. Sie waren tatsächlich atemberaubend. (2009 14f) 

Der Kauf dieser Unterwäsche gerät geradezu zu einer regimekritischen Handlung. 
Dies ist verständlich in einer Gesellschaft, in der alle auch äußerlich gleich sein sollen 
und etwa mit einem uniformierten Haarschnitt versehen werden. Als Kontrast zu der 
erotischen Bekleidung mag Vorpsis Schilderung von der Militäruniform der Erzähle-
rin dienen, die ihr zu eng ist, während durch die zu großen Schuhe ein Nagel in ihren 
Fuß schneidet (2007 99f). Auf dem Weg zu ihrem geheimen Rendezvous mit Viktor 
wird das Kleidungsstück zum Auslöser für Susannas Verfolgungswahn. So bekommt 
sie Angst, die lange Schlange vor einem Laden mit Unterwäsche könnte sich gegen 
sie wenden: 

Was wäre, dachte sie voll Schrecken, wenn diese tollwütige Menge auf einmal 
umkehren und ihr nachsetzen würde? Wenn sie sie mitten auf der Straße an 
den Armen packen, ihr den Rock hochheben und sie anbrüllen würde: „Ah, 
seht mal, was unser Fräulein da Schönes hat! Wir schlagen uns wegen baum-
wollener Unterhosen die Köpfe ein, und Mademoiselle stolziert in seidenen 
Dessous herum!“ (2009 24)34 

Eine tragikomische Szene. Die nervliche Angespanntheit, die sich immer mehr zuspitzt, 
erinnert an den Umstand, dass hier die Frau – ganz zu schweigen von anderen Folgen 
wie Schwangerschaft oder Ehrverlust – auch in erotischer Hinsicht größere Risiken auf 
sich nimmt als der Mann. Die Frau verkörpert Erotik in einem stärkeren Ausmaß als der 
Mann und ist somit gefährdeter in einem Regime und einer Gesellschaft, wo selbst roter 
Lippenstift als Zeichen von Erotik und Individualität verdächtig sein kann: „Man mun-
kelte, dass vor drei Monaten eine Genossenschaftlerin, frisch ins Politbüro gewählt, 
einen gänzlichen Verkaufsstopp für Lippenstift gefordert hatte.“ (ebd. 23) 

An dieser Stelle ist ein Exkurs zur Reizwäsche angebracht. Bereits Nikas Unter-
wäsche führt uns dorthin. Kleidung wird hier dem Aspekt des Notwendigen enthoben 
und in einen größeren Zusammenhang gebracht, der mit größerer Freiheit einhergeht. 

 
34 Die Menschenmenge, die, motiviert durch Mangel und ein Klima der Bespitzelung, zu einem einzi-

gen bedrohlichen Körper wird, drückt aus, was Arendt zur Uniformität der Menschen im Totalita-
rismus schreibt: „Totale Herrschaft, die darauf ausgeht, alle Menschen in ihrer unendlichen Plura-
lität und Verschiedenheit so zu organisieren, als ob sie alle zusammen nur einen einzigen Menschen 
darstellten, ist nur möglich, wenn es gelingt, jeden Menschen auf eine sich immer gleichbleibende 
Identität von Reaktionen zu reduzieren, so daß jedes dieser Reaktionsbündel mit jedem anderen 
vertauschbar ist.“ (1991 676) Susannas Paranoia nährt sich also aus durchaus greifbaren Beweg-
gründen – sie steht hier tatsächlich als Individuum allein dem kollektiven Ich gegenüber. 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



3. Wellenbewegungen: Die Geschlechter in der modernen Welt 104

Das Symbol der Seidendessous als Zeichen für eine privilegierte Stellung findet sich auch 
in Ismail Kadares Roman Der Nachfolger, der die mysteriösen Umstände des vermeint-
lichen Selbstmords des Ministerpräsidenten Mehmet Shehu (1913-1981) bearbeitet. Die 
Tochter der „Nummer Zwei“ im sozialistischen Staat ist sich dessen vollkommen be-
wusst: „Sie nahm das himmelblaue Höschen, das sie am Tag ihrer Entjungferung ge-
tragen hatte, in die Hand. Ihr Freund war dadurch zu einem Satz veranlaßt worden, den 
sie wahrscheinlich nie vergessen würde: Mir gefallen Luxusfrauen!“ (2009 102f) 

Ebenso findet sich das Motiv der erotischen Unterwäsche in Myftius „Lieben in Zei-
ten des Kommunismus“. Nachdem Anila die im Ausland hergestellte Unterwäsche ihres 
kosovarischen Geliebten bewundert35, die sich so ganz von der farblosen baumwollenen 
Unterwäsche unterscheidet, die sie und ihre Landsleute in den „Volks-Geschäften“ Al-
baniens kaufen können, besorgt sie sich – auf Umwegen und heimlich – ebenfalls „sinn-
liche“ (handgenähte) Dessous. Diese haben eine euphorisierende, ja geradezu rauschhafte 
Wirkung auf Anila: „Als ich zum ersten Mal den schwarzen Spitzen-BH anprobierte, mit 
dem passenden Höschen dazu, unter einem durchsichtigen Minirock, war ich so erstaunt, 
dass ich erbleichte. Sobald ich diese magischen Kleidungsstücke angezogen hatte, wurde 
mein Leben vollkommen unwirklich.“36 Die erotische Unterwäsche wirkt wie eine be-
wusstseinserweiternde Droge, die aus der einengenden Umgebung befreit.  

All diese Szenen sollten nicht mit einer Flucht ins Weibliche in Verbindung ge-
bracht werden, in dem Sinne, wie Beauvoir ironisch fragte: „Genügt ein aufreizender 
Unterrock, um [die Weiblichkeit] auf die Erde herunterzuholen?“ (2000 9) Vielmehr 
lassen sich die Verhaltensweisen, wenn nicht als Akt der Dissidenz, so doch zumin-
dest als Versuch sehen, die Ketten und den engen Horizont der totalitären Gesellschaft 
zu sprengen, wie es auch die Lektüre der Klassiker und anderer Literatur unter dem 
Hoxha-Regime darstellte, oder eine spiritistische Sitzung, wie sie Ismail Kadare in 
Spiritus beschreibt. Wie Beauvoir sagt, liegt „in der Erotik ein Aufbegehren des 
Augenblicks gegen die Zeit, des Individuums gegen das Universelle“ (ebd. 83). 

Der Reiz der Reizwäsche besteht in dem Traum von einer Vergangenheit und einer 
Zukunft, die individuell gefühlt und geführt wird und außerhalb des gegenwärtigen 
grauen Systems liegt. So auch bei Ismail Kadare, wenn der Erzähler in „Die Ge-
schichte des albanischen Schriftstellerverbands im Spiegel einer Frau“ von der einzi-
gen in Tirana verbliebenen Edel-Prostituierten in Versen träumt: „Ein schwarzer 
Strumpfhalter // Aus anderer Zeit // Sinkt gleich der Dämmerung // in meine Gedan-
ken“ (2008 319). Das Geheimnis, das Dessous selbst in freieren Gesellschaften dar-
stellen, ist hier eines, das allenfalls in Gedanken existieren darf. Es ist der Stoff, aus 

 
35 An dieser Stelle sei angemerkt, dass die Albaner im Jugoslawien Titos ungleich größere (Rede-, 

Reise- und sonstige) Freiheiten und auch einen höheren Wohlstand genossen, als es den Albanern 
unter dem Hoxha-Regime möglich war.  

36 „Quand j’ai essayé pour la première fois un soutien-gorge noir à dentelles avec une culotte 
assortie sous une jupe transparente, j’ai pâli d’étonnement. Dès que j’ai revêtu ces habits 
magiques, ma vie est devenue complètement irréelle...“ (2010 52) 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



3.2. Unterdrückung und Sublimierung 
 

105 

dem Träume sind. Gleichzeitig stellt es eine Brücke dar zu den westlichen Ländern, 
von denen das isolationistische Albanien so abgeschirmt war. 

In meinem Kopf erschien, gleichsam beleuchtet vom Flammenschein eines 
katastrophalen Feuers, eine Fahne auf dem Turm eines Präsidentenpalastes, 
umkreist von vielen Wappen, Adlern und schwarzen Strumpfhaltern. Allmäh-
lich löste sich das Gewirr auf. In Tirana, der Hauptstadt des Staates, dessen 
Bürger ich war, zeigte keine Fahne auf dem Turm des Präsidentenpalastes an, 
ob sich der Präsident im Haus befand, und mir fehlten all die Embleme edler 
Geschlechter, der Dukagjinen, der Kastrioten, der Angjevinen, mit ihren wei-
ßen, schwarzen, blauen, einköpfigen, doppelköpfigen Adlern, geschnäbelten 
Schlangen, Lilienkränzen oder Kreuzen, doch dafür hatte mir der Zufall ein 
neues Wappenzeichen offeriert: Margaritas schwarzen Strumpfhalter. (ebd. 364) 

Die Erzählung endet tragisch, wie für Kadare üblich ohne Happy End. Dem Hoff-
nungsschimmer, welche die als romantisch empfundene Prostituierte ausstrahlt, wird 
jäh das Lebenslicht ausgeblasen. Mitsamt ihrer Mutter wird Margarita deportiert. In 
der Verbannung nehmen sich beide das Leben. Die Hure wird schließlich durch den 
Erzähler geradezu heiliggesprochen; Jesus gleich opfert sie sich seiner Ansicht nach 
für die anderen: „Plötzlich sah ich die abgezehrten Hälse mit den schlecht um aufge-
rissene Hemdkragen geknoteten Krawatten am Tag der letzten Versammlung vor mir 
und dachte: Von den Schriftstellern hat sich keiner umgebracht! […] Für uns hatten 
zwei Frauen es getan.“ (ebd. 366) 

Der Erzähler sieht sich in der Pflicht, als Vertreter der schönen Künste einer Aus-
gestoßenen wie Margarita Beistand zu leisten. Er ist eine (einseitige) spirituelle Be-
ziehung mit der Hure eingegangen, die er vom charakteristischen Nehmen und Geben 
geprägt sieht. Gewissensbisse kommen auf, da die Literatur kein Seelentröster für sie 
sein mochte, sie hingegen als Stoff und Inspiration für den Autor dient. Dies kommt 
auch dadurch zum Ausdruck, dass sich Margaritas Haus „gegenüber der Einmündung 
des Sträßchens“ befand, in dem ganz vorne das Gebäude des Schriftstellerverbands 
stand (ebd. 316). So heißt es zuletzt: „Man kann sich kaum vorstellen, daß die verein-
samte Margarita in ihren traurigen Stunden bei der albanischen Literatur Trost gefun-
den hätte, im Gegenteil. Sie, die immer nur zu geben hatte, tat es auch hier.“ (ebd. 
367) Margarita steht hier für ein Einzelschicksal, für das Spannungsfeld von Wirk-
lichkeit und Fiktion, für Menschen, die zu Literatur inspirieren, für Prostituierte und 
für Frauen überhaupt. Margarita, die ihr Gewerbe aus freien Stücken auszuüben 
scheint, ist dabei weit entfernt von den Zwangsprostituierten, wie sie Ismail Kadare 
in Der General der toten Armee und besonders Elvira Dones in „So ziehen sich Sterne 
nicht an“ schildern. Gleichwohl sei dahingestellt, ob Margarita ihren Beruf ebenso 
romantisch sehen kann wie der Erzähler. 

In Helena Kadares Eine Frau aus Tirana zieht Susannas teures Parfüm den Neid 
einer spießigen und „fleißigen Aktivistin“ auf sich, die sie dafür rügt (1994 17). Später 
erntet Susanna einen strafenden Blick der Abteilungsleiterin für das Dekolleté ihres 
Sommerkleids und bekommt im Anschluss einen Tag in der Lohnabrechnung abge-

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



3. Wellenbewegungen: Die Geschlechter in der modernen Welt 106

zogen (ebd. 94). Es gibt keine Privatsphäre, weder im politischen noch im privaten 
Bereich – tatsächlich sind diese Bereiche kaum noch zu trennen. Die Atmosphäre der 
Angst kriecht buchstäblich am Intimsten der Menschen hoch. Susanna fragt sich: „Wo 
hatten diese Leute nur die Fähigkeit erworben, genau dann zuzuschlagen, wenn man 
besonders auf Zuwendung angewiesen war?“ (2009 131) 

Die Paranoia entbehrt nicht einer realen Grundlage. Der sogenannte Kommunis-
mus, der Religion als Opium für das Volk erachtet, nimmt doch den Platz des dritten 
Auges Gottes ein, der alles sieht.37 Das stalinistische System verinnerlichte den Ge-
danken der Erbsünde, wonach jeder schuldig ist, sei es aufgrund von ideologischen 
Mängeln der Vorfahren, sei es aufgrund spontaner Gefühlsregungen oder aufgrund 
empfundenen Liebesglücks, das immer nur individualistisch sein kann. Die einzig 
mögliche Rettung besteht darin, gesichtslos in der Masse zu verschwinden. Dem un-
fehlbaren Führer-Gott werden alle biblischen Rechte zugestanden; er erscheint sowohl 
als fürsorglicher Vater als auch als Gott der Rache. Das individuelle Urteil über Gut 
und Böse ist aufgehoben; nur der „Große Chef“ hat darüber zu entscheiden. 

Der Begriff des „Großen Chefs“ hat etwas Ehrfürchtiges, in der Gewissheit, dass 
jene den Menschen enthobene Gestalt alle Macht in ihrer Hand hält, und gleichzeitig 
etwas Ironisierendes, durch die Einsicht, dass diese Macht wie jede Macht nur konstru-
iert ist. Auch macht der Ausdruck ein Paradox deutlich, da einerseits die Anbetung eines 
Gotts strikt untersagt ist, der Führer aber durch den für den Stalinismus typischen Per-
sonenkult die Bedeutung eines Gotts annimmt. Verdeutlicht wird dies durch die Tat-
sache, dass unter dem Hoxha-Regime die Bezeichnung „Führer“ (Udhëheqësi) groß ge-
schrieben wurde, der Begriff „Gott“ (zoti) hingegen klein. Letzterer war auch in der 
Verwendung „Herr“ verpönt und wurde durch den Begriff „Genosse“ (shok, im Alba-
nischen eigentlich „Freund“) ersetzt. Es ist bezeichnend, dass sich der Diktator als shoku 
oder auch xhaxhi („Onkel“) Enver sah, im Volksmund dagegen als „Großer Chef“ 
bezeichnet wurde. (In „So ziehen sich Sterne nicht an“ wird der Zuhälter von der 
Zwangsprostituierten „Er“, Ai, genannt; durch die Großschreibung wirkt er ebenfalls 
wie eine bedrohliche, grausame Gottheit.) 

Ein weiteres Beispiel für Susannas Paranoia zeigt sich, als sie das geheime Lie-
besnest von ihr und Viktor verlässt und im Treppenhaus mit der Parole „Unsere Wäh-
lerstimmen – ein Kugelhagel für den Feind“ (ebd. 24) konfrontiert wird und dies auf 
sich bezieht. „Als sie sich so in Panik durchs Dunkel eilen sah, schien ihr gar, der Feind, 
nach dem gesucht wurde, könnte sehr wohl sie selbst sein. Oh Gott, wenn sie nur 
möglichst schnell von hier weg kam!“ (ebd. 36f) Erneut schämt sie sich für das eigene 

 
37 Vgl. Becker: „Ein pseudoreligiöser bzw. religionsadaptierender Charakter des Marxismus-Leni-

nismus zeigt sich unter anderem in der äußeren Performanz: Ungeachtet ihrer prinzipiellen Ab-
lehnung tradierter Religiosität als Sedativ der herrschenden Klassen zur Ausbeutung der Arbeiter 
übten sich die marxistisch-leninistischen Staaten in der Imitation religiöser Ausdrucksformen, 
Symbole und Rituale. […] Der pseudoreligiöse Charakter offenbart sich neben der äußeren Per-
formanz aber auch im ideologischen Kern: Der Marxismus-Leninismus offerierte das Heilsver-
sprechen einer weltimmanenten Erlösung.“ (2014 249f) 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



3.2. Unterdrückung und Sublimierung 
 

107 

empfundene Glück. Es ist nicht verwunderlich, dass eine Lähmung von Susanna Besitz 
ergreift. Sie rebelliert innerlich, bleibt nach außen hin aber starr. Diese Paralyse kann 
als Bild für den erstarrten Zustand der albanischen Gesellschaft in den 1980er Jahren 
angesehen werden. Die von der Hauptfigur verkörperte Erotik steht im scharfen Kon-
trast zur unangenehmen Erscheinung der Abteilungsleiterin, die ohne anzuklopfen ins 
Büro tritt und die Beine nachzieht. Durch ihren überwachenden und bürokratischen 
Blick erscheint diese Figur als Gegenteil von Erotik: „Hinter dicken Brillengläsern 
schienen sich ihre kleinen Augen in alle Richtungen zugleich zu bewegen.“ (ebd. 16)38  

So lassen sich in diesem Roman zwei vermeintlich harmlose Charaktereigenschaf-
ten ausmachen, die dem Regime gleichwohl gefährlich werden können. Zum einen ist 
dies das Verliebtsein und die Vorfreude auf sexuelle Erfüllung, welche Susanna zum 
Träumen anregt. „Manchmal hatte sie sogar gedacht, dass die Firma Liebesbeziehun-
gen gerade deshalb bekämpfte, weil man fürchtete, die Menschen würden milder wer-
den.“ (ebd. 14)39 Eine andere Eigenschaft, die von der Macht misstrauisch beäugt 
wird, ist zudem die Nachdenklichkeit der Hauptfigur. Neben dem Verliebtsein ist dies 
Susannas zweite stille Rebellion.40 Wie Arendt schreibt: „Außerdem muß vom Stand-

 
38 „Sytë e vegjël, prapa syzeve me qelqe të trasha, i lëviznin njëherësh në të gjitha drejtimet.“ (1994 

14) – Hier ist die Aussage des Originals etwas reduziert, da die Augen tatsächlich und nicht nur 
scheinbar nach allen Seiten hin wachsam sind. 

39 „Nganjëherë mendonte se gjithë ajo luftë që u bëhej marrëdhënieve të dashurisë nëpër ndërmarrje 
ishte pikërisht frika nga kjo zbutje e njerëzve.“ (ebd. 13) 

40 Siehe hierzu „Antikommunistische Einsamkeit“ („Vetmi antikomuniste“), das erste Kapitel aus 
Maks Velos Erinnerungsband „Der Gefängnismantel“ (Palltoja e burgut). Velo beschreibt hier, 
wie Nachdenklichkeit, Melancholie und die Neigung zum Alleinsein von den Repräsentanten des 
Hoxha-Regimes als feindliche Eigenschaften eingestuft wurden. Da das sogenannte sozialistische 
System Albaniens als das beste der Welt angesehen wurde, musste auch der Mensch innerhalb 
dieses Systems der glücklichste sein. 

  Anders als beim „pursuit of Happiness“ in der US-amerikanischen Unabhängigkeitserklärung, 
wo es als Pflicht der Regierung angesehen wird, dem Bürger die Möglichkeit zu garantieren, sein 
Glück aus eigener Kraft zu erringen, ist es hier die erste Bürger-Pflicht, um jeden Preis fröhlich 
zu wirken und glücklich zu sein. Kapllani bemerkt zu diesem auferlegten Zwang: „Happiness in 
a totalitarian regime is not a question of choice or fortune; it is a duty. Public displays of 
unhappiness were viewed with suspicion. 

  The point was that we were the only happy people, the only genuinely happy people, the only 
pure, […] while against us were the miserable, the liars, primitive and polluted predators. 
Sometimes I used to think that we Albanians had hit something like a Universal Jackpot of 
Fortune: all the happiness, the authenticity, the purity, of the universe was contained within a 
mere 28,000 square kilometres, the surface of Albania.“ (2009 20f) 

  Velo meint sarkastisch: „Diese Leute haben immer ein Lächeln auf den Lippen, ein sozialistisches 
Lächeln, das sich zu einem kommunistischen Lächeln hin entwickelt, entsprechend der Entwick-
lung des Sozialismus hin zum Kommunismus.“ – „Këta tipa janë gjithmonë të qeshur, me një 
buzëqeshje socialiste që shkon drejt buzëqeshjes komuniste, krahas dhe dalëngadalë për sa kohë 
që socializmi do të shkojë drejt komunizmit.“ (1995 5, Übers. meine). 

  Auch die Hauptfigur in „Stadt ohne Reklame“ reflektiert: „Die wahren einsamen Menschen 
leiden nicht an Einsamkeit.“ - „Të vetmuarit e vërtetë s’vuajnë nga vetmia.“ (Qyteti 2007 152, 
Übers. meine) 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



3. Wellenbewegungen: Die Geschlechter in der modernen Welt 108

punkt totaler Herrschaft allein die Tatsache, daß menschliche Wesen denken können, 
einen Verdacht erregen, den kein noch so vorbildliches Verhalten je zerstreuen kann. 
Denn die Fähigkeit zu denken ist unauflöslich mit der Fähigkeit, seine Meinung zu 
ändern, verknüpft.“ (1991 665) 

Die Politik erweist sich als wahrer Lust-Killer. Als Susanna, um dem Konformis-
mus ihres Mannes zu entfliehen, Zuflucht bei einem geschassten Schriftsteller sucht, 
ist dieser nicht in der Lage, ihr sexuelles Verlangen zu erwidern. Susanna bringt dies 
in Zusammenhang mit dem politischen Druck und erinnert sich, dass auch ihre Eltern 
nach den Angriffen auf den Vater jedes sexuelle Interesse verloren hatten. Susannas 
Leidenschaft war zeitweise erloschen, nachdem ein von ihr geschätzter Kollege we-
gen angeblicher „Agitation und Propaganda“ angeklagt wurde (der berüchtigte § 55 
des Strafgesetzbuches erlaubte es, praktisch jeden Bürger zu denunzieren und anzu-
klagen). Die Liebe zur Partei muss über allem anderen stehen. 

Umso mehr stellt die erfüllte Liebe zweier Menschen zueinander ein Refugium 
dar. Dies wird besonders deutlich am Beispiel des geheimen Liebesnests von Susanna 
und Viktor, das sie vor ihrer Heirat aufsuchen. Zum romantischen Beginn ihrer eige-
nen Beziehung zu Ismail Kadare schreibt Helena Kadare, wie die Liebe eine Oase 
inmitten eines Klimas der politischen Kälte ausmacht: „Vor diesem Hintergrund vol-
ler Nervosität und Beklemmung gewannen unsere Liebesnachmittage in seiner Woh-
nung noch mehr an Süße für mich.“41 Was sonst unmöglich scheint, wird hier vollzo-
gen: Die Entpolitisierung der menschlichen Beziehungen unter der Diktatur. Als „Is“ 
einen neuen, sicheren Aufenthaltsort ausgemacht hat, begleitet er dies mit den Wor-
ten: „Dann sehen wir uns also in dem Haus. An der Tür befindet sich eine marmorne 
Gedenktafel, auf der zu lesen ist, dass dort eine illegale Basis der antifaschistischen 
Bewegung war. Von nun an wird es unsere Basis sein.“42 

Auch Ismail Kadare stellt in „Die Stadt ohne Reklame“ die Lustfeindlichkeit an 
den Pranger. Im Gegensatz zu seiner Ehefrau Helena Kadare, wo das Biedere rasch 
zu einem Verfolgungswahn der Hauptfigur führt, kommt es hier zunächst heiter daher, 
mit einem derben Humor, wie er zur damaligen Zeit in der albanischen Literatur nicht 
toleriert und daher praktisch nicht existent war. So wird Gjoni, dem Neuankömmling 

 
  Was die „Anderen“ mit ihrem frohen Lächeln angeht, so wird es allerdings noch schlimmer, wenn 

die Maske fällt und ihr Optimismus einer entgegengesetzten Stimmung weicht. Dies beschreibt 
Ismail Kadare in seiner Erzählung „Die Geschichte des Schriftstellerverbands im Spiegel einer 
Frau“ von 2001 in einer Szene, die an Die Dämmerung der Steppengötter erinnert: „Die Voll-
versammlung fand in einem der Säle des Kulturpalastes statt. Anders, als wir es gewohnt waren, 
saßen die teilnehmenden Parteiführer mit finsteren Mienen da. Ich konnte mich noch gut erinnern, 
wie wir Witze über den Optimismus und das feierliche Lächeln der Sowjets gerissen hatten. Du 
wolltest es finster, sagte ich mir. Na bitte, da hast du es, und sogar in der übelsten, nämlich alba-
nischen Form.“ (2008 338) 

41 „Në këtë sfond plot nervozizëm dhe ankth, pasditet tona të dashurisë në apartamentin e tij më 
bëheshin edhe më të ëmbla.“ (2011 51) 

42 „Pra, do të shihemi te shtëpia, te porta e së cilës ka një pllakë përkujtimore mermeri, ku shënohet 
se ka qenë bazë ilegale e lëvizjes antifashiste dhe që tani do të jetë baza jonë.“ (ebd. 64) 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



3.2. Unterdrückung und Sublimierung 
 

109 

in N., von seinen Kollegen über das frühere, im Kriegsjahr 1939 eröffnete „öffentliche 
Haus“ aufgeklärt (es ist ebenjenes, von dem auch im General der toten Armee die 
Rede ist), was mit der Bemerkung versehen wird, dass dort alle Kinder der Stadt das 
Onanieren gelernt hätten. 

„Sie haben an den Wänden gelauscht, als sich im Sommer die Offiziere mit 
den Nutten im Garten vergnügt haben.“ 
„Nicht schlecht. Die hatten immerhin noch lebendige Menschen vor sich, nicht 
so wie heute, wo sie Zeitschriften mit Brigitte Bardot oder Lollobrigida auf-
schlagen.“ 
„Was sollen sie auch sonst tun? Sollen sie den Bericht der Akademie der Wis-
senschaften aufschlagen? Manche machen’s ja, wenn sie den Stillen Don lesen.“ 
„Als Die Befreier rauskam, hab ich’s probiert, aber es kam nichts dabei raus...“43 

Diese Passage ist literaturgeschichtlich von großem Interesse. Zum einen ist der um-
gangssprachliche Ton und Humor ein Novum in der albanischen Literatur; zudem fin-
det sich in diesem Mini-Dialog eine maximale Abrechnung mit dem kleinkarierten 
System. Es stellt sich die Frage, was absurder ist: einen Masturbationsversuch auf 
einen Roman des Sozialistischen Realismus zu starten, oder eine Gesellschaft, die 
jegliche Erotik verbannt – wie sich etwa darin zeigt, dass sich ein Kinofilm dadurch 
auszeichnet, dass er „drei Küsse à l’italienne“ (Qyteti 2007 64) enthält – das Kino 
wiederum trägt den gewichtigen und unfreiwillig komischen Namen „Zehnter Jahres-
tag der Gründung der Volksarmee Albaniens“ (ebd. 63).  

Interessanterweise wird auch der Roman Der stille Don von Michail Scholochow 
erwähnt, für den dieser 1965 den Literaturnobelpreis erhielt, dessen Autorschaft jedoch 
seit der Veröffentlichung und bis heute angezweifelt wird.44 Auch die drei Kumpels 
Gjoni, Mentori und Evgjeni werden später eine Dokumentenfälschung vornehmen, wes-
halb diese Erwähnung als Vorbote der Handlungsentwicklung gesehen werden kann. 

Ein Kontrast zur biederen Bewegung der Parteikader findet sich bei Vorpsi, als 
das kleine Mädchen auf ihrem Geschichtsbuch das Gemälde „Die Freiheit führt das 
Volk“ von Delacroix entdeckt und von ihrem Großvater anhand einer italienischen 
Enzyklopädie aufgeklärt wird, dass die Freiheit in Gestalt der Marianne im Original 
keine durch Textil zensierte, sondern eine entblößte Brust zeige: „Die Sinnlichkeit 
führt das Volk an – so hätte das Bild eigentlich heißen sollen. Vielleicht hatte die 
Revolution auch etwas mit Sinnlichkeit zu tun, oder vielleicht konnte sie nur aufgrund 

 
43 „- Përgjonin prapa mureve, kur putanat me oficerët përkëdheleshin në kopsht, në verë. 
  - Gjene mirë, së paku, kishin përpara njerëz të gjallë, jo si sot që hapin revistat me Brixhit Bardonë 

ose Lolobrixhidën. 
  - Po ç’të bëjnë? Të hapin ‘Buletinin e Akademisë së Shkencave’? Disa e bëjnë duke lexuar ‘Donin 

e qetë’. 
  - Kur doli ‘Çlirimtarët’, unë desha ta provoja, por s’doli gjë...“ (Qyteti 2007 61f) 
44 Siehe z. B. als einem der jüngsten Beiträge zu dieser mittlerweile neunzig Jahre währenden 

Debatte Kerstin Holms Artikel „Nobelpreis für ein Plagiat: Die Ruhmsucht der Sowjetunion“, 
die darin die Thesen des Literaturwissenschaftlers Bar-Sella vorstellt und vertritt.  

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



3. Wellenbewegungen: Die Geschlechter in der modernen Welt 110

von Sinnlichkeit gelingen?“ (2007 86) Die Revolution lässt sich an dieser Stelle 
durchaus auch als sexuelle sehen, wenn die Erzählerin reflektiert: „Der Krieg ist ge-
wonnen. Wer sollte noch auf sie schießen? Auf dieses weiße Fleisch und die verwir-
rende Sinnlichkeit?“ (ebd.)45 

Angesichts der Lustfeindlichkeit verwundert es nicht, dass sich für viele Albaner 
die große Freiheit nach der Wende in sexueller Gestalt darbietet. Nachdem seit An-
fang der 1970er Jahre der westliche Markt immer mehr mit Pornographie gefüttert 
und überschwemmt wurde, vollzieht sich dies in Albanien mit 20-jähriger Verspä-
tung. So verfällt in Gazmend Kapllanis A Short Border Handbook (der „biographische 
Essay“ ist im März 2020 als Unentbehrliches Handbuch zum Umgang mit Grenzen 
bei der Edition Converso auf Deutsch erschienen) einer der Wegbegleiter des Erzäh-
lers beim Anblick der Porno-Abteilung eines griechischen Videoladens in einen regel-
rechten Rauschzustand: „Sex Boy was in his element. He had discovered the porn 
section and was inspecting the covers one by one, back and front, the way that an 
archeologist might examine the bones of a dinosaur. If we hadn’t literally pulled him 
out, he could happily have spent at least another week in there.“ (2009 90) 

Gestärkt von diesen sexuellen Eindrücken, hebt „Sex Boy“ an, seine Geschichte zu 
erzählen, wie er zur Zeit der Diktatur seinen Eltern Valium unter das Essen gemischt 
habe, nur um heimlich und mit einem besonderen Empfänger auf ausländischen Kanälen 
Pornofilme zu sehen. Diese Episode erscheint noch grotesker, zumal sich der wahre 
Name des Sex-Süchtigen als Marenglen herausstellt, ein in Albanien nicht unübliches 
Kofferwort aus den heiligen Namen Marx, Engels und Lenin. Die bei Kadare erwähnte 
Lollobrigida wird sich dagegen bei Vorpsi rund vierzig Jahre später entzaubern, wenn 
die Erzählerin sich, im gelobten Land angekommen, wundert: 

Wo war die legendäre Schönheit der italienischen Frauen? Das war ja wirklich 
unglaublich! 
Wo steckten die außergewöhnlichen Hausfrauen, die trotz ihrer Kinderschar 
noch immer eine perfekte Figur besaßen und die Herzen der Männer im Sturm 
eroberten, wenn sie die mit Dash gewaschene Wäsche aufhängten?“ (2007 136) 

 
45 Laut Badinter endet „die patriarchalische Logik der Ausschließung der Geschlechter im Westen“ 

mit der französischen Revolution am Ende des 18. Jahrhunderts, welche die Forderung stellte, 
„daß die Demokratie für alle zu gelten habe.“ (1988 81) An anderer Stelle weist Badinter aber 
darauf hin, dass diese Forderung ins Leere lief: „Als die Frauen öffentlich ihre Rechte als Bür-
gerinnen einfordern, verweigert der Konvent sie ihnen einstimmig.“ (1993 26) Auch Beauvoir 
schreibt: „Man könnte erwarten, daß die Revolution die Lage der Frau geändert hätte. Das trat 
aber nicht ein. Diese bürgerliche Revolution respektierte die bürgerlichen Institutionen und Werte 
und wurde fast ausschließlich von Männern gemacht. Es muß unbedingt betont werden, daß wäh-
rend des gesamten Ancien Régime die Frauen der arbeitenden Klassen unter ihren Geschlechts-
genossinnen die meiste Selbständigkeit hatten.“ (2000 150)   

  Zur Sinnlichkeit notiert Badinter: „Nach einhelliger Auffassung entsprang die böse Natur der Frau 
einer zügellosen Sinnlichkeit, die ein Mann allein unmöglich befriedigen konnte.“ (1988 117)  

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



3.2. Unterdrückung und Sublimierung 
 

111 

Augenscheinlich liegen die Ansprüche der Frauen an Sinnlichkeit höher als die der 
Männer. 

In Ylljet Aliçkas Erzählung „Parolen aus Stein“ (Parullat me gurë), die in den 
späten 1980er Jahren angesiedelt ist, sehen wir uns mit einer wahren „Stein“-Zeit kon-
frontiert. Nicht nur, weil das beschriebene Klima so rückständig anmutet, sondern 
auch, weil sich alles um die Gestaltung der Losungen dreht, welche die Lehrer ge-
meinsam mit den Schülern an sichtbaren Stellen aus Steinen anfertigen müssen. 
Lesende wähnen sich auf einer falschen Fährte, wenn sie entsprechend der üblichen 
Lesekonvention in den beiden Lehrkräften Diana und Andrea ein Liebespaar und da-
mit die Protagonisten ausmachen – die wahren Hauptfiguren der Geschichte sind die 
Losungen, die Steine. Dabei nehmen sie einen recht wertfreien Platz ein – einerseits 
stehen sie für die Diktatur, andererseits stellen sie ein Ventil in der albanischen Pro-
vinz dar und können retrospektiv auch ein Gefühl der Nostalgie wecken. Aliçka ver-
steht es in seinen Geschichten, bei der Lektüre beide Dispositionen auszulösen: Ab-
scheu gegenüber dem unterdrückenden Staatsmechanismus und Mitgefühl angesichts 
der spezifisch albanischen Situation. 

Der junge Lehrer Andrea wendet viel Zeit und Energie für den Erhalt seiner kom-
munistischen Parole auf. Er ist zwar nicht völlig unterwürfig, mag aber doch als sys-
temkonform bezeichnet werden – ganz im Gegensatz zu der offen rebellierenden Kol-
legin Diana, die bereits im ersten Absatz als einzige weibliche Lehrkraft und als 
einzige Lehrerin aus der Hauptstadt eine Außenseiterrolle einnimmt. Andrea erscheint 
im Übrigen als zutiefst apolitischer Mensch. Die Pflege des Slogans hat für ihn eher 
ästhetische Gründe. In Ermangelung an Freizeitaktivitäten oder eines erfüllten Lie-
beslebens kümmert er sich überaus zärtlich um seinen Slogan. 

Im Gegensatz zu Andrea gefällt es Diana, das Laub auf ihrer Losung zu sehen: 

„Wieso machst du die Blätter nicht weg?“ fragte Andrea. 
„Weil es mir so besser gefällt, mit dem Herbstlaub, als so weiß wie im Kran-
kenhaus. So ist es romantischer, meinst du nicht?“ Es schien, als ob sie mit 
sich selbst sprach. „So ergibt sich eine andere Botschaft, als wäre es eine 
romantisch-revolutionäre Losung.“ 
„Oder revolutionäre Romantik“, fügte Andrea hinzu und sie mussten beide lachen. 
„Trotzdem muss man sie saubermachen“, sagte er und stand selbst auf, um ihre 
lange Losung von den Blättern zu säubern.46 

 
46 „– Pse nuk i heq gjethet? - pyeti Andrea. 
  – Sepse po më pëlqen më shumë kështu, mbuluar me gjethe vjeshte, sesa krejt e bardhë, si në 

spital. Kështu është më romantike, apo jo? - Diana dukej sikur fliste me vete. Kështu sikur ka 
tjetër mesazh, si të thuash parullë revolucionaro-romantike. 

  – Ose romantizëm revolucionar..., - plotësoi Andrea dhe qeshën. 
  – Megjithatë duhet pastruar, - tha Andrea dhe u ngrit vetë të pastronte parullën e saj të gjatë nga 

gjethet.“ (2003 148) 
  Die Formel „revolutionär-romantisch“ entpolitisiert die für die damalige Zeit so typischen, poli-

tisierten adjektivischen Komposita wie „künstlerisch-politisch“ („artistiko-politik“, Faye 2016).   

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



3. Wellenbewegungen: Die Geschlechter in der modernen Welt 112

Auch der Begriff „Passion“ taucht in der Geschichte nur im Zusammenhang mit der 
Parole auf, als Andrea nämlich angeklagt wird, die Losung auf einer Mauer „ohne die 
erforderliche Leidenschaft“ geschrieben zu haben (2003 156). Hier zeigt sich die 
ganze Willkür des Staatsapparats, zumal Andrea machtlos war gegenüber der hoff-
nungslos verfallenen Mauer. Niemand ist vor Anschuldigungen und Strafen gefeit.  

Wie in den Steppengöttern das Dasein als Literat zwischen den beiden Liebenden 
steht, ist es hier die sozialistische Pflichterfüllung in Form der steinernen Losung. Bei 
Ismail Kadare wird ebenfalls eine Trennung von oben angeordnet, als sich die sowje-
tisch-albanischen Beziehungen verschlechtern, die Beziehung seiner beiden Roman-
figuren ist jedoch bereits zuvor gescheitert. Auch bei den übrigen Lehrkräften wird 
die Losungs-Hygiene als „pastorales Ersatzvergnügen“ geschildert.47 Bei Andrea geht 
dieser Akt jedoch darüber hinaus, er liebkost seine Steine geradezu: 

So vergingen zwei Jahre mit derselben Losung. Er ging wie gewohnt an den 
Ort, an dem sie lag. Wenn er an einem Wochenende nicht nach Hause fuhr und 
sich einsam fühlte, schien ihm die Losung wie ein Heilmittel. 
Gott sei Dank habe ich sie! Was würde ich ohne sie in dieser Einöde nur 
machen? So dachte er oft, wenn er die Steine der Losung säuberte und sanft 
streichelte.48 

Die Losung nimmt den Platz ein, der sonst der geliebten Frau oder auch der Mutter 
zukommen würde. Als es schließlich zum Liebesspiel zwischen ihm und Diana 
kommt, ist der Ort des Geschehens jener Fleck, an dem die Losung aufgebaut ist:  

Es blieb ihnen keine Zeit dafür, sich von der Losung zu entfernen und so legten 
sie sich auf die weiche Erde zwischen den Wörtern „wie“ und „Revolutionäre“. 
Keinem von beiden war bewusst, wie sie durch die unvorsichtigen Bewegun-
gen ihrer Beine einen der Buchstaben von „Revolutionäre“ zerstörten.49 

Dieser (unfreiwillige) Akt der Zerstörung kann als Sieg der Erotik über Diktatur und 
Bürokratie gelesen werden, kommt aber auch einem Initiationsritus für den braven 
Andrea gleich, ja gar seiner Entjungferung, indem sein Wertvollstes zerstört wird. 

 
47 „I kish parë më vonë secilin prej tyre, kur me një xhaketë të hedhur krahëve, me një cigare në cep 

të buzëve, ashtu qetë-qetë, në një atmosferë të vërtetë baritore, teksa niseshin, thoshin: ‘Po dal 
një herë nga parulla.’ 

  Duket u ishte kthyer në një lloj argëtimi. 
  ‘E ç’do të bësh tjetër në këtë humbëtirë?’, - mendonte shpesh Andrea.“ (2003 143) 
48 „Kaluan kështu dy vjet me po të njëjtën parullë. Ai vente nga parulla si zakonisht. Kur ndonjë 

fundjavë nuk shkonte dot në shtëpi dhe ndihej i vetmuar, parulla i dukej mjet shpëtimi. 
  ‘Shyqyr që e kam, o Zot! Ç’do të bëja tjetër në këtë humbëtirë, sikur të mos e kisha?’, - mendonte 

shpesh [Andrea], tek pastronte e përkëdhelte gurët e saj me butësi.“ (ebd. 147, Hervorheb. meine)  
49 „Nuk patën kohë të largoheshin nga parulla dhe u shtrinë në dheun e butë midis fjalëve ‘si’ dhe 

‘revolucionarë’. Askush prej tyre nuk po kuptonte se nga lëvizjet e pakujdesshme të këmbëve po 
prishnin një nga shkronjat e fjalës ‘revolucionarë’.“ (ebd. 149) 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



3.2. Unterdrückung und Sublimierung 
 

113 

Nicht ganz klar ist indes, ob Diana durch ihre offene Rebellion auf Andrea anziehend 
wirkt oder durch ihre dadurch bedingte Traurigkeit und Hilflosigkeit. 

Ein drittes ist wahrscheinlicher. Tatsächlich heißt es, dass sich Andrea „wie ein 
Kind“ an Diana schmiegt, was eher an die Suche nach einem Mutterersatz erinnert. 
Freud geht soweit, das Verhältnis von Mutter und Kind „die mächtigste und vollkom-
menste Liebe“ zu nennen, „die dem Menschenwesen zu erfahren vergönnt ist“ (Badinter 
1993 61). Die Darstellung der Mutter ist in der albanischen Literatur vergleichsweise 
spärlich (wenn man von Märchen und Legenden absieht); auch hier taucht sie allenfalls 
in stellvertretender Form auf. Diana weist Andrea zunächst zurück, was diesen verstört 
zurücklässt. Wiederum Badinter: „Zwar kann die Liebe zur Mutter von dem kleinen 
Jungen als ,Glücksmanie’ erlebt werden, aber er kann sie auch als Bedrohung empfin-
den, sobald die Mutter nicht im richtigen Maße auf die Leidenschaft ihres Kleinen rea-
giert: wenn sie ihn zu sehr oder nicht genügend liebt.“ (ebd.) 

Auch die Brigadeführerin Marta, in deren Gruppe Andrea zum Schluss strafver-
setzt wird, erwähnt oft dessen „Kinderhände“. Schließlich finden sich Marta und 
Andrea im Feld, nachdem sie „Kolben freilegen“, zum heimlichen Liebesspiel ein. 
Die üppig-verlockende Marta erwartet dabei nichts, sie wirkt wie die Venus von Wil-
lendorf; ein Fruchtbarkeitssymbol ohne Gesicht, das im Gegensatz zu Diana keine 
Ansprüche stellt. In beiden Fällen wirkt Andreas Sehnsucht wie die nach dem mütter-
lichen Schoß. Sigmund Freud nannte es „die einzigartige, unvergleichliche, fürs ganze 
Leben unabänderlich festgelegte Bedeutung der Mutter“, sie sei „erstes und stärkstes 
Liebesobjekt“ und „Vorbild aller späteren Liebesbeziehungen“ (1953 63, zit. in Badinter 
1993 61).  

In Lubonjas Gefängnis-Erzählung „Çuçi“ ist die Hauptfigur eine Katze, die für die 
(männlichen) Häftlinge den Part eines Kindes, aber auch den der vermissten, geliebten 
Frau einnimmt. Das Tier, das sich als roter Faden durch die Erzählung zieht, wird 
noch näher beschrieben als die Männer, die in dem berüchtigten Straflager Burrel ein-
sitzen müssen (laut Lubonja das schlimmste Gefängnis des Landes50). Sie alle ver-
schmelzen, wie die Kriegs-Prostituierten gesichtslos in der Institution des Bordells 
untergehen, zu einem einzigen großen „Sträflings-Ich“. Werden die menschlichen 
Figuren näher charakterisiert, so allein durch die Geschichte und Merkmale ihrer Haft 
(vgl. die Figur „Çavo“ in selbiger Geschichte). 

Nachdem der Erzähler eingangs das ungewöhnlich helle Licht in der Gemein-
schaftszelle als Hoffnungsschimmer ausmacht, stellt die Katze einen zweiten, noch 
bedeutenderen Lichtblick dar. Wie sich zeigt, ist ein Anzeichen von Weiblichkeit auch 
immer ein kleiner Ausbruch aus dem Gefängnisalltag. Den Katzen ist es möglich, das 
auszuleben, was den Häftlingen auf unbestimmte, endlos scheinende Zeit verwehrt 
ist: Sie dürfen sich herumtreiben, wo sie wollen, und ihrem Liebesleben freien Lauf 
lassen. Die Katze sorgt dafür, dass wahrer Kommunismus in der Zelle ausgelebt wer-
den kann; das Tier ist gerechter und liebevoller als der Mensch: 

 
50 „Burrel prison, the worst jail in Albania [...,] where I spent several years of my own long 

imprisonment.“ (Privacy, 2001 237) 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



3. Wellenbewegungen: Die Geschlechter in der modernen Welt 114

Manchmal tauchte sie erst spät wieder auf, wenn wir schon schliefen. Gerne 
kam sie zu uns unter die Decke gekrochen, und zwar zu allen, der Reihe nach. 
Allein schon die sanfte Berührung schenkte uns etwas lange Vermißtes. Es war 
nicht wie der Kontakt mit weiblichem Fleisch, sondern die Berührung eines 
Tieres, dennoch vermittelte sie die gleiche Wärme lebenden Seins und die da-
mit verbundene Intimität. Das war in einer reinen Männerumgebung, wo der 
Kontakt mit anderen, also männlichen Körpern tabu war, eine starke Befriedi-
gung. Wenn Çuçi zu mir unter die Decke kam, tat ich alles, um sie nicht zu 
erschrecken, damit sie so lange wie möglich blieb. (2016 5) 

Seltsam, aber in der Gunst der Gefangenen standen Katzen höher als Kater. 
Offenbar erfüllte sich darin bis zu einem gewissen Grad auch die Sehnsucht 
nach der Frau, in einer Mischung der Gefühle für Kinder und Geliebte. Kater 
waren wesentlich gleichgültiger und dümmer als Katzen. Letzten Endes war 
nicht genau zu bestimmen, ob die Zuneigung zu diesen Tieren eine mit diffusen 
sexuellen Empfindungen vermischte Projektion von Vaterliebe war, oder ob es 
sich um reine Tierliebe handelte. Darin, daß sie schwiegen, jegliche Aggressi-
vität vermissen ließen, einem Ruhe und Seelenfrieden schenkten, wenn man 
ihr weiches Fell streichelte, unterschieden sich Katzen von Kindern wie von 
der geliebten Frau. (ebd. 4)51 

An dieser Stelle müssen sich die Lesenden vergegenwärtigen, dass im Gegensatz zu 
dem recht privilegierten Umfeld, in dem Kadare oder Agolli ihre Texte ansiedeln und 
schrieben, der Held und Erzähler dieser Gefängnis-Geschichten als politischer Gefan-
gener alles verloren hat, was als selbstverständlich angesehen werden sollte. Diese 
Figur verfügt über keinerlei Freiheit, Privatsphäre52, Menschlichkeit, Würde, Zeit-
empfinden oder Individualität. Die Überwachung ist omnipräsent und das totalitäre 
System vermag es allein, tragische Helden hervorzubringen. 

Andererseits ist angemerkt worden, dass nur im albanischen Gefängnis die Frei-
heit bestand, über die Regierung zu schimpfen – hier gab es nicht mehr viel zu verlie-
ren. Somit mag wahre Liebe und Zuneigung zu einem wehrlosen Geschöpf wie dem 
der Katze lediglich in dieser Haft möglich sein. Das liebe Wesen der Katze steht in 
krassem Gegensatz zu dem sadistischen Wärter. Dieser verkörpert das Ausbrechen 
des Rohen und Unmenschlichen im Gefängnis, was einen Kontrast zur Tierliebe der 
Gefangenen bildet. Schließlich wird die Katze, von Kugeln zersiebt, aufgefunden. Mit 
Çuçi, dem leisen Hoffnungsschimmer, stirbt die Geschichte. 

 
51 Der albanische Originaltext erschien in der 4. Ausgabe von Përpjekja. 
52 Siehe hierzu weiter Lubonjas Aufsatz „Privacy in a Totalitarian Regime“, in dem er die ver-

schiedenen Aspekte der Unterdrückungs-Maschinerie unter dem Gesichtspunkt der (fehlenden) 
Privatsphäre zusammenfasst. 

  In der albanischen Gesellschaft herrscht ohnehin schon oft ein Mangel an Privatsphäre. So 
schreibt Smaqi, dass die Grenze zwischen dem Intimen und dem Öffentlichen dem albanischen 
Umfeld nicht allzu vertraut sei (2009 18). Im totalitären System ist dieser Mangel noch einmal 
auf oft katastrophale Weise potenziert. 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



3.2. Unterdrückung und Sublimierung 
 

115 

In dem Artikel „Thoughts out of prison“ nennt Lubonja die Hoffnung als zentrales 
Motiv, um die unmenschlichen Bedingungen von Internierung und Zwangsarbeit zu 
überstehen. Erscheint sie nicht in konkreter Form wie in den obigen Beispielen, so als 
spirituelles Konstrukt. Als schlimmste Mangelerscheinung in der Haft betrachtet 
Lubonja das Fehlen von Liebe: 

The limbs that are cut off from the human being in prison are many but the 
most important is love: love both as sexual instinct, with all its fluctuations, 
variations and frustrations, and as spiritual feeling, with its need to give and to 
receive. To separate a man from his wife or lover, from his children, mother or 
father, and from his best friends, cuts him off from love... A foreign journalist 
asked me what I felt was the essence of prison. I could find no better answer 
than that given by the Spanish Saint, Theresa, when she was asked to define 
Hell. ‘Hell is a place where there is no love’. Prison, in essence, is a place 
where there is no love, not in the absolute sense of Hell, but where the love of 
one human being for another dies and hatred grows. (Lubonja Prison 1992 16)  

Auch in Lubonjas Erzählung „Eqerem“ spielt sublime Erotik eine wichtige Rolle. 
Diesmal ist es das Auftauchen von Frauen, welche die Gefangenen beim Ausgang er-
spähen können. Wieder ist es ein kurzer Ausbruch aus dem Gefängnisalltag. 

Für ein wenig Abwechslung in dieser Monotonie sorgte nur am Morgen ein 
junges Mädchen, das von einem der drei Häuser den Hügel herabgestiegen 
kam. Bis sie schließlich an der Brücke über den Bach aus unserem Blickfeld 
verschwand, verging eine gehörige Weile. Es hieß, sie sei in der Bergwerks-
verwaltung beschäftigt. Irgend einer hatte ihr den Beinamen „Das Reh“ verlie-
hen, und wir anderen hatten ihn gerne übernommen. Ab und zu gaben auch ein 
paar Frauen in der charakteristischen Tracht der Mirdita der Landschaft gegen-
über ein wenig Leben, doch leider stellten ihre Pluderhosen und Faltenröcke 
für die Blicke der sexuell ausgehungerten Häftlinge ein undurchdringliches 
Hindernis dar. Als einziges unter den weiblichen Wesen auf dem Hügel trug 
das Reh eng anliegende Hosen über wohlgeformten Schenkeln, deren Muskeln 
beim beschwerlichen Abstieg auf dem steilen, steinigen Ziegenpfad angenehm 
spielten. Von dem Augenblick an, in dem sie aus dem weit entfernten Haus 
trat, verfolgten die Häftlinge sie mit ihren Blicken. Zuerst war sie nur ein klei-
ner Punkt zwischen Felsen und Sträuchern, doch die in sie verliebten Lager-
insassen kannten genau die Stelle, ab der sie deutlich zu erkennen war. Die 
anderen verhielten sich zunächst relativ gleichgültig, aber wenn sie erst einmal 
nahe genug war, konnte keiner mehr widerstehen. Dann starrten all die gescho-
renen Schädel hinter dem Stacheldraht hinüber zu dem Lichtstreifen über dem 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



3. Wellenbewegungen: Die Geschlechter in der modernen Welt 116

lang gestreckten Hügelkamm und sahen, fast so groß wie der Hügel selbst, eher 
schwebend als gehend, das Reh als Akt. (2016 13f)53 

Die Frau ist hier so fern wie nah, und doch vollkommen – unerreichbar. Zu einer Art 
„Ersatz-Ejakulation“ der Sträflinge kommt es, als diese im Gefängnishof einen selbst-
erfundenen „Penis-Vagina-Tanz“ vollführen: „Die Szene schien sie von den Qualen 
zu befreien, die ihnen der überwältigende Anblick des Rehs bereitet hatte.“ (ebd. 15) 
Den erwachsenen Männern bleibt keine andere Möglichkeit, als sich dergestalt puber-
tär ihrer Last zu entledigen.54 Die Hauptfigur Eqerem, die bei diesem Spiel den Part 
des Penisses übernimmt, ist auch die einzige Person, die sich gerne an den Staubwol-
ken aufwirbelnden Bohrhammer stellt. Auch hier kommt dem Werkzeug eine phalli-
sche Konnotation zu: 

In seiner Staubwolke hatte Eqerem eine ganz eigenartige Methode, den Bohr-
meißel ins Gestein zu treiben. Wie aus größerer Nähe festzustellen war, befand 
er sich geradezu in Ekstase. Pandi ertrug den Staub und den Höllenlärm, den 
der Bohrer verursachte, um die Szene weiter beobachten zu können. Während 
Eqerem mit seinem Gerät zugange war, bebte, lachte und krähte er unentwegt. 
Als der Meißel endlich in seiner ganzen Länge von rund neunzig Zentimetern 
ins Gestein eingedrungen war (so tief wurden die Löcher gewöhnlich gesetzt), 
presste er seinen Unterleib gegen den vibrierenden Griff und gelangte so zu 
einem Orgasmus, der von einem Geheul begleitet war, das sogar den grässli-
chen Lärm des Pressluftbohrers übertönte. (ebd. 18)  

In gewisser Hinsicht mutiert die Figur hier, nach Abzug der sexuellen Konnotation, 
zu einem Held, der auch dem Ethos des Sozialistischen Realismus entsprochen hätte 
– man denke an die Gemälde jener Zeit, die Stahlarbeiter und andere Helden der Ar-
beit mit schweren Geräten zeigen. 

Die konnotative Verbindung von Arbeitssymbolen und primären Geschlechts-
merkmalen ist ein alter Hut: „So wie die Frau mit den Furchen verglichen wurde, wird 
der Phallus [mit dem Aufkommen des Privateigentums] mit dem Pflug gleichgesetzt 
und umgekehrt. […] Das Wort Iak bezeichnet in einigen australasiatischen Sprachen 
zugleich den Phallus und den Spaten.“ (Beauvoir 2000 105; vgl. auch 206) Im Alba-
nischen steht die sekundäre Bedeutung des Wortes pallë („Schwert“) auch für 
„Penis“. Vgl. Myftiu: „Die Frau ist wie die Erde, lautete der Kommentar der Bürger 
von Elbasan, wenn sie nicht gepflügt wird, wächst in ihr nichts mehr.“ (An verschwun-
denen Orten 2012 68)   

Lubonjas Gefängnis-Geschichte geht weiter mit der erneuten Inhaftierung Eqerems. 
„Die Neuankömmlinge unter den Gefangenen erfuhren bei dieser Gelegenheit vom Reh 
und dem Pressluftbohrer, und dass Eqerem noch nie mit einer Frau geschlafen hatte.“ 

 
53 Der albanische Originaltext erschien in der 8. Ausgabe von Përpjekja. 
54 Im Albanischen bedeutet prishem als Ausdruck für „(zur Ejakulation) kommen“ wörtlich „kaputt-

gehen“ oder „entzweigehen“.  

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



3.2. Unterdrückung und Sublimierung 
 

117 

(2016 21) Der Text endet mit seinem Tod und einem kleinen Fanal: Eqerem hatte sich 
bei einem der sadistischen Appelle geweigert, die Mütze abzunehmen. Nach seiner lan-
gen Bunkerhaft und seinem Ableben entfällt dieser gehasste Befehl. 

Als eine andere Kategorie oder als eigene Art der Sublimierung kann die Homo-
Erotik verstanden werden, die in manchen Texten vorherrscht. So etwa in Agollis 
Kurzgeschichte „Das Gesicht eines ewigen Soldaten“ („Fytyra e një ushtari të 
përjetshëm“) von 1962, die den Aufenthalt einer albanischen Grenztruppe beschreibt. 
Der Unteroffizier erstellt als Liebesbeweis eine Holzbüste für einen der Soldaten; des-
sen Ableben hätte ihn nicht schlimmer treffen können als der Tod der eigenen Frau. 
Die Skulptur kann auch als Kompensation für die mangelnde Erotik in der einsamen 
Grenzgegend verstanden werden. 

Kolë Gjoni war ein stiller Soldat. Er hatte eine große Nase und einen ausladen-
den Kiefer. Abaz Shkoza mochte ihn und so verbrachten sie hin und wieder 
Zeit miteinander, selbst in der Patrouille bergabwärts von der Grenzlinie waren 
sie zusammen. 
„Und du wirst mich wirklich in Holz meißeln?“ fragte er eines Tages Abaz. 
„Und wie ich dich meißeln werde! Mir gefällt dein Gesicht, weil es sich leicht 
schnitzen lässt“, zog Abaz ihn auf. 
„Wirklich?“ lachte Kolë Gjoni und bedeckte mit dem Handrücken seinen 
großen Mund, damit man nicht seine krummen, vorstehenden Zähne sah.55 

Tatsächlich scheint der einfache Soldat alles andere als schön zu sein; beschworen 
wird hier die Solidarität der Menschen im Sozialismus. Gleichzeitig kann hier trotz 
der Anti-Ästhetik des Soldaten die bereits erwähnte albanische Liebe für das Schöne 
festgestellt werden, da auch im Unscheinbaren Attraktivität entdeckt wird. Zudem 
geht Kolë Gjoni durch die Büste in die Ewigkeit ein, nachdem er an der Grenze er-
schossen wird.  

Wir konnten feststellen, dass auch die Ehe keinen absoluten Schutz bietet. Wie 
Susanna in Eine Frau aus Tirana reflektiert, sind zahlreiche Verlobungen und Ehen aus 
politischen Gründen zerbrochen. Die politische Willkür hängt als Damoklesschwert 
über allen menschlichen Beziehungen. Susannas Geliebter und späterer Ehemann war 
ein halbes Jahr lang verschwunden, was sie zu der Vermutung veranlasst, dies könnte 
im Zusammenhang mit ihrem Vater stehen, dessen Position zu dieser Zeit gefährdet 
schien. Die Deutsche Waltraud Bejko schreibt über die Gefühle ihres albanischen Ehe-
mannes: „Ilmi befürchtete immer, mich auf schleierhafte Weise verlieren zu können.“ 

 
55 „Kolë Gjoni ishte një ushtar i qetë, me hundë të madhe e me nofulla të gjera. Abaz Shkoza atë e 

donte dhe nganjëherë rrinin bashkë, bile edhe në patrullë tatëpjetë vijës së kufirit dilnin të dy. 
  - A ke me më skalitë me të vërtetë në dru, a? - i tha ai një ditë Abazit. 
  - Dhe ç’të skalitur! Më pëlqen fytyra jote, se është e lehtë për ta gdhendur në dru, - e ngacmoi Abazi. 
  - Vërtet? - qeshi Kolë Gjoni dhe e mbylli me pëllëmbën e dorës gojën e madhe, që të mos i 

dukeshin dhëmbët kataroshë si copa stralli të rradhitur pa rregull.“ (1981 18, Übers. meine) 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



3. Wellenbewegungen: Die Geschlechter in der modernen Welt 118

(2003 69) Und nach dem Bruch mit der UdSSR heißt es: „Einfache menschliche 
Beziehungen zwischen unseren beiden Ländern galten nun nichts mehr.“ (ebd. 70) 

An dieser Stelle sollte auch an die zahlreichen russisch-albanischen Beziehungen 
erinnert werden, die nach dem Bruch mit der Sowjetunion zerstört wurden. Maks Velo 
geht in seinem Text „Antikommunistische Einsamkeit“ darauf ein und merkt an: 

Diktaturen bringen auch eine Vereinsamung einer besonderen Art von Menschen 
mit sich einher, Menschen, die errettet werden wollen. Sie bringen auch die Ver-
einsamung bestimmter gesellschaftlicher Klassen mit sich. Ich sah die Einsam-
keit der nach Albanien emigrierten russischen Weißgardisten, die Einsamkeit der 
Frauen aus West oder Ost, die mit Albanern verheiratet waren. Alle von ihnen 
wurden verhaftet oder interniert, oder aus ihren Städten ausgesiedelt. 
Die eingewanderten russischen Weißgardisten hatten eine besondere Art der 
Einsamkeit, eine hoffnungslose, von allem losgelöste Einsamkeit.56 

Wie Velo festhält, war es den Menschen, die nicht an die Einsamkeit gewöhnt waren, 
umso schwerer, die Untersuchungshaft und das Gefängnis zu ertragen. 

Auch in „Der Übersetzer“ kommt Velo auf die zerstörten binationalen Beziehun-
gen nach dem Bruch Albaniens mit der Sowjetunion zu sprechen: „Doch die Men-
schen, die direkt davon betroffen waren, waren jene, die studiert hatten und mit russi-
schen, tschechischen oder polnischen Frauen verheiratet waren. […] Dies hatte 
zahlreiche Familiendramen zur Folge. […] Es war kein hohler Spruch mehr, wonach 
die Slawinnen Frauen seien, die man sein Leben lang nicht vergisst. Scheinbar waren 
die Frauen des Warschauer Paktes gefährlicher als Kanonen.“57 All diese Frauen müs-
sen Albanien und ihre Ehemänner verlassen. Das Ende der sozialistischen Freund-
schaft bedeutet auch das Aus für die binationalen Paare. Der Fall von Waltraud und 
Ilmi Bejko stellt hier eine Ausnahme dar.  

Eine besonders makabre wie wohl auch authentische Beschreibung einer multieth-
nischen, ehelichen Liebesbeziehung zu Zeiten der Diktatur findet sich in Aliçkas „Lie-
besgeschichte“ („Histori dashurie“) aus dem Band „Parolen aus Stein“ von 2003. Wir 
haben es hierbei mit einer Pervertierung des Begriffs „Liebesgeschichte“ zu tun, denn 
die aufrichtige Liebe wird im wahrsten Wortsinn inhaftiert. Der Erzähler überlässt 
weitgehend einem früheren Gefängniswärter das Wort, wodurch die Leserinnen und 
Leser gezwungen sind, selbst die moralische Wertung vorzunehmen. Allerdings ist 

 
56 „Diktaturat sjellin me vete dhe vetminë e njerëzve të veçantë, ata aty duan të shpëtojnë. Sjellin 

dhe dhe vetminë e kategorive të caktuara shoqërore. Vëzhgoja vetminë e emigranteve të rusëve 
të bardhë, vetminë e grave nga perëndimi ose nga lindja të martuar me shqiptarë. Nga të gjithë 
këta u futën nëpër burgje, ose u internuan ose u hoqën nga qytetet e tyre. 

  Emigrantët rusë të bardhë kishin një lloj të veçantë vetmie, një vetmi pa shpresë, të këputur.“ 
(1995 7, Übers. meine) 

57 „Por njerëzit që prekeshin direkt ishin ata që kishin studiuar dhe ishin martuar me gra ruse, çeke 
apo polake. […] Kjo shkaktoi shumë drama familjare. […] Nuk ishte më kot ajo që flitej se sllavet 
janë femra që nuk i harron dot përjetë. Mesa dukej Traktati i Varshavës femrat i kishte më të 
rrezikshme sesa topat.“ (2018 131) 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



3.2. Unterdrückung und Sublimierung 
 

119 

durch den rauen, dialekthaften Ton des Wärters und das Standardalbanisch des reser-
vierten Zuhörers von Anfang an eine Distanz geschaffen. Zudem bezeichnet der Er-
zähler, der den Gefängniswärter zufällig in einem Café in einer Provinzstadt begegnet, 
diesen in Gedanken als „einen der rohesten Polizisten des Gefängnisses des kleinen 
Städtchens“ und mit seinen großen, stark behaarten Händen als „idealen Fachmann 
für Foltermethoden“58 (113). Dann erhält dieser das Wort. Es geht sogleich um „Fra-
gen der Männlichkeit“, ein an diesem Ort beliebtes Thema. 

Der grobschlächtige Justizvollzugsbeamte erzählt die Geschichte eines binationa-
len Paares, von der Beziehung eines albanischen Mannes mit einer russischen Frau. 
Das eheliche Glück der beiden wirkt geradezu idyllisch; die Familie verkörpert ein 
Ideal, wie es Badinter beschreibt: „Mann und Frau sind, wohin wir auch blicken, nicht 
nur verschieden, sondern ergänzen einander so gut, daß sie zusammen beinahe all-
mächtig sind: Herren des Lebens und Urheber ihres Überlebens, ihrer Freuden und 
der notwendigen affektiven Wärme, ohne die auch das Humane verkümmert.“ (1988 
20) Das totalitäre System kann aber keine Allmacht außer der eigenen dulden; hier ist 
man nicht Herr seiner selbst und für Humanes ist kein Platz. 

So wird absurderweise der Ehemann und Ingenieur Dragush, der vorbildlich in der 
Arbeit, ja geradezu als „Held der Arbeit“ (eine Auszeichnung, die nach dem Vorbild 
der Sowjetunion in allen sozialistischen Ländern verliehen wurde, und so auch in 
Albanien gebräuchlich war, vgl. Liri Lubonja 1995 132 und 140) erscheint, nach dem 
Bruch Albaniens mit der UdSSR Opfer der Säuberungsaktionen, allein aufgrund sei-
ner Ehe mit einer Frau aus der Sowjetunion. Es gehörte zu den naturgemäßen Irr-
sinnigkeiten des Regimes, gerade solche an sich „positiven Helden“ aus widrigem 
Anlass zu verfolgen und zu bestrafen.59 Auch der Vater der Erzählerin in Myftius An 

 
58 Zu einer Auflistung und Erläuterung der unter dem Hoxha-Regime angewandten Foltermethoden 

siehe Agron Tufas Beitrag „Jehona e gjatë e diktaturës“ von 2015. Auch bei Post wird die Folter 
durch Drita Kosturi eindringlich und ausführlich beschrieben (1998 111ff). Kosturi war eine der 
mutigen Partisaninnen, die sich später der Verfolgung ausgesetzt sahen.  

59 Demgegenüber nimmt sich die Schilderung in „Parolen aus Stein“ noch vergleichsweise harmlos, 
ja fast unschuldig aus. Vgl. Hannah Arendt: „Terror bleibt grundsätzlich die Herrschaftsform 
totalitärer Regierungen, wenn seine psychologischen Ziele längst erreicht sind; das wirkliche 
Grauen setzt erst ein, wenn Terror eine vollkommen unterworfene Bevölkerung beherrscht. […] 
Terror hat in totalitär regierten Ländern so wenig mit der Existenz von Gegnern des Regimes zu 
tun, wie die Gesetze in konstitutionell regierten Ländern von denjenigen abhängen, die sie 
brechen.“ (1991 549) Wie Arendt deutlich macht, ist Propaganda nur ein Instrument „im Verkehr 
mit der Außenwelt“ (ebd.) oder Vorstufe zum Terror. In dieser „Liebesgeschichte“ ist die end-
gültige Stufe erreicht worden; Propaganda ist nun nicht mehr nötig. Arendt erkennt zwar (im Jahr 
1951) „bisher nur zwei wirklich totalitäre Herrschaftsapparate“ an, nämlich den des National-
sozialismus und den des Bolschewismus (ebd. 647), wir können aber die Begriffe Propaganda 
und Terror durchaus auch auf das Hoxha-Regime anwenden und dieses als totalitär ansehen. Die 
Inhaftierung Dragushs folgt, im Unterschied zu den Angriffen auf den Lehrer und den Schafhirten 
in „Parolen aus Stein“ folgender Definition: „Der ,objektive‘ Gegner unterscheidet sich von dem 
,Verdächtigen‘ früherer Geheimpolizeien dadurch, daß er nicht durch irgendeine Aktion oder 
einen Plan, dessen Urheber er selber ist, sondern nur durch die von ihm unbeeinflußbare Politik 
des Regimes selbst zum ,Gegner’ wird.“ (ebd. 654) Und weiter: „Sofern man von einem Rechts-

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



3. Wellenbewegungen: Die Geschlechter in der modernen Welt 120

verschwundenen Orten ist solch ein Held der Arbeit: Unbeliebt bei dem Regime, darf 
er nicht seiner Berufung als Schriftsteller nachgehen, sondern muss einen Kiosk be-
treiben, eine Aufgabe, die er voller Leidenschaft und Fleiß erfüllt. Liri Lubonja 
schreibt über die Zeit zu Beginn der 1970er Jahre, als ihre Familie in den kleinen Ort 
Lezha umziehen musste, dass unter der Leitung ihres Mannes das Bauunternehmen 
nach langer Zeit die Planerfüllung erreichte (1995 11). Die Zulieferer äußern lobende 
Worte über Todi Lubonja; dennoch stehen ihm Entlassung und Inhaftierung bevor.  

Bejko schreibt zur Stimmung um 1959: „Ich fand die Menschen sehr optimistisch. 
Sie hatten ein Ideal, sie hofften, dass sich ihre ärmlichen Lebensverhältnisse bessern 
würden. Überall, wohin ich kam, glaubte man an eine bessere Zukunft. So schien es 
mir jedenfalls damals. Wenige Jahrzehnte später war ihr Optimismus endgültig ver-
flogen.“ (2003 36) Auch Diana Çuli schildert ihre anfängliche Begeisterung für das 
System Mitte der 1960er Jahre und die darauffolgende Enttäuschung während der An-
näherung an Maos China: 

When I was 15 and first began working on the “voluntary“ actions in construc-
tion and other things, I believed that I was doing something good for my country. 
I dreamed that in the future things would be beautiful. […] Hoxha’s theory that 
only Albania was purely Marxist and that the other communist countries were 
revisionist brought with it a very militaristic and spartan atmosphere. This made 
me less enthusiastic about the regime and the future. (Post 1998 181) 

Der Polizist Mëhill lässt es sich nicht nehmen, die körperlichen Vorzüge der Ehefrau 
aufzuzählen. Dabei erwähnt er Ljubas „helle Haut“ (im Original wörtlich „weißes 
Fleisch“, „mish i bardhë“, ein Ausdruck, der auch von den Frauenhändlern in „So 
ziehen sich Sterne nicht an“ gebraucht wird): Die Frau wird hier als Ware und Frisch-
Fleisch betrachtet, das konsumiert und verbraucht werden sollte, wenn sie von den 
Blicken aufgegessen wird. 

Bei der voyeuristischen Fleisch-Beschau ist keine Spur vom gerne proklamierten 
neuen Menschen zu finden. Vollends zur Perversion getrieben wird dies nach Dragushs 
Inhaftierung, als dieser von den Gefängniswärtern im Guckloch als verweichlichter 
Mann begafft wird, der um seine Frau weint. Wie eingangs erwähnt, zählt Fatos Lubonja 
die Institution Familie mit ihrer Liebe zwischen Eheleuten und zu den Kindern zu einer 
der Säulen, welche den Menschen unter dem Hoxha-Regime ein gewisses Maß an 
Wohlergehen sicherten. Wie deutlich wird, wurde das einfache eheliche Glück der 
beiden von vielen beneidet. In dieser Gesellschaft gibt es kein Anrecht auf Glück.60 

 
denken der totalitären Herrschaftsform sprechen kann, ist der ,objektive Gegner` sein zentraler 
Begriff.“ (ebd. 655) 

60 Siehe hierzu auch die Figur der Mrika in Koliqis „Diloca“, der selbst keine einfach und unschuldige 
Freude während der Hausarbeit vergönnt ist. Sie wird sofort von ihrem Bruder zurechtgewiesen: 
„Weshalb lachst du, als wärst du blöde?“ („Çka ke që qeshe ashtu si e marrë?“, Hija 123) 

  Ornela Vorpsi schreibt: „In unserem Land ist es Brauch, daß ein Mädchen bei der Hochzeit ein 
paar Tränen vergießt, um zu zeigen, wie traurig sie ist, Vater und Mutter verlassen zu müssen. 
So tritt man bei uns in die Ehe ein, heulend, wie bei der Geburt.“ (2007 21)  

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



3.2. Unterdrückung und Sublimierung 
 

121 

Der Gefängniswärter aus Berufung äußert sich: „Sonntags fuhren sie mit dem 
Fahrrad an den See, um zu angeln. Ts, ts, ts, dass dieser Mann es zuließ, dass seine 
Frau Fahrrad fuhr! Und sie stieg sogar mit Kleid aufs Rad! Ich geb es ja offen zu, uns 
gingen die Augen über, wenn sie in der Innenstadt vorbeikam.“61 Hier offenbart sich 
der enge Horizont der Kleinstädter: Gleichberechtigte Partnerschaft gilt als Unding 
und selbst bescheidene Freuden werden scheel angesehen. Wie Waltraud Bejko 
schreibt, waren Ende der 1950er Jahre Frauen auf Rädern tatsächlich noch eine Sel-
tenheit, zumindest außerhalb der Hauptstadt: 

Zusammen mit den Möbeln brachte dann Ilmi ein tolles rotes Diamantfahrrad mit. 
Dabei erinnere ich mich an die spöttischen Rufe der Kinder. Frauen auf dem 
Fahrrad waren eine Seltenheit in der Provinzstadt Fier. Denn bisher wagten 
sich nur Leonora und Haxhie, sich in den Fahrradsattel zu schwingen. Ich bil-
dete also für die jungen Frauen eine willkommene Unterstützung. Denn nicht 
selten rannte uns eine Kinderschar hinterher und rief lauthals: „Ohohoo, sieh 
da, eine Frau auf dem Fahrrad!“ Mit der Entwicklung der Industrie gewöhnten 
sich die Kinder ab, sich darüber zu wundern. Das Fahrrad wurde zum wich-
tigsten Verkehrsmittel. (2003 39)  

Die Unmenschlichkeit des Regimes und die Brutalität seiner Vasallen zeigt sich deut-
lich, als Mëhill von der Untersuchungshaft spricht, die – nicht ungewöhnlich für die 
damaligen Verhältnisse – ganze acht Monate andauert. 

Was Badinter zu dem Zusammenwirken von Frau und Mann schreibt, trifft auch auf 
diese Situation zu: „Voneinander getrennt, scheinen sie sowohl nutzlos als auch in 
Todesgefahr zu sein, so als wäre nur die Einheit beider sinnvoll und wirksam. Beide 
müssen sich zusammentun und zusammen wirken, damit die Menschheit vollständig ist, 
das heißt ,vollendet, abgeschlossen, vollkommen’.“ (1988 20) Die Trennung des Paares 
ist in der Tat tödlich; ihr einziger Nutzen liegt nun in der sinnlosen Opfer-Rolle für das 
System. Dragushs Fall vom positiven zum tragischen Held folgt gleichsam einem natu-
ralistischen Muster – die Figur ist den äußeren Einflüssen schutzlos ausgeliefert. 

Die Gefängniswärter machen sich einen Spaß daraus, durch das Schlüsselloch den 
in seiner Zelle nach seiner Frau weinenden Gefallenen zu beobachten. Der Polizist 
zeigt keinerlei Reue, sondern erinnert sich im Gegenteil genüsslich daran, wie die von 
Dragushs Frau gebrachten Speisen von den Gefängniswärtern verzehrt wurden. In 
völligem Gegensatz zum sozialistischen Anspruch, wonach alle Menschen gleich sein 
sollten, herrscht nur das Gesetz des Stärkeren. Durch die Tatsache, dass die Erzählung 
des Polizisten in der Wendezeit stattfindet, wird deutlich, dass auch hier keine größere 
Menschlichkeit als zu Zeiten der Diktatur zu erwarten ist. Das Individuum, das zu 
Zeiten des Hoxha-Regimes seiner Würde beraubt wurde, gewinnt diese in Zeiten von 

 
61 „Të dielave shkojshin me biçikleta nga lumi për peshk. Sesi e pranojte ai burrë gruan me biçikletë! 

E ajo i hipte biçikletës dhe me fustan! E pse ta mohoj, na i shqyjshim sytë kur kalonte nga qendra.“ 
(2003 114) 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



3. Wellenbewegungen: Die Geschlechter in der modernen Welt 122

„Freiheit und Demokratie“ nicht zurück (alb. liri – demokraci, so der Ruf der De-
monstranten, die 1990/1991 den politischen Wandel bewirkten). 

Der Justizvollzugsbeamte schildert das von ihm selbst erlebte und verursachte 
Grauen mit einer solchen Distanz, als sei er bloßer Zuschauer in einem Theaterstück 
gewesen: „Alle Foltermethoden haben wir angewandt, bis uns die Puste ausging, aber 
der war ganz in seiner eigenen Welt und anstatt über seine feindlichen Tätigkeiten zu 
sprechen, sagte er immer wieder nur Ljuba.“62 Hier bewahrheitet sich, dass Folter ein 
Selbst-Zweck eines verbrecherischen Systems ist, der niemals Wahrheiten ans Licht 
bringt; „Folter ist lediglich der verzweifelte und immer scheiternde Versuch, Unmög-
liches zu erreichen“ (Arendt 1991 665). Die Liebe (Ljuba) kann selbst von diesem 
Vorgehen nicht ganz ausgelöscht werden. 

Als sich die Eheleute am Ende des Prozesses fest umklammern, schaffen es sieben 
Polizisten kaum, die beiden voneinander zu trennen. Dies erinnert an den „Mythos 
vom Androgynen“ des Aristophanes in Platons Symposion, den Badinter rekapituliert: 
„Ursprünglich bestand die vollständige Menschheit aus einem ineinander verschlun-
genen Paar, das die schönste Totalität bildete, die man sich denken kann. Sie war zu 
schön und zu stark, als daß die eifersüchtigen Götter sie ertragen hätten, und so durch-
trennten sie sie in der Mitte in zwei gleiche Teile. Voneinander getrennt, hatten Mann 
und Frau nur einen Wunsch: sich wieder zu vereinigen, sich in dem anderen wieder-
zufinden.“ (1988 114) Grinsend erinnert sich Mëhill, wie sich seine Hände auf die 
Brüste der sowjetischen Braut legten. „Gute Titten hatte das Flittchen“, wie er sich 
mit Schaum vor dem Mund ausdrückt (2003 119). Was Dragush in den Augen des 
Wärters besonders entwertet, ist seine Sehnsucht nach der Partnerin, denn „sowas 
macht ein Mann nicht wegen einer Frau.“ (ebd.) Nachdem Ljuba mit der Tochter in 
die Sowjetunion zurückgekehrt ist, stirbt ihr Ehemann in der Haft. Die verstörende 
Geschichte entlässt den Zuhörer und Erzähler ins Ungewisse und in die Orientierungs-
losigkeit: „Ich stand auf und merkte schnell, dass ich wieder einmal nicht wusste, wo-
hin ich gehen sollte.“63 (ebd. 120) 

Hier zeigt sich, dass der entscheidende Konflikt nicht mehr zwischen dem weibli-
chen und dem männlichen Geschlecht ausgetragen wird, sondern zwischen Persön-
lichkeiten, in diesem Fall der des vulgären, chauvinistischen Wärters und der des sen-
siblen, mitfühlenden Erzählers, welcher sprachlos zurückbleibt. Man kann in einem 
inneren Kreis der Geschichte von der Symbiose oder vom Zueinanderstreben von Frau 
und Mann sprechen, dargestellt durch Dragush und Ljuba, im äußeren Kreis dagegen 
vom Auseinanderstreben zweier Menschen, von Mëhill und dem Erzähler. Ausschlag-
gebender als das Geschlecht ist hier die Persönlichkeit oder die Neigung. Somit ist 
eine Ähnlichkeit der Geschlechter und eine Unähnlichkeit der Persönlichkeiten fest-
zustellen; letztere unabhängig vom Geschlecht.  

 
62 „Të gjitha torturat i kemi përdorë, sa baheshim telef, por ai rrinte si tuhaf e në vend të tregonte 

për veprimtaritë e veta armiqësore, thosh veç ,Ljuba’.“ (ebd. 117) 
63 „U ngrita dhe shpejt kuptova se përsëri nuk po dija nga të shkoja.“ (ebd. 120) 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



3.3. Auslebung und Erfüllung 
 

123 

Was Simone de Beauvoir in Bezug auf den antifeministischen Schriftsteller Henry 
de Montherland schreibt, trifft auch auf diese Kurzgeschichte zu: „Der falsche Held 
blickt, um sich davon zu überzeugen, daß er weit gekommen ist und hoch oben 
schwebt, immer zurück oder auf seine Füße; er verachtet, er klagt an, unterdrückt, 
verfolgt, foltert, richtet Blutbäder an. Durch das Böse, das er seinem Nächsten antut, 
fühlt er sich ihm überlegen.“ (2000 275) 

3.3. Auslebung und Erfüllung 

Haben die Albaner etwa dank ihrer pikanten Kost keine Probleme mit Sex, mit 
ihrem Liebesleben? Soweit ich informiert war, hatten die albanischen Frauen 
in meinem Freundeskreis mehr Probleme, die Männer von sich fernzuhalten, 
als umgekehrt. (Bejko 2003 132) 

Grundsätzlich sollte unterschieden werden zwischen einem bloßen Ausleben der 
sexuellen Bedürfnisse einerseits, was insbesondere das Stillen des männlichen Triebs 
anbelangt, und andererseits einer wirklichen Erfüllung des Liebesglücks, das Frau und 
Mann gemeinsam harmonisch gestalten. 

So haben wir es in „Stadt ohne Reklame“ meist mit einer Befriedigung des Triebs 
zu tun, mit einfachen sexuellen Akten. In Eine Frau aus Tirana hingegen steigert sich 
dieser Akt zu einer seelischen Vereinigung. Die Hauptfigur Susanna nimmt hier eine 
Einteilung in drei Schritten vor. Zunächst äußert sie: „Liebe zu machen war fraglos 
etwas Schönes, aber den Schlaf mit jemandem zu teilen, das war wahrhaftig die Voll-
endung von allem.“ (2009 92) Und dann: „Mit dem Menschen aufzuwachen, den man 
liebt, dachte sie und schlug das Leintuch zurück, ist das größte Glück. Undenkbar, 
dass es etwas noch Schöneres gibt.“ (ebd.) 

Unter dem Hoxha-Regime sind es kleine Freiheiten, die man sich in erotischer 
Hinsicht nehmen kann – umso wichtiger daher als Inseln im realsozialistischen Alltag. 
So hängt in der „Stadt ohne Reklame“ der junge Lehrer Gjoni in seinem neuen Zim-
mer neben dem Porträt des albanischen Nationalhelden Sami Frashëri auch eines des 
italienischen Sexsymbols Gina Lollobrigida auf (Qyteti 2007 62f). In Der Nachfolger 
fungiert der Geschlechtsakt sogar als Katharsis, um sich ein wenig von der Angst vor 
politischer Verfolgung und Internierung befreien und reinigen zu können: „Als ich 
nach Hause zurückkam, wurde meine Frau bei meinem Anblick kreidebleich. […] 
Pessimistisch, wie sie nun einmal ist, fing sie gleich an, sich auszumalen, wie ich in 
einem schmutzigen Dorf die Ställe ausmistete, während sie die Kühe molk. // Wie 
stets in solchen Fällen endete alles damit, daß wir nackt zusammen im Bett lagen und 
noch lauter stöhnten als die bestraften Architekten.“ (2009 153) 

Wie sich schnell zeigt, ist das Ausleben der sexuellen Bedürfnisse eine der weni-
gen Freizeitmöglichkeiten, umso mehr unter den ausgehungerten Kleinstädtern. Bei 
der (recht expliziten) Beschreibung der Szenen mit sexuellen Handlungen in „Die 
Stadt ohne Reklame“ fällt die animalische Seite des Menschen auf. Als es zu einem 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



3. Wellenbewegungen: Die Geschlechter in der modernen Welt 124

Treffen der jungen Lehrer mit einigen „leichten Mädchen“ kommt, stehen ihnen schon 
beim Kennenlernen die Gelüste ins Gesicht geschrieben: „Die Augen der beiden Ge-
schlechter bemühten sich, einander in der Dunkelheit zu finden, Wölfen gleich.“64 Als 
es zum Akt kommt, beobachtet Gjoni: „Hinter der Tür machte er die langen Schatten 
von Mentor und Eratulla aus, die sich an der Wand wie zwei ineinander gefangene 
Schlangen in den Armen des anderen wanden.“65 

Einen besonderen Stellenwert hat auch die Musik. Zum einen dient sie zur Ver-
stärkung des Identitätsgefühl der jungen Menschen, die sich damit von der älteren 
Generation absetzen. So legt Gjoni etwa besonders moderne Musik auf, um seinen 
Hausherren zu ärgern. „Der alte Herr machte ein saures Gesicht, woran man sah, dass 
er aufrichtig litt.“66 Zum anderen wirkt die Musik als Motor für den sexuellen Trieb.  

Diese Funktionen hat die Musik generell und insbesondere in der westlichen 
Jugend- und Subkultur. Im albanischen Kontext gewinnt die Musik jedoch als Träger 
von Identität und Rebellion eine ganz gewichtige Brisanz, wenn wir uns vor Augen 
halten, wie rigide das Hoxha-Regime mit Interpreten und Fans von westlicher Musik 
umging. Zu erwähnen wäre hier insbesondere das 11. Lied-Festival (Festivali i 11-të 
i Këngës në RTSH), das 1972 unter recht liberalen Bedingungen in Tirana abgehalten 
wurde, bald darauf jedoch von oben äußerst scharf kritisiert wurde und Strafverfol-
gungen gegen einzelne Interpreten und Verantwortliche (bis hin zu ranghohen Partei-
funktionären) nach sich zog.67 Beim Hoxha-Regime handelte es sich nicht nur um eine 
Diktatur des Brutalen, sondern auch des Biederen (siehe hierzu das Buch Audible 
States: Socialist Politics and Popular Music in Albania von Nicholas Tochka).68 

Nicht nur in Albanien und anderen totalitären Staaten, sondern auch in den westli-
chen Gesellschaften fürchtete man die subversive Kraft der Musik. In der BRD kam dies 
z. B. in den 1950er Jahren, also zu der Zeit, in der auch der Roman spielt, in den Kon-

 
64 „Në errësirë sytë e dy sekseve mundoheshin të gjenin njëri-tjetrin, si ujqit.“ (Qyteti 2007 68) 
65 „Pas derës pa hijet e gjata të Mentorit e të Eratullës, që lëkundeshin si dy gjarpërinj të pleksur në 

krahët e njëri-tjetrit në sfondin e murit.“ (ebd. 70f) 
66 „Plaku thartoi fytyrën, që shprehte një vuajtje shumë të sinqertë.“ (ebd. 84) 
67 Zu einer Schilderung, wie das Festival freudig erwartet und aufgenommen wurde, sowie zur 

Verfolgung der Beteiligten unmittelbar danach siehe z. B. Helena Kadare 2011 302 und 312ff. 
68 An dieser Stelle darf angemerkt werden, dass in den westlichen Breitengraden zwar keine der-

artige politische Zensur herrschte, die Kunst dafür aber in höherem Maße kommerziellen Zwän-
gen unterworfen war. Als Beispiel dafür mag die deutsche Sängerin Inge Brandenburg erwähnt 
werden, die in den 1960er Jahren Bekanntheit erlangte und seinerzeit als „Beste Jazzsängerin 
Europas“ ausgezeichnet wurde. Sie zerbrach daran, dass sie Schlager singen sollte, statt sich dem 
Jazz widmen zu können, und starb schließlich verarmt und einsam (siehe hierzu vor allem den 
Film SING! INGE, SING! - der zerbrochene Traum der Inge Brandenburg von Marc Boettcher). 

  Alain Bosquet geht in seinem Dialog mit Ismail Kadare sogar so weit zu sagen, dass der heutige 
kommerzielle Druck ebenso stark ist wie einst die Zensur von Patriarchat oder Diktatur: „In 
Amerika ist die Zensur des Marktes heute so wie die Strenge der moralischen oder politischen 
Zensur.“ („Sot çensura tregtare e Amerikës është e njëjtë me rreptësinë e çensurës morale ose 
politike.“ Kadare 1996 39, Übers. meine) 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



3.3. Auslebung und Erfüllung 
 

125 

troversen um die sogenannten Halbstarken69 zum Ausdruck. Auch für das brave Ge-
schöpf Stela in „Die Stadt ohne Reklame“ fungiert die Musik als Verstärker der unter-
drückten Impulse und spiegelt das Innenleben wider: „Es war, als ob die Jazz-Musik Stelas 
Gedanken mit einem Stock schlug, und sie von einer Wand zur nächsten schleuderte, sie 
an den Haaren zog, sie wieder zur Decke hob und sie dann wieder zu Boden warf.“70 

Paradoxerweise führen gerade die Enge der Kleinstadt, die Unterdrückung von 
allem, was nach freier Liebe riecht und die alten Moralvorstellungen dazu, dass sich 
die angestaute Spannung umso hemmungsloser entlädt, wenn ein Ventil gefunden ist. 
Dies hat kaum etwas mit Emanzipation zu tun, die Rollenmuster sind im Gegenteil 
klar aufgestellt. Dies zeigt sich allzu deutlich beim Aufeinandertreffen der Lehrer, die 
eine Elite von N. darstellen, und den leichten Mädchen: 

„Wie teilen wir sie auf?“ flüsterte Gjoni Mentor ins Ohr. 
„Nimm die, die du willst. Mir ist es gleich.“ 
Gjoni wurde schlagartig klar, dass es sich hier um leichte Mädchen handelte, 
die einige Verhaltensweisen der Städter übernommen hatten und auch eine Art 
zu sprechen, von der einem leicht übel werden konnte.71 

Der Sexismus ist hier offensichtlich; nicht nur, weil die jungen Frauen wie Stückware 
„aufgeteilt werden“. Der Mann lässt sich gerne befriedigen, empfindet aber gleichzei-
tig auch Ekel vor dieser „leichten Ware“. Es ist nichts anderes als das Benutzen eines 
Objekts. An anderer Stelle wird dies sogar von Gjoni genauso bezeichnet, als er dar-
über grübelt, welche Frau wohl die passendste für ihn sein könnte und in Gedanken 
bei Luiza ankommt; diese aber ist nur „lokale Ware“72. Es ist Kadares Verdienst, dass 
er hier Dinge anspricht, die sonst gerne totgeschwiegen werden; besonders unter dem 

 
69 Die als „Halbstarke“ bezeichneten Jugendlichen in der BRD der 1950er Jahre orientierten sich 

an einem unpolitischen, vom Rock’n’Roll beinflussten Lebensstil. Eine Parallele lässt sich zu den 
Jugendlichen schaffen, die Ismail Kadare in Albanischer Frühling schildert; kurz vor dem Sturz 
des Regimes haben diese im Gegensatz zu den Studenten keine klaren politischen Forderungen, 
sondern provozieren in erster Linie durch ihr Äußeres, durch Bartwuchs oder längere Haare. 
„Insbesondere machte man Jagd auf Bartträger, daß heißt auf die Schlechtrasierten, die Diktatur 
bewies damit einmal mehr ihre dünne Haut gegenüber den ,Behaarten’.“ (1991 98)    

70 „Muzika e xhazit dukej sikur i rrihte me kopan mendimet e Stelës, duke i përplasur nga një mur 
në tjetrin, duke i kapur prej flokësh, prapë duke i ngritur në tavan dhe prapë duke i përplasur në 
dysheme.“ (Qyteti 2007 122) 

71 „- Si do t’i ndajmë? - i murmuriti Gjoni Mentorit në vesh. 
  - Merr cilën të duash. Për mua njëlloj është. 
  Gjoni e kuptoi menjëherë që ato ishin vajza popullore, që kishin mësuar ca maniera qytetare dhe ca 

biseda që të kallnin krupën.“ (ebd. 69) - Interessant ist hier der Begriff „vajza popullore“, der auch 
mit „Mädchen des Volkes“ oder „gängige Mädchen“ übersetzt werden könnte und unterstellt, dass 
diese Frauen allen körperlich zugänglich sind. Es versteht sich von selbst, dass dies eine einseitige 
Diskriminierung des weiblichen Geschlechts ist, zumal eine Etikettierung des männlichen Ge-
schlechts in dieser Form nicht existiert. Ein anderer von Kadares Figur gebrauchter Ausdruck ist der 
des „enthemmten“ oder „zügellosen Mädchens“ („vajzë e shthurur“, ebd. 71). 

72 „mall vendi“ (ebd. 133) – oder auch „Landesprodukt“ 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



3. Wellenbewegungen: Die Geschlechter in der modernen Welt 126

Hoxha-Regime, nach dessen Vorstellung solche unmoralischen Denkweisen für einen 
sozialistischen Albaner gar nicht mehr möglich sein sollten. 

Der Besitzanspruch des Mannes auf die Frau ist offensichtlich und lässt an das 
albanische Gewohnheitsrecht denken. Doch auch die meisten in diesem Roman dar-
gestellten Frauen sind keine positiven Heldinnen. Sie sind oft berechnend, herrisch 
und spielen mit den Gefühlen der Männer. Dieser Geschlechterkampf und das Leben 
aneinander vorbei werden besonders beim Thema Abtreibung deutlich, das weiter un-
ten zu besprechen sein wird.  

Wie wir sehen konnten, neigen die Figuren in „Die Stadt ohne Reklame“ zur 
Polygamie. Badinter meint mit Verweis auf Lévi-Strauss: „In Wirklichkeit besteht in 
allen Gesellschaften, die unsere eingeschlossen, eine Tendenz zur Vermehrung der 
Gattinnen. Dies entspricht einfach einer natürlichen und universellen Notwendigkeit 
beim Mann“ (1988 105). Es ist streitbar, ob sich „der Mann“ in dieser Weise auf 
seinen Trieb reduzieren lassen sollte. In den verschwundenen Orten wird die Vielehe 
ad absurdum geführt: Der Großvater der Erzählerin heiratet nach der scheinbar tödli-
chen Erkrankung seiner ersten Frau auf Anraten des Onkels erneut, der bereits die 
erste Ehe arrangiert hatte. Seine erste Frau erholt sich jedoch überraschend und kehrt 
zurück. Eine dritte Frau wird in das Haus aufgenommen, als deren Ehemann, der 
Cousin des Großvaters, verstirbt. Zu den mehreren „Herrinnen“ im Haus des Groß-
vaters bemerkt die Erzählerin spöttisch: „Ein Zeichen seines großen Reichtums? Eher 
ein Beweis für sein Pech.“ (2012 11) Die Vielehe ist hier keinesfalls Ausdruck der 
Freiheit des Mannes; im Gegenteil ist er völlig von den Meinungen seiner Umwelt 
abhängig und in seiner Ehewahl kaum autonomer als die Frau. 

Elsie erwähnt die sogenannte Leviratsehe als albanische Volkssitte (2015 224), 
auch wenn dieses Phänomen kein rein albanisches ist, sondern bereits aus dem Alten 
Testament herrührt. „[In Nordalbanien] mußte ein Mann nicht nur die Witwe des äl-
teren Bruders heiraten, sondern mit Ausnahme seiner Mutter die Witwe jedes männ-
lichen Mitglieds seines Haushalts.“ Elsie leitet dies „aus dem ausgesprochen minder-
wertigen Status der Frauen“ ab. „Daß eine Frau weiterhin allein für sich leben konnte, 
war in der albanischen Gesellschaft undenkbar und wird heute noch als große Tragö-
die empfunden.“ (ebd.) Der Umstand, dass Myftiu dies zu einer komischen Szene 
umarbeiten kann, verdankt sich wohl der Distanz zu den verschwundenen Orten. Dies 
lässt sich in der bekannten (zuerst 1957 von dem amerikanischen Komiker Steve Allen 
aufgestellten) Formel Eine Komödie ist gleich eine Tragödie plus Zeit („Tragedy plus 
time equals comedy“) auf den Punkt bringen.   

In folgender Schilderung in Die Dämmerung der Steppengötter ist das Liebes-
glück perfekt, weil es jedem äußeren Zugriff und allem Politischen enthoben scheint: 

Gedrückte Stimmung … Drüben strömten die Leute ins Kino. Die meisten 
waren jung und hielten einander bei den Händen oder gingen eingehakt. Ich 
dachte an Lida Snegina, und mir wurde warm ums Herz. Sie war inzwischen 
von der Krim zurück, und wir waren schon im Neskutschnij Sad gewesen, hat-
ten vom Café im 13. Stock des Hotels Peking den Blick über Moskau genossen 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



3.3. Auslebung und Erfüllung 
 

127 

und alle unsere üblichen Orte besucht. Für den morgigen Sonntag hatte ich 
mich mit ihr an der Metrostation Nowoslobodskaja verabredet, und nun über-
kam mich an diesem Tisch, an dem wir eben noch von der chandra [Schwer-
mut, F.K.] geredet hatten, beim Gedanken an Lida eine warme Welle von Rüh-
rung und Dankbarkeit. Sie galt den Metrostationen, die Tag und Nacht in 
Betrieb waren, den Zügen, den Fahrkartenverkäuferinnen, den Taxis, die im 
Falle einer Verspätung bereitstanden, überhaupt allem, das dafür sorgte, daß 
Menschen zueinanderkamen. (2016 97) 

In Helena Kadares Roman Eine Frau aus Tirana taucht das Verliebtsein als Möglich-
keit des Ausbruchs aus dem starren System auf. Das zweite Kapitel enthält eine Lie-
besszene, bis dahin eine Randerscheinung in der albanischen Literatur. Helena Kadare 
gelingt eine Schilderung abseits vom Kitsch. Im geheimen Liebesnest von Susanna 
und Viktor entsteht ein beeindruckender Kontrast zwischen der Vertrautheit und 
Zweisamkeit der beiden einerseits und den Luxusausgaben der Werke des Führers 
Enver Hoxha andererseits: 

Schon von Weitem erkannte sie die Umschläge der Neuerscheinungen. Auf 
dem obersten Regal, dort, wo die Ausgabe der Werke des Großen Chefs mit 
ihren luxuriösen roten Einbänden stand, fehlten auch die zwei letzten, erst die-
ses Jahr erschienenen Bände nicht. Nummer 39 und 40, dachte sie mechanisch, 
während ihr die dritte Etage des Verlags in den Sinn kam. Gerade erst hatten 
die Redakteure, die sich bei der Herausgabe dieser Bände besonders hervorge-
tan hatten, ihre Belobigungsurkunden erhalten. 
Mit einem leisen Stich im Herzen erinnerte sie sich an das letzte Jahr, als Vik-
tor und sie genau auf diesem Sofa gelegen hatten, entrückt durch das Wunder 
der Liebe und überzeugt, dass die Welt vor den Fenstern aufgehört hatte zu 
existieren. Während er die Werke auf dem Regal gegenüber betrachtete, hatte 
Viktor sie damals gefragt – etwas naiv, wie Susanna fand –, wie viele Bände 
der Große Chef denn noch herauszugeben gedenke. Als sie ihm lachend erklärt 
hatte, dass noch nicht einmal die Hälfte erschienen sei, hatte Viktor sich mit 
einer derart drolligen Geste an die Stirn geschlagen, dass sie sich vor Lachen 
kaum mehr erholen konnte. (2009 26f)73 

Selbst in der aufgeheizten Stimmung des romantischen Abenteuers kann die Hauptfigur 
ihrem Arbeitsalltag nicht entkommen. Wer oben liegt, ist in diesem Fall klar: Es ist 
immer der Erste Sekretär. Die Entspannung setzt erst durch den gemeinsamen Abschied 
von der Ernsthaftigkeit ein; eine kurzzeitige Entspannung von politischen Sorgen. Selbst 

 
73 Hier findet sich auch der Hinweis auf das Jahr, in dem der Roman spielt: Die Bände 39 und 40 

der Werke Enver Hoxhas erschienen 1983 (vgl. die Internet-Seite Enver-Hoxha-Net, wo sich des-
sen umfangreiches Gesamtwerk – bzw. des ihm zuarbeitenden Autorenkollektivs – findet, das 
von emsigen und eingeschworenen Alt-Enveristen akribisch ins Netz gestellt wurde.) 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



3. Wellenbewegungen: Die Geschlechter in der modernen Welt 128

die Naivität Viktors wird hier als etwas Positives aufgenommen. Problematisch wird die  
Beziehung der beiden in der Tat erst, als Viktor im System angekommen ist. 

Die folgende Liebesszene ist eine der wenigen tatsächlichen Schilderungen von 
erfüllter Sexualität innerhalb der albanischen Literatur. An dieser Stelle mag darauf hin-
gewiesen werden, dass die literarische Beschreibung des Geschlechtsverkehrs eine der 
schwierigsten Disziplinen darstellt, wenn sie nicht in bloße Pornographie abgleiten will. 
Helena Kadare gelingt es, diesen Moment einzufangen, ohne die Gefahr einer Schwan-
gerschaft zu verschweigen. Dem erwähnten „Kampf gegen Liebesbeziehungen inner-
halb der Institutionen“ steht nun eine Befreiung gegenüber: „Hingestreckt neben Viktor, 
kraftlos und der geringsten Bewegung unfähig, empfand Susanna zum ersten Mal nach 
langer Zeit das Gefühl tiefer und vollkommener Entspannung.“ (ebd. 34) 

Die Ohnmacht der weiblichen Figur ist in diesem Fall eine angenehme, jenseits 
der Ohnmacht angesichts einer patriarchalischen oder staatlichen Übermacht, sondern 
im Zeichen eines gegenseitigen Vertrauens. Das erfüllte Liebesglück steht wiederum 
im Kontrast zum Lärm der Fernsehnachrichten, die aus der Nachbarwohnung dringen 
und eine Plan-Übererfüllung bei der Kartoffelernte melden. 

Ebenfalls ein Novum in der damaligen albanischen Literatur, findet sich im 
sechsten Kapitel des Romans eine Nacktszene, die das Gefühl eines paradiesischen 
Urzustands erweckt. Das junge Paar ist in den Flitterwochen an den Ohrid-See bei 
Pogradec an der Grenze zu Mazedonien gefahren, in Freiheit und in die Natur. Selbst 
die Provinz, die sonst oftmals nicht gut wegkommt, ist idyllisch.  

Gleichwohl erscheint auch hier die Absurdität des Systems in Gestalt des Führers, 
der ebenfalls seinen Urlaub am Ohrid-See zu verbringen pflegt und den Bewohnern 
und Gästen ein eigenartiges und unfreiwilliges Geschenk macht. Da Hoxha über ein 
Gerät zum Empfangen ausländischer Fernsehstationen verfügt, kommen die Ortsan-
sässigen in den Genuss der Feindsender (der Einfluss insbesondere des italienischen 
Fernsehens auf den Sturz des Regimes 1990 ist verschiedentlich angemerkt worden). 

Die erste Nacht, die die Menschen unter dem gleichen Himmel wie der Große 
Chef verbrachten, war jedes Mal geprägt von einer seltsamen Mischung aus 
Ekstase, Angst, Bewunderung und Erotik. Die Leute erwachten unausgeschla-
fen und mit verquollenen Augen, weil sie bis tief in die Nacht Erotikfilme ge-
schaut hatten. Es war dies wohl das einzige Geschenk des Großen Chefs, über 
das nicht öffentlich gesprochen wurde, obwohl sie alle während des langen 
Winters ungeduldig darauf gewartet hatten. (ebd. 101) 

Enver Hoxha tritt in Helena Kadares Roman nie als Figur auf und ist doch omni-
präsent. Der Sommer endet mit dem Programmausfall und dem Verschwinden der 
ausländischen Sender. Nach zahlreichen Rückschlägen für die Hauptfigur schließt das 
Buch versöhnlich mit der Hoffnung auf einen neuen Frühling.  

In Myftius An verschwundenen Orten fällt der Erzählerin das Privileg zu, durch den 
Einsatz von Medikamenten völlig über ihren Körper bestimmen zu können. Als die 
Hauptfigur an einer Hormonstörung leidet, bekommt sie von einem Arzt Medikamente, 
die den Zyklus stabilisieren sollen und gleichzeitig vor Schwangerschaft schützen: 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



3.3. Auslebung und Erfüllung 
 

129 

Ich betrachtete die Wunderschachtel und dann den Arzt. […] Drei Monate lang 
würde ich Herrin über meinen Körper sein. Ein Glück, das keine andere Frau 
in Albanien hatte. Unser Körper lag ebenso wie unsere Ehre in den Händen der 
Männer. Ein paar Spaziergänge in Begleitung des anderen Geschlechts, und 
ein Mädchen verlor seinen guten Ruf. Wenn eine Albanerin auch das Recht 
hatte, wie ein Mann zu studieren, dasselbe Gehalt zu verdienen und ebenso 
hohe Posten zu besetzen, so konnte sie doch keinesfalls wie ein Mann über 
ihren Körper verfügen. Der Sozialismus hatte der Frau alle gesellschaftlichen 
Rechte gegeben, ihr aber keinerlei Freiheit über ihr Intimleben zugestanden, 
so als sei ihr Geschlechtsorgan der Quell allen Übels. (2012 231)  

Es sind diese Hürden auf dem Weg zu wahrer Gleichberechtigung und Emanzipation, 
wie sie Beauvoir 1949 schilderte. Myftius Hauptfigur kann die Barrieren im Verlauf 
des Bildungsromans erfolgreich überwinden. Interessanterweise ähnelt die Vorstel-
lung vom weiblichen Geschlechtsorgan als Quell allen Übels in Albanien, dem ersten 
atheistischen Staat der Welt, erstaunlich stark jener in erzkatholischen oder anderen 
fundamentalistischen Lagern und Ländern. 

Zum Inzest schreibt Beauvoir: „Es gibt keinen unmittelbaren Grund dafür, daß 
eine Frau für den Verkehr mit Männern ihres Clans ungeeignet sein sollte.“ (2000 
903) Begreifen wir die mögliche Schwangerschaft des Mannes (vgl. hierzu Badinter 
1988 266ff) als letztes Tabu im Verhältnis von Frau und Mann, so ist die Aufhebung 
des Inzestverbots das vorletzte Tabu. Als solch extreme Überschreitung tradierter 
Normvorstellungen ist das Inzest-Motiv in der albanischen Literatur kaum vorhanden. 
Myftiu beschreibt es jedoch recht ausführlich in der Episode um Monda in ihrem 
Roman „Liebe in Zeiten des Kommunismus“. Das Inzest-Verbot ist im Kanun beson-
ders ausgeprägt. Hier ist die Ehe nicht nur „zwischen Verwandten bis zum siebten 
Grad verboten“, wie es Beauvoir bei ihrer Skizzierung des Mittelalters beschreibt 
(2000 129), sondern gar noch „im Viertausendsten Grad“ (Elsie 2001 63), wie es wört-
lich im Kanun heißt. 

Im Gender-Diskurs wurde häufig an diesem Tabu gerüttelt und die Frage aufge-
worfen, weshalb es überhaupt besteht. So kritisiert Beauvoir etwa Freud dafür, dass 
er darauf keine Antwort liefert: „Der Inzest zum Beispiel ist verboten, weil der Vater 
ihn verboten hat, aber warum gibt es dieses Verbot? Das bleibt ein Rätsel.“ (2000 70) 
Sie verweist auf Lévi-Strauss, der dafür die Idee des Austauschs zwischen Clans an-
gibt: „Die Exogamie […] verbietet die endogame Ehe bestimmt nicht deshalb, weil 
der konsanguinen Ehe eine biologische Gefahr beigemessen wird, sondern weil sich 
aus einer exogamen ein sozialer Vorteil ergibt.“ (zit. in ebd. 903) Beauvoir erklärt das 
Inzestverbot zudem mit ihrem Konzept des Anderen: „Das Inzestverbot nimmt je nach 
dem in den verschiedenen Gesellschaften erlaubten Verwandtschaftsgrad ver-
schiedene Formen an, aber es behält von den Urzeiten bis heute den gleichen Sinn: 
was der Mensch zu besitzen wünscht, ist das, was er nicht ist; er vereint sich mit dem, 
was ihm als Anderes als er erscheint.“ (ebd. 100) Das Andere hat gleichwohl oft eine 
unheimliche Ausstrahlung.  

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



3. Wellenbewegungen: Die Geschlechter in der modernen Welt 130

3.4. Die Karriere: zwischen Hauptstadt und Provinz 

Ornela Vorpsi schreibt in ihrem Roman Das ewige Leben der Albaner: „Ich wußte, 
was es hieß, ,interniert’ zu sein, ich wußte, was es hieß, in Albanien außerhalb von 
Tirana zu leben. […] Ganz Albanien schuftet für die Hauptstadt, von der die Leute 
auf dem Land träumen und unter deren Joch sie stöhnen; alles, was sie produzieren, 
wird nach Tirana geliefert; außerhalb der Hauptstadt gibt es nur eine bestimmte Sorte 
Brot, das klein und rund ist, aus Mais und Wasser und Zwiebeln und sonst nichts 
besteht.“ (2007 60f) Diese zwei getrennten Welten sind immer wieder Thema in der 
albanischen Literatur. Der Autor Faruk Myrtaj äußert sich folgendermaßen: „Die An-
kunft in der HAUPTSTADT, wo alles die Vorsilbe ,Haupt’ erhielt, stellte eine Wen-
dung für immer dar.“ („Ardhja në Kryeqytet, ku çdo gjë merrte parashtesën ‘krye’, 
shënoi kthesë të për gjithnjëshme.“ 2019 18, Übers. meine) Hier ist sogar, abweichend 
von der Norm, das Substantiv „Hauptstadt“ mit einem großen Anfangsbuchstaben 
versehen – was im Albanischen sonst nur bei Eigennamen oder der Erwähnung Gottes 
geschieht. Die Hauptstadt ist also etwas Einzigartiges, Gottgleiches. 

Das Leben von Gjoni, dem jungen, in die Kleinstadt N. versetzten Lehrer erhält 
durch die Liebe kurzfristig einen Sinn, als er aufrichtig etwas für die junge Stela und 
dadurch Empathie und Ehrgefühl empfindet. Dies stellt einen Bruch dar mit der 
Grundstimmung der jungen Männer in N., die sich mit dem Wort Vita brevis zusam-
menfassen ließe. Gjoni lässt (fürs Erste) die Finger von einer beabsichtigten Doku-
mentenfälschung und sieht sich sogar im Einklang mit der sozialistisch-patriotischen 
Aufgabe. „Er würde hier in der Provinz bleiben, um seinem Land zu dienen, dort, 
wohin ihn die Partei geschickt hatte.“74 Mit der ersten Verliebtheitsphase wird jedoch 
auch dieses Gefühl rasch verfliegen. 

Wir haben eingangs bereits die negative Konnotation festgestellt, die sich im Al-
banischen mit den Begriffen Ambition und Ehrgeiz verbindet. Zwei weitere Beispiele 
sollen dies kurz illustrieren. In einem Interview wird Ismail Kadare gefragt, ob die 
Denunziationen, die ihm gegenüber von Schriftstellerkollegen unter dem Hoxha-
Regime gemacht wurden, ideologischen Motiven entsprangen oder dem „Fleiß“ bzw. 
„Eifer“ (zell)75. Letzteres Motiv ist also eindeutig unmoralisch. Aufschlussreich ist 
auch ein Zitat Ismail Kadares, in dem er auf das Rechtsverständnis von Aischylos zu 
sprechen kommt und betont, dass nach diesem eine zu große Leidenschaft, wie sie 

 
74 „Do të rrinte këtu në provincë t’i shërbente vendit të tij, atje ku e kishte dërguar partia.“ (Qyteti 

2007 142)  
75 „Për këtë situatë të shëmtuar […] raportimesh, denoncimesh të kolegëve, miqve me njëri-tjetrin 

– kush ishte katalizatori, ishte ideologjia apo ishte zelli i këtyre shkrimtarëve?“ (Enis Vasili 2015, 
00:03:40-00:03:52) 

  Vergleiche auch den Begriff zelltar („fleißiger, eifriger Mensch“), den Bosquet im Zusammen-
hang mit den Ministern und anderen Ergebenen von Enver Hoxha gebraucht („A mundem unë të 
imagjinoj raportet tuaja me Hoxhën, ministrat apo zelltarët e tij?“ Kadare 1996 40) und der im 
besten Fall hier mit „übereifriger Mensch“ übertragen werden könnte.  

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



3.4. Die Karriere: zwischen Hauptstadt und Provinz 
 

131 

etwa die Rachsucht darstellt, die Gefahr beinhalte, dass das Recht zum rivalisierenden 
Gegenüber wandert. 

Eine Übertretung des Rechts zöge unweigerlich eine andere nach sich. Als Folge 
dieses dramatischen Teufelskreises werden aufgezählt: „Streitigkeiten zwischen den 
verschiedenen Völkern, Ländern und Zivilisationen, Zusammenstöße von Gesetzen, 
blutige Kriege um die Macht, Aufschreie von Siegern und Unterlegenen, Leidenschaf-
ten innerhalb des menschlichen Ichs, Ambition, Rache, die Last des Verbrechens, das 
tragische Aufbegehren des Menschen gegen das Schicksal, der Kampf mit diesem und 
sein folgender Sturz“76. Erneut ist Ambition oder Ehrgeiz ein Übel der Menschheit. 
Das Albanische bezieht in diesem Punkt eindeutig Stellung. Ohne dieses Motiv ist 
Karrierestreben jedoch nicht möglich. 

Einer der Schriftsteller, der sich am intensivsten mit dem Motiv der Karriere aus-
einandergesetzt hat, ist Dritëro Agolli. Der system-konforme Karrierist wird ironisiert 
und mit einer lebensbejahenden, kindlich gebliebenen Figur kontrastiert. So etwa in 
der Geschichte „Porträt eines großen Mannes“ („Portreti i njeriut të madh”), die be-
reits 1960 entstand.77 Der ironische Unterton wird hier schon im Titel deutlich; die 
juvenile Kritik am Streber steht im Gegensatz zu Agollis Plädoyer für das Bewahren 
des Leidenschaftlichen. Das Oberhaupt der Redaktion fühlt sich für die gesamte alba-
nische Gesellschaft mitverantwortlich; ohne ihn, so seine Ansicht, ginge alles den 
Bach hinunter. Wie der Erzähler spöttisch anmerkt, färbt sich der Vorgesetzte die 
Haare mit einem Mittel, das er sich von einem seiner Auslandsaufenthalte mitgebracht 
hat, um jünger zu wirken. Der Redaktionschef ist vollkommen aufgelöst, als seine 
Teilnahme an einer wichtigen Delegation infrage steht und er vor seinen Kollegen 
vorgibt, seine Einladung sei bereits beschlossene Sache. (Es muss angemerkt werden, 
dass solche Auslandsbesuche zur Zeit des Hoxha-Regimes äußerst spärlich gesät 
waren und ein ungeheures Privileg darstellten.78) 

 
76 „[...] përleshjet e popujve, të vendeve e të qytetërimeve të ndryshme, përplasja e ligjeve, luftërat 

e përgjakshme për pushtet, klithmat e fitimtarëve dhe të mundurve, pasionet brendapërbrenda 
qenies njerëzore, ambicia, hakmarrja, pesha e krimit, ngritja tragjike e njeriut kundër fatit, 
përfytja dhe rrëzimi prej tij […]“ (1990 26, Übers. und Hervorhebung meine) 

77 Die Übersetzung dieser Geschichte erschien 1987 in einer Literaturzeitschrift der DDR. 
78 So schreibt Prifti etwa davon, wie eingeschränkt die Menschen zu dieser Zeit in ihrer räumlichen 

und geistigen Bewegungsfreiheit waren, was seiner Ansicht nach zum Ausbruch der relativ libe-
ralen Phase Anfang der 1970er Jahre führte. „The unrest of intellectuals in 1972-73 was to a large 
extent due to the Party’s continuing efforts to isolate the members of the intelligentsia 
ideologically as well as geographically. As writers and artists, they were forbidden to overstep 
the boundaries of Socialist Realism, and as citizens they were forbidden to travel abroad, except 
as members of official delegations, or as students. Such restrictions understandably generated 
frustration and resentment among members of the intelligentsia.“ (1974 330f). Agollis humor-
voller Umgang mit diesem Problem ist also ein vergleichweiser zahmer.  

  Bei Helena Kadare heißt es: „Eine Reise ins Ausland, vor allem in den Westen, war zu dieser 
Zeit eine magische Sache für einen jeden.“ („Vajtja jashtë shtetit, sidomos në Perëndim, ishte një 
gjë e magjishme për këdo në atë kohë.“ 2011 73) 

  Zu der verhältnismäßig freien Phase Anfang der 1970er Jahre notiert Bejko: „Wir lebten damals 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



3. Wellenbewegungen: Die Geschlechter in der modernen Welt 132

Frauen spielen in dieser Geschichte nur als schmückendes Beiwerk eine Rolle. So 
heißt es: „Die Männer unterhielten sich, während die Frauen zuhörten, wobei sie vol-
ler Bewunderung und mit einem steifen Lächeln auf ihre Männer blickten.“ (1987 
264)  Ironischer könnte die Darstellung der „wichtigen Persönlichkeiten“, die sich 
samt Gattinnen im Café Tirana versammeln, kaum erfolgen. Die Frauen erscheinen 
nur als Statisten, die stumm an ihren Männern hochsehen. Allerdings wird hier kaum 
der männliche Chauvinismus, sondern in erster Linie das Kleinbürgertum und seine 
Stagnation angeklagt – dies im Einklang mit der sozialistischen Ideologie. Agollis 
Plädoyer für das Bewahren der Kindlichkeit geht einher mit einer großen Liebe für 
das Vaterland, seine Natur sowie die Eigenheiten seiner Menschen. In diesem Sinne 
schließt er an die Romantiker der Rilindja-Zeit an. 

Auch in Agollis satirischem Roman über den Genossen Zylo begegnet uns die 
Figur eines karriereversessenen Opportunisten; Zylo, der Prototyp eines egomani-
schen Emporkömmlings. Demka, der Ich-Erzähler des Romans, kann nicht selber 
kreativ tätig werden, sondern muss immerfort Berichte für andere Bedienstete des Re-
gimes schreiben. Wir haben es hier also mit einer aufgezwungenen intellektuellen Im-
potenz des Erzählers zu tun, der stets nur im Hintergrund wirkt, während die anderen 
seine Lorbeeren ernten – was wiederum den Begriff der Karriere ad absurdum führt. 
„Früher hatte ich des öfteren in Zeitungen publiziert, und mein Name war den Lesern 
ein Begriff. Jetzt hingegen griff ich überhaupt nicht mehr zu Feder.“ (1991 7) Demka 
ist ein typischer Ja-Sager, der dennoch positiv wahrgenommen wird, da er im Gegen-
satz zu der allgegenwärtigen Bürokratie sein unliebsames Handeln reflektiert. Auch 
Demkas Frau Zejnepja bleibt in der gemeinsamen Freizeit allein und unbefriedigt zu-
rück; durch das unterwürfige Verhalten des Mannes entfremden sie sich mehr und mehr. 

Seinen Höhepunkt erreicht dies, als sogar Demkas Alltagssprache vom Stil der 
Berichte infiziert und bürokratisiert wird, sehr zum Entsetzen seiner Frau: 

„Demka“, rief sie aus, „wie redest du denn?!“ 
Irritiert lachte ich: 
„Deine Verblüffung versetzt mich jetzt in Erstaunen...“ 
„Sollte ich etwa nicht verblüfft sein? Du sagst ,im Hinblick darauf hast du 
recht’. Früher hast du dich nicht so hölzern und geschraubt ausgedrückt.“ 
Ich kam jäh zur Besinnung. Ohne es selbst zu merken, war ich im Gespräch 
mit Zejnepja in die Sprache der Berichte verfallen... (ebd. 16) 

Nahe am Burnout, vergisst Demka beinahe die natürliche Sprache, seine Persönlichkeit. 
Demkas Vorbild ist nicht sein Vorgesetzter Zylo, sondern ein produktiver Schrift-

steller, über den die Figur äußert: „Adem Adeshi übernahm solche Dinge gar nicht 
erst. Der schrieb eben. Ich war nicht weniger begabt als er, aber bei mir war der Brun-
nen mittlerweile versiegt.“ (ebd. 9) Durch seine Berichteschreiberei ist Demka künst-

 
in einer Zeit des relativen wirtschaftlichen und kulturellen Aufschwungs und auch der Öffnung 
hin zum Ausland. Wir glaubten das zumindest. Liberalisierungsbestrebungen waren im Gange.“ 
(2003 210) Diese wurden jedoch wieder spätestens Mitte der 1970er Jahre unterbunden. 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



3.4. Die Karriere: zwischen Hauptstadt und Provinz 
 

133 

lerisch unfruchtbar geworden, was sich insbesondere im Vergleich zu dem bedeuten-
den Schriftsteller und seiner Frau zeigt, die alle Merkmale einer Traumfrau vereint, 
da sie sympathisch, geistreich und wunderschön ist: „Die Haupttreppe hinab schritten 
der Schriftsteller Adem Adashi und seine Gattin Kleopatra, eine reizende Frau mit 
einem hübschen, glatten und braungebrannten Gesicht. Ihren langen, schlanken Hals 
zierte seitlich ein kleines Muttermal.“ (ebd. 19) 

Wer den Genossen Zylo realistisch wahrnimmt, entdeckt sogleich, dass er allein 
vom Schein des verantwortungsvollen Funktionärs umgeben ist: „Für den Genossen 
Zylo war jede Minute angefüllt mit Arbeit, Bewegung, Aktion. Er wirkte, als trüge er 
auf seinen Schultern alle Verantwortung im Lande“ (ebd. 32). Diese Aura ist gleich-
wohl zerbrechlich, wie sich später am Sturz von Zylo zeigen wird. Für Demka wird 
das Verfassen der Berichte derweil immer traumatischer: „In meinem Kopf rumorten 
die Phrasen aus den Berichten. Ihr Dröhnen verfolgte mich unablässig.“ (ebd. 35) Als 
Kompensation oder aus Rache wird Zylo zur literarischen Inspirationsquelle für 
Demka, wodurch sich offenbart, dass es sich bei Demka um Agollis literarisches Alter 
Ego handelt.   

Bezeichnenderweise wurde Agolli selbst eher ungewollt Opfer der Karriere, wenn 
wir Waltraud Bejkos Aufzeichnungen über die kurze liberale Phase unter dem Hoxha-
Regime Glauben schenken. Wie sie festhält, war es nur durch den kurzen „Albani-
schen Frühling“ zu Beginn der 1970er Jahre überhaupt erst möglich, dass Agollis Zylo 
erscheinen konnte. Bejko schreibt: 

Dass dieses kritische Werk Enver Hoxha doch nicht ganz geheuer vorkam, be-
weist die Ernennung Agollis zum Vorsitzenden des Schriftstellerverbandes. 
Damit erfolgte die „Zähmung des Widerspenstigen“ auf ganz originelle osma-
nische Art. In der Geschichte sind genügend Fälle bekannt, in denen sich die 
Hohe Pforte durch Verleihung von hohen Ämtern ihre rebellischen Untertanen 
gefügig machte und an sich band. Ich denke, dass diese bürokratische Tätigkeit 
im Schriftstellerverband sich nicht gerade förderlich auf das Schaffen dieses 
talentierten Künstlers auswirkte. (2003 210)  

Ebenso wird auch im „Dialog mit Alain Bosquet“ Ismail Kadares Beitritt zur Kom-
munistischen Partei im Jahre 1972 gesehen. Laut Kadares Aussage wurde er „von 
ganz oben“ dazu aufgefordert. Er fügt hinzu: „Indem er mich in die Partei aufnahm, 
dachte der Tyrann, dass er mich besser kontrollieren würde.“ („Duke më futur në parti, 
tirani mendonte se do të më kontrollonte më mirë.“ Kadare 1996 56) Über die Frage, 
ob Kadare eher Opfer oder Günstling des Regimes war, ist in Albanien und teilweise 
auch im Westen seit den 1990ern immer wieder hitzig debattiert worden.  

Die Hauptfigur in „Stadt ohne Reklame“ ist überaus begierig, durch die Ent-
deckung eines frühen Schriftstücks in albanischer Sprache Karriere zu machen. Somit 
lassen sich in diesem Werk die beiden charakteristischen Motive als Erzählstränge 
innerhalb der Handlung ausmachen: Karriere und Sexualität – hier im Zeichen der 
Verlorenheit in der Provinz. Tatsächlich ist der Wunsch, in der Hauptstadt tätig sein 
zu dürfen, übergroß für die Figur. Ein brisantes Thema zur damaligen Zeit, als der 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



3. Wellenbewegungen: Die Geschlechter in der modernen Welt 134

sozialistische Dienst fürs Vaterland es verlangte, auch in abgelegenen Teilen des Lan-
des zu arbeiten. „Die Doktorarbeit. Das Diplom. Sein alter Traum, in der Philologie 
Karriere zu machen, schlief hinter diesen maschinengeschriebenen Seiten. Karriere. 
Hauptstadt. Das Leben auf den Boulevards und in den Tanzlokalen. […] Er war bereit, 
selbst eine immense Arbeit zu übernehmen, wie das Erstellen eines etymologischen 
Wörterbuchs des Albanischen, würden sie ihn bloß in Tirana lassen.“79 Seine Verset-
zung in das Provinznest stellt einen Albtraum dar und Gjoni sagt sich sogar: „Er würde 
N. in jedem Fall verlassen, denn sollte er N. nicht verlassen, würde er sterben.“80 

Diese Todesangst ist durchaus real. Sobald er N. betritt, möchte Gjoni schon wie-
der fliehen. Allein dieser Umstand lässt erkennen, weshalb Kadares erster Roman un-
ter dem Hoxha-Regime niemals veröffentlicht werden konnte, da damals niemand of-
fen zugeben durfte, dass er ungern in der Provinz sei. Dies illustriert etwa der 
albanische Spielfilm „Die Dame aus der Stadt“ (Zonja nga qyteti) aus dem Jahre 1976 
(Drehbuch und Buchvorlage von Ruzhdi Pulaha). Die Protagonistin Ollga stellt die 
hochnäsige Dame aus Tirana dar, die ihre Tochter davon abhalten möchte, eine Arbeit 
auf dem Land anzunehmen. 

Ollga ist sich zunächst zu fein für das als rückständig empfundene Landleben, wird 
später jedoch geläutert und zur Genossin Ollga. Schließlich findet sie Erfüllung in 
ihrer Arbeit als Angestellte der Dorf-Mensa. Im Gegensatz zu Kadare glorifiziert der 
Film das ländliche Leben und seine Bewohner. In diesem propagandistisch aufgela-
denen Film erscheinen die Dorfbewohner als fortschrittlich, während die „Dame“ eine 
überholte Mentalität verkörpert. Anders als bei Kadare handelt es sich hier um eine 
erlaubte Gesellschaftskritik von oben. 

Die Darstellung des ungeliebten Daseins in der Kleinstadt ist bei Kadare nicht nur 
eine Spiegelung der gesellschaftlichen Umstände; mehr noch spiegelt sie den unge-
festigten Charakter Gjonis wider. Anders als im Sozialistischen Realismus, wo der 
Held an seiner Aufgabe in der Provinz wachsen würde, verlässt Gjoni das Städtchen 
N. so, wie er es betreten hat, sogar um einige Illusionen weniger. Es ist bemerkens-
wert, dass Kadare bereits 1959 in dieser Figur einen veritablen Anti-Helden geschaf-
fen hat. 

Als Stimme der Vernunft tritt in der Mitte des Romans ein altehrwürdiger Herr 
und Bürger der Stadt N. auf. Wie sich zeigen wird, soll er Recht behalten, als er die 
jungen Leute sowohl vor dem Streben nach Karriere als auch vor einem ungezügelten 
Hedonismus warnt:  

„Niemand sollte an die Karriere denken, meine Lieben“, sprach er und bewegte 
die freie Hand, um seine ablehnende Haltung zu bekräftigen. „Man muss sich 

 
79 „Disertacioni. Diploma. Ëndrra e tij e vjetër për të bërë karrierë në shkencat filologjike flinte 

prapa atyre faqeve të daktilografuara. Karrierë. Kryeqytet. Jetë bulevardesh e dancingjesh. […] 
Ishte gati të fillonte qoftë dhe një punë kolosale, si fjalorin etimologjik të shqipes, veç ta linin në 
Tiranë.“ (Qyteti 2007 45f) 

80 „Ai do ta braktiste patjetër N., sepse, në qoftë se nuk do ta braktiste, ai do të vdiste.“ (ebd. 54) – 
Die Rede ist hier von einer endgültigen Aufgabe von N. als Wohn- und Arbeitsort.  

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



3.4. Die Karriere: zwischen Hauptstadt und Provinz 
 

135 

mit dem einfachen Leben zufriedengeben – so hielten und halten es die wahren 
Patrioten. Wie ich es sehe, fühlen sich die jungen Leute heutzutage von einigen 
äußerst schädlichen Dingen angezogen, wie etwa die Genusssucht, sie wollen 
hohe Stellungen erlangen und träumen vom gesamten Stab des Präsiden-
ten...“81  

Hier wird ein ambivalenter Generationenkonflikt deutlich. Einerseits räumt der Erzähler 
den Identitätskrisen der jungen Figuren den hauptsächlichen Raum in dem Roman ein, 
wodurch diese Krisen eine Legitimation erhalten oder zumindest als unausweichlich 
erscheinen. Andererseits bleibt die Autorität des alten Herren unangetastet. Dies zeigt 
sich insbesondere, als Gjoni in einem kurzen euphorischen Anflug, während dem er ein 
besserer Mensch werden will, dem alten Herrn verspätet Recht gibt.  

Als er sich in Stela verliebt, scheint Gjonis Gedanke an die eigene Laufbahn zu-
nächst zu verschwinden: „Es tat ihm jetzt nicht mehr leid, dass er Lehrer in N. war. 
Wäre er nicht hierhergekommen, hätte er Stela nicht kennengelernt. […] Stela war 
sein Ein und Alles, zum Teufel mit der Hauptstadt, der Karriere!“82 Die Aussicht, von 
der Frau vor sich selbst gerettet zu werden und dem Geltungsbedürfnis zu entsagen, 
wird sich allerdings nicht erfüllen, als Gjonis Wesen über die Liebe siegt und er die 
Arbeit an der Dokumentenfälschung wieder aufnimmt. 

Anstatt ihn zu stützen, führt die Liebe zu einem rapiden Verfall Gjonis. Sie kann 
ihn nicht retten, da er sich selbst nicht liebt und er wie die anderen jungen Figuren 
von Zynismus und Nihilismus besessen ist. Hinter dieser postmodern anmutenden 
Wand verschanzen sich die Anti-Helden und gebrauchen sie als Ausrede. Für die zer-
störte Illusion, durch die Liebe Halt zu bekommen, findet Wilhelm Schmid diese 
Worte: „Das Bemühen um eine Harmonie, die den Einzelnen gleichsam auf zarten 
Händen durchs Leben tragen würde, ist vergebens. Stattdessen ist jeder zurückverwie-
sen auf sich selbst, während er sich im Anderen zu vergessen hoffte. Bei wem soll ich 
leben, wenn nicht bei mir selbst?“ (2000 16)83 

Vollends ruiniert wird die Beziehung zwischen Stela und Gjoni, als dieser die Do-
kumentenfälschung wieder aufnimmt. Die Folgen erinnern an Goethes Ballade des 
Zauberlehrlings, der tatsächlich erreichte Karrieresprung wirkt wie ein Fluch. Zu-
nächst scheint er zu einem Pseudo-Happy-End zu führen, nachdem die gefälschten 
Manuskripte „entdeckt“ werden. Es wird jedoch bald deutlich, dass die Fälscher die 

 
81 „- Asnjë s’duhet të mendojë për karrierë, bijtë e mi, - tha duke tundur dorën e thatë në shenjë 

mohuese. - Duhet kënaqur me jetën e thjeshtë, kështu kanë qenë e janë patriotët e vërtetë. Siç e 
shoh, sot rinia tërhiqet nga ca gjëra fort të dëmshme, si qejfet e tepërta, duan të zënë poste, 
ëndërrojnë të tërë shkopin presidencial...“ (ebd. 87)  

82 „Tani nuk i vinte më keq që qe mësues në N. Po të mos kishte ardhur këtu, nuk do të njihej me 
Stelën. […] Stela ishte tërë jeta e tij, në djall të vente kryeqyteti dhe karriera!“ (ebd. 141) 

83 Vgl. auch diese Passage: „Die Grundlage dafür, Freundschaft mit Anderen überhaupt schließen 
zu können, ist jedoch die Freundschaft mit sich selbst. Selbstfreundschaft gibt es nicht bei denen, 
die ,mit sich uneins sind’, sich selbst fliehen, des Lebens überdrüssig sind und bei Anderen nur 
Vergessen suchen […]“ (2000 165) 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



3. Wellenbewegungen: Die Geschlechter in der modernen Welt 136

Kontrolle über ihre Tat verloren haben, weshalb der Roman in einer tiefen Desillusi-
onierung endet.  

Ismail Kadare kann als einer der größten Antipoden und Gegner des Happy Ends 
in der albanischen Literatur gelten. Kaum einer seiner Texte endet glücklich. Dies 
steht in krassem Gegensatz zu der unter dem Hoxha-Regime vorherrschenden Dokt-
rin. Kadares Werke sind dafür zu komplex; es geht stets um mehr als ein individuelles 
Schicksal wie das Zueinanderfinden zweier Liebender. Die einzige Zuversicht, die 
von Kadares Werk ausgeht, ist der Mensch der Zukunft, dessen Schicksal in Anbe-
tracht der dunklen Vergangenheit nicht ganz so düster aussieht, wie sich vermuten 
ließe. Doch auch dies geschieht nicht in einem sozialistischen Sinne, sondern abseits 
aller Systeme, allein im Glauben an das Bewahren kultureller und moralischer Werte. 

Seine Meinung zum Happy End drückt Kadare überdeutlich in seinem Essay 
„Aischylos – dieser große Verlierer“ (Eskili, ky humbës i madh) aus. Hier äußert er 
sich zur Zensur vonseiten der griechischen Autoritäten, die in einigen Dramen der 
damaligen Zeit eine Gefahr sahen, da sie die Zuschauer mit den Traumata vergangener 
Kriege konfrontierten und betrübt zurückließen. Für noch entscheidender als die Tat-
sache, dass der größte Teil des Werkes von Aischylos verloren ging, hält Kadare den 
Umstand, dass die Zuschauer selbst den Schwerpunkt auf die Unterhaltung legten, 
anstatt auf die Belehrung: „Die Tatsache, dass ein Teil der großartigen Trilogien mit 
einem vierten, satirischen Drama endete, beweist, dass der Geschmack des Publikums 
einen nicht geringen Druck auf die Tragödie ausübte. Dieser unnötige Anhang, Vor-
läufer des Happy-Ends sowie späterer kommerzieller Klischees war nichts anderes als 
ein Konformismus, eine Steuer, welche die genialen Dramatiker an den Zeitge-
schmack zu zahlen hatten.“84 An dieser Stelle offenbart sich erneut der universale 
Blick Kadares, der damit auch den heutigen Massengeschmack seziert. (Der Wunsch 
nach einem Happy End kann auch von der Obrigkeit diktiert werden. So bestimmte 
Kaiser Joseph II. für die Stücke des Wiener Burgtheaters den Wiener Schluss, der 
keine traurigen Ereignisse behandeln durfte, so dass sogar Klassiker wie Shakespeare 
mit einem Happy End ausgestattet wurden.85) 

Wie bei Agolli werden auch bei Kadare die Karrieristen und Schleimer attackiert. 
Während Agolli seine Kritik sanft ironisch verpackt und die Figuren mit einem Mantel 
des Mitleids einhüllt, geht Kadare mit ihnen in Die Dämmerung der Steppengötter 
schärfer zu Gericht: 

Die ersten paar Reihen waren komplett von unbedeutenden Autoren besetzt. Es 
war das typische Auftreten dieser mediokren Meute: allgegenwärtig, stets Schul-

 
84 „Që shija publike bënte një presion jo të vogël mbi tragjedinë, këtë e vërteton fakti që një pjesë e 

trilogjive madhështore përfundonin me një dramë të katërt satirike. Kjo shtojcë e panevojshme, 
pararendëse e ‘happy end-it` dhe e klisheve të mëvonshme komerciale, nuk ishte veçse një 
konformizëm, një taksë që tragjedianët gjenialë qenë të detyruar t’i paguanin shijes së kohës.“ 
(1990 36, Übers. meine) 

85 Vgl. Julia Theresa Fries. „Happy Endings: Ein ‘Wiener Schluss’ für ‘Hamlet’ und Co. Die Welt 
der Habsburger. 19. Aug. 2019. Web. 17. Sept. 2019. 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



3.4. Die Karriere: zwischen Hauptstadt und Provinz 
 

137 

ter an Schulter in vorderster Linie und gegen jede Anfechtung gefeit. Erst hatten 
sie Hymnen auf Stalin ausgebracht, dann waren sie zu Chruschtschow überge-
laufen, und morgen würden sie sich ebenso bedenkenlos von Chruschtschow ab-
wenden, um dem nächsten Parteichef zuzujubeln. (2016 152)  

In der Geschichte „Parolen aus Stein“ aus dem gleichnamigen Band von Ylljet Aliçka 
werden wir durch das weit abgelegene Dorf mit einer Parallelwelt zu jener in der 
Hauptstadt konfrontiert: Der älteste Lehrer am Ort, der den jungen Lehrer Andrea 
einweist, kann sich nicht vorstellen, wie jemand nicht von den politischen Losungen 
wissen kann, die von Lehrern und Schülern an sichtbaren Berghängen aus Steinen 
angebracht werden. Als der altgediente Lehrer zu Andrea sagt, dieser habe seine Kar-
riere noch vor sich (2003 140), so hat dies etwas Tragisches, da das Dorf vielmehr 
den Eindruck einer Endstation und das Gegenteil einer Laufbahn vermittelt. Der Held 
wird auch am Ende der Geschichte diesem Ort nicht entrinnen können. 

In Helena Kadares Eine Frau aus Tirana wird die Karriere als besonders anti-
erotisches und liebeszersetzendes Moment präsentiert. Als Susanna ihrem Mann Un-
terwürfigkeit gegenüber dem Vorgesetzten vorwirft, verschlechtert sich ihre Bezie-
hung zusehends. Aus Trotz zeigt Viktor mehr und mehr seine vulgären Seiten; zudem 
gerät seine geplante Fortbildungsreise ins Ausland, die einen klaren Karrieresprung 
darstellt, zum Zankapfel, da der Ehemann mit krankhaftem Stolz reagiert. „Ist es denn 
menschenmöglich, fragte sie sich, dass der Wunsch nach einer Auslandsreise einen 
Menschen derart verändert?“ (2009 176) Es erfolgt keine Klärung mehr zwischen den 
beiden; das gegenseitige Schweigen zieht sich über Wochen hin und auch die Arbeits-
teilung kollabiert. Der Verfall der Beziehung ist endgültig. An diesem Punkt löst sich 
der Roman vom albanischen Kolorit und wirft Licht auf ein universelles Thema. 
Schmid beschreibt dieses folgendermaßen: „Die beiden Individuen igeln sich ein in 
ihrem je eigenen Schmerz, den einer dem Anderen vielleicht ungerechtfertigt zugefügt 
hat, und der nun dazu führt, alle Brücken zueinander abzubrechen. Dabei könnte, da 
der Schmerz das Eigenste eines jeden ist, gerade der gemeinsam erfahrene Schmerz 
die Begegnung mit dem Eigensten des jeweils Anderen forcieren und die höchste 
Form von Intimität realisieren.“ (2000 58) 

Die Person, die während des Hoxha-Regimes am eindrücklichsten Karriere ge-
macht hat, ist der Diktator selbst. Helena Kadare nennt ihn in Eine Frau aus Tirana 
den „Großen Chef“ („Shefi i Madh“); er begleitet die Romanfiguren den gesamten 
Text über. So etwa im Ferienort Pogradec, an dem er Urlaub macht und durch seine 
Anwesenheit den dortigen Funktionären Sorgen bereitet. „Die Gegenwart des Großen 
Chefs war ihre Chance: Eine wohlwollende Reaktion auf eine ihrer Äußerungen, auf 
einen kleinen Scherz oder auch nur auf ihr Gesicht konnte einen wahren Karriere-
sprung zur Folge haben – aber genauso gut konnte auch das Gegenteil eintreten.“ 
(2009 100). 

Dass der Sturz auch von ganz oben erfolgen kann, stellt Kadare eindrucksvoll in 
seinem Roman Der Nachfolger dar. Er beschreibt hier die bis heute ungeklärten Um-
stände, unter denen Mehmet Shehu, der designierte Nachfolger und einer der frühes-

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



3. Wellenbewegungen: Die Geschlechter in der modernen Welt 138

ten, treuesten und auch brutalsten Weggefährten Enver Hoxhas zu Tode kam. Kadare 
kombiniert historische Fakten mit Fiktion; in einer Vorbemerkung stellt er fest, dass 
„eine Ähnlichkeit mit gegenwärtigen Menschen und Umständen unvermeidlich“ sei 
(ebd. 5), wodurch er den sonst üblichen Fiktionsanspruch umkehrt. 

Ein Teil des Buches widmet sich Suzana, der (vermutlich fiktiven) Tochter des 
„Nachfolgers“. Sie äußert heftig ihre sexuellen Bedürfnisse, deren Erfüllung jedoch 
durch ihren Status erschwert werden. „Die Tochter eines hohen Führers übte zwar An-
ziehung aus, wirkte zugleich aber auch achtungsgebietend und furchteinflößend, wobei 
dieser Aspekt leider überwog.“ (ebd. 69) Nicht nur eine vermeintliche Feindschaft zum 
Regime kann sich negativ auswirken auf die Erfüllung der Bedürfnisse, sondern auch 
eine zu große Nähe zur Macht. Die Macht löst Ohnmacht aus; die Potenz macht impotent 
– es kommt zu einer „völligen Erschlaffung“ des Glieds (ebd.). Der Geliebte Suzanas 
teilt ihr sogar ganz direkt mit: „Ihr strömt soviel... Schrecken aus.“ (ebd. 72) 

Verzweiflung lag in seinem Blick. Sie nahm seine Hand, küßte sie, führte sie 
an ihre Brust, dann zu ihrem Schoß. Nun, da sie alle Scham abgelegt hatte, fiel 
ihr alles leicht. Schau nicht weg, sagte sie mit zärtlicher Stimme. Sieht das so 
schlimm aus? So bedrohlich? Wie die Diktatur des Proletariats? Sag doch, 
Liebster! (ebd. 69f) 

Selbst das Kennenlernen ist der Führerstochter erschwert, da sie in der „verbotenen 
Zone“ wohnt (dem Block im Zentrum Tiranas, der den Regierungsvertretern des 
Hoxha-Regimes vorbehalten war) und unter ständiger Beobachtung steht. Dennoch 
bewahrt sie sich ihre Leidenschaftlichkeit; die Schilderung der sexuellen Bedürfnisse 
ist in diesem Roman ungewohnt explizit. In Opposition dazu steht das biedere, lust-
feindliche Regime: „Menschen wie ihr Vater erlebten andere Augenblicke der Trun-
kenheit, hatten Parteitage, rote Fahnen, Hymnen, Heldenfriedhöfe, während sie selbst 
nur ihren... unergründlichen... Körper besaß.“ (ebd. 74) 

Tatsächlich steht hier der Körper im völligen Gegensatz zum Totalitarismus, der 
sich auf eine Wissenschaft beruft. Später muss Suzana ihre Verlobung mit dem Ge-
liebten lösen, da dieser eine „zweifelhafte Biographie“ hat (so der damalige Jargon), 
und ihre Bindung daher eine politische Gefahr für den Vater darstellt. Suzana fragt 
sich: „Wie viele Hochzeiten mochten wohl an dem, was sich Klassenkampf nannte, 
gescheitert sein?“ (ebd. 84) Eine Frage, die erneut an das Schicksal der albanisch-
sowjetischen und anderer binationaler Paare gemahnt. Doch auch die Entlobung wird 
den „Nachfolger“ nicht retten können; er stirbt unter geheimnisvollen Umständen und 
sie wird mit dem Rest der Familie interniert. 

Beim Packen wird klar, dass der Abschied von der Hauptstadt und dem Leben in 
Freiheit auch ein Abschied von Privilegien ist, die in der heutigen Ersten Welt eine 
Selbstverständlichkeit darstellen: „Suzana stand unschlüssig vor den offenen Schub-
laden mit ihrer Unterwäsche. Langsam, bedächtig nahm sie die baumwollenen 
Schlüpfer heraus, dann die Binden, die ihre Mutter von einer Auslandsreise mitge-
bracht hatte. Während sie alles in einer Tasche verstaute, überlegte sie, wie lange sie 
wohl mit den Binden auskommen würde. Drei Monate vielleicht, höchstens vier.“ 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



3.4. Die Karriere: zwischen Hauptstadt und Provinz 
 

139 

(ebd. 102) Die Trennung vom bisherigen Leben ist auch eine Trennung von Sinnlich-
keit, von sexueller Autonomie und Erfüllung. Symbolisiert wird dies durch Suzanas 
Unterwäsche, die sie zwar noch mit ihren früheren Partnern assoziiert, in der bevor-
stehenden Internierung aber wohl jede Bedeutung verlieren wird: „Dann überlegte sie, 
was sie mit ihren Seidendessous anfangen sollte. Mehrmals griff sie danach, zog die 
Hand aber sogleich wieder zurück.“ (ebd. 102f) 

In Ylljet Aliçkas Erzählung „Chronik mit Internationalen“ von 2005 findet sich 
ebenfalls der Begriff „Großer Chef“; hier angewandt auf einen in Albanien stationier-
ten Botschafter während der Wendezeit. Nachdem ihm seine wesentlich jüngere Ge-
liebte fremdgeht, lässt er seine Wut an den einheimischen Angestellten der ausländi-
schen Vertretung aus. Ähnlich wie unter dem Hoxha-Regime herrscht dort ein Klima 
der Bespitzelung; dem „Großen Chef“ werden alle Informationen zugetragen. Erneut 
ist Karriere maskulin besetzt und negativ bewertet. Durch die Schilderung der stren-
gen Hierarchie wird das neue Regime ad absurdum geführt. 

Die einzigen, die eine Art Vogelfreiheit genießen, sind dementsprechend diejeni-
gen, die in der sozialen Hierarchie ganz unten stehen. Dies wird am Beispiel der 
Straßenkehrerinnen deutlich, die es sich nicht nehmen lassen, die beiden jungen Lie-
benden zu verspotten. So heißt es bei Helena Kadare: „Mit ihren Kopftüchern und den 
langen Besenstielen, die sie heftig schwenkten, glichen die Straßenkehrerinnen We-
sen aus einer anderen Zeit. Wahrscheinlich waren sie in der ganzen Hauptstadt die 
Einzigen, die sich das Recht herausnahmen, sich so zu benehmen, wie es ihnen 
passte.“ (2009 79) Schon Beauvoir bemerkte in Bezug auf die Zeit des Mittelalters 
und der höfischen Liebe: „Die noch heute bestehende paradoxe Situation tritt ein, daß 
die am vollständigsten in die Gesellschaft integrierte Frau die wenigsten Privilegien 
besitzt.“ (2000 132f) Und auch bei Myftiu heißt es zur Familie der Erzählerin, in wel-
cher der Vater beim Regime in Ungnade gefallen ist: „Deswegen konnte man bei uns 
schreien und lachen, ohne sich um die Zukunft zu sorgen. Wir hatten keine.“ (An ver-
schwundenen Orten 2012 71)86  

In Aliçkas Kurzgeschichte „Sehnsucht“ („Mall“) aus dem Band „Die Zeit der 
Küsse“ (Koha e puthjeve) von 2010 erscheint die Karriere zunächst als etwas Benei-

 
86 Vergleiche auch die Schilderung bei Liri Lubonja, wonach unter den Armen und Unausgebildeten 

keine Angst herrschte (1995 30). Der Erzählerin ist es durch die einfachen ArbeiterInnen, viele 
von ihnen „Zigeuner“, möglich, sich auch während der Internierung phasenweise geborgen zu 
fühlen: „Uns gegenüber verhielten sie sich freundlich, liebenswürdig. Keinen von ihnen – abge-
sehen von zwei Angestellten und einem Parteimitglied – sah ich den Kopf in die andere Richtung 
wenden, wenn er mir begegnete, oder so zu tun, als würde er mich nicht sehen, um mich nicht zu 
grüßen. Was hatten sie zu verlieren? Den bequemen Stuhl des Angestellten, das gute Gehalt? 
Nein, sie lebten durch die Arbeit ihrer Arme und die Arme konnte ihnen niemand wegnehmen.“ 
(„Asnjërin prej tyre – veç dy nëpunësve dhe ndonjerit që qe anëtar partie – nuk e pashë të kthente 
kokën në anën tjetër kur më kalonte pranë, apo të bënte sikur s’më shihte për të mos më 
përshëndetur. Ç’kishin për të humbur ata? Karrigen e rehatshme të nëpunësit, rrogën e mirë? Jo, 
ata jetonin me punën e krahëve të tyre dhe krahët nuk mund t’ua hiqte njeri.“ ebd. 36, Übers. 
meine) Diese Situation wirft kein gutes Licht auf das Regime und zeigt, dass Unterschiede zwi-
schen den gesellschaftlichen Klassen weiter bestanden. 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



3. Wellenbewegungen: Die Geschlechter in der modernen Welt 140

dens- und Erstrebenswertes; als Teil eines gelungenen Lebens. Der im Ausland le-
bende albanische Wissenschaftler Roland M., „Landi“, scheint all das zu verkörpern, 
was als albanischer Traum bezeichnet werden könnte: Er ist in jeder Hinsicht ange-
kommen, beruflich wie sozial, hat eine erfolgreiche Laufbahn eingeschlagen, die Welt 
gesehen und ist glücklich verheiratet. „Landi hatte sich nicht sehr verändert, er war 
immer noch der schöne Junge mit den blauen Augen. Seine Haltung und Kleidung 
strahlten Erfolg aus. All das ließ nicht den leisesten Zweifel daran, dass sein Leben 
einen wunderbaren Verlauf genommen hatte.“87 

Die Fassade dieser heilen Welt wird jedoch Risse zeigen. In der Hauptstadt von 
Estland kommt es zu einer unerwarteten Begegnung zwischen Landi und Lina, einer 
alten Freundin aus Albanien. Beide sind zu einem Kongress nach Tallinn gereist. Im 
Gegensatz zu Landi hat Linas Ehemann trotz gegebener Möglichkeiten die albanische 
Provinz niemals verlassen, worüber sich Landi ausgiebig amüsiert. Wie sich jedoch 
im Laufe eines Abendessens zwischen Lina und Landi zeigt, ist im Gegenteil der 
Exilant das bedauernswerte Geschöpf. 

In einem alkoholbedingten Sentimentalitätsanfall monologisiert Landi darüber, 
wie unglücklich er in seinem Leben sei und dass er keine Ziele habe. Schließlich ge-
steht er Lina seine Liebe, wobei der zunächst so charmante Forscher verbal immer 
zudringlicher und übergriffiger wird. Das Provinz-Ehepaar erscheint nun fortschritt-
licher und emanzipierter, zumal Lina auf eigene Faust eine Tagung über Gewalt gegen 
Frauen besucht, während Landis Ehefrau zuhause geblieben ist. Zudem lässt Lina kei-
nen Zweifel daran, dass sie in einer glücklichen Beziehung lebt. Das Ungleichge-
wicht, das zu Beginn der Geschichte im Gefälle große Welt vs. Provinz besteht, hat 
sich also zu Ungunsten des scheinbar Selbstsicheren und Erfolgreichen verschoben 
und beruht nun im Gefälle Laufbahn vs. Lebensfreude. 

Auf Landi trifft zu, was Badinter zu jüngeren Männern in der westlichen Gesell-
schaft schreibt: „In die Enge getrieben zwischen einem sich modern gebenden Diskurs 
und einer Praxis, die dies nicht ist, fühlen sie sich im Vergleich zu den Frauen im 
Rückstand […]“ (1993 222). Gleichwohl ist es bemerkenswert, dass die männliche 
albanische Figur dieses Stadium absolviert; es erscheint uns als nötiges Zwischen-
stadium auf dem Weg zu Gleichberechtigung und gesunder Identität beider Ge-
schlechter. Wie Ollga Plumbi bereits 1938 in einem optimistischen Sinne anmerkte: 
„Der Mann der Zukunft wird sicher von anderen Ideen beseelt sein, weil auch er sich 
Seite an Seite mit der Frau weiterentwickelt haben wird.“ (2005 24)  

Wie wir feststellen konnten, ist der Ehrgeiz in der Darstellung von Karriere in der 
neueren albanischen Prosa zum einen ein lustfeindliches Element und wirkt sich zum 
anderen negativ auf die Gleichberechtigung von Frauen und Männern aus. Dies ist 
systemübergreifend; den Figuren im Totalitarismus ergeht es ähnlich wie jenen im 
Kapitalismus. Stets wird das einfache Leben positiver bewertet als das Streben nach 
Erfolg. Ähnlich wie bei anderen Thematiken und Phänomenen ist dies einerseits eine 

 
87 „Landi s’kish ndryshuar shumë, po ai djalë bukurosh, me sy blu, qëndrimi dhe veshja e të cilit 

rrezatonte sukses. Nuk të linte pikë dyshimi që jeta i kishte ecur për mrekulli.“ (94, Übers. meine) 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



3.5. Die Figur des (männlichen) Künstlers und Intellektuellen 
 

141 

spezifisch albanische Erscheinung, andererseits zeigt die lokale Karriere-Kritik nur in 
potenzierter Form auf, was von länderübergreifender Tragweite ist. Denn das Erfolgs-
streben ist überall anzutreffen, und der (meist männliche) Karrierist will immer über 
dem Anderen, den Anderen stehen. 

Der Wunsch nach einer Laufbahn, der in Albanien mit der Flucht aus dem Länd-
lichen einhergeht, muss sich den jeweiligen Systemen unterordnen. So notiert Bejko 
zu den 1980er Jahren: „Die oberste Partei– und Staatsführung verfolgte mittlerweile 
eine neue Idee: der Mann sollte der Frau folgen! Hierbei ging es ihr wohl wenig um 
die Gleichberechtigung der Frau. Hier zählt wohl mit, dass viele Studentinnen im letz-
ten Studienjahr heirateten, um der Versetzung in abgelegene Gebiete zu entgehen. 
Dem sollte ein Riegel vorgeschoben werden.“ (2003 272) 

Eine Erklärung für die albanische Verachtung der Karriere liegt in der Fragwür-
digkeit, mit der ein Aufstieg unter der Diktatur einherging. So schreibt Helena Kadare: 
„Als moralischer Wert wurde sie überall geschätzt, doch in einem diktatorischen Staat, 
wo das Dürsten nach Karriere mit Konformismus und allen anderen schlechten Dingen 
einherging, nahm die Verachtung ihr gegenüber ein besonderes Ausmaß an.“88 Dies gilt 
auch für andere Diktaturen: Wer Mitläufer ist, macht sich weniger schuldig als die Per-
son, die an die Spitze steigt. (Zu den Umständen des Aufstiegs in Zeiten der „Demo-
kratie“ siehe auch Fatos Lubonjas Schilderung von Sali Berishas Karriere, 2010 190ff.) 

Bei all der kritischen Auseinandersetzung mit Karriere und anderen Lebensberei-
chen muss berücksichtigt werden, dass negative Seiten stets von höherem Interesse 
für anspruchsvolle Literatur sind als positive. Wie Ismail Kadare auf die Frage, ob 
künstlerisches Schaffen unter der Diktatur oder in der Demokratie leichter sei, ant-
wortet: „Denken wir an Dantes Göttliche Komödie. Das Paradies ist dort weniger in-
teressant als die Hölle. Die Hölle ist sogar wesentlich interessanter. Das Fegefeuer ist 
durchschnittlich; das Paradies (denkt nach) ist nicht von solchem Interesse, wie es 
eigentlich sein sollte.“89 

3.5. Die Figur des (männlichen) Künstlers und Intellektuellen 

Leider ist zunächst festzustellen, dass die Figur der Künstlerin, der Intellektuellen in 
der albanischen Literatur fast nicht vorkommt. Dieses Defizit wurzelt in der bereits 
eingangs dargestellten Tatsache, dass künstlerisch tätige Frauen bis in die 1990er 

 
88 „Si vlerë morale ajo ishte e çmuar kudo, por në një shtet diktatorial, ku etja për karrierë lidhej me 

konformizmin dhe gjithë të këqijat të tjera, shpërfillja ndaj saj merrte vlerë të veçantë.“ (2011 183)  
89 „Kur mendojmë, flasim për Komedinë Hyjnore të Dante-s, nuk është më interesante Parajsa sesa 

Ferri. Ferri është dukshëm më interesant. I mesëm është Purgatori; Parajsa (mendohet) – është 
interesante, por jo aq sa duhej të ishte.“ (Interview in der Ausgabe „Ikja e Ismail Kadarese!“ der 
Fernsehsendung Opinion vom 24. Oktober 2012) 

  Vgl. hierzu auch Paul Watzlawick: „Unglück, Tragödie, Katastrophe, Verbrechen, Sünde, Wahn, 
Gefahr – das ist der Stoff, aus dem die großen Schöpfungen bestehen. Dantes Inferno ist ungleich 
genialer als sein Paradiso; […] Faust I rührt zu Tränen, Faust II zum Gähnen.“ (1998 12) 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



3. Wellenbewegungen: Die Geschlechter in der modernen Welt 142

Jahre hinein in Albanien eine Ausnahmeerscheinung waren. Çuli schreibt zur Epoche 
des Hoxha-Regimes: 

Es gab wenige Kunstschaffende. Zwei, drei Komponistinnen, zwei, drei 
Schriftstellerinnen, zwei, drei Dichterinnen, zwei, drei Regisseurinnen. Meiner 
Meinung nach war dies kein Problem des Systems mehr, denn das System er-
mutigte die Anteilnahme an Kunst und Kultur, sondern hier ging es mehr um 
das Niveau einer wirklichen, inneren Entwicklung der Frauen, die über einige 
geheime und unscheinbare Wege, über einige Signale, für die der gewöhnliche 
Verstand nicht empfänglich ist, wohl aber die Gefühle und Pulsschläge der 
Künstler und Schriftsteller, selbst wenn das System geschlossen ist, wie es das 
unsere war, mit dem Niveau der globalen Entwicklung verbunden ist und damit 
kommuniziert. Diese minimale Anzahl an Frauen, die Kunst und Literatur 
schaffen, ist ein alarmierendes Zeichen und Signal, das sagt: Du bist noch im-
mer weit zurück, du bist nur eine, die befolgt, du bist noch immer ein Objekt, 
es bist nicht du, die spricht, die Ideen entwirft, die denkt und aufbaut!90 

Wenngleich die Aufweichung des Androzentrismus in Albanien äußerst spät ein-
setzte, so ist die männliche Hegemonialstellung doch eine typische Erscheinung des 
Abendlandes (gewesen). Die feministische Literaturkritik hat seit dem Erscheinen von 
Virginia Woolfs Essay „Ein Zimmer für sich allein“ (A Room of One’s Own, 1929), 
in dem die Autorin die Notwendigkeit eines eigenen Raums betont, um künstlerisch 
tätig sein zu können, stets darauf hingewiesen, dass „Autorschaft traditionell männlich 
gedacht wurde und Schriftstellerinnen als Anomalie galten“ (Nünning 2013 25).91 
Wie wir sehen konnten, herrschte in der albanischen Gesellschaft gerade an Pri-
vatsphäre ein deutlicher Mangel. Andere Umstände, die das künstlerische Schaffen 
von Frauen behindern, werden u. a. von Beauvoir beschrieben (2000 145f). 

 
90 „Pati pak krijuese. Dy tre kompozitore, dy tre shkrimtare, dy tre poete, dy tre regjizore. Për 

mendimin tim kjo nuk është më çështje sistemi, sepse sistemi inkurajonte pjesëmarrjen në art dhe 
kulturë, por çështje e nivelit të zhvillimit të vërtetë, të brendshëm, të grave, që përmes ca rrugëve 
të fshehta e të padukshme, përmes ca sinjalesh që nuk kapen nga mendja e zakonshme, por nga 
ndjesitë e pulsimet e artistëve dhe shkrimtarëve, edhe kur sistemi është i mbyllur siç qe ai i yni, 
lidhet dhe komunikon me nivelin e zhvillimit botëror. Ky numër minimal grash që krijojnë art e 
letërsi është shenja, është sinjali alarmant që të thotë: kujdes, je ende shumë prapa, je vetëm një 
zbatuese, je ende një objekt, nuk je ti ajo që flet, që ideon, që mendon, që ndërton!“ (2000 42f) 

91 Nieberle schreibt zu der Ordnung der Geschlechter, die sich im Laufe des 18. Jahrhunderts 
herausbildete: „Diese Ordnung sah – grob zusammengefasst – für den Mann kulturelle und 
öffentliche Räume vor, während natürliche und häusliche Räume weiblich besetzt wurden. 
Virgina Woolf hat diesen Vorgang und das entstandene intellektuelle Dilemma der Schriftstel-
lerin später in ihrem berühmten Essay A Room of One’s Own rückblickend bis zu Shakespeares 
erfundener Schwester beschrieben und folgenden Schluss gezogen (1929): Finanzielle und geisti-
ge Unabhängigkeit, eine respektierte Privatsphäre, der uneingeschränkte Zugang zu Bildungs-
institutionen und schließlich symbolisches Kapital in der Sprache würden erst kontinuierliche 
und anspruchsvolle Literatur von Frauen ermöglichen können.“ (2013 31) 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



3.5. Die Figur des (männlichen) Künstlers und Intellektuellen 
 

143 

Ein Bezug zu Woolfs Essay lässt sich auch in Dones’ „So ziehen sich Sterne nicht 
an“ herstellen. Eine der misshandelten Frauen findet dort im Tagebuch ein letztes Mit-
tel, um sich auf irgendeine Weise ausdrücken und einen letzten Rest Hoffnung be-
wahren zu können. Dies kann durchaus als kreativer Akt verstanden werden, der Frei-
heit und Gleichheit voraussetzt. Es ist die letzte Chance, das Ich zu bewahren. So kann 
zumindest schriftlich der Traum, Schneiderin zu werden, festgehalten werden. Bei 
den Episoden, die von der Zwangsprostituierten Delina handeln, die als hochbegabte 
und -intellektuelle Frau beschrieben wird, werden auch wohl nicht von ungefähr zwei 
Zitate aus Gedichten von Emily Dickinson (1830-1886) angeführt. Die amerikanische 
Dichterin, deren Lyrik erst postum veröffentlicht wurde, lebte in großer Abgeschie-
denheit, brachte aber in ihrer Dachkammer hochmoderne Werke zu Papier.  

In dem albanischen Spielfilm „Die Dame aus der Stadt“ erscheint der Künstler als 
affektierter, selbstverliebter Bourgeois, der weltfremd in seinem Elfenbeinturm 
schwebt. So äußert der Bildhauer Koçi aus Bewunderung für Ollgas Profil: „Nur wir 
als Künstler verstehen etwas von diesen Dingen!“ Ollga wiederum äußert kurz darauf 
nach Koçis Monolog: „Wie schön ihr Künstler zu sprechen wisst. Ich habe kein ein-
ziges Wort verstanden, Junge.“ Es ist ein Schlüsselmoment, in dem Ollga erkennt, 
dass die im wahrhaftigen Leben verwurzelten Dorfbewohner (also die dem sozialisti-
schen Aufbau verpflichteten Proletarier) ehrlicher und vertrauenswürdiger als die bla-
sierten Städter sind (sprich die westlich orientierte vermeintliche kulturelle Elite). In 
einer Einstellung erklärt Koçi: „Ach, die Kunst ist schwierig, meine Dame“, worauf-
hin Ollga aufseufzt.92 Die nächste Einstellung zeigt Ollgas Tochter Meli mit dem ge-
liebten Mann in der Natur; ein Bild, das darstellen soll, wie einfach das Lebensglück 
und die Kunst der Liebe ist. Der Künstler aus der Stadt wird schließlich von Mutter 
wie Tochter als „Vagabund“ tituliert und schmählich aus dem Haus gejagt. 

Auch Kadare wirft in der „Stadt ohne Reklame“ kein gutes Licht auf die Künstler, in 
diesem Fall die Dichter des kleinen Städtchens N. Allerdings gibt es im Gegensatz zu 
oben genanntem Film, der dem Sozialistischen Realismus zuzurechnen ist, auch keine 
anderen positiven Helden, vielleicht abgesehen von dem kurzen Auftritt des älteren, 
ehrenwerten Herrn. Ansonsten handelt es sich fast durchweg um Anti-Helden, mit die 
ersten in der albanischen Literatur. Dies ist soweit vom Sozrealismus entfernt wie nur 
möglich. Meist sind die Künstler unfreiwillig komisch. So rezitiert ein betrunkener Dich-
ter überschwänglich ein eigenes Werk, über das sich später lustig gemacht wird. Auch 
der Intellektuelle in Form der Lehrer und Wissenschaftler wird in einem kritischen Licht 
gesehen, spätestens als sich drei Freunde zu der Fälschung eines altalbanischen Textes 
entschließen, um Karriere zu machen. Der Weg führt zielstrebig in den Untergang. 

Den tiefstmöglichen Untergang stellt die Haft als Teil der politischen Verfolgung 
dar. Im Hinblick auf Visar Zhitis Beschreibungen in dessen autobiographischem Ro-

 
92 „Vetëm ne që jemi artistë i kuptojmë këto gjëra!“ (01:06:21-01:06:26) – „Sa bukur që flisni ju 

artistët. Asnjë fjalë s’të kuptova, mor bir.“ (01:07:30-01:07:35) – „Eh, arti është i vështirë, zonjë.“ 
(01:09:28-01:09:35) – Die Figur des Pseudo-Künstlers ist in der Filmfassung noch weitaus 
übertriebener gestaltet als in der Buchvorlage. 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



3. Wellenbewegungen: Die Geschlechter in der modernen Welt 144

man „Die Wege der Hölle“ (Rrugët e ferrit, 2001) bezeichnet Olluri das berüchtigte 
Gefangenenlager von Spaç als eine regelrechte „Schriftsteller- und Künstlerkolonie“ 
und fügt an: „Es ist eine lange Liste mit Namen von Dichtern und Intellektuellen, die 
Visar Zhiti in Spaç getroffen hat und mit denen er ins Gespräch gekommen ist“93.  

In Maks Velo findet sich die tragische Figur des Künstlers, der in einem kulturellen 
Brachland agiert, Einzelgänger bleiben muss und von der Gesellschaft als Feind ange-
sehen wird. In einem Klima der Unkultur sucht er nach Perfektion, Schönheit und be-
ständigen Werten. Eine erlösende Gewissheit haben im Grunde nur jene, die im Ge-
fängnis sind bzw. in den „Umerziehungslagern“, wie die Strafanstalten euphemistisch 
genannt wurden („kampet e riedukimit“, Velo 2018 31). Hier haben die Insassen die 
Freiheit, sich im Scherz gegenseitig als „bourgeoise Künstler“ zu bezeichnen (ebd. 27). 

Wie zu sehen ist, waren die Umstände für Künstler und Intellektuelle denkbar un-
günstig unter dem Hoxha-Regime, das den brutalsten und langlebigsten Stalinismus 
Europas hervorbrachte. Dies betrifft sowohl den Menschen als auch seine Darstellung 
als literarischer Figur. Erwartet den Künstler in Zeiten des entfesselten Kapitalismus 
ein glückliches Schicksal? Dies scheint geradezu eine rhetorische Frage zu sein. In 
Aliçkas „Bericht eines Dichters“ („Rrëfimet e një poeti“) wird der Künstler der 
Wende-Zeit dazu gezwungen, sich selbst marktwirtschaftlich zu zweckentfremden, 
denn wie der Erzähler anmerkt: „Es war offensichtlich, dass der Dichter nicht nur 
seelische, sondern auch finanzielle Not litt.“94 

Statt Gedichten schreibt er nun Todesanzeigen und berichtet akribisch, zu welch 
abstrusen Methoden ihn die neue Ära mit ihren ideellen und wirtschaftlichen Umwäl-
zungen treibt. In Zeiten der Krise, die materielle Dinge ebenso wie den Verlust von 
Werten betrifft, habe das Volk schlicht keine Muße oder Energie, um sich mit Dicht-
kunst zu befassen. Gestorben wird hingegen immer – je mehr, umso besser für den 
Dichter. Dieser steht somit als Stellvertreter für die Bevölkerung im Allgemeinen, die 
in den Wirrungen der Transition gefangen ist. Die Tatsache, dass der Stoff dieser 
Kurzgeschichte 2018 verfilmt wurde, deutet auf die Brisanz des Themas hin.95 Wie 
sich also zeigt, ist ein Fall des Künstlers programmiert: Entweder verkommt er zu 
einer lächerlichen Figur, oder aber er wird zum Märtyrer. 

Ein positiveres Bild findet sich bei Myftius „Liebe in Zeiten des Kommunismus“. 
Anila erzählt hier von ihrer Liebe zu einem der Kosovaren, die in den 1980er Jahren, 
als die Repressalien des serbischen Militärs gegenüber der albanischen Bevölkerung 
einsetzten, in Albanien Asyl fanden. Die Episode ist zunächst stark geprägt vom Ge-
gensatz zwischen der intellektuellen Erzählerin und dem etwas grobschlächtigen 

 
93 „Spaçi ishte shndërruar në një ‘koloni të artistëve dhe shkrimtarëve të burgosur’ […]. Është e 

gjatë lista me emrat e poetëve e intelektualëve që Visar Zhiti i ka takuar në Spaç dhe me të cilët 
ka zhvilluar biseda e takime […]“ (2017 101, Übers. meine) 

94 „Përveç se shpirtërisht, dukej se poeti vuante edhe financiarisht.“ (2010 5) 
95 Zur Verfilmung siehe den Artikel „Mbijetesa e një poeti me poezi ngushëllimi gërshetohet në   

filmin e Ylljet Aliçka dhe Atina Laço“ von Julia Vrapi, erschienen in der Online-Ausgabe von   
kultplus am 29. März 2018. 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



3.6. Hinter der Fassade 145 

Mann, der in archaischen Denkmustern verharrt. Hier werden auch die nicht unerheb-
lichen Unterschiede in der Mentalität der Kosovaren und der Republik-Albaner deut-
lich. Die Bildung erscheint als ein Weg der Hoffnung, durch welche die Figur zu sich 
selbst und zum anderen finden kann. 

Ebenso wie das Ideal des Künstlers wird auch das der Emanzipation im Kapitalis-
mus ad absurdum geführt. Alles steht im Zeichen der Wirtschaftlichkeit. So schreibt 
Mühlbach: 

Im öffentlichen Diskurs westlicher Leistungsgesellschaften wird Emanzipa-
tion synonym mit den neoliberalen Werten des „Etwas-aus-sich-Machens“ ge-
setzt (Genz/Brabon, 37). Emanzipation ist in der postfeministischen Matrix so-
mit nicht mehr das Ergebnis eines politischen Prozesses, sondern das Ergebnis 
der Arbeit am Selbst im Sinne Foucaults. Abgekoppelt von der feministischen 
Bewegung vereint Emanzipation deshalb nicht nur ursprünglich antipatriar-
chale Werte des Feminismus in sich, sondern auch Werte der Konsumgesell-
schaft, allen voran körperliche Attraktivität. (2014 113) 

3.6. Hinter der Fassade:  
Abtreibung, Vergewaltigung, Prostitution – Gewalt gegen Frauen 

Die Prostituierte dagegen hat nicht die Rechte einer Person: in ihr finden sich 
alle Formen der Unterdrückung und der Sklaverei vereint. (Beauvoir 2000 701) 

Lob auch der Hure, bei der man sich gehenlassen darf: für die Dauer der flüch-
tigen Begegnung wird der Kunde „der allerkindlichste, allerpassivste Körper 
sein. Es gibt nichts Mütterlicheres als die Prostituierte... Der Kunde ist nichts 
weiter als ein kleiner Junge, der einen Ständer hat und dessen Erektion, weit 
davon entfernt, ein Zeichen von Männlichkeit zu sein, Zeichen seines Zustands 
des Versorgtwerdens  ist.“ (Alain Finkielkraut und Pascal Bruckner. Die neue 
Liebesunordnung. Rowohlt: Reinbek, 1989, S. 89, zit. in Badinter 1993 170f) 

Ich liebe dich so sehr, dass ich für dich sterben würde, hattest du mir einst 
gesagt. Aber du bist am Leben, und ich kann dir nicht ins Gesicht spucken. 
(Dones 2009 14)96 

Unterdessen schwatzten die Frauen an den Fenstern weiter über das neue Haus, 
das den ungewöhnlichen Namen „öffentliches Haus“ trug. Hundertmal am Tag 
schlugen alle Blitze des Himmels in sein Dachgebälk, hundertmal ging es in 
Flammen auf, hundertmal versank es in Schutt und Asche, aus der es sich 
ebenso oft wieder erhob, wie mir schien, ohne daß die Flüche je verstummten. 
(Kadare 2012 89) 

 
96 „Të dua aq sa të vdes për ty, më thoshe dikur. Por ti je i gjallë, e unë nuk mund të të pështyj në fytyrë.“  

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



3. Wellenbewegungen: Die Geschlechter in der modernen Welt 146

Wie in nahezu allen Gesellschaften97 hat auch in der albanischen die Vormachtstel-
lung des Mannes und die damit einhergehende Gewalt gegen Frauen eine traurige 
Tradition. Zu Beginn des 20. Jahrhunderts rückte die Unterdrückung allmählich in das 
öffentliche Bewusstsein, wenngleich zunächst nur bei der kulturellen Elite. Zeugnis 
davon gibt etwa folgender Textausschnitt, mit dem Koliqis Erzählung „Bei den drei 
Eichen“ („Te tre lisat“, 1929) endet (die Bäume stehen für den locus amoenus, an dem 
sich die heimlich Liebenden treffen, im Kontrast zum feindlichen häuslichen Umfeld): 

Das Mädchen war stehengeblieben und wirkte so kalt, als wären diese Be-
schimpfungen nicht an sie gerichtet. 
Zeka zog sie am Arm und warf sie vor sich her. 
„Geh schon, du Hure! Heute bist du verschont geblieben, aber an einem ande-
ren Tag bring ich dich um wie einen Hund. Los, du Schlampe!“ 
Und indem er sie mit dem Gewehr stieß, begleitete er sie in Richtung Haus.98 

Wir erleben hier eine verbotene Liebe und das Zuhause als Gefängnis, mit den männ-
lichen Familienmitgliedern als selbsternannten Wärtern. Koliqi stand mit seiner Kritik 
an rückständigen Lebensgewohnheiten nicht allein, wie sich an dem Artikel „Eine 
soziale Wunde“ („Një plagë sociale“) in der Zeitung Demokratia aus dem Jahr 1928 
ersehen lässt: „Bei uns sind selbst die Tiere freier als die jungen Frauen. Eingeschlos-
sen, von Mauern umgeben, verschreckt, Sklavinnen, ohne Freiheit und ohne Rechte 
gehen sie zugrunde, welken dahin, degenerieren. Schuld hat das System, mit dem sie 
aufwachsen und erzogen werden, ein barbarisches System und Werkzeug gegen Ge-
sundheit und Licht.”99 

Unbildung und Unbeweglichkeit stehen hier als Gründe für das Festhalten an 
überholten Werten. Koliqi verstärkt seine Gesellschaftskritik durch die Gegen-

 
97 „Es gibt, auch wenn sie sehr selten geworden sind, noch immer sogenannte primitive Gesellschaf-

ten, bei denen wir eine ausgewogene Komplementarität und eine ,fast völlige Gleichheit der 
beiden Geschlechter’ finden.“ (Badinter 1988 12; Zitat im Text von F. Héritier, „l’Africaine. 
Sexes et signes“. Cahiers du GRIF, Nr. 29, Herbst 1984, S. 10.) 

  Wie Badinter an anderer Stelle schreibt, ist Gewalt gegen Frauen auch in scheinbar so hochent-
wickelten Ländern wie den USA ein Problem: „Auf die Zunahme der Gewalttaten gegen Homo-
sexuelle haben wir bereits hingewiesen. Aber nichts kommt der Gewalt gegen Frauen gleich, die miß-
handelt oder vergewaltigt werden. Vergewaltigung ist in den Vereinigten Staaten das Verbrechen mit 
der höchsten Zuwachsrate. […] Nach Schätzungen des FBI wird, wenn diese Tendenz anhält, jede 
vierte Frau einmal in ihrem Leben vergewaltigt werden.“ (1993 171f) Es handelt sich also bei den in 
dieser Arbeit aufgezeigten Erscheinungen keinesfalls um typisch albanische Phänomene.   

98 „Vajza ishte ndalë dhe rrinte ftoftas si mos të ishin për tê ato të shame. 
  Zeka e rroku për krahi dhe e hodhi përpara. 
  - Ec, hore e keqe! Sot e pështove, por një ditë tjetër kam me ta vra si qên. Ec, bastardhe! 
  Dhe tue e shtye me pushkë, nisi me e përciellë kah shtëpia.“ (Hija 2004 134, Übers. meine) 
99 „Liri më të madhe kanë kafshët se sa vajzat tona. Të mbyllura brenda, të rrethuara me mure, të 

trembura, skllave, pa liri, pa të drejtë, prishen, vyshken, pësojnë [degjeneracion]. Në ballë është 
sistemi me të cilin rriten dhe edukohen sistem barbar [sic!], vegël kondra shëndetit e kondra 
dritës.“ (Zitiert nach: Elezi 1994 76, Übers. meine) 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



3.6. Hinter der Fassade 147 

überstellung von Enge und Weite: Auf der einen Seite sehen wir die Heimat 
mit ihrer schönen Landschaft, die Menschen voller Herzenswärme und Sehn-
sucht, ihre Wünsche – auf der anderen Seite erleben wir die Enge in Form von 
Hausarbeit in der Familie, vor der es keine Flucht gibt (allenfalls die Männer 
können in die Kneipe entkommen) […]. (Kienzle 2008 11) 

Trotz Koliqis Schilderungen der harten albanischen Realität und der überholten Tra-
ditionen lautete ein Vorwurf unter dem Hoxha-Regime, Koliqi hätte in seinen Texten 
die triste Wirklichkeit „schöngefärbt“ (Smaqi 2009 6), wohingegen Migjeni als Ver-
treter eines sozialen Realismus komplett von der Diktatur vereinnahmt wurde.  

Die vermutlich erste Schilderung einer Vergewaltigung in der albanischen Litera-
tur findet sich in Mitrush Kutelis Erzählung „Der Herbst von Bey Xheladin“ („Vjeshta 
e Xheladin Beut“), die 1972 in Tirana in dem gleichnamigen Band erschien. Hier er-
leidet ein junges Mädchen aus dem Harem des Herrschers das Gewaltverbrechen. Bei 
der Schilderung denkt man an die Schöne und das Biest, so unschuldig wird die junge 
Frau und so abstoßend der Bey geschildert. Dieser Großgrundbesitzer eignet sich alles 
an, die Arbeitskraft seiner Pächter ebenso wie die sexuelle Ergebenheit deren Töchter. 
In dieser Geschichte ist die Frau eine bloße Ware; der Bey wird sich auch ein minder-
jähriges Mädchen aussuchen, da seine Erst-Frau unfruchtbar ist. 

In Kadares Der General der toten Armee ist die Eröffnung eines Bordells vonseiten 
der italienischen faschistischen Besatzer ein weiterer Schritt zur gesamten Okkupation 
des Landes.100 Die Nachricht von der Eröffnung eines Freudenhauses trifft die sittsamen 
Bewohner des Städtchens wie eine Bombe. Wie sich der Caféhausbesitzer ausdrückt, 
von dem sich der General die Geschichte des „öffentlichen Hauses“ erzählen lässt, an-
merkt: „Wir verstanden erst später, daß auch dies zum Krieg gehörte, genauso wie 
Bombenangriffe, Kasernen und Hunger.“ (2006 75) Der Krieg wird als Krankheit wahr-
genommen, und die aus Italien importierten Prostituierten sind ein Symptom der Krank-
heit: „Sie waren ein Tumor im Herzen unserer Stadt.“ (ebd. 80f) Hier fügt sich Beauvoirs 
Anmerkung ein: „Bekanntlich erlebt die Prostitution auch in Zeiten des Krieges und 
während der darauffolgenden Krisen einen Aufschwung.“ (2000 706) 

Finden Truppenverschiebungen statt, reihen sich die Soldaten vor dem Bordell zu 
einer traurigen Parade auf: 

Wir gingen an solchen Tagen dorthin, um uns die Soldaten anzuschauen, die 
aus den vordersten Linien zurückkamen. In dreckigen Kleidern, unrasiert und 
ungewaschen warteten sie in einer langen Schlange vor dem Eingang. Nicht 

 
100 Es ist nicht ganz sicher, ob der Autor hier mit der historischen Realität übereinstimmt. Laut 

Elsie waren es tatsächlich die Italiener, welche die ersten Bordelle überhaupt in Albanien eröff-
neten (2015 278). Sokoli dagegen schreibt davon, das erste „öffentliche Haus“ sei 1919 in 
Shkodra eröffnet worden, woraufhin bald weitere Städte folgten, so etwa Gjirokastra (2007 
206f). Dies stünde auch im Einklang mit den von Migjeni geschilderten Verhältnissen. Laut 
Sokoli sind dies Tatsachen, die aus den in den 2000er Jahren veröffentlichten Dokumenten des 
Albanischen Staatsarchivs hervorgehen. Trotzdem entstanden zwischen 1920 und 1945 mehre-
re Bordelle für ausländische, hauptsächlich italienische Soldaten und Offiziere (ebd. 209). 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



3. Wellenbewegungen: Die Geschlechter in der modernen Welt 148

einmal ein Wolkenbruch konnte sie von ihrem Platz vertreiben, und sicherlich 
wäre es leichter gewesen, sie aus ihren Schützengräben herauszubekommen 
als aus dieser krummen, traurigen, endlosen Reihe. Sie standen im Regen, ris-
sen dreckige Witze, lausten sich, warfen mit unflätigen Ausdrücken herum und 
stritten sich um die Zeit, die ein jeder drinnen verbringen durfte. Daß sie es an 
solchen Tagen besonders schwer hatten, konnte man sich vorstellen, aber sie 
gehörten nun einmal der Armee an, und das hieß gehorchen. 
Gegen Nachmittag wurde die Reihe kürzer, bis schließlich der letzte Soldat das 
Haus verließ, die Tür verschlossen wurde und Ruhe einkehrte. Am Morgen 
nach solchen anstrengenden Tagen sahen sie gewöhnlich erschöpft und blaß 
aus, und ihre Blicke waren noch verstörter als sonst. Man mochte meinen, die 
Frontrückkehrer hätten all ihren Verdruß, den ganzen Regen und Schlamm, die 
Wut über die verlorenen Schützengräben bei diesen armen Mädchen abgela-
den, ehe sie, von einer schweren Last befreit, wieder fortgingen, während sie 
in unserer Stadt hinter der Front aushalten mußten, um immer neue Soldaten 
zu empfangen. Sie waren gewissermaßen die Halde, auf der man den Giftmüll 
der Niederlage ablud. (Kadare 2006 83)  

Die Perversität des Krieges tritt anhand dieser Szene deutlich zu Tage. Sind bereits in 
Friedenszeiten die Prostituierten bemitleidenswerte Wesen, die ausgenützt werden, so 
ist ihre Opferrolle in Kriegszeiten noch verstärkt. Auch zeigt sich, dass jeder Besuch 
bei einer dieser Zwangsprostituierten einer Vergewaltigung gleichkommt101. Dieser 
Umstand wird uns später umfassend durch das Werk von Elvira Dones bewusst werden. 

Als Gegenpol zu den Kriegsgreueln mag in Der General der toten Armee die Figur 
des italienischen Deserteurs gelten, der nach der Niederlage seines Bataillons bei einem 
albanischen Müller arbeitet. Anhand seiner Tagebuchaufzeichnungen erfahren wir von 
seinem Schicksal. Allerdings war auch dieser Soldat einer der Wartenden vor dem Bor-
dell. Seine Beschreibung der Szene deckt sich mit den Worten des Caféinhabers: „So 
wie wir waren, unrasiert und mit Dreck beschmiert, das Gewehr noch auf der Schulter, 
stellten wir uns auf und marschierten dann in Reih und Glied durch das Kasernentor 
hinaus.“ (ebd. 125) 

Die Soldaten verschmelzen zu einer gesichtslosen Masse und treffen wiederum 
auf die gesichtslose Ansammlung der Freudenmädchen im komplett verdunkelten 
Bordell. Auch das Mädchen, auf das der Soldat trifft, ist nicht mehr als ein Schatten 
seines selbst, ein „verschwommener heller Fleck“ (ebd. 127). Im Original ist von 
einem „weißen Ding“ die Rede (2007 120), wodurch selbst die Prostituierte noch als 
das unschuldigste Wesen inmitten aller Abscheulichkeit wirkt. Abgesehen von dieser 
Episode wirkt nach der Niederlage seines Bataillons das geheime Dasein des Deser-
teurs wie ein Hoffnungsschimmer in den Kriegswirren. Deutlich wird dies unter ande-
rem auch an der häufigen Erwähnung der Farbe Weiß, die für Frieden und Unschuld 

 
101 Zum wechselseitigen Verhältnis von Vergewaltigung und Prostitution siehe auch Beauvoir 

2000 700-723. 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



3.6. Hinter der Fassade 149 

steht. So ist er „von Kopf bis Fuß mit weißem Mehl bestäubt“ und trägt „wie alle 
Bauern hier eine weiße Filzkappe auf dem Kopf“ (2006 117). Die Entmilitarisierung 
geht mit einer Albanisierung einher, was sich später auch daran zeigt, dass der Soldat 
seine Erkennungsmarke der Müllerstochter schenkt, in die sich der Soldat verliebt 
hatte, die dann aber verheiratet wird. Auf dem Weg zu ihrer Hochzeit sitzt sie auf 
einem weißen Pferd. Als der Soldat im Traum die Müllerstochter vergewaltigt, wird 
deutlich, dass auch er traumatisiert ist. Der General ist geradezu angewidert vom 
Schicksal dieses Deserteurs und kommentiert das Tagebuch mit den Worten, es seien 
„bloß die Ergüsse eines sentimentalen Jammerlappens.“ (ebd. 133) Auch die Figur 
des Oberst Z. kann als Gegensatz zum Deserteur gelesen werden; wie sich herausstel-
len wird, hat der Oberst ein einheimisches Mädchen missbraucht. 

In Kadares „Die Stadt ohne Reklame“ finden sich viele der vorherrschenden Ge-
schlechterkonflikte. Bemerkenswert ist die Symmetrie, in der anhand des Motivs der 
Abtreibung der böse, niederträchtige Mann und die böse, hinterhältige Frau einander 
gegenübergestellt werden. Setzen wir an diese Stelle Badinters Stoßseufzer: „Doch 
wie könnte man sich freihalten von dem alten, von Generation zu Generation weiter-
gegebenen Groll und von dem geheimen Einverständnis, in das die einen sich unbe-
dacht gegen die anderen verstricken ließen?“ (1988 14) Zunächst tritt der Mann auf, 
welcher der Frau alle Schuld an der von ihm verursachten Schwangerschaft zuschreibt 
und ihr die volle Verantwortung für die Abtreibung überträgt. In einem solchen Kon-
text ist eine Abtreibung das Gegenteil der Freiheit, die sie ab den späten 1960er Jahren 
in der westlichen Welt für Frauen darstellen mochte.102 

Bejko erwähnt die Aussage eines Freundes, wonach es für „die Frauen von denen 
da oben“ ein Leichtes gewesen sei, abzutreiben, für die gewöhnliche Bevölkerung 
hingegen äußerst problematisch (2003 132f). „Abtreibung unter ärztlicher Aufsicht 
war nur in Sonderfällen zugelassen. Viele Frauen versuchten, selbst unter verrücktes-
ten Methoden abzutreiben, und verbluteten an Kurpfuscherei.“ (ebd. 133) Çuli merkt 
an zu den Abtreibungsstrategien der Frauen jener Zeit: „Sie gebrauchten heimlich pri-

 
102 Zur Situation in Westeuropa und den USA vgl. Badinter 1988 172ff; auch in den dortigen 

Ländern war die Lage bis zur Legalisierung des Schwangerschaftsabbruchs verheerend, da 
Frauen im Falle einer Abtreibung gesundheitlich gefährdet waren und sich zudem dem Risiko 
der sozialen Ächtung aussetzten. 

   Zur Wende der öffentlichen Wahrnehmung von Abtreibung in den westlichen Ländern siehe 
Mühlbach: „Als ein wichtiges Auftaktereignis des Feminismus der zweiten Welle gilt bis heute 
der mediale Coup, der der Zeitschrift Stern in Zusammenarbeit mit Alice Schwarzer am 6. Juni 
1971 gelang: Unter der Schlagzeile ,Wir haben abgetrieben’ bekannten 374 Frauen, teilweise 
von erheblicher Prominenz, den Paragrafen 218 gebrochen und illegal abgetrieben zu haben. 
Ähnliche Kampagnen waren in Frankreich vorausgegangen und folgten in den USA. 

   Der Protest gegen das Abtreibungsverbot ist deshalb ein mythenkonstitutiver Kristallisations-
punkt der Frauenbewegung, weil in ihm viele Forderungen des Feminismus zusammenlaufen: 
Das Recht auf Souveränität über den eigenen Körper und körperliche Unversehrtheit, freie 
Berufswahl und selbstbestimmte Familienplanung, das Recht auf eine Stimme im öffentlichen 
Diskurs (Lenz, 78–95).“ (2014 111) 

   In Albanien wurde die Abtreibung 1991 legalisiert (Young 2001 150).  

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



3. Wellenbewegungen: Die Geschlechter in der modernen Welt 150

mitive und schreckliche Mittel, die ihnen nicht selten das Leben kosteten, um die 
schwierigen Lebensverhältnisse und die wirtschaftliche Notlage zu überstehen.“103 
Auch Myftiu schreibt: 

Obendrein machte das vollständige Fehlen von Verhütungsmitteln sexuelle 
Beziehungen zum Albtraum: Da die Abtreibung vom Staat streng bewacht 
wurde, blieb als letzter Ausweg, um eine ungewollte Schwangerschaft wieder 
loszuwerden, nur die illegale Tortur, die von ungebildeten und großzügig ,ge-
schmierten’ Hebammen praktiziert wurde. Wie viele Familienmütter und ver-
liebte Mädchen haben in stickigen Kammern ihr Leben gelassen, während sie 
in ein Laken bissen, damit die Nachbarn ihre Schreie nicht hörten? (An ver-
schwundenen Orten 2012 230) 

Bejko erwähnt ebenfalls den Mangel an Verhütungsmitteln und fügt hinzu: „Neben 
den konkreten Mitteln haperte es auch an der inneren Bereitschaft des männlichen 
Geschlechts.“ (2003 133)  

Dies wird auch durch einen männlichen Blick in Maks Velos Roman „Die Karavasta-
Bar“ (Klubi Karavasta, 2016) bestätigt. Nach dem Zusammenbruch der Diktatur begin-
nen die Menschen in dem kleinen Ort, sich in freier Marktwirtschaft zu üben.  

„Wieviel hat du gestern verdient...“ 
„250... aber heute bin ich optimistisch... schau, ich hab jetzt auch Präservative... 
ich hab sie gestern in der Stadt bekommen... sie sind mit den Hilfslieferungen 
gekommen... die hat hier bisher niemand verkauft... alle machen es ohne...“ 
„Wer zahlt denn für sowas... die wirst du kaum loskriegen... bei uns wollen die 
Frauen es ohne... und die Männer ebenso.“ 
„Deshalb die vielen Geburten...“104 

Es ist durchaus glaubwürdig, dass Verhütungsmittel in der albanischen Provinz zu-
mindest bis zur Wende keine Tradition hatten. Für Geschlechtsverkehr ohne Kondom 
verwendet Velo den Ausdruck „wie die Nacktschnecken“ (gollash), was als Kritik an 
der Rückständigkeit gelesen werden kann.  

Kehren wir zurück zu Kadares erstem Roman. Im Anschluss an das „niederträch-
tige“ Verhalten des Qimo Papa ist es die Frau, die (von Gewissensbissen begleitet und 
von ihren Freundinnen angestachelt), dem arglosen Mann eine Schwangerschaft ein-
redet und ihm dafür Geld entlockt. Gleichwohl fällt das moralische Urteil der Erzäh-
lerinstanz über die weibliche Figur positiver aus als über die männliche. So heißt es 

 
103 „Ato përdornin në fshetësi mjete primitive të tmerrshme, që u kushtonin jo pak herë vetë jetën, 

për të përballuar jetesën e vështirë dhe pamundësinë ekonomike.“ (2000 45) 
104 „- Sa shite dje... 
   - Dymijë e pesëqind të vjetra... po sot kam shpresë... shiko kam sjellë prezervativa... i mora dje në 

qytet kishin ardhur me ndihmat... këtu deri tani nuk ka shitur njeri... të gjithë e bëjnë gollash... 
   - E kush paguan për to... zor se do të shesësh... këtu te ne femrat e duan gollash... dhe burrat po ashtu. 
   - Pastaj lindin pa numër...“ (2016 35, Übers. meine)  

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



3.6. Hinter der Fassade 151 

zu letzterem am Ende des siebten Kapitels: „Zu dumm, dass sie die Bordelle dichtge-
macht haben, dachte Qimo Papa wieder und zündete sich eine an.“105 Das zehnte Ka-
pitel hingegen, in dem das leichte Mädchen Roza dem gutgläubigen Mentor Geld für 
eine vermeintliche Abtreibung abschwatzt, endet mit ihren Worten: „Es tat mir leid 
für ihn.“106 Auch die Chronologie trägt dazu bei, dass die Lesenden wohlwollender 
gegenüber der weiblichen Figur sind, da die Episode später stattfindet und Rozas Ver-
halten somit eher als Gegengewalt anzusehen ist. Man ist an dieser Stelle an den oft 
bemühten Ur-Hass der Geschlechter erinnert. 

An dieser Stelle mag daran erinnert werden, dass der männliche Autor in der alba-
nischen Literatur (insbesondere bis zu den 1990er Jahren) eine geradezu erschreckende 
Vormachtstellung einnimmt. Anderseits lässt sich eine Empathie der (männlichen) Er-
zählerinstanz zugunsten der weiblichen Figuren feststellen. Dies kann ambivalent beur-
teilt werden, wenn der männliche Autor für beide Geschlechter verantwortlich ist. 

Abtreibungen nehmen einen großen Teil in Myftius „Liebe in Zeiten des Kommu-
nismus“ ein. So heißt es: 

Wie bekannt ist, war zu unserer Zeit, da es keine Möglichkeit der Verhütung 
gab, die Schwangerschaft eine Angelegenheit von allen; man sprach offen bei 
Tisch darüber und die Abtreibung, obgleich gesetzlich verboten, wurde häufig 
praktiziert. Die körperlichen Qualen und der Zwang, sich verstecken zu müs-

 
105 „Sa keq që i mbyllën shtëpitë publike, mendoi prapë Qimo Papa dhe ndezi një cigare.“ (Qyteti 

2007 76) Vgl. hierzu Elsie: „Unter der Diktatur scheint [die Prostitution] – mindestens in organi-
sierter Form – völlig ausgerottet worden zu sein.“ (2015 278) Laut Sokoli bestand eine der ersten 
Maßnahmen der kommunistischen Regierung in der Schließung aller Bordelle (2007 211). So 
lautet denn auch die Definition für Prostitution im Wörterbuch der Albanischen Akademie der 
Wissenschaften aus dem Jahre 1984, ganz im Duktus der damaligen Zeit: „Hässliche Erscheinung 
in bourgeoisen und revisionistischen Ländern, bei der die Frauen ihren Körper und ihre Ehre ver-
kaufen, um ihr Überleben zu sichern.“ („Dukuri e shëmtuar në vendet borgjeze dhe revizioniste, 
kur femrat shesin trupin e nderin e tyre për të siguruar mjetet e jetesës.“) 

106 „- Më erdhi keq për të, - tha Roza.“ (Qyteti 2007 96) – Man beachte auch die doppelte Bedeu-
tung des Wortes keq im albanischen Original; im ersten Fall mit der Bedeutung „schade, zu 
blöd“, im zweiten Fall in der Bedeutung „[es tut mir] leid“. 

   Eine weitere Doppelung findet sich bei dem Wort mizerje („Misere, Elend“). So entrüstet sich 
Qimo Papa über Lizhetas Anliegen, sich von ihm Geld für die (von ihm verlangte!) Abtreibung 
zu borgen, mit den Worten: „Aha, also deshalb bist du mir in den letzten Tagen hinterherge-
laufen. Wegen dem Geld. Ihr seid doch alle gleich. Und ich bin nicht drauf gekommen. Du 
hast um den heißen Brei herumgeredet. Was für ein Elend!“ („- Aha, ja ku e kishe hallin që 
m’u qepe këto ditë. Te paret. Të gjitha ju kështu jeni. Dhe unë s’po e kuptoja. E sillje fjalën 
rrotull. Ç’mizerje!“ ebd. 76) 

   Rozas Freundin hingegen äußert sich folgendermaßen, nachdem Mentor ihr Geld für die (erfun-
dene!) Abtreibung verspricht: „Ich hab es ja gleich gesagt, Jungs mit Kultur sind ein Jammer.“ („- E 
kam thënë unë, djemtë me kulturë janë mizerje“ ebd. 96). Auch diese geschickte doppelte Ver-
wendung von Wörtern trägt zur Symmetrie der Geschehnisse in den beiden Kapiteln bei. 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



3. Wellenbewegungen: Die Geschlechter in der modernen Welt 152

sen, ließen keinen Raum für seelischen Schmerz oder Gewissensbisse. Einen 
solchen Luxus kannten wir nicht.107 

Zum soziohistorischen Hintergrund notiert Bejko: 

Die Albaner sind hellhörige und fortschrittliche Menschen. Irgendwie hatten 
sie erfahren, dass es ein Verhütungsmittel in Pillenform gebe, wozu wir ihnen 
dank meiner ausländischen Herkunft verhelfen sollten. In den 70er Jahren 
kannten die albanischen Ärzte die Babypille. Eine Kollegin im Radio hatte sol-
che Pillen verschrieben bekommen, nicht etwa zur Verhütung, sondern zur Re-
gelung ihrer Monatsperiode. (2003 130f) 

Dies behandelt auch eine tragikomische Episode in Myftius An verschwundenen Or-
ten, als die Erzählerin dadurch einen Freischein für Sex erhält. 

In Agollis Kurzgeschichte „Ein Mädchen in meinem Fahrerhaus“ („Një vajzë në 
kabinën time“) sind es die nicht-menschlichen Elemente, welche die Gewalt über die 
Figuren erringen. Das Mädchen wird kaum eingehender dargestellt und ist allein das 
Objekt des Lastwagenfahrers. Doch dieser wird ebenfalls von Instinkten gelenkt, die 
außerhalb seines Einflusses zu liegen scheinen. Zunächst ist es der Sexualtrieb, der 
ihn überkommt, später ist es sein schlechtes Gewissen. (Anzumerken ist hierbei, dass 
der Fahrer zu dieser Zeit, als dies ein eigener Berufstand und Privatwagenbesitz 
streng verboten war, durch sein Gefährt eine beträchtliche Machtstellung einnahm.) 
Dass derart übergriffiges Verhalten kein Einzelfall war, bezeugt auch Ornela Vorpsis 
Erwähnung einer solchen Episode (2007 47). 

In der ersten Instanz übernimmt der LKW das Korrektiv für den ungezügelten 
Sexualtrieb, indem er das weibliche Opfer auf die Straße wirft und damit das schlechte 
Gewissen der männlichen Hauptfigur in Gang setzt. Nachdem diese zu Beginn noch 
ihre Zudringlichkeiten mit dem Gedanken „Wir Lastwagenfahrer sind nun mal ein 
wenig unverschämt“ relativiert und als Kavaliersdelikt abtut, meldet sich nach diesem 
Zwischenfall sein moralisches Empfinden und die Einsicht, dass er nicht Herr seines 
animalischen Triebes werden konnte: „Du Tier, schimpfte ich mich aus.“ („Kafshë, e 
shava vetën“, 1981 43). In der zweiten Instanz sind es die Kirschen, die von der vor-
mals weißen Weste des Protagonisten Besitz ergreifen und ihm einen bleibenden Ein-
druck für sein Vergehen hinterlassen – ganz im Sinne eines Lehrstücks. 

Von sexueller Gewalt gegen Frauen handelt auch Agron Tufas Roman „Dem 
Grabstein werde ich davon erzählen“ (Gurit të varrit ia rrëfej, 2015), den Olluri in 
seiner Studie über die albanische Diktatur bespricht. Die beiden weiblichen Haupt-
figuren sind Lirika Mërturi und Rita O. Die Sängerin Rita wird von einem Vertreter 
der albanischen Staatssicherheit vergewaltigt; aufgrund von „Flecken in der Biogra-

 
107 „Vous savez qu’à notre époque, en l’absence de moyen de contraception, la grossesse était 

l’affaire de tous ; on en discutait ouvertement à table et l’avortement, bien que condamné par 
la loi, était une pratique courante. Les souffrances physiques et l’obligation de se cacher ne 
laissaient aucune place à la douleur psychologique et à la mauvaise conscience. Ces luxes nous 
étaient èpargnés.“ (2010 141) 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



3.6. Hinter der Fassade 153 

phie“ ist sie erpressbar (Olluri 2017 84). Lirika wird bereits als Jugendliche von ihrem 
Lehrer sexuell missbraucht, der als Vertreter der Kommunistischen Partei dem Schutz 
der Nomenklatura untersteht (ebd. 83). Es wird hierbei weniger von einem Einzelfall 
als von einem Phänomen ausgegangen. Auch nach der Wende sind beide Frauen der 
sexuellen Gewalt ausgeliefert, wohingegen der hohe Sigurimi-Mitarbeiter Hetem Gj. 
nach dem Sturz der Diktatur erneut eine wichtige Staatsposition einnimmt – wir haben 
es also mit einem „Zyklus“ und einer „Kontinuität des Bösen“ zu tun (ebd. 140). 

In den „Parolen aus Stein“ wird vom versteckten bis offenen Hass des Schulleiters 
gegenüber einer Lehrerin aus der Hauptstadt gesprochen. Wie es in der Geschichte 
heißt, sind die Gründe dafür nicht genau bekannt. Einen Anhaltspunkt finden wir 
durch die Verfilmung des Stoffs (Slogans bzw. Parullat von 2001), zu der ebenfalls 
Aliçka das Drehbuch schrieb. In diesem Spielfilm, eine der wenigen albanischen Pro-
duktionen der Transformationszeit, ist noch einmal ein Großteil der alten Riege be-
kannter Schauspieler aus der Zeit der Diktatur zu sehen. Der Stoff der Erzählung wird 
hier neu interpretiert. So ist der Schulleiter zu sehen, wie er Diana sexuell belästigt. 
Nachdem sie die Übergriffe abwehrt, bekommt sie den Groll des Direktors durch eine 
besonders lange Losung zu spüren. Eine Läuterung findet nicht statt; die Vorgesetz-
ten, die ihre Macht missbrauchen, verbleiben in ihren Positionen. 

Auch in Elvira Dones’ Geschichte „Das Fleisch der gefrorenen Erde“ („Mishi i tokës 
së mardhur“) in dem Kurzgeschichtenband „Irrtümliche Blumen“ (Lule të gabuara, 
1999) kommt es zu keinerlei Einsicht des Täters. Dieser ist verantwortlich für die Er-
mordung eines Ehemannes; es ist einer derjenigen, die über Leichen gehen, um sich ihre 
Existenz zu sichern. Der brutale Mann ist keiner Läuterung fähig; der Frau bleibt als 
einziges Mittel nur, ihn zu liquidieren. Diese Selbstermächtigung führt zu einem span-
nenden Showdown, ist aber weniger realistisch als die Hilflosigkeit der Figuren in „So 
ziehen sich Sterne nicht an“. 

Selten erhält die Prostitution ein klares individuelles Gesicht; meist erscheint sie 
als großer, unheimlicher Fremdkörper innerhalb der albanischen Gesellschaft, oft in 
Gestalt des „öffentlichen Hauses“, wie das Bordell euphemistisch genannt wird. In 
Vorpsis Das ewige Leben der Albaner ist jede Frau, die schön ist, bereits verdächtig, 
eine Hure zu sein. „Die Männer und die Priester des Mittelalters denken nicht anders: 
Die Frauen sind von Natur aus Huren und unersättlich.“ (Badinter 1988 117) Auch 
Bessa Myftiu macht in ihrem Roman „In Richtung des Unmöglichen“ (Drejt të 
pamundurës, französischer Originaltitel Le courage, notre destin) von 2012 darauf 
aufmerksam, dass noch im modernen Albanien allen jungen Frauen prophylaktisch 
der Begriff aufgedrängt wird: „Die Huren meiner Generation waren allesamt jung-
fräulich, hatten nie einen Jungen geküsst und wussten nichts in Bezug auf Sexualität. 
Sie hatten keine Vorstellung davon, wie Kinder gemacht werden.“108 Durch die Tabu-
isierung alles Körperlichen zeigen sich die Schülerinnen beschämt, wenn sie auf der 
Straße schwangeren Frauen begegnen.  

 
108 „Kurvat e kohës sime ishin të virgjëra, nuk kishin puthur kurrë ndonjë djalë dhe s’dinin asgjë 

në lidhje me seksualitetin. Ato nuk e kishin idenë se si bëheshin kalamajtë.“ (2012 61) 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



3. Wellenbewegungen: Die Geschlechter in der modernen Welt 154

Wenngleich nur kurz skizziert, bekommt doch die Prostituierte bei Myftiu ein 
menschliches, individuelles Gesicht und tritt heraus aus der Anonymität der Sexarbeit. 
Hier ist die Hure ein begehrenswertes Individuum, ja gar ein Vorbild für das heran-
wachsende Kind, sehr zum Missfallen der Mutter.  

Für Lubonja stellt auch die Haft einen Akt der Vergewaltigung dar (1992 15), 
körperlich wie seelisch (was freilich bei jeder Vergewaltigung der Fall ist). Es gibt 
auch Berichte von ehemaligen weiblichen Gefangenen, die von häufigen tatsächlichen 
Vergewaltigungen berichten (siehe hierzu etwa die Folge „Perdhunimi ne burgjet 
komuniste!“ der Talkshow Opinion vom 25. November 2015, in der diskutiert wurde, 
ob es sich um eine Randerscheinung oder ein Phänomen handelte). 

„Für alle, die unter Minderwertigkeitskomplexen leiden, gibt sie [die Alterität der 
Frau] einen wunderbaren Balsam ab: niemand ist Frauen gegenüber arroganter, 
aggressiver oder verächtlicher als ein in seiner Männlichkeit verunsicherter Mann.“ 
(Beauvoir 2000 22) Dones’ Figuren sind entwurzelt – Simone de Beauvoir sieht die 
Entwurzelung als zentrales Merkmal bei Prostituierten (ebd. 702). Auch Badinter no-
tiert: „Die verletzlichsten und auch gequältesten können nur dadurch ihre Männlich-
keit aufrechterhalten und gegen die nostalgische Sehnsucht nach dem mütterlichen 
Schoß ankämpfen, daß sie das weibliche Geschlecht hassen.“ (1993 75) Dies deckt 
sich mit der Darstellung des Zuhälterbosses und Menschenhändlers Bajram in Dones’ 
„So ziehen sich Sterne nicht an“, der mit dem schmutzigen Geld seine bescheiden 
gebliebene Mutter verwöhnen will109 und an anderer Stelle einem „Dortobigen“ sein 
Handeln durch einen Minderwertigkeitskomplex erklärt: „,Ihr könnt uns nicht verste-
hen’, hatte Bajram mit gesenkter Stimme geantwortet, ,ihr habt die letzten fünfzig 
Lebensjahre nicht in einem Käfig zugebracht, und ihr wart nie so klein. Niemals so 
klein’ (hatte er erneut betont).“110 

Dies erinnert an den US-amerikanischen Spielfilm Scarface von 1983, in dem der 
skrupellose Mafioso Tony Montana seine Brutalität ebenfalls mit der Lage in seiner 
kubanischen Heimat und dem dort herrschenden Kommunismus erklärt. Als Bajrams 
Gesprächspartner entgegnet, die zahlenmäßige Unterlegenheit der „Dortuntigen“ sei 
doch eine nicht zu verändernde Größe, entgegnet er: „,Mir ging es nicht nur um die 
zahlenmäßige Unterlegenheit. Aber selbst wenn ich nur darauf eingehe: Beraubt man 
dich deiner Arme und Beine, ist der Leib natürlich amputiert und du wirkst noch klei-
ner. Wenn aber deine Gliedmaßen wieder angefügt werden, bist du wieder normal, 
oder nicht?’“111 Bajram spielt hier zwar auf das ethnische Albanien an, das um vieles 

 
109 Young sieht die „Liebe“ zur Mutter in der patriarchalischen albanischen Gesellschaft mehr als 

Pflicht denn als Neigung oder natürliche Entwicklung: „Traditionally a son’s love for his 
mother is considered a duty; its demonstration is laudable.“ (2001 31) 

110 „-  Ju nuk keni si të na kuptoni, ishte gjegjur me zë krejt të ulët Bajrami, - ju nuk keni kaluar 
pesëdhjetë vjetët e fundit të jetës në një kafaz, dhe nuk keni qenë kurrë kaq të vegjël. Kurrë 
kaq të vegjël (kishte theksuar sërish).“ (2009 224) 

111 „- S’e kisha fjalën vetëm për vogëlsinë numerike. Por, edhe sikur të ndalesha vetëm në të, kur 
të kanë prerë krahët e këmbët, shtati natyrisht që është i cunguar dhe ti dukesh edhe më i vogël, 
por, po t’i ngjitësh gjymtyrët, ja ku bëhesh normal, apo jo?“ (ebd. 225) 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



3.6. Hinter der Fassade 155 

größer als der heutige albanische Staat wäre, der Mangel an „Größe“ lässt sich jedoch 
auch auf Kategorien wie sexuelle Potenz übertragen. 

Simone de Beauvoir prangert in Das andere Geschlecht den Androzentrismus und 
die Misogynie des französischen Schriftstellers Henry de Montherland (1895-1972) 
an. So rekapituliert sie, für ihn sei das weibliche Fleisch „hassenswert, sobald ihm ein 
Bewußtsein innewohnt. Für eine Frau gehört es sich, einzig und allein Fleisch zu sein 
[…]  als Lustobjekt hat das schwache Geschlecht einen zwar bescheidenen, aber zu-
lässigen Platz auf Erden. Es findet seine Rechtfertigung in der Lust, und nur in dieser 
Lust. Die ideale Frau ist vollkommen dumm und vollkommen unterwürfig.“ (2000 
262f) Tatsächlich bedeutet eine Akzeptanz dieser Ideologie in letzter Folge auch die 
Akzeptanz von Sklaverei, in der sich die Figuren von Dones’ „So ziehen sich Sterne 
nicht an“ befinden.  

Von Gewalt sind indes auch die Männer betroffen; die Prügelstrafe in der Schule 
und zuhause war während des Hoxha-Regimes gang und gäbe. Ornela Vorpsis Schil-
derung von der Züchtigung der Erzählerin durch ihre Lehrerin mag hier exemplarisch 
für Frauen wie Männer gelten: 

Ein Ritual führte Dhoksi besonders genüßlich aus. Auf einem Holzofen erhitzte 
sie ein eisernes Lineal, mit dem sie die Bestrafungen ausführte. Unzählige Male 
habe ich  gesehen, wie die Herdplatten des Ofens glühend rot wurden (das Holz 
für den Ofen hatten wir mitgebracht, damit wir es in der Klasse warm hatten) 
und wie das Lineal mitglühte. Wer weiß, wie oft dieses Lineal in Dhoksis Hand 
meinen Körper liebkost hat, im Namen der Partei und der Erziehung, im Namen 
Avni Rustemis und im Namen aller Genossen Volkshelden … im Namen ihres 
Grolls darüber, daß sie so häßlich war. Und ich war da und büßte für die 
Ungerechtigkeit der Welt, die Dhoksi widerfahren war. (2007 25f)  

Gleichwohl ist die Gewalterfahrung einer Vergewaltigung noch traumatisierender und 
ein Phänomen, von dem Frauen in ungleich höherem Maße als Männer betroffen sind. 
Çaushi sieht die Vergewaltigung als grundlegendes Motiv in Kadares Der General 
der toten Armee. So schreibt er: 

Was das Herz und den Höhepunkt des Romans ausmacht, ist die Szene mit 
Nica, welche endgültig auch den Kern des Generals und des Priesters ent-
schlüsselt. Die gesamte Aufmerksamkeit des Lesers ruht auf Nicas Geste, auf 
dem Sack mit den Gebeinen, und es wird nicht geschildert, was dieser Sack 
auf der Hochzeit zu suchen hat und wer diese alte Frau ist. Die Antwort auf 
diese Fragen wurden vom Autor zwanzig Jahre zurückverlegt, und auch hier 
erfolgt der Bericht im Telegrafenstil. Genauer gesagt gäbe es keine Nica, wenn 
diese nicht den Oberst Z. ermordet hätte; des Weiteren hätte sie den Oberst 
nicht umgebracht, wenn sich ihre Tochter nicht im Brunnen ertränkt hätte; zu-
letzt hätte sich die Tochter nicht im Brunnen ertränkt, wäre sie nicht vom 
Oberst vergewaltigt worden. Auf diesem Bruchstück (das der Welt der Sexua-
lität zuzurechnen ist), beruhen die ganze Szene, deren Folgen und vielleicht 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



3. Wellenbewegungen: Die Geschlechter in der modernen Welt 156

das gesamte Werk. Ohne einen Zweifel aufkommen zu lassen, dass das Werk 
ohne diese Vergewaltigung steril bliebe, muss gleichzeitig betont werden, dass 
sein ideeller und künstlerischer Wert dort seinen Ausgangspunkt hat, im Or-
gasmus eines sexhungrigen Mannes. (2004 14f, Übers. meine) 

Begreifen wir den Orgasmus als Höhepunkt, so lässt er sich in der Tat als Ausgangs-
punkt für die Handlung sehen. Zum einen im Moment der tierischen Befriedigung des 
Triebes des militärischen Machthabers; zum anderen, dadurch bedingt, im Trauma 
des geschändeten Mädchens, das über Generationen weiterwirkt. Der Höhepunkt des 
Oberst ist gleichzeitig der Sturz der Frau. Die sogenannte Ehre der fremden Armee, 
welche insbesondere durch die Rückführung der Gebeine des Oberst eine Aufwertung 
erfahren sollte, wird hier demaskiert und wendet sich im Gegenteil zu einem Schand-
fleck für die einstigen Besatzer. Der General akzeptiert diese Schande und entledigt 
sich ihrer gleichzeitig, indem er den Sack mit den Überresten des Oberst Z. nicht, wie 
er es versprochen hatte, nach Italien überführt, sondern ihn im Wasser versenkt.  

Nachdem in den bis hierher besprochenen Texten die Erzählstimme eine männli-
che war, wie der Caféhausbesitzer in Der General der toten Armee oder der Chauffeur 
in „Ein Mädchen in meinem Fahrerhaus“, eröffnet uns Elvira Dones auch den Zugang 
zu einer weiblichen erzählerischen Instanz: 

Diese Erde hat schon viel mitgemacht. Aber diese Art von Schande ist ganz 
neu für sie und die wird sie schwerlich schlucken können. („Ka njohur shumë 
ajo tokë. Por ky lloj turpi është krejt i ri për të dhe zor se do të mundet ta 
gëlltisë dot.“ 2009 285) 

Robert Elsie schreibt: „Die Bordelle von Mailand, Rom, Neapel, Athen und anderen 
Städten mit einem hohen Maß an illegaler Einwanderung aus Albanien sind voll mit 
albanischen Prostituierten. Inzwischen erwirtschaftet die Prostitution einen nicht un-
beträchtlichen Anteil albanischer Deviseneinnahmen.“ (2015 278) Wie er weiter aus-
führt, wird die Zwangsprostitution durch die traditionelle Unterwürfigkeit der albani-
schen Frau und die gewalttätige Vorherrschaft des Mannes begünstigt. Hinzu kommt 
die Armut; die albanischen Frauen teilen damit das Schicksal vieler Frauen aus Ru-
mänien, Bulgarien und Ungarn, die im Westen versklavt werden. 

Denn die osteuropäischen Staaten sind heute sowohl politisch als auch ökono-
misch unter dem Diktat des Weltmarktes und der führenden Industrienationen. 
Der Zusammenbruch der bürokratischen Planwirtschaften in den Ostblock-
staaten und der Wiederaufbau des Kapitalismus machte unter anderem eine 
Akkumulation von Kapital durch die Privatisierung von bedeutenden Kapital-
summen notwendig. Die Privatisierung von Kapital entzog der Bevölkerung 
jedoch wichtige Ressourcen, wie beim Lohneinkommen, bei den Renten, bei 
der gesundheitlichen Versorgung und der Kinderbetreuung. Dies hatte den An-
stieg von Armut zur Folge und produzierte die Notwendigkeit der Einkom-
mensbeschaffung im informellen und / oder illegalen Sektor. Die Migration 
stellt für eine große Anzahl von Menschen in mehrerer Hinsicht eine Zu-

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



3.6. Hinter der Fassade 157 

fluchtsmöglichkeit dar, was bei der Anwerbung durch MenschenhändlerInnen 
genutzt wird. (Geisler 2005 11)  

Zu globalen Trends treten vom Patriarchat herrührende Probleme hinzu. In Myftius 
„Lieben in Zeiten des Kommunismus“ sehen sich die kosovarischen Frauen, die wäh-
rend des Krieges Ende der 1990er Jahre von serbischen Soldaten vergewaltigt wurden, 
mit einer doppelten Schmach konfrontiert. Nicht nur haben sie das Trauma der Ver-
gewaltigung erlitten, sie werden zudem als verunreinigt stigmatisiert, anstatt als Opfer 
Verständnis zu erfahren. Die Strategie des blame the victim ist auch in westlichen Län-
dern nicht ungewöhnlich, im albanischen Kontext erweist sich die Situation jedoch als 
noch dramatischer, da die Diffamierung und gar der tätliche Angriff von der eigenen 
Familie ausgeht. Die Erzählerin schildert die Situation der nach Tirana geflüchteten 
Kosovarinnen: „Die drei Töchter waren vergewaltigt worden, die Mutter ebenfalls. 
Doch niemand durfte davon erfahren, da es als Schande galt: Wie man weiß, wurden 
früher die Frauen, die als besudelt angesehen wurden, von ihrer Familie getötet.“112 

Das Wissen der Vergewaltiger um diese Mechanismen und der gezielte Einsatz 
der Vergewaltigung als Kriegswaffe ist auch für das Verhalten der Serben während 
des Bosnienkrieges belegt. Wir gehen aber fehl in der Annahme, dass es sich hierbei 
um ein isoliertes, balkanisches oder muslimisches Problem handelt. Wie die Journa-
listin Yaël Debelle in einem Artikel aufweist, waren auch die deutschen Opfer von 
Vergewaltigungen Ende des Zweiten Weltkriegs durch alliierte Soldaten von eben-
dieser Stigmatisierung betroffen, denn „man unterstellte den Opfern, selbst schuld zu 
sein: ,Russenhure’ oder ,Ami-Liebchen’ wurden die vergewaltigten Frauen genannt.“ 
(2020) Das Phänomen wurde in Deutschland totgeschwiegen und belastet laut der 
Historikerin Miriam Gebhardt als Trauma die Generationen bis heute. Anstatt auf Mit-
gefühl stießen die Frauen auf den Vorwurf, „die Ehre der deutschen Frau beschmutzt 
zu haben“. 

Vom vollen Ausmaß der Katastrophe des Menschenhandels113 werden wir durch 
Elvira Dones in Kenntnis gesetzt, welche die Sklaverei in Form der Zwangsprostitu-

 
112 „Les trois filles avaient été violées, la mère également. Mais personne ne devait l’apprendre, 

c’était honteux: vous savez qu’autrefois les femmes jugées comme souillées étaient tués par 
leur famille.“ (2010 89) In der albanischen Übersetzung erscheint statt dem Wort „einst“ das 
Wort „häufig“ (!) 

113 „Von verschiedenen Institutionen und Einzelpersonen wird bei der Beschreibung des Phäno-
mens der Begriff Frauenhandel verwendet. Insbesondere, weil davon ausgegangen wird, daß 
es so etwas wie Männerhandel nicht gibt.“ (Geisler 2005 18) Dem widersprechen Sokoli und 
Gëdeshi, die den Handel mit Männern erwähnen, welche zum Arbeiten, Betteln oder zu krimi-
nellen Aktivitäten gezwungen werden (2006 65f). Dieses Phänomen ist in der albanischen 
Literatur jedoch noch nicht behandelt worden. Von der sexuellen Ausbeutung sind tatsächlich 
fast ausschließlich Frauen betroffen.  

   Geisler zeichnet bereits rein zahlenmäßig ein erschreckendes Bild von diesem Phänomen: „Es 
kann […] davon ausgegangen werden, daß der Menschenhandel international das drittgrößte 
Verbrechen ist. Die Kimsey Foundation spricht davon, daß 700.000 bis 4 Millionen Frauen 
und Kinder jedes Jahr weltweit gehandelt werden. […] Und es läßt sich feststellen, daß der 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



3. Wellenbewegungen: Die Geschlechter in der modernen Welt 158

tion in ihrem umfangreichen Roman „So ziehen sich Sterne nicht an“ nachzeichnet. 
Erneut erweist sich Dones als ebenso souveräne Erzählerin wie knallharte Bericht-
erstatterin mit der Neigung zu den schwersten und wichtigsten Themen ihrer Zeit. 
(Wie Sokoli schreibt, stellt der Menschenhandel mit dem Ziel der Prostitution eine 
der größten Wunden der heutigen albanischen Gesellschaft dar.114) Besteht bei Dones’ 
Kurzgeschichte „Sucht mich in den Containern“ von 1999 noch die Gefahr des 
Voyeurismus, so ist dies in ihrem Roman von 2001 durch die schonungslose und de-
taillierte Darstellung kaum möglich. Dazu tragen auch die zahlreichen Perspektiv-
wechsel bei sowie der Umstand, dass durch das Romanformat die Schicksale der Fi-
guren weiterentwickelt werden und somit mehr Anteilnahme entstehen kann. Dones 
gelingt es mit Leichtigkeit, sich sowohl in weibliche als auch männliche Personen 
aller Schichten hineinzuversetzen. Von der Beschreibung der Gewalt wechselt sie 
zum Tagebuch eines der Opfer oder zu Briefen der Angehörigen an die Polizei. 

Auch verhindert die extreme Gewalt, die den Figuren angetan wird, jegliche naive 
Identifikation vonseiten eines unbeteiligten Leserkreises. Stattdessen fordern die Fi-
guren dessen Empathie heraus, d.h. trotz eines ganz anderen eigenen Schicksals Mit-
gefühl zu empfinden. Man wird in jeder Episode direkt in das Geschehen hineinge-
worfen, welches sich erst im späteren Verlauf enträtselt. Dies bewirkt, dass sich die 
Hilflosigkeit der Figuren auf die Lesenden überträgt.  

Der Verdienst des Romans liegt vor allem darin, dass er sich nicht mit der Be-
schreibung eines oder mehrerer Schicksale begnügt, sondern das Thema Zwangspros-
titution gewissermaßen soziologisch aufarbeitet. Der Zusatz zu Beginn des Textes, 
wonach Beschreibungen und Figuren des Romans erfunden seien, macht diesen nicht 
minder authentisch.115 Hier werden Ursachen und Symptome des Phänomens aufge-
zeigt. Nimmt man die literarische Qualität hinzu, erscheint es verwunderlich und be-
dauerlich, dass dieser Roman noch nicht auf Deutsch vorliegt. Nicht nur Italien, son-
dern auch gerade Deutschland ist ein Paradies für Zuhälterei116 und wurde schon als 
„Europas größtes Bordell“ bezeichnet (Schmoll 2017). 

Besonders in Zeiten, wo die sogenannte Flüchtlingsfrage eifrig und polemisch dis-
kutiert wird, sollte ein Beitrag in dieser Hinsicht nicht fehlen. Nicht Geflüchtete, son-
dern eher die Nutznießer der mit Armut einerseits und Reichtum andererseits verbun-
denen Sexarbeit könnten als Parasiten gelten. 

 
Menschenhandel weltweit am schnellsten in Osteuropa wächst.“ (2005 23) Als Gründe hierfür 
nennt Geisler das patriarchalische Rollenverhalten, die extreme Armut und bereits vorherr-
schende Gewalt gegen Frauen.   

114 „Sidomos trafikimi për në tregun e prostitucionit vazhdon të jetë një ndër plagët më të medha 
të shoqërisë së sotme shqiptare.“ (2007 3) 

115 Dones hat ganz offensichtlich gut recherchiert; ihre Beschreibungen decken sich zum Beispiel 
mit den Schilderungen in Geislers Arbeit über Gehandelte Frauen (2005). Siehe auch 
Emanuela Moroni und Roberta Sibona. Schiave d’Occidente: sulle rotte dei mercanti di donne. 
Milano: Mursia, 1999. (Dieses Buch ist auch ins Albanische übersetzt worden.)  

116  Elvira Dones‘ Roman soll im Herbst 2020 in dem Züricher Verlag Ink Press erscheinen, 
voraussichtlich unter dem Titel Verbrannte Sonne. 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



3.6. Hinter der Fassade 159 

Das Dilemma ist: In Deutschland konzentriert man sich eher auf eine Begren-
zung der illegalen Einreise, auch wenn der Menschenhandel mit Frauen und 
die Zwangsprostitution Menschenrechtsverletzungen darstellen. Auch wenn 
eine Vielzahl von Konventionen die Nationalstaaten verpflichtet, gegen Men-
schenrechtsverletzungen vorzugehen, [gelten] in der Realität aber […] die 
Frauen entweder als Kriminelle, die strafrechtlich verfolgt werden oder als 
wehrlose Opfer, denen mit einer Rückführung in ihr Heimatland geholfen 
wird. (Geisler 2005 12; siehe auch ebd. 40) 

Wie Sokoli anhand der UN-Menschenrechtscharta schlüssig aufzeigt, verfügen die 
Prostituierten über keines der grundlegendsten Menschenrechte (2007 78ff). 

Albanien wird bei Dones als „Dortunten“ (Atjeposht) tituliert, „DortUnten“ bei 
Lanksch (Dones 2016). Obgleich das spezifisch Albanische beschrieben wird, steht 
dieses anonyme Wort auch als Platzhalter für all jene Länder, in denen sich das 
Humankapital aus Menschen rekrutiert, welchen alles genommen wird. Das „Dortunten“ 
ist die verlorene Heimat aller versklavten Geschöpfe. Deutlich wird dies etwa in diesem 
Abschnitt, als die verschleppten jungen Frauen aus Albanien in einer Fabrik ausharren 
und schließlich eine Massenvergewaltigung über sich ergehen lassen müssen: 

„Ich will kein Sterbenswörtchen von euch hören, ich will Disziplin und Gehor-
sam, Ordnung und Sauberkeit. Kapiert?“ 
Die Mädchen machen eilig zustimmende Kopfbewegungen, eine eifriger als 
die andere. Die Männer stehen einige Meter weiter weg und warten darauf, 
sich auf die Beute zu stürzen. Coño, liest Delina an der Wand. Viele Mädchen 
aus Lateinamerika werden dasselbe Schicksal wie sie erlitten haben. In Dort-
unten hatte sie in den Nachrichten der ausländischen Fernsehsender oft davon 
gehört, dass die Mädchen aus diesen Ländern hierhergebracht wurden, um sie 
zu prostituieren. Coño. Gab es einen passenderen Ort, um dieses Wort zu 
schreiben? 
I love Nigeria. I miss you Wesley. Art, where are you? Te quiero. Delina liest 
die Worte noch einmal von vorn. Besser, diese Worte zu lesen, als die Befehle 
von Xhaferi zu hören, den ihre Großmutter ein ums andere Mal gewaschen 
hatte, einst, bevor er zum Gangster wurde. Wanna fuck ya.117 

 
117 „- Nuk dua zë të gjallë, dua dis[i]plinë e bindje, rregull e pastërti. Dëgjuat? 
   Vajzat tundin kokën, shpejt e shpejt, njëra më me zell se tjetra. Burrat rrinë pak metra larg, në 

pritje t’i hedhin presë. Coño, lexon Delina në mur, do kenë pësuar të njejtin fat si të tyrin edhe 
shumë vajza latino-amerikane. Në Atjeposht, në lajmet e kanalevet të huaja kishte parë shpesh 
që vajza të atyre vendeve i sillnin këndej të bënin prostitutat. Coño. Kishte vend më të 
përshatshëm se ky për ta shkruar atë fjalë? 

   I love Nigeria. I miss you Wesley. Art, where are you? Te quiero. Delina i lexon sërish nga e 
para. Më mirë të lexojë ato fjalë se të dëgjojë urdhrat e Xhaferit, që gjyshja e saj kishte larë e 
shpëlarë kaq herë, dikur, para se ai të bëhej gangster. Wanna fuck ya.“ (2009 125)  

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



3. Wellenbewegungen: Die Geschlechter in der modernen Welt 160

An dieser Stelle wird auch deutlich, wie die Figuren in Klassen aufgeteilt sind: einer-
seits in „die Dortuntigen“ (atjeposhtas) und „die Dortobigen“ (atjelartas); anderer-
seits in Frauen und Männer, wobei die Frauen von „Dortunten“ ganz unten auf der 
Stufe, die Männer von „Dortoben“ hingegen ganz oben stehen. (Ausnahmen bestäti-
gen die Regel, wie etwa in der Gestalt einer Edelprostituierten in Albanien oder der 
Angehörigen der Bosse.) So wie das Dortunten für die unterentwickelten Länder steht, 
steht das Dortoben für das gelobte Land, in das sich viele Hoffnungsvolle sehnen. 

Der Ort der verlassenen Fabrik lässt sich als Fegefeuer sehen. Nachdem selbst das 
bescheidene bis armselige Leben in der Heimat als Paradies erscheint, müssen die Frauen 
hier nun ihr Purgatorium erleiden, bevor sie endgültig in die Hölle geschickt werden: 
„Nachdem er sie aus verschiedenen Teilen der Stadt hierhergebracht hat, lässt der Zug 
der Männer die Gruppe der Frauen die Qual des Wartens erdulden, als würden sie am 
Spieß gebraten. Sie zittern und halten sich aneinander fest.“118 Somit haben sie die Hitze 
des Fegefeuers und die Kälte des „dortobigen“ Herbstes gleichzeitig zu ertragen. 

Das Zimmer, in dem Soraja ihre Dienste verrichten muss, erscheint ebenfalls als 
Vorzimmer zur Hölle, wobei alles, was außerhalb liegt, als Paradies erscheinen muss. 
Nachdem sie gefoltert worden ist, um gefügig zu werden, verlassen die Peiniger den 
Raum und es wird klar, dass hinter der Türe andere Regeln gelten: „Der Anblick stört 
ihr ästhetisches Empfinden. Sie gehen hinaus, schließen die Türe langsam, sanft, ruhig 
und wohlerzogen.“119 In dem Zimmer, in dem Soraja gefangen gehalten wird, gibt es 
keine Gesetze. Die wahre Hölle wird anstehen, wenn jede Hoffnung verflogen und 
die körperliche Marter als seelisches Trauma für immer bzw. über mehrere Generati-
onen hinweg festgeschrieben ist. 

So entstellt und leblos sich die Figur durch die Traumatisierung fühlt, so entstellt und 
leblos wirkt auch die einstige Heimat, das Dortunten, ebenso wie das Gastland Dortoben. 
„Nichts verbindet mich mehr mit diesem Land“, wiederholt die Zwangsprostituierte ganz 
zu Beginn mehrmals („Me këtë vend s’më lidh më kurrgjë“, 2009 7) im Hinblick auf 
Italien. Tatsächlich sind dies Worte, die aus dem Sarg heraus gesprochen werden, den ihr 
Vater in das vom Bürgerkrieg erschütterte Heimatland überführt. 

Soraja und andere Frauen werden in diesem Roman durch die Loverboy-Methode 
nach Italien gelockt; später werden sie von den Schein-Verlobten zur Prostitution ge-
zwungen. Andere, zum Teil erst vierzehnjährig, werden entführt. Laut Sokoli können 
die Prostituierten zu der Klasse der „am öftesten entführten Frauen in der Mensch-
heitsgeschichte“ gezählt werden („Ato janë klasa më e rrëmbyer e grave në historinë 
e planetit“, 2007 97), zumal sie auch während der Ausübung der Prostitution oftmals 
von Freiern (auch dies ein Euphemismus) oder Zuhältern entführt werden.   

Besonders perfide wirkt die Entstellung der Sprache, wenn sie ebenso unschuldig 
wie die Figuren selbst ist. So wird das Kind von den Eltern liebevoll „Perle“ (perla) 

 
118 „Pasi i kanë sjellë aty nga anë të ndryshme të qytetit, plotoni i burrave e lë grupin e grave të 

piqen në hellin e pritjes. Ato dridhen shtrënguar pas njëra-tjetres.“ (ebd. 124) 
119 „Pamja u prish sensin estetik. Dalin që aty, mbyllin derën ngadalë, butë, qetësisht, me edukatë.“ 

(ebd. 29) 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



3.6. Hinter der Fassade 161 

genannt; als erstes eigenes Wort spricht es diese Liebkosung als „pela“ aus. Später 
wird sie als Zwangsprostituierte wortwörtlich zur pela (alb. „Stute“) und sagt aus: 
„Ich mache die Stute mit diesen tierischen Männern über und hinter meinem Körper, 
und sage mir selbst immer wieder, dass ich die Perle bin.“120 Diese Transformation 
von einem süßen, unschuldigen zu einem abscheulichen Wort bezeugt, wie die ge-
samte Sprache von der Verrohung kontaminiert wird. Hier zeigt sich auch eine Paral-
lele zu der vom Totalitarismus gebeugten Sprache.   

Das vermeintlich gelobte Land wird sich als Hölle entpuppen.  

Mensch, Mädchen, woher hast du nur so viel Glück? hatten ihr die Freundin-
nen aus dem Viertel mit neidischen Blicken zugerufen. Dortoben, echt? Das 
ist das schönste Land der Welt, hast du es nicht im Fernsehen gesehen? Auch 
der da arbeitet dort und hat so viel Geld verdient, dass er den Eltern ein Haus 
gebaut hat, und der und der, weißt du noch, dass er sich früher nicht mal die 
Schuhe binden konnte? Die Freundinnen hatten ihr eine lange Liste mit den 
ganzen Wundern in Dortoben erstellt. Stimmt, stimmt, hatte Entela zwischen 
den Zähnen gesagt, weil sie bei ihnen nicht den Eindruck hinterlassen wollte, 
sie sei verängstigt. Innerlich war sie sich allerdings dieses großen Glücks über-
haupt nicht sicher. 
An diesem Morgen aber war dann alles auf zauberhafte Weise verflogen, die 
Angst, die schlimmen Gedanken und die Sehnsucht, die sie nach der Mutter, 
dem Vater und diesen Nervensägen, ihren Brüdern, empfinden würde. So wie 
eine Große würde sie sich auf den Weg machen, arbeiten, auf den Straßen in 
Dortoben spazieren gehen, ganz wie eine dortige Bürgerin, sie würde in einem 
reichen Haus essen, trinken und schlafen – genau wie in den Filmen.121 

Die Männer wirken bei Dones als Repräsentanten der unschuldigen Kaste entweder 
hilf- und machtlos; auf der anderen Seite stehen die schmutzigen Männer, die ihre 
Macht schamlos ausnutzen. Keine der beiden Seiten vermag es oder ist willens, die 
Frauen zu schützen. Die Väter der Mädchen etwa sind ebenso Opfer wie sie selbst – 
besonders eindrücklich wird dies dargestellt durch den Vater der ermordeten Zwangs-
prostituierten, der inmitten der Bürgerkriegswirren in Albanien den Leichnam seiner 

 
120 „Po bëj pelën me këta burra shtazë mbas e sipër trupit tim, duke i përsëritur vetes se jam perla.“ 

(ebd. 13) 
121 „Ua mi goce, i kishin ulëritur me zili në fytyrë shoqet e mëhallës, ku të ra gjithë ky fat? Atjelart 

e? Është vendi më i bukur në botë mi, s’e ke parë në televizor? Edhe filanja punon atje dhe ka 
bërë aq shumë para, sa u ka ndërtuar një vilë prindërve, edhe fisteku, të kujtohet që s’lidhte dot 
as hushkurin e vet? Shoqet i kishin rreshtuar një listë e gjatë të mrekulluarish nga Atjelarti. 
Ashtu, ashtu është, kishte thënë nëpër dhëmbë Entela ngaqë s’donte të linte përshtypjen e së 
tremburës para tyre, edhe pse përbrenda s’ishte aspak e sigurt për këtë fat kaq të madh. 

   Por atë mëngjes gjithçka ishte zhdukur si me magji, frika, mendimet e këqija dhe malli që do 
ndiente për mamin, babin e për ata mistrecat, vëllezërit. Po ikte si e madhe, do punonte, do 
shëtiste nëpër rrugët e Atjelartit sikur të ishte qytetare e atjeshme, do të hante pinte e flinte në 
një shtëpi të pasur, si në filma.“ (ebd. 61)  

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



3. Wellenbewegungen: Die Geschlechter in der modernen Welt 162

toten Tochter dorthin überführen muss. Er befindet sich in der ebenso tragischen wie 
absurden Situation, als einziger Passagier auf der Fähre nach „Dortunten“ zu reisen. 

Der italienische Polizist verleiht unmissverständlich seinem Unglauben Ausdruck, 
dass der Albaner angesichts der gegenwärtigen Lage in sein Land zurückkehren 
möchte: „Sie sind der Einzige, der nach Dortunten zurückkehrt. Haben Sie eine Vor-
stellung davon, was in ihrem Land passiert? Da ist Krieg, alles steht in Flammen. Sind 
Sie sicher, dass Sie dahin zurückwollen? Von dort kommen jeden Tag Hunderte Ver-
zweifelte und niemand geht nach da unten. Niemand setzt mehr einen Fuß dahin, ver-
stehen Sie?“122 

Tatsächlich waren die Bürgerkriegsunruhen 1997 ein extremer Ausbruch an Ge-
walt; möglicherweise eine Kompensation für die relativ friedliche Revolution Anfang 
der 1990er Jahre, die das totalitäre Regime zu Fall brachte. Das restliche Europa war 
mit diesem Phänomen ebenso überfordert wie Albanien selbst. Mehr als in der alba-
nischen Gesellschaft ist dieses Ereignis in der Literatur aufgearbeitet, etwa durch 
Lubonjas Schilderung über die Apokalypse dieses Jahres. 

Die weiter oben vorgenommene Trennung in „die Dortuntigen“ und „die Dortobi-
gen“ wird besonders drastisch vermittelt, wenn ersichtlich wird, wie unterschiedlich 
das Leben eines Menschen beurteilt, ja, bezahlt wird. Auf der einen Seite steht die 
albanische Zwangsprostituierte, von der es heißt: 

Eine Weile werden sie nach dem Mörder einer Prostituierten suchen, und dann 
werden sie alles archivieren. Es lohnt sich nicht, Geld für eine Prostituierte 
von Dortunten zu verschwenden. […] Die Akte wird in irgendeiner Ecke Staub 
ansammeln. In ihr verenden die Fotografien von mir aus der Zeit, als ich auf 
den Strich ging, mit dieser gräßlichen Schminke, die ich hasste, und darunter 
befinden sich die Fotografien meines Rumpfs, der wie ein Vieh geschlachtet 
wurde.123 

Auf der anderen Seite steht der Mord an einem der Freier, eines bekannten italieni-
schen Professors. Sein Tod zieht sogleich die Verfolgung der Bande der Menschen-
händler nach sich: „Der Mord an dem Professor hat großes Aufsehen erregt, natür-
lich, er war berühmt. Die Polizei hat den Bossen dieses Verbrechen nicht verziehen 
und wird sie auch noch aus den Mäuselöchern ziehen, in denen sie sich versteckt hal-
ten.“124 Deutlich wird auch, dass die Prostituierte niemals mehr ihre Menschenwürde 
zurückerlangen wird, da sie lediglich in einer Akte mit dem ihr aufgezwungenen 

 
122 „- Ju jeni i vetmi udhëtar që kthehet në Atjeposht. E keni idenë ç’po bëhet në vendin tuaj? Luftë, 

po digjet gjithçka. Jeni i sigurt se doni të ktheheni? Nga kjo anë vijnë përditë me qindra e qindra 
të dëshpëruar e askush s’shkon poshtë. Askush nuk vë më këmbë atje, kuptoni?“ (ebd. 11) 

123 „Për disa kohë do të kërkojnë vrasësin e një prostitute, e pastaj do të arkivojnë gjithçka. Nuk 
ia vlen të harxhohen para për një prostitutë ardhur nga Atjeposhti. […] Dosja do të zërë pluhur 
në ndonjë qoshe. Brenda saj dergjen fotografitë e mia kur bëja prostitutën, me atë tualet të 
llahtarshëm që urreja, nën to gjenden fotografitë e kurmit të therur si berr.“ (ebd. 12) 

124 „Vrasja e profesorit ka bërë bujë të madhe, natyrisht, ishte i famshëm. Dhe policia nuk ua ka 
falur këtë krim bosëve, do t’i nxjerrë edhe nga vrima e miut ku të jenë fshehur.“ (ebd. 286) 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



3.6. Hinter der Fassade 163 

Make-up festgehalten ist, wohingegen der Professor in seinen Schriften und Erinne-
rungen überleben wird. 

Dones betont, dass die Pervertierung der albanischen Männer mit der Notlage ihres 
Volkes zusammenhängt. So heißt es etwa an einer Stelle: „[Mauro] hatte sich einen 
Bart stehen lassen und ähnelte dadurch auffallend den Männern von Dortunten. Es 
war eigenartig, wie die hiesigen Männer, sobald sie sich ein wenig gehen ließen, wie 
zwei Wassertropfen den Dortigen glichen. // Dasselbe Gesicht, dieselbe Rasse, sagte 
eine Figur in einem erfolgreichen Film von einem hiesigen Regisseur.“125  

Ganz offensichtlich ist auch der Zusammenhang zwischen Kapitalismus und Pros-
titution. Das Prinzip des Nehmens und Gebens ist hier in ein komplettes Ungleichge-
wicht zu Ungunsten der Frau verkehrt: Sie gibt 100 Prozent, der Mann nimmt 100 
Prozent. Als ihr befohlen wird, sich auszuziehen, klammert sich die unschuldige 
Soraja zunächst an die unschuldig wirkende Seite der freien Marktwirtschaft, an den 
schönen Schein der Werbung: „Schließlich ziehen sich die Menschen auch in den Fil-
men aus, in der Werbung, für einen Büstenhalter, für eine Körperlotion.“ („Fundja 
edhe nëpër filma zhvishen, edhe në reklama, për një gjimbajtëse, për një locion për 
trupin.“ 2009 27) Schnell wird jedoch klar, dass die Ware in diesem Fall kein 
Kosmetikartikel ist, sondern die Frau selbst („ausgezeichnete Ware“, „mall i 
shkëlqyer“, ebd. 73; „tadellose Ware“, „mall i patëmetë“, ebd. 78). Einer der Zuhälter 
sagt zum anderen: „Die ist ja so gut wie neu. Wir können sie glatt als Jungfrau verkau-
fen“. („Qenka gati fringo e re. Mund ta shesim për gati të virgjër“ ebd. 28). Später 
werden „zehn Stück“ Jungfrauen bestellt („Dhjetë copë.“ ebd. 39). Die Frau ist hier 
nichts weiter als ein Ding und wird so auch als Stückware bezeichnet, behandelt und 
gehandelt. Soraja wird von der Erzählerin als „Ex-Mensch“, von den Zuhältern als 
„Kadaver“ bezeichnet („ish-njeri“; „kërmë“, ebd. 29).126 In einer Szene verhandelt der 
Boss Bajram mit einem Arzt über ein Zunähen des Jungfernhäutchens, um die Frauen 
optimal wirtschaftlich nutzen zu können (ebd. 78).  

Durch den Kapitalismus sieht sich auch der oberste Chef der Menschenhändler 
legitimiert. Dies geht so weit, dass Bajram davon ausgeht, er handle zum Wohle der 

 
125 „Kishte lënë t’i rritej mjekra e kështu ngjasonte dukshëm me meshkujt e Atjeposhtit. E 

çuditshme se si burrat e këtushëm, sapo të lëshonin pak veten, ngjasonin si dy pika uji me ata 
atjeshmit. 

   E njëjta fytyrë, e njëjta racë, thoshte një personazh në një film të suksesshëm të një regjisori të 
këtushëm.“ (ebd. 284) 

126 Sokoli verweist auf eine Statistik, wonach die albanischen Prostituierten überproportional oft 
Opfer von Gewalt vonseiten der „Tutoren“ seien, wie die Zuhälter und ihre Helfershelfer hier 
beschönigend genannt werden. Demnach werden albanische Prostituierte mehr als doppelt so 
häufig Opfer von Gewalt von diesen als westeuropäische Prostituierte (2007 94). 

   Zur Beobachtung, dass die Frau zur Ware wird, passt Sokolis Statement über die Straßen-
prostituierten im Zentrum Roms: „Suchte ein Mann eine Frau, um mit ihr eine Viertel- oder 
halbe Stunde, eine Nacht oder noch länger zu verbringen, brauchte er dafür weniger Zeit als 
für den Kauf einer Packung Zigaretten oder einer Zeitung.“ („Nëse një burrë dëshironte një 
femër për të kaluar me të një çerek apo gjysmë ore, një natë apo më shumë se kaq, atij i duhej 
më pak kohë se për të blerë një paketë cigaresh apo një gazetë.“ - ebd. 15)  

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



3. Wellenbewegungen: Die Geschlechter in der modernen Welt 164

Allgemeinheit: „Unsere Arbeit ist nicht nur nützlich und einträglich, sondern auch 
unbedingt notwendig, da sie der Gesellschaft einen Dienst erweist. Der Markt hat Be-
darf, er hat seit Anbeginn Bedarf gehabt nach dem Fleisch der Frau und wir handeln 
nach dem Vorbild, das uns die Geschichte liefert und schließen uns der langen Reihe 
der demütigen und besonnenen Diener an.“127 Dieses zynische Statement des Bosses, 
der sich hin und wieder in philosophischen Exkursen verliert, drückt seine eigene Lo-
gik aus, die sich freilich allein am fatalistischen und unmenschlichen Profitdenken 
orientiert. 

Interessanterweise benutzt auch einer der Kunden, der selbstbewusste und hoch-
intellektuelle italienische Professor, das Pseudoargument, nachdem ihm seine Bestel-
lung, die Zwangsprostituierte Delina, unmissverständlich ihre Notlage geschildert hat: 
„Angesichts der Umstände, in denen du dich befindest, würde dich doch ein anderer 
nehmen, wenn ich nicht deine Gesellschaft suchen würde. […] Diese Sache hört durch 
Boykott nicht einfach auf, verstehst du? Wenn ich boykottiere, heißt das nicht, dass 
deshalb die anderen Kunden auch boykottieren.“128 Tatsächlich ist die „Dortuntige“ 
in dieser Situation dem „Dortobigen“ sowohl moralisch als auch intellektuell haus-
hoch überlegen. 

Man kann durchaus sagen, dass diese Schein-Argumentation einem gerade in der 
westlichen Hemisphäre verbreiteten Denkmuster entspricht. „Wenn wir es nicht 
machen, machen es die anderen“ – dieses Argument wird besonders gern von Rüs-
tungslobbyisten bemüht, um Waffenexporte zu rechtfertigen. Wie fadenscheinig diese 
Behauptung ist, geht auch aus Geislers Analyse hervor, die gleichzeitig mit dem Zu-
sammenbruch des Ostblocks einen drastischen Anstieg des Frauenhandels feststellt 
und hinzufügt: „Das Marktangebot ist im Westen um einen ‘neuen Frauentyp’ erwei-
tert worden, der zudem noch schnell und billig beschafft werden kann.“ (2005 27) Der 
Konsument dieser Art von Frischfleisch macht sich unweigerlich mitschuldig. Wie 
Ingendaay schreibt: „Der ,Kunde’ ist alles andere als ein gedankenloser Konsument. 
Er trägt Mitschuld daran, ein oft kriminelles System am Leben zu erhalten.“ (2005) 

Insofern könnte der Ansatz eine Lösung bieten, der die Freier unter Strafe stellt, wie 
er bereits in einigen Ländern praktiziert wird, so etwa in Schweden. Auch Sokoli stellt 
fest: „Die Kunden sind die wahren ,Sponsoren’ der Prostitution.“ („Klientët janë 
‘sponsorizuesit’ e vërtetë të prostitucionit.“ 2007 151) Ironischerweise nimmt der Zu-
hälterboss Bajram bei Dones denselben Standpunkt ein: „War es nicht glasklar, dass 
dieses Gewerbe unerlässlich war? Männer wollen Sex, dafür gibt es einen großen Markt, 
und falls es etwas gibt, was bestraft werden könnte, so ist es der Mensch mit seinen 

 
127 „- E jona është një punë jo vetëm e dobishme e me përfitim, por e domosdoshme, sepse i bën 

shërbim shoqërisë. Tregu ka nevojë, ka patur përjetësisht nevojë për mishin e gruas dhe ne, 
nën shembullin që na jep historia, i shtohemi vargut të gjatë të shërbëtorëve të përulur e të 
matur.“ (2009 167f) 

128 „Në kushtet në të cilat ndodhesh po të mos e kërkoj unë shoqërinë tënde, do të të marrë dikush 
tjetër. […] Nuk funksionon me bojkotim kjo gjë, kupton? Nuk është se po të bojkotoj unë do 
bojkotojnë edhe klientët e tjerë.“ (ebd. 269) 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



3.6. Hinter der Fassade 165 

Bedürfnissen und nicht wir, die ihm eine Dienstleistung anbieten.“129 Ebenso wie der 
Kunde weist der Anbieter jede Schuld von sich; perfiderweise verweist der Boss wieder-
holt auch auf seine Verantwortung gegenüber dem Markt oder der Gesellschaft.  

Interessanterweise sagen sowohl etwas mehr als die Hälfte der Prostituierten als 
auch etwas weniger als die Hälfte der Kunden aus, der Sex in der Prostitution sei 
gewöhnlich, überhaupt nicht erfüllend oder gar traurig (Sokoli 2007 122) Es ist eine 
endlose Geschichte der Abhängigkeit, die doch nie zu einer wahren Befriedigung führt.  

Wohl nicht zufällig ist der „dortobige“ Intellektuelle ein Professor für Kinemato-
graphie. Der Film als Medium findet sich motivisch an zahlreichen Stellen im Roman. 
Dabei spielt er insofern eine wichtige Rolle, als der Film besonders geeignet ist für 
Projektionen und Wunschvorstellungen. Für diese wiederum sind die „Dortuntigen“ 
in Zeiten der Krise und nach ihrer langen Abschottung überaus empfänglich. Film und 
Fernsehen machen eine Trennlinie aus, die Grenze zwischen „Dortoben“ und „Dort-
unten“. Als sich Elena nach ihrer Entführung gefesselt und geknebelt in dem „reizen-
den Haus angesehener Leute“ wiederfindet, denkt sie: „Es ist ein Film, […] es ist nur 
ein Film.“ („Është një film, […] është vetëm një film.“ 2009 42) Statt der Unterhal-
tung zu dienen, ist dieser Thriller nun grausame Realität. 

Nach dem Zusammenbruch des totalitären Regimes sehen sich die Menschen mit 
einem völligen Verfall der Werte, der Moral, der Familie, des Glaubens und der 
Träume konfrontiert. Armut paart sich mit Hoffnungslosigkeit. Qazimi, der Vater 
Entelas hat jeden Respekt für sich selbst verloren, noch bevor seine Tochter im gelob-
ten Land ihre Selbstachtung verlieren wird: 

„Vielleicht wird es dir da besser ergehen als hier, Entela“, sagte der Mann nach 
einer Weile mit schuldbewusster Stimme und ohne es zu wagen, der Tochter 
in die Augen zu sehen. „Du bist ein kluges Mädchen und wirst dich zurecht-
finden. Sieh dich um, in diesem Haus können wir dir nur einen leeren Bauch 
und alte Fetzen bieten. Was hast du von Eltern wie uns? Einen Scheißdreck. 
Uns wie die Karnickel zu vermehren, das war alles, wozu wir fähig waren. Es 
ist zum Kotzen.“130  

Sokoli sieht den Nährboden für diesen Verfall, auf dem Menschenhandel wachsen 
kann, nicht in erster Linie in der Armut Albaniens, sondern im Selbst-Hass der Alba-
ner. Diese hätten es verlernt, sich selbst wertzuschätzen; jegliche kollektiven Ziele 
oder gemeinsamen Träume seien ihnen abhandengekommen, wodurch nur noch ma-

 
129 „Nuk ishte më se e qartë se ky zanat ishte i domosdoshëm? E duan seksin meshkujt, ka një treg 

të madh për këtë e nëse ka diçka që mund të dënohet, atëherë është njeriu me nevojat e tij, jo 
ne që i ofrojmë atij një shërbim.“ (ebd. 170) 

130 „- Ndoshta do të të ecë më mirë se këtu, Entelë, - tha burri pas një copë here me zë fajtor, pa 
guxuar ta shihte të bijën në sy. - Ti je vajzë e zgjuar dhe do dish t’i bësh vend vetes. Shih 
rrotull, veç bark thatë e lecka të vjetra mundemi të të sigurojmë në këtë shtëpi. Ç’hajër pe nga 
ne si prindër? Një mender. Qemë të zotët veç të pjellim kalamanj si lepuj. Për të tjerat ibret.“ 
(ebd. 58) 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



3. Wellenbewegungen: Die Geschlechter in der modernen Welt 166

terielle Anreize bestehen blieben (2007 222). Jeder, der die albanische Situation in 
den 1990ern und 2000ern hautnah miterlebt hat, kann dieser Aussage nur beipflichten. 

In der hilflosen Situation der Eltern jedoch, die ihre Tochter als vermisst und in 
den Fängen der Menschenhändler wissen, ist jeder Glaube verloren gegangen. So sagt 
Qazimi: „Nein, dieser Schlampe von Gottheit glaube ich kein Wort. Wo ist die jetzt, 
warum sieht sie uns hier unten nicht, warum sieht sie nicht das kleine Kind, das sie, 
wer weiß wo, foltern? Wo ist Gott, dieser Nichtsnutz?“131 Die einstigen Träume sind 
pervertiert. Die Leidensgenossinnen von Suela machen dieser Hoffnung, als sich eine 
zufällige Bekanntschaft für sie als Person interessiert, dass Suela aus dem Gefängnis 
ausbrechen könnte: „Die beiden Frauen träumten... nur Suela nicht. Sie fiel in einen 
tiefen Schlaf. Es war besser, wenn sie nicht träumte. Einmal hatte sie es gewagt zu 
träumen, und seither steckte sie im Elend. Für sie gab es nichts Gemeineres und Ver-
räterisches als Träume.“132 (Wir sind hier wieder an Migjenis Lukja erinnert.)  

Es ist nicht übertrieben festzustellen, dass sich Albanien in den 1990ern vom grau-
samsten Kommunismus Europas (mit Atheismus und Autarkie) zum grausamsten Ka-
pitalismus Europas wandelte. Somit zeigt das Land in potenzierter Weise auf, was in 
allen ehemaligen sogenannten sozialistischen Ländern geschah. Geisler sieht in dieser 
Art der Transformation auch den Grund für das Erblühen von Menschenhändlerringen: 

Die Gründe des Erfolges der kriminellen transnationalen Vereinigungen sind 
darin zu suchen, daß die Einführung des kapitalistischen Marktes in den post-
sozialistischen Ländern vollzogen wurde, ohne gleichzeitig die elementarsten 
Instrumente der Marktregulierung einzuführen. Der Verfall von Strukturen der 
Autorität und der Legitimität, sowie das Anwachsen der Migration haben den 
kriminellen Organisationen neues Aktionspotential geliefert. (2005 40) 

 
131 „- Jo, s’i besoj asaj kuçke Perëndi, asnjë çikë s’i besoj. Ku është ajo tani, pse nuk na sheh që 

atje sipër, pse s’e shikon copën e kalamanit që kushedi ku po ma tmerrojnë? Ku është Zoti, ai 
legen?“ (ebd. 94) 

132 „Ato ëndërronin që ata të dy..., përveç Suelës. Ajo ra në një gjumë të thellë. Ishte më mirë që 
të mos bënte ëndrra. Një herë guxoi të ëndërronte, ja ku u katandis. S’kishte njohur gjë më të 
poshtër e të pabesë se ëndrrat.“ (ebd. 196) 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



4. Abschließende Betrachtung 

4.1. Ein Rückblick auf die Systeme und die Liebespaare 

Wie in anderen Literaturen ist die Darstellung und die Rolle von Frauen und Männern 
auch in der albanischen Literatur eine der dominierenden Thematiken. Das Verhältnis 
der Geschlechter ist dabei stets vor dem Hintergrund der Systeme zu betrachten, in 
denen es auftritt. Es handelt sich hierbei um die patriarchalische, die von Krieg und 
Besatzung bestimmte, die totalitäre oder die kapitalistische Gesellschaft. Ziel dieser 
Studie war es, Prozesse in der Entwicklung der Rollenverhältnisse sichtbar zu machen 
sowie literarische Entwicklungen innerhalb der albanischen Prosa der vergangenen 60 
Jahre darzustellen. Einen Teil der Arbeit machte auch die Sichtbarmachung der Texte 
selbst aus, die im deutschen Sprachraum mal mehr, mal weniger und zu einem großen 
Teil noch gar nicht rezipiert wurden. Unter diesem Gesichtspunkt lassen sich auch die 
längeren Zitate von Texten sehen, die nicht auf Deutsch vorliegen, sowie der Anhang 
mit Texten in deutscher Übertragung, der als PDF-Dokument auf der Webseite des 
Harrassowitz-Verlags bereitgestellt wird. 

Für Ismail Kadare ist neben dem Druck, den die Diktatur ausübte, und der territo-
rialen Aufteilung Albaniens die Vernachlässigung der Albaner ein Hauptgrund dafür, 
dass er sein eigenes Werk als „beschädigt“ ansieht: „Ein dritter schädigender Faktor 
war die geringe Kenntnis, um nicht zu sagen die Unkenntnis der Welt von dieser Na-
tion, was ihrer Literatur eine zusätzliche Last auferlegte, die sich gleichfalls bremsend 
und erschöpfend auf sie auswirkte.“1 Ähnlich äußert sich Helena Kadare in Bezug auf 
die späten 1960er Jahre, als sich albanische Künstler und Wissenschaftler gezwungen 
sahen, „freiwillig zu zirkulieren“, d. h. in entlegene Orte zu ziehen, um an der „Basis“ 
vom Volk zu lernen: „Ebenso entmutigend wie die innere Atmosphäre war die völlige 
Gleichgültigkeit der Außenwelt. Kein einziger europäischer Schriftsteller, keine Or-
ganisation und kein Autorenverband erhob die Stimme gegen diese massive Verfol-
gung von Schriftstellern.“2 An dieser Stelle lässt sich auch die Frage stellen, ob die 
Beschäftigung mit Albanien und seiner Literatur tatsächlich so exotisch ist, wie dies 
vom westlichen Standpunkt aus erscheinen mag. Die Albaner teilen das Schicksal, 
dass ihnen Aufmerksamkeit in erster Linie dann zuteil wird, wenn das restliche 

 
1 „Një faktor i tretë dëmtues ishte njohja e paktë, për të mos thënë mosnjohja e këtij kombi në botë, 

çka i ngarkonte letërsisë së tij një barrë të tepërt, gjithashtu frenuese dhe kapitëse për të.“ (Pesha 
e kryqit. Vepra 20. Tirana: Onufri, 2009. 379f. Zit. in: Aliu 2016 23, Übers. meine) 

2 „Po aq dëshpëruese sa atmosfera e brendshme ishte indiferenca e plotë e botës së jashtme. Asnjë 
shkrimtar i Europës, asnjë organizatë ose Pen Klub nuk ngriti zërin për këtë persekutim masiv 
shkrimtarësh.“ (2011 169) 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



4. Abschließende Betrachtung 168

Europa – etwa durch Geflüchtete – von der dramatischen Geschichte des Balkan-
landes betroffen ist, oder aber, wenn es allein durch seine Exotik an Reiz gewinnt. Das 
Ziel sollte hingegen vielmehr sein, Albanien als ein Land wie jedes andere in Europa 
zu betrachten, dessen Literatur stets Anschluss an den Kontinent gesucht hat. 

Die Erforschung des Themas Die Geschlechter in der albanischen Literatur sollte 
zudem eine offensichtliche Forschungslücke schließen, die insbesondere im jüngeren 
Zeitraum und auch im albanischsprachigen Raum selbst eklatant ist. Der methodische 
Ansatz ging in diesem Fall zum einen von der Gender-Theorie aus, was auch die Er-
öffnung eines entsprechenden Diskurses innerhalb der albanischen Literaturwissen-
schaft ermöglichte; zum anderen sollten die Primärtexte neben ihrem literarischen Ge-
halt als Quellen dienen und damit einhergehend mithilfe geschichtlicher, soziologischer 
und politischer Sekundärliteratur eingeordnet werden. 

Rückblickend wollen wir uns noch einmal die verschiedenen Systeme vergegen-
wärtigen, mit ihren jeweils negativ oder auch positiv zu bewertenden Merkmalen. Es 
handelt sich hierbei um Zeitabschnitte, denn wie wir sehen konnten, halten sich z. B. 
patriarchalische Muster auch in den darauffolgenden Phasen. So können unterschie-
den werden: 

1. das patriarchalische System (-1939) → Diskriminierung (-) und Konservierung (+) 
2. das von Krieg und Besatzung bestimmte System (1939-1944) → Militarisierung (-) 
3. das totalitäre System (1944-1991) → Politisierung (-) und Stabilisierung (+) 
4. das kapitalistische System (1991-heute) → Kommerzialisierung (-) und Liberali-

sierung (+) 

Zur Erläuterung: 

1. Die patriarchalische Gesellschaft diskriminiert. Ausgegrenzt und unterdrückt wer-
den generell Frauen, aber auch Männer, die noch nicht „das Blut genommen haben“ 
oder sich nicht an den Kodex halten, indem sie etwa tradierte Geschlechterrrollen in 
Frage stellen. Dies ist negativ zu bewerten, widerspricht es doch unserem heutigen 
Verständnis von Gleichberechtigung und der freien Entfaltung des Individuums. 
Eine der von Post interviewten albanischen Frauen findet das drastische Wort der 
„Diktatur der Ehemänner“ für ihre arrangierte Ehe im Patriarchat: „Although my 
husband has treated me badly, I couldn’t consider divorce because of the social 
consequences I would suffer. I don’t feel that I am unusual because most of the 
Albanian women are under the dictatorship of their husbands.“ (1998 143, zit. in 
Young 2001 29) 
Gleichzeitig wirkt die patriarchalische Gesellschaftsform jedoch auch positiv kon-
servierend, so etwa durch den Respekt für Natur und Umwelt, der hier tatsächlich 
höher bewertet wird als in allen anderen Systemen. (Führen wir uns etwa nochmals 
das Schicksal von Myftius Haus vor Augen, dessen Integrität bis zum Einbrechen 
des Kapitalismus bewahrt und in der Wendezeit immer mehr zerstört wird.) Im 
Kanun heißt es: „Wie immer der Bachlauf sei, und fällt es dir ein, dein Haus auf 
dem Bachlauf zu errichten, du darfst ihn nicht ablenken, auch nicht, wenn dort 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



4.1. Ein Rückblick auf die Systeme und die Liebespaare 
 

169 

dein Herdstein zu stehen kommt; an seiner Wurzel wird der Bach vorbeiströmen.“ 
(Elsie 2001 130) 

2. Die von Krieg und Besatzung dominierte Gesellschaft ist ebenfalls von Unter-
drückung bestimmt. Auch dies widerspricht unserer heutigen Vorstellung, die 
Krieg nicht mehr als etwas Unvermeidliches ansieht, sondern ein Leben in Frieden 
anstrebt. Im Kriegssystem ist die gesamte Gesellschaft von einer Militarisierung 
des Lebens betroffen, wodurch der Wert eines einzelnen Menschenlebens sinkt. 
Ein positiver Aspekt ist hier nicht auszumachen. 

3. In der totalitären Gesellschaft wiederum wird jeder Lebensbereich politisiert, so-
wohl im öffentlichen als auch im allerprivatesten Raum. Auch dies steht im Wi-
derspruch zu unserer heutigen Forderung nach menschlicher Würde. Die Grund- 
und Menschenrechte werden im totalitären System mit Füßen getreten. Laut Aliu 
kommt es aufgrund des staatlichen Monopols auch zu einer „Kollektivierung der 
Literatur“3. Ein positives Element kann jedoch die Stabilisierung der Gesellschaft 
sein, z. B. wenn Phänomene wie Blutrache oder Prostitution verschwinden. Aller-
dings werden diese eher unterdrückt als aufgearbeitet, so dass sie wieder hervor-
brechen können. Die albanische Schauspielerin Margarita Xhepa (geb. 1932) fasst 
ihre Kritikpunkte an Hoxha wie folgt zusammen: der isolationistische Kurs, der 
Klassenkampf sowie die Zerstörung religiöser Einrichtungen.  

4. Im kapitalistischen System schließlich ist eine Kommerzialisierung nahezu aller Be-
reiche zu beobachten. Auch dies ist negativ zu bewerten, wird doch die Selbstver-
wirklichung des Individuums durch die Macht von Reklame und Großkonzernen 
eingeschränkt. Jedoch scheint dieses System den meisten Spielraum für eine Libe-
ralisierung zu bieten, in dem positiven Sinn, dass sich hier das Individuum am ehes-
ten frei entfalten kann. Rosa Luxemburgs Bonmot „Freiheit ist immer die Freiheit 
der Andersdenkenden“ sollte gleichwohl auch hier nicht vergessen werden.  

Die verschiedenen Systeme zwingen den Menschen jeweils ihr Muster auf. Diskrimi-
nierung, Militarisierung, Politisierung und Kommerzialisierung stehen dabei im 
Gegensatz zum (wohl utopischen) Ideal der Demokratie, welches sowohl den öffentli-
chen als auch den privaten Raum umfassen sollte. Giddens fordert etwa eine „Demo-
kratisierung der Privatsphäre“ und bezeichnet „Intimität als Demokratie“ (Cassell 
1993 305; siehe hierzu auch Giddens’ Arbeit Wandel der Intimität. Sexualität, Liebe 
und Erotik in modernen Gesellschaften. Frankfurt am Main: Fischer, 1993).  

Mischformen sind eher die Regel als die Ausnahme. So lassen sich insbesondere 
in dem vom Patriarchat oder vom Krieg dominierten Umfeld auch kapitalistische Ten-
denzen ausmachen. Entscheidend ist die jeweilige Ideologie der Systeme, das heißt, 
welche Legitimation ihrer Macht zugrundeliegt. Unter dem Hoxha-Regime löste der 

 
3 „Diese Kollektivierung der Literatur greift gewiss die grundlegende Natur der schreibenden 

Künste selbst an: die Individualität, die Einsamkeit, die persönliche Erfahrung von Leid, die 
Gefühle, die Wünsche, die freie Meinungsäußerung.“ („Ky kolektivizim i letërsisë natyrisht që e 
sulmon vetë natyrën themelore të artit të shkrimit: individualitetin, vetminë, vuajtjen personale, 
ndjenjat, dëshirat, shprehjen e lirë.“ 2016 49, Übers. meine) 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



4. Abschließende Betrachtung 170

Staat den „Herrn des Hauses“ des Kanuns als Allmacht ab. Im Kriegszustand gerieren 
sich die Besatzer als Hausherren und im Kapitalismus steht das Geld als Götze über 
allem. Die Menschen kommen dabei vom Regen in die Traufe; ein Unterdrückungs-
mechanismus löst den anderen ab.  

Barjaktarović sieht auch die Mann-Jungfrauen als Teil des wirtschaftlichen 
Mechanismus des Patriarchats (1966 132, zit. in Young 2001 1). Wie Young ausführt, 
sehen sich manche Frauen durch ökonomische Gründe gezwungen, den Schritt vom 
Frau- zum Mannsein zu wagen (2001 4f), wenn kein männlicher Erbfolger vorhanden 
ist. Allerdings sind die geschilderten Mann-Jungfrauen durchweg mit ihrem Weg oder 
Schicksal zufrieden. Sie seien keine „Opfer“, sondern würden im Gegenteil durch 
ihren Schwur aufgewertet (ebd. 7); in den meisten Fällen hätten sie sich so bewusst 
und eigenständig für ein besseres Leben entschieden. Der Grund für ihr Selbstbe-
wusstsein liegt am hohen männlichen Prestige, wie die Aussage der Mann-Jungfrau 
Selman zeigt: „Ob es irgendeinen Mann gibt, der sich dazu entschlossen hat, zur Frau 
zu werden? Natürlich nicht. Nein, der Mann ist überall privilegierter.“ (ebd. 91, Übers. 
meine). Als Faktor, der alle Mann-Jungfrauen vereint, nennt Young „wirtschaftliche 
Schwierigkeiten und einen starken Charakter“ (ebd. 92). 

Die Politisierung des gesamten Lebens unter dem Hoxha-Regime lässt sich deut-
lich machen am „Revolutionären Dreieck“, dem alle Staatsbürger von früh an unter-
worfen waren: „The ‘Revolutionary Triangle’ dictated that education had three 
components: learning, physical labor, and military training, and these were the 
elements that made up the school curriculum. This curriculum was designed for the 
revolutionary education of the younger generation.“ (Post 1998 181) Die Menschen 
und Figuren flüchten sich oftmals vor der Politisierung in ihr Innen- und Liebesleben. 

In folgender Szene aus Ismail Kadares Dämmerung der Steppengötter wechselt 
sich das äußere, dramatische Geschehen, die Hetzjagd auf Boris Pasternak, absatz-
weise mit der Beschreibung des Gefühlslebens des Helden ab. Seine Gedanken sind 
nach einer Trennung von Wehmut und Eifersucht bestimmt – ein vertrautes Wechsel-
spiel für jeden, der Liebeskummer kennt: Die Welt draußen dreht sich weiter, während 
im Inneren turbulente Stagnation herrscht.  

Kein Zweifel: Stulpans zog es vor, sich mit Lida Snegina zu treffen. 
Toburokow bekam das Wort. 
Ich selbst hatte mich nie während einer Propagandakampagne mit Mädchen 
getroffen. 
Toborokow [sic!] hatte wohl etwas besonders Abstruses von sich gegeben, 
denn der ganze Saal winselte. 
Während einer politischen Kampagne oder etwas Vergleichbarem, zum Bei-
spiel einer Epidemie, zu einem Rendezvous zu gehen, mußte ein absolut un-
vergeßliches Erlebnis sein. […]   

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



4.1. Ein Rückblick auf die Systeme und die Liebespaare 
 

171 

Ich mußte an de Radas4 Zeilen denken: Genug, daß wir beeinander sind, soll 
die Welt ruhig zusammenbrechen. In seinem einzigen Roman wurde ein 
Liebespaar von einem Erdbeben überrascht. 
Auf der Bühne wurden weiter Wortmeldungen abgearbeitet. Ein leises Rau-
schen wehte über den Saal. Pasternak entflieht in die Tundra, dachte ich. Nein, 
Kjunsegesch sprach. (2016 156) 

Die Frau steht außerhalb der alles einhüllenden Schwermut, ist allerdings auch nicht 
die Hauptfigur. 

Verlorenheit und Hilflosigkeit erscheint als typisch gerade für die männlichen 
Figuren. So auch bei Gjoni, der Hauptfigur der „Stadt ohne Reklame“. Dies mag daran 
liegen, dass es den männlichen Figuren an gleichgeschlechtlichen Vorbildern man-
gelt. Männerfreundschaften sind selten und stets von einem unterschwelligen, häufig 
auch offen ausbrechenden Konkurrenzdenken begleitet. Es gibt niemanden, der es 
wert wäre, ihm nachzueifern, keinen Vater oder sonstigen Helden. Die Gegenwart 
anderer Männer, also Rivalen, wird eher als störend empfunden. 

Hier findet sich ein klarer Unterschied zu den weiblichen Figuren, besonders zu 
Myftius Hauptfigur. Sie ist wesentlich emanzipierter als die Susanna Helena Kadares. 
Doch auch hier sind freundschaftliche Beziehungen Mangelware. Wie Beauvoir 
schreibt, verlangt wahre Freundschaft und die damit verbundene Erkenntnis der 
Wahrheit unentwegt danach, „daß der Mensch sich in jedem Augenblick überschrei-
tet“ (2000 191). Das System, das die Freiheit seiner Untergebenen einschränkt, ver-
hindert Vertrauen, durch das Freundschaft erst wachsen kann. 

Die Hauptfigur in Die Dämmerung der Steppengötter befindet sich zwar in schein-
bar geordneten Verhältnissen, als Gast in einer großen Stadt (in Moskau, wo Kadare 
selbst Ende der 1950er Jahre am Maxim-Gorki-Institut studierte), fühlt sich in der 
Fremde aber ähnlich verloren wie Gjoni in der albanischen Provinz. Das Gefühl der 
Verlassenheit ist in der sowjetischen Hauptstadt ebenso ausgeprägt wie im Nest N. 

Das einzige, was Halt zu geben vermag, ist die Präsenz der Frau. So ist es in Die 
Dämmerung der Steppengötter auch Lida, die „aktuelle Freundin in Moskau“ (2016 
10) des Helden, die diesen aus der Einsamkeit und vor dem Haufen angetrunkener 
Schriftstellerkollegen rettet und das heiß ersehnte „Mitleid“ (ebd. 109) für den in der 
Fremde gefangenen Ausländer empfindet. Als eines der Saufgelage der Schriftsteller 
besonders ausartet, erklärt dies die Erzählstimme folgendermaßen: 

Schuld daran war vermutlich die Abwesenheit des weiblichen Elements. Die-
ser durch die Quarantäne verursachte Mangel äußerte sich überall, an den 

 
4 Girolamo (alb. Jeronim) De Rada (1814-1903): bekanntester Vertreter der Arbëresh-Literatur und 

bedeutendste Figur der albanischen Nationalbewegung des 19. Jahrhunderts innerhalb Italiens 
(Elsie 2005 48). Dieser Bezug zu De Rada findet sich bereits in „Die Stadt ohne Reklame“ (Qyteti 
2007 151). Somit konnte Kadare ein Mosaiksteinchen seines ersten, so lange unveröffentlichten 
Romans in dieses spätere Werk hinüberretten, welches allerdings auch kein Echo in der damali-
gen Literaturkritik fand (ebd. 9). 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



4. Abschließende Betrachtung 172

Tischen, in den Stimmen und sogar in der Art, wie man sich prügelte. Erst jetzt 
merkten wir, daß die Frauen unser Leben bisher im Gleichgewicht gehalten 
hatten. Ihre Gegenwart war von einer reinigenden Wirkung gewesen und hatte 
Zerfall und Fäulnis verhindert. Nun, da es keine mehr gab, wurde alles zuneh-
mend düsterer, die Worte, die Gesten, die Lieder, ja sogar das Blut, das aus 
den zerschlagenen Nasen quoll, sah irgendwie anders aus, dickflüssiger, dunk-
ler, nicht mehr so strahlend purpurrot, wie wenn Mädchen dabei waren. (ebd. 194) 

Es ist also die Frau, der die Beschützer-Rolle zufällt. Sie vereint gleichermaßen eine 
mütterliche und erotische Komponente in sich. Trotzdem weist der Held die Angebe-
tete inmitten des wüsten Saufgelages zurück, brüskiert sie und überlässt sie im Rausch 
aus Trotz einem Kommilitonen (vgl. S. 114). 

Am verlorensten wirkt das Individuum in der langwierigen Transformationszeit 
nach der Wende. In den 1990er Jahren brechen alle Wertvorstellungen weg, die vom 
früheren System verkörpert wurden. Fatos Kongoli skizziert dies sehr deutlich in sei-
nen Romanen. Zur Stellung der Frau in dieser Zeit schreibt Çuli: 

Niemand hilft der jungen Ehefrau, die gleich einer mehrfachen Folter unter-
liegt, durch die Sippe des Mannes und durch den Mann selbst. Die ganze Fa-
milie schaut zu und erfreut sich an diesem Verbrechen; die Frau wird zur Skla-
vin. Sie geht nicht einmal mehr zur Arbeit wie einst ihre Mutter, die der 
sozialistische Staat dazu zwang, wodurch sie aber andererseits zumindest über 
ein gewisses Sozialleben verfügte.5 

Gleichzeitig stellt der Einzug des Kapitalismus auch eine Befreiung dar, da nun über 
alles gesprochen werden darf, wie etwa Velos philosophierende Männer in der Bar 
„Karavasta“ verdeutlichen. 

„Wo einst nur vorgedachte und vorgegebene Antworten zu übernehmen waren, 
kommt der Einzelne nicht mehr umhin, selbst zu suchen und zu finden – das ist der 
Preis moderner Freiheit. Zur Notwendigkeit wird nun die Arbeit, selbst das Leben zu 
deuten und zu interpretieren.“ (Schmid 2000 169) Wie Sokoli schreibt, machten sich 
die Menschen in den 1990er Jahren nicht auf die Suche nach dem, was am besten für 
sie war, sondern nach dem, was ihnen vorenthalten wurde („njerëzit u vunë jo në 
kërkim të më të mirës, por në kërkim të asaj që ‘u ishte mohuar’.“ 2007 221)  

An einem konkreten Beispiel sollen die Unterwerfungsmechanismen der Systeme 
noch einmal veranschaulicht werden: Es handelt sich um die Schlange der Wartenden. 
Eine lange Wartezeit kann äußerst unangenehm sein, ein Gefangensein in Zeit und 
Raum. In Ismail Kadares Roman Der zerrissene April wird die patriarchalische 

 
5 „Askush nuk i jep ndihmë nuses së re që torturohet disafish nga fisi i burrit dhe nga vetë burri, në 

sy të gjithë familjes së kënaqur për këtë krim dhe ajo kthehet në një skllave. Nuk shkon as në 
punë siç ka shkuar dikur nëna e saj që e detyronte shteti socialist, por që nga ana tjetër ajo bënte 
të paktën një jetë disi shoqërore.“ (2000 28f) 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



4.1. Ein Rückblick auf die Systeme und die Liebespaare 
 

173 

Gesellschaft geschildert; hier muss Gjorg lange in einem Vorraum des Orosh-Turms 
warten, ehe er die Steuer für seine Blutschuld entrichten darf. So heißt es: 

 „Wenn du Glück hast, wird morgen abend bezahlt. Es kann aber auch sein, 
daß du zwei oder drei Tage hier warten mußt.“ 
„Drei Tage? Wie ist das möglich?“ 
„Der Turm hat es nie eilig, das Blutgeld entgegenzunehmen.“ (1989 54) 

Die Frage: Warum das Warten? bleibt unbeantwortet. Der „Vorbau“, in dem die 
„Blutnehmer“ zu warten haben (ebd. 118), ist wie ein Fegefeuer: „Es war wie das Tor 
zur Hölle.“ (ebd. 121) Die Warteschlange findet sich auch in Der General der toten 
Armee bei den italienischen Soldaten, die vor dem Militärbordell anstehen. 

Unter der Diktatur sind es die „Milch-Schlangen“, die von Kongoli, Çuli oder 
Dado eindringlich geschildert werden. So heißt es in Kongolis Hundehaut: „Bereits 
um zwei Uhr nachts erwachte man an einem dumpfen Grummeln, das aus den Einge-
weiden der Erde zu kommen schien. Das waren die Leute, die drunten vor dem Milch-
laden anstanden. […] Ich selbst nahm an den epischen Schlachten um zwei Liter 
Milch teil, nachdem Tom auf die Welt gekommen war.“ (2006 73f) Liri Lubonja be-
schreibt auch das Warten auf die Besuchserlaubnis, um ihren inhaftierten Mann Todi 
sehen zu können: 

Um an dieses verfluchte Stück Papier zu kommen, musste man mehrere Male 
zur Abteilung gehen, in diesem kleinen Zimmer warten, das nach abgestande-
nem Rauch stank, eine, zwei, oder drei Stunden, und wo dich von der Wand 
aus von einigen aus ihren Zeitungen ausgeschnittenen und auf einer Tafel an-
gebrachten Fotografien Kadri Hazbiu und andere Mitarbeiter des Innenminis-
teriums anschauten... Es war wirklich eine anstrengende und lästige Sache, 
eine Erniedrigung.6 

Im Kapitalismus schließlich stehen die Menschen vor den ausländischen Botschaften 
an oder harren im Flüchtlingslager aus. So schreibt Çuli: 

Beim Anstehen in der ewigen und kränkenden Schlange für ein Visum in der 
italienischen Botschaft zitterte ein ärmlich aussehender Mann aus Shkodra vor 
Angst wie Espenlaub. Er musste so schnell wie möglich sein Kind in Italien 
operieren lassen, sonst würde er ihm nicht das Leben retten können. Die end-
lose Warterei, der sich jeder Albaner ausgesetzt sieht, der vorhat, um ein 

 
6 „Sigurimi i asaj copë letre të mallkuar kërkonte vajtjen disa herë në degë, pritjen në atë dhomën 

e vogël që mbante erë duhan të ndenjur një, dy edhe tre orë e ku nga faqja e murit, nëpërmjet disa 
fotografive të prera nga shtypi i tyre e të vëna në një tabelë dërrase, të kundronte Kadri Hazbiu 
dhe punonjës të tjerë të organeve të punëve të brendshme... Ishte vërtet një gjë e lodhshme e 
mërzitshme, poshtëruese.“ (1995 60, Übers. meine) 

  Kadri Hazbiu (1922-1983) war Partisan und später fast 26 Jahre lang Innenminister sowie Leiter 
der Staatssicherheit. Wie praktisch alle anderen frühen Wegbegleiter Hoxhas fiel er schließlich 
dessen Säuberungen zum Opfer und wurde hingerichtet.  

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



4. Abschließende Betrachtung 174

Visum nach Italien oder Griechenland zu ersuchen, wurde zu einem Albtraum 
für alle Wartenden in dem kleinen Saal. Alle schauten besorgt, ob der italieni-
sche Visumsaussteller dem bedauernswerten Shkodraner einen positiven Be-
scheid geben würde oder nicht. Endlich, nach einigen Stunden, kam Leben in 
den Italiener, er tauchte in der Tür auf, gesund und munter, mit einem kräftigen 
Schnurrbart und scheinbar sehr zufrieden mit dem Leben. Das Ritual der Fra-
gen begann und wir hielten den Atem an.7  

In all diesen Schlangen sind die Menschen diskriminiert und ganz unten in der Be-
dürfnispyramide – kaum mit einem Dach über dem Kopf, körperlich und seelisch aus-
gehungert, kämpfen sie ums Allernötigste und sehen sich bei diesem Kampf gezwun-
gen, zu erstarren. 

Das Ende der Diktatur in Albanien machte den Menschen Hoffnung auf Wohl-
stand und Demokratie. Der Wohlstand trat jedoch nur für diejenigen ein, die sich als 
Stärkste behaupten konnten. Bei Dones ist dies die Figur des Zuhälterbosses Bajram, 
der den Gedanken der Demokratie für sich pervertiert: „Seit es den Menschen gibt, 
denkt dieser gerissene Hund bis heute an nichts anderes als an den Gewinn, wie er zu 
Geld kommen und die anderen unten halten kann. Je mehr Geld du in der Tasche hast, 
umso höher steigst du auf, das ist eine ganz einfache Logik, wie das Ei des Kolumbus. 
Diese Demokratisierung ist ein echter Glücksfall für uns.“8  

Am umbarmherzigsten begegnet uns die Ausbeutung innerhalb des kapitalisti-
schen Systems in Form der Zwangsprostitution. Sie ist erstens bedingt durch das mo-
ralische Vakuum, das nach dem Zusammenbruch des totalitären Regimes entstand. 
Indem sie viele Konflikte unterdrückte, sorgte die Diktatur für eine gewisse Stabilität. 
Die fehlende Staatlichkeit in den 1990er Jahren war das andere Extrem nach den lan-
gen Jahren der Allmacht des Staates. Damit einhergehend kam es zu einem Verlust an 
Selbstachtung der Albaner, bis hin zum Selbst-Hass. 

Als zweite Ursache für das Phänomen zeichnet die starke Armut, von der viele 
Albaner bis heute betroffen sind, die jedoch besonders in den 1980er und 1990er Jah-
ren verhängnisvoll war und bis hin zum Elend reichte9. Arbeitslosigkeit und Korrup-
tion prägen die Gesellschaft der Wendezeit. Dies ist keine Entschuldigung für die 

 
7 „Duke pritur radhën e përjetshme dhe fyese për vizë në ambasadën italiane, një burrë shkodran, 

i varfër në dukje, dridhej nga ethet e frikës. I duhej të operonte sa më shpejt fëmijën në Itali, 
ndryshe nuk i shpëtonte dot jetën. Pritja e pafundme që çdo shqiptar që kuturis të kërkojë vizë 
për në Itali apo për në Greqi është i detyruar të përballë, u shndërrua në një ankth për të gjithë 
pritësit në atë sallë të vogël. Të gjithë shihnin me ankth nëse vizëdhënësi italian do t’i jepte apo 
jo përgjigje pozitive shkodranit të mjerë. Më në fund, pas disa orëve, italiani u bë i gjallë, u shfaq 
në derë, i shëndoshë, mustaqelli, i vetëkënaqur me jetën, me sa dukej. Filloi rituali i pyetjeve dhe 
ne mbajtëm frymën.“ (2000 30) 

8 „- Që kur është bërë njeri, ky qerrata njeriu e deri më sot s’mendon tjetër veç si të fitojë, të bëjë 
para e të shtypë të tjerët. Sa më shumë para ke në xhep, aq më lart hipën, logjika është e thjeshtë, 
si veza e Kolombit. Ne na ka ardhur një rast floriri me këtë demokratizimin.“ (2009 102) 

9 Als Höhepunkt der Krise sieht Post die Jahre 1990 und 1991: „These two years were characterized 
by hunger, despair, and chaos.“ (1998 211) 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



4.1. Ein Rückblick auf die Systeme und die Liebespaare 
 

175 

sexuelle Ausbeutung, kann die Erscheinung jedoch teilweise erklären, etwa wenn der 
Zuhälterboss aus Italien in seine Heimat zurückkehrt: „Als er später in das neue 
Luxushotel kommt, wird Araniti von vielen Leuten gegrüßt, von so vielen, dass es 
ihm auf die Nerven geht. Hätten sie ihm bloß noch vor einigen Jahren so zugelächelt, 
als er am Hungertuch nagte, aber damals hätte er sich auf den Kopf stellen können, 
und niemand hätte ihn auch nur eines Blickes gewürdigt.“10 

Nachdem Gott unter dem Hoxha-Regime abgeschafft bzw. durch den Führerkult 
ersetzt wurde, kommt es für die Menschen der Wendezeit zu einem Vakuum. Eines 
der Opfer der Zwangsprostitution bei Dones vermerkt in ihrem Tagebuch: „Es braucht 
gar keinen richtigen Grund, um uns in Leoparden zu verwandeln. Sie schlagen uns, 
weil sie selbst verkrüppelt sind, sie rächen sich an uns für ihre verkrüppelten Seelen. 
Kein Gott steht ihnen bei, deshalb haben sie ihn durch Geld ersetzt.“11 Gleichsam 
parasitär sind die westlichen Freier, die ebenfalls die Notlage der Frauen ausnutzen. 
Für jene verschwinden die Männer immer mehr als menschliche Wesen. Der unkon-
trollierte Kapitalismus sorgt also für eine tiefe Störung in der Beziehung zwischen 
Frauen und Männern. 

Die Frau ist nun nichts als ein Warenartikel, der gehandelt wird: „Delina starrt auf 
die sechs Stück Mädchen, die wenige Tage zuvor noch Menschen waren und jetzt nur 
noch Fleisch sind, Armteile, blutende Beine, Schreie, die wie Stalagmiten empor stei-
gen, nein, nein, nein, nein, nein, genug, nein, genug – how blank it grew, blank it 
grew, it grew, blank, t’was cold.“12 Dies ist nichts anderes als ein Kriegszustand, nur 
dass anstelle der Männer in diesem Fall die Frauen ins Feld ziehen müssen. Auch das 
Weinen als Ausdruck von Menschlichkeit verschwindet. Die Frauen sind nicht einmal 
auf der Stufe eines Tieres, sondern lediglich Dinge.  

Nicht zuletzt lässt sich die sexuelle Ausbeutung auch als Spätfolge der patriarcha-
lischen Vergangenheit sehen. Ebenso wie bei der Blutrache, die in Albanien in den 
1990er Jahren erneut zu einem Phänomen wurde, ist auch in diesem Fall nur noch die 
negative Seite der patriarchalischen Struktur erkennbar. Die Blutrache war zu frühe-
ren Zeiten noch streng durch den Kanun geregelt und von einer, wenn auch für uns 
heutzutage schwer nachvollziehbaren Logik geleitet, wonach die Gefahr der Ehren-
morde vom Mord abschrecken sollte. In der posttotalitären Gesellschaft hingegen sind 
die begleitenden Regeln weggefallen und wir haben es nur noch mit einer kriminellen 
Erscheinung zu tun.  

 
10 „Kur hyn në hotelin e ri e luksoz, më vonë, shumë njerëz e përshëndesin Aranitin, shumë syresh, 

aq sa i cingërisin nervat. Sikur t’i kishin buzëqeshur kështu edhe para ca vjetësh, kur s’kishte 
brekë në bythë, por asokohe, edhe sikur ta kishte bërë dhembin sa të elefantit s’do t’ia kishte 
fërshëllyer njeri.“ (Dones 2009 101) 

11 „Le që se mos duhet një shkak i vërtetë për të na kthyer në leopardë. Ata na rrahin për gjymtësinë 
e tyre, hakmerren mbi ne për shpirtrat e tyre të gjymtuar. Nuk kanë një perëndi në mendje, 
prandaj e kanë zëvendësuar këtë me paranë.“ (ebd. 117) 

12 „Delina ngul sytë në copa vajzash që pak ditë më parë ishin njerëz e tani janë vetëm mish, copa 
krahësh, këmbë të gjakosura, britma që stalakmitohen në ajër, jo, jo, jo, jo, jo, mjaft, jo, mjaft – 
how blank it grew, blank it grew, it grew, blank, t’was cold.“ (ebd. 127) 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



4. Abschließende Betrachtung 176

Ebenso war die Frau im alten, patriarchalischen System ein Tauschobjekt (eine 
Situation, die wir uns nicht mehr herbeiwünschen), dennoch regelte auch hier das Ge-
wohnheitsrecht genau die Abläufe der Eheschließungen, der Rechte und Pflichten von 
Frau und Mann etc. Das Tauschobjekt, zu dem die Frau im Kapitalismus wird, ist von 
keinerlei sozialer Kontrolle begleitet. Es ist ein worst case, denn der regulative und 
konservierende Aspekt des Patriarchats entfällt, wodurch nur noch ein Skelett zurück-
bleibt. Der Frauenhandel ist somit ein katastrophaler Rückschritt, oder besser gesagt 
ein Schritt hinein in eine Finsternis, wie sie heute nicht mehr anzutreffen sein sollte. 
In Albanien ist die Erscheinung des Öfteren als „albanischer Holocaust“ bezeichnet 
worden (vgl. z. B. Sokoli und Gëdeshi 2006 20). Badinter schreibt: „Die Macht der 
Männer über die als Tauschobjekt definierten Frauen scheint uns einer anderen Welt 
anzugehören.“ (1993 168) 

Über den letzteren Punkt, inwieweit das patriarchalische Erbe zum Phänomen der 
sexuellen Ausbeutung beiträgt, lässt sich streiten, zumal es in der streng patriarchali-
schen albanischen Gesellschaft keinen Frauenhandel im heutigen Sinne des globali-
sierten Kapitalismus gab. Tatsächlich existierte dieses Phänomen vor den 1990er Jah-
ren bei den Albanern nicht.13 Folgt man der Argumentation von Sokoli und Gëdeshi, 
lassen sich patriarchalische Strukturen sogar als Schutz vor dieser kriminellen Er-
scheinung sehen. So sind laut diesen Autoren die modernen Kleinfamilien in Albanien 
besonders vom Frauenhandel bedroht, wohingegen die große traditionelle Familie 
mehr Schutz zu bieten scheint (2006 101ff). Allerdings weisen auch diese Autoren 
auf den niedrigen Status der albanischen Frauen und das hohe Maß an Gewalt ihnen 
gegenüber hin – Symptome, die als typisch für die patriarchalische Ordnung gelten 
können. Somit mag die Großfamilie in der schwierigen Wendezeit einen Schutz ge-
boten haben, jedoch nur insofern, als die eine Art der Unterdrückung eine andere un-
terbinden konnte. Diese Ambivalenz wird noch deutlicher angesichts des mangelnden 
Verständnisses innerhalb der Familie gegenüber Homosexuellen – so äußert sich ein 
Betroffener in der Dokumentation „Aufbruch statt Angst“: „Die Familie sollte immer 
der sicherste Ort sein. In Albanien ist sie oft der gefährlichste.“ (2019) Ob dies aller-
dings nur für Albanien gilt, mag stark angezweifelt werden. 

 
13 Sokoli und Gëdeshi betonen, dass Albanien in dieser Hinsicht eine Ausnahme darstellt im Ver-

gleich zu anderen Ländern wie etwa dem benachbarten Italien oder Griechenland. Sie schreiben: 
„Diese ,Ausnahme’ hängt vor allem mit einem gewissen charakteristischen Puritanismus und 
generell mit dem traditionellen Leben der Albaner zusammen, einem abgeschotteten Leben, das 
sich ,verteidigt’ (auch im militärischen Wortsinn), in einer geschlossenen patriarchalischen Fami-
lie, in der alles, auch das Sexualleben der Mitglieder, streng kodiert und kontrolliert war.“ - „Ky 
‘përjashtim’ lidhet, para së gjithash, me njëfarë puritanizmi karakteristik, përgjithësisht me jetën 
tradicionale të shqiptarëve, një jetë të mbyllur, ‘në mbrojtje’ (edhe në kuptimin ushtarak të fjalës), 
në një familje të mbylluar [sic!], patriarkale, në të cilën gjithçka, përfshirë edhe jetën seksuale të 
pjesëtarëve të saj, ishte rreptësisht e koduar dhe e kontrolluar.“ (2006 20, Übers. meine) Dies 
deckt sich auch mit den Beschreibungen in der Literatur, vor allem in Martin Camajs „Fackeln in 
der Nacht“, wo selbst die langjährigen Eheleute noch diesen Regeln unterworfen sind. 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



4.1. Ein Rückblick auf die Systeme und die Liebespaare 
 

177 

Çuli stellt auf etwas polemische Weise eine emotionale Verbindung zwischen dem 
Gewohnheitsrecht und der späteren Situation dar: „Was einst der Kanun schrieb, dass 
die Frau auf der Stufe des Arbeitstiers steht, findet heute seine Fortsetzung in der Men-
talität jener Bestien mit menschlichem Gesicht, die ihre weiblichen Opfer nicht nur aus-
beuten, sondern sie töten und schlachten, wenn sie es wagen, aus der Reihe zu tanzen.“14 
(In Albanien kursierte zuweilen sogar der zynische Spruch, dass eine Frau noch härter 
als ein Esel zu arbeiten hat, da sie Brot isst, der Esel hingegen nur Heu.) Gleichzeitig 
konstatiert Çuli, dass auch der Westen keine rühmliche Rolle einnimmt und die dortigen 
Männer nicht weniger heuchlerisch sind als die albanischen (welche während der 
Wendezeit in Film und Presse mit großer Hingabe vom Westen verteufelt wurden): 

Ich bin immer wieder erstaunt über die Kämpfer gegen Abtreibung, die Tränen 
um die eben entstandene Zelle vergießen und die Frauen beschuldigen, dass 
sie Lebewesen töten, wenn sie abtreiben. Ebendiese Liebhaber des Lebens seg-
nen Kriege ab, in denen 20jährige Töchter getötet werden, eben sie erfinden 
Bomben, Gifte und alle möglichen anderen Vernichtungswaffen, die Abertau-
sende von Menschen von der Erdoberfläche verschwinden lassen […]. Sie 
schließen die Augen vor den degenerierten westlichen Gesellschaften, die den 
fruchtbaren Markt für die Versklavung der Prostituierten erschaffen. Es gäbe 
keine Händler und Zwangsprostituierten, wenn es keine Kunden gäbe.15 

Sokoli und Gëdeshi weisen im Rahmen ihrer 2005 angestellten Befragung auf einen 
traurigen Umstand hin, was sowohl die Ausmaße des Menschenhandels als auch die 
Integration derer anbelangt, die zurückkehren konnten. So kennen unter 1009 Befrag-
ten 43 Prozent eine Person, die Opfer des Menschenhandels geworden und zurückge-
kehrt ist  (2006 113). Weiterhin wird ausgesagt, dass die RückkehrerInnen in 22.2 
Prozent der Fälle weder von der Familie noch von der Gemeinschaft akzeptiert wur-
den (ebd. 115). Auch daran zeigt sich die Bedeutung, dieses Phänomen sichtbar zu 
machen und aufzuarbeiten, wie es etwa Dones in ihren Texten tut. Wiederum kann 
hier von einer Literatur „nur für Ausländer“ keine Rede sein.  

 
14 „Ajo që dikur e shkruante Kanuni se gruaja ishte baraz me kafshën e punës, sot nuk ka asnjë 

ndryshim për mentalitetin e këtyre bishave me fytyrë njeriu që jo vetëm shfytëzojnë, por i vrasin 
dhe i therin viktimat e tyre kur ato rrezikojnë dhe përpiqen të dalin nga rrethi.“ (2000 24)  

15 „Gjithnjë më habisin luftëtarët kundër abortit që përlotën për qelizën e saponisur, duke akuzuar gratë 
se vrasin qënie të gjalla kur abortojnë. Janë po këta dashurues të jetës që bekojnë luftrat ku vriten 
bijtë njëzetvjeçare të nënave, po këta shpikës bombash, helmesh e gjithfarë armësh të tjera 
shfarosëse që shuajnë nga faqja e dheut mijëra e mijëra njerëz […]. Symbyllës përpara shoqërive të 
degraduara perëndimore që krijojnë tregun pjellor për skllaverinë e prostitutave. Nuk do të kishte 
trafikantë dhe prostituta-skllave nëse nuk do të kishte klientë.“ (2000 25, Hervorh. im Original)  

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



4. Abschließende Betrachtung 178

4.2. Bindeglieder 

Der Einfluss der herrschenden Systeme auf die Figuren ist offensichtlich. Wie wir 
sehen konnten, werden die Menschen in allen Spielarten unterdrückt; in allen Gesell-
schaftsordnungen finden sich aber auch Andersdenkende, die das System untergraben. 
Die patriarchalische Gesellschaft muss sich selbst unterdrücken, um sich zu erhalten. 
Das Eigentum (der Ehre, der Frau, von Land) stellt hier einen wichtigen Faktor dar. 
Das totalitäre System des Hoxha-Regimes erschwert oder verunmöglicht aufrichtige 
Beziehungen zwischen Frau und Mann, entweder im Zeichen der Propaganda oder 
aber durch blanken Terror. Im kapitalistischen System schließlich greift wieder das 
Gesetz des Stärkeren; wie im Patriarchat ist hier das (Über-)Leben an Besitz gekoppelt 
(im schlimmsten Fall bis hin zur Sklaverei). 

Adil Olluri bezeichnet sowohl die Herrschaft des Kanuns als auch die des Hoxha-
Regimes als Diktatur und stellt beide Systeme nebeneinander (2017 175f). Dies gibt 
zu denken, scheinen die Albaner doch im Vergleich zu anderen Völkern nur in äußerst 
kurzen Zeitspannen Freiheit erfahren zu haben. Olluri sieht speziell Hana von Elvira 
Dones als Beispiel für die Diktatur des Kanuns: „Dieser Roman erzählt vom Diktat 
der patriarchalischen und vom Gewohnheitsrecht bestimmten Gesellschaft über das 
Dasein als Frau, die sich dazu gezwungen sieht, sich in einen Mann zu verwandeln, 
um gleichberechtigt zu sein, um über Eigentum verfügen zu können, und um unbe-
rührt zu bleiben von den primitiven Angriffen auf ihre Identität und ihre Würde.“16 
Ihr Wunsch, wieder zu einer Frau zu werden, stellt eine Verletzung des Kanuns dar. 
Nur im Ausland kann sie ihre Identität wiederfinden. 

Wie Olluri in Bezug auf das totalitäre Regime schreibt, bedient sich dieses aus 
zwei Gründen der Folter und der exemplarischen Bestrafung: um eine „kollektive 
Angstpsychose“ auszulösen und um die Würde des Einzelnen zu untergraben und zu 
beschmutzen (ebd. 39f). Die Folter wird auch von den Zuhältern gegenüber den ver-
sklavten Frauen angewandt; hier gleichfalls, um die Menschenwürde des Individuums 
zu vernichten und kollektive Angst auszulösen. Der Gefängniswärter und der Zuhälter 
folgen demselben Schema; dem, was Michel Foucault im Hinblick auf das Mittelalter 
als „ritualisierte Bestrafung“ bezeichnet (zit. in ebd. 39). Die Berechtigung für dieses 
Handeln liefert die Ideologie, sei es jene der totalitären „Bewegung“ oder jene der 
„Marktgesetze“.  

Ein Unterschied liegt in der Freilegung von Aggressionen, die im Kapitalismus 
besonders enthemmt hervorbrechen, nachdem sie zuvor unterdrückt wurden. Reich-
holf schreibt zum Experiment des sogenannten Kommunismus: „Aggressionen wur-
den nur (mit der Gewalt des Systems) unterdrückt und angestaut, aber nicht abgebaut 
und von vornherein auf ,friedliche’ Zwecke umgepolt.“ (2009 118) Obgleich das 

 
16 „Ky është një roman që na tregon për diktatin e shoqërisë patriarkale e kanunore mbi qenien grua, 

e cila detyrohet të shndërrohet në burrë për të qenë e barabartë, për të qenë zotëruese e pronës, 
për të qenë e paprekur nga sulmet primitive që e nëpërkëmbin qenien dhe dinjitetin e saj.“ (2017 
175, Übers. meine) 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



4.2. Bindeglieder 
 

179 

kapitalistische System mehr Freiheiten bietet (für die, die es sich leisten können), er-
weist es sich als noch mächtiger als das patriarchalische oder das totalitäre. Daher 
fürchtet es auch Dissidenten nicht so sehr. 

Wie weit beide Geschlechter von Unterdrückung und Entfremdung betroffen sind, 
zeigt sich am reichhaltigen gedanklichen Innenleben der Figuren, das unterdrückt wer-
den muss und nicht nach außen dringen darf. Dies ist etwa bei Helena Kadares Frau aus 
Tirana der Fall sowie generell bei den Figuren Ismail Kadares. Was Beauvoir am Bei-
spiel der narzisstischen Frau schildert, trifft auch hier in vollem Umfang zu: 

Im übrigen ist der Spiegel zwar ein bevorzugtes, aber nicht das einzige Mittel 
der Aufspaltung. Mit Hilfe des inneren Dialogs kann jeder versuchen, sich einen 
Zwillingsbruder zu schaffen. Den größten Teil des Tages allein, mit langweiliger 
Hausarbeit beschäftigt, hat die Frau Muße genug, im Traum ihre eigene Person 
neu zu gestalten. Als junges Mädchen träumte sie von der Zukunft. In einer 
unbestimmten Gegenwart gefangen, erzählt sie sich ihre eigene Geschichte, so 
zurechtgelegt, daß eine ästhetische Ordnung hineinkommt, daß ihr kontingentes 
Leben sich schon vor dem Tod in ein Schicksal verwandelt. (2000 786) 

Die durch totalitäre Herrschaft bedingte Flucht ins innere Exil kann nur zur einer sol-
chen Bespiegelung und Aufspaltung führen. Die Isolation Albaniens bewirkte, dass 
sich das ganze Land zwangsläufig in einer paranoiden Schizophrenie befand. Außer-
halb des Unterdrückenden platzt das Innere in oft brutaler Weise hervor, wie bei 
Aliçkas Gefängniswärter in der „Liebesgeschichte“.  

Wie eingangs erwähnt wurde, können Opfer-Täter-Konstrukte nur als Hilfsgerüst 
dienen, gleichwohl sollen an dieser Stelle zusammenfassend einige Beispiele für diese 
(von der Gesellschaft gerne angenommenen) Rollenverhältnisse vorgestellt werden. 
Als Beispiel für ein reines Opfer kann Dragush aus Aliçkas „Liebesgeschichte“ ange-
sehen werden. Er muss sich als Angeklagter und abschreckendes Beispiel im Schau-
prozess zugunsten des Hoxha-Regimes opfern. Wie Hannah Arendt 1951 unter dem 
Eindruck von Nationalsozialismus und Stalinismus bemerkte: „Hier zeichnet sich be-
reits das letzte, voll entwickelte Stadium totalitären Terrors ab, wenn immer größere 
Massen von Menschen ohne Ansehen von ,Schuld‘ oder ,Unschuld‘ bestraft, also er-
mordet werden.“ (1991 550) Auch Dragush stirbt an den Folgen des Terrors; seine 
Tatkraft hat er zuvor geopfert. 

Reine und zugleich beschmutzte Opfer finden sich bei Elvira Dones en masse. Die 
Zwangsprostituierte ist hier jeglichen Seins beraubt und auch ihre letzte Tätigkeit, das 
Anschaffen, ist gewissermaßen eine ausgelagerte Tätigkeit des Mannes. Der Kapita-
lismus erweist sich als ebenso grausam wie der Totalitarismus. Der Mensch wird zum 
Tier, ohne dessen Möglichkeiten des Kampfes und der Flucht zu haben – allein die 
Erstarrung bleibt übrig. Es ist eine Paralyse, welche die gesamte albanische Gesell-
schaft betrifft. Dones ist so klug, mit ihren Begriffen des „Dortunten“ und „Dortoben“ 
darauf zu verweisen, dass es sich um globale Erscheinungen handelt. Auch Hook no-
tiert in Bezug auf den Frauenhandel: „The Albanian situation reflects both global 
trends and its special characteristics.“ (2006 30) 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



4. Abschließende Betrachtung 180

Hierfür genügt es, sich Artikel wie jenen von Ingendaay in der FAZ von 2005 vor 
Augen zu führen, die eindeutig darauf verweisen, dass es sich bei der Prostitution um 
ein globales Problem handelt, dass ärmere und Nicht-EU-Länder ebenso wie reichere 
EU-Länder betrifft. Dies macht auch die Frage, ob Bücher wie das von Dones „für 
Ausländer“ geschrieben seien, obsolet. Ingendaay betont die Doppelmoral, in diesem 
Fall der katholischen und franquistischen spanischen Gesellschaft, welche der Prosti-
tution zu ihrem Erfolg verholfen hat: „Entsprach die Prostitution der Franco-Zeit der 
stillschweigend praktizierten Doppelmoral einer nationalkatholischen Macho-Gesell-
schaft, die offiziell dem Idealbild von Mutter und Madonna huldigte, während sie 
heimlich den Lockungen der Hure nachgab, so stammen die Frauen, die heute in den 
Bordellen an Spaniens Landstraßen arbeiten, zu 98 Prozent aus Rumänien, Rußland, 
Nigeria, Äthiopien, Brasilien, Kolumbien oder Venezuela.“  

Auf einer metatextuellen Ebene kann sich das Opfer des Systems nur dadurch in 
die Rolle des oder der Tätigen retten, indem es die eigenen Erfahrungen, wie im Falle 
von Maks Velo oder Fatos Lubonja, künstlerisch verarbeitet – wenn ihm dies noch 
vergönnt ist. Auf diese Weise kann die Erfahrung des Leids in die Gegenwart inte-
griert werden, das künstlerische Individuum zeichnet sich dann durch Selbstermäch-
tigung und Sinnstiftung aus. Kosumi weist auf die lebensrettende Funktion von Lite-
ratur für den Gefangenen hin: 

Die imaginäre Welt ist jene, die allein mit dem Subjektiven verbunden ist, mit 
der poetischen Seele, dem poetischen Ich. Die reale Welt hingegen ist jene mit 
Ketten und Handschellen, mit eisernen Türen, Beton, Folter, mit der Gesichts-
losigkeit und dem drohenden Tod. Diese beiden Welten lehnen einander bis 
hin zur Zerstörung ab. Zwischen diesen beiden Welten entfaltet sich die Lite-
ratur, als Ausweg, als ein Sieg über den Tod und die wirkliche Welt des Ge-
fängnisses, als eine neue Identität. Dies ist einer der seltenen Fälle, in denen 
die Literatur nicht nur als Kunst wahrgenommen wird, sondern als existenzi-
elle und schließlich als einzige Daseinsform.17   

Auch die Prostituierten in Der General der toten Armee können als Gefangene be-
trachtet werden und stehen ebenso exemplarisch für die Opfer-Rolle, da sich ihre 
Funktion auf körperliche und seelische Ausbeutung beschränkt. 

Die gegenseitige Abhängigkeit von Opfer und Täter ist offensichtlich. Als Beispiel 
für einen absoluten Täter mag Qimo Papa aus „Die Stadt ohne Reklame“ angeführt 
werden, der seinem Anspruch auf die eigene sexuelle Befriedigung jedes andere Recht 
unterordnet. Seine Freiheit hört nicht dort auf, wo die des anderen (des weiblichen 

 
17 „Bota e imagjinatës është bota që ndërlidhet vetëm me subjektiven, më shpirtin e unit poetik, 

ndërsa bota reale është bota me zinxhirë e pranga, me dyer të hekurta, beton, torture, me 
shpërfytyrimin dhe vdekjen si kërcënim. Këto dy botë e refuzojnë njëra tjetrën deri në shkatërrim. 
Midis këtyre dy botëve zhvillohet letërsia, si një rrugë shpëtimtare, si një fitore mbi vdekjen dhe 
jetën reale të burgut, si një identitet i ri. Ky është ndër rastet e rralla kur letërsia pranohet jo vetëm 
si art, por si mënyrë ekzistenciale, poende, si e vetmja mënyrë qenësimi.“ (2013 21, Übers. meine) 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



4.2. Bindeglieder 
 

181 

Individuums) anfängt. Auch der Gefängniswärter, der seine sadistischen Phantasien 
an Dragush, einem wehrlosen Opfer, auslebt (wozu ihn das totalitäre Regime be-
fähigt), erscheint als archetypischer Täter. Häufiger ist das Opfer-Täter-Schema je-
doch in einer Personalunion vereinigt. 

So opfert Hana ihre weibliche Identität und behält dadurch ihre Würde; der Kon-
text des Gewohnheitsrechts fordert von ihr dafür die Pflicht ein, als Mann für die Ge-
meinschaft tätig zu sein. Die alte Frau in Der General der toten Armee, die ihre Toch-
ter für die sexuellen Bedürfnisse des Oberst opfern musste, schlüpft durch die 
öffentliche Sichtbarmachung dieses Opfers in eine positive Täter-Rolle. Die männli-
chen Figuren bei Kongoli sind häufig Opfer des Männlichkeits-Zwangs in der Gesell-
schaft; als einzige vermeintliche Rettung bleibt die Flucht in chauvinistische Denk-
muster. Auch der Mann Susannas, der Frau aus Tirana, ist Opfer des Karrierestrebens 
und wird dadurch zum Täter, indem er seine eigene Beziehung zerstört. 

Jedes System produziert seine eigenen Verbrecher. Velo geht in seiner Geschichte 
„Zahlen und Leiden sind biblisch“ („Numrat dhe vuajtjet janë biblike“) aus dem Band 
„Der Übersetzer“ der Frage nach, ob es überhaupt eine göttliche oder andere über-
menschliche Gerechtigkeitskraft geben kann, welche die Täter mit ihrer Schuld kon-
frontiert. Das Urteil fällt ernüchternd aus: 

Zahlt der Verbrecher tatsächlich für das Böse, das er tut, und falls ja, wie? Ich 
habe bloß gesehen, dass derjenige, der dem anderen Böses tut, zufrieden ist 
über den Gewinn, den ihm das Verbrechen einträgt. 
Diejenigen, die das Verbrechen begehen, entschuldigen sich mit einer selt-
samen Logik dafür: Wir haben es getan, weil wir leben mussten, wir haben 
eine Familie zu ernähren. Das bedeutet, dass das Begehen von Verbrechen eine 
Art Beruf ist, die Leben produzieren und es erhalten kann.18 

Die hier von Velo beschriebene Logik und Doppelmoral deckt sich in erschreckender 
Weise mit jener der Zuhälter im Kapitalismus. Auch für den Boss des Zuhälterrings 
Bajram bei Dones stellt sein Tun einen Beruf und eine Berufung dar. Einem Insider 
wie Velo, der selbst Armut erlebt hat, steht ein Urteil hierüber wohl eher zu als je-
mandem, der diesen Schrecken nicht ausgesetzt war.  

Männlichkeit wird in zahlreichen Texten hinterfragt – entweder eindeutig durch 
die Figuren selbst oder aber durch die Darstellungsweise und somit durch die Lese-
rinnen und Leser. „Ein Mann zu sein, das sagt sich im Imperativ leichter als im Indi-
kativ. Die so häufig zu hörende Aufforderung: ,Sei ein Mann’ impliziert, daß sich dies 
nicht von selbst versteht und daß die Männlichkeit vielleicht doch nicht so naturgege-
ben ist, wie wir es gerne hätten.“ (Badinter 1993 13) Durch den Zwang, ein echter 

 
18 „A e paguan krimineli vërtet të keqen që bën dhe nëse po, si? Thjesht kam parë se ai që i bën keq 

tjetrit është i kënaqur nga përfitimet që i sjell krimi. 
  Ata që e bëjnë krimin shfajësohen me një logjikë të çuditshme: e bëmë se duhet të jetonim, kemi 

familje për të mbajtur. Kjo do të thotë se të kryesh krim është një lloj profesioni që mund të 
prodhojë jetë dhe ta mbajë gjallë atë.“ (2018 28)  

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



4. Abschließende Betrachtung 182

Mann sein zu müssen, ergeben sich die absurden Situationen, dass eine Figur, die 
eheliches Glück erlebt, als weibisch angesehen wird und jene, die im Gefängnis sind, 
als richtige Kerle gelten. Männlichkeit ist in der Gesellschaft positiv, Weiblichkeit 
negativ belegt. 

Wiederholt wird die Friedlichkeit der Frauen gerühmt und auf die Brutalität der 
Männer angespielt. So fordert etwa in Der zerrissene April eine Tante Versöhnung für 
zwei verfehdete Familien. Im letzten Moment scheitert sie aufgrund des Einspruchs 
eines Onkels. Auch in Elvira Dones’ „So ziehen sich Sterne nicht an“ erinnert sich die 
junge Frau an einen kurzen Dialog zwischen den Eltern: „Vater: Ihr Frauen habt nichts 
Besseres zu tun, immer ist bei euch der Wasserhahn auf. Mutter: Von Tränen hat bis-
her noch kein Mensch auf dieser Welt Schaden genommen, von Schlägen und Be-
schimpfungen schon.“19 Das sogenannte schwache Geschlecht ist hier in Wahrheit 
eben durch seine Empfindsamkeit das stärkere. Es ist bemerkenswert, dass der Mann, 
der nach dem Ehrenkodex des Kanuns die Frau eigentlich schützen soll, oft als Gefahr 
angesehen wird – dies lässt schließen, dass es sich um die Ehre des Mannes oder der 
Familie, nicht aber um die der Frau handelt. „Men are your danger“, lässt Diana Çuli 
in einem Interview wie nebenbei fallen (Post 1998 180), als sei dies eine naturgege-
bene und unumstößliche Tatsache. 

Ein Motiv, das sich in viele der besprochenen Texte drängt, ist andererseits der 
Raub der weiblichen Identität, wie er uns im Falle von Jera bei Camaj oder bei Dones’ 
Hana begegnet20. Wir haben es hier weniger mit einer bewussten Trennung der Ge-
schlechtlichkeit zu tun als vielmehr mit einer durch die herrschenden Umstände for-
cierten Anpassung, fast wie im Tierreich. Ebenso animalisch steht daneben das brutale 
Ausleben des Männlichkeits-Triebs, verkörpert etwas durch den frühen Nika, den Ge-
fängniswärter Mëhill oder die männlichen Figuren bei Dones. 

Im Patriarchat wird den Geschlechtern das weibliche Element genommen, indem 
die Frauen als Arbeitskräfte definiert werden und sich die Männer als ehrenhaft und 
männlich erweisen müssen. Bereits Nikas Zeichenversuche werden als kindisch und 
unnütz abgetan, wohingegen die Haft ein Zeichen der Männlichkeit darstellt. Wie 
Badinter aufzeigt, ist die Mann-Werdung mit einem anstrengenden Kampf verbunden, 
wohingegen man die Aufforderung „Sei eine Frau!“ nicht hören wird. Selbst Frauen 
wird gesagt, sie sollen stark wie ein Mann sein. 

Im Kriegszustand ist die Frau ebenfalls eine Arbeitskraft, besonders extrem im 
Falle der Prostituierten, die auf ihren Körper als Nutzobjekt reduziert sind. Im Totali-
tarismus steht wiederum die Fremdbestimmung vor der eigenen Identität, und die 

 
19 „Babai: Ju gratë s’dini punë tjetër, një e dy e hapni rubinetin. Mamaja: S’ka gjetur njeri keq nga 

lotët në këtë botë, nga druri e të sharat, po.“ (2009 24) 
20 „Weiblichkeit“ ist ein strittiger Begriff, der jedoch auch von Feministinnen wie Beauvoir positiv 

in Beschlag genommen wird. So schreibt sie: „Die Frau kann nur dann ein vollständiges Indivi-
duum sein, wenn sie auch ein geschlechtlicher Mensch ist [und] auf ihre Weiblichkeit verzichten 
hieße, auf einen Teil ihrer Menschlichkeit verzichten“ (zit. in Schwarzer 2007 11) 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



4.2. Bindeglieder 
 

183 

Politik geht vor Weiblichkeit. Ismail Kadare schildert dies anhand eines albanisch-
sowjetischen Pärchens: 

SERGEJ: […] Wie dem auch sei, vergessen Sie nicht, wer Sie sind... 
LJUBA: Was wollen Sie damit sagen, wer ich bin? Ich bin eine Frau aus Mos-
kau. Verheiratet. 
SERGEJ: Zuallererst sind Sie eine Sowjetbürgerin. 
LJUBA: Meinen Sie, eine Frau zu sein, bedeutet weniger? 
SERGEJ: Nicht ganz, aber bevor Sie eine Frau sind, sind Sie eine Sowjetbür-
gerin.21 

Bei Myftiu heißt es in An verschwundenen Orten „zur Lage der Frau in Albanien“: 

Wir alle waren kleine Mädchen, von Wölfen verführt. Wir alle suchten die 
reine Liebe – Brüste und Schamhaar waren nur ein Mittel, um dieses Ziel zu 
erreichen. Man könne es sogar ohne sie erreichen, redeten unsere Väter uns 
ein, manche mithilfe von Gürtelschlägen, andere durch ihre beschützerische 
Zuneigung. [Wir waren h]in- und hergerissen zwischen unserem von der Natur 
geschenkten Körper und der Erziehung unserer Eltern [… .] Wir trugen unse-
ren Körper wie eine Last mit uns herum. In meiner Familie redete man nicht 
über ihn. Man redete über die Seele und die Gefühle, über Wahrheit und Lüge, 
aber nie über den Körper. Meine Mutter hatte mich in keinster Weise auf mein 
Leben als Frau vorbereitet, so sehr schämte sie sich, derlei Themen anzu-
schneiden. (2012 148) 

Auch dies stellt eine Entfremdung, einen Raub der eigenen Identität dar.  
In Hana drücken bereits die Eröffnungszeilen, in denen der von der Hauptfigur 

verehrte Dichter Nâzım Hikmet zitiert wird, den Willen zur Rückkehr zum eigenen, 
weiblichen Geschlecht und damit den Wunsch nach Erneuerung und Neuanfang aus: 
„Und wieder beginnt das Leben, // ohne Anfang und Ende, // das nicht sieht, nicht 
spricht und nicht denkt...“ (2017 10). Für Hana ergibt sich die Chance, in der „Neuen 
Welt“ zu ihrer geschlechtlichen Identität zurückzufinden, allerdings warten dort neue 
Wertungen auf sie: Sie muss im kapitalistischen System ihr Äußeres – auch gegen 
ihren Willen – abstreifen. Ist ihr männliches Bewusstsein eine Identität oder bloß eine 
Hülle? „Man braucht zwei Eier, um das alles durchzustehen, denkt sie, zwei dicke, 
schwere Eier, die sie nicht hat. Und noch vieles mehr. Aber warum Eier, warum nur? 
Und warum fehlen sie mir?“ (ebd. 16f)  

Unklar bleibt, ob Hana aus freien Stücken von einer Mannfrau zu einem Mann 
werden möchte: 

 
21 „SERGEJ: […] Sidoqoftë mos harroni kush jeni... 
  LJUBA: Ç’doni të thoni kush jam? Jam një grua moskovite. E martuar. 
  SERGEJ: Jeni në radhë të parë një sovjetike. 
  LJUBA: Mendoni se të jesh grua është më pak? 
  SERGEJ: Jo tamam, por përpara se të jeni femër, jeni një sovjetike.“ (Sorkadhet 2009 542) 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



4. Abschließende Betrachtung 184

„Ich führte das Vieh hinaus, spaltete Brennholz, arbeitete auf dem Feld, nahm 
an den Dorfversammlungen teil und trank viel Raki. Alles andere zählt nicht.“ 
„Aber wer bist du heute?“, fragt Lila vorsichtig. „Hast du beschlossen, Hana 
zu sein oder aber Mark?“ (ebd. 29) 

Für Hana entsteht der Gender-Druck dadurch, dass sie einer Gesellschaft entsprang, 
die klar abgegrenzte Geschlechterrollen vorsieht. Mehr als um eine Mann-Werdung 
geht es demnach um eine Identitätssuche abseits vom Geschlechtlichen: „Jetzt muss 
ich mir ein eigenes ausdenken: mein Leben“, äußert sich Hana (ebd. 31). Es handelt 
sich also um eine Erfindung des Selbst, der sich während der Wendezeit wohl jede 
Albanerin und jeder Albaner stellen musste, die oder der das Land verließ. Die ge-
schlechtsunabhängige Identitätskrise zeigt sich auch an dieser Stelle: 

Es kommt ihr so vor, als seien Jahrhunderte vergangen, seit sie von Rrnajë weg 
ist. Sie fasst sich an die Schultern und dann an den Kragen des Hemdes. Lilas 
Waschmaschine und Trockner haben ihm den Geruch der Berge genommen. 
Es kommt ihr so vor, als sei sie nicht sie selbst, als heiße sie weder Hana noch 
Mark, als habe sie die Reise einer anderen Person durchlebt, oder als wohne 
sie der Vorstellung eines aberwitzigen Traumes bei. Leb wohl Bruder Meer. 
(ebd. 43) 

Eine solche Entfremdung ist typisch für die albanischen AuswandererInnen der 
1990er Jahre. 

Für Hana scheint es die Auswanderung möglich zu machen, frei zwischen ihren 
Geschlechtern zu entscheiden. Young sieht die Transformation jedoch eher als erneuten 
Zwang: „In Albania an additional factor which is likely to erode the determination of 
‘sworn virgins’ to keep their vow is the increasingly wide desire to emigrate. When this 
eventually affects them, they may find that they can no longer retain their male status 
abroad but are forced by their exposure to Western culture to make compromises in 
order to adjust to their new surroundings.“ (2001 126f) Nach der Anpassung an den 
Kanun erfolgt die Anpassung an westliche Vorstellungen – was uns wieder das Ausmaß 
von Gender als gesellschaftlichem Konstrukt vor Augen führt. 

Dass die Frau hinter dem Mann bzw. hinter dem Kollektiv zurückzutreten hat, 
zeigt sich auch an den Beschreibungen von Hochzeitsszenen, wie sie Ismail Kadare 
in seinen Romanen Der General der toten Armee und „Die Hochzeit“ vornimmt, oder 
wie sie in dem Film „Ein Märchen aus vergangener Zeit“ dargestellt werden. Die 
Braut hat sich stets im Hintergrund zu halten; im Vordergrund steht die organische 
Einheit der Hochzeitsgesellschaft. Waltraud Bejko, die fast vierzig Jahre ihres Lebens 
in Albanien verbracht hat, schreibt als Augenzeugin: 

An mehreren Tagen vor der Hochzeit wurde tüchtig gesungen. Verwandte, 
Freunde und Bekannte kamen, um zu gratulieren. Bereits drei Tage bevor das 
junge Mädchen zu ihrem Zukünftigen geführt wurde, wurde sie herausgeputzt 
und musste in einer Zimmerecke Parade stehen. Sie brauchte nun nicht mehr 
zu arbeiten, musste aber zusehen, wie sich die übrigen Anwesenden vergnüg-

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



4.2. Bindeglieder 
 

185 

ten. Bereits hier in diesem starren Stillstehen sah ich ein Zeichen ihrer zukünf-
tigen Unterwerfung, in der sie sich zu üben hatte. In ihrem weißen duftigen 
Hochzeitskleid, das ihre Keuschheit zum Ausdruck brachte, stand sie unbe-
weglich wie eine Puppe, die sich nur manchmal auf Geheiß kurz setzen durfte. 
Beim bloßen Hinsehen sträubte sich mein „Gefieder“ und ich hätte aufschreien 
mögen! (2003 82) 

Bejko schreibt auch von der räumlichen Trennung in Männer und Frauen auf den 
Hochzeitsfeierlichkeiten; zumindest um 1959 war es ungewöhnlich, dass beide Ge-
schlechter beieinander saßen (ebd. 35). Sie schreibt über die Bräuche der 1960er 
Jahre: „Das Hochzeitsmahl wurde getrennt von Frauen und Männern eingenommen. 
In der guten Stube versammelten sich die Männer, die Frauen mussten mit der großen 
Küche Vorlieb nehmen.“ (ebd. 86) 

Die Trennung vollzieht sich sogar beim Anstehen vor Geschäften und Ämtern: 
„Meistens standen mehr Frauen an, als die Männer auf der anderen Seite des Laden-
tisches. Gegen diese beiden Schlangen, die männliche und die weibliche, lehnte ich 
mich auf. […] Diese beiden Reihen haben mich dann das ganze Leben lang genervt.“ 
(ebd. 40) Da verwundert es nicht, dass auch in der Kunst eine Geschlechtertrennung 
herrscht – wie wir feststellen konnten, insbesondere in den Gemälden des Sozialisti-
schen Realismus. Die räumliche Trennung der Frauen von den Männern erinnert an 
jene in altalbanischen Häusern im osmanischen Stil (zu besichtigen etwa im Ethnolo-
gischen Museum in Prishtina oder in Ismail Kadares Geburtshaus in Gjirokastra). Dort 
waren die Männer im erdgeschössigen Wohnzimmer versammelt, während die Frauen 
in einem Raum oberhalb von deren Blicken getrennt waren.  

Stilistisch besteht eine Gemeinsamkeit zwischen Myftius Roman „Liebe in Zeiten 
des Kommunismus“ und Dones’ Kurzgeschichtensammlung „Irrtümliche Blumen“. 
In beiden Fällen werden die einzelnen Episoden durch kurze Zwischentexte verbun-
den, die als Scharniere dienen. Bei Myftiu sitzt eine Gruppe von drei Frauen auf einem 
Flughafen fest. Sie vertreiben sich die lange Wartezeit, indem jede reihum eine Lie-
besgeschichte aus ihrem Leben preisgibt. Bei Dones spielen die Zwischentexte eben-
falls im Raum zwischen Heimat und Exil, auf dem Flughafen, der als eine Art Nicht-
Ort dem Raum- und Zeitempfinden enthoben ist, und in der neuen Heimat, die noch 
keine Heimat sein kann und in der sich erst langsam ein Alltag herausbildet. Diese 
Scharniertexte verweisen auf das Schicksal der Emigranten, die zwischen zwei Wel-
ten leben.  

Als stärkstes Bindeglied zwischen dem Leben in der vormodernen und der moder-
nen Welt lässt sich die Liebe ausmachen. Sie ist der Motor, der etwa die Handlung in 
Camajs archaischer Umgebung vorantreibt. Das Ideal der unverbrüchlichen Liebe, 
wie sie uns in ebenjenen Texten begegnet, die auch die Unterdrückung der Mensch-
lichkeit zum Ausdruck bringen, zieht sich gleichfalls als roter Faden durch diese Er-
zählungen. Die Bindungen von Jera und Demka, von Dragush und Ljuba, von Susanna 
und ihrem frühen Geliebten bleiben als Hoffnungszeichen für eine Liebe, die politi-
sche, patriarchalische und sonstige Unterdrückung übersteht. „Es hat immer Männer 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



4. Abschließende Betrachtung 186

gegeben, die sich den aufgezwungenen Leitbildern verweigerten, warmherzige und 
aufmerksame Väter, die ihre Weiblichkeit zu Wort kommen ließen, zärtliche Männer, 
die ihre Frauen als gleichberechtigte Wesen liebten.“ (Badinter 1993 222) 

Gerade in Zeiten der Unterdrückung ist die Liebe eine mögliche Form des Wider-
stands. So erinnert sich Helena Kadare zurück an die Zeit der aufgezwungenen „Zir-
kulierung“ oder „Rotation“ (qarkullim) in Albanien, als insbesondere Künstler und 
Wissenschaftler an die „Basis“ gehen mussten, um „Seite an Seite“ mit dem Volk von 
diesem zu lernen. Dadurch kam es zu einer Entfremdung und Versteinerung der Men-
schen: „Jede Idee, jede Leidenschaft wurde fallengelassen. In diesem Zusammenhang 
hat Is[mail Kadare] einmal geschrieben, dass eine jede Liebesgeschichte in einer Dik-
tatur wie der unseren ein Akt des Widerstands gegen das Regime war.“22 Zur Epoche 
des Hoxha-Regimes bemerkt Fatos Lubonja: 

One of the means of protecting the individual’s privacy was the family, which, 
despite the merciless intervention of the state, remained an important shelter 
for the individual. The totalitarian state could not eliminate the institution of 
the family, an institution that implied two important loves: love between 
husband and wife and love between parents and their children. As I discussed 
earlier, the party-state tried its best to make people hold love for the party 
above any other sentiment. These loves played a double role. They offered the 
individual a refuge from the hostile world surrounding him. (2001 251) 

Ein weiteres starkes Motiv ist die Einsamkeit, die Figuren wie Nika oder die Gefan-
genen ausmacht. Wiederum kann die Liebe helfen, diese Einsamkeit zu durchbrechen. 
Durch den in der totalitären Gesellschaft im Allgemeinen und in der albanischen Ge-
sellschaft im Besonderen vorherrschenden Mangel an Privatsphäre kann eine Gewöh-
nung an ein gesundes Alleinsein kaum stattfinden. Dabei ist es eine Fähigkeit, einsam 
sein zu können, „so daß der Mensch, der unfähig ist, sich in der Einsamkeit zu erfül-
len, in den Beziehungen zu seinesgleichen unaufhörlich in Gefahr ist: sein Leben ist 
ein schwieriges Unterfangen, dessen Gelingen nie gesichert ist.“ (Beauvoir 2000 191) 

Der albanische Schriftsteller Faruk Myrtaj äußert sich wie folgt zur Privatsphäre 
unter der Diktatur: „Während des Militärdiensts wurde mir die Buchhandlung unserer 
Abteilung anvertraut. Allein zu sein, lesen zu können, allein zu schlafen, nicht in der 
großen Halle mit den anderen... Die Einsamkeit war auch dort mein Privileg.“23 Wie 
Myrtaj im Folgenden ausführt, bleibt die Einsamkeit sein Begleiter, als er auswandert; 
sie ist also im Kapitalismus ebenso präsent wie im Totalitarismus. Anfangs eine 
„Zelle“, wandelt sich das Alleinsein mit der Zeit zu einem „Luxus“ (ebd.). Wie bei 

 
22 „Hiqej dorë nga çdo ide, nga çdo pasion. Në këtë kuptim Is ka shkruar diku se çdo histori dashurie 

në një diktaturë si ajo e jona ishte një akt qëndrese kundër regjimit.“ (2011 153) 
23 „Gjatë shërbimit ushtarak mu besua libraria e repartit. Të isha vetëm, të mund të lexoja, të flija 

vetëm, jo në kapanonin e madh me të tjerët... Vetmia më ishte privilegj edhe atje.“ (2019 18, 
Übers. meine) 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



4.2. Bindeglieder 
 

187 

Maks Velo handelt es sich um eine Art der Autonomie unter schwierigen Lebensum-
ständen.  

Erlauben wir uns eine zynisch anmutende Zwischenreferenz, so lässt sich auch 
Enver Hoxhas Strategie der allmählichen Eliminierung vieler früherer Mitkämpfer 
und Parteigenossen als ein allmähliches Abgleiten in die Einsamkeit begreifen, aus 
der es kein Entrinnen gibt. Wie Fevziu aufzeigt, konnten Hoxha und seine Ehefrau 
Nexhmije (geb. 1921) ab einem bestimmten Zeitpunkt mit niemandem mehr Erinne-
rungen teilen. Als einziger Ausweg aus dieser selbstgeschaffenen Isolation blieb das 
Verfassen von Erinnerungen, ähnlich wie bei den Verfolgten des Regimes. 

Die beiden haben jedoch einen Ausweg gefunden, um die Einsamkeit zu be-
wältigen. Völlig uninteressiert an den Staatsangelegenheiten und an dem, was 
nach ihm kommen sollte, begann Enver Hoxha, seine Erinnerungen zu Papier 
zu bringen. Nexhmije Hoxha war seine Redakteurin. Die Vergangenheit ist für 
Hoxha weitaus wichtiger als die Zukunft. Deshalb beschließt er, sich mit ihr 
zu befassen: Er kehrt zu seinen Erinnerungen zurück und beginnt, ein Buch 
nach dem anderen zu schreiben. Zu dieser Zeit schreibt er den Korpus, der aus 
13 Büchern mit Erinnerungen besteht, die auch den interessantesten Teil seines 
Erbes darstellen […]. Kein anderer Diktator auf der Welt […] hat so viele 
Bücher geschrieben. […] Hoxha ist einzigartig, […] Für das Verfassen und die 
Systematisierung der Werke und Erinnerungen des Diktators wurde eine ganze 
Armee an Schriftstellern in Bewegung gesetzt, darunter die talentiertesten, 
aber auch die treuesten; eine weitere Armee an Übersetzern und mehrere Mil-
lionen Dollar, die zur Herausgabe der Werke in verschiedenen Sprachen und 
zu ihrer Verbreitung in der ganzen Welt dienten.24 

Hoxha kann somit als „produktivster albanischer Schriftsteller“ bezeichnet werden, 
wenngleich mit einem bitteren Beigeschmack und Ironie.  

In „Stadt ohne Reklame“ steht das Ideal der Liebe im Kontrast zum unmoralischen 
Denken und Handeln der Figuren. Ein Kuss genügt, um sich unsterblich zu wähnen: 
„Ach, wie armselig kamen ihm an diesem Abend alle Menschen vor. Warum lebten 
sie überhaupt? Völlig umsonst. Er dagegen war heute über allen erhaben, er hatte das 
schönste Mädchen in N. geküsst, und was für eine siebzehnjährige Blume. Selbst der 

 
24 „Mirëpo të dy kanë gjetur një mënyrë për ta vrarë vetminë. Krejtësisht i painteresuar për punët e 

shtetit dhe atë çfarë vjen pas, Enver Hoxha ka filluar të hedhë në letër kujtimet. Nexhmije Hoxha 
ia redakton. E shkuara është për Hoxhën shumë më e rëndësishme se e ardhmja. Ndaj vendos të 
merret me të: u kthehet kujtimeve të vjetra dhe fillon të shkruajë libra pas librash. Në këtë kohë 
shkruan korpusin prej 13 librash me kujtime, që përbëjnë trashëgiminë e tij më kërshërore […]. 
Asnjë diktator tjetër në botë […] nuk ka shkruar kaq libra. […] Hoxha është unikal. […] Për 
shkrimin dhe sistemimin e veprave dhe kujtimeve të diktatorit u vu në funksionim një armatë e 
tërë shkruesish, ndër më të talentuarit por edhe besnikët, një armatë përkthyesish dhe disa miliona 
dollarë që shërbenin për botimin e tyre në gjuhë të ndryshme dhe shpërndarjen nëpër botë.“ (2014 
330f) 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



4. Abschließende Betrachtung 188

Weltraum und die Raketen verblassten angesichts seiner Liebe.“25 (Zu dieser Zeit 
stellte selbst ein einfacher Kuss eine Rebellion gegen das System dar: „In keinem 
einzigen albanischen Film dieser Jahre ist ein Kuss zu sehen […].“26) Der Nihilismus 
der Hauptfigur wird durch dieses Verliebtsein unterbunden. Dass die Liebesbeziehung 
dennoch scheitert, liegt an Gjonis Charakterzügen, die erneut durchbrechen. Anders 
als Stela verpasst er die Chance, das Verliebtsein in länger währende Liebe, in gegen-
seitiges Vertrauen und Respekt münden zu lassen.  

Auch im General der toten Armee ist das Bild zweier Liebenden ein Hoffnungs-
schimmer, der wie ein Fremdkörper vor dem Hintergrund der Kriegstoten anmutet. 
Eine junge Frau wartet hier auf ihren Geliebten, der im Fußballstadion trainiert, in 
dem ebenfalls nach Gebeinen von Soldaten gesucht wird. „Das leere Stadion gibt ein 
ziemlich tristes Bild ab. Die nassen Betonränge. Gähnend schwarze Löcher am Spiel-
feldrand. Das einzig Schöne ist sie in ihrem blauen Regenmantel.“ (2006 69) Und Piet 
de Moor schreibt: „Die entstehende Liebe ist in Kadares Werk ein oft vorkommendes 
Motiv. Sie entfaltet in einem sich zersetzenden Universum ihre wunderbare Wir-
kung.“ (2006 49)   

Bei Kapllani erhebt sich aus der Trostlosigkeit des griechischen Flüchtlingsauf-
fanglagers, in dem die ersten albanischen Migranten nach der Wende ausharren müs-
sen, ein immer stärker werdender Gesang. Nachdem ihre Forderung „Wir wollen 
Brot“ endlich erfüllt wurde, stimmen die Geflüchteten ein altes albanisches Liebeslied 
an, das sich auch als Protestlied verstehen lässt. Die Liebe und der Lebenswille sind 
stärker als Resignation, wenn die „Nachtigall des Frühlings“ besungen wird. „The fact 
that such a sweet love song was being sung at that moment by a huge crowd of people 
in an aggressive mood made it sound like a war song. I asked myself whether hungry 
people were capable of singing love songs any other way. The police outside must 
have thought the Albanians had gone mad. I wanted to share my thoughts with one of 
the drivers, but he had given himself completely to the mood of the song and there in 
the half-light I could make out the tears running down his cheeks.“ (2009 123).   

Wie Paulus im ersten Brief an die Korinther äußert: 

Und wenn ich weissagen könnte und wüßte alle Geheimnisse und alle Erkennt-
nis und hätte allen Glauben, so daß ich Berge versetzte, und hätte der Liebe 
nicht, so wäre ich nichts. […] Die Liebe ist langmütig und freundlich, die Liebe 
eifert nicht, die Liebe tut nicht groß, sie bläht sich nicht auf, […] sie erträgt 
alles, sie glaubt alles, sie hofft alles, sie erduldet alles. // Die Liebe hört niemals 
auf, wo doch die Weissagungen aufhören werden und das Zungenreden auf-
hören wird und die Erkenntnis aufhören wird. // Denn unser Wissen ist Stück-

 
25 „O, sa të mjerë i dukeshin sonte të gjithë njerëzit. E pse jetonin ata? Kot fare. Kurse ai ishte sonte 

mbi të gjithë, ai kishte puthur vajzën më të bukur të N., një lule të atillë shtatëmbëdhjetëvjeçare. 
Tani edhe kozmosi, edhe raketat i dukeshin asgjë para dashurisë së tij.“ (Qyteti 2007 140f) 

26 „Në asnjë film shqiptar të atyre viteve nuk ka asnjë puthje […].“ (Çuli 2000 42) 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



4.2. Bindeglieder 
 

189 

werk, und unser Weissagen ist Stückwerk. // Wenn aber kommen wird das 
Vollkommene, so wird das Stückwerk aufhören. (TBS 1998 318f) 

In diesem Sinne lässt sich mit den Worten Bessa Myftius sagen: „Schließlich und 
endlich ist derjenige, der sich der Liebe öffnet, niemals ein Verlierer.“27 

Dem Ideal der Liebe steht allerdings auch die hoffnungslose Einsicht gegenüber, 
dass es nicht von Dauer sein kann. Entweder wird es mit Gewalt von außen zerstört, 
wie bei dem sowjetisch-albanischen Pärchen in „Eine Liebesgeschichte“, oder die Fi-
guren richten sich selbst zugrunde, wie in „Stadt ohne Reklame“. Wie Schmid 
schreibt: „Der Faden ist gerissen, der dem Leben Sinn verliehen hatte, und es erscheint 
höchst ungewiss, ob es ein Leben danach wird noch geben können.“ (2000 12) Den 
Ausweg müssen die Lesenden selbst finden. Und wie Ismail Kadare anmerkt, steht 
die Kunst oft im Widerspruch zum Leben.28 

Wiederholt ist bei den Figuren eine Neigung hin zur Entfremdung auszumachen. 
Beauvoir schreibt diese Tendenz primär der Angst vor der eigenen Freiheit zu29. In 
unserem Kontext kann allerdings von einer wahren Freiheit, von der Wahl keine Rede 
sein. Eher herrscht die Angst vor, nicht zu genügen. Wir erleben dies bei dem Bergler 
Nika, der sich in einen Arbeitsrausch stürzt, bei dem Lehrer Andrea, für den der Erhalt 
seiner Losung existentiell wird, sowie generell bei Figuren, die nach Karriere streben. 

Bei den neueren Autoren wie Ylljet Aliçka, Helena Kadare und Bessa Myftiu ist 
bemerkenswert, dass hier ein neuer Frauentypus entworfen wird. Besonders kenn-
zeichnend für diesen scheint der offenkundige Wunsch nach Sinnlichkeit und gleich-
berechtigter Partnerschaft. Das Einfordern von diesen Werten ist nicht selbstverständ-
lich. Im Verhältnis zu anderen Gesellschaften hat sich dieses Bedürfnis in der 
albanischen recht spät artikuliert. Badinter verweist etwa auf die französischen 
Précieuses des 17. Jahrhunderts, die den „Anstoß zu der ersten Infragestellung der 
Rolle der Männer und der männlichen Identität gaben“ (1993 23). Weiter heißt es: 

Die Précieuse ist eine emanzipierte Frau, die feministische Lösungen für ihren 
Wunsch nach Emanzipation vorschlägt und die traditionellen gesellschaftli-
chen Werte völlig umkehrt. Die Précieuses […] wollen weder auf irgendeine 
Freiheit noch auf die Liebe verzichten und preisen das zärtliche und platoni-
sche Gefühl. „Ich will“, sagt Mademoiselle de Scudéry, „einen Liebenden ohne 
Gemahl, und ich will einen Liebenden, der mich, sich mit dem Besitz meines 
Herzens begnügend, bis in den Tod liebt.“ Das wäre die genaue Umkehrung 
der herkömmlichen Beziehungen zwischen dem Mann und der Frau, die hei-

 
27 „Finalement, celui qui s’ouvre à l’amour n’est jamais perdant.“ (Amours 2010 192) 
28 „Arti shpesh bie në kundërshtim me jetën.“ (Interview in der Ausgabe „Ikja e Ismail Kadarese!“ 

der Fernsehsendung Opinion vom 24. Oktober 2012, 1:01:54-1:01:59, Übers. meine)  
29 „Die Angst vor seiner Freiheit führt das Subjekt dazu, sich in den Dingen zu suchen, was eine 

Art Flucht vor sich selbst ist. […] Die Primitiven entfremden sich im Mana, im Totem; die 
Zivilisierten in ihrer individuellen Seele, in ihrem Ich, ihrem Namen, ihrem Eigentum, ihrem 
Werk: das ist die erste Verlockung zur Unauthentizität.“ (2000 72) 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



4. Abschließende Betrachtung 190

raten, ohne sich zu lieben. In den Augen der Précieuses ist die Liebe zuerst die 
des Mannes für die Frau und nicht umgekehrt. Indem sie von dem Verliebten 
grenzenlose Unterwerfung fordern, die dem Masochismus nahekommt, stellen 
sie das herrschende männliche Modell auf den Kopf, das Modell des brutalen, 
fordernden Mannes oder des rücksichtslosen Ehemannes, der glaubt, ihm sei 
alles erlaubt. (ebd. 24) 

Dies manifestiert sich in der albanischen Literatur erst am Ende des 20. Jahrhunderts, 
dafür nun aber massiv. 

Des Weiteren ließ sich feststellen, dass sich die Lustfeindlichkeit durch alle Sys-
teme zieht. Erst im kapitalistischen System wird sie aufgeweicht. (Dafür ist die nega-
tive Seite dieser Liberalisierung aber eine Pornographisierung.) Generell ist zu sagen, 
dass eine Abkehr vom Biederen von Individuen ausgeht, wohingegen kein gesamtge-
sellschaftlicher Trend zu erkennen ist. Wie der albanische Schriftsteller und Überset-
zer Edmond Tupja (geb. 1947) im Vorwort zu seinem 2004 erschienenen „Erotischen 
Wörterbuch“ anmerkt, herrscht in dem von der Albanischen Akademie der Wissen-
schaften herausgegebenen Wörterbuch der albanischen Sprache noch immer eine Dis-
kriminierung vor in Bezug auf „schmutzige“ oder „beschämende“ Wörter. Tupja ver-
sammelt in seinem Wörterbuch jene Ausdrücke, die keinen Eingang in das offizielle 
Wörterbuch gefunden haben und merkt an: 

[E]s waren vielleicht die Wörter, die wir in unserer Kindheit am meisten ge-
nossen haben, eben weil sie verboten waren: Zu jener Zeit tat die Diktatur mit 
ihrem geheuchelten Moralismus alles, was ihr möglich war, um gegen die 
Sexualität, also auch gegen erotische Wörter und Ausdrücke vorzugehen. 
Diese überlebten aber eben deshalb, weil sie nicht nur mit Sex, sondern auch 
mit Eros in Vebindung stehen (und vergessen wir nicht, dass das Wort Eros 
im Altgriechischen die Bedeutung „Leben“ besitzt und somit dem Wort 
Thanatos, „Tod“, entgegengesetzt ist).30 

Stilistisch ist ein Mittel, um mit dem System zurechtzukommen, die Ironie, wie wir 
etwa an Agolli gesehen haben. Auch bei Ismail Kadare zieht sich der ironische Ton 
vor allem durch die autobiographisch geprägten Texte. Es ist ein Weg, um die eigene 
vorgeprägte machistische Denkweise vom Sockel zu heben. Schließen wir daher die-
sen Abschnitt mit einem Zitat des Nobelpreisanwärters, das auf amüsante Weise das 
Spannungsfeld von Erotik, Totalitarismus und nationalen Mythen umfasst, in dem 
selbst der albanische Nationalheld zu guter Letzt Erwähnung findet, der alle ideologi-
schen Stürme überdauert hat: 

 
30 „[...] kanë qenë ndoshta fjalët më të shijshme të fëmijërisë sonë, pikërisht sepse ishin fjalë të 

ndaluara: asokohe diktatura dhe moralizmi i saj i shtirë bënin gjithçka ishte e mundur kundër 
seksit, pra, edhe kundër fjalëve dhe shprehjeve erotike, të cilat, gjithsesi, mbijetuan pikërisht se 
lidhen jo vetëm me seksin, por edhe me erosin (Të mos harrojmë se fjala eros, në greqishten e 
lashtë ka kuptimin jetë dhe se, si e tillë, i kundërvihej fjalës thanatos, d.m.th. vdekjes).“ (2004 9) 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



4.3. Ausblick 
 

191 

„Diese verantwortungslosen Elemente denken ja gar nicht daran, ihre niederträch-
tigen Umtriebe einzustellen“, fuhr ich fort. „Wenn wir schon von den Parfüms re-
den, weißt du, was mir dieser Tage zu Ohren gekommen ist? Ein junger Ingenieur, 
der in der neuen Kondomfabrik arbeitet, soll sich den Namen ,Skanderbeg’ für das 
erste albanische Präservativ ausgedacht haben.“ 
Sie wurde rot und schaute zur Seite. 
„Ist der übergeschnappt?“ sagte sie. „Was denken sich diese Leute bloß? Es 
wird Zeit, daß man sie zur Vernunft bringt.“ 
„Genau das habe ich auch gesagt. Andererseits soll er seinen Vorschlag damit 
gerechtfertigt haben, daß ein Kondom fest und widerstandsfähig sein müsse, und 
gibt es ein besseres Symbol für Zähigkeit und Widerstandskraft als Skanderbeg?“ 
Sie war immer noch puterrot, als sie mir die Hand zum Abschied gab. Ich sah 
ihr eine Weile nach, dann tat mir mein kleiner Racheakt leid, und ich ging eilig 
in die Gegenrichtung davon.  (2008 361) 

4.3. Ausblick 

Man kommt nicht als Frau zur Welt, man wird es. Keine biologische, psychi-
sche oder ökonomische Bestimmung legt die Gestalt fest, die der weibliche 
Mensch in der Gesellschaft annimmt. […] Nur die Vermittlung anderer kann 
ein Individuum zum Anderen machen. (Beauvoir 2000 334) 

Man kommt nicht als Mann zur Welt, man wird einer, und erst die Tatsache, 
daß man das andere finden kann und das Androgynat anstrebt, zeichnet den 
versöhnten und vollständigen Mann aus. (Badinter 1993 200)  

Diese beiden Zitate, das sehr bekannte von Beauvoir sowie das neuere von Badinter, 
die darin auf Beauvoir Bezug nimmt, offenbaren die Komplexität und Ambivalenz 
der geschlechterspezifischen Betrachtung. Beauvoir sieht in der Konstitution des 
Anderen, die von der männlichen Seite ausgeht, einen klaren Nachteil für die Frau. 
Indem sich der Mann von ihr abgrenzt, erschafft er sich als das positive Element und 
unterdrückt das andere. Badinter hingegen spricht den Geschlechtern ihre Anders-
artigkeit nicht ab. Für sie gilt es, das jeweils Andere in sich aufzunehmen.  

Folgen wir Badinters Argumentation, so muss berücksichtigt werden, dass das 
männlich konnotierte Andere noch immer positiver bewertet wird als das weiblich kon-
notierte Andere. Dies zeigt etwa die Eingangssequenz des albanischen Films „Der Stell-
vertreter der Frauen“ (Zëvendësi i grave) von 1987 (basierend auf einer Geschichte von 
Teodor Laço). Nachdem die Hauptfigur, der unbeholfene Lisimaku, die hochschwan-
gere Vera zum Krankenwagen bringt, ruft er ihr zum Abschied zu: „Sei stark – wie ein 
Mann!“31 Aufgrund der Unsicherheit des Mannes und der absurden Forderung an die 

 
31 „Bëhu i fortë – si burrë!“ (00:00:50-00:00:56) 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



4. Abschließende Betrachtung 192

Frau, sich gerade in jenem Punkt, der unabänderlich (biologisch bedingt) Frauen und 
Männer voneinander trennt, sich wie ein Mann zu verhalten, wirkt diese Szene komisch. 
Sie beinhaltet jedoch auch die traurige Wahrheit, dass die Frau durch positives, „männ-
liches“ Verhalten aufgewertet wird – der Mann hingegen steckt in einer Krise, da er 
Frauen im Mutterschutz vertreten muss und sich dadurch eingeschränkt und zu „weib-
lich“ fühlt. Die negative Wertung des Weiblichen findet sich auch bei Todi Lubonja, als 
er einen Mithäftling porträtiert, der sich als Spion erweist. „Es war ein lästiger Typ, ein 
Frauentyp.“ („Ishte një tip i bezdisshëm, tip femër.“ 1993 22) Mit dem Weiblichen wird 
hier ängstliches und unterwürfiges Verhalten assoziiert. 

Wie Badinter schreibt: „Ein Mann zu sein geht einher mit einer Mühe, einer An-
strengung, die von der Frau anscheinend nicht gefordert wird. ,Sei eine Frau’, das hört 
man weit seltener als Ordnungsruf, während die Ermahnung an einen kleinen Jungen, 
an den Heranwachsenden und selbst an den männlichen Erwachsenen in den meisten 
Gesellschaften gang und gäbe ist.“ (1993 14) Im albanischen Kontext wird jedoch 
auch von der Frau gefordert, wie ein Mann zu sein. Hier verbinden sich traditionelle 
Wertvorstellungen mit Problemen der modernen Gesellschaft. 

Wann ist man ein Mann? Lisimaku bekommt geradezu eine Phobie, wenn er 
Frauen mit dickem Bauch sieht. Das weibliche Andere, obgleich für den Zuschauer 
komisch verpackt, wird zu etwas Bedrohlichem, wohingegen das Männliche als Er-
lösung erscheint. Diese Sichtweise wird auch von der weiblichen Figur Drita geteilt, 
wie sich an folgendem Dialog zeigt: 

- Du bist kein Mann, Maku. 
- Jetzt fang du nicht auch noch an, so zu urteilen. 
- Mir ist es ernst. Das ist nicht gut so... immer nur Frauen zu vertreten.  
- Was soll man da machen? Männer gehen nicht in Mutterschutz. 
- (lacht) 
- Mir ist es ganz ernst.32 

Vergleichen wir diese Szenerie mit einem heutigen, emanzipierten, westlichen Kon-
text, so lassen sich durchaus Fortschritte erkennen. Es ist in Deutschland keine 
Schande mehr für einen Mann, das Kind in einem Tuch vor sich zu tragen. Anderer-
seits ist es noch immer unüblich, dass sich der Vater für längere Zeit aus dem Arbeits-
leben entfernt, um sich um das gemeinsame Kind zu kümmern. Die Aufstiegsmög-
lichkeiten von Frauen sind durch die biologische Differenz der Schwangerschaft nach 
wie vor begrenzt, als sei dies eine Behinderung.  

 
32 „- Ti nuk je burrë, Maku. 
  - Edhe ti, mos fol me kaq kompetencë. 
  - E kam seriozisht. Eh, po nuk është mirë kështu... vetëm duke zëvendësuar gra.  
  - Eh, po ç’do bëjmë? Burra nuk marrin lejë lindje. 
  - (qeshet) 
  - Jo, e kam seriozisht.“ (00:13:40 – 00:14:03)  

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



4.3. Ausblick 
 

193 

Auch die Mutter Lisimakus scheint um die Männlichkeit ihres Sohnes besorgt: Als 
dieser ihr beim Abwasch helfen will, erklärt sie, dies sei „Frauenarbeit“. Lisimaku 
erfüllt das Klischee des Muttersöhnchens, der gefangen scheint zwischen dem traditi-
onellen Rollenverständnis und seinem gegenwärtigen Platz in der Gesellschaft. Holt 
man sich die Situation der Frau im Westdeutschland der 1950er Jahre in Erinnerung, 
als sie ihren Mann um Erlaubnis fragen musste, um arbeiten zu gehen, so ist davon 
auszugehen, dass sich auch die albanischen Frauen kontinuierlich emanzipieren wer-
den. Wie Badinter aufzeigt, ist dieser Prozess von einer Krise des Mannes begleitet, 
der sich neu definieren muss. Auch Lisimaku kann in diesem Zusammenhang als Fi-
gur innerhalb eines Umbruchs gesehen werden, der zumindest vorübergehend eine 
kastrierte Witzfigur darstellt. Der Film endet glücklich, da Lisimaku eine Braut findet 
und somit „zum Mann“ geworden ist. In der Schlusssequenz begleitet er selbstbewusst 
seine schwangere Frau Drita zum Krankenhaus. 

Bei Dones geht der Verlust des „Andersartigen“ mit einem Verlust an Identität 
einher. Sie beschreibt einen einsamen, verarmten Mann, der wie der Wanderarbeiter 
in Migjenis Kurzprosa „Der verbotene Apfel“ („Moll’ e ndalueme“) ziellos in der 
Stadt umherstreift. Die Figur ist in Zeiten des Kapitalismus vollkommen entfremdet: 

Er hüllt sich in seinen Soldatenmantel ein und schnallt den Gürtel noch enger, 
als würde ihm davon wärmer. Es ist ein Mann von kleiner Statur. Mit der Ka-
puze auf dem Kopf und den Galoschen, die zwei Nummer größer sind als seine 
Füße, könnte ihn jeder eher als Frau denn als Mann ansehen. In all diesem 
Chaos geraten nicht nur die Gedanken durcheinander, sondern auch die Ge-
schlechter. Und was sollte es für eine Bedeutung haben, ob du nun diesem oder 
jenem Geschlecht angehörst? Was zählte war, am Leben zu bleiben.33 

Fremdbestimmt und eingehüllt in die armseligen Überreste der totalitären Vergangen-
heit, verliert die Figur mit ihrer Würde auch ihr Geschlecht. Die Welt der Schönen 
und Reichen, der „verbotene Apfel“, ist unendlich fern und schwebt doch als Parallel-
universum über dem Kopf des Arbeitslosen in ausgetretenen Schuhen. Ähnlich be-
schrieb Migjeni bereits 1935 einen Mann, der Kinoplakate betrachtet: „Pfft! Die füh-
ren ein Leben, sagt er und geht zu präziserem Studium näher heran. Es ist der gleiche 
Film wie jeden Tag: ein hübsches Mädchen, daneben ein gut aussehender Kerl. Der 
Arbeiter ist eifersüchtig.“ (1989 59) 

So lässt sich auch das Entstehen mafiöser Strukturen erklären, wie Dones in einem 
Dialog darstellt, als die Leibwächter der Bosse darüber streiten, ob sie sich ebenfalls 
neue Einnahmequellen erschließen sollen: „,Was willst du denn’, braust Namik auf, 
,solange es eine große Nachfrage nach Drogen gibt, was soll daran schlecht sein? 

 
33 „Mbështillet në kapotën ushtarake dhe shtrëngon edhe më rripin e mesit, sikur prej tij t’i vijë e 

ngrohta. Është një burrë trupvogël. Me kapuç në kokë dhe galloshe dy numra më të mëdhenj se 
këmba çdokush mund ta marrë më shumë për grua se për burrë. Mes gjithë kësaj katrahure jo 
vetëm mendimet që të bëheshin ujem, por edhe sekset. E ç’rëndësi kishte në ishe i kësaj apo asaj 
gjinie? E rëndësishme ishte të mbeteshe gjallë.“ (2009 308) 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



4. Abschließende Betrachtung 194

Unsere Kinder wollen auch essen, und wenn der Bauch leer ist, gehen die Vorsätze 
den Bach runter.’“34 

Es sind die kleinen Momente, die Hoffnung machen; Augenblicke von Solidarität 
und selbstloser Zuneigung, etwa wenn die kleine Erzählerin bei Vorpsi inmitten der 
oft trostlosen Realität ihren Großvater dabei beobachtet, wie er für seine Frau Kir-
schen entkernt: 

Papa hat für Mama nie Kirschen entkernt, was wahrscheinlich ein veritabler 
Liebesdienst ist, ein heikler, undankbarer Vorgang, denn es ist sehr schwierig, 
den Kern aus der Kirsche zu holen, ohne das Fruchtfleisch zu verletzen. (Ist 
das Fruchtfleisch einmal zerstört, kann man die Kirsche nicht mehr anbieten, 
zumindest erging es Großvater so bei Großmutter.) 
Doch mein Großvater, der eiskalt ist wie die deutschen Soldaten nach dem 
Krieg und den nichts mehr aus Fassung zu bringen scheint, ist imstande (nur 
für die Großmutter), die Kerne aus den Kirschen zu holen, ohne das Frucht-
fleisch zu verletzen; und am Abend spielt er mit ihr ein dummes (zumindest 
behauptet das meine heißgeliebte Mutter) und ganz einfaches Kartenspiel, um 
sie zu unterhalten. (2007 80) 

Gerade in den Texten der jüngeren Autorinnen wird deutlich, dass wir es mit einer 
Gesellschaft im Umbruch zu tun haben, was Mut macht, da die Veränderungen auch 
zum Positiven hin sein können. So ist die Ich-Erzählerin in Bessa Myftius „In Rich-
tung des Unmöglichen“ ganz klar eine Selfmadewoman, die trotz zahlreicher Hinder-
nisse all ihre Ziele erreicht, wie bereits der Titel nahelegt. Der Figur gelingt es in der 
schweizerischen Migration, Französisch-Lehrerin zu werden und einen eigenen 
Roman zu veröffentlichen. 

Der Höhepunkt der weiblichen Selbstermächtigung besteht im Kauf eines Com-
puters, der die männliche Vormachtstellung aufzuheben vermag: „Wie simpel er-
schienen mir die Männer vor dem Computer!“ („Sa të thjeshtë më dukeshin burrat 
përpara Kompit!“ 2012 14) Diese Annäherung erfolgt nicht ohne Mühen, denn auch 
der gottgleiche PC (man beachte die Großschreibung im Original) kann enttäuschen, 
indem er sich einen Virus einfängt oder einen Text verschwinden lässt; er stellt gar 
einen anspruchsvolleren, launischeren Liebhaber dar. So spricht die Erzählerin mit 
dem Objekt der Begierde: „Wirst auch du mich zum Weinen bringen, du Schuft? Na 
sicher, ihr seid doch alle gleich. Ihr behandelt die schlecht, die euch verehren. Du 
wirst schon sehen, wie kalt ich dir gegenüber sein werde.“35 Schließlich wird der PC 
aber tatsächlich ein Werkzeug auf dem Weg zur Emanzipierung darstellen, als Fort-
führung des erwähnten feministischen Gedankens, wonach es einen eigenen Raum 
braucht, um intellektuell tätig zu sein.  

 
34 „- Që ç’ke me të, - ngre zërin i ndezur Namiku - deri sa ka kërkesë të madhe për drogë, ç’të keqe 

ka? Edhe kalamanjtë tanë duan të hanë e, kur barku është bosh, parimet i merr lumi.“ (ebd. 134) 
35 „A do të më bësh edhe ti për të qarë, more horr? Sigurisht, ju jeni të gjithë njësoj. Ju i keqtrajtoni 

ata që ju adhurojnë. Do ta shohësh se sa e ftohtë do të tregohem ndaj teje.“ (2012 22) 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



4.3. Ausblick 
 

195 

Es ist also festzustellen, dass die neuere albanische Literatur eine dynamische Ent-
wicklung erfahren hat, was sich am Beispiel der Darstellung von Frau und Mann deut-
lich manifestiert. Diese Entwicklung ist eindeutig positiv zu bewerten, nicht nur auf-
grund der differenzierteren Betrachtungsweise von Rollenverhältnissen und der 
stärkeren Schilderung des Weiblichen, sondern auch aufgrund der Erweiterung des 
Themenspektrums und der Entfaltung neuer literarischer Ausdrucksformen. Mit der 
Wendezeit konnten sich mehr und mehr Frauenstimmen in der Literatur etablieren, 
wodurch der Blick des männlichen Autors keine Hegemonialmacht mehr darstellt. 
Bemerkenswert ist, dass diese Stimmen häufig mit fremden Zungen sprechen, also 
nicht mehr auf Albanisch schreiben. Dies kann ambivalent beurteilt werden – einer-
seits mag bemängelt werden, dass das Albanische als Literatursprache dadurch nicht 
gestärkt wird; andererseits bedeutet dies von vornherein eine Erweiterung des Leser-
kreises; zudem sind albanische Motive und Thematiken von dieser Entwicklung nicht 
betroffen. 

Bei der Lektüre von Beauvoirs Das andere Geschlecht stellt sich die unangenehme 
Erkenntnis ein, dass die Entwicklung der Frauenrechte innerhalb der Menschheitsge-
schichte keineswegs einen linearen Prozess darstellt, sondern sich im Gegenteil in 
Wellenbewegungen vollzogen hat. Relative Gleichberechtigung von Frau und Mann 
wechselte sich ab mit Unterdrückung der Frau, von weitreichenden Zugeständnissen 
war es oft nicht weit zu erneuter vollständiger Unterjochung.36 Gleiches gilt im Übri-
gen auch für die Menschenrechte, denn wie wir wissen, kann sich ein Wechsel von 
einem demokratischen zu einem autoritären System mit erschreckender Schnelligkeit 
vollziehen. Dies sollte uns daran gemahnen, Menschen-, Frauen-, jegliche Freiheits-
rechte immer wieder neu einzufordern und zu verteidigen. Wir sind nicht gefeit vor 
einem Rollback in finstere Zeiten, der etwa von Armut, Ausbeutung oder Naturzer-
störung verursacht werden und sich dann symptomatisch im Erstarken einer neuen 
Rechten, eines religiösen Fundamentalismus oder anderer extremistischer Bewegun-
gen äußern kann. Die Literatur kann im besten Fall beim Einhalten der Maxime hel-
fen, wonach das Leben nach hinten gerichtet zu denken und zu verstehen und nach 
vorne gerichtet zu leben und zu schreiben ist.

 
36 Vgl. z. B.: „Die Beduinenfrauen der vorislamischen Zeit hatten einen viel höheren Status als den, 

der ihnen vom Koran zugewiesen wird. […] In den Gedichten Homers haben Andromache und 
Hekuba eine Bedeutung, die das klassische Griechenland den im Dunkel des Gynäzeums 
versteckten Frauen nicht mehr zuerkennt.“ (Beauvoir 2000 96)  

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



Literaturverzeichnis 

Agolli, Dritëro. „Porträt eines großen Mannes.“ Aus dem Albanischen von Oda Buchholz. Ad 
libitum Sammlung Zerstreuung. Nr. 7. Berlin (Ost): Verlag Volk und Welt, 1987.  

— Shkëlqimi dhe rënia e shokut Zylo. Tirana: Dritëro, 2016. (Dieser Ausgabe liegt die Neu-
fassung des Romans von 1999 zugrunde.) 

— Vepra letrare. Bd. 4. Tregime dhe novela. Tirana: Naim Frashëri, 1981. 
— Zylo oder Die abenteuerliche Reise durch die wundersame Welt von Bürokrátien. Satiri-

scher Roman. Aus dem Albanischen von Oda Buchholz und Wilfried Fiedler. Kiel: Neuer 
Malik Verlag, 1991. 

Aliçka, Ylljet. Koha e puthjeve. Tregime. Tirana: Botimet Toena, 2010. 
— Metamorfoza e një kryeqyteti. Roman. Tirana: Onufri, 2019. 
— „Një kronikë me ndërkombëtarë.“ Përpjekja 21 (Herbst 2005) Tirana: 107-113. 
— Parullat me gurë. Tregime. Tirana: Albimazh, 2003. 
Aliu, Gëzim. Romanet e Ismail Kadaresë 1963-1990. Retorika e tekstit dhe narracioni. 

Prishtina: Instituti Albanologjik, 2016. 
Apolloni, Ag. „Rrëfimet e mëdha të letërsisë së vogël.“ Seminari XXXIII ndërkombëtar për 

gjuhën, letërsinë dhe kulturën shqiptare. Bd. 2. Hrsg. Bardh Rugova. Prishtina: Fakulteti i 
Filologjisë, 2015. 167-171. 

Arendt, Hannah. Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft. Aus dem Englischen von der 
Verfasserin. München: Piper, 1991. Deutsche Erstausg. 1955.  

„,Aufbruch statt Angst – Homo-Liebe im strengen Albanien.’ die story“ WDR Fernsehen. Web. 
28. März 2019.  

Backer, Berit. Behind the Stone Walls: Changing Household Organization among the Albanians 
of Kosovo. Oslo: PRIO, 1979.  

Badinter, Elisabeth. Ich bin Du. Die neue Beziehung zwischen Mann und Frau oder Die 
androgyne Revolution. Aus dem Französischen von Friedrich Griese. München: Piper, 
1988. Erstausg. 1986.  

— XY – Die Identität des Mannes. Aus dem Französischen von Inge Leipold. München: Piper, 
1993.  

Bajraktarović, Mirko. „The Problem of Tobelije.“ Glasnik Etnografskog Muzeja. Bd. 28-29. 
Belgrad: 1966. 132.  

Beauvoir, Simone de. Das andere Geschlecht. Sitte und Sexus der Frau. Aus dem Französi-
schen von Uli Aumüller und Grete Osterwald. Hamburg: Rowohlt, 2000. (Die Originalaus-
gabe erschien 1949 unter dem Titel Le Deuxième Sexe.) 

Becker, Manuel. „Marxismus-Leninismus.“ Metzler Lexikon moderner Mythen. Figuren, Kon-
zepte, Ereignisse. Stephanie Wodianka und Juliane Ebert (Hrsg.) Stuttgart: Metzler, 2014. 
248-250. 

Bejko, Waltraud. Albanien – Mein Leben (1959-1996). Mit einem Vorwort von Michael 
Schmidt-Neke. Bochum: DAFG, 2003.  

Bekteshi, Vera. Vila me dy porta. Roman. Tirana: Fjala, 2014. 
Beqja, Hamit. Gruaja, kjo qenie e shenjtë. Vëzhgime e meditime. Tirana: Akademia e 

Shkencave, 2002. 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



Literaturverzeichnis 198

Berressem. Hanjo. „Sublimierung.“ Metzler Lexikon Literatur- und Kulturtheorie. Ansätze – 
Personen – Grundbegriffe. Ansgar Nünning, Hrsg. Stuttgart: Metzler, 2013. 726. 

Camaj, Martin. Vepra. Bd. 3. Bardhyl Demiraj (Hrsg.). Tirana: Onufri, 2010.  
Cassell, Philip. The Giddens Reader. Stanford: Stanford UP, 1993. 
Courtois, Stéphane, Nicolas Werth, Jean-Louis Panné u. a. Das Schwarzbuch des Kommunis-

mus. Unterdrückung, Verbrechen und Terror. München: Piper, 2000. 
Çajupi, Andon Zako. Vepra. Tirana: Ndërmarrja Shtetërore e Botimeve, 1957. 
Çapriqi, Sazana. Shkrimi femëror. Prishtina: PEN Qendra e Kosovës, 2011. 
Çaushi, Tefik. Eros: dashuria dhe seksi te Kadareja. Botim i plotësuar me vepra të reja të 

Kadaresë. Tirana: Ombra, 2004. 
Çela, Lindita. „Masakra e Lurës. Gjoci: Graniti mohoi lidhjen me vajzën, na prenë në besë.” 

Shekulli 7. Dezember 2007: 6-7. 
Çuli, Diana. Ese për gruan shqiptare. Tirana: Dora d’Istria, 2000. 
Dado, Floresha. Letërsi e painterpretuar. Qasje teorike ndaj Realizmit Socialist. Tirana: Bota 

Shqiptare, 2010.  
— „Letrat shqipe dhe gjuhët e tjera – çështje të debatit shkencor.“ Letrat shqipe dhe gjuhët e 

tjera të letërsisë shqiptare. Tirana: Akademia e Shkencave e Shqipërisë, 2016. 7-16. 
„Daten und Fakten über Frauen in Albanien.“ [Ohne Angabe des Autors.] Albanische Hefte 2 

(2011): 11-12. 
Debelle, Yaël. „Sexuelle Gewalt hinterlässt über Generationen hinweg ihre Spuren.“ Neue 

Zürcher Zeitung. 10. Jan. 2020. Web. 26. Febr. 2020. 
Dickerson, Carly. „The Linguistic Expression of Gender Identity: Albania’s ‘Sworn Virgins’.“ 

Yorkspace Library. 3. Okt. 2016. Web. 26. Okt. 2018. 
Dones, Elvira. Hana. Roman. Aus dem Italienischen von Adrian Giacomelli. Zürich: Ink Press, 2017. 
— „Sterne entblättern sich nicht.“ Aus dem Albanischen von Hans-Joachim Lanksch. Elvira 

Dones Official Website. 13. Febr. 2016. Web. 11. Aug. 2018. 
— „Sucht mich in den Containern.“ Aus dem Albanischen von Florian Kienzle. Elvira Dones 

Official Website. 13. Febr. 2016. Web. 30. April 2018. 
— Yjet nuk vishen kështu. Roman. Tirana: Dudaj, 2009. Erstausg. 2000. 
Dornhof, Dorothea. „Weiblichkeit.“ In: Karlheinz Barck (Hrsg.). Ästhetische Grundbegriffe. 

Historisches Wörterbuch in sieben Bänden. Bd. 6. Tanz-Epoche. Stuttgart: Metzler, 2010. 
481-520. 

Elezi, Ismet. E drejta zakonore e Labërisë në planin krahasues. Tirana: Libri Universitar, 1994. 
Elsie, Robert. Albanian Literature. A Short History. London: I.B. Tauris in association with 

The Centre for Albanian Studies, 2005. 
— „Albanische Literatur und Kultur nach sechsundvierzig Jahren Sozialismus. Ein Zustands-

bericht.“ Südosteuropa, Zeitschrift für Gegenwartsforschung. München. 11-12 (1991): 600-
613. 

— (als Hrsg.) Der Kanun. Das albanische Gewohnheitsrecht nach dem sogenannten Kanun 
des Lekë Dukagjini, kodifiziert von Shtjefën Gjeçovi, ins Deutsche übersetzt von Marie 
Amelie Freiin von Godin. Einführung von Michael Schmidt-Neke. Peja: Dukagjini, 2001. 

— Einem Adler gleich. Anthologie albanischer Lyrik vom 16. Jahrhundert bis zur Gegenwart. 
Hildesheim: Georg Olms Verlag, 1988. 

— „Evolution and revolution in modern Albanian literature.“ World Literature Today, Vol. 
65, 2 (Frühling 1991): 256-263. 

— Handbuch zur albanischen Volkskultur. Mythologie, Religion, Volksglauben, Sitten, Ge-
bräuche und kulturelle Besonderheiten. London: Centre for Albanian Studies, 2015. 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



Literaturverzeichnis 
 

199 

— „Kasëm Trebeshina, prophet.“ Robert Elsie. 23. April 2007. Web. 14. Juli 2018. 
„,Enis Vasili interviste me Ismail Kadare’ Studio e hapur.“ News24. 24. Nov. 2015. Web. 1. 

Juli 2018.  
Fallada, Hans. Junge Liebe zwischen Trümmern. Erzählungen. Herausgegeben und mit einem 

Nachwort von Peter Walther. Berlin: Aufbau Verlag, 2018. 
Faye, Éric. „Kadare e përçmoi ‘Dasmën’, se u pëlqye nga kritika e kohës.” Panorama. 21. Jan. 

2016. Web. 15. Febr. 2019.  
Fevziu, Blendi. Enver Hoxha. E para biografi e bazuar në dokumentat e arkivit personal dhe 

në rrëfimet e atyre që e njohën. Vorwort von Henri Çili. Tirana: UET Press, 2014. (6. Auflage) 
Frenzel, Elisabeth. Motive der Weltliteratur. Ein Lexikon dichtungsgeschichtlicher Längs-

schnitte. Stuttgart: Kröner, 1988. 
Freud, Sigmund. Abriß der Psychoanalyse. Frankfurt am Main: Fischer, 1953. 
Galerie der Bildenden Künste Tirana. Monumente: Skanderbeg – Die Unabhängigkeit – Die 

vier Heldinnen von Mirdita. Tirana: Verlag 8 Nëntori, 1988. 
Geisler, Alexandra. Gehandelte Frauen. Menschenhandel zum Zweck der Prostitution mit Frauen 

aus Osteuropa. Berlin: trafo Verlag, 2005. 
Gjeçov, Shtjefën, Hrsg. Kanuni i Lekë Dukagjinit – The Code of Lekë Dukagjini. Translated, 

with an Introduction, by Leonard Fox. New York: Gjonlekaj, 1989. 
Graçi, Virion und Gëzim Rredhi. „Transpozime autobiografike në romanet e I. Kadaresë, F. 

Lubonjës, B. Shehut.“ Seminari XXVIII ndërkombëtar për gjuhën, letërsinë dhe kulturën 
shqiptare. Bd. 2. Hrsg. Liman Matoshi. Prishtina: Fakulteti i Filologjisë, 2009. 357-366. 

Grawert-May, Erik von. „Erotisch/Erotik/Erotismus.“ In: Karlheinz Barck (Hrsg.). Ästhetische 
Grundbegriffe. Historisches Wörterbuch in sieben Bänden. Bd. 2. Dekadent-Grotesk. Stutt-
gart: Metzler, 2010. 310-337. 

Holm, Kerstin. „Nobelpreis für ein Plagiat: Die Ruhmsucht der Sowjetunion.“ Frankfurter All-
gemeine Zeitung. 31. Juli 2015. Web. 21. April 2018.  

Hook, Mary P. Van, Eglantina Gjermeni, Edlira Haxhiymeri. „Sexual trafficking of women: 
Tragic proportions and attempted solutions in Albania.“ International Social Work. Lon-
don. Vol 49, Issue 1 (2006): 29-40. 

Hoxha, Enver. Vepra. Bd. 39, 40. Enver-Hoxha-Net. Web. 19. März 2018. 
Hoxha, Mentor. Figura e femrës në letërsinë shqipe. Tirana: Botimet M & B, 2015.  
„,Ikja e Ismail Kadarese!’ Opinion.“ RTV KLAN. 24. Okt. 2012. Web. 6. Mai 2018.  
Ingendaay, Paul. „Frauen in Spanien. Sklavinnen der Moderne.“ Frankfurter Allgemeine Zei-

tung. 21. Sept. 2005. Web. 21. Okt. 2018. 
Jorgaqi, Nasho. „Zërat e parë femërorë të letërsisë shqipe.“ Shqiptarja.com 08. März 2015. 

Web. 17. März 2018. 
Junck, Inge (Hrsg.). Die Frauen Albaniens. Artikel und Aufsätze aus der albanischen Presse. 

München: Deutsch-Albanische Freundschaftsgesellschaft, 1979. 
Kadare, Helena. Eine Frau aus Tirana. Roman. Aus dem Albanischen von Basil Schader. Salz-

burg: Residenz Verlag, 2009. 
— Kohë e pamjaftueshme. Kujtime. Tirana: Onufri, 2011. 
— Një grua nga Tirana. Roman. Tirana: MÇM, 1994. 
Kadare, Ismail. Albanischer Frühling. Berichte, Briefe, Betrachtungen. Aus dem Französischen 

von Miriam Magall. Kiel: Neuer Malik Verlag, 1991. 
— Chronik in Stein. Roman. Aus dem Albanischen von Joachim Röhm. Frankfurt am Main: 

S. Fischer, 2012. 
— Dasma. Roman. Tirana: Onufri, 2015. Erstausg. 1968.  

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



Literaturverzeichnis 200

— Der General der toten Armee. Roman. Aus dem Albanischen von Joachim Röhm. Frankfurt 
am Main: S. Fischer, 2006. 

— Der Nachfolger. Roman. Aus dem Albanischen von Joachim Röhm. Frankfurt am Main: S. 
Fischer, 2009. 

— Der Raub des königlichen Schlafs. Kleine Romane und Erzählungen. Aus dem Albanischen 
von Joachim Röhm. Zürich: Ammann, 2008. 

— Der zerrissene April. Roman. Aus dem Albanischen von Joachim Röhm. Salzburg: Resi-
denz, 1989. 

— Dialog me Alain Bosquet. Aus dem Französischen von Ermira Topi. Tirana: Onufri, 1996. 
— Die Dämmerung der Steppengötter. Roman. Aus dem Albanischen von Joachim Röhm. 

Frankfurt am Main: S. Fischer, 2016. 
— Eskili, ky humbës i madh. Tirana: 8 Nëntori, 1990. 
— Gjenerali i ushtrisë së vdekur. Roman. Vepra. Bd. 2. Tirana: Onufri, 2007. 7-262. Erstausg. 1963. 
— Kronikë në gur. Roman. Vepra. Bd. 4. Tirana: Onufri, 2008. 7-356. 
— Muzgu i perëndive të stepës. Roman. Vepra. Bd. 8. Tirana: Onufri, 2008. 7-199. Erstausg. 

1978. 
— Pasardhësi. Roman. Tirana: 55, 2003. 
— Qyteti pa reklama. Roman. Vepra. Bd. 1. Tirana: Onufri, 2007. 29-175. Erstausg. 2001. 
— Sorkadhet e trembura. Vepra. Bd. 20. Tirana: Onufri, 2009. 517-590. 
— Spiritus. Roman. Aus dem Albanischen von Joachim Röhm. Frankfurt am Main: S. Fischer, 

2011. 
Kapllani, Gazmend. A Short Border Handbook. Aus dem Griechischen von Anne-Marie 

Stanton-Ife. London: Portobello, 2009. 
Këngë nga kompozitorë shqiptarë. Tirana: Shtëpia qendrore e krijimtarisë popullore, 1974.  
Kienzle, Florian. „Der ,Kulla-Komplex’. Die Darstellung des Kanuns in der modernen albani-

schen Literatur.“ Albanische Hefte 4 (2008): 8-14. 
— „Novela ‘Pishtarët e natës’ e Martin Camajt.“ Seminari XXVI ndërkombëtar për gjuhën, 

letërsinë dhe kulturën shqiptare. Bd. 2. Hrsg. Imri Badallaj. Prishtina: Fakulteti i 
Filologjisë, 2007. 53-60. 

Kliche, Dieter. „Passion/Leidenschaft.“ In: Karlheinz Barck (Hrsg.). Ästhetische Grund-
begriffe. Historisches Wörterbuch in sieben Bänden. Bd. 4. Medien-Populär. Stuttgart: 
Metzler, 2010. 684-724. 

Koliqi, Ernest. Hija e maleve. Novela. Shkodra: Camaj-Pipa, 2004. Erstausg. 1929. 
— Tregtar flamujsh. Novela. Shkodra: Camaj-Pipa, 2004. Erstausg. 1935. 
Kongoli, Fatos. Hundehaut. Roman. Aus dem Albanischen von Joachim Röhm. Zürich: 

Ammann, 2006. 
Kostallari, Androkli (Hrsg.). Fjalor i shqipes së sotme. Tirana: Akademia e Shkencave, 1984. 
Kosumi, Bajram. „Arti si çelës midis jetës dhe vdekjes në letërsinë nga burgu.“ Seminari XXXII 

ndërkombëtar për gjuhën, letërsinë dhe kulturën shqiptare. Bd. 2. Hrsg. Bardh Rugova. 
Prishtina: Fakulteti i Filologjisë, 2013. 21-28. 

Kryeziu, Resmije. Femina Litterarum. Romantizmi, sentimentalizmi, simbolizmi, realizmi, 
ekspresionizmi. Prishtina: Instituti Albanologjik, 2008. 

Kühn, Dieter. Ich Wolkenstein. Frankfurt am Main: Insel, 1977. 
Kuteli, Mitrush. Prozë dhe vargje të zgjedhura. Bd. 1. Tirana: Botimet Kuteli ‘04, 2009. 
Lorenz, Alfred L. (Hrsg.). Albanische Karikaturen. Katalog zur ersten albanischen Karikatu-

renausstellung in der Bundesrepublik Deutschland und West-Berlin. Deutsch-Albanische 
Freundschaftsgesellschaft e. V.: München und Hamburg, 1987.  

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



Literaturverzeichnis 
 

201 

Lubonja, Fatos. „Çuçi.“ Përpjekja 4 (September 1995) Tirana: 68-75. 
— „Eqeremi.“ Përpjekja 8 (Oktober 1996) Tirana: 51-56. 
— „Filmi socrealist dhe qasja ndaj së shkuarës.“ Përpjekja 25 (Herbst 2008) Tirana: 2-5.  
— Nëntëdhjeteshtata. Apokalipsi i rremë. Tirana: Marin Barleti, 2010. 
— „Privacy in a Totalitarian Regime.“ Social Research. Part VI: Privacy and the State.  Vol. 

68, 1 (Frühling 2001): 237-254. 
— „Privatësia në regjimin totalitar.“ Përpjekja 20 (Frühling 2005) Tirana: 102-112.  
— „Thoughts out of prison.“ Index on Censorship. Vol. 21, 9 (1992): 15-18. 
— „Zwei Gefängniserzählungen.” Joachim Röhm: Albanische Literatur in deutscher Überset-

zung  04. Juli 2016. Web. 20. Febr. 2018. 
Lubonja, Liri. Larg dhe mes njerëzve. Kujtime internimi 1973-1990. Tirana: Dora d’Istria, 1995. 
Lubonja, Todi. Nën peshën e dhunës. Shënimet e burgut (1974-1987). Tirana: Qendra botuese 

ekonomike „Progresi“, 1993. 
— Pse hesht shtëpia e muzikës. Kujtime. Tirana: Botime Përpjekja, verm. 2002. 
Marku, Mark. Vorwort zu Ismail Kadare, Vepra. Bd. 1. Tirana: Onufri: 2007. 7-22. 
Merdani, Sherif und Frederik Ndoci. „Se kënduam let it be.“ RTV KLAN, Youtube. 6. Nov. 

2012. Web. 25. Dez. 2018.  
Migjeni (Millosh Gjergj Nikolla). Der Selbstmord des Sperlings und andere Prosaskizzen. Aus 

dem Albanischen von Joachim Röhm. Karlsruhe: Info, 1989. 
— Vepra. Hrsg. von Skënder Luarasi. Tirana: Migjeni, 2011. 
Moor, Piet de. Eine Maske für die Macht. Ismail Kadare – Schriftsteller in einer Diktatur. Aus 

dem Niederländischen von Marie-Luise Flammersfeld. Zürich: Ammann, 2006. 
Mühlbach, Kristina Rita. „Emanzipation.“ Metzler Lexikon moderner Mythen. Figuren, Kon-

zepte, Ereignisse. Stephanie Wodianka und Juliane Ebert (Hrsg.) Stuttgart: Metzler, 2014. 
110-114. 

Musaj, Fatmira, Fatmira Rama und Enriketa Pandelejmoni. „Gender Relations in Albania 
(1967-2009).“ Gendering Post-Socialist Transition. Studies of Changing Gender Perspectives. 
Hrsg. Krassimira Daskalova. Wien: Lit Verlag, 2012. 35-63. 

Musta, Agim und Mexhit Kokalari (Hrsg.). Kush ishte Enver Hoxha. Tirana: Apollonia, 1996. 
Myftiu, Bessa. Amours au temps du communisme. Roman. Paris: Fayard, 2010. 
— An verschwundenen Orten. Roman. Aus dem Französischen von Katja Meintel. München: 

Deutscher Taschenbuch Verlag, 2012.  
— Dashuri në kohën e komunizmit. Roman. Aus dem Französischen von Blerta Hyska. Tirana: 

Dudaj, 2016. 
— Drejt të pamundurës. Roman. Aus dem Französischen von der Autorin. Tirana: Marin 

Barleti, 2012. 
— Rrëfime nga vendet e harruara. Roman. Aus dem Französischen von der Autorin. Tirana: 

Marin Barleti, 2010. 
Myrtaj, Faruk. „Koha e tregimit nuk ka mbaruar.“ MAPO WEEKEND 2706. März 2019: 17-19. 
Nell, Werner. „Familie.“ Metzler Lexikon moderner Mythen. Figuren, Konzepte, Ereignisse. 

Stephanie Wodianka und Juliane Ebert (Hrsg.) Stuttgart: Metzler, 2014. 121-123. 
Newmark, Leonard. Oxford Albanian-English Dictionary. Oxford: Oxford UP, 1998. 
Nieberle, Sigrid. Gender Studies und Literatur. Eine Einführung. Darmstadt: Wissenschaftliche 

Buchgesellschaft, 2013. 
Nopcsa, Franz Baron. „Die Bergstämme Nordalbaniens und ihr Gewohnheitsrecht (Ausschnitte).“ 

In: Fatos Baxhaku und Karl Kaser. Die Stammesgesellschaften Nordalbaniens. Berichte und 
Forschungen österreichischer Konsuln und Gelehrter (1861-1917). Wien: Böhlau, 1996. 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



Literaturverzeichnis 202

Nord, Ilona. Individualität, Geschlechterverhältnis und Liebe. Partnerschaft und ihre Lebens-
formen in der pluralen Gesellschaft. Gütersloh: Kaiser, 2001. 

Nünning, Ansgar (Hrsg.). Metzler Lexikon. Literatur- und Kulturtheorie. Ansätze – Personen – 
Grundbegriffe. Fünfte, aktualisierte und erweiterte Auflage. Stuttgart: Metzler, 2013.   

Olluri, Adil. Fytyra e tiranisë. Rrëfimi për diktaturën në romanin bashkëkohor shqiptar. 
Prishtina: Instituti Albanologjik, 2017. 

Pllumi, Át Zef. Rrno vetëm për me tregue. Libri i kujtimeve. Pjesa e parë: 1944-1951. Shkodra: 
Botime Françeskane, 2015. 

Plumbi, Ollga. „Der Feminismus und unsere Gesellschaft.“ Aus dem Albanischen von Michael 
Schmidt-Neke. Albanische Hefte 4 (2005): 24f. 

Post, Susan E. Pritchett. „Miti i burrneshës.“ Përpjekja 15-16 (1999) Tirana: 85-101. 
— Women in Modern Albania: Firsthand Accounts of Culture And Conditions from Over 200 

Interviews. London: McFarland, 1998.  
Pouqueville, F.-C.-H.-L. Travels in Epirus, Albania, Macedonia and Thesally. London: Richard 

Phillips, 1826. 
Prifti, Peter R. „The Albanian Party of Labor and the Intelligentsia.“ East European Quarterly 

Bd. 8, Ausg. 3 (Herbst 1974): 307-335. 
Reichholf, Josef H. Warum wir siegen wollen. Der sportliche Ehrgeiz als Triebkraft in der 

Evolution des Menschen. Frankfurt am Main: Fischer, 2009. 
Röhm, Joachim. „Visar Zhiti.“ Joachim Röhm. Albanische Literatur in deutscher Übersetzung. 

4. Juli 2016. Web. 6. Aug. 2019. 
Schmid, Wilhelm. Schönes Leben? Einführung in die Lebenskunst. Frankfurt am Main: Suhr-

kamp, 2000. 
Schmoll, Thomas. „Deutschland ist das größte Bordell Europas.“ Die Welt. 18. Nov. 2017. 

Web. 9. Sept. 2018. 
Schwarzer, Alice. Simone de Beauvoir. Ein Lesebuch mit Bildern. Hamburg: Rowohlt, 2007. 
Shajkovci, Liridon. Kanon des Lekë Dukagjini. Das alte nordalbanische Gewohnheitsrecht 

nach dem Kanon des Lekë Dukagjini, in der Kodifikation von Shtjefën Gjeçovi, ins Deut-
sche übersetzt von Marie Amelie Freiin von Godin. OpinioIuris – Die freie juristische Bib-
liothek. 22. Juni 2018. Web. 01. Juli 2018. 

Shehu, Novruz Xh. „Vajza uragan Musine Kokalari.“ Musine Kokalari. Vepra. Bd. 1. Hrsg. 
Novruz Xh. Shehu. Tirana: Geer, 2009. 7-62. 

Shuteriqi, Dhimitër S. (Hrsg.). Historia e Letërsisë Shqiptare — që nga fillimet deri te 
Lufta Antifashiste Nacionalçlirimtare. Tirana: Akademia e Shkencave, 1983.  

Sinani, Shaban. Camaj i paskajuar. Rreth tipologjisë së llojeve në veprën e Martin Camajt. 
Tirana: Qendra e Studimeve Albanologjike, 2011. 

SING! INGE, SING! — der zerbrochene Traum der Inge Brandenburg. Reg. Marc Boettcher. 
Edition Salzgeber, 2011. DVD. 

Smaqi, Laura. Itinerare që ndërthuren (Studime për letërsinë shqipe). Tirana: Qendra e 
Studimeve Albanologjike, 2012. 

— Kaleidoskop. Studime letrare. Tirana: Akademia e Studimeve Albanologjike, 2017.  
Sokoli, Lekë. Prostitucioni si profesion. Vështrim sociologjik. Tirana. Instituti i Sociologjisë, 

2007. 
Sokoli, Lekë und Ilir Gëdeshi. Trafikimi. Rasti i Shqipërisë. Tirana: Instituti i Sociologjisë, 

2006. 
Spasse, Arian. „Pikëpamjet sociale e psikologjike të romanit ,Pse?!...’.“ Spasse, Sterjo. Pse?! 

Roman. Erik Botime [ohne Ort und Jahr]. 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



Literaturverzeichnis 
 

203 

Spasse, Sterjo. Pse?! Roman. Tirana: Ardita, 1995. Erstausg. 1935. 
Stafa, Monika. „Njeriu ‘kullë’!” Gazeta Shqip 13. Oktober 2007: 41. 
TBS Trinitarian Bible Society, Hrsg. Das neue Testament. Lutherbibel 1912. Neu überarbeitet. 

Buttikon (Schweiz): La Buona Novella, 1998. 
Tirta, Mark. „Shtresime mitologjike“. Çështje të folklorit shqiptar. Tirana: Akademia e Shkencave, 

1988.  
Tufa, Agron. „Jehona e gjatë e diktaturës.“ Seminari XXXIV ndërkombëtar për gjuhën, letërsinë 

dhe kulturën shqiptare. Bd. 2. Hrsg. Rrahman Paçarizi. Prishtina: Fakulteti i Filologjisë, 
2015. 413-428. 

Tupja, Edmond. Fjalor erotik i gjuhës shqipe dhe të tjera “prapësi“ po aq të kripura (në mos më 
shumë). Tirana: Ora, 2004. 

Qosja, Rexhep. „Çështje të periodizimit të letërsisë shqipe.“ Seminari XXIII ndërkombëtar për 
gjuhën, letërsinë dhe kulturën shqiptare. Bd. 2. Hrsg. Fadil Raka. Prishtina: Fakulteti i 
Filologjisë, 2004. 193-198. 

Vata, Rovena. Miti i malit në letërsinë shqipe. Fishta, Koliqi, Migjeni, Camaj. Tirana: Naimi, 
2013. 

Velo, Maks. Klubi Karavasta. Roman. Tirana: MAPO, 2016.  
— Palltoja e burgut. Kujtime. Tirana: Letrat, 1995. 
— Përkthyesi. Tregime. Tirana: MAPO, 2018. 
Vielhaber, Carsten. Die Präfixe der Postmoderne oder Wie man mit dem Mikroskop philoso-

phiert. Münster: LIT Verlag, 2001.  
Vorpsi, Irida. „Revista ,Shqiptarja e Re’ si përçuese e propagandës së PPSH-së. Analizë e 

motiveve dhe e strategjive manipuluese.“ Seminari XXXIII ndërkombëtar për gjuhën, 
letërsinë dhe kulturën shqiptare. Bd. 2. Hrsg. Bardh Rugova. Prishtina: Fakulteti i 
Filologjisë, 2015. 413-422. 

Vorpsi, Ornela. Das ewige Leben der Albaner. Roman. Aus dem Italienischen von Karin 
Fleischanderl. Wien: Paul Zsolnay Verlag, 2007. 

Watzlawick, Paul. Anleitung zum Unglücklichsein. München: Piper, 1998.  
Young, Antonia. Women Who Become Men. Albanian Sworn Virgins. Oxford: Berg, 2001. 
Zapf, Hubert (Hrsg.). Amerikanische Literaturgeschichte. Stuttgart: Metzler, 1996. 
Zëvendësi i grave. Reg. Fehmi Hoshafi. Shqipëria e Re, 1987. Youtube. Web. 25. Nov 2018.     
Zirin, Mary (Hrsg.). Women & Gender in Central and Eastern Europe, Russia, and Eurasia. A 

Comprehensive Bibliography. Bd. 1: Southeastern and East-Central Europe. (Bibliographie 
zu Albanien: 117-132). Armonk, NY: Sharpe, 2007.  

Zonja nga qyteti. Reg. Piro Milkani. Shqipëria e Re, 1976. Youtube. Web. 18. April 2018.     
„,Zurück nach Albanien – Wenn der Traum von Deutschland zerplatzt.’ Re:“ Arte. Web. 30. 

Mai 2018.  

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



Personenregister 

Açka, Flutura  10 
Agolli, Dritëro  10, 17, 27, 31, 74, 114, 

117, 131-133, 136, 152, 190 
Ahmeti, Mimoza  25, 34 
Aliçka, Ylljet  7, 10, 74, 95, 111-113, 

118-122, 137, 139-140, 144, 153, 
179, 189 

Arendt, Hannah  18-19, 102-103, 107-
108, 119-120, 122, 179 

Badinter, Elisabeth  12-13, 15-16, 18, 40, 
45, 49-50, 54-55, 69-70, 74-75, 90, 
92, 94, 101, 110, 113, 119, 121-122, 
126, 129, 140, 145-146, 149, 153-
154, 176, 181-182, 186, 189, 191-193 

Beauvoir, Simone de  11, 15-17, 37, 40, 
42, 48-49, 54, 58, 68, 95-98, 104, 
110, 116, 123, 129, 139, 142, 145, 
147-148, 154-155, 171, 179, 182, 
186, 189-191, 195 

Bejko, Waltraud (geb. Tunger)  8, 14, 29, 
49, 52, 60, 73, 78-79, 90, 94, 98, 117-
118, 120-121, 123, 131, 133, 141, 
149-150, 152, 184-185 

Bekteshi, Vera  14, 88 
Berisha, Sali  43, 141 
Blloshmi, Sara  39 
Blushi, Ben  8 
Buzuku, Gjon  3 
Camaj, Martin  10, 32, 37, 40-41, 43, 46, 

50, 59-69, 101, 176, 182, 185 
Ciu, Selfixhe („Kolombja“)  1, 38 
Çajupi, Andon Zako  12, 24, 33, 85, 89, 

91 
Çapriqi, Sazana  37 
Çuli, Diana  19-22, 25, 47-48, 51, 85-86, 

88, 92, 94-95, 120, 142, 149-150, 
172-174, 177, 182, 188 

Dickinson, Emily  143 

Dones, Elvira  6, 9-10, 14, 25-26, 29-30, 
35, 37, 41-42, 50, 55, 57, 62, 67-68, 
72-75, 79, 83-85, 105, 143, 145, 148, 
153-166, 174-175, 177-182, 185, 193-
194 

Dora d’Istria  25 
Fishta, Gjergj  25 
Freud, Sigmund  17, 96, 113, 129 
Gjetja, Ndoc  46-47 
Godin, Marie Amelie Freiin von  50 
Hoxha, Enver  5, 14, 19, 34-36, 39, 56, 

75, 77, 79, 83, 98, 102, 120, 127-128, 
133, 138, 169, 173, 187 

Hoxha, Nexhmije  39, 187 
Frashëri, Naim  10, 33 
Kadare, Helena  24, 26, 35, 38, 76-77, 92-

93, 95-96, 98, 101-103, 105-108, 124, 
127-128, 132, 137, 139, 141, 167, 
171, 179, 186, 189 

Kadare, Ismail  1-2, 4, 8-10, 16, 18, 22-
23, 26-28, 31-32, 34-35, 39, 42, 44-
46, 49, 51, 53, 58, 68, 70-72, 74-75, 
77-78, 80-81, 86-87, 95, 100-102, 
104-105, 108-110, 112, 114, 124-126, 
130-131, 133-135, 150-151, 155-156, 
167, 170-173, 179, 182-186, 188-191 

Kapllani, Gazmend  9, 107, 110, 188 
Kokalari, Musine  12, 24-25, 30, 37-39 
Koliqi, Ernest  10, 12, 25, 30, 32-34, 37, 

50-54, 72-74, 120, 146-147 
Kongoli, Fatos  11, 32, 75, 172-173, 181 
Kuteli, Mitrush  29 
Lollobrigida, Gina  109-110, 123 
Lubonja, Fatos  8-9, 20, 28, 32, 43, 95, 

98, 113-116, 120, 141, 154, 162, 180, 
186 

Marko, Petro  8, 86 
Merdani, Sherif  76-77 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



Personenregister 206

Migjeni (Millosh Gjergj Nikolla)  11, 24, 
30, 34, 37-38, 82-85, 147, 166, 193 

Myftiu, Bessa  6, 10, 11, 30, 33-35, 41, 
46-47, 53, 60, 62, 72-73, 75-80, 89, 
95, 97, 104, 116, 119-120, 126, 128-
129, 139, 144-145, 150-154, 157, 
168, 171, 183, 185, 189, 194 

Myrtaj, Faruk  130, 186-187 
Pasternak, Boris  9, 170-171 
Plasari, Aurel  76 
Pllumi, Át Zef  10, 76 
Plumbi, Ollga  39, 71, 140 
Shehu, Bashkim  9, 32, 75 
Skanderbeg, Gjergj Kastriota  16, 24, 87-

88, 191 

Solschenizyn, Alexander  9, 32 
Spasse, Sterjo  10, 32-33, 59, 69-70, 86 
Stërmilli, Haki  24, 30, 32, 37 
Trebeshina, Kasëm  9, 10, 32 
Tufa, Agron  119, 152-153 
Tupja, Edmond  190 
Velo, Maks  9, 11, 22, 32, 44, 91, 93-94, 

98-100, 107, 118, 144, 150, 172, 180-
181, 186-187 

Vorpsi, Ornela  1, 11, 14, 28, 41, 74-76, 
78, 95, 103, 109-111, 120, 130, 152-
153, 155, 194 

Woolf, Virginia  142-143 
Zllami, Brunilda  7 
Zogu, Ahmet  71, 83 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



Sachregister 

Arbeit  52, 55, 59, 61, 74, 78, 80, 83, 88-
94, 106, 110, 115-116, 119-120, 127, 
133-135, 137, 139, 147, 157, 161, 
172, 174, 177, 179-180, 182, 184, 
189, 192-193 

Armut  11, 14-15, 30, 55, 83-84, 96, 120, 
139, 156, 158, 165, 174, 181, 193, 
195 

Autobiographie  26, 75-76, 143-144, 190 
Besatzung, siehe Krieg   
Bildung  27-30, 33, 67, 78, 145-146, 150 
Binationale Paare  22-23, 112, 118-119, 

122, 138, 183, 189 
Blutrache  43, 51-55, 58, 70-72, 169, 175 
Brautraub  68 
Dissidenz  9, 32, 52, 104, 179 
Ehe  10-15, 17, 24, 28-29, 35-36, 43, 47-

63, 66-74, 78-83, 88-89, 97, 101, 108, 
117-122, 126, 129, 137-141, 149, 
155, 168, 172, 176, 184-185, 190 

Ehre  10, 21-22, 30, 43, 52-55, 58-59, 61, 
70, 72, 88, 103, 129-130, 151, 156-
157, 175, 178, 182 

Einsamkeit  13, 15, 31, 65-66, 74, 105, 
107, 112, 117-118, 169, 171, 186-
187, 193 

Elfen, siehe Mythologie 
Emanzipation  13,40, 49, 56, 58, 62, 64, 

66-67, 71, 88, 90, 92, 94, 129, 140, 
145, 171, 189, 192-194 

Exil  6, 8-9, 29, 32, 35, 70, 72, 74-75, 
118, 140, 150, 156, 179, 184-186 

Familie  9, 18, 21, 30, 42-43, 48-52, 55, 
57, 59, 61, 65, 67, 70, 72, 76, 78-80, 
83, 90, 118-120, 129, 139, 146-147, 
149-150, 157, 172, 176-177, 182-183 

Feen, siehe Mythologie 

Feminismus  13, 18, 23, 25, 33, 37, 39-
40, 42, 54, 67, 74, 129, 142, 145, 149, 
182, 189-190, 194 

Folter  119, 122, 160, 166, 178, 180 
Gefängnis  9-11, 27, 32, 38, 44-47, 55, 

57, 70-71, 76-77, 90, 96, 98-100, 107-
108, 112-124, 130, 138-139, 143-144, 
146, 154, 160, 166, 173, 178-182, 192 

Gjirokastra  18, 44, 147, 185 
Gleichberechtigung  15-16, 42, 64, 82, 

94, 120, 129, 140-141, 169, 178, 185-
186, 189, 195 

Glück  11, 30, 63, 73, 83, 98, 101-102, 
106-107, 112, 114, 119-120, 123, 
126-129, 136, 140, 143, 161, 181-182 

Hauptstadt, siehe Tirana 
HeldIn  16, 21-22, 26, 43, 47, 51, 65, 67, 

69, 83, 86-88, 94, 114, 116, 119-121, 
123, 126, 128-129, 134-135, 137, 
143, 155, 171, 183, 190-191 

Individualismus  14, 15, 25, 28, 33-35, 
40, 42, 51, 59, 86, 87, 103, 104, 106, 
153-154, 169, 180-182, 186, 189-191 

Internierung, siehe Gefängnis 
Jungfräulichkeit  55, 84, 153, 163 
Kapitalismus  13-14, 19, 21, 23, 70, 76, 

79-80, 84, 96, 140, 144-145, 156-157, 
163-170, 172-181, 183, 186, 190, 193 

Kindlichkeit  10-11, 44-46, 62, 68, 77, 
108-109, 113, 121, 131-132, 145, 
154, 160-161, 182, 190 

Kosovo  5, 8, 30, 35, 104, 144-145, 157 
Krieg  8, 11, 13, 16, 20-21, 39, 44-45, 47, 

60, 68, 84, 88, 108-109, 113, 131, 
147-148, 155-157, 160-162, 167-170, 
177, 182, 188, 194 

Lustfeindlichkeit  17, 95-100, 108-110, 
124, 138-140, 190 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7



Sachregister 208

Mann-Jungfrauen  12, 21, 35, 50, 55-58, 
60, 72-74, 170 

Marxismus  19-20, 71, 81-82, 106, 110, 
120 

Maskulinisierung  18, 22, 29, 43-47, 50, 
53-58, 62, 67, 73-74, 78, 88-89, 92-
93, 139, 154-156, 161, 163, 170, 178, 
181-184, 191-193 

Mehrsprachigkeit  4-9, 33-34, 41, 153 
Menschenhandel  13-15, 120, 154-159, 

162-166, 176-179 
Mythos  19, 48, 122, 149, 190 
Mythologie  3, 21-22, 50-51, 55, 62 
Opfer  4, 15, 18-23, 39, 57-58, 69-70, 76, 

80-81, 88-89, 100-101, 105, 119-121, 
133, 148, 152, 157-163, 170, 173-181 

Ora, siehe Mythologie 
Paranoia  75, 80, 102-103, 106-108, 178-

179 
PartisanInnen  5, 9, 30, 38-39, 55, 88, 94, 

119, 173 
Phallus  29, 70, 101, 116 
Politisierung  13-14, 22, 77, 93, 108, 111, 

168-170 
Pornographie  96, 110, 128, 190 
Privatsphäre  18, 28, 51, 79, 94, 105-106, 

114, 142, 169, 186 
Provinz  10-11, 18, 30, 46-47, 52, 59, 66, 

70, 80, 91, 111, 121, 123, 125, 128, 130, 
133-134, 137, 140-141, 143, 150, 171 

Religion  3-4, 19-20, 23-24, 97, 106, 166, 
169, 188-189, 195 

Scham, siehe Schuldgefühle 
Schönheit  1, 28, 34-35, 47, 50-51, 62, 69, 

77-19, 85-88, 93, 95, 103, 110, 117, 
122, 133, 144-145, 153, 187-188, 193 

Schuldgefühle  63, 101-102, 105-107, 
138, 151-153, 165, 183, 190 

Schwangerschaft  18, 40, 53, 59-61, 65, 
88, 90, 94, 103, 128-129, 149-153, 
191-193 

Sehnsucht  33-34, 61-62, 67, 69, 83, 113-
114, 122, 147, 154, 160-161 

Sexismus  25, 69-70, 73-74, 122, 125, 
132, 140, 152-153, 180-181, 190 

Stalinismus  19, 32, 35-36, 43, 77, 106, 
144, 179 

Tagebuch  57, 69, 71, 143, 148-149, 158, 
175 

Täter  18-21, 41, 53-54, 153, 179-181 
Tirana  10, 18, 27, 38, 46-47, 71, 87, 98, 

105, 111, 130, 133-135, 138, 153 
Unglück  11, 69, 114, 126, 140-141, 157-

158, 176 
Verhütungsmittel  60-61, 150-152, 191 
Vermännlichung, siehe Maskulinisierung 
Wendezeit  7, 10, 27-29, 32, 34-35, 43, 

74-75, 80, 121, 139, 144, 153, 166, 
168, 172-177, 184, 195 

Zana, siehe Mythologie 
 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11434-9 - ISBN E-Book: 978-3-447-19995-7


