DER BEGRIFF DER MAGIE
IN MITTELALTER UND
FRUHER NEUZEIT

Herausgegeben von
Jutta Eming und Volkhard Wels

HARRASSOWITZVERLAG



Harrassowitz Journals
nur zum personlichen Gebrauch / keine unbefugte Weitergabe

Der Begriff der Magie in Mittelalter und Friiher Neuzeit

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4


http://www.tcpdf.org

Episteme in Bewegung

Beitrdge zu einer transdisziplindren Wissensgeschichte

Herausgegeben von Gyburg Uhlmann
im Auftrag des Sonderforschungsbereichs 980
,Episteme in Bewegung.
Wissenstransfer von der Alten Welt
bis in die Frithe Neuzeit”

Band 17

2020
Harrassowitz Verlag - Wiesbaden

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Der Begriff der Magie
in Mittelalter und Friither Neuzeit

Herausgegeben von
Jutta Eming und Volkhard Wels

2020
Harrassowitz Verlag - Wiesbaden

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Die Reihe ,Episteme in Bewegung” umfasst wissensgeschichtliche Forschungen mit einem
systematischen oder historischen Schwerpunkt in der europaischen und nicht-europaischen
Vormoderne. Sie fordert transdisziplinare Beitréage, die sich mit Fragen der Genese und
Dynamik von Wissensbestanden befassen, und tragt dadurch zur Etablierung vormoderner
Wissensforschung als einer eigenstandigen Forschungsperspektive bei.

Publiziert werden Beitrdge, die im Umkreis des an der Freien Universitdt Berlin angesiedelten
Sonderforschungsbereichs 980 , Episteme in Bewegung. Wissenstransfer von der Alten Welt
bis in die Frithe Neuzeit” entstanden sind.

Herausgeberbeirat:

Anne Eusterschulte (FU Berlin) Beate La Sala (FU Berlin)
Kristiane Hasselmann (FU Berlin) Christoph Markschies (HU Berlin)
Andrew James Johnston (FU Berlin) Tilo Renz (FU Berlin)

Jochem Kahl (FU Berlin) Anita Traninger (FU Berlin)

Klaus Kriiger (FU Berlin)

Gefordert durch die Deutsche Forschungsgemeinschaft (DFG) -
Projektnummer 191249397 — SFB 980.

Umschlaggestaltung unter Verwendung eines magischen Siegels aus

Athanasius Kircher: Oedipus aegyptiacus. Bd. I1.2. Rom 1653, S. 74.

Der Skorpion stammt aus Paracelsus: Archidoxis magicae. In ders.: Biicher und Schrifften.
Hg. v. Johann Huser. Basel 1591, S. 344.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet

iber https://dnb.dnb.de abrufbar.

Bibliographic information published by the Deutsche Nationalbibliothek
The Deutsche Nationalbibliothek lists this publication in the Deutsche
Nationalbibliografie; detailed bibliographic data are available on the internet
at https://dnb.dnb.de.

Informationen zum Verlagsprogramm finden Sie unter
https://www.harrassowitz-verlag.de

© Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 2020

Das Werk einschliefilich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschiitzt.

Jede Verwertung auflerhalb der engen Grenzen des Urheberrechtsgesetzes ist ohne
Zustimmung des Verlages unzuléssig und strafbar. Das gilt insbesondere

flir Vervielfaltigungen ]eder Art, Ubersetzungen, Mikroverfilmungen und

fiir die Einspeicherung in elektronische Systeme.

Gedruckt auf alterungsbestandigem Papier.

Druck und Verarbeitung: Memminger MedienCentrum AG

Printed in Germany

ISSN 2365-5666 ISBN 978-3-447-11509-4
eISSN 2701-2522 Ebook ISBN 978-3-447-39006-4

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Zum Geleit

Andrew James Johnston und Gyburg Uhlmann

Der an der Freien Universitdt Berlin angesiedelte Sonderforschungsbereich 980
,Episteme in Bewegung. Wissenstransfer von der Alten Welt bis in die Friihe
Neuzeit”, der im Juli 2012 seine Arbeit aufgenommen hat, untersucht anhand
exemplarischer Problemkomplexe aus europdischen und nicht-europdischen
Kulturen Prozesse des Wissenswandels vor der Moderne. Dieses Programm
zielt auf eine grundsétzliche Neuorientierung wissensgeschichtlicher Forschung
im Bereich der Vormoderne ab. Sowohl in der modernen Forschung als auch
in den historischen Selbstbeschreibungen der jeweiligen Kulturen wurde das
Wissen der Vormoderne hdufig als statisch und stabil, traditionsgebunden und
autoritatsabhdngig beschrieben. Dabei waren die Stabilitdtspostulate moderner
Forscherinnen und Forscher nicht selten von der Dominanz wissensgeschicht-
licher Szenarien wie dem Bruch oder der Revolution gepragt sowie von Peri-
odisierungskonzepten, die explizit oder implizit einem Narrativ des Fortschritts
verpflichtet waren. Vormodernen Kulturen wurde daher oft nur eine einge-
schrankte Fahigkeit zum Wissenswandel und vor allem zur — nicht zuletzt histo-
rischen — Reflexion dieses Wandels zugeschrieben. Demgegentiber will dieser
SFB zeigen, dass vormoderne Prozesse der Wissensbildung und -entwicklung
von standiger Bewegung und auch stindiger Reflexion gepragt sind, dass diese
Bewegungen und Reflexionen aber eigenen Dynamiken unterworfen sind und
in komplexeren Mustern verlaufen, als es eine traditionelle Wissensgeschichts-
schreibung wahrhaben will.

Um diese Prozesse des Wissenswandels fassen zu konnen, entwickelte der
SFB 980 einen Begriff von ,Episteme’, der sich sowohl auf ,Wissen’ als auch ,Wis-
senschaft’ bezieht und das Wissen als ,Wissen von etwas’ bestimmt, d. h. als mit
einem Geltungsanspruch versehenes Wissen. Diese Geltungsanspriiche werden
allerdings nicht notwendigerweise auf dem Wege einer expliziten Reflexion er-
hoben, sondern sie konstituieren sich und werden auch reflektiert in Formen der
Darstellung, durch bestimmte Institutionen, in besonderen Praktiken oder durch
spezifische &sthetische oder performative Strategien.

Zudem bedient sich der SFB 980 eines speziell konturierten Transfer-Begriffs,
der im Kern eine Neukontextualisierung von Wissen meint. Transfer wird hier
nicht als Transport-Kategorie verstanden, sondern vielmehr im Sinne komplex
verflochtener Austauschprozesse, die selbst bei scheinbarem Stillstand iterativ
in Bewegung bleiben. Gerade Handlungen, die darauf abzielen, einen erreichten

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



VI Zum Geleit

Wissensstand zu tradieren, zu kanonisieren, zu kodifizieren oder zu fixieren, tra-
gen zum standigen Wissenswandel bei.

Gemeinsam mit dem Harrassowitz Verlag hat der SFB die Reihe ,Episteme in
Bewegung. Beitrdge zu einer transdisziplindren Wissensgeschichte” ins Leben
gerufen, um die Ergebnisse der Zusammenarbeit zu présentieren und zugang-
lich zu machen. Die Bénde, die hier erscheinen, werden das breite Spektrum der
Disziplinen reprasentieren, die im SFB vertreten sind, von der Altorientalistik bis
zur Mediavistik, von der Koreanistik bis zur Arabistik. Publiziert werden sowohl
aus der interdisziplindren Zusammenarbeit hervorgegangene Bande als auch
Monographien und fachspezifische Sammelbédnde, die die Ergebnisse einzelner
Teilprojekte dokumentieren.

Allen ist gemeinsam, dass sie die Wissensgeschichte der Vormoderne als ein
Forschungsgebiet betrachten, dessen Erkenntnisgewinne von grundsétzlichem
systematischen Interesse auch fiir die wissensgeschichtliche Erforschung der
Moderne sind.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Inhalt

Jutta Eming und Volkhard Wels
Einleitung ....... ..o

Christopher Braun und Regula Forster
Alchemist und Magier? Ibn Arfa Ra’s im Kontext der arabisch-islamischen
Gelehrsamkeit ......... ... . .

Wilhelm Schmidt-Biggemann
Sakrament: Geheimnis, Magie, Kultund Recht ...........................

Frank Fiirbeth

Propheten, Beschworer, Nigromanten, Marchenzauberer, Illusionisten,
Automatenbauer. Phanotypen des Zauberers in der deutschen Literatur
des Mittelalters unter diskursgeschichtlichem Aspekt ....................

Jutta Eming
Magie und Wunderbares. Aspekte ihrer dsthetischen und epistemischen
Konvergenz ...... ...

Bernd Roling

Die Heilige Jungfrau, die Weltseele und die nattirliche Kausalitat.
Christlich-kabbalistische Auslegungen der Shechinah bei Guillaume Postel
und seinen VOIZANGern .........o.iuitiiii i

Thomas Leinkauf
Magie und neuplatonisches Denken................. ...

Volkhard Wels
Magie und (Al)Chemie im 16. Jahrhundert. Thesen zu ihrer Begriindung
im Neuplatonismus, bei Paracelsus und im Paracelsismus.................

Daniel Queiser
,Operatio libera” oder angewandte Metaphysik. Zum Begriff
der Naturmagie bei Francis Bacon .........................oooiii

Sergius Kodera
Der Kairos des Naturmagiers ...,

Autor*innNenverzeichnis. .. ...

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4

15

35

47

81

113

133

157

203

237
267



© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Einleitung

Jutta Eming und Volkhard Wels

Der Titel dieses Bandes mag ambitioniert erscheinen, ja vermessen. Denn die
Schwierigkeiten einer Definition oder auch nur Beschreibung dessen, was Magie
in Mittelalter und Frither Neuzeit ausmachte, sind enorm. Zusammenzudenken
sind so divergente Wissensformen und -praktiken wie Astrologie, Hexenwesen,
Zahlenquadrate und Liebestranke, so divergente Texte und Textsorten wie die
Beschworungsformeln der , Hollenzwénge” oder der Clavicula Salomonis,' Alber-
tus Magnus’ Biicher iiber die magische Kraft der Krauter und Edelsteine,? die ge-
lehrte Magie eines Marsilio Ficino, die medizinische Fachliteratur eines Paracel-
sus, die Schriften der Kabbala und der Hexenhammer, genauso aber die hofischen
Romane mit ihren Semantiken des Wunderbaren oder die Historia von D. Johann
Fausten. Kénnen wir fiir diese Wissensformen und Textsorten iiberhaupt einen
iibergreifenden Begriff der Magie voraussetzen? Haben wir es nicht viel eher mit
einem Biindel von heterogenen Traditionen zu tun, die der historisch-begriffli-
chen Schirfe zuliebe besser getrennt gehalten werden sollten? — Was gegen die-
sen auf den ersten Blick einleuchtenden Vorschlag spricht, ist die Tatsache, dass
die genannten Wissensformen und Textsorten historisch selbst durchaus als ver-
bunden betrachtet wurden. Marsilio Ficino etwa rechnet, wie seine , Apologie”
zeigt, in der medizinisch-gelehrten Magie seiner De vita libri tres mit dem Vor-
wurf, genau die ddmonische Zauberei zu praktizieren, fiir die der Faust der His-
toria in die Holle fahrt.® Jean Bodin, Martin Del Rio und Johann Weyer machen,
was ihre Verurteilungen magischer Praktiken betrifft, keine Unterschiede zwi-
schen gelehrter Magie und volkstiimlicher Zauberei,* und auch Johannes Hart-
lieb amalgamiert in seinem Buch aller verbotenen Kiinste von 1456 samtliche ihm

1 Eine kritische Edition ist nach wie vor ein Desiderat, beste verfiigbare Textgrundlage ist der
von Joseph H. Peterson auf der Internetseite ,Esoteric Archives” bereitgestellte Text, auf der
Grundlage der Edition von Samuel Liddell MacGregor Mathers: The Key of Solomon the
King (Clavicula Salomonis). Hg. und tibers. von S. Liddell MacGregor Mathers. London 1888
(diverse Nachdrucke). Vgl. Bernd-Christian Otto: Magie. Rezeptions- und diskursgeschicht-
liche Analysen von der Antike bis zur Neuzeit. Berlin, New York 2011, S. 532f.

2 Albertus Magnus: Mineralium libri quinque. In ders.: Opera omnia. Hg. von August Borg-
net. Bd. 5. Paris 1890, S. 1-116.

3 Marsilio Ficino: De vita libri tres. Drei Biicher iiber das Leben. Hg,, iibers., eingel. und mit
Anmerkungen versehen von Michaela Boenke. Miinchen 2012, S. 397-407.

4 Jean Bodin: De magorum daemonomania libri IV. Basel 1581; Martin Anton Del Rio: Disqui-
sitionum magicarum libri sex in tres tomos partiti. Lowen 1599-1601; Johann Weyer [Wier]:
De praestigiis daemonum, et incantationibus, ac veneficiis, libri V. Basel 1563.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



2 Jutta Eming und Volkhard Wels

bekannten Praktiken und Wissensformen zu den ,artes magicae”, nicht ohne sie
ursédchlich an den Teufel zuriickzubinden.’

Wenn es also — zumindest fiir das Mittelalter und die Frithe Neuzeit — einen
Begriff der Magie geben sollte, der die divergenten Phdnomene in sich vereinigt,
dann konnte ein erster Schritt auf der Suche nach diesem Begriff sein, die gan-
gigen historischen Lexika zu konsultieren. Wer das Lexikon des Mittelalters, die
Encyclopaedia of the Middle Ages, das Historische Wérterbuch der Philosophie oder die
neueste Auflage von Religion in Geschichte und Gegenwart konsultiert, ist dann al-
lerdings — und das ist die zweite, eigentlich nicht selbstverstandliche Beobach-
tung — mit der Tatsache konfrontiert, dass die Erforschung der Magie grundsatz-
lich von einer religionswissenschaftlichen Perspektive dominiert ist.®

Zu deren Konstanten gehorte es lange Zeit und gehort es partiell immer noch,
Magie {iber einen Riickgriff auf die Glaubensformen von ,frithen Kulturen’ zu de-
finieren, sei es das altbabylonische Orakelwesen oder der Schamanismus der ,Na-
turreligionen’. Magie als Merkmal dieser ,frithen Kulturen’ wird dann an einem
Fortschrittsparadigma gemessen und abgewertet. Magie wére eine frithe und ,pri-
mitive’ Form der Religion. Sie gilt als ,aberglédubisch’ und ,irrational’, ein Merkmal
,niederer Religionsformen’ oder als ein ,Religionsderivat’. Wahrend eine Religion
diesem Verstdandnis zufolge ethisch-moralische Mafistdbe entwickelte, gilt Ma-
gie als ,moralisch indifferent” und allein auf den Erwerb und die Ausiibung von
Macht bezogen. Magie und Religion werden also in ein historisches Ablésungs-
verhéltnis gebracht, in dem dann schliefillich die Wissenschaft als evolutionar
hochste Form verortet wird, im Sinne etwa einer zunehmenden Rationalisierung
der Welt: von der Magie tiber die Religion zur Wissenschaft. Auch wenn diese
Modelle, die auf das spate 19. Jahrhundert zuriickgehen (E. B. Taylor, J. G. Frazer),”
heute niemand mehr in dieser Form vertritt, bleiben die zugrunde liegenden An-
nahmen doch weiterhin in ihren einzelnen Elementen virulent. Neuere Ansitze,
die Magie nicht mehr in Opposition zur Religion oder zur Wissenschaft bringen,
haben es mitunter schwer, in den historisch arbeitenden Wissenschaften tiber-
haupt wahrgenommen zu werden.®

5 Vgl. Johannes Hartlieb: Das Buch aller verbotenen Kiinste, des Aberglaubens und der Zau-
berei. Hg,, tibers. und komm. von Falk Eisermann und Eckhard Graf. Ahlerstedt 1989.

6 Vgl. Kurt Goldammer: Magie. In: Historisches Worterbuch der Philosophie. Hg. von Joachim
Ritter und Karlfried Griinder. Bd. 5. Darmstadt 1980, Sp. 631f.; Christoph Daxelmiiller: Ma-
gie. In: Lexikon des Mittelalters. Bd. 6. Miinchen, Ziirich 1993, Sp. 82; Catherine Rider: Magic.
In: International Encyclopaedia for the Middle Ages-Online. A Supplement to LexMA-On-
line. Turnhout 2006; F. A M. Wiggermann: Magie. In: Religion in Geschichte und Gegenwart.
Handworterbuch fiir Theologie und Religionswissenschaft. Vierte, vollig neu bearb. Aufl.
Hg. von Hans Dieter Betz u. a. Bd. 5. Tiibingen 2002, Sp. 661f.

7 Einflussreiche Texte zur Magie versammelt der ,Reader’ von Bernd-Christian Otto und Mi-
chael Stausberg: Defining Magic. A Reader. London 2014. Bei Otto: Magie (Anm. 1), S. 39-134
findet sich bereits eine ausfiihrliche Kritik in diesem Sinn.

8 Dies gilt z.B. fiir Randall G. Styers: Making Magic. Religion, Magic and Science in the Mod-
ern World. New York 2004. Styers hilt Magie fiir eine Kategorie, die der Selbstlegitimation
der ,Moderne’ dient.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Einleitung 3

Das gilt auch und besonders fiir die Forschung zu Mittelalter und Friiher Neu-
zeit. Die Abgrenzung der Magie vom Christentum als der ,offiziellen Religion
ist ein allgegenwartiges kulturgeschichtliches Paradigma. Magie auf der anderen
Seite erscheint neben Praktiken des Aberglaubens als Relikt einer ,volkstiimli-
chen’ Kultur, das im Zuge der Christianisierung zunehmend verdrangt und un-
terdriickt wird.? Daran ist sicherlich so viel richtig und nicht zu bestreiten, dass
es seit Augustinus und seiner Theorie des Ddmonenpakts von klerikaler Seite
massive Versuche gibt, Magie in einen Gegensatz zur christlichen Religion zu
riicken und sie unidirektional auf teuflisches Wirken zuriickzufiihren. Eine Ge-
schichte der Magie aus dieser Perspektive ist dann eine Geschichte der Ausgren-
zung, der Damonisierung (im Sinne des Wortes), der Verteufelung. Sie beginnt
mit Augustinus und fiihrt iiber die mittelalterliche Theologie (zumeist Thomas
von Aquin) zum Hexenhammer und zu den groflen Damonologien der Frithen
Neuzeit (Weyer, Bodin, Del Rio)."

Ausgeblendet wird in einer solchen Geschichte, dass im christlichen Friih-
mittelalter magische Diskurse und magisches Wissen bis in das 12. Jahrhundert
hinein von mittelalterlichen Theologen und Philosophen weder pauschal ausge-
grenzt, noch einfach perpetuiert," sondern, wie in Anlehnung an den Transfer-
Begriff der neueren Wissensgeschichte gesagt werden kann (s. u.), ,in Bewegung’
geraten sind und in/von neuen Kontexten adaptiert wurden. Zu bertiicksichtigen
ist ferner der Aufschwung magischen Wissens, der mit der Rezeption arabischer
Schriften im Hochmittelalter an europdischen Universitdten einsetzte und die-
se nachhaltig beeinflussen konnte. Christopher Braun und Regula Forster skiz-
zieren in ihrem Beitrag fiir diesen Band anhand des Werkes von Ibn Arfa‘ Ra’s,
eines marokkanischen Gelehrten des 12. Jahrhunderts, was magisches Wissen
hier konkret bedeutet haben konnte. Frank Fiirbeth arbeitet in seinem Beitrag
heraus, dass in der Rezeption dieser arabischen Tradition Magie gerade nicht als
démonische Praxis begriffen wurde, sondern auf natiirliche Kausalitdten abhob,
derer man sich im Sinne einer ,Kunstlehre’ (,,ars”) etwa durch Talismane bedie-
nen konnte. Magie wird solcherart schon im Mittelalter, lange bevor sich der
Terminus in der Frithen Neuzeit begrifflich verfestigt, auch als magia naturalis
manifest, mithin als eine Form von Magie, deren Wirkungen nicht auf Teufel

9 Nachvollziehbar an den Argumentationen von so unterschiedlichen Wissenschaftlern wie
dem Historiker Jacques Le Goff: Das Wunderbare im mittelalterlichen Abendland. In ders.:
Phantasie und Realitat des Mittelalters. Stuttgart 1990, S. 39-63 und dem Romanisten Francis
Dubost: Aspects fantastiques de la littérature narrative médiévale (XIleme—XIIIleme siecles).
L'Autre, I'Ailleurs, I’Autrefois. Paris-Geneve 1991. Vehement wendet sich gegen eine solche
Vorstellung Christoph Daxelmiiller: Zauberpraktiken. Eine Ideengeschichte der Magie. Zii-
rich 1993, bes. S.95-108.

10 Vgl. im Einzelnen, mit durchaus eigenen Gewichtungen, etwa Helmut Birkhan: Magie im
Mittelalter. Miinchen 2010, S. 154-76; Daxelmiiller: Zauberpraktiken (Anm. 9), S. 74-285; Kurt
Flasch: Der Teufel und seine Engel. Die neue Biographie. Miinchen 2015, S. 145-259.

11 Vgl. insbesondere Valerie L J. Flint: The Rise of Magic in Early Medieval Europe. Princeton
1991.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



4 Jutta Eming und Volkhard Wels

oder Ddmonen, sondern auf die ,verborgenen’ und in diesem Sinne ,okkulten’
Kréfte der Natur zuriickgehen. Es ist diese Tradition, welche die Magie dann
in der Frithen Neuzeit auch in ein komplexes Verhéltnis zu den entstehenden,
experimentell verfahrenden ,Naturwissenschaften’ riickt. Der Begriff der Magie
gehort deshalb nicht nur in die Religionsgeschichte und Religionswissenschaft,
sondern immer auch in die Wissenschaftsgeschichte.

Vor allem ist Magie (oder sollte es zumindest sein) ein Gegenstand der Litera-
turwissenschaft. Gerade der Beitrag spezifisch literarischer Formen der Reflexion
magischen Wissens wird oft unterschétzt. Uneingestandenermafien liegt dieser
Tendenz wohl die Annahme zugrunde, dass fiktionale Darstellungen zu ver-
nachldssigen sind gegeniiber auf der einen Seite philosophischen Entwiirfen von
Plotin bis hin zu Ficino und auf der anderen Seite theologischen Verdikten von
Augustinus bis zum Hexenhammer. Dem gegeniiber steht das Faktum, dass Ma-
gie und Zauber zu den grofiten Themen der Dichtung gehoren: angefangen mit
der Odyssee iiber die Metamorphosen des Apuleius, die gesamte mittelalterliche
Dichtung, die Literatur der Romantik bis hin in die populdare Kultur der Gegen-
wart — aus der sich jedes Beispiel von selbst eriibrigt, so gesattigt ist diese popu-
lare Kultur mit Zauberern und Magiern. Es kann dabei keine Rede davon sein,
dass magisches Wissen in der literarischen Darstellung des Mittelalters und der
Frithen Neuzeit ausschliefilich ddmonisiert wiirde — wie man es erwarten miis-
ste, wenn die dogmatische Perspektive die verbindliche wére. Ganz im Gegenteil:
Die mittelalterliche und frithneuzeitliche Literatur ist voll von Feen und Magiern,
Zauber und magischen Dingen, mit denen die Protagonisten in sehr unterschied-
licher Weise umgehen, und keineswegs grundsatzlich so, dass sie sich dadurch
als literarische Helden diskreditieren wiirden.

Die Vielfalt magischen Wissens in der mittelalterlichen und frithneuzeitlichen
Literatur entfaltet sich vielmehr oft als Faszinosum und als Neugier sowie Stau-
nen erregender Vorgang — so, wenn literarische Helden wie von Zauberhand in
leer stehende Paldste geleitet werden und sich fragen miissen, was hier mit ihnen
geschieht,”” wenn ihnen anspruchsvoll gestaltete Automaten begegnen, welche
die Hofe machtiger Herrscher schmiicken,” oder sie auf unerklarliche Weise von
kostbaren Steinen angezogen oder affektiv gepragt werden." Die Verfiihrungs-

12 Vgl. Jutta Eming: Neugier als Emotion. Beobachtungen an literarischen Texten des Mittelal-
ters. In: Neugier und Tabu. Regeln und Mythen des Wissens. Hg. von Martin Baisch und
Elke Koch. Freiburg 2010, S. 107-130.

13 Vgl. Jutta Eming: Luxurierung und Auratisierung von Wissen im Straffburger Alexander. In:
Fremde — Luxus — Rdume. Konzeptionen von Luxus in Vormoderne und Moderne. Hg. von
Gaby Pailer, Franziska Schofler, Johannes Traulsen und Jutta Eming. Berlin 2015, S. 63-83;
Jutta Eming: Schone Maschinen, versehrte Helden. Zur Konzeption des kiinstlichen Men-
schen in der Literatur des Mittelalters. In: Textmaschinenkorper. Genderorientierte Lektii-
ren des Androiden. Hg. von Eva Kormann, Anke Gilleir und Angelika Schlimmer. Amster-
dam, New York 2006, S. 35-46.

14 Vgl. etwa die sogenannte Tugendsteinepisode in Wirnt von Grafenberg: Wigalois. Text der
Ausgabe von J. M. N. Kapteyn. Ubers., erlautert und mit einem Nachwort versehen von Sa-

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Einleitung 5

krafte von Kunst und schonem Schein werden in literarischen Texten keineswegs
eindeutig und theologisch korrekt einer teuflischen Herkunft zugewiesen.”” In
der literaturgeschichtlichen Forschung ist das grofie Reservoir an Erzahlweisen,
in denen magische Vorstellungen einer geheimnisvoll besetzten oder gelenkten
Materie kiinstlerisch aufgegriffen und weiter ausspekuliert sind, lange Zeit iiber-
haupt nicht daraufhin befragt worden, welche Erfahrungen und Erkenntnispro-
zesse damit darstellbar werden.' Es ist so nicht als eigene Wissensformation und
im skizzierten Sinne als Resultat einer eigenen Wissensbewegung in den Blick
genommen worden.” Literatur wurde lange eher als ,Rezeption’, Bestdtigung
oder Spiegelung der philosophischen und theologischen Diskurse aufgefasst,
mitunter auch als gleichsam entriickt in eine eigene Sphéare der ,Schonen Lite-
ratur’’® Um es an einem weiteren Beispiel auf den Punkt zu bringen: Der Faust
der Historia fahrt fiir seine Stinden in die Holle, das ist richtig, und insofern ist
die Historia eine theologisch stark eingefarbte Propagandaschrift der protestan-
tischen Kirche. Gleichzeitig lebt die Historia aber von der Erzdhlmacht all der
Grenziiberschreitungen, die ihr Held sich zuvor erlaubt: uneingeschréankt lieben,

bine und Ulrich Seelbach. Berlin, New York 2005, V. 1489-1544, oder die gliickliche Konstitu-
tion des Ritters Lanzelet, die auf den Umstand zuriickgefiihrt wird, dass er in einem Feen-
palast aufgewachsen ist, der mit positive Emotionen vermittelnden Edelsteinen besetzt ist,
vgl. Ulrich von Zatzikhoven: Lanzelet. Text — Ubersetzung — Kommentar. Studienausg,, hg.
von Florian Kragl. 2., revidierte Aufl. Berlin, Boston 2013, V. 234-240.

15 So Mireille Schnyder: Die Verfiigbarkeit des Teufels und die Kunst. In: Unverfiigbarkeit. Hg.
von Ingrid Kasten. Berlin 2012, S.47-59, passim. Vorsichtiger argumentiert Richard Kieck-
hefer: Magie im Mittelalter. Ubers. von Peter Knecht. Miinchen 1995, S.130-132. Weiter-
fiihrend scheint es hier, schon fiir die mittelalterliche Literatur ein &dsthetisches Spiel mit
literalen und metaphorischen Bedeutungen anzusetzen, wie es Sandra Linden an mittelal-
terlichen Minnereden vorgefiihrt hat, vgl. Sandra Linden: Zauber der Minne — Zauber der
Tugend. Zur Verbindung von Magie und Tugend in spatmittelalterlichen Minnereden. In:
Magia daemoniaca, magia naturalis, zouber. Schreibweisen von Magie und Alchemie in Mittel-
alter und Friiher Neuzeit. Hg. von Peter-André Alt, Jutta Eming, Tilo Renz und Volkhard
Wels. Wiesbaden 2015, S.121-142. Vgl. auch Eming: Schéne Maschinen (Anm. 14).

16 Dies ist hingegen der Ansatz des Projekts B02 ,,Das Wunderbare als Konfiguration des Wis-
sens in der Literatur des Mittelalters” im Berliner SFB Episteme in Bewegung, zum Beispiel mit
Blick auf die fiir dessen Forschungsprogramm wichtige Fragen nach Wissen, das material-
und medialitdtsgebunden und entsprechend asthetisiert ist.

17 Ansitze gibt es, insbesondere fiir die bildende Kunst, bei Brian P. Copenhaver: Magic in
Western Culture. From Antiquity to the Enlightment. New York 2015, im Kapitel ,Nature,
Magic, and the Art of Picturing”, S.272-330. Vgl. insbesondere im Abschnitt zu Leonardo
da Vinci die Ausfithrungen zum Einfluss neuer Maltechniken auf Wahrnehmungsformen
des Magischen, S.291-299, hier S.293: ,New techniques of picturing (perspective, shading,
woodcuts, engraving) dazzled the eye with magical sights seldom seen before [...].”

18 Soist es fiir Richard Kieckhefer in seinem Standardwerk zur Magie im Mittelalter (Anm. 16)
und dort im Abschnitt ,Magisches in der Schonen Literatur” (S.122-134) ausgemacht, dass
fiktionale literarische Texte des Mittelalters ,nicht den Anspruch erheben, Wirklichkeit zu
beschreiben” (S.122), obwohl sie etwas iiber , die Denkweise und die Wertvorstellungen der
Menschen” vermittelten (S.122). Auch einem ,weichen’ Wissensbegriff, der Wissen nicht als
,Wissen von etwas’ nach modernen Kriterien, sondern als Wissen mit historischem Gel-
tungsanspruch auffasst, konnte dies nicht geniigen.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



6 Jutta Eming und Volkhard Wels

fliegen, feiern, zaubern und andere Menschen auf diese Weise beeindrucken und
manipulieren zu kénnen.” Die narrative Darstellung der Magie in der Historia
erlangt dadurch einen weitaus gréfieren Deutungsspielraum als die begrifflich
verfahrende theologische oder juristische Literatur. Und sie zeugt von einer Fas-
zinationskraft der Magie, die von der Kirche nicht in den Griff zu bekommen
war. In diesem Sinne skizziert Jutta Eming in ihrem Beitrag zu diesem Band die
Vielfalt der Aneignungsformen magischer Denkweisen und Praktiken in literari-
schen Texten des Mittelalters.

Die religionswissenschaftlich bestimmte Perspektive der Magie-Forschung
geht vielfach auch tiber die Tatsache hinweg,” dass magisches Denken Analogien
zu zentralen Glaubenssatzen des Christentums aufweist, wie dem Wunderwir-
ken, der Transsubstantiationslehre und der Vorstellung von Mittlerfiguren der
Transzendenz. Die christlich-theologische Abgrenzung musste vielleicht gerade
deshalb so scharf ausfallen, weil Magie (freilich nicht unter diesem Begriff) sub-
stanziell zur christlichen Theologie und Religion gehort. Das konnte zumindest
eine der argumentativen Konsequenzen aus dem Beitrag von Wilhelm Schmidt-
Biggemann in diesem Band sein. Mit den drei Magiern aus dem Morgenland
bezeugt die Bibel selbst an prominenter Stelle (Mt. 2) die Giiltigkeit einer Form
magischen Wissens, der Astrologie. Und was spricht dagegen, die von Christus
berichteten Wunder (Auferweckung von Toten, Heilung von Blinden usw.) selbst
als magische Praktiken zu erachten? Spétestens Paracelsus tut genau dies, wenn er
den Versuch unternimmt, die christliche Religion selbst — als Ganze — magisch zu
verstehen. In der Folge der Uberzeugung von Pico della Mirandola, kein Wissen
wiirde die Menschen der Géttlichkeit Christi stéarker versichern als das der Ma-
gie und Kabbala,” sind auch Johannes Reuchlins kabbalistische Schriften nichts
anderes als der Versuch, das Christentum selbst als hochste Form der Magie zu
verstehen — durchaus analog zu dem, was Paracelsus auf der Grundlage seiner
Naturphilosophie zu tun beansprucht. Bernd Roling zeigt in seinem Beitrag zu
diesem Band, dass Ahnliches fiir die christlich-kabbalistischen Auslegungen der
Shechinah bei Guillaume Postel und seinen Vorgangern gilt. Es stellt sich deshalb
die Frage, ob man das Verhiltnis von Magie und christlicher Religion nicht selbst
schon aus der Perspektive einer ganz spezifisch theologischen, sozusagen augu-
stinischen Perspektive heraus beschreibt, wenn man Magie vor allem iiber ihren
Gegensatz zur christlichen Theologie betrachtet. Auch Paracelsus, Ficino, Pico,
Reuchlin und Agrippa — um bei diesen nur exemplarisch zu verstehenden Na-

19 In wissensgeschichtlicher Perspektive ausgewertet von Jutta Eming: Body Imagery and
Knowledge in Historia von D. Johann Fausten. In: Anthropological Reformations — Anthropo-
logy in the Era of Reformation. Hg. von Anne Eusterschulte und Hannah Wilzholz. Géttin-
gen, Bristol 2015, S. 113-128.

20 Vgl. in diesem Sinne schon Otto: Magie (Anm. 1), S. 305-336.

21 Giovanni Pico della Mirandola: Conclusiones sive theses DCCC Romae anno 1486 publice
disputandae, sed non admissae. Hg. von Bohdan Kieszkowski. Genf 1973, S.79: ,Nulla est
scientia, que nos magis certificet de divinitate Cristi, quam magia et cabala.”

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Einleitung 7

men zu bleiben — haben sich innerhalb der christlichen Tradition verortet, ja aus
ihrer Perspektive gerade an einer Reform der christlichen Theologie gearbeitet.
Dass es nicht diese Tradition war, die sich durchgesetzt hat, war im 16. Jahrhun-
dert noch nicht abzusehen.

Ahnlich problematisch kann es sein, Magie als Wegbereiterin der modernen
Wissenschaft zu verstehen. Diese Relationierung hat insgesamt allerdings weit
weniger Aufmerksamkeit gefunden als das Verhiltnis von Magie und Religion.
Doch seit der monumentalen Darstellung von Lynn Thorndike (A History of Magic
and Experimental Science, 1923-1958) steht die These im Raum, dass die im 17. Jahr-
hundert entstehenden Experimentalwissenschaften, Technik und Ingenieurwe-
sen in einer substanziellen Verbindung zu Traditionen der Magie stehen und sich
aus diesen entwickeln. Unbezweifelbar wird diese Verbindung spétestens ab
dem Moment, in dem die magia naturalis in der Frithen Neuzeit auch begrifflich
in Erscheinung tritt und eine ganze Reihe genau der Phanomene zu erklédren be-
ansprucht, die spater unter den Begriffen der Technik, der Ingenieurskunst und
der ,Naturwissenschaft’ firmieren. Francis Bacon, der als ,Herold der Experimen-
talwissenschaft’ gilt, arbeitet genau in diesem Sinne an einer Reform der Magie,
wie Daniel Queiser in seinem Beitrag zu diesem Band zeigt.

Tatsédchlich kann magisches Wissen mit empirischem Wissen streckenweise
identisch sein. Nicht zuletzt geht es bei Magie immer um Herrschaft {iber die
Natur. Das, was Thorndike zu seiner These einer inneren Verbindung von Magie
und experimentellem Wissen gefiihrt hat, war gerade, dass die mittelalterlichen
Wissensformen, wie sie an den Universitdten gelehrt wurden, (zumindest vor-
geblich) keinen Bezug zur Empirie, zum Experiment oder auch nur zur Erfah-
rung anstrebten. Der groie Kampf des Paracelsus im 16. Jahrhundert kann vor
diesem Hintergrund auch als ein Kampf um ein gleichermaflen empirisches wie
magisches Wissen verstanden werden, das sich gegen das Buchwissen der ga-
lenischen Arzte an den Universititen richtete. Das empirische Wissen um die
Wirkkrafte der Krauter, wie Paracelsus es den ,alten Weiblein” zuschrieb — und
wie es dann in der Frithen Neuzeit auch als Phantasma der iibelwollenden alten
Dorfgenossin, der ,Hexe” auftaucht, die solche Kenntnisse fiir Attacken auf die
Nachbarn verwendet —** ist in dem Sinne ein Wissen um ihre magischen Krafte.

Aber nicht nur das magische Wissen ist — nach der Meinung von Paracelsus —
ein empirisches Wissen. Auch das Wissen der Alchemie ist ein empirisches Wis-
sen. Wie der Beitrag von Volkhard Wels zeigt, etabliert sich die heute gingige
Verschwisterung von Magie und Alchemie erst im Paracelsismus. Sie ist deshalb
auch nicht die Verbindung zweier ,okkulter” Kiinste (dass dieser Begriff ahisto-

22 Vgl. dazu Lyndal Roper, Witch Craze: Terror and Fantasy in Baroque Germany. New Haven,
London, Munich 2004, Deutsch: Dies.: Hexenwahn. Geschichte einer Verfolgung. Miinchen
2007; Thomas Robisheaux: The Last Witch of Langenburg. Murder in a German Village. New
York 2009, in exemplarischer Verkniipfung von ,wissenschaftlicher’ mit ,magischer’ Tradi-
tion auch Ulinka Rublack: The Astronomer and the Witch. Johannes Kepler’s Fight for his
Mother. Oxford 2015.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



8 Jutta Eming und Volkhard Wels

risch ist, ist seit langerem bekannt),” sondern die Verbindung zweier Kiinste, die
an derselben Schaltstelle zwischen natiirlich’ und ,iibernatiirlich’ operieren. Fiir
die Alchemie gilt dabei das Gleiche wie fiir die Magie: Wie es immer schon eine
magia naturalis gab (die sich eben als empirisches Wissen verstand), so gab es
auch immer schon eine alchemia naturalis, die als solche immer schon in einer
Verbindung zur Chemie als experimenteller Naturwissenschaft steht, wie sie
sich dann im Laufe des 17. Jahrhunderts herausbildet.

Die verborgenen, aber natiirlichen Ursachen und Eigenschaften, welche die
magia naturalis zu operationalisieren beansprucht, entsprechen in hohem Mafle
den Ursachen, die spéter auf ,technischem’ Wege genutzt werden sollen. Der
Magnet ist dafiir wahrscheinlich das prominenteste Beispiel. Was ist der Unter-
schied zwischen einer magischen Erklarung der magnetischen Wirkung und ei-
ner physikalischen, wenn diese Frage nicht auf die Begriindung als solche zielt,
sondern auf die Funktion der Begriindung selbst? Wenn man also nicht fragt: ist
die Begriindung ,richtig’ im Sinne einer Physik als ,Naturwissenschaft’, sondern
danach, in welchem Kontext eine Begriindung entstanden ist und welche Funkti-
on sie fiir diejenigen hat, die sich ihrer bedienen. In beiden Fallen, im ,magischen’
genauso wie im ,physikalischen’ Zusammenhang sind die Begriindungen offen-
sichtlich als Rationalisierungen zu verstehen, insofern sie Erklarungsmodelle fiir
ansonsten unerklarliche Wirkungen liefern. Magie ist — in diesem Sinne — immer
Ausdruck einer Rationalisierung, ein Versuch, scheinbar Unerklarliches erklér-
bar zu machen. In diesem Sinne steht sie dann aber quer zu jedem Versuch, ma-
gisches Denken mit Irrationalitat in Verbindung zu bringen.

Mit den natiirlichen, aber verborgenen Ursachen steht immer auch das Ver-
héltnis von natiirlich’ und ,iibernatiirlich’ auf dem Spiel, mithin der Punkt, an
dem die ,religiose’ Erklarung mit der ,wissenschaftlichen’ Erklarung magischer
Erscheinungen in Konflikt gerdt. Was aus theologischer Perspektive auf eine ver-
borgene Ursache im Sinne eines ddmonischen, teuflischen Wirkens zuriickgehen
kann, kann aus naturphilosophischer Perspektive auf eine verborgene (oder blof3
noch nicht verstandene), aber natiirliche Ursache zuriickgehen.?* Scaligers Rede
von den verborgenen Ursachen als ,asylum ignorantiae”, gegen die Magie gerich-
tet, kann aus dieser Perspektive auch eine dezidiert anti-religidse Stofirichtung
bekommen.” Aber selbst dann, wenn man die verborgenen Ursachen ausschlief3-

23 Vgl. Paul Richard Blum: Qualitates occultae. Zur philosophischen Vorgeschichte eines
Schliisselbegriffs zwischen Okkultismus und Wissenschaft. In: Die okkulten Wissenschaf-
ten in der Renaissance. Hg. von August Buck. Wiesbaden 1992, S. 45-64.

24 Thomas Leinkauf spricht in seiner Skalierung von Formen der Relationierung des Wunder-
baren und des Rationalen in der Frithen Neuzeit in Bezug auf ein solches noch nicht verstan-
denes Phdanomen von einem ,begleitenden’ (, komitativen”) mirabile, vgl. Thomas Leinkauf:
Zur Funktion des ,Wunderbaren’ (mirabile) in Philosophie und Poetologie des 16. Jahrhun-
derts. In: Mirabiliratio. Das Wunderbare im Zugriff der Frithneuzeitlichen Vernunft. Hg.
von Christoph Strosetzki. Heidelberg 2015, S. 47.

25 Julius César Scaliger: Exotericae exercitationes. Paris 1557. Hier exercitatio 344, dist. 8,
S.1080. Vgl. Blum: Qualitates occultae (Anm. 24), S. 58.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Einleitung 9

lich als damonische Ursachen denkt, ist damit noch keine Klarheit geschaffen,
was die theologische Bewertung dieser dimonischen Ursachen betrifft. Démoni-
sche Ursachen kénnen sowohl als teuflische im Sinne der christlichen Theologie
gedacht werden, als auch als ,spirituelle’ im Sinne des Neuplatonismus — eine
Ambivalenz, die etwa Marsilio Ficino ganz bewusst auszunutzen scheint, wenn
er sich in der ,, Apologie” seiner De vita libri tres dem Urteil der Kirche unterwirft,
ansonsten aber mit dem Wirken der ,spirituell’ verstandenen Damonen durchaus
rechnet. Auch hier geht es in letzter Instanz schon um die Frage, ob magisches
Wirken ,wissenschaftlich’ (ndmlich im Sinne verborgener Ursachen) zu erklaren
ist oder theologisch (ndmlich ddmonisch). Das Verhéltnis von ,natiirlich’ und
,jibernatiirlich’, von ,Religion’ und ,Wissenschaft’ steht iiberall dort, wo es um
die Erklarung der Magie geht, auf dem Spiel.

Der wissensgeschichtliche Kontext des Bandes

Der Band ist aus den gemeinsamen Interessen an Traditionen magischen Wissens
und ihrer Asthetisierung in literarischen Texten entstanden, welche die beiden
Herausgeber*innen im Rahmen des SFB 980 Episteme in Bewegung verfolgen. Er ist
eng an das Forschungsprogramm dieses SFB gekniipft, insofern dessen Arbeits-
hypothese lautet, dass ein alternativer wissensgeschichtlicher Zugriff wenigstens
einige der skizzierten Aporien zu l6sen oder neues Licht auf sie zu werfen ver-
mag. Das betrifft an erster Stelle die skizzierte Ausgrenzung und ,Damonisie-
rung’ der Magie aus der Perspektive der christlichen Theologie, bei der wir es
—in der Terminologie des SFB 980 — paradigmatisch mit einer Form des negativen
Transfers zu tun haben. Das bedeutet: Gerade indem magisches Wissen konti-
nuierlich kritisch diskursiviert und auf seine Legitimitdt hin befragt wurde, ist es
nicht nur erhalten und tradiert worden, sondern hat auch bestimmte Strategien
des Transfers ausgepragt. Es diirfte kaum ein anderes Wissen geben, das in die-
sem MafSe zeitlich, rdaumlich und interdisziplindr tradiert worden ist, indem man
gerade versucht hat, diese Tradierung zu verhindern.

Fast noch entscheidender aber kénnte dieser wissenshistorische Zugriff da-
durch sein, dass er es erlaubt, die Entgegensetzung von ,Wissensdiskursen’ und
fiktionaler Literatur’, von begrifflich-theoretischen und narrativen Formen der
Wissensvermittlung aufzuheben. Sowohl die religionswissenschaftliche als auch
die philosophiehistorische Forschung — und zwar nicht nur die &ltere — geht zu
einem erheblichen Teil davon aus, dass ein Wissen, das literarisch und erzdahlend
vermittelt ist, weniger ernst genommen werden muss, entsprechend der unein-
gestandenen Uberzeugung, dass es sich dabei ja ,blof um Literatur’ handelt. Das
Gegenargument, wie es zu den Grundannahmen des SFB 980 gehort, liegt auf
der Hand: Narrative Darstellungen kdnnen eine wesentlich vieldeutigere, ambi-
valente Haltung zur Magie entwickeln, indem das Erzdhlen zum Beispiel — wie
oben schon am Beispiel der Faust-Historia vorgefiihrt — ein Wissen zu verurtei-
len vorgibt, dessen Faszinationskraft es gerade entfaltet. Literatur trégt auf diese
Weise in hohem Mafie dazu bei, Wissen zu dialogisieren und zu rekonfigurieren

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



10 Jutta Eming und Volkhard Wels

und grundsatzlich als Aushandlung von Geltungsanspriichen zu begreifen, die
gerade nicht textlich oder begrifflich fixiert sind. Gerade weil sich der Begriff der
Magie einer Definition entzieht wie kaum ein anderer, konnte ein solcher an tex-
tuellen Phanomenen ansetzender, wissensgeschichtlicher Ansatz neue Perspek-
tiven erdffnen.

Eine so verstandene Wissensgeschichte bietet die Moglichkeit eines viel brei-
teren Zugriffs auf relevante Gegenstandsbereiche als eine Begriffsgeschichte, die
eben immer auf das Vorkommen bestimmter Begriffe angewiesen bleibt. Fiir die
Magie ist der begriffshistorische Ansatz schon deshalb problematisch, weil sie
gerade in mittelalterlichen Kontexten oft in ganz anderen Begriffen konzeptua-
lisiert wird, wie z.B. dem Begriff der Nigromantie. Magie ist ferner, wie gezeigt,
auch als spezifische Praxis und Vielfalt - man denke an die literarischen Texte —
von Erfahrungsmoglichkeiten zu begreifen. Die alternative Wissensgeschichte,
die wir avisieren, geht deshalb induktiv von den Phdnomenen aus, die nur ein-
geschrankt mit einer (historischen oder modernen) Theorie der Magie korreliert
werden kénnen. Wie sich zeigt, wiirde dafiir z.B. die Affinitdt des Magischen
zum Wunderbaren eine viel groiere Rolle spielen als etwa der Versuch, magische
Wirkungen auf ,spirituelle’ Krifte zuriickzufiihren oder sie iiberhaupt in irgend-
einer Form zu erklaren.

SchliefSlich bietet auch der Begriff der Wissensoikonomie, wie ihn der SFB 980
gepragt hat, eine neue Perspektive auf das magische Wissen des Mittelalters und
der Frithen Neuzeit. Das Konzept der Wissensoikonomie legt den Fokus auf Ent-
wicklungen, die quer zu raumlichen, epochalen und begrifflichen Grenzziehun-
gen der traditionellen Historiographie stehen und versucht, insbesondere die
Reziprozitaten und Riickbeziiglichkeiten der vielfdltigen, an den Prozessen des
Wissenswandels beteiligten Faktoren zu erfassen. Eine solche, noch zu schreiben-
de Darstellung magischen Wissens miisste nicht nur Texte und Begriffe in den
Blick nehmen, sondern auch die — fiktiven genauso wie historisch bezeugten —
Akteure dieses Wissens, die Institutionen genauso wie die Objekte und Materia-
lisierungen, an denen es sich je neu zur Geltung bringt.

Zu den einzelnen Beitragen
Vor dem Hintergrund der skizzierten komplexen Problemlage und des mittler-
weile erreichten wissenschaftsgeschichtlichen Konsenses, dass eine {iibergrei-
fende Magie-Definition nicht moglich ist, lag das Bestreben der Beitrager*innen
dieses Bandes nicht darin, eine begriffliche Klarung oder Synthese zu erarbeiten.
Es ging vielmehr darum, aus der je gegebenen disziplindren Perspektive zu er-
lautern, welche Probleme sich mit dem Begriff der Magie mit Blick auf ihre Ge-
genstdnde stellen. Im Ensemble lassen die Beitrdage ebenso teilweise kontroverse
Ausrichtungen wie tiberraschende Verbindungslinien erkennen.

Eroffnet wird der Band mit einem arabistischen Beitrag von Christopher Braun
und Regula Forster: ,, Alchemist und Magier? Ibn Arfa’ Ra’s im Kontext der ara-
bisch-islamischen Gelehrsamkeit” skizziert das Spannungsverhéltnis der beiden

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Einleitung 11

Disziplinen Alchemie und Magie im arabisch-islamischen Raum zwischen dem
7. und 15. Jahrhundert in Hinblick auf die Einteilung der Wissenschaften und
illustriert dieses an einigen ausgewahlten Texten. Der zweite Teil des Beitrags ist
dann einem beriihmten Alchemiker des 12. Jahrhunderts gewidmet, dem marok-
kanischen Gelehrten Ibn Arfa‘ Ra’s. Nach einem kurzen Uberblick iiber sein Le-
ben und Werk diskutiert der Beitrag die Frage, inwiefern er auch als Magier an-
gesprochen werden kann.

Wilhelm Schmidt-Biggemann widmet sich in seinem Beitrag -, Sakrament: Ge-
heimnis, Magie, Kult und Recht” — der Magie des christlichen Sakraments, insbe-
sondere der Eucharistie. Schmidt-Biggemann nimmt diese Magie beim Wort: Die
Formel ,Hoc est corpus meum” zielt darauf, durch die Kraft des Wortes einen
Korper zu verwandeln. Das Zauberwort ,, Hokuspokus” ist eine Verballhornung
dieser Formel, hat aber den magischen Kern der Eucharistie bewahrt. Die katho-
lische Messe, insbesondere in ihrer alten, tridentinischen Form ist ein magisches
Ritual, ist kultisches Symboltheater. Schmidt-Biggemann deutet den christlichen
Kult und die Sakramente als den paradoxen Versuch, das Unverwaltbare zu ver-
walten, es juristisch zu institutionalisieren. Als Magie entzieht sich dieses Ritual
jedoch der juristischen Logik. Das Versprechen der gnadigen Anwesenheit des
Gottessohnes als Versohnungsopfer in der Hostie bleibt ein Versprechen, dessen
Einlosung an einen magischen Akt gebunden ist: an den Glauben an die Wirk-
samkeit der Magie, die sich in der Einsetzungsformel vollzieht.

Frank Fiirbeth widmet sich in seinem Beitrag den Figurationen des Magiers
in der mittelalterlichen Literatur: ,Propheten, Beschworer, Nigromanten, Mar-
chenzauberer, Illusionisten, Automatenbauer: Phanotypen des Zauberers in der
deutschen Literatur des Mittelalters unter diskursgeschichtlichem Aspekt”, und
versucht, aus den dort jeweils fiir die Magie verwendeten Termini auf den dahin-
terstehenden Magie-Diskurs zu schliefSen. Er kann zeigen, dass der um 1100 noch
kaum belegbare Terminus der ,Nigromantie” im Zuge der Rezeption der arabi-
schen Autoren verwendet wird, um die dort beschriebenen astrologisch-astral-
magischen Verfahren zu bezeichnen, obwohl diese nach Meinung der arabischen
Autoren gerade nicht ddmonisch bewirkt sind, sondern auf rein ,naturwissen-
schaftlichen’ Kausalitaten beruhen, namlich im Sinne einer ,ars”, die sich mit
der Nutzbarmachung der stellaren Einfliisse auf die sublunare Welt etwa durch
Talismane oder ,imagines” beschiftigt. Anders als vielleicht aufgrund der Ver-
urteilung aller magischen Praktiken durch Augustinus und Thomas von Aquin
zu erwarten, spielt der Teufel in den von Fiirbeth ausgewerteten Texten keine
iibermafiig grofle Rolle. Magie erscheint in der mittelalterlichen Epik vor allem
als das, was spéter ,magia naturalis” heiffen wird.

Jutta Emings Beitrag nimmt von dem auffélligen Umstand seinen Ausgang,
dass in wissenschaftlichen Untersuchungen zu Magie ebenso wie zum Wun-
derbaren beide hdufig als Substitute fiireinander verwendet werden, ohne dass
diese Ersetzung — die sich mit Blick auf die Begriffsgeschichte nicht von selbst
versteht — eigens begriindet wiirde. In Anlehnung an den Sprachspiel-Begriff von

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



12 Jutta Eming und Volkhard Wels

Ludwig Wittgenstein und am Gegenstandsbereich der deutschen Literatur des
Mittelalters fragt sie nach der Logik dieser Verwendungen. Einerseits ist im Sin-
ne des Transfer-Begriffs des SFB 980 dabei auf dem Umstand zu insistieren, dass
scheinbare Ubernahmen magischer Vorstellungen aus klerikalen Konzepten im-
mer zu Veranderungen fiithren: In diesem Sinne wird das Magische im literari-
schen Text zum Wunderbaren. Andererseits wird auf diese Weise eine Affinitat
zwischen Konzepten des Magischen und des Wunderbaren ersichtlich.

Bernd Roling widmet sich in seinem Beitrag den christlich-kabbalistischen
Auslegungen der Shechinah bei Guillaume Postel und seinen Vorgéngern, bis
hin zu Jehuda Halevi. Die Shechinah bezeichnet dabei die Anwesenheit Gottes in
seiner Schopfung und gehort seit dem Talmud zu den Leitideen des rabbinischen
Judentums. In der Rezeption der christlichen Kabbalisten wurde die Shechinah
zu einem zentralen Element und konnte Ziige der Weltseele, des moglichen In-
tellekts, genauso aber der heiligen Jungfrau Maria annehmen. Magisch relevant
konnte diese Interpretation der Shechinah werden, indem sie etwa als naturphi-
losophisch begriindete Kausalitdt gedeutet wurde, die in der Schopfung selbst
am Werk war.

Thomas Leinkauf arbeitet in seinem Beitrag die philosophische Dimension
des frithneuzeitlichen, neuplatonischen Magie-Begriffs heraus. Vor allem auf
der Grundlage von Plotin gelingt es den neuplatonischen Denkern des 15. und
16. Jahrhunderts, einen positiven Begriff von Magie zu entwickeln. Magie als sol-
cherart rationale Konstruktion beruht auf der Uberzeugung, dass es im physi-
schen Sein eine pneumatische Substruktur gibt, deren dynamische Krafte einer
Instrumentalisierung durch den Menschen zugénglich sind. In einer Struktur-
analyse der in den magischen Texten evozierten Homologien, Korrespondenzen
und Parallelismen bringt Leinkauf dieses Verstandnis der Magie auf einen phi-
losophischen Begriff. Magie ist in diesem Sinne der Versuch, die verborgenen
Kréfte der Natur ans Licht zu bringen und einen praktisch-operativen Zugriff auf
diese Krifte zu ermdglichen. Diesen rationalen Magie-Begriff grenzt Leinkauf
einerseits von einer irrationalen, in der Tradition von Zaubertraktaten, Dadmonen-
glauben und Alchemie stehenden Magie-Vorstellung ab, andererseits von einer
theologischen Auseinandersetzung mit der Magie (wie sie etwa von jesuitischer
Seite gefiihrt wird), die diese génzlich dem Bereich der ,superstitio” zuweist.

Der Beitrag von Volkhard Wels gilt dem Verhaltnis von Magie und (Al)Chemie
im Neuplatonismus, bei Paracelsus und im Paracelsismus. Entgegen der popula-
ren Annahme, dass Magie und Alchemie eng verbunden sind, lautet die These
von Wels, dass es sich bei der Verbindung von Magie und Alchemie um eine
Entwicklung handelt, die auf die Neubestimmung beider Wissensformen im
16. Jahrhundert zuriickgeht. Dabei wird in den beiden gewichtigsten Traditionsli-
nien — dem Neuplatonismus und dem Paracelsismus — die Magie unterschiedlich
bestimmt. Dasselbe gilt fiir die (Al)Chemie, die im italienischen Neuplatonismus
eine duflert marginale Rolle spielt, bei Paracelsus dagegen als pharmazeutische
Chemiatrie grundlegend ist. Erst im Paracelsismus — dort dann erstaunlicher-

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Einleitung 13

weise unter dem Einfluss des italienischen Neuplatonismus — kommt es zu einer
expliziten Konvergenz von (Al)Chemie und Magie.

Daniel Queiser wendet sich in seinem Beitrag dem Begriff der Naturmagie bei
Francis Bacon und der - seit langem diskutierten — Frage zu, inwiefern moderne
Begriffe einer ,experimentellen Naturwissenschaft’ und einer Technik als Be-
herrschung der Natur in der magia naturalis vorgeprégt sind. Bacon fordert die
,Lauterung’ dieser magia naturalis, indem die als ,okkult’ angenommenen Krafte
als Eigenschaften der Materie erkannt werden, mithin ,naturalistisch’ verstan-
den werden sollten. Anders als es aber spdter etwa die rein mechanische Natur-
philosophie von Descartes impliziert, ist Bacon weiter davon iiberzeugt, dass sich
hinter den sichtbaren Phanomenen der Natur schopferische Potenzen verbergen,
von deren Kenntnis das Gelingen magischer Operationen abhangt. Im Gegensatz
zur neuplatonischen Magie-Konzeption sucht Bacon die Griinde fiir das Gelin-
gen magischer Operationen aber nicht im Wirken intelligibler Wesenheiten oder
stellarer Einfliisse, sondern in den materiellen Beschaffenheiten der Gegenstande
und den allgemeinen Bewegungsformen des Stoffs selbst. Wie Queiser an einer
detaillierten Interpretation des Baconischen Begriffs der Form zeigt, kann die Na-
turphilosophie Bacons als der Versuch verstanden werden, den Hylemorphismus
der Renaissance-Philosophie mit ihrem neuplatonischen Uberbau durch eine spe-
kulative Materietheorie zu ersetzen, die alle natiirlichen Phanomene auf stoffli-
che Ursachen zuriickfiihren will, ohne dabei deren qualitatives Naturverstandnis
preiszugeben. Dabei werden die im engeren Sinne ,magischen’ Konzepte nicht
schlichtweg annulliert, sondern in eine andere Theoriesprache iibersetzt.

Sergius Kodera schliefSlich widmet sich in seiner Arbeit einer auffalligen Par-
allele zwischen dem Kairos der antiken Rhetorik (also der Uberzeugung, dass
der richtige Augenblick’ fiir das Gelingen einer rhetorischen Strategie wichtiger
ist als alle ,technischen’ Kiinste) und der fiir den Erfolg magischer Operationen
gleichermafien bedeutsamen Wahl des richtigen Zeitpunktes. Sowohl fiir die
Rhetorik wie fiir die Magie ist dariiber hinaus das ingenium, die angeborene Be-
gabung des Redners / Magiers von entscheidender Bedeutung, die ihrerseits wie-
derum astral induziert ist und damit vom richtigen Zeitpunkt abhédngt. Kodera
verfolgt die Lehre vom Kairos tiber die antike Rhetorik (Gorgias, Platon, Cicero
und Quintilian) bis in die Naturmagie der Frithen Neuzeit. Insbesondere Agrip-
pa von Nettesheim in seiner Occulta philosophia und Giordano Bruno in einem
Text ,iber Fesselung im Allgemeinen” (De vinculis in genere, 1591) schopfen aus
der rhetorischen Tradition, deren Kairos-Lehre sie gleichermafien radikalisieren
wie universalisieren: Fiir Bruno ist es dasselbe Prinzip, das im Kairos des Red-
ners, Kupplers und jedweden Magiers zum Ausdruck kommt.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Alchemist und Magier?
Ibn Arfa“ Ra’s im Kontext der arabisch-islamischen Gelehrsamkeit

Christopher Braun und Regula Forster*

In der vormodernen arabisch-islamischen Welt genossen die ,Geheimwissen-
schaften’ einen hohen Stellenwert.! Die vielfédltigen und in zahllosen Hand-
schriften {iberlieferten Texte bezeugen das rege Interesse und die intensive
Auseinandersetzung mit Magie, Alchemie, Astrologie und anderen okkulten
Wissenschaften.? Dabei scheint es zahlreiche Beriihrungspunkte zwischen den
einzelnen Disziplinen gegeben zu haben. Als paradigmatisch fiir dieses enge
Beziehungsgeflecht kann das Verhiltnis zwischen Alchemie und Magie ange-
fiihrt werden. Die Beriihrungspunkte zwischen diesen zwei Geheimwissen-
schaften liegen auf der Hand: Beide sind nicht nur abstrakte Wissenschaften,
sondern auch praktische Kiinste, beide basieren auf antiken Praktiken, die mit
dem Aufkommen des Islams assimiliert und teilweise ,islamisiert’ wurden, beide
stehen im Ruf, am Rand des theologisch Erlaubten zu stehen, und beide widmen
sich Kréften, die mit den Sinnesorganen nicht erfasst werden kénnen.?

Im Folgenden skizzieren wir zunéchst, in welchem Spannungsverhaltnis die-
se beiden Wissensfelder im arabisch-islamischen Raum in der Zeit vom 7. bis ca.
ins 15. Jahrhundert stehen, und zwar einerseits mit Blick auf die Einteilung der

*  Der Beitrag entstand im Rahmen des vom Schweizerischen Nationalfonds geférderten Pro-
jektes ,,Zwischen Religion und Alchemie. Der Gelehrte Ibn Arfa® Ra’s (gest. 1197) als Modell
fiir eine integrative arabische Literatur- und Kulturgeschichte”.

1 Unter dem Begriff der ,Geheimwissenschaften” (,al-‘ulum al-hafiya, al-‘ulim al-§amida”)
mochten die Schreibenden diejenigen Disziplinen verstanden wissen, die zwischen den Na-
turwissenschaften und der Metaphysik angesiedelt sind und die sich mit okkulten bzw.
verborgenen Kréften und Erscheinungen beschéftigen. Zur arabischen Terminologie siehe
Sebastian Gilinther und Dorothee Pielow: Magie im Islam. Gegenstand, Geschichte und Dis-
kurs. In: Die Geheimnisse der oberen und der unteren Welt. Magie im Islam zwischen Glau-
be und Wissenschaft. Hg. v. dens. Leiden, Boston 2018, S. 39-43.

2 Die beste Ubersicht iiber die vormoderne geheimwissenschaftliche Literatur der arabisch-
sprachigen Welt ist nach wie vor Manfred Ullmann: Die Natur- und Geheimwissenschaften
im Islam. Leiden 1972. Zur Magie im Speziellen vgl. nun Giinther und Pielow: Magie im
Islam (Anm. 1), S. 3-115.

3 Zur Kritik an der Magie vgl. z.B. Mahmoud Haggag: Magie im theologisch-rechtlichen
Diskurs der arabisch-islamischen Gelehrsamkeit. In: Glinther und Pielow: Magie im Islam
(Anm. 1), S.135-154. — Zur Kritik an der Alchemie vgl. Paola Carusi: Alchimia islamica e re-
ligione: la legittimazione difficile di una scienza della natura. In: Oriente Moderno, N. S. 19
(2000), S.461-502; Regula Forster: Alchemy. In: Encyclopaedia of Islam. Three. Fasz. 2016-2.
Hg. v. Gudrun Kramer u. a. Leiden 2016, S. 15-28, hier S.24 f.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



16 Christopher Braun und Regula Forster

Wissenschaften vor allem im 10. Jahrhundert, andererseits an ausgewéhlten Bei-
spielen von Texten und Autoren aus beiden Bereichen. Sodann stellen wir einen
berithmten Alchemisten des 12. Jahrhunderts, den marokkanischen Gelehrten
Ibn Arfa’ Ra’s, ins Zentrum und diskutieren nach einem kurzen Uberblick iiber
sein Leben und Werk, inwiefern er auch als Magier angesprochen werden kann.

1 Alchemie und Magie im arabischen Wissenschaftskanon

Die Einteilung der Wissenschaften war in der islamischen Welt schon friih ein be-
sonderes Anliegen der Gelehrten.* Hierfiir bedienten sie sich zweier unterschied-
licher Modelle. Die haufig vorgenommene Unterscheidung der Wissenschaften
in ,‘ultim ‘aqgliya” (,rationale Wissenschaften”) und ,‘uliim naqliya” (,iiberliefer-
te Wissenschaften”)® scheint bei der Diskussion um Alchemie und Magie keine
Rolle gespielt zu haben. Daneben teilten die muslimischen Gelehrten die Wis-
senschaften hinsichtlich ihres Ursprungs ein, d.h. hinsichtlich der Frage, ob eine
Wissenschaft arabischer oder fremder Herkunft war. Die einheimischen, arabi-
schen Wissenschaften (,,‘ulim ‘arabiya”) umfassten die religiosen Wissenschaf-
ten (Koran, Hadit etc.), die arabische Sprach- und Literaturwissenschaft, die
Rhetorik und die Stilistik. Als ,nicht-arabische’, fremde Wissenschaften (,,‘ulum
al-agam”) wurden hingegen die Philosophie, die Mathematik, die Astronomie
und Astrologie, die Musik, die Medizin, die Alchemie und die Magie angesehen.
Den Zeitgenossen war folglich der nicht-arabische Ursprung der Alchemie und
Magie durchaus bewusst, obwohl Ursprungsmythen zirkulierten, die ihre An-
fange in die Geschichte des Islams zu integrieren versuchten.®

Dieser Einteilung in arabische Wissenschaften und nicht-arabische Wissen-
schaften folgte auch der im spaten 10. Jahrhundert am Samanidenhof tétige Sekre-
tar Abtu ‘Abdallah Muhammad al-Hwarazmi in seiner Enzyklopadie Mafatih al-
‘uliim (,,Die Schliissel der Wissenschaften”). In diesem Werk, einer Art Handbuch
fuir Sekretére, das er einem Samanidenwesir widmete, zdhlt al-Hwarazmi zu den
nicht-arabischen Wissenschaften die Philosophie, die Medizin, das Quadrivium
(Arithmetik, Geometrie, Astronomie und Musik), die Mechanik, die Astrologie
und die Alchemie. Die Magie ldsst er unerwdhnt.” In seinem Kapitel zur Alche-
mie berichtet al-Hwarazm1 zunéchst, dass die Alchemisten ihre Kunst , die Weis-

4 Vgl. Christel Hein: Definition und Einteilung der Philosophie. Von der spitantiken Einlei-
tungsliteratur zur arabischen Enzyklopédie. Frankfurt/M. u. a. 1985.

5 Ulrich Rudolph: Einleitung. In: Philosophie in der islamischen Welt. Bd. 1: 8.-10. Jahrhun-
dert. Hg. v. Ulrich Rudolph. Basel 2012, S. ix-xxxv, hier S. xxx—xxxi.

6 Zu Ursprungsmythen der Alchemie vgl. Christopher Braun: ,Who Began with this Art?
Where did it Emerge?” A Hermetic Frame Story on the Origins of Alchemy in Pseudo-Ibn-
Wahshiya’s The Book of the Ziziphus Tree of the Furthest Boundary. In: Al-Qantara 37ii (2016),
S.373-398; zu jenen der Magie Emilie Savage-Smith: Introduction: Magic and Divination in
Early Islam. In: Magic and Divination in Early Islam. Hg. v. Emilie Savage-Smith. Aldershot
2003, S. xiii-li, hier S. xxi.

7 A.L Sabra: al-Khwarazmi. In: The Encyclopaedia of Islam. New Edition. Hg. v. E. van Don-
zel, B. Lewis und Ch. Pellat. Bd. 4. Leiden 1976, S. 1068 f.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Alchemist und Magier? 17

heit par excellence” (,,al-hikma ala l-itlaq”) nennen. Daraufhin beschreibt er die
Apparaturen der Alchemisten, die sie zum Destillieren, Schmelzen und Erhitzen
von Stoffen verwenden, darunter Destillierkolben und Ofen. Es folgt ein Abschnitt
zu den verschiedenen Metallen und anderen Grundstoffen sowie deren Verbin-
dungen. Schliefllich beschreibt er die alchemischen Prozesse: Destillation, Ver-
fliissigung, Sublimation, Kalzinierung etc. Alles in allem beschrankt er seine Aus-
fiihrungen auf die experimentelle Ausrichtung der Alchemie. Die theoretischen
Grundlagen und etwaige Analogien zur Magie diskutiert er hingegen nicht.®

Ebenfalls im zehnten Jahrhundert verfasste der Bagdader Buchhéndler Ibn an-
Nadim eine Art Katalog lieferbarer Biicher’ (al-Fihrist, ,,Der Katalog”).” Er wid-
met der Alchemie ein eigenes Kapitel. Obwohl er anfangs verspricht, auf alle noch
nicht behandelten Wissenschaften im zehnten und letzten Kapitel einzugehen,
thematisiert er dann aber tatsdchlich in diesem Kapitel einzig und allein die Al-
chemie. Auf die Magie geht er hingegen bereits im achten Kapitel ein, in dem
er auch von Geschichtenerzahlern und Fabeln berichtet. Folglich betrachtet Ibn
an-Nadim die Alchemie als eigene Wissenschaft, wahrend ihm die Magie eher
in den Bereich der Méarchen und der Wundererzahlungen zu gehoren scheint.”

In seinem Kompendium zur Klassifizierung der Wissenschaften, Gawami®al-
‘uliim (,,Das umfassende Buch der Wissenschaften”), erwahnt Ibn Farigiin, der
um die Mitte des 10. Jahrhunderts lebte, dass die Alchemie, neben der Talisman-
Wissenschaft, der Physiognomik, Astrologie usw., eine der Wissenschaften sei,
deren Wahrheitsgehalt angezweifelt wird. Jedoch scheint er die alchemische Um-
wandlung unedler Metalle in Silber und Gold als zumindest theoretisch moglich
anzusehen, denn er erklart, dass , die Alchemie das tut, was die Natur tut, welche
wiederum das Werk des Schopfers ist”."

Im siebten Sendschreiben der beriihmten Enzyklopadie Rasa’il Ihwan as-Safa’
(,,Sendschreiben der Lauteren Briider”, wahrscheinlich Mitte des 10. Jahrhun-
derts entstanden) wird die Alchemie unter den ,‘ulim riyadiya” (,mathemati-
sche oder propdadeutische Wissenschaften”) aufgefiihrt, neben Lesen, Schreiben,
Grammatik, Lexikographie, Rechnen, Poesie und der Magie.”” Das gemeinsame
Ziel dieser Wissenschaften ist es, dass derjenige, der sie betreibt, damit seinen Le-

8 Clifford Edmund Bosworth: A Pioneer Arabic Encyclopaedia of the Sciences: Al-Khwarazmi'’s
Keys of the Sciences. In: Isis 54 (1963), S. 97-111.

9 Ibn an-Nadim: Kitab al-Fihrist. Hg. v. Rida Tagaddud. Teheran 1973; engl. Ubersetzung;: Ibn
al-Nadim: The Fihrist of al-Nadim. A Tenth-Century Survey of Muslim Culture. Ubers. v.
Bayard Dodge. 2 Bde. New York 1970.

10 Vgl. Travis Zadeh: Commanding Demons and Jinn: The Sorcerer in Early Islamic Thought.
In: No Tapping around Philology: A Festschrift in Honor of Wheeler McIntosh Thackston
Jr’s 70th Birthday. Hg. v. Alireza Korangy und Daniel J. Sheffield. Wiesbaden 2014, S. 131160,
hier S.139-142.

11 Ibn Farigiin: Compendium of Sciences. Jawami‘ al-‘uliim by Ibn Fari‘Gn (tenth century A. D.).
Hg. v. Fuat Sezgin. Facsimile Edition. Frankfurt am Main 1985, S. 146. — Zu Ibn Farigiin vgl.
Hans Hinrich Biesterfeldt: Ibn Farigiin. In: Rudolph: Philosophie in der islamischen Welt
(Anm. 5), S.167-170.

12 Thwan as-Safa: Rasa’il. [Hg. v. Butrus al-Bustani] Bd. 1. Beirut o.]., 5. 266 f.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



18 Christopher Braun und Regula Forster

bensunterhalt verdienen und ein gutes Leben fithren kann. Dies steht im Gegen-
satz zu den religiosen Wissenschaften einerseits und zu den wahren philoso-
phischen Wissenschaften andererseits, die beide keinem praktischen Zweck im
Diesseits (,,ad-dunya”) dienen. Im 52. Sendschreiben wird die Alchemie neben
der Astrologie, der Magie und der Talismanherstellung, der Medizin und der
seelischen Selbsterkenntnis (,tagrid”) aufgefiihrt.” Dies ist eine ganz andere Ka-
tegorisierung als im siebten Sendschreiben, wird hier doch die gottliche Kunst
deutlich in den Kontext der okkulten Wissenschaften gestellt."

Eine klare Hierarchie der beiden Wissenschaften sieht der andalusische Ge-
lehrte Maslama al-Qurtubi (gest. 964), der in seinem magischen Kompendium
Gdyat al-hakim (,,Das Ziel des Weisen”, ins Lateinische tibersetzt als Picatrix) und
in seiner alchemischen Abhandlung Rutbat al-hakim (,Der Rang des Weisen”) die
Alchemie in ihrer Bedeutung unter der Magie einordnet. Fiir ihn stellt das Studi-
um der Alchemie den letzten Schritt zur Erlangung der Geheimnisse der Magie
dar. Letztere ist dann das ,,Ziel des Weisen”.!®

Der Philosoph und Arzt Ibn Sina (latinisiert: Avicenna, gest. 1037) teilt die Na-
turphilosophie in zwei Klassen ein, ,usal” (,Wurzeln”; ,Grundlagen”) und , fura*
(,Zweige”; ,praktische Anwendungen”). Diese Unterscheidung basiert auf Ibn
Sinas Aristotelesrezeption, da ,ustl” diejenigen Wissensfelder bezeichnen, die be-
reits von Aristoteles behandelt wurden, wahrend ,,furt® die Wissenschaften sind,
die nicht im Corpus Aristotelicum zu finden sind, vor allem Medizin, Astrologie
und Alchemie.'* Ahnliche Klassifizierungen werden spiter vom Arzt Ibn al-Ak-
fani (gest. 1348) in seinem Irsad al-qdsid (,,Die Anleitung fiir den Sucher”) und vom
Historiker und Enzyklopadisten Taskopriizade (gest. 1561) in seinem Miftah as-
sa@da (,Der Schliissel zum Gliick”) vorgenommen."”

In diesen von Gelehrten entwickelten Einteilungen der Wissenschaftsdiszipli-
nen werden Alchemie und Magie nur manchmal als ebenbiirtige Disziplinen

13 Thwan as-Safa: Rasa’il (Anm. 12), Bd.4, S.286 f.,, vgl. auch ebd. S.305 f.; Ubers. Godefroid de
Callataj und Bruno Halflants: On Magic. An Arabic Critical Edition and English Translation
of Epistle 52, Part 1. Oxford 2011, S. 95 f. und S. 143. Zur Stellung der Alchemie bei den Ihwan
as-Safa’ siehe auch Yves Marquet: La place de I'alchimie dans les épitres des freres de la
pureté (lhwan as-Safa’). In: L'alchimie et ses racines philosophiques: La tradition grecque et
la tradition arabe. Hg. v. Cristina Viano. Paris 2005, S. 189-200.

14 De Callataj und Halflants: On Magic (Anm. 13), S.10-14. Wir danken Sébastien Moureau
(Louvain-la-Neuve) fiir diesen Hinweis.

15 Vgl. Godefroid de Callatajy und Sébastien Moureau: Again on Maslama Ibn Qasim al-
Qurtubi, the Ikhwan al-Safa’and Ibn Khaldiin. New Evidence from Two Manuscripts of Rut-
bat Al-Hakim. In: Al-Qantara 37ii (2016), S. 329-372.

16 Ibn Sina: Risala f1 aqsam al-‘uliim al-‘aqliya. In ders.: Tis‘ ras&’il f11-hikma wa-t-tabiTyat. Kai-
ro o.].,, S.104-118, hier S. 111.

17 Ibn al-Akfani: De Egyptische arts Ibn al-Akfani (gest. 749/1348) en zijn indeling van de we-
tenschappen. Hg. v. Jan Just Witkam. Leiden 1989, S. 45-53; Taskopriizade: Kitab Miftah as-
sa‘ada wa-misbah as-siyada fi mawdu‘at al-‘ulium. Bd. 1. Hyderabad 1328 [1910], S.301-322.
Siehe auch Tuna Artun: Hearts of Gold and Silver. Production of Alchemical Knowledge in
the Early Ottoman World. Diss. Princeton University 2013, S.21-23.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Alchemist und Magier? 19

prasentiert. Gelegentlich scheint die Alchemie einen héheren Rang als die Magie
einzunehmen (so zum Beispiel bei al-Hwarazm1 und Ibn an-Nadim), manchmal
wird sie der Magie untergeordnet (insbesondere von Maslama al-Qurtubi). Zu-
dem scheint der Status der Magie als ,Wissenschaft’ teils infrage gestellt worden
zu sein, obwohl sie durchaus in einigen Werken iiber die Klassifikation der Wis-
senschaften erwahnt wird.

Diese gelehrten Einteilungen lassen eine konkrete Vorstellung von ,Geheim-
wissenschaften’ (,,al-‘uliim al-hafiya”) oder ,okkulten Wissenschaften’ (,,al-‘ulam
al-gamida”), unter die Alchemie und Magie gleichermafien fallen wiirden, ver-
missen. Einige der vorgenommenen Zuordnungen, so zum Beispiel mit den
praktischen Kiinsten oder der Literatur und Fiktion, lassen jedoch ein gewisses
Unbehagen gegeniiber dem Status der Alchemie und der Magie als reine Wissen-
schaftsdisziplinen erkennen.

2 Ein magisches Elixier

Dass die Grenzen von Alchemie und Magie im konkreten Fall oftmals schwieri-
ger zu definieren sind, als es diese theoretischen Schriften suggerieren, wird bei
einem Blick in ein Werk deutlich, das dem Genre der sog. Schatzsucher-Handbii-
cher zugerechnet wird, einer Gattung der arabischen magischen Literatur.”® Dass
die Suche nach dem Stein der Weisen, dem Elixier, eines der wichtigsten Ziele in
der arabisch-alchemischen Literatur ist, diirfte unumstritten sein.”” Die Verwen-
dung des Elixiers als Allheilmittel hingegen ist in der arabischen Alchemie deut-
lich seltener ein Thema, als man vermuten konnte.?’ Umso interessanter ist ein
kurzer Abschnitt in einem Schatzsucherhandbuch, das in einer Handschrift des
15. Jahrhunderts erhalten ist. Hier wird dem Schatzsucher empfohlen, zu einer
bestimmten Kirche in Kairo zu gehen. Dort findet er schliefilich einen Zizyphus-
baum mit seinen Friichten:

18 Vgl. Christopher Braun: Treasure Hunting and Grave Robbery in Islamic Egypt. Textual Ev-
idence and Social Context. Diss. London 2017.

19 Vgl. z.B. Ullmann: Die Natur- und Geheimwissenschaften (Anm. 2), S. 257-261.

20 Die Idee, dass das Elixier als Medikament oder gar als Allheilmittel wirke, findet sich zwar
schon im Corpus Gabirianum (Gabir b. Hayyan: Muhtar ras@’il. Hg. v. Paul Kraus. Paris 1935,
S.303-305; vgl. Donald R. Hill: The Literature of Arabic Alchemy. In: Religion, Learning
and Science in the ‘Abbasid Period. Hg. v. M. ]. L. Young u.a. Cambridge 1990, S.328-341,
hier S.335; ders.: Islamic Science and Engineering. Edinburgh 1993, S.82; Gotthard Stroh-
maier: Elixir, Alchemy and the Metamorphoses of Two Synonyms. In: Al-Qantara 37ii (2016),
S.423-434, hier S.428) und spater z.B. auch bei Ibn al-Akfani (Ibn al-Akfani: De Egyptische
arts (Anm. 17), S.52), ist aber nie ein zentrales Motiv der arabisch-islamischen Alchemie ge-
worden; vgl. dazu auch Lawrence M. Principe: The Secrets of Alchemy. Chicago 2013, S.5,
71f., 227 (mit Anm. 56).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



20 Christopher Braun und Regula Forster

Wenn du eine dieser Friichte [,nabaqa”] in zwei Halften schneidest, fin-
dest du eine rote und eine gelbe Hilfte. Sie heilt Lepra, Elefantiasis und
Blindheit. Wenn du das Gewicht eines Teils [, §uz™] auf tausend [mitqal]*
Quecksilber auftragst, wird es zu einem Elixier [,iksir”]. Und wenn ein
kranker Mann etwas davon in Ol und Fett hineinreibt, wird das seine Hei-
lung sein. Wenn ein Erblindeter es als Kollyrium verwendet, lasst Gott ihn
das Licht wieder erblicken.?

Einige Aspekte dieses Rezepts sind bemerkenswert: Erstens ist die Grundlage des
Verfahrens kein Mineral, sondern pflanzlichen Ursprungs, namlich die Frucht
des Zizyphusbaums, ein Baum, der dafiir bekannt ist, im Paradies zu wachsen
(vgl. Q 53:14).% Die Verwendung dieser Frucht als Elixier kénnte der Uberlegung
entsprungen sein, dass der arabische Name dieser Frucht ,nabaqa” lautet, ein
Wort, dem die gleiche Wurzel ,n-b-q” wie dem Wort ,,anbiq”, also dem Alambic
bzw. Destillierhelm, zugrunde liegt.** Zweitens muss diese Frucht mit Queck-
silber kombiniert werden, einer Substanz, die flir die arabische Alchemie von
grundlegender Bedeutung war: Vermutlich aufgrund indischen Einflusses wur-
de das Quecksilber zum zentralen Element und etwa in der Quecksilber-Schwe-
fel-Theorie als Fundament fiir die Transmutation der Metalle angesehen.” Drit-
tens liegt hier womoglich eine dltere Verwendung des Wortes ,iksir”, , Elixier”,
vor, namlich bevor es zu einem Synonym fiir den Stein der Weisen wurde. Zu-
néchst wurde der Begriff fiir ein Kollyrium verwendet, ein Medikament, das zur
Behandlung von Augenkrankheiten Anwendung fand.* In diesem Zitat wird
das Elixier nicht auf alchemische, sondern auf eine mehr oder weniger pharma-
zeutische Weise hergestellt, indem die Frucht des Zizyphusbaums zunachst mit
Quecksilber und dann mit Ol oder Fett gemischt wird. Das Medikament wird
offensichtlich entweder auf die von Lepra oder Elefantiasis betroffenen Korper-
teile aufgetragen oder als Kollyrium in die Augen gerieben.

21 Ein ,mitqal” wog in Agypten 4.68g (in Syrien 4.62g und in Irak sogar nur 4.46g). Vgl. Walther
Hinz: Islamische Maflie und Gewichte. 2. Aufl. Leiden und Koln 1970, S. 1-8.

22 Anonymus: Kitab ad-Durr al-makntiz wa-s-sirr al-maztuz f1 d-dala’il wa-l-habaya wa-d-
dafa’in wa-l-kuntiz. Livre des perles enfouies et du mystere précieux au sujet des indications
des cachettes, des trouvailles et des trésors. Hg. und iibers. von Ahmad Kamal. Bd. 1. Kairo
1907, S.2. (Unsere Ubersetzung.)

23 Interpretationen dieser Koranstelle werden diskutiert in Regula Forster: Methoden mittelal-
terlicher arabischer Qur’anexegese am Beispiel Q 53, 1-18. Berlin 2001.

24 Fiir den Hinweis danken wir Sébastien Moureau (Louvain-la-Neuve).

25 In der arabischen Alchemie spielte etwa die Oxidation von Quecksilber eine grofie Rolle,
vgl. Eric John Holmyard: Makers of Chemistry. Oxford 1931, S.78; Manfred Ullmann: al-
Kimiya’. In: The Encyclopaedia of Islam. New Edition. Hg. v. C. E. Bosworth u.a. Bd. 5. Lei-
den 1979, S.110-115, hier S.114. Zur Rolle des Quecksilbers in der indischen Alchemie vgl.
Oliver Hellwig: Worterbuch der mittelalterlichen indischen Alchemie. Eelde und Groningen
2009, S.12 f. Zur Quecksilber-Schwefel-Theorie vgl. Hill: The Literature (Anm. 19), S.334f,;
Hill: Islamic Science (Anm. 20), S. 80; Artun: Hearts of Gold and Silver (Anm. 17), S.75-79.

26 Strohmaier: Elixir (Anm. 20), S.425.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Alchemist und Magier? 21

Dieses Elixier, dessen wichtigste Zutat nur mithilfe magischer Praktiken zu
finden ist, ist also nicht gerade eine Panazee, aber doch ein aufSerordentlich po-
tentes Heilmittel — und ein interessanter Beleg fiir die Ndhe von Alchemie, Me-
dizin und Magie.

3 Alchemisten und Magier in Personalunion?

Im arabisch-islamischen Kulturraum waren die verschiedenen Geheimwissen-
schaften wie die Alchemie und die Magie nicht strikt voneinander getrennte Dis-
ziplinen. Sie standen vielmehr in wechselseitigem Austausch, sodass zahlreiche
Uberschneidungen, sowohl auf Ebene der Doktrinen als auch der Akteure, kon-
statiert werden konnen.” In beiden Disziplinen wird zum Beispiel Namen und
Buchstaben eine besondere Bedeutung zugewiesen.” In der Tat legten die Auto-
ren arabisch-alchemischer Literatur den Adepten aber teilweise auch magische
Methoden ans Herz, wie zum Beispiel die Anrufung von Engeln und Damonen
mit Hilfe von Gebeten und magischen Formeln.?® Es braucht daher auch nicht
zu erstaunen, dass sich im magischen Corpus der Schriften, die unter dem Titel
Sams al-ma%rif (,Die Sonne der Kenntnisse”) dem &gyptischen Magier al-Biini
(gest. 1225) zugeschrieben werden, tatsachlich aber aus einer Zeit zwischen 1272

und dem spéten 14. Jahrhundert stammen, auch eine alchemische Abhandlung
findet.*

27 Georges C. Anawati: Arabic Alchemy. In: Encyclopedia of History of Arabic Science. Hg.
v. Roshdi Rashed. Bd. 3. London, New York 1996, S. 853-885, hier S.880-882. — Einen engen
Bezug gibt es auch zwischen Alchemie und Astrologie. Schon die griechischen Alchemisten
rieten den Adepten dieser Wissenschaft, die Sternkonstellationen zu berticksichtigen (vgl.
Edmund O. von Lippmann: Entstehung und Ausbreitung der Alchemie. Bd. 1. Berlin 1919,
S.322). Dies wird auch in der spiteren islamischen Wissenschaftstradition immer wieder
hervorgehoben. So betonte der jiidische Astrologe Sahl b. Bisr, dass die Sternkonstellationen
beriicksichtigt werden miissen, bevor man mit dem alchemischen Werk beginnen kénne
(vgl. Charles Burnett: The Astrologer’s Assay of the Alchemist. Early References to Alchemy
in Arabic and Latin Texts. In: Ambix 39 (1992), S.103-109, hier S.105 f.). Dies scheint spater
auch zum Mantra unter den Alchemisten im Osmanischen Reich geworden zu sein (Artun:
Hearts of Gold and Silver [Anm. 16], S. 164). Diese enge Beziehung zwischen Alchemie und
Astrologie wird auch im grundsétzlich alchemischen Corpus Gabirianum deutlich, wel-
ches auch Texte zur Astrologie enthalt, darunter das Kitab al-Baht (,Das Buch der Untersu-
chung”), vgl. Paul Kraus: Jabir ibn Hayyan. Contribution a I'histoire des idées scientifiques
dans I'Islam. Bd. 1. Kairo 1942, S. 142-146 (Nr. 1800).

28 Siehe Carusi: Alchimia islamica (Anm. 3), S.465.

29 Ullmann: Die Natur- und Geheimwissenschaften (Anm. 2), S.145; Paola Carusi: Alchimia
islamica (Anm. 3), insb. S. 465.

30 Anawati: Arabic Alchemy (Anm. 27), S.880-881; Ullmann: Die Natur- und Geheimwissen-
schaften (Anm. 2), S.234. Zu al-Buni und dem Corpus Bunianum vgl. vor allem die Arbeiten
von Coulon (insb. Jean-Charles Coulon: La magie islamique et le corpus bunianum au Mo-
yen Age. Diss. Paris 2013; ders.: La magie en terre d’islam au Moyen Age. [Paris] 2017) und
Gardiner (Noah Gardiner: Forbidden Knowledge? Notes on the Production, Transmission,
and Reception of the Major Works of Ahmad al-Buint’'s Works. In: Journal of Arabic and
Islamic Studies 12 [2012], S.81-143; ders.: Esotericist Reading Communities and the Early
Circulation of the Sufi Occultist Ahmad al-Buini’s Works. In: Arabica 64 [2017], S. 405-441).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



22 Christopher Braun und Regula Forster

Zwischen der Alchemie und der Magie sind also durchaus Beriithrungspunkte
festzustellen. Es tiberrascht daher kaum, dass Gelehrte sich nicht nur ausschlief3-
lich mit Alchemie oder mit Magie beschéftigt haben. Das bekannteste Beispiel
ist der bereits erwdhnte Andalusier Maslama al-Qurtubi, der im 10. Jahrhundert
sowohl eine alchemische Abhandlung als auch ein magisches Kompendium
verfasste und die Alchemie als Vorstufe zur Erlangung der Magie betrachtete.
Doch auch spater finden sich verschiedentlich Belege fiir die enge Verbindung
der beiden Wissenschaften in einer Person, von denen wir hier nur eine Aus-
wabhl préasentieren. So scheint der bekannte Alchemist Abti I-Qasim as-Simaw1 al-
‘Iraqi (Mitte 13. Jh.), der Autor des Kitab al-1lm al-muktasab f1 zira‘at ad-dahab (,Das
erworbene Wissen {iber die Kultivierung des Goldes”),* auch zwei magische
Schriften verfasst zu haben.” Der aus Tlemcen (Algerien) stammende Gelehrte
Muhammad b. al-Hagg at-Tilimsani (gest. 1336) studierte sowohl Magie als auch
Alchemie: Er behandelt die Magie in zwei Kapiteln seines ansonsten magischen
Werkes mit dem Titel Sumiis al-anwar wa-kuniiz al-asrar (,Sonnen der Lichter und
Schitze der Geheimnisse”).” Der Arzt Da’td al-Antaki (gest. 1599) ist nicht nur
der Autor von Abhandlungen zu verschiedenen medizinischen Themen, sondern
auch von Texten zur Magie, Astrologie und Alchemie, darunter ein Sendschrei-
ben iiber den Stein der Weisen (Risdla fi t-tayr wa-I-uqab, ,,Sendschreiben tiber
Vogel und Adler”).**

Der Fall von Maslama al-Qurtubi wird dadurch nochmals interessanter, als
er nicht nur an Magie und Alchemie interessiert, sondern auch durchaus ,ortho-
doxer’ religioser Gelehrter war und Hadith vom Propheten iiberlieferte.* Die Be-
schiftigung mit Themen, die in den Bereich des Okkulten fallen, stand folglich
nicht in diametralem Gegensatz zu einem frommen Lebenswandel und der Aus-
iibung religidser Amter. Dabei lasst sich besonders oft auch eine Nihe zum Su-
fismus, der islamischen Form der Mystik, nachweisen.* Vor diesem Hintergrund

31 Abu ‘l-Qasim Muhammad ibn Ahmad al-Iraqt: Kitab al-ilm al-muktasab fi zira‘at adh-dha-
hab. Hg. und iibers. von Eric . Holmyard. Paris 1923.

32 Ullmann: Die Natur- und Geheimwissenschaften (Anm. 2), S.235 f. und S.391 {.

33 Ullmann: Die Natur- und Geheimwissenschaften (Anm. 2), S.234.

34 Raphaela Veit: Da’tid al-Antaki. In: Encyclopaedia of Islam. Three. Fasz. 2010-1. Hg. v. Gud-
run Krdmer u.a. Leiden 2010, S.183 f. — ,Adler’ ist ein geldufiger Deckname fiir Salmiak;
Vogel wird als Deckname normalerweise genauer spezifiziert, so bezeichnet z.B. ,der weifle
Vogel’ das Quecksilber, ,der griine Vogel’ hingegen das Kupfer, vgl. Alfred Siggel: Deckna-
men in der arabischen alchemistischen Literatur. Berlin 1951, S. 44 f.

35 Vgl. Maribel Fierro: Batinism in Al-Andalus. Maslama b. Qasim al-Qurtubi (d. 353/964), Au-
thor of the Rutbat al-Hakim and the Ghayat al-Hakim (Picatrix). In: Studia Islamica 84 (1996),
S.87-112.

36 Vgl. z.B. Ullmann: Die Natur- und Geheimwissenschaften (Anm. 2), S. 149, 196 £, 227; Claude
Addas: Quest for the Red Sulphur. The Life of Ibn ‘Arabi. Cambridge 1993; Kathryn V. John-
son: Jalal al-Din Rami’s Use of Alchemical Imagery. In: Islamic Culture 70 (1996), S.1-25;
Artun: Hearts of Gold and Silver (Anm. 17), S.21f,; Eva Orthmann: Lettrism and Magic
in an Early Mughal Text. Muhammad Ghawth’s Kitab al-Jawahir al-Khams. In: The Occult
Sciences in Pre-modern Islamic Cultures. Hg. v. Nader El-Bizri und Eva Orthmann. Beirut

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Alchemist und Magier? 23

mag auch zu verstehen sein, dass der ,orthodoxe’ dgyptische Rechtsgelehrte
Ahmad ad-Damanhiri (gest. 1778) sich intensiv mit den Geheimwissenschaften
auseinandersetzte. In einem ausfiihrlichen Bericht {iber seine Studien teilt er uns
mit, dass er sich nicht nur den religiosen Wissenschaften widmete, sondern auch
der Logik, Philosophie, Mathematik, Astronomie, Medizin und den Geheimwis-
senschaften. Ad-Damanhiiri verfasste im Lauf seines Lebens Biicher zu Rechts-
fragen und eine Reihe von Schriften zu den Natur- und Geheimwissenschaften.
Eine Ndhe zum Sufismus mag bei dem spateren Scheich der Azhar aber vielleicht
ebenfalls dazu gekommen sein, denn sein marokkanischer Lehrer ‘Abdallah al-
Kinaksi hatte ihn auch mit einer sufischen Litanei bekannt gemacht.?”

Obwohl al-Qurtubi und ad-Damanhitirt wohl eher die Ausnahme als die Regel
darstellen, so legen doch ihre Biografien nahe, dass das Interesse an okkulten
Fragestellungen und die intensive Beschiftigung mit den Geheimwissenschaften
durchaus mit einem religiosen Lebenswandel in Einklang stehen konnten. Und
dies, obwohl die Alchemie von einigen Kritikern, unter anderem vom bekannten
Historiker Ibn Haldtin (gest. 1406), mit schwarzer Magie in Verbindung gebracht
und vehement abgelehnt wurde.* Dass diese verschiedenen Interessensgebiete
nicht als unvereinbar angesehen wurden, bezeugt auch das Beispiel des Ibn Arfa‘
Ra’s, eines Autors, der als Alchemist und, wohl falschlicherweise, als religioser
Gelehrter Beriihmtheit erlangte und dem spéter auch Werke magischen Inhalts
zugeschrieben wurden.

4 Tbn Arfa‘Ra’s: Zu Leben und Werk eines Alchemisten des 12. Jahrhunderts

Ibn Arfa‘ Ra’s erlangte Bekanntheit als Autor einer Sammlung alchemischer Ge-
dichte, eines sog. ,diwans”, mit dem Titel 5ugl iir ad-dahab (,Die Goldsplitter”).
Manfred Ullmann schlug vor, seinen Namen als ,,Sohn dessen, der den Kopf sehr
hoch getragen hat” zu iibersetzen.* Richard Todd hélt den Namen hingegen fiir
eine ironische Wendung: ,Sohn des héchsten Kopfes’, d.h. ,Sohn des Hochtraben-
den’*® Es ist moglich, dass es sich dabei um einen Familiennamen handelt (siche
unten Abschnitt 4.2.)

Die iiblichen bio-bibliografischen Quellen berichten, dass Ibn Arfa® Ra’s aus
einer andalusischen Familie stammte, im almohadischen Marokko lebte und
um 1197 starb sowie dass er religioser Gelehrter, Prediger an der Hauptmoschee

2018, S.223-247; dies.: Die Beschworung von Geistern und Planeten. Al-Gawahir al-hams von
Muhammad Gaut Gwaliyari. In: Giinther und Pielow: Magie im Islam (Anm. 1), S. 372-399.

37 Khaled El-Rouayheb: al-Damanhiiri, Ahmad. In: Encyclopaedia of Islam. Three. Fasz. 2013-
4. Hg. v. Gudrun Krdmer u. a. Leiden 2013, S. 98-100.

38 Anawati: Arabic Alchemy (Anm.27), S.881f. sowie ausfiithrlich Mushegh Asatrian: Ibn
Khaldin on Magic and the Occult. In: Iran & the Caucasus 7 (2003), S.73-123 und Matthew
Melvin-Koushki: In Defense of Geomancy. Saraf al-Din Yazdi Rebuts Ibn Haldin’s Critique
of the Occult Sciences. In: Arabica 64 (2017), S. 346—403, insb. S. 366-384.

39 Ullmann: Die Natur- und Geheimwissenschaften (Anm. 2), S.231, Anm. 5.

40 Richard Todd: Alchemical Poetry in Almohad Morocco: The Shudhiir al-dhahab of Ibn Arfa“
Ra’s. In: Oriens 44 (2016), S. 116144, hier S. 119.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



24 Christopher Braun und Regula Forster

von Fes und Autor von Werken iiber Alchemie und Magie gewesen sei.*! Regula
Forster und Juliane Miiller haben kiirzlich aufgrund von Quellen- und Hand-
schriftenstudien zu zeigen versucht, dass in dieser Biografie vermutlich zwei
unterschiedliche Personen mit dhnlichen Namen in eine einzige verschmolzen
wurden, etwas, das in der bio-bibliografischen Literatur des Ofteren passiert.*

Was wissen wir also (noch) iiber den Alchemisten Ibn Arfa® Ra’s? Er lebte ver-
mutlich wie sein Namensvetter im 12. Jahrhundert und stammte sehr wahrschein-
lich wie dieser aus einer nach Marokko ausgewanderten andalusischen Familie.
Der Alchemist Ibn Arfa® Ra’s war wohl — anders als sein Landsmann Maslama
al-Qurtubi - kein religitser Gelehrter. Zwar enthalten seine Werke zahlreiche
Koranzitate, Verweise auf Geschichten iiber die Propheten (,qisas al-anbiya™)
und das Hadit, also Aussagen und Taten des Propheten Muhammad.*® Zum Bei-
spiel vergleicht Ibn Arfa® Ra’s in einem seiner Gedichte den alchemischen Pro-
zess mit dem Leben Moses und verweist auf die ,Transmutation’ seines Stabs in
eine Schlange.** Doch finden sich insbesondere in seinem eigenen Kommentar
zu den Sudiir ad-dahab verschiedene Passagen, in denen eine Spannung zwischen
Religion und Alchemie aufgebaut und tendenziell der Alchemie der Vorrang ein-
geraumt wird.”

Dass sich Autoren alchemischer Literatur fiir ihre Bilder bei religiosen Quellen
bedienen, ist ja zudem auch nicht eine Besonderheit der europédischen Alchemie:
So finden sich dhnlich religios gefarbte Passagen wie bei Ibn Arfa® Ra’s auch im
Kitab al-Ma’ al-waraqi wa-1-ard an-nagmiya (,Das Buch des Silberwassers und der
Sternenerde”) des Ibn Umayl (10. Jh.).*¢ Zitate aus dem Koran sind auch im Miftih
al-hikma prominent, das einem Schiiler des Apollonius von Tyana zugeschrieben
wird und in dem mehrere Koranverse verwendet werden, um die Wahrheit der

41 Vgl. z.B. Hayr ad-Din az-Ziriklt: al-Alam. 15. Aufl. Bd. 5. Beirut 2002, S. 62; Emilia Calvo La-
barta: Ibn Arfa‘ Ra’sahu. In: Biblioteca de al-Andalus. Hg. v. Jorge Lirola Delgado und José
Miguel Puerta Vilchez. Bd. 2. Almeria 2009, S. 332-334.

42 Regula Forster und Juliane Miiller: The Identity, Life, and Works of the Alchemist Ibn Arfa‘
Ra’s. In: Al-Qantara (im Druck).

43 Koranzitate finden sich z.B. an den folgenden Stellen: Ibn Arfa‘ Ra’s al-Gayyani al-Andalust:
§udﬁr ad-dahab. Hg. v. al-Hawwar1 Ghazzali (Lahouari Ghazzali). Beirut 2018, S.180, 224,
240, 250. Vgl. auch Todd: Alchemical Poetry (Anm. 40), S.121 f.

44 Tbn Arfa‘ Ra’s: Sudar ad-dahab (Anm. 43), S.189-194 (1. Gedicht auf ta@).

45 Vgl. z.B. Hall muskilat Sudiir ad-dahab, Hs. London, British Library, Or 11592, fol. 18v—19r, 43y,
59r-60v.

46 Carusi: Alchimia islamica (Anm.3), S5.468 f. — Das Kitab al-Ma’ al-waraqi (Muhammad bin
Umail: Three Arabic Treatises on Alchemy by Muhammad bin Umail [10th century A.D..
Hg. v. M. Turab ‘Ali, H. E. Stapleton and M. Hidayat Husain. Kalkutta 1933) wurde auch
ins Lateinische iibersetzt, vgl. Ullmann: Die Natur- und Geheimwissenschaften (Anm. 2),
S.219f. Der lateinische Text ist gedruckt in Johann Jacob Heilmann: Theatrum Chemicum,
praecipuos selectorum auctorum tractatus de chemiae et lapidis philosophici antiquitate,
veritate, jure, praestantia, & operationibus continens [...]. Bd. 5. Argentorati [StraSburg] 1660,
S.218-266 und in Jean Jacques Manget: Jo. Jacobi Mangeti Bibliotheca chemica curiosa, seu
rerum ad alchemiam pertinentium thesaurus instructissimus. Bd. 2. Genf 1702, S. 216-235.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Alchemist und Magier? 25

Alchemie zu verteidigen.¥ Die religidsen Anspielungen in den Sudiir ad-dahab
sind somit nicht unbedingt ein Indiz dafiir, dass Ibn Arfa‘ Ra’s ein religioses Amt
bekleidete.

Womdglich war der Autor ein Alchemist mit einem Talent fiir Dichtung oder
ein Poet mit einem besonderen Interesse an Alchemie. Die Nachwelt rithmte Ibn
Arfa‘ Ra’s jedenfalls fiir seinen eleganten literarischen Stil und seine Bildung. Der
Historiker und Biograph al-Kutubi (gest. 1363) schreibt {iber ihn: ,Falls er dich
die Kunst des Goldes nicht lehrt, so doch die Kunst des Stils.”*® Er nennt ihn
,8a‘ir al-hukama’ wa-hakim as-Su‘ara™, ,, den Dichter unter den Philosophen und
den Philosophen unter den Dichtern”.* Der spitere Historiker al-Maqqar1 (gest.
1632) bezeichnet sein dichterisches Hauptwerk als einen ,Fiihrer der Eloquenz”
(,dalil ‘alal-balaga”) fiir die Andalusier.”® Der Biograph as-Safadi (gest. 1363) geht
so weit, die Gedichte von Ibn Arfa’ Ra’s mit jenen des arabischen ,Dichterfiirsten’
al-Mutanabbi (gest. 955) zu vergleichen.” Eine Handschrift {iberliefert tatsachlich
Ibn Arfa‘ Ra’s’ Sudiir ad-dahab mit al-Mutanabbis Gedichten.®

4.1 Sudiir ad-dahab
Die Sudiir ad-dahab sind Ibn Arfa® Ra’s’ unbestrittenes Hauptwerk. Es handelt sich
um eine Sammlung von 43 Gedichten alchemischen Inhalts, rund 1400 Verse. Diese
sind, wie in einem ,diwan” {iblich, alphabetisch nach Reimbuchstaben geordnet.
Jeder Buchstabe des Alphabets ist mit mindestens einem Gedicht vertreten. Das
kiirzeste Gedicht ist vier Verse lang, das langste 58. Wir konnten bisher 92 Hand-
schriften der §u¢_iitr identifizieren, die aus einer Zeit zwischen dem 14. und dem
20. Jahrhundert stammen. Das heifit, dass die Sudiir auch noch in einer Zeit, die
wir gewdhnlich als ,Moderne’ bezeichnen, ihre Leser gefunden haben. Wahrend
viele der jiingeren Handschriften aus dem Westen der islamischen Welt stammen,
ist keine der ganz alten Handschriften maghrebinisch. Dies kénnte bedeuten, dass
die Sudiir primér vor allem im Osten der islamischen Welt gelesen wurden.
Angesichts der bedeutenden Anzahl an iiberlieferten Handschriften muss
sich das Werk grofier Beliebtheit erfreut haben. Dass das Werk als wichtig be-
trachtet wurde, zeigt sich auch an der reichen Kommentarliteratur.?® Zudem gibt

47 Carusi: Alchimia islamica (Anm. 3), S. 465-468.

48 Al-Kutubi: Fawat al-Wafayat. Hg. v. Muhammad Muhy1 d-Din ‘Abdalhamid. Bd.2. Kairo
1953, S.181.

49 Al-Kutubi: Fawat al-Wafayat (Anm. 48), S. 181.

50 Al-Maqqari: Analectes sur 'histoire et la littérature des Arabes d’Espagne. Hg. v. William
Wright u. a. Bd. 2. Leiden 1861, S. 410.

51 As-Safadi: Kitab al-Waf1 bi-l-wafiyat. Das biographische Lexikon des Salahaddin Halil Ibn
Aibak as-Safadi. Bd.22: ‘Ali b. Muhammad b. Rustam bis ‘Umar b. ‘Abd an-Nasir. Hg. v. Ram-
zi Baalbaki. Wiesbaden 1983, S. 264.

52 Hs. Uppsala, Universitetsbiblioteket, 133. Datiert 1652. Vgl. Carl Johan Tornberg: Codices
Arabici, Persici et Turcici Bibliothecae Regiae Universitatis Upsaliensis. Uppsala 1849, S. 76 f.

53 Das Werk ist mindestens ein Dutzend Mal kommentiert worden. Juliane Miiller (Ziirich) ar-
beitet aktuell daran, die Texte zu sichten, ihren jeweiligen Autoren zuzuordnen und zu datie-
ren. Der édlteste Kommentar — nach jenem von Ibn Arfa‘ Ra’s selbst (vgl. unten Abschnitt 4.2) -

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



26 Christopher Braun und Regula Forster

es einen sog. ,tahmis”, also eine poetische Erweiterung, die von Muhammad b.
Musa al-Qudsi (14. Jh.) stammt.>* Die Sudir dienten endlich auch als Vorlage fiir
eine alchemische Gedichtsammlung auf Tiirkisch, Diwan-i hikmet (,,Die Gedicht-
sammlung der Weisheit”), welche wahrscheinlich vor 1600 verfasst wurde.

4.2 Weitere alchemische Werke

Neben seinem ,diwan” hat Ibn Arfa’ Ra’s mindestens ein Strophengedicht, ein
sogenanntes ,muwassah”, {iber Alchemie geschrieben.® Interessanterweise
wird Ibn Arfa® Ra’s manchmal mit einem beriihmten , muwassah“-Dichter in
Verbindung gebracht: Der Alchemist konnte namlich ein Ururenkel oder Ur-Ur-
Grofineffe des Muhammad ibn Arfa“ Ra’sah sein. Dieser lebte um die Mitte des
11. Jahrhunderts und war Hofdichter von Ma'mtin b. Din-Nun (reg. 1037-1075),
dem Herrscher von Toledo, und bekannt fiir seine ,muwassahat”." Mit seiner
strophischen Dichtung {iber Alchemie konnte Ibn Arfa‘ Ra’s also eine Art Fami-
lientradition fortgesetzt haben.

Da die Gedichte der Sudiir schwierig sind, und zwar sowohl auf inhaltlicher
als auch sprachlicher Ebene, ist es nicht erstaunlich, dass Ibn Arfa® Ra’s sich der
Aufgabe angenommen hat, sie selbst zu kommentieren: Er verfasste einen Kom-
mentar mit dem Titel Hall muskilat Sudiir ad-dahab (,Erklarung der unklaren Stel-
len der ,Goldsplitter*”), der recht breit iiberliefert ist.>®

Neben dem Hall verfasste Ibn Arfa‘ Ra’s weitere Prosaschriften tiber Alchemie,
insbesondere eine kurze, praktisch orientierte Abhandlung mit dem Titel F7 tarkib
al-iksir al-hayawani al-insani (,,Uber die Herstellung des tierischen und mensch-

stammt von as-Stmaw1 (Mitte 13. Jh.), aber auch der beriihmte mamlukenzeitliche Alchemist
al-Gildaki (Mitte 14. Jh.) schrieb nicht weniger als vier Kommentare zu den Sudir.

54 Vgl. Arie Schippers: al-Ansari, Abt I-Hasan. In: Encyclopaedia of Islam. Three. Fasz. 2009-1.
Hg. v. Gudrun Kramer u. a. Leiden 2009, S.92 f. — Zum , tahm1is” als literarischer Form siehe
Philip F. Kennedy: Takhmis. In: The Encyclopaedia of Islam. New Edition. Hg. v. P.]. Bear-
man u. a. Bd. 10. Leiden 1998, S.123-125.

55 Artun: Hearts of Gold and Silver (Anm. 17), S. 36.

56 Eine Edition des ,muwassah” wird aktuell von Regula Forster vorbereitet. Das Gedicht liegt
in zahlreichen Handschriften vor; den besten Text bietet unseres Erachtens die Hs. Istanbul,
Topkaps, A 2572, fol. 69v-71v (datiert 1475). Vgl. Fehmi Edhem Karatay, Topkap1 Saray1 Mii-
zesi Kiitliphanesi, Arapca yazmalar katalogu. Bd. 4: Filoloji, edebiyat, mecmualar. No. 7488—
9043. Istanbul 1969, S. 303 (Nr. 8487); Ali Riza Karabulut, Mu‘gam al-mahtitat al-mawgiida f1
maktabat Istanbiil wa-Anatali. Bd. 2. Kayseri [2005], S. 987 (Nr. 3095).

57 Vgl. James T. Monroe: Hispano-Arabic poetry. A student anthology. Berkeley 1974, S.xv und
224-227.

58 Wir haben 29 Handschriften des Kommentars identifiziert. Der Hall wurde mindestens zwei
Mal in Kurzfassungen umgearbeitet, und zwar unter dem Titel von Fi Sarl badl al-abyat min
Kitab Hall al-muskilat (,Kommentar einiger Verse aus dem Buch ,Erklarung der unklaren
Stellen’”) von ‘Ali b. Mas‘d al-Ha'ir1 ar-Rustaqi (wohl 19. Jh.), lithographisch gedruckt in
Mumbai 1881, sowie von einem anonymen Autor als al-Wasm al-wasitm ‘an al-hagar al-karim
(,Das anmutige Wappen iiber den edlen Stein”), fragmentarisch in der Hs. Berlin, Staatsbi-
bliothek, Orientabt. Lbg. 96, fol. 106v erhalten. — Juliane Miillers kritische Edition des Hall
soll demnéchst in der Reihe Bibliotheca Islamica (Beirut) erscheinen.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Alchemist und Magier? 27

lichen Elixiers”).”® Moglicherweise ist er auch der Autor einer Risala fi [-kimiya’
(,,Sendschreiben tiber die Alchemie”)® und des Traktates Tartib al-iksir (,,Die Be-
reitung des Elixiers”)."!

4.3 Werke iiber Magie

Wiéhrend die meisten mit dem Namen Ibn Arfa® Ra’s in Verbindung gebrachten
Texte in den Bereich der Alchemie gehoren, sind zwei ihm zugeschriebe Werke
magischen Inhalts: at-Tibb ar-rithani bi-I-Qur’an ar-rahmani (,Die spirituelle Me-
dizin mit Hilfe des Korans des Barmherzigen”) und al-Gihat fi ‘ilm at-tawagguhat
(,Die Richtungen iiber die Wissenschaft des Aufbruchs”). Das Werk at-7ibb ar-
rithani® stammt allerdings nicht von Ibn Arfa‘ Ra’s, sondern wurde ihm nur zu-
geschrieben, wie zuletzt Jean-Charles Coulon gezeigt hat. Der Text muss nach
Ibn Arfa Ra’s entstanden sein, da er teils auf Ps-al-Biinis Sams al-ma‘drif und Ibn
Sab‘in (gest. 1269 oder 1271) basiert.® Insofern werden wir uns im folgenden Ab-
schnitt mit der einzigen moglicherweise authentischen Schrift des Ibn Arfa Ra’s
zur Magie befassen, al-Gihat fi ilm at-tawagguhat.

5 Ibn Arfa‘Ra’s: ul-éihﬁtfi ilm at-tawagguhat (,,Die Richtungen iiber die
Wissenschaft des Aufbruchs”)
Der Text liegt uns derzeit in drei Handschriften vor:**
1. Kairo, Dar al-kutub, 63%°
2. Paris, Bibliotheque nationale de France, 3253 (Supplément 1578)%
3. Princeton, Princeton University Library, Garrett, MS. 41¢

59 Die einzige uns bekannte Handschrift ist Teheran, Malik, 3119, fol. 91-94. Vgl. Mustafa
Dirayati: Fihristgan-i nushaha-yi hatti-yi Iran (fanha). Bd. 8. Teheran 2012, S. 153.

60 Die einzige uns bekannte Handschrift ist Kairo, Dar al-kutub, 763, fol. 37v—41r.

61 Wir haben dieses Werk bisher nicht gesehen. Kurkis ‘Awwad: Fihrist al-mahtatat al-‘arabiya
fi Hizanat Qasim Muhammad ar-Ragab bi-Bagdad. In: Magallat Magma" al-ilmi al-‘iraqt 12
(1965), S.165-191, hier S. 182 (Nr. 146/2) weist es fiir die Hizanat ar-Ragab in Bagdad nach. Ob
es die Handschrift noch gibt und um was fiir ein Werk es sich gegebenenfalls handelt, muss
derzeit offen bleiben.

62 Carl Brockelmann: Geschichte der arabischen Litteratur. 2. Aufl. Gesamtbd. 1. Leiden 1943,
S.496.

63 Coulon: La magie en terre d’islam (Anm. 30), S.259 f.

64 Die Handschrift Kairo, Dar al-kutub, Hurtaf wa-awqaf 67, die im alten Katalog der Khediven-
bibliothek in Kairo als Handschrift der Gihat angefiihrt wird, enthélt, soweit wir dies auf-
grund der uns vorliegenden Digitalisate beurteilen kdnnen, keinen Text, der mit Ibn Arfa‘
Ra’s in Verbindung gebracht werden kdnnte, sondern astrologische Ausfiihrungen, vgl. An-
onymus: Fihrist al-kutub al-arabiya al-mahfza bi-l-kitabhana al-hadiwiya al-misriya. Bd. 5.
Kairo 1890, S. 367.

65 30 fol. Undatiert. Vgl. Anonymus: Fihrist al-kutub al-‘arabiya (Anm. 64), Bd. 5, S. 334. Uns lag
ein Digitalisat von einem Mikrofilm aus Dubai vor (Dubai, Juma al-Majid, Center 461195).

66 38 fol. 17. Jh. Vgl. http://archivesetmanuscrits.bnf.fr/ark:/12148/cc311567 [25. Feb. 2019].

67 68 fol. 17. Jh. (?). Vgl. http://pudl.princeton.edu/objects/tt44pq48g [20. Feb. 2019].

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



28 Christopher Braun und Regula Forster

Von diesen drei Handschriften bieten nur diejenigen aus Paris und Princeton
einen vollstandigen Text; in der Kairiner Handschrift bricht der Text vorzeitig
ab.%

Der Titel al-Gihat fi ‘ilm at-tawag§uhat (,Die Richtungen {iber die Wissenschaft
des Aufbruchs”) verweist auf die Richtungen, in die man sich drehen muss, wenn
man Gottes Hilfe oder die Hilfe der Geistwesen (,,arwah”) ersucht.®” Der Traktat
ist ein Prosakommentar zu einem Gedicht tiber Buchstabenmagie von einem ge-
wissen Tabit ibn Sulayman. Diese Person konnten wir bisher nicht identifizie-
ren. Der Name ist weder besonders auffallig, noch besonders gewohnlich, jedoch
scheint er in der magischen Literatur nirgends vorzukommen.” Da der Name als
,der Feste, Sohn Salomons” verstanden werden kann, besteht die Moglichkeit,
dass hier auf den biblischen Konig bzw. koranischen Propheten Salomon ange-
spielt werden soll, der gemif der islamischen Uberlieferung Herrschaft iiber die
Déamonen erlangte und in der islamischen Magie eine zentrale Rolle spielt.”! Da
im Text auch von einem weiteren Pakt mit den Damonen berichtet wird, der nach
Salomon geschlossen wurde (Hs. Paris, fol. 3r), konnte mit Tabit ibn Sulayman ein
ansonsten unbekannter Sohn Salomons gemeint sein.

Der Text beginnt paradigmatisch: Nach der Anrufung Gottes mit der {iblichen
islamischen Formel ,Im Namen Gottes des Barmherzigen und Gnadigen”, der
sog. Basmala, folgt, wie zu erwarten, ein Gotteslob, das hier aber fiir den spezifi-
schen Kontext adaptiert wurde, heifit es doch:

Preis sei Gott, dem Schopfer der Intellekte der Seelen der Geister der Geist-
wesen, der ihnen unter den Formen den Vorrang eingerdumt hat, der ihre
korperlichen Erscheinungen wahrnimmt und der ihnen freie Hand gelas-
sen hat durch den Buchstaben Niin des Befehls und den Buchstaben Kaf
des gottlichen Seins.”

68 Die Kairiner Handschrift ist weder paginiert noch foliiert; wenn man vom Anfang an
durchzahlte, endete der Text auf fol. 17v. — Wir zitieren der Einfachheit halber nach der Pari-
ser Handschrift.

69 Cf. http://archivesetmanuscrits.bnf.fr/ark:/12148/cc311567 [25. Feb. 2019]. Hier wird der Ti-
tel leicht variierend als al-Gihat fi ilm at-taw§ihat angegeben, doch haben alle konsultierten
Handschriften eindeutig at-tawagguhat.

70 Auch Ullmann: Die Natur- und Geheimwissenschaften (Anm. 2), S.232 scheint nichts Ge-
naueres iiber ihn in Erfahrung gebracht zu haben. Ein Tabit b. Sulayman findet sich weder
in a3-Siblis magischer Enzyklopédie (a8-Sibli: Akam al-margan fi ahkam al-gann. Hg. v. Ed-
ward Badeen. Beirut und Berlin 2017) noch im Nachlass von Fritz Meier (Basel, Universitats-
bibliothek, NL 323: D 4, siehe https://aleph.unibas.ch/F/?local_base=DSV05&con_Ing=GER&
func=find-b&find_code=SYS&request=000080115 [20. Februar 2019]); vgl. auch Tobias
Niinlist: Ddimonenglaube im Islam. Eine Untersuchung unter besonderer Beriicksichtigung
schriftlicher Quellen aus der vormodernen Zeit (600-1500). Berlin 2015. Es lassen sich nattir-
lich verschiedene Personen dieses Namens nachweisen, doch keiner erscheint als Autor eines
Gedichts {iber Magie.

71 Ullmann: Die Natur- und Geheimwissenschaften (Anm. 2), S.386. Ausfiihrlich Niinlist: Da-
monenglaube im Islam (Anm. 70), S. 405-506.

72 Hs. Paris, Bibliotheque nationale de France, 3253, fol. 1v.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Alchemist und Magier? 29

Hier wird bereits die enge Verflechtung der Magie mit gangigen theologischen
Konzepten und religiosen Praktiken deutlich, ein zentrales Charakteristikum
der Magie in der islamischen Welt: Die religiose Gottesanrufung wird erganzt
um die Nennung der Geistwesen, deren Krifte magisch relevant sind. Dabei legt
der Text Wert darauf, dass die Magie nicht gottlos oder areligios ist, vielmehr
steht Gott im Hintergrund aller Wirksamkeit, er ist der Schopfer aller Dinge und
garantiert somit auch die Beziehung der Geistwesen zum Seienden, ohne die die
Magie nicht wirksam ware.”” Der Schopfungsakt, im Koran mit dem Imperativ
,kun” (,sei!”) ursachlich verbunden,” wird, wie auch in der mystischen Tradition
der Sufis,”” an den Anfang gestellt und zur Begriindung der nachfolgenden buch-
stabenmagischen Ausfithrungen benutzt.

Der Einleitung folgen dann die einzelnen Verse des kommentierten magischen
Gedichts als Lemmata, zwischen die jeweils der Prosakommentar eingeschoben
wird. Das Thema des Gedichts und des Kommentars ist die Buchstabenmagie,
Arabisch meist ,‘ilm al-huraf” oder ,simiya” genannt.”® Das Werk bietet ein
Sammelsurium an magischen Ideen, die auch in anderen arabischen Werken
zur Magie zum Tragen kommen. Die Gihat betonen sehr stark die Bedeutung der
Geistwesen: ,,Diese Wissenschaft” (,hada I-ilm”) wird iiber alle anderen gesetzt
und dabei auch der praktische Nutzen der Beherrschung der Damonen betont,
kann man die Macht iiber sie doch brauchen, um zu Gold, Silber etc. zu gelangen
(Hs. Paris, fol. 33r). Der Traktat folgt der gangigen Unterteilung in die obere (,,al-
‘ulwi”) und untere (,,as-sufli”) Welt, die jeweils von Geistern (,,arwah”) bewohnt
werden, den Engeln (,,al-mala’ika”) in den oberen Sphéren und den chthonischen
Geistern, den Ginn bzw. Ddmonen (,Sayatin”), also rebellierenden Ginn.””

Von zentraler Bedeutung in diesem und in anderen magischen Traktaten
sind die Namen (,,asma™) und Buchstaben (,hurtf”) bei der Dienstbarmachung
(,istihdam”) der Geister.”® Die Beschworung der Geistwesen wird als grofstes

73 Die Diskussion um den géttlichen Hintergrund der Magier bzw. die Abgrenzung von Ma-
gie und (prophetischem) Wunder ist {iberaus rege, vgl. z.B. Maher Jarrar: Al-Qadi ‘Abd al-
Gabbar {iber Magie. In: Giinther und Pielow: Magie im Islam (Anm. 1), S. 119-134.

74 Das Wort wird nur mit den Buchstaben Kaf und Niin geschrieben. Zum koranischen Im-
perativ vgl. Matthias Radscheit: Word of God. In: Encyclopaedia of the Qur’an. Hg. v. Jane
Dammen McAuliffe. Bd. 2. Leiden und Boston 2006, S. 541-548.

75 Vgl. zu dem Imperativ beim aus Andalusien stammenden Sufi Ibn al-‘Arabi (gest. 1240) z.B.
Michael A. Sells: Mystical Languages of Unsaying. Chicago u.a. 1994, S.250 f. (mit Anm. 32);
Maria De Cillis: Free Will and Predestination in Islamic Thought. Theoretical Constructs in
the Works of Avicenna, Ghazali and Ibn ‘Arabi. London 2014, insb. S. 190.

76 Melvin-Koushki verwendet dafiir den eleganten Begriff lettrism’ (vgl. insb. Matthew S. Mel-
vin-Koushki: The Quest for a Universal Science. The Occult Philosophy of Sa’in al-Din Turka
Isfahant [1369-1432] and Intellectual Millenarianism in Early Timurid Iran. Diss. Yale Uni-
versity 2012).

77 Coulon: La magie islamique (Anm. 30), S.911.

78 Zur Bedeutung der Namen in der Magie vgl. Dorothee Pielow: , Ach, wie gut dass niemand
weifl...” Die Bedeutung des geheimen Namens in der islamischen Magie. In: Giinther und
Pielow: Magie im Islam (Anm. 1), S. 347-371.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



30 Christopher Braun und Regula Forster

Werk {iberhaupt bezeichnet, auf das man sich durch Fasten (,sawm”), korperli-
che Ubungen (,riyada”) und Gottesdienst (,ibada”) innerlich vorbereiten muss
(Hs. Paris, fol. 31r).

Charakteristisch fiir Autoren arabischer Literatur zur Magie sind auch ver-
meintliche Hebraismen.” So versucht auch der Verfasser der Gihat, sich durch
die Verwendung von hebrdisch klingenden Engelsnamen (z.B. Tahitamgilyal,®
Hs. Paris, fol. 9v) in die jlidische Tradition einzuschreiben. Der Traktat verweist
auch des Ofteren auf die Bedeutung Metatrons (Mitatréin), eines Engels, der in
der jlidischen Kabbala enorm wichtig ist und auch Einzug in die islamische Ma-
gie gehalten hat.®!

Auch numerologische Uberlegungen kommen zum Tragen. Die Zahl Sieben
wird hdufig erwahnt, so bedingt ein Name mit sieben Buchstaben den Gehorsam
der sieben Engel, die den sieben Erdgeistern zugeordnet sind. Auch die sieben
Himmel, die sieben Sphéren und die sieben Planeten werden genannt (Hs. Paris,
fol. 10v). Ebenso gehort der letzte Abschnitt tiber Siegelringe (,hawatim”) (Hs. Pa-
ris, fol. 35r-v) zum Kanon magischer Kompendien und tritt besonders prominent
in der Gayat al-hakim auf.®?

Interessanterweise wird auch der Fatimidenkalif al-Hakim bi-Amr Allah (reg.
996-1021) erwéahnt (Hs. Paris, fol. 11v). Der Kalif wurde in mamlukischer Zeit
zur Hauptfigur eines populédren Epos (,sira Sa‘biya”), in dem ein Geist Saturns
al-Hakim die Schitze Agyptens zeigt.®» Der Autor der Gihat behandelt tatsachlich
auch das Thema der Schatzsuche (Hs. Paris, fol. 33r). Die Suche nach wertvollen
Metallen und anderen verborgenen Schétzen war insbesondere in Agypten be-
liebt, wo die Faszination fiir unentdeckte Reichtiimer ein eigenes literarisches
Genre hervorgebracht hat.’ Da zwei Handschriften des Textes aktuell in Kai-
ro aufbewahrt werden und die magische Tradition insbesondere in Agypten
florierte,® konnte der vorliegende Traktat dort entstanden sein.®

79 Zu Wortern in der magischen Tradition, die dem Hebriischen dhneln, aber anderen Ur-
sprungs sind, siehe Gideon Bohak: Hebrew, Hebrew Everywhere? Notes on the Interpreta-
tion of Voces Magicae. In: Prayer, Magic, and the Stars in the Ancient and Late Antique World.
Hg. v. Scott B. Noegel, Joel Walker und Brannon M. Wheeler. University Park 2003, S. 69-82.

80 Der Name entspricht sicher dem bei al-Buni erwahnten Tahbatmagilya’l, vgl. zu den Na-
men Dorothee Anna Maria Pielow: Die Quellen der Weisheit. Die arabische Magie im Spie-
gel des Usil al-hikma von Ahmad ibn ‘Ali al-Buni. Hildesheim u. a. 1995, S. 100-102; vgl. auch
Niinlist: Damonenglaube im Islam (Anm. 70), S. 401 (mit Anm. 140).

81 Coulon: La magie islamique (Anm. 30), S. 887 f.

82 Coulon: La magie islamique (Anm. 30), S. 189. Zur Literatur der Gemmenschnitte siehe Ull-
mann: Die Natur- und Geheimwissenschaften (Anm. 2), S.416-426.

83 Antje Lenora: Der gefilschte Kalif. Eine Einfiithrung in die Strat al-Hakim bi-Amrillah. Diss.
Halle-Wittenberg 2011, S. 44 f.

84 Braun: Treasure Hunting (Anm. 18); vgl. auch oben Abschnitt 2.

85 Catherine Mayeur-Jaouen: Magie. Islam / Egypte. In: Dictionnaire de 'ésotérisme. Hg. v.
Jean Servier. Paris 2013, S. 777a-778a.

86 Ibn ArfaRa’s gilt gemeinhin als marokkanischer Autor, doch haben Regula Forster und Ju-
liane Miiller Hinweise gefunden, dass er moglicherweise auch in Agypten titig war (Forster
und Miiller: The Identity [Anm. 42]).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Alchemist und Magier? 31

Von besonderem Interesse fiir das Verstindnis der Magie in vormodernen
islamischen Gesellschaften ist ein kurzer Abschnitt {iber die Konformitit der
hier prasentierten Magie mit der islamischen Religion (Hs. Paris, fol. 14r) und die
zahlreichen Aufforderungen, Gott anzurufen, Gebete zu sprechen oder auch die
Sure Yasin (Q 36) zu rezitieren (Hs. Paris, fol. 32r-v). Dies ist durchaus charakte-
ristisch fiir eine grofle Anzahl von arabischen Traktaten zur Magie. Magie und
Religion lassen sich in diesen Texten meist nur schwer trennen, und in vielen
Féllen tritt der religiose Grundcharakter der magischen Rezepte so stark zum
Vorschein, dass Sabine Dorpmidiller dafiir den Begriff ,religiose Magie’ préagte.*”
Dabei scheint es sich nicht um das simple Einkleiden der Texte in ein religioses
Gewand zu handeln, mit der Intention, vermeintlich ,unorthodoxe’ Praktiken zu
verschleiern. Vielmehr scheint die Beschiftigung mit den Geheimwissenschaf-
ten nur selten auf Ablehnung gestoflen zu sein. Dies hat jiingst eine Studie von
Christian Mauder wieder deutlich gemacht, in der er die Behandlung der Astro-
logie, Wahrsagerei, des Amulettgebrauchs und der Zauberei in der Literatur tiber
das Amt des Marktaufsehers (,muhtasib”) untersucht.® Dennoch setzten sich Ge-
lehrte immer wieder mit dem Thema kritisch auseinander. Der grofie arabische
Kritiker der Magie, der Historiker Ibn Haldtn, betrachtete die Buchstabenmagie
gerade noch als akzeptabel. Wahrend seine prinzipielle Haltung gegeniiber den
Geheimwissenschaften ist, dass diese zwar grundsatzlich funktionieren, aber
weder 6konomisch noch sozial sinnvoll und in aller Regel auch von einem religi-
Osen Standpunkt aus verwerflich sind, mag er die besondere Kraft und Wirksam-
keit der Namen Gottes nicht abstreiten. Insofern sieht Ibn Haldun diesen kleinen
Bereich der Magie nicht nur als wirksam an, sondern auch als im Prinzip erlaubt
und gesellschaftlich betrachtet sinnvoll.¥

Seine Uberlegungen lassen bereits ein Dilemma erkennen, mit dem auch die
moderne Forschung konfrontiert ist. Wenn es sich bei der Buchstabenmagie um
religios legitimierte Praktiken handelt, kann sie dann noch als ,Magie’ gewertet
werden? Miisste sie dann nicht eher dem Bereich der Religion zugeordnet wer-
den? Diese Frage stellt sich nicht nur im Hinblick auf die Buchstabenmagie. Eben-
so konnen Amulette und Talismane, auf denen neben Anrufungen Gottes und
der Engel Beschworungen der gangigen Damonen zu finden sind, nicht eindeutig

87 Sabine Dorpmiiller: Religiose Magie im Buch der probaten Mittel. Analyse, kritische Edition
und Ubersetzung des Kitab al-Mugarrabat von Muhammad ibn Yiisuf as-Sandisi (gest. um
895/1490). Wiesbaden 2005. — In eine dhnliche Richtung geht Emilie Savage-Smith, welche
die wichtige Rolle der Gottesanrufung in der islamischen Religion betont (Savage-Smith:
Introduction (Anm. 6), insb. S. xvii—xviii und xxii-xxv).

88 Christian Mauder: Nur hinter verschlossenen Tiiren? Das Amt des muhtasib und die Of-
fentlichkeit von Astrologie, Wahrsagerei, Zauberei und Amulettgebrauch. In: Giinther und
Pielow: Magie im Islam (Anm. 1), S. 319-343.

89 Vgl. Asatrian: Ibn Khaldiin on Magic and the Occult (Anm. 38); Melvin-Koushki: In Defense
(Anm. 38), S.366-384.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



32 Christopher Braun und Regula Forster

dem Bereich der Religion oder der Magie zugeordnet werden.”® Eine zufrieden-
stellende Grenzziehung wird sich nicht realisieren lassen. Es kann vielmehr kon-
statiert werden, dass die Etablierung eines starren Kanons der Wissenschafts-
disziplinen und Wissensbereiche dem Phanomen der Geheimwissenschaften im
vormodernen islamischen Raum nicht gerecht wird.

6 Schlussbetrachtung: War der Alchemist Ibn Arfa‘ Ra’s auch ein Magier?

Zahlreiche Aspekte des Traktats al-Gihat fi ilm at-tawagguhat sprechen gegen eine
Autorschaft des Ibn Arfa® Ra’s. So wird in diesem Traktat die Beschworung der
Geistwesen als das grofite Werk tiberhaupt dargestellt (Hs. Paris, fol. 31r), etwas,
das aus dem Mund eines Alchemisten abwegig klingt. Dies ist eher wenig kon-
gruent mit der geistigen Physiognomie des Alchemisten Ibn Arfa' Ra’s, der sicher
die Alchemie als den besseren Weg zu wahrem Gold und Silber beschrieben und
wohl auch die Alchemie als die hthere Kunst denn die Magie bezeichnet hatte.
In einem seiner Gedichte duflert sich Ibn Arfa® Ra’s jedenfalls negativ iiber die
Anhénger der Magie:

Eine Gruppe hielt es fiir das Beste, mit den Ginn in Verbindung zu treten.
Sie hielten Magie [,,sihr”] und Beschwoérungen [,‘aza’im”] fiir den Auf-
stieg zum Geheimnis,

wéhrend unsere Symbole ihnen die Wahrheit verkiinden und sagen:

Du Weinender im Herzen! Suche das Wissen nicht durch Zauberei
[/lruqé”]r

ohne zuerst Metall zu verbrennen und zu zerreiben.”!

Diese Verse aus dem authentischen , diwan” sprechen nicht dafiir, dass der Autor
Ibn Arfa‘ Ra’s ein Anhdnger der Magie war. Dartiber hinaus sind Buchstaben und
ihre Eigenschaften, das zentrale Thema der magischen Gihat, in den Sudiir ad-
dahab so gut wie kein Thema. Ebenso spricht die Erwdhnung des Kalifen al-Ha-
kim im Kontext der Magie fiir einen deutlich spateren Entstehungszeitpunkt des
Traktats, da die Mythen um den Kalifen in der ihm gewidmeten Erzdhlliteratur

,sira”) erst fiir das 14. Jahrhundert belegt sind.”> Insofern muss die Zuschreibung
des Textes an Ibn Arfa’ Ra’s zumindest zweifelhaft erscheinen.

Dennoch wirft die wohl filschliche Zuschreibung des Werkes an Ibn Arfa’
Ra’s interessante Fragen auf: Warum wurde speziell dieses Werk zur Buchsta-
benmagie diesem Autor zugeschrieben? Ibn Arfa’ Ra’s erlangte ja in spéterer Zeit
vor allem als Alchemist und Dichter Bekanntheit. Moglicherweise galt seine Be-
rithmtheit als Garant fiir den Verkauf von Werken iiber die okkulten Wissen-

90 Yasmine F. Al-Saleh: , Licit Magic”. The Touch And Sight Of Islamic Talismanic Scrolls. Diss.
Harvard Univ. Cambridge 2014; Tobias Niinlist: Entzauberte Amulettrollen. Hinweise zu einer
typologischen Gliederung. In: Gilinther und Pielow: Magie im Islam (Anm. 1), S. 247-293.

91 Ibn Arfa‘Ra’s: §ucjﬁr ad-dahab (Anm. 43), S. 236 (2. Gedicht auf , qaf”, vv. 38—42). Wir stiitzen
uns fiir unsere Ubersetzung auf Vorarbeiten von Juliane Miiller.

92 Lenora: Der gefalschte Kalif (Anm. 83), S. 15.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Alchemist und Magier? 33

schaften insgesamt? Im Fall der Gihat kommt hinzu, dass es sich um die Kom-
mentierung von Poesie handelt und dass Ibn Arfa’ Ra’s eben nicht nur Dichter,
sondern auch Kommentator seiner eigenen Dichtung war. Ware es auch denkbar,
dass Ibn Arfa” Ra’s, der ja nicht nur als Alchemist, sondern, in spaterer Zeit zu-
mindest, als religioser Gelehrter angesehen wurde, gerade deswegen fiir einen
magischen Text als Autor herangezogen wurde, um so dem Traktat und der darin
prasentierten Wissenschaft mehr — auch religidse — Autoritat zu verleihen? Denn
die Affinitdt zwischen dem Bereich des Religiosen und dem des Okkulten ist ja
in diesem Traktat besonders auffallend. Der eigentliche Grund fiir die Zuschrei-
bung wird sich freilich nicht mehr eruieren lassen.

In Anbetracht der engen, sowohl konzeptionellen als auch personellen Ver-
bindungen zwischen Magie und Alchemie braucht es jedoch nicht zu erstaunen,
dass ein einigermafien obskurer magischer Text einem prominenten Alchemisten
zugeschrieben wurde.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



1

Sakrament: Geheimnis, Magie, Kult und Recht

Wilhelm Schmidt-Biggemann

Ein Sakrament ist ein sinnliches Zeichen, mit Worten vollzogen,
es verspricht himmlischen Kredit

,Sakrament” wird durchweg als lateinisches Aquivalent des griechischen ,Mys-
terion” ausgegeben; und das zugehorige Wortfeld umfasst auch ,Myste” — ,Mys-
tik” -, Theologia mystica”. Damit ist beim griechischen , Mysterion” eine Dimen-
sion im Spiel, die sich, mindestens prima vista, vom Lateinischen unterscheidet.
Das lateinische ,sacramentum” hat ndmlich zunéchst eine sdkulare juristische
Dimension. Es bedeutet

1.
2.

Fahneneid

die hinterlegte Geldsumme, die prozessfiihrende Parteien im Heiligtum nie-
derlegen mussten.! Schon die

Bedeutung von ,,Sakrament”: ,Sacer” — ,geweiht”, auch , dem Tode geweiht” —
ist schon nicht mehr sdkular, sondern bestimmt die Grenze zwischen sakular
und heilig. , Sacer esto!” ist die Formel, mit der performativ der zum Tode
Verurteilte definiert wurde. Das ist nicht geheim, sondern eine Definition des
Besonderen, Abgesonderten.? Mysterion ist es aber nicht.

Im Corpus Paulinum des Neuen Testaments hat ,Mysterion” eine apokalyp-
tische Farbung, d.h. Verweis auf zukiinftige Herrlichkeit, Verheiffung histori-
scher Realitét. ,,Sacramentum” kommt in der Vulgata an zwei Stellen im Ephe-
serbrief vor, iibersetzt da aber nur ,,Mysterion”. Auch sonst wird ,Mysterion”
durchweg als griechisches Fremdwort behandelt und mit , Mysterium” iiber-
setzt,® aber bei Paulus fehlt die juristische Dimension.

Augustin fithrt die Zeichenterminologie ein; fiir ihn ist ,,sacramentum” ein
Zeichen, in welchem sich ein geistiger Gehalt ausspricht: ,Accedit verbum

Rudolph von Jhering: Vorgeschichte der Indoeuropéer. Leipzig 1894, S. 436: ,Das sacramen-
tum war die Abfindungssumme, welche der Gottheit dafiir entrichtet wurde, daf8 sie die
Entscheidung des Rechtsstreits durch Menschen duldete — in heutiger Sprache ausgedriickt,
eine Ablosung ihres Entscheidungsrechts.” Das ist exakt die Bedeutung von Sakrament im
Sinne der Sakramentstheologie.

So dhnlich wie ,templum*?

Mk. 4,11, mysterum regni Dei und die Paral. 1 Kor. 2,6-16; 13,2;14,2 mysterium; Eph. 1,9 sacra-
mentum voluntatis suae gr. Mysterion; 3,9 sacramentum (gr. mysterion;) 5,32 sacramentum;
ROm. 16,25 mysterium; Kol.1,26f mysterium; 2,2; 4,3 mysterium; 1. Tim. 3,9 mysterium.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



36 Wilhelm Schmidt-Biggemann

ad elementum, et fit sacramentum, etiam ipsum tanquam visibile verbum”*
,Visibile verbum”: Das Wort wird sichtbar, stellt sich zur Schau, ist geistliche
Schaustellerei, Kult als geistliches Schaustellergewerbe. Damit ist die trans-
zendente Dimension von ,sacramentum” wirkmachtig festgesetzt: in Din-
gen und Handlungen sichtbares Wort. Diese Definition bleibt mittelalterlich
wirksam. Fiir Hugo von St. Victor ist ,,Sakrament [...] das nach aufien gesetzte,
sinnliche Element fiir die unsichtbare geistige Gnade”,> und Petrus Lombar-
dus definiert Sakrament als Zeichen fiir die Gnade Gottes und deren sichtbare
Gestalt.®

Im Jahr 1264 wurde mit einer Bulle Urbans IV., , Transiturus de hoc mundo”, das
Fronleichnamsfest kirchlich beschlossen; 1306 terminierte Clemens V. die Feier
auf den elften Tag nach Pfingsten. Thomas von Aquin lieferte die Begriindung
in der Summa Theologiae 111, 60-90,” wie Augustinus zeichentheoretisch: Thomas,
S.Th. III, 60, Art. 2 resp.: ,Respondeo dicendum, quod signa proprie dantur ho-
minibus, quorum est per nota ad ignota pervenire.” ,Per nota ad ignota” — das
ist der Verweis aufs Geheimnis. Das Geheimnis der Sakramente ist zeichentheo-
retisch, also semiotisch: Sie sind sinnliche Zeichen mit {ibersinnlichem Kredit.

2 Die geheimnisvolle Kraft der Sprache: Befehl, Bitte, Magie — die Formel:
Hoc est ..., triffst du nur das Zauberwort

Die geheimnisvolle Kraft der Sprache zeigt sich im Befehl, in der Bitte, in der
Magie dergestalt, dass durch das Wort etwas real werde. Zwar vermeidet die Sa-
kramentaltheologie peinlichst das Wort Magie, und sie hat guten Grund dazu:
Magie hat immer das Moment der Doppeldeutigkeit an sich, dass auch Wider-
gottliches magisch beschworen werden konnte. Und genau dieses muss in der Sa-
kramentaltheologie unbedingt vermieden werden; deshalb ist die sakramentale
Sprache juristisch geregelt.

4 Vgl.den Art. ,Sakrament” in: Historisches Worterbuch der Philosophie. Bd. 8. Hg. v. Joachim
Ritter und Karlfried Griinder. Basel 1992, Sp. 1128-1132, hier Sp.1129. Dort die Nachweise:
De doctrina Christiana II, 2.f MPL 34, Sp.37; de Genesi ad literam XI1,7,17, MPL 34, Sp. 459.
,Accedit verbum ad elementum, et fit sacramentum, etiam ipsum tanquam visibile ver-
bum”. In: Joh. Ev. LXXX, 3 MPL 35, Sp. 1840.

5 MPL 176, Sp. 317, De sacr. Christ. Fidei L, 9.

Petrus Lombardus: Sent. IV, 1,2 MPL 192, Sp. 839.

7 Art. Sakrament (s. Anm. 4), Sp. 1129. In der Tauler-Ausgabe: Joh. Tauleri Predigten/ Auff alle
Sonn und Feyertage [...]. Frankfurt 1692 mit einer Vorrede von Philipp Jacob Spener (Neu-
druck der Ausgabe von D. Sudermann, zuerst Frankfurt 1631). Dort findet sich S.405 bei
der Fronleichnamspredigt Taulers die Anmerkung: , Decretales Clementinae lib. 3. und die
Historien bezeugen/ dafi der Pabst Urbanus IV.umb das Jahr Christi 1264. den Fronleich-
nams-Tag erstlich angeordnet/ auch Thomae de Aquin, einem Prediger-Miinche befohlen/
das gantze Ambt/ wie es alsdann solle bedienet werden/ zu beschreiben: Wiewohl heutiges
Tags vielmehr Ding daran gehalten werden/ als die erste Stiftung mit sich bringet. Item/ daf3
Clemens V.umb das Jahr Christi 1306. auff einem concilio beschlossen/ dafd solches Fest am
11. Tage nach Pfingsten jahrlich solle gefeyret werden.”

[e)}

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Sakrament: Geheimnis, Magie, Kult und Recht 37

Aber auch in der Sakramentaltheologie geht es — wie in der Magie — nie nur
um Deskription, immer ist die Sprache auch performativ. Das Modell der sa-
kramentalen Sprache ist der Befehl. Der hochste Befehl bewirkte die Schopfung
aus dem Nichts: , Gott sprach und es ward”. Die Tatsache, dass durch das Wort
etwas werde, ist das Wesen des Performativen ebenso wie des Magischen. In den
Dingen, die durch das Wort wurden, was sie sind, schldft das Wort — Eichendorft:

Schlift ein Lied in allen Dingen, die da traumen fort und fort,
und die Welt hebt an zu singen, triffst du nur das Zauberwort.

Entscheidend fiir diese Sprachtheologie ist der Befehl. Die performative Gram-
matik / Semantik des Befehls verlangt Gehorsam. Ein Befehl verlangt immer Ge-
horsam. Ist schon dieser Anspruch und die Kraft des Befehls ein Geheimnis?
Sicher: Das ist sie schon, wenn mir jemand gehorcht, d.h. wenn auf den Befehl,
die Bitte etc. Gehorsam erfolgt. Gehorsam ist der Sinn des Befehls, Erfiillung ist
der Sinn der Bitte.

Bei der sakramentalen Formel, die das Transzendente gleichermafien anruft
und beschwort, ist dieser Prozess von Befehl und Gehorsam unterstellt: Auf
das Wort hin stellt sich die Wirkung des Sakraments ein. Dann ndmlich wird
das Ding zum Zeichen und bekommt eine himmlische Dimension. Man muss
es glauben, erfahren kann man diese Dimension in dieser Welt nicht, jedenfalls
nicht mit duflerer Empirie.® Das Ziel des Befehls, der in die Transzendenz zielt, ist
geheim, eben verborgen und noch nicht offenbar. Das Transzendente werde sich
zeigen, wird versprochen, wie auch immer.

Die Formel lautet: ,Hoc est enim corpus meum”. Man sieht nichts und doch
soll das Bedeutendste {iberhaupt geschehen: Gott mit uns, Gott bei uns in dem,
was wir konsumieren, vereinnahmen, assimilieren. Essen ist schliefdlich die radi-
kalste Form der Verinnerlichung und Assimilation. Wer weif3 eigentlich, ob das
,Hoc est enim corpus meum” Hokuspokus (o)der Transsubstantiation ist? Die
unterstellte Bedeutung hangt davon ab, ob man den Zeichencharakter transzen-
dent und im Sinne des Glaubens deutet. — Im Sinne von: , Unser Glaub’ ersetzet
alles, was der Sinn nicht fassen kann”.

Aber was passiert hier: Magie? Wenn ein Sinn von Magie ist, durch Worte den
Gehorsam auch von Dingen bewirken zu kénnen, dann handelt es sich um die
hochste Fassung von Magie. In der alten, tridentinischen Messe wurden diese
Partien des Hochgebets in der Messe still gebetet und vollzogen; nur die Eleva-
tion der Hostie und des Kelches bekam das Volk mit. Der ,eigentlich’ magische,
geheimnisvoll sakramentale Akt war Angelegenheit des Priesters — ein klassi-
scher Fall davon, ein Geheimnis zu hiiten: ein Zaum um die Magie zum Schutz
vor dem profanum vulgus.

8 Essei denn, man beschwdrt Geister, die sich zeigen. Faust beschwort bei Goethe den Teufel,
er braucht eine ganze Weile, bis er endlich erscheint; aber Faust nennt (und kennt den Na-
men) Mephistos nicht, und er offenbart ihn auch nicht, er nennt sich nur ,[...] ein Teil des
Teils, der Anfangs alles war, ein Teil der Finsternis, die sich das Licht gebar.”

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



38 Wilhelm Schmidt-Biggemann

3 Die Messe: kultisches Symboltheater, Gegenwartigsetzung
des Heilsereignisses

Was passiert nun in der Messe? Es handelt sich um kultische Symbolanreiche-
rung. Es wird nicht nur die Transsubstantiation des Brotes inszeniert, sondern
jede Handlung ist kultisch gesteigert:

1. Im Brotbrechen wird der Tod Jesu als des Christus symbolisiert.

2. Aber es ist mehr als nur die Symbolisierung von Christi Tod: Es ist der Opfer-
tod — der Tod des Gottessohnes, der fiir unsere Siinden gestorben ist. Das Brot
wird zur Hostie: ,,Hostia” heifst Opfer.

3. Hierher gehort nun die Symbolik des Opferlamms: Am Beginn der Kommuni-
on wird die Hostie — das Opferlamm — gezeigt: ,,Ecce agnus Dei, ecce qui tollit
peccata mundi.”

4. Dieses Opferlamm ist zugleich das Osterlamm, das geschlachtet und wie an
Pessach verzehrt wird.

5. Dieser Verzehr ist einerseits die Vergegenwértigung des letzten Abendmah-
les — doch die Symbolik geht weiter: Die Christen vereinnahmen, sie fressen ihren
Gott: das ist die hochste Form der Assimilation des Gottlichen an das Mensch-
liche tiberhaupt.

Diese Symbolik entfaltet sich im Vollzug der Messe. Es ist kultisches Symbol-
theater auf hochstem Niveau — nicht Wiederholung, das wére angesichts des ein-
maligen Opfertods des Gottessohnes blasphemisch. Die Formel fiir diese hoch
angereicherte, magisch-symbolische Inszenierung heifst: Gegenwirtigsetzung des
Kreuzesopfers. Das ist mehr als Erinnerung. Es ist die Authebung der Zeit und da-
mit zugleich die Inszenierung der historischen Distanz zwischen der Gegenwart
und dem einmaligen Heilsgeschehen. Was ist hier das Geheimnis und die Magie?
Dass dieser Vollzug transzendenten Kredit erwirkt: Er wirkt nicht in dieser Welt,
sondern ist Unterpfand — , pignus” — des unsichtbaren Heilsgeschehens.

4 Sakramentalverwaltung I: Kirchliches Monopol
auf den Sakramentsvollzug, performativ, heilswirksam, aber unsichtbar

Sakramentalverwaltung: Verwaltung bedeutet Walten, Schalten und Walten.
Walten hat einen alten Wortstamm; Gotisch bedeutet ,waldan”, ,regieren”. Das
Wort findet sich in ,Ge-walt”, ,,An-walt”, ,Vergewaltigung” und eben ,Verwal-
tung”. Geheimnisverwaltung ist ein paradoxer Vorgang. Es ist der Versuch, das, was
sich prinzipiell der Verfiigbarkeit entzieht, beherrschen zu wollen, bzw. weiter-
gehend zu behaupten, man konne es verwalten, sich gefiigig machen. Diese Ver-
waltungskompetenz besteht einmal in der Festsetzung und Uberpriifung der
allein richtigen Performationsverwaltung, d.i. der orthodoxen Kombination von
Wort und Handlung in den rechten Kultvorschriften. Der Anspruch der Sakra-
mentaltheologie besteht darin, fiir diesen Vorgang, der mit einer irdischen Hand-
lung eine transzendente Wirkung erzeugt, eine gottliche, d. i. biblische Lizenz zu
besitzen, die Schliisselgewalt. Die entsprechende Bibelstelle ist die Verheiffung,

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Sakrament: Geheimnis, Magie, Kult und Recht 39

die Petrus gegeben wird: ,Dir will ich die Schliissel des Himmelreiches geben.
Was du auf Erden binden wirst, wird auch im Himmel gebunden sein, was du auf
Erden 16sen wirst, wird auch im Himmel geldset sein.” (Mt. 16, 19)

Wenn es sich bei diesem Satz Jesu um einen Auftrag zur Sakramentalverwal-
tung handeln soll, dann muss es fiir die verwaltende Institution von grofiter
Wichtigkeit sein, ihre Legitimitédt zu belegen. Das geschieht durch den Anspruch
der rémischen Kirche, die legitime Nachfolgerin der Petrusgemeinde zu sein und
die Sakramentalverwaltung seit ihrer Einsetzung kontinuierlich zu pflegen. Da-
bei handelt es sich zundchst um die beiden Kernsakramente Taufe und Eucharis-
tie; die spater hinzukommenden Sakramente werden als weitere heilswirksame
Handlungen begriffen, deren Institutionalisierung dem Heilsauftrag der Kirche
entspricht. Sie nimmt fiir sich in Anspruch, durch eine gottlich verliehene Voll-
macht {iber die geheime Heilswirksamkeit dieser Handlungen juristisch zu ver-
fiigen. Es ist die Stipulation einer messianischen Kompetenzverleihung an die
Institution Kirche, die fiir das Geheimnis allein verwaltungsberechtigt zu sein
vorgibt.

So entsteht ein kirchliches Verwaltungsmonopol fiirs Geheimnis, das zugleich
Heilswirksamkeit beansprucht. Der Musterbeleg ist die Definition des Transsub-
stantiationsdogmas auf dem 4. Laterankonzil (1215). Constitutio I definiert:

Es gibt nur eine universale Kirche der Glaubigen, auflerhalb derer nie-
mand gerettet wird. Jesus Christus ist in ihr Priester und Opfer und sein
Leib und sein Blut sind im Altarssakrament in Brot und Wein wahrhaft
enthalten, weil durch gottliche Macht das Brot in sein Fleisch und der
Wein in sein Blut transsubstantiiert werden. So vollzieht sich das Wunder
der Vereinigung, indem wir von ihm empfangen, was er von uns empfan-
gen hat.’

Riskant am verwalteten Sakrament ist die versprochene Einlésung der sym-
bolischen Handlung in ihrem Transzendenzbezug: Man werde das Geglaubte
einst erfahren. Es ist der Kredit auf die Zukunft in einer anderen Welt. Nun geht
zwar aller Kredit auf seine Einlosung in der Zukunft. Aber beim sakramen-
talen Kredit ist das Einlosungsrisiko gesteigert. Das Heilsversprechen, dessen
,Unterpfand’ die sakramentale Handlung ist, geht nicht nur auf die Zukuntft,
sondern auf die Zukunft in einer anderen, besseren, vollendeten Welt. Die Kre-
ditvergabe erfolgt durch die monopolistische Sakramentalverwaltung der Kir-

9 Text in: Conciliorum oecomenicorum decretal. Ed. Centro di Documentazione Bologna =
COD, Freiburg Br. 21962, S.206: ,,a vero est fidelium universalis ecclesia, extra quam nullus
omnino salvatur, in qua idem ipse sacerdos et sacrificium Iesus Christus, cuius corpus et san-
guis in sacramento altaris sub speciebus panis et vini veraciter continentur, transsubstan-
tiatis pane in corpus et vino in sanguinem potestate divina, ut ad perficiendum mysterium
unitatis accipiamus ipsi de suo, quod accepit ipse de nostro.” Vgl. Handbuch der Kirchen-
geschichte. Bd.III. 2. Hg. v. Hubert Jedin. Freiburg 1968. Kap. 22. Laterankonzil (von Hans
Wolter SJ.)

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



40 Wilhelm Schmidt-Biggemann

che: ,Nulla salus extra sacramentis.” Es sind die symbolischen Heilshandlun-
gen der Kirche, ,,per quae omnis vera iustitia vel incipit, vel coepta augetur, vel
amissa reparatur”.'’

5 Sakramentalverwaltung II: juristische Heilssymbolik,
kultische Opferverwaltung, Recht statt Gnade

5.1 Heilsame Gottesverwaltung

Nun wird mit den Sakramenten nicht irgendetwas verwaltet. Verwaltet wird die
gottliche Gnade, die in den Sakramenten sichtbar wird. Dass es sich um Gnaden-
zeichen handelt, die heilswirksam sind, macht die Transzendenzdimension aus,
die die Sakramente beanspruchen. Allemal geht es um das Heil des Gottesvolkes,
das mit dem Genuss dieser Sakramente versprochen und verheifsen wird.

Die Heilsfunktion der Sakramente ist unterschiedlich. Mit der Taufe wird mit
dem Aussprechen der vorgeschriebenen Formel: ,Ich taufe dich im Namen des
Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geistes” die Eingliederung in die ,Gemein-
schaft der Glaubigen” performativ vollzogen — und bei der Kindstaufe auch
dann, wenn vom Glauben noch keine Rede sein kann. Die Taufe ist, wie der
Eid, opus operatum, eine Handlung, die vollzogen werden muss, damit sie wirk-
sam ist. Auch bei der Eucharistie handelt es sich, wenn sie denn ein Sakrament
sein soll, gleichermafSen um ein opus operatum, die Einsetzungsworte ,Hoc est
enim corpus meum”, ,haec est sanguis mea” miissen gesprochen werden, damit
das Sakrament sich vollzieht, in juristischer Terminologie: ,giiltig” ist. Aber im
Sakrament der Eucharistie wird etwas Anderes erzeugt als die Initiation in eine
Gemeinschaft. Hier wird die Anwesenheit Gottes performativ erzeugt. Vorausgesetzt
ist, dass Jesus als Christus der Sohn Gottes und damit selber Gott ist. Das ist
der eigentliche Akt der Gottesverwaltung im Sakrament der Eucharistie. Der
trinitarische Gott, der schon in der Trinitit rational gefiigig gemacht wurde, ist
in seinem Sohn, dem im Vater erzeugten Logos, in der ,Welt”, d.h. in Jesus von
Nazareth historisch Fleisch geworden, mithin leiblich und geschichtlich einmalig
prasent gewesen. Die historische Prasenz hatte ihre hochste und schlimmste
Realitdt in der Kreuzigung. Diese Prdasenz des logisch-trinitarisch gefiigigen
und historisch in Jesus ,Christus” ,realisierten” gekreuzigten Gottes wird nun
in die Verfiigungsgewalt seiner Offenbarungsverwaltungsinstitution, der Kir-
che, gegeben.

10 Conciliorum oecomenicorum decreta (s. Anm. 9), S. 660: Concilium Tridentinum, Sessio VII.
Decretum primum [De sacramentis]: Prooemium: ,,Ad consummationem salutaris de iusti-
ficatione doctrinae, quae in Praecedenti proxima sessione uno omnium patrum consensu
promulgata fuit, consentaneum visum est, de sanctissimis ecclesiae sacramentis agere, per
quae omnis vera iustitia vel incipit, vel coepta augetur, vel amissa reparatur.”

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Sakrament: Geheimnis, Magie, Kult und Recht 41

5.2 Mein Fleisch fiir das Leben der Welt

Die Deutung von Jesu Kreuzestod als Opfer bedient das Muster der Opferung als
Schutzgelderpressung, das schon das Abrahamsopfer kennzeichnete. Das Opfer
ist das Symbol des bedingungslosen Gehorsams, der mit der unberechenbaren
Macht des unberechenbaren Gottes zu rechnen versucht. Die Opferung passt
nicht zur Liebesbotschaft der Eucharistie — aber es scheint, als solle der unver-
sohnte Gott noch einmal, letztmalig, durch ein Opfer verséhnt werden, durch
ein unvergleichliches Opfer, das Opfer seines Sohnes. Der Sohn ist auch schon
durch die Inkarnation als Vermittler von Gott und Mensch wirksam geworden.
War diese Herabkunft nicht wirksam genug?

Die Frage bleibt unbeantwortet, ist moglicherweise auch nicht beantwortbar.
Sie wird stattdessen im Sakrament kultisch-theatralisch entschérft. Die Kreuzigung
wird kultisch inszeniert, nicht wiederholt, sondern préasent gesetzt. Sie gilt als
Opfer; aber wem wird geopfert? Das ist eine hochst umstrittene Deutung, weil
niemand weif3, warum der trinitarische Gott seinen in der Fiille der Zeit fleisch-
gewordenen Logos opfern sollte. Die Kreuzigung entzieht sich der Juristenlogik der
Dogmatiker;"" aber sie wird kultisch bewaltigt. Kult ist die theatralische Form
der Verwaltung. In der Feier der Eucharistie wird die Kreuzigung symbolisch
inszeniert und dadurch wird — hoffentlich — ihre Heilswirksamkeit entfaltet: Die
,Praefatio de Ss. Sacramenti” des Tridentiner Sacramentale betet zu Gott dem Va-
ter und verkiindet:

Christus gab seinen Leib und sein Blut fiir uns zum Opfer hin, damit an
jedem Ort deinem Namen ein reines Opfer gebracht werde, das dir allein
wohlgefillt. Darin besteht die unerschopfliche Weisheit und das unfassba-
re Geheimnis der Gnade, dass das, was er selbst am Kreuz vollbracht hat,
nicht aufhdrt, wunderbar zu wirken: er ist selbst Opfernder und Opfer.
Uns, die wir mit ihm im Opfer vereint sind, ladt er zum heiligen Gast-
mahl, in dem er sich selbst zur Speise gibt und an sein Leiden erinnert,
erfiillt er die Seele mit Gnade und gibt uns ein Unterpfand der kommenden
Herrlichkeit.?

11 Wie die Juristenlogik am Erlésungsdogma scheitern kann, wird auf héchstem spekulativen
Niveau in Anselm von Canterburys Cur Deus homo deutlich.

12 Missale Romanum. Ex decreto sanctissimi Concilii Tridentini restitutum. Editio vigesima
iuxta Typicam Vaticanam. Regensburg 1937. Praefatio de Ss. Sacramento. Separate Paginie-
rung nach S.296: ,Vere dignum et iustum est, aequm et salutare, nos tibi semper et ubique
gratias agere, Domine, sancte Pater, omnipotens et aeterne Deus, per Christum dominum
nostrum. Qui, remotis carnalium victimarum inanibus umbris, corpus et sanguinem suum
nobis in sacrificium commendavit: ut in omni loco offeratur nomini tuo, quae tibi sola com-
placuit, oblatio munda. In hoc igitur inscrutabilis sapientiae, et immensae caritatis mysterio,
id ipsum quod semel in Cruce perfecit, non cessat mirabiliter operari, ipse offerens, ipse et
oblatio. Et nos, unam secum hostiam effectos, ad sacrum invitat convivium, in quo ipse ci-
bus noster sumitur, recolitur memoria Passionis eius, mens impletur gratia, et future gloriae
nobis pignus datur.”

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



42 Wilhelm Schmidt-Biggemann

5.3 Sakramentaljuristische Selbstgerechtigkeit

Gott wird in der Eucharistie sakramental verfiigbar: Das Sakrament, das in der
Hostie — ,hostia” heifit, wie gesagt, Opfer — doppelt substantiiert ist, als Brot und
als Fleisch Christi, ist Unterpfand der kommenden Herrlichkeit (,futurae glo-
riae nobis pignus”). So kompliziert diese Verfiigbarkeit in ihrer Deutung auch
sein mag, die Kirche reklamiert fiir sich die Verfiigbarkeitskompetenz, und zwar in
Monopolverwaltung. Das Konzil von Trient hat das mit der notigen Deutlichkeit
festgestellt:

Weil ndmlich, wie unser Erloser Jesus Christus sagt, das, was unter der
Gestalt des Brotes gezeigt wird, wirklich sein Leib ist, war die Kirche im-
mer von dem {iiberzeugt, was jetzt diese heilige Versammlung feststellt:
durch die Konsekration von Brot und Wein werden diese vollstandig zur
Substanz seines Leibes und seines Blutes. Diese Verwandlung heifst tradi-
tionell und passend Transsubstantiation."

Das ist Gottesverwaltung auf hochstem juristischen Niveau. Aber ist es nicht
auch sakramentaljuristische Selbstgerechtigkeit? Wie steht es mit dem géttlichen Gna-
denvorbehalt — Gnade, wie schon angemerkt, ist das genaue Gegenteil von Recht.
Kann man Gnade verrechtlichen, oder bleibt nicht notwendig ein Restrisiko? Al-
les griindet doch nur auf dem Versprechen, dass die Magie der Transsubstan-
tiation wirke, auf dem Versprechen der gnadigen Anwesenheit des Gottessoh-
nes als Versohnungsopfer. Kann dieses Versprechen durch Kultvorschriften zum
juristischen Vertrag gesteigert werden? Und wenn es ein Vertrag ware, dann
bliebe die Partnerschaft zwischen Mensch und Gott doch asymmetrisch, denn
koénnte der Mensch Gott bei Vertragsbriichigkeit verklagen? Vor welcher Instanz?
Und wer definierte den Vertragsbruch und entschiede als unabhédngige Instanz?
Schliefilich ist Gott die letzte Instanz.

6 Fronleichnam: das institutionalisierte Geheimnis

Die Augustinerchorfrauen Johanna und Eva von Liittich hatten 1204 die Vision
eines schwarzen Streifens im Vollmond und interpretierten diese Erscheinung
als Zeichen fuir die Hostie, die verehrt werden will. Was wird an dieser Geschich-
te deutlich? Die Offenbarung zeigt sich in Zeichen — wie sonst? Es offenbart sich
irgendwie; aber was offenbart sich eigentlich? Wenn Johanna von Liittich und ihre
Freundin Eva einen Streifen im Vollmond sehen, ist der Streifen etwas Bemer-

13 Conciliorum oecomenicorum decreta (s. Anm. 9), S. 671. Concilium Tridentinum, SessioXIIL.:
,Quoniam autem Christus redemptor noster corpus suum, id, quod sub specie panis offe-
rebat [cf. Mt. 26,26 seqq; Mc. 14,22 sqq; Lc 22, 19 seq; lo 6,48; 1 Cor. 11, 24 sqq.] vere esse dixit,
ideo persuasum semper in Ecclesia Dei fuit, idque nunc denuo sancta hac synodus declarat,
per consecrationem panis et vini conversionem fieri totius substantiae panis in substantiam
corporis Christi Domini nostri, et totius substantiae vini in substantiam sanguinis eius.
Quae conversio convenienter et proprie a sancta catholica ecclesia transsubstantiatio est ap-
pellata.”

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Sakrament: Geheimnis, Magie, Kult und Recht 43

kenswertes. Dass es sich iiberhaupt um ein Zeichen handelt, ist die erste verwun-
derliche Perspektive; dass es sich um ein gottliches Zeichen handelt, ist die zweite
Ebene der Interpretation. Dass der Vollmond drittens ein Zeichen fiir die Hostie
sei, die ihrerseits Zeichen ist, macht die Sache zusétzlich komplex. Und dass die-
ses schon vierfach gestufte Zeichen bedeute, dass die Hostie, die als Zeichen fiir
Christus steht, in besonderer Weise inszeniert werden solle, damit Christus, der
in diesem Zeichen prisent sei, angemessen verehrt werde, ist eine weitere inter-
pretatorische Volte, freilich, wie man weifs, eine mit erheblicher kultischer Folge-
wirkung.

Man kann aus diesem exemplarischen Vorgang die Konsequenz ziehen: Inter-
pretationen entheimnissen die Zeichen nicht, im Gegenteil: Sie inszenieren das Ge-
heimnis und institutionalisieren es. Es gilt die simple Dialektik: Je mehr Erklirung,
desto mehr Geheimnis. Die Geschichte des Fronleichnamsfestes zeigt das: 1209 die
erste Fronleichnamsverehrung in Liittich; 1247 wird Fronleichnam offizielles Fest
der Diozese Liittich, die ersten Prozessionen finden in Benediktbeuern 1273 und
in Koln 1279 statt.

Seit dieser Zeit gibt es die Legende der Gregorsmesse, die in vielen Altarbil-
dern dargestellt ist. Der blutige und gemarterte Christus zeigt sich wunderba-
rerweise wahrend der Wandlung dem heiligen Gregor, der die Messe zelebriert.
Hostien, die bluten, werden gesehen und an den Stellen des Blutwunders verehrt.
Bis zur Reformation sind die beriihmtesten Bluthostien des Heiligen Romischen
Reichs die im brandenburgischen Wilsnack; aber es gibt sie auch anderwarts;
und dieses Wunder zeigt sich den Glaubigen bis heute. Es zeigen sich Zeichen,
die die Gottesanwesenheit stabilisieren.

7 Rezeption des Sakraments im Geist der Demut

Die Zeichen der Gottesanwesenheit verschwinden, wenn ihnen die weltliche Kri-
tik auf die Haut riickt. Es ist wie bei der Kunst: Wenn man fragt, worin sie besteht,
bekommt man keine andere Antwort als ,es sei eben Kunst’. Andernfalls verliert
sie ihre Besonderheit. In diesem Sinn wird die Kunst, so profan sie sich gerieren
mag, den Offenbarungscharakter und damit ihre religiose Aura nicht los.

Es muss etwas in der Seele geschehen, was jenseits der Verfiigbarkeit ist, und die-
ses Geschehen passt nicht zur rationalen Kritik. Es fiigt sich auch der juristischen
Gottesverwaltung nur widerwillig. Als rational-juristische Sakramentalverwal-
tung wird die Eucharistie zum Hokuspokus. Hokuspokus ist die Verballhornung
der Wandlungsformel: Hoc est corpus meum. Der angemessene Habitus ist der
Geist der Demut gegeniiber der Offenbarung. Man darf nicht fragen, ,Was ist
Offenbarung?”, nicht fragen, ,Was zeigt sich eigentlich?”, man muss sich zurtick-
nehmen, muss die ,gottlichen Mafsnahmen”, das gottlich verordnete Mafs fiir
,die Menschen” akzeptieren. Andernfalls verschwinden die Geheimnisse und
mit ihnen ihre Aura. Und ein solcher Verlust ist fiir die Glaubigen fiirchterlich —
es ist die Furcht vor dem Verlust des erhofften sakramentalen Trostes. ,Christen
betet dies Geheimnis in dem Geist der Demut an! Unser Glaub ersetzet alles, was

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



44 Wilhelm Schmidt-Biggemann

der Sinn nicht fassen kann.” Gelassenheit ist die Haltung fiir die gottliche Mafs-
nahme der Offenbarung, Gelassenheit und Devotion.

Thomas von Aquin, der wie keiner den Akt philosophischer und juristischer
Selbstvergewisserung der Sakramentalverwaltung vorangetrieben hat — eine Art
rhetorische Autosuggestion mit den aristotelischen Kategorien Substanz und Ak-
zidens — wusste wohl um das theologische Risiko, das er einging; seine Fron-
leichnamshymnen betonen deshalb stets erneut den Uberschuss des Gottlichen
gegeniiber den menschlichen Verstehensanstrengungen:

Adoro te devote

In Demuth bet” ich dich,
Verborgne Gottheit, an,
Obgleich mein bloder Sinn
Dich nicht entdecken kann;
In dieser Brodsgestalt

Bist du wahrhaftig hier
Mein Herz verlieret sich
Und unterwirft sich dir.

Gesicht, Geschmack, Gefiihl
Tut mir den Schein nur kund;
Doch das Gehor verleiht

Den wahren Glaubensgrund;
Was Gottes Sohn gesagt

Ist hier der Glaube mein;

Es ist der Wahrheit Wort,
Und was kann wahrer sein!*

8 Geheimnis und die Hermeneutik des Verdachts

Es gibt den unfasslichen Uberschuss des Géttlichen, denn Er ist definitionsge-
mafl mehr als wir fassen konnen.> Aber zugleich sind alle Versprechen Gottes
eben nur Versprechen aufs Jenseits und ihre Erfiillung in der Transzendenz kann
hier noch nicht iiberpriift werden. Alle kirchlich-juristischen Vertragsversuche
der Sakramentaltheologie konnen zwar in kultischer Strenge und in Pracht — von
Bachs Matthduspassion bis zu Bruckners drei grofsen Messen (WAB 26-28) — als
Gegenwartigsetzung des Kreuzesopfers und zugleich als Vorschein der himmli-
schen Herrlichkeit wirkungsvoll inszeniert werden, aber sie sind nur Vorschein
und nicht Unterpfand (,pignus”) der gottlichen Herrlichkeit. Auf Erden gibt es
keine Instanz, die sagen konnte, es handle sich beim kirchlichen Kult, zumal bei

14 Ubersetzung von Heinrich Bone in: Cantate! Katholisches Gesangbuch 2. Aufl. Paderborn
1851, Nr. 269.

15 Die anselmische Formel: ,,Quo maius cogitari nequit”, ,was grofier nicht erkannt werden
kann”, ist dagegen sozusagen Transzendentalphilosophie, denn unser Denken wird zum
Mafistab der Gotteserfahrung.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Sakrament: Geheimnis, Magie, Kult und Recht 45

der Messe, der Feier der Eucharistie, tatsdchlich um ein Unterpfand. Denn ein sol-
ches Unterpfand wire ein Gut, das bei Nichteinhaltung des Vertrags eingezogen
werden konnte. Und was hiefSe das fiir die Eucharistie: Das Sakrament, Leib und
Blut des Gottessohnes, das Zeichen unserer Erldsung in Brot und Wein, wére bei
Nichteinhaltung des Versprechens, das die Kirchensakramentarier als Vertrag
interpretieren, wieder nur gewdhnliche irdische Substanz. Der ganze Hokuspo-
kus fiele in sich zusammen.

Aber auch das kann man nicht wissen, denn die einmal erfolgte Symbolisie-
rung eines Kult- und Kulturzusammenhanges lédsst sich nicht einfach riickgéngig
machen. Ein symbolischer Erklirungskomfort entfaltet eine unkontrollierbare Aura —
und genau hier wirkt die Logik des Verdachts: Wir — wer immer ,wir” ist — konn-
ten uns diesen Komfort nur selbst eingeredet haben. Der Verdacht ist kein Be-
weis, aber er oszilliert zwischen einer Frommigkeit, die gern hatte, dass es wahr
ware, was zu schon zu sein scheint, um wahr zu sein, und der wahrheitsasketi-
schen Sparsamkeitsversion, blofs nichts anzunehmen, was nicht auch ,hier” und
moglichst auch ,jetzt” belegbar wére. Und so bleibt die Logik des Verdachts, dass
es so sein kdnnte — aber eben auch nicht so sein konnte.

9 Man darf/kann es nicht so genau wissen

Gottespradikationen — ,,quo maius cogitari nequit” — das ist der ontologische Got-
tesbeweis, der so funktioniert, dass, wenn Gott diejenige Instanz ist, die perfek-
ter nicht gedacht werden kann, er auch notwendig ,sein” muss; ,sein” ist hier
als Vollverb im Sinne von ,existieren” gebraucht. Wenn man diesen Gedanken
zu Ende denkt, dann landet er bei dem Paradox: Wenn Gott wirklich oberhalb
unserer Denkkapazitit ist, dann kénnen wir ihn tiberhaupt nicht pradizieren;
und dann gilt entscheidend: Wir kénnen keinerlei Aussagen iiber ihn machen,
weder ob er ist oder nicht ist, noch was er ist, noch wie er ist. Dieser Gott ware
jenseits von Sein und Nichtsein: indifferent. Fiir ,,uns”, die Besitzer des transzen-
dentalphilosophischen Ich, wére das die Selbstauflosung der Vernunft im gottli-
chen Geheimnis der Indifferenz. Was aber ware dann Offenbarung? Diese Selbst-
aufhebung des Ich wiirde die historische Offenbarung {iberfliissig machen, die
Heilsgeschichten von innen auflésen — und so ist es wohl am bekémmlichsten,
einen eher didtetischen Umgang mit dem Unverfiigbaren, dem Geheimnis an
sich, zu versuchen: sich mit dem Kult und der mittleren Distanz zu begniigen, zu
hoffen, dass die sakramentalen Kirchenjuristen recht haben und auch recht be-
halten werden und vor allem, dass jeder Einzelne bei dem Zusammenfallen von
Sein und Nichts in der géttlichen Selbstpradizierung nicht verloren geht — und
dass sich die beseligende Erkenntnis des Unerkennbaren im Sakrament als Kraft
des Geistes mitteilt.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



46 Wilhelm Schmidt-Biggemann

Das Ergebnis dieser Mitteilung des Gottlichen beschreibt Meister Eckhart:

Noch ein kraft ist, diu ist ouch unliplich; si vluizet iz dem geiste und blibet
in dem geiste und ist zemale geistlich. In dirre kraft ist got ane underlaz
glimmende und brinnende mit aller siner richeit, mit aller siner siiezicheit
und mit aller siner wunne. Weerliche, in dirre kraft ist als6 groziu vréude
und alsd groziu, unmaezigiu wunne, daz nieman vollen dar abe gespre-
chen noch geoffenbaren kan. Ich spriche aber: weere ein einic mensche,
der hie inne schouwete verniinfticliche in der warheit einen ougenblik die
wunne und die vréude, diu dar inne ist: allez daz er geliden mohte und
daz got von im geliten wolte han, daz weere im allez kleine und joch nih-
tes niht; ich spriche noch mé; ez waere im alzemale ein vréude und ein
gemach.'®

Das wiinsche ich uns allen!

16 Meister Eckhart: Werke in zwei Banden, Texte und Ubersetzungen herausgegeben von Ni-
klaus Largier. Frankfurt 1993, Bd. 1, S. 30-33. Neuhochdeutsch: ,Noch eine Kraft gibt es, die
ist auch unleiblich; sie fliefSt aus dem Geiste und bleibt im Geiste und ist ganz und gar geis-
tig. In dieser Kraft ist Gott ohne Unterlafd glimmend und brennend mit all seinem Reichtum,
mit all seiner Siifigkeit und all seiner Wonne. Wahrlich, in dieser Kraft ist so grofie Freude
und so unermefliche Wonne, dass es niemand erschopfend auszusagen vermag. Ich sage
wiederum: Gébe es irgendeinen Menschen, der hierin mit der Vernunft wahrheitsgemaf
einen Augenblick lang die Wonne und Freude schaute, die darin ist — alles was er leiden
konnte und was Gott von ihm erlitten haben wollte, das ware ihm alles gering, ja ein Nichts,
ich sage noch mehr: Es wire ihm alles eine Freude und ein Gemach.” [Gemach = Wohlfiih-
len, Wonne?]

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Propheten, Beschworer, Nigromanten,
Marchenzauberer, Illusionisten, Automatenbauer

Phanotypen des Zauberers in der deutschen Literatur des
Mittelalters unter diskursgeschichtlichem Aspekt

Frank Fiirbeth

1 Fragestellung

Die Geschichte der deutschen weltlichen Literatur des Mittelalters beginnt mit
dem Auftritt eines Magiers. Man erfahrt von ihm allerdings nur indirekt: Das
Gerticht wird zuriickgewiesen, dass Alexander der GrofSe von einem Zauberer
gezeugt worden sei. Das Alexanderlied des Pfaffen Lamprecht (um 1150) lehnt da-
mit ebenso wie seine Vorlage, der Roman d’Alexandre des Albéric de Pisangon (um
1120), die Erzdhlung ,bdser lugenarer” ab, Alexander sei ,eines goukelares sun”
(Vorauer Alexander, 71f.) gewesen.! Lamprecht iibersetzt hier mit , goukelare” das
franzosische , encatatour” (Alberic, 28) und verschiebt damit ein wenig die Bedeu-
tung. Denn auch wenn in den einschldgigen mhd. Worterbiichern als Bedeutung
von ,goukeleere” an erster Stelle ,Zauberer” angegeben wird und auch das fran-
z0osische ,,enchanteur” ,, Zauberer” bedeuten soll, so meinen beide Termini doch
Verschiedenes. Die wahrend des ganzen Mittelalters als grundlegend geltende De-
finition der ,,ars magica” in den Etymologien (um 650) Isidors von Sevilla, wonach
diese ,aus der Tradition der bosen Engel sich {iber viele Jahrhunderte auf dem
Erdkreis verbreitet” habe,” nennt namlich unter den insgesamt 17 Subspecies der
,magi” einerseits die ,incantatores”, ,welche (die) ars (magica?) mittels Worten
(Spriichen) ausfiithren”? und andererseits das ,praestigium” (,Blendwerk”), des-
sen Verfahren zwar nicht ndher beschrieben wird,* aber von Hugo von St. Viktor
in seiner Magie-Definition im Didascalicon (um 1128) erlautert wird: , Es handelt
sich um ,praestigia’, wenn durch die ddmonische ars mittels phantastischer Illu-
sionen die menschlichen Sinne hinsichtlich der Veranderung der Dinge betrogen

1 Diebibliographischen Angaben zu den einzelnen Editionen wie zu der diesbeziiglichen For-
schungsliteratur finden sich im Anhang unter den entsprechenden Werken. Werkiibergrei-
fende Forschungsliteratur ist in der abschlieffenden Bibliographie verzeichnet. Alle anderen
bibliographischen Angaben werden vollstandig in den Fufinoten bei Erstzitat angegeben.

2 ,Vanitas magicarum artium ex traditione angelorum malorum in toto terrarum orbe plu-
rimis saeculis valuit.” Isidor von Sevilla: Etymologiarum Libri XX. Hg. v. W. M. Lindsay.
Oxford 1911, Lib. VIII (De ecclesia et sectis diversis), Kap. 9 (De magis).

3 ,Incantatores dicti sunt qui artem verbis peragunt.” Ebd.

4 Ebd.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



48 Frank Fiirbeth

werden”.’ Albrecht und Lamprecht greifen so mit den beiden Termini zwei un-
terschiedliche Aspekte aus der von ihnen nicht iibersetzten Vorgeschichte des
Alexanderromans, der Verfithrung der griechischen Konigin Olimpias durch den
geflohenen &gyptischen Konig Nectanebos und der dabei erfolgten Zeugung
Alexanders,® heraus und verandern damit gleichzeitig die Perspektive auf Necta-
nebos von einem astrologiekundigen Hohepriester des dgyptischen Gottes Am-
mon hin zu einem teufelsbiindnerischen Gétzendiener.

In der Vorlage Albérics, der lateinischen Ubersetzung des griechischen Alexan-
derromans des Ps.-Kallisthenes” durch Julius Valerius® (um 340 n. Chr.)’ erscheint
Nectanebos als dgyptischer Kénig, der vor seinen Feinden ins makedonische Exil
fliehen muss; von Olimpias befragt, ob er jener sei, der in den Wahrsagekiinsten
bewandert ist (,mathesos sciens”), und welche Art er betreibe, antwortet er, dass
es davon viele gebe, insbesondere die ,interpretatio somniorum et astrici!® In
der Folge stellt er ihr das Horoskop, wonach sie sich mit dem Gott Ammon ver-
einigen werde; um sie von seiner Vorhersage zu iiberzeugen, bewirkt er durch
eine Wachsfigur (,corpusculum feminae ex cera”), mit Hilfe von ausgepressten
Krdutern und durch ein geheimes ,Lied” oder einen ,Spruch” (,carmen secre-
tum”) einen entsprechenden Traum, woraufhin er, verkleidet (nicht verwandelt!)
als Ammon, ihr nachts beiliegt und Alexander zeugt. Die Episode schliefst mit
den Worten: ,,in hunc igitur modum Olimpias magjicis artibus ducebatur”.! Kann
man nun fiir den Griechen Ps.-Kallisthenes und fiir den Romer Julius Valerius
davon ausgehen, dass sie kein Problem damit hatten, den dgyptischen Konig
Nectanebos als obersten Priester des Gottes Ammon zu sehen und deshalb seine
Vorhersage- und Traumerzeugungskiinste als Teil des priesterlichen Kultes bzw.
der gottlichen Nahe zu akzeptieren — Nectanebos erinnert so an die dgyptischen
Theurgen, die Damonen zwingen und Traume ausdeuten kénnen' — so muss
Alberic (und mit ihm Lamprecht) nicht nur deshalb Bedenken gegen diese Ge-
schichte gehabt haben, weil Alexander damit ein Bastard gewesen ware, was bei

5 ,praestigia sunt, quando per phantasticas illusiones circa rerum immutationem sensibus
humanis arte daemoniaca illuditur”. Hugo von St. Viktor: Didascalicon de studio legendi.
Hg. v. Charles Buttimer. Washington 1939, Lib. VI, Kap. 15 (De magica et partibus ejus).

6 Zu der Verarbeitung dieses Motivs in der Weltliteratur vgl. Otto Weinreich: Der Trug des
Nektanebos. Wandlungen eines Novellenstoffs. Leipzig, Berlin 1911.

7 Leben und Taten Alexanders von Makedonien. Der griechische Alexanderroman nach der
Handschrift L. Hg. u. tibers. von Helmut van Thiel. Darmstadt 1974.

8 Iuli Valeri Res Gestae Alexandri Magni Translatae ex Aesopo Graeco. Hg. von Michaela Ro-
sellini. Stuttgart, Leipzig 1993.

9 Zur Uberlieferung und den Abhingigkeiten der mittelalterlichen Alexanderliteratur vgl.
Herwig Buntz: Die deutsche Alexanderdichtung des Mittelalters. Stuttgart 1973, hier S. 10f.

10 Valerius (Anm.8), S.3.

11 Valerius (Anm. 8), S.9.

12 Nach dem Brief an Anebo des Porphyrios (ca. 232-304 n. Chr.) und Uber die Mysterien Agyp-
tens des lamblichos (ca. 240-330 n. Chr.). Vgl. dazu Georg Luck: Magie und andere Geheim-
lehren in der Antike. Mit 112 neu ubersetzen und einzeln kommentierten Qellentexten.
Stuttgart 1990, S. 41; Textausziige S. 157, 163167, 286, 334.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Propheten, Beschworer, Nigromanten 49

der Bedeutung, ,die eine unzweifelhafte und hohe Abstammung fiir den Feu-
daladel besaf3”® unvorstellbar war, sondern schlimmer noch: Weil seit der Um-
deutung der antiken Gotterverehrung als Damonenkult durch Augustinus' alle
damit zusammenhdngenden priesterlichen Vorhersagepraktiken als Werke des
Teufels galten, wie von Isidor expressis verbis beschrieben.

Die beiden von Alberic und Lamprecht gewéahlten Bezeichnungen des Nec-
tanebos — die so in ihrer Vorlage nicht zu finden sind — rekurrieren demnach
auf zwei fiir sie offensichtlich bezeichnende Episoden in der Vorgeschichte, das
Absingen bzw. Sprechen der ,,carmina secreta” und den Beischlaf in der Verklei-
dung als Gott Ammon, die sie nun als ,incantatio” (,enchanteur”) bzw. ,praesti-
gium” (,,goukel”) unter ddmonologischer Pramisse als Herbeirufung bzw. Dienst
des Teufels interpretieren und Nectanebos so zum Teufelsbiindner machen.
Wichtig fiir unseren Fragezusammenhang ist dabei allerdings weniger die Um-
perspektivierung an sich, sondern die Tatsache, dass sowohl Alberic wie auch
der Pfaffe Lamprecht als gebildete Kleriker Kenntnis eines gelehrten Diskurses
iiber Magie im 12. Jahrhundert hatten, die es ihnen erlaubten, differenziert die
einzelnen magischen Phanomene zu benennen und zu beurteilen. Die Uberset-
zung dieser differenzierenden Begriffe durch ,,zouber”, wie es nicht nur in den
einschlagigen Worterbiichern vorgeschlagen, sondern in den Ubertragungen der
mhd. Werke auch praktiziert wird, planiert diese diskursabhangigen Unterschie-
de dagegen wieder ein.””

Ausgehend von dieser Beobachtung soll im Folgenden daher versucht wer-
den, diejenigen Werke der mittelalterlichen deutschen Literatur, in denen von
Magiern, Zauberern, Nigromanten, zauberkundigen Feen und dergleichen mehr
die Rede ist, auf die jeweils verwendeten Termini fiir alle Arten der Magie zu

13 Vgl. Christoph Mackert: Die Alexander-Geschichte in der Version des ,Pfaffen” Lamprecht.
Die frithmittelhochdeutsche Bearbeitung der Alexanderdichtung des Alberich von Bisinzo
und die Anfiange weltlicher Schriftepik in deutscher Sprache. Miinchen 1999, S. 111.

14 Aurelius Augustinus: Vom Gottesstaat. Bd. 2. Ubers. v. Wilhelm Thimme, eing. u. erl. v. Carl
Andresen. 2. Aufl. Ziirich., Miinchen 1978, S. 686—689 (Buch 21, Kap. 6).

15 Einige Beispiele mogen geniigen. Der im Wilhelm von Osterreich [Anhang, Nr. 35] beschrie-
bene Stuhl, auf dem Wilhelm eine Nacht verbringen muss und der von Virgilius , mit richer
kunst nigromanci” hergestellt worden sein soll, wird von Almut Schneider (Chiffren des
Selbst. Narrative Spiegelungen der Identitdtsproblematik in Johanns von Wiirzburg Wilhelm
von Osterreich und in Heinrichs von Neustadt Apollonius von Tyrland. Gottingen 2004, S.23)
als ,,Zaubergestiihl” bezeichnet. Umgekehrt wird auch die ,list”, bei der es sich zuerst ein-
mal nur um die mhd. Bezeichnung fiir die regelgeleitete ,ars” handelt (vgl. unten Anm. 25),
mit ,Magie” {ibersetzt, so etwa von Dieter Kiihn in seiner Ubertragung des Parzival [An-
hang, Nr.8, Lit] ,listeclichiu wisheit” (566, 25) mit ,gelehrt in der Magie” (I, S.935) oder
,mit liste” (V589,17) mit ,es war mit Kunst, Magie errichtet” (II, S.21), oder die , listen”, mit
denen Gansguoter in der Crdne seine Burgen gebaut hat, von Florian Kragl [Anhang, Nr. 14,
Lit.] S.188, mit ,Dazu befdhigte ihn Zauberei” oder S.307 mit , weil es durch Zauberei ge-
schah. Auf dieselbe Art gewann er sich diese Burg und nannte sie Salye, denn er hatte sie
mit Zauberei gemacht und sie mit List so ausgestattet, dass niemand sie einnehmen kann”.
Philipowski [Anhang, Nr. 46, Lit.] meint sogar, dass , kunst” und ,list” typische Begriffe zur
Charakterisierung des Zauberers seien (S. 318, A. 60).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



50 Frank Fiirbeth

untersuchen und daraus, soweit moglich, auf den jeweils dahinter stehenden Ma-
gie-Diskurs zu schlieffen.' Die Zusammenstellung der Werke, die im Anhang
zu finden ist, beruht auf einer Auswertung der Mittelhochdeutschen Begriffsdaten-
bank' sowie des Motif-Index of German Secular Narrative Literature;'® hinzugezogen
wurden auerdem die Ubersichtsverdffentlichungen zu dem Thema sowie die
einschlagige Forschungsliteratur zu einzelnen Werken.

2 ,zouber” in der mittelalterlichen deutschen Literatur bis und um 1200

Die grofste Auffilligkeit in Hinsicht auf die literarischen Magie-Diskurse bis ca.
1200 ist, dass ein neuer Begriff auftaucht: die ,Nigromantie”. Dies geschieht fast
gleichzeitig in zwei Werken, wobei es von der Datierung des Lanzelet des Ulrich
von Zatzikhoven [6] im Vergleich zum Parzival Wolframs von Eschenbach [8] ab-
héangt,” wem von beiden der Primat zuzusprechen ist. Im Lanzelet will der Pro-
tagonist die Konigin Ginover aus der Gewalt ihres Entfiihrers Valerin befreien,
der seine Burg jedoch mit einem , zouber” umgeben hat, der jeden Eindringling
zum Feigling macht (3542-3545). Diesen ,,zouber” kann nur Malduc aufer Kraft
setzen, der selbst als ,,gougeleer” (7455) und als ,wiser man” (7364) bezeichnet
wird, der ,an den swarzen buochen sine liste” versucht (7357). Bei der Zaube-
rei im Lanzelet handelt es sich eindeutig um die fiir die Artusliteratur typischen
Maérchenelemente® — bezeichnenderweise wurde Lanzelet als Kind von einer
,merfeie” entfithrt —, wie sie auch im zeitgleichen Iwein Hartmanns von Aue
etwa in dem unwetterverursachenden Quellwasser oder in dem unsichtbar ma-
chenden Zauberring entgegentritt. Umso auffilliger ist, dass Malduc fiir seine
,list” nun ,swarze buocher” benétigt und dass die Lebensechtheit der auf ei-
nen Mantel gestickten Tiere, den die Meerfee an den Artushof fiir eine Tugend-
probe geschickt hatte, durch ,ein zouberlist von nigromanzie” (5830f.) bewirkt
worden sein soll. Was mit der ,zouberlist” gemeint sein konnte, zeigt die fast

16 Zur den Magie-Diskursen in der Antike und in der frithen Neuzeit s. Bernd-Christian Otto:
Magie. Rezeptions- und diskursgeschichtliche Analysen von der Antike bis zur Neuzeit.
Berlin, New York 2011; zur Magie im Mittelalter s. Richard Kieckhefer: Magie im Mittelalter.
Miinchen 1992.

17 URL: http://mhdbdb.sbg.ac.at/ (18.03.2019).

18 Motif-Index of German Secular Narrative Literature from the Beginning to 1400. Hg. v. Hel-
mut Birkhan. 7 Bde. Berlin [u. a.] 2005-2010.

19 Isolde Neugart: [Art.] Ulrich von Zatzikhoven. In: ?VL 10 (1999), Sp. 61-68, hier Sp. 65.

20 Vgl. Wolfram Voelker: Marchenhafte Elemente bei Chrétien de Troyes. Bonn 1972; Hans-
Dieter Mauritz: Der Ritter im magischen Reich. Marchenelemente im franzdsischen Aben-
teuerroman des 12. und 13. Jahrhunderts. Frankfurt/M., Bern 1974; Walter Haug: Das Fantas-
tische in der spateren deutschen Artusliteratur. In: Spatmittelalterliche Artusliteratur [...].
Hg. v. Karl Heinz Géller. Miinchen, Wien, Ziirich 1984, S. 133-149; Natascha Wieshofer: Fee
und Zauberin. Analysen zur Figurensymbolik der mittelhochdeutschen Artusepik bis 1210.
Wien 1995. — Die neuere Forschungsliteratur dagegen sieht den Begriff des ,Marchenhaf-
ten’ kritisch und setzt denjenigen des ,Wunderbaren’ dagegen. S. Schoning (Lit. zu Nr. 34),
S.165-193; Jutta Eming: Funktionswandel des Wunderbaren. Studien zum Bel Inconnu, zum
Wigalois und zum Wigalois vom Rade. Trier 1999.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Propheten, Beschworer, Nigromanten 51

zeitgleich von Otto von Freising geschriebene Ubersetzung der Josaphat-Legen-
de (um 1200) [7]: Nachdem Josaphat von dem Eremiten Barlaam zum Christen-
tum bekehrt worden ist, zieht der Vater, nachdem alle anderen Mittel versagt
haben, einen Meister Theodosias zu Hilfe, der Josaphat wieder vom christlichen
Glauben abbringen soll. Dieser Theodosias wird als Herr der Teufel geschildert,
die von ihm ausgesandt werden, um Josaphat, insbesondere durch die Liebe zu
einer jungen Frau, zum Abfall zu bewegen, was aber misslingt; am Ende wird
Theodosias selbst zum Christen. Die Art seiner Herrschaft iiber die Teufel wird
nicht naher beschrieben; es wird lediglich gesagt, dass er ein ,zouberaere” war
und ,,an zouberbuochen” las (12037f.). In der Vorlage Ottos, der im letzten Drittel
des 12. Jahrhunderts entstandenen sog. Vulgatfassung der lateinischen Uberset-
zung? der griechischen Legende,”” wird Theodosias beschrieben als ,Mann, der
sich den ,artes magicae’ widmet und Verteidiger der Irrtiimer der Abgotter” sei.”
Wenn Otto die ,ars magica”, mit denen Theodosias seine ,dyabolica milicia”
das heifit viele der bosen Geister (,multos malignorum spirituum®) rufen kann
(,vocans”),* mit ,,zouberbuoch” iibersetzt, dann zeigt dies, dass er unter , ars ma-
gica” jetzt eine Buchwissenschaft versteht. In diesem Sinne wire dann auch die
,zouberlist” Ulrichs von Etzenbach als Entsprechung von ,ars magica” zu ver-
stehen, die Malduc wie Theodosias ,, den swarzen buochen” entnehmen und die
bei Ulrich nun erstmals als ,nigromancie” beschrieben wird. Im Unterschied zu
Otto allerdings, das bliebe festzuhalten, liegt bei Ulrich die Betonung mehr auf
der ,list”, dem KunstgemafSen also;*® von einer Herbeirufung der Damonen ist
bei ihm nirgends die Rede.

Diese selbe magische Buchgelehrsamkeit der Nigromantie findet sich nun
auch im Parzival Wolframs von Eschenbach (nach 1203) wieder. Bekanntlich be-
richtet Wolfram in einem Exkurs, dass die Quelle des Parzival, eine angeblich
von dem Provencalen Kyot geschriebene Gralsgeschichte, zurtickgehe auf ein

21 Eine moderne Ausgabe existiert nicht. Der dlteste Druck ist: Barlaam et Josaphat. [Speyer:
Drucker der Gesta Christi, um 1472/73] (GW 03396).

22 Vgl. Constanza Cordoni, Barlaam und Josaphat in der européischen Literatur des Mittelal-
ters. Darstellung der Stofftraditionen — Bibliographie — Studien. Berlin 2014.

23 ,vbi habitat vir quidam magicis vacans artibus ydolorum erroris accerimus defensor theo-
das nomine”. Barlaam et Josaphat (Anm. 21), f. 218v.

24 Ebd.

25 Mhd. ,list” meint diejenigen Kenntnisse, die auf eine methodische Aneignung von Wissen
zuriickgehen; schon Notker iibersetzt daher ,ars” mit ,buochliste”. , ars” wiederum wird
von Isidor definiert als derjenige Wissensbestand, der aus Regeln und Vorschriften bestehe.
Alternativ wird zu ,list” im Mhd. auch , kunst” gebraucht, wobei die beiden Begriffe der-
gestalt hierarchisiert werden, dass mit ,kunst” die hoherwertigen Kenntnisse des richtigen
Handelns bezeichnet werden. Vgl. dazu: ,Scientia’ und ,Ars’ im Hoch- und Spatmittelalter.
Hg. v. Ingrid Cramer-Ruegenberg u. Andreas Speer. Berlin, New York 1994, und zusammen-
fassend Udo Kiihne, [Art] Artes liberales. In: *Reallexikon 1 (1997), S. 144-146; Frank Fiirbeth:
Das wissensvermittelnde Schrifttum des Mittelalters in deutscher Sprache. In: Deutsches
Literatur-Lexikon. Das Mittelalter. Hg. v. Wolfgang Achnitz. Bd. 6. Das wissensvermittelnde
Schrifttum bis zum Ausgang des 14. Jahrhunderts. Berlin 2014, S. VII-XXVI]I, hier S. VII-IX.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



52 Frank Fiirbeth

von diesem in Toledo gefundenen Buch von einem gewissen Flegetanis, das ,in
heidenischer schrifte” (453, 13) geschrieben war und offensichtlich die Bewegung
der Sterne und ihren Einfluf8 auf die menschliche Natur dargestellt hatte; zu de-
ren Verstandnis habe Kyot erst , der karakter a b ¢ (453, 15) lernen miissen, wozu
er aber nicht die ,list von nigromanzie” (453, 17) benétigt habe. Die Beschreibung
des Inhalts des Buchs als ,list” (,,ars”) (magica) ,von nigromanzie” deckt sich mit
derjenigen der Biicher Malducs bei Ulrich von Zatzikhofen; Wolfram gibt aber
noch einige weitere Informationen: Es geht darin um den Sternen- und Planeten-
himmel und damit zusammenhangend um ,karakteres”. Zu den letzteren wer-
den nun tatsédchlich im 12. Jahrhundert in Toledo Biicher aus dem Arabischen ins
Lateinische iibersetzt; es handelt sich dabei um Schrift- oder sonstige Zeichen,
die bei bestimmten Himmelskonstellationen in korrespondierendes Material
geschnitten werden und so die stellaren Krifte konservieren und auch zukiinf-
tig wirkmachtig machen konnen.?® Auf ein solches astrologisch-imagologisches
Werk muss Wolfram anspielen,” wobei die Betonung, die er darauf legt, dass
Kyot die ,list von nigromanzie” fiir das Verstindnis der Gralsgeschichte nicht
habe lernen miissen, deutlich macht, dass es sich dabei fiir ihn um eine nicht un-
problematische ,,ars” handele.

3 Die Karriere eines Terminus: Nigromantie

Dies verweist nun auf die Begriffsgeschichte der ,Nigromantie’. Der Terminus
namlich entsteht erst in der ersten Halfte des 12. Jahrhunderts und ersetzt das
altere Wort ,Necromantie’, das nach Isidor von Sevilla als weitere Subspecies der
,ars magica” die Zukunftsvorhersage mit Hilfe der Befragung von Toten meint.*
Mit der Wortveranderung einher geht eine Begriffsverschiebung: Durch die
schon bei Isidor zu findende Anmerkung, die Totenbefragung geschehe mittels
der Opferung von Blut, weil dies die Damonen liebten,” wird aus der Totenbe-
fragung die Damonenbeschworung; das griechische ,necros” wird ersetzt durch
das lateinische ,niger”.* Die erste ausfiihrliche theoretische Darstellung stammt

26 Vgl. Nicola Weill-Parot: Les ,,images astrologiques” au Moyen Age et 4 la Renaissance. Spé-
culations intellectuelles et pratiques magiques (XII*-XV® siecle). Paris 2002. Abbildungen von
solchen ,caracteres” aus einer Miinchner Handschrift bei Richard Kieckhefer: Forbidden
Rites. A Necromancer’s Manual of the Fifteenth Century. Gloucestershire 1997, S. 353-373.

27 Vgl. dazu ausfiihrlich Frank Fiirbeth: Der Gral in Wolframs Parzival und das zugrundelie-
gende Buch des Flegetanis im Kontext der Astralmagie des 12. Jahrhunderts. In: Astronomie
und Astrologie im Kontext von Religionen. Hg. v. Gudrun Wolfschmidt. Hamburg 2018,
S.143-167 (mit weiterer Literatur).

28 ,Necromantii sunt, quorum praecantationibus videntur resuscitati mortui divinae, et ad
interrogata respondere.” Isidor: Etymologiarum Libri (Anm. 2), 8, 9, 11.

29 ,,ad quos sciscitandos cadaveri sanguis adicitur. Nam amare daemones sanguinem dicitur”.
Ebd.

30 Die Entwicklung der Wort- und Begriffsgeschichte bei Dieter Harmening: Supersititio. Uber-
lieferungs- und theoriegeschichtliche Untersuchungen zur kirchlich-theologischen Aber-
glaubensliteratur des Mittelalters. Berlin 1979, S.205-207. Vgl. dazu auch die Ausfiihrungen
in Anm. 38.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Propheten, Beschworer, Nigromanten 53

von Bern von der Reichenau (1008-1048), der die Verbreitung héaretischer Irrleh-
ren von Leuten,

die in dem Glauben, ein jeder Mensch werde unter einer bestimmten Ster-
nenkonstellation geboren, den Lauf der Gestirne beobachten, von den Dé-
monen Auskiinfte einholen, Wahrsager befragen [und] sich der Kunst der
Magie widmen,*

zum Anlass nimmt, einen Traktat De nigromantia seu divinatione daemonum zu
schreiben. In der Hauptsache geht es ihm dabei um die Frage, ob und wie die
Damonen die Zukunft vorhersagen konnen und wie die guten von den bdsen
Engeln zu unterscheiden sind; seine Quellen sind vor allen De civitate Dei des
Augustinus und die Verteidigungsschrift des Apuleius gegen den Vorwurf
der Magie.”? Die Heiligung der Damonen durch Opfergaben durch den Magus
wird nun von Bern erstmals als ,nichromantia” bezeichnet,* wobei allerdings
die Ndhe zu dem Konzept der ,Necromantie” bei Isidor immer noch grof$ ist.*
Wenn man dem Herausgeber des Textes folgen will, hdtte man gleichwohl ,in
Berns Traktat die frithesten Belege fiir die Bedeutungsverdnderung des Begriffs
der ,necromantia”,® was im Ubrigen dadurch gestiitzt werde, dass zeitgleich um
1050 Anselm von Besate in seiner Rhetorimachia, einer Schrift gegen die Laster
der Kleriker, beschreibt, wie ein ,maleficus”, um die Dimonen herbeizuzwingen,
sich einiger ,caracteres hebraica vel diabolica” bediene, die in einem , quaternio
nigromantiae” enthalten seien.*® Auch Bern erwidhnt die ,caracteres” in einem
Zug mit der Damonenbeschwoérung und der Astrologie: ,In his omnibus caue-
amus obseruationes stellarum, supersticiones doemunum, signa characterum,
curas somniorum.”¥”

Auf diesen um 1100 noch relativ neuen und kaum belegbaren® Terminus
der ,Nigromantie’ wird nun erstaunlicherweise im Zuge der Rezeption der ara-

31 ,qui syderum cursus obseruant putantes unumquemque hominem sub constellationibus
nasci, a daemonibus responsa petunt, diuinationes requirunt, artem magicam colunt.” Bern
von der Reichenau: De nigromantia seu divinatione daemonum contemnenda [...] Edition,
Ubersetzung, Kommentar von Niels Becker. Heidelberg 2017, Zitat S. 88, Ubersetzung S. 89.

32 Vgl. dazu Luck: Magie (Anm. 12), S.138-144 (Ubersetzung der Kapitel 25-43), Otto: Magie
(Anm. 16), S.235-264.

33 ,Num legimus aliquem magum uel, qui diabolo per nichromantiam sacrificant uel Deum
negant [...]” (,Aber lesen wir, dass ein Zauberer oder Menschen, die dem Teufel durch Nik-
romantie Opfer gebracht haben [...]*) Bern: De nigromantia (Anm. 31), S. 146, 736 u. 145.

34 Becker (Bern: De nigromantia, Anm. 31), S.73, meint dagegen, dass ,nichromantia” auf den
Inhalt des gesamten Traktats, der Divination durch Damonenbeschworung, zu beziehen sei.
Die Titelgebung ,De nigromantia‘ scheint allerdings eine spétere Zutat zu sein (ebd., S. 69£.).

35 Becker (Bern: De nigromantia, Anm. 31), S.73.

36 Zit. n. Bern: De nigromantia (Anm. 31), S. 72. Die Rhetorimachia ist ediert in den MGH, Quel-
len zur Geistesgeschichte 2 (1958), S. 143-146.

37 Bern: De nigromantia (Anm.31), S.160, Z. 975ff. (,Bei all dem hiiten wir uns vor der Be-
obachtung der Gestirne, der abergldubischen Verehrung der Ddmonen, der Verwendung
aberglaubischer Zeichen und der Deutung von Traumen.” Ebd., S. 161).

38 Harmening: Superstitio (Anm. 30), S.207, nennt als dltesten Beleg fiir den Terminus ,nigro-

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



54 Frank Fiirbeth

bischen Wissenschaften im 12. Jahrhundert zur Bezeichnung der astrologisch-
astralmagischen Verfahren zuriickgegriffen, obwohl diese nach Meinung der
arabischen Autoren und ihrer lateinischen Ubersetzer gerade nicht ddmonisch
bewirkt sind, sondern auf rein naturwissenschaftlichen Kausalitdten beruhen.®
Dominicus Gundissalinus subsumiert um 1150 in seiner auf der arabischen Wis-
senseinteilung des Al-Farabi basierenden , divisio philosophiae” unter die ,,scien-
cia naturalis” acht Teile: ,scientia de medicina, scientia de iudiciis, scientia de
nigromantia secundum physicam, scientia de imaginibus, scientia de agricultu-
ra, scientia de navigatione, scientia de speculis, scientia de alquimia.”® Da die
,nigromantia” zwischen der Astrologie (der ,sciencia de iudiciis”) und der Wis-
senschaft ,von den Bildern” (,,de imaginibus”) aufgefiihrt wird, bei der es sich
um die auch bei Wolfram genannte astrologisch-imagologische ,ars” handeln
wird, muss mit ,nigromantia” bei Dominicus eine gleichsam naturwissenschaft-
liche (,secundum physicam”) Ausnutzung der Sternenkréfte gemeint sein. Da
das arabische Original von Al-Farabis Wissenseinteilung verloren und nur die
lateinische ﬂbersetzung erhalten ist, in der ebenfalls nur die ,nigromantia se-
cundum physicam” genannt wird," wissen wir nicht mehr, welchen arabischen
Terminus Dominicus damit {ibersetzt hat. Charles Burnett hat in diesem Zusam-
menhang auf zwei Schriften des Petrus Alfonsi hingewiesen, der im arabischen
Spanien aufgewachsen und 1106 zum Christentum konvertiert war; in seinen
Werken hat er seine Kenntnisse des arabisch-jiidischen Wissens weitergegeben.*?
In seiner Disciplina clericalis (um 1110/20) zahlt er die sieben ,artes” auf, wobei
die ersten sechs fiir ihn , dialectica, arithmetica, geometria, phisica, musica” und

mantia” den Policraticus Johns von Salisbury (1156/59). Becker (Bern: De nigromantia, Anm. 31),
S.72, fithrt auler der Rhetorimachia noch zwei Belege aus den mittellateinischen Worterbii-
chern fiir die Jahre um 1125 an. Dies widerspricht dem Befund von Michaela Essler: Zauber,
Magie und Hexerei. Eine etymologische und wortgeschichtliche Untersuchung sprachlicher
Ausdriicke des Sinnbezirks Zauber und Magie in indogermanischen Sprachen. Norderstedt
2017 (Diss. Miinster 2016), S. 136, die die Bildung von ,,ars nigromantica” schon ab dem 6. Jahr-
hundert als belegt ansieht, sich dabei aber auf Isidor beruft, der hier allerdings weder von ei-
ner ,ars” spricht noch die Schreibweise , nigromantia” benutzt. Andere von ihr beigebrachte
Belege sind ein Zitat von Gregor von Tours (6. Jh.) sowie ebenfalls mehrere Nachweise aus
mittellateinischen Worterbiichern fiir die Schreibweisen ,necromantie” und , nigromantie”,
,die zwischen dem 8. und 12. Jh. datieren”. Da Essler offensichtlich nicht zwischen ,necro-
mantie” und ,nigromantie” unterscheidet, ist vorerst den Belegen von Becker zu glauben.

39 Vgl. zu den unter christlich-theologischer Perspektive als superstitids verurteilten natur-
wissenschaftlichen Praktiken der Araber und ihrer Bewertung in den lateinischen Wis-
senssystematiken Frank Fiirbeth: Die Stellung der Artes magicae in den hochmittelalterli-
chen ,divisiones philosophiae’. In: ,Artes’ im Mittelalter. Hg. v. Ursula Schaefer. Berlin 1999,
S.249-262.

40 Dominicus Gundissalinus: De divisione philosophiae. Uber die Einteilung der Philosophie.
Lateinisch/Deutsch. Hg,, iibers. [...] v. Alexander Fidora u. Dorothée Werner. Freiburg, Basel,
Wien 2007, S. 76.

41 Alfarabi: Uber den Ursprung der Wissenschaften (De ortu scientiarum). Hg. v. Clemens
Baeumker. Miinster 1916.

42 Vgl. ]. Stohlmann, [Art.] P.[etrus] Alfonsis. In: LexMA 6 (1999), S. 1960f.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Propheten, Beschworer, Nigromanten 55

,astronomia” seien. Beziiglich der siebten seien sich die Gelehrten uneinig, man-
che nennen die Grammatik, manche die Philosophie, diejenigen aber, die die
Moglichkeit von Weissagungen (,, prophetias”) verfechten, meinen, dies sei die
,nigromantia”.*® In seinem Dialogus (um 1110) untergliedert Petrus die ,nigro-
mancia” wiederum in neun Teile: Die ersten vier beschiftigen sich mit den vier
Elementen und zeigen, wie wir mit ihnen ,secundum physicam” operieren, die
anderen fiinf dagegen, wie wir dazu die Hilfe der bosen Geister (,maligni spi-
ritus”), die von den Menschen Teufel genannt werden, herbeirufen.** Burnett
meint, dass diese vier ersten Teile der Nigromantie (bei der es sich im Ubrigen um
eine der frithesten Erwdahnungen des Terminus handeln diirfte) ,secundum phy-
sicam” mit jener ,nigromantia secundum physicam” bei Dominicus Gundissali-
nus identisch sei,® und verweist dazu auf den einhundert Jahre nach der Divisio
philosophiae entstandenen Speculum astronomiae (um 1260), der Albertus Magnus
zugeschrieben wird und in dem es um eine Beschreibung und Aufzahlung der
einzelnen Teile der Astronomie und Astrologie sowie der dazugehorigen Wer-
ke geht. Dabei nennt Albertus bei der letzten der vier Arten der Astrologie nach
Ptolemaeus (,,de revolutionibus, de nativitatibus, de interrogationibus, de electio-
nibus horarum®) noch einen fiinften Teil , de imaginibus”, der diesen vieren zu-
geordnet sei, weil ihre Verfechter astronomische Beobachtungen fiir ihre Zwecke
gebrauchen: Es handele sich dabei um jene , verfluchten nekromantischen Biicher
von den Bildern, Vortauschungen und ,caracteres’, Ringen und Siegeln”.*® Diese
,scientia de imaginibus” unterteilt Albertus wieder dreifach: Die erste stelle die
Bilder unter Rauchopfern und Anrufung der Damonen her,”” die zweite schreibe
,caracteres” unter Beschworung bestimmter Namen,*® und die dritte eliminie-
re diese ,Unfldtigkeit”, weil sie keine Rauchopfer, Invokationen, Beschworungen
oder Einschreibungen von ,caracteres” enthalte, sondern ihre Kraft allein von
den himmlischen Konstellationen erhalte.*” Ohne im weiteren zu sehr ins Detail

43 ,Hae sunt artes: dialectica, arithmetica, geometria, phisica, musica, astronomia. De septima
vero diversae plurimorum sunt sententiae quaenam sit: philosophi qui prophetias sectan-
tur, aiunt nigromantiam esse septimam.” Petrus Alfonsi: Disciplina clericalis. Hg. v. Alfons
Hilka u. Werner Séderhjelm. Bd. 1. Lateinischer Text. Helsinki 1911, S. 10.

44 Charles Burnett: Talismans: Magic as Science? Necromancy among the Seven Liberal Arts.
In: Ders., Magic and Divination in the Middle Ages. Aldershot 1996, S.1-15, hier S. 4f.

45 Burnett: Talismans (Anm. 44), S.4, Anm. 13.

46 ,Quarta de electionibus horarum laudabilium, cui parti supponitur pars illa quae est de
imaginibus. [...] Sed isti parti associantur illi libri maledicti necromantici, de imaginibus,
praestigiis et characteribus, annulis et sigillis eo quo simulationis gratia sibi mutuant quas-
dam observationes astronomicas, ut sic se reddant aliquatenus fide dignos.” Paola Zambel-
li: The Speculum Astronomiae and its Enigma. Astrology, Theology and Science in Albertus
Magnus and his Contemporaries. Dordrecht, Boston, London 1992, S.222.

47 ,Est enim unum modus abominabilis, qui suffumigationem et invocationem exigit.” Zam-
belli: Speculum (Anm. 46), S. 240.

48 , Est alius modus aliquantulum minus incommodus, detestabilis tamen, qui fit per inscrip-
tionem characterum per quadeam nomina exorcizandorum.” Ebd.

49 ,Tertius enim modus est imaginum astronomicarum, qui eliminat istas spurcitias, suffu-

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



56 Frank Fiirbeth

gehen zu wollen: sollte es sich bei dieser dritten Subspecies der ,,sciencia de ima-
ginibus” tatsachlich um die von Dominicus genannte ,nigromantia secundum
physicam” handeln, dann diirfte sie nach Albertus Magnus eigentlich gar nicht
so heiflen, da sie eben im Gegensatz zu den ersten beiden nicht ,, necromantisch”
ist. Wie auch immer: die Ausfithrungen von Petrus Alfonsi tiber Dominicus Gun-
dissalinus bis Albertus Magnus zeigen, dass sich ab dem Beginn des 12. Jahr-
hunderts eine zweite Bedeutung von ,Nigromantie’ etabliert hat, die nicht mehr
nur, wie etwa bei Bern von Reichenau, die Beschworung von Damonen meint,
sondern bei der es um eine naturwissenschaftliche ,scientia” bzw. ,ars” geht,
die sich mit der Nutzbarmachung der stellaren Einfliisse auf die sublunare Welt
durch die Herstellung von ,imagines” beschaftigt.

Als beriihmtester Vertreter dieser naturwissenschaftlichen Nigromantie’ im
Mittelalter kann wohl, folgt man dem spéteren Zeugnis des Miinchner Arztes
Johannes Hartlieb in seinem Buch aller verbotenen Kiinste, der es als das vollkom-
menste, aber auch als das teuflischste Buch in dieser Kunst bezeichnete,® der
Picatrix gelten, bei dem es sich um eine im Jahr 1256 erfolgte erst spanische, dann
lateinische Ubersetzung des arabischen Géjat al-hakim (,,Das Ziel des Weisen”)
handelt; als Verfasser wird ein ansonsten unbekannter arabischer Autor des
11. Jahrhunderts aus Spanien angenommen.* Der Picatrix bietet eine umfassende,
aus verschiedenen anderen Autoren zusammen gefiigte Ubersicht iiber die Theo-
rie und Praxis der Magie, wobei allerdings der Schwerpunkt auf der Darstellung
der stellaren Einfliisse auf die sublunare Welt liegt; im Picatrix wird dieser Ein-
fluss erklart durch die Emanationen insbesondere der Planeten, die als deren
Kréfte die gesamte Natur sympathetisch durchziehen.” In praktischer Hinsicht
koénnen diese Kréfte gebiindelt und eingefangen werden; die Beschreibung der
Herstellung von entsprechenden Talismanen zu den verschiedensten Zwecken
nimmt im Picatrix einen grofsen Raum ein.

Fiir unseren Zusammenhang von besonderem Interesse ist nun, dass zu An-
fang des Picatrix der Autor eine kurze Definition dieser Zusammenhénge gibt:

sein Gegenstand ist [die Wirkung von]* Geist auf Geist. Diese aber liegt
vor beim Nirendsch und der Phantasmagorie, wahrend der Gegenstand
der Talismankunst [die Wirkung von] Geist auf Korper, und der der Alche-
mie [die von] Kérper auf Korper ist.”

migationes et invocationes non habet, neque exorcizationes aut characterum inscriptiones
admittit, sed virtutem nanciscitur solummodo a figura caelesti.” Ebd., S. 246.

50 Johannes Hartlieb: Das Buch aller verbotenen Kiinste, des Aberglaubens und der Zauberei.
Hg., tibers. und kommentiert v. Falk Eisermann u. Eckhard Graf. Ahlerstedt 1989, S. 48.

51 Vgl. dazu Picatrix. Das Ziel des Weisen von Pseudo-Magriti. Translated into German from
the Arabic by Hellmut Ritter. London 1962, S. XXIf.

52 Ebd., S. XXX-XXXIL

53 Einfiigungen in eckigen Klammern im Original.

54 Ebd, S.7.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Propheten, Beschworer, Nigromanten 57

Der Talisman tibe ,,aus den Substanzen der Macht und der Gewalt heraus”

auf das, wofiir er zusammengesetzt ist, eine Wirkung der Uberwiltigung
und Ubermichtigung aus durch Zahlenbeziehungen und spharische Ge-
heimnisse, die in bestimmte Korper zu geeigneten Zeiten gelegt sind, und
durch starke Raucherungen, die das dem betreffenden Talisman zugeho-
rige Pneuma anziehen.®

Die Gesamtheit dieser ,artes” wird vom arabischen Autor ,sihr” genannt, was
in der modernen Ubersetzung mit ,Zauber” iibertragen wird. In der lateinischen
Ubersetzung des 13. Jahrhunderts steht an den entsprechenden Stellen allerdings
nicht ,(ars) magica”, sondern ,Nigromantie”> was deutlich zeigt, dass dieser
Terminus nun auch von den Vertretern einer nicht-ddamonisch, sondern natur-
wissenschaftlich aufgefassten astrologisch-imagologischen Kunst benutzt wird.
Dass diese durch die begleitende ,invocatio spiritum” oder ,exorcizatio nomi-
num” wiederum in die Néhe der Nigromantie im ersten Sinne, der Damonenbe-
schworung, geriickt wird, versteht sich von selbst und diirfte verantwortlich sein
einerseits {iberhaupt fiir die Verwendung des Terminus fiir die Nigromantie im
zweiten Sinne, andererseits aber auch fiir die Verwirrung beider Begriffe in der
Wissenschaft wie in der Literatur der Zeit.

Ulrich von Zatzikhoven und Wolfram von Eschenbach sind damit auf der
Hohe des zeitgendssischen Magie-Diskurses, wobei Wolfram, anders als Ulrich,
nicht einfach nur von irgendeiner ,,zouberlist von nigromanzie” schreibt, sondern
offenbar den Inhalt dieser nigromantischen ,scientia de imaginibus” genauer
kennt. Insbesondere aber weifs Wolfram, wo diese Biicher geschrieben werden: in
Toledo, dem Zentrum der Ubersetzertéitigkeit aus dem Arabischen, dem deshalb
nicht von ungefahr im Lauf der Zeit eine ,Hochschule der Zauberei’ zugeschrie-
ben wird.” Bei Hartmann von Aue und Heinrich von Veldeke ist dieser neue
Terminus dagegen noch nicht angekommen. Im Erec (um 1185) [4] verweist nicht
zuletzt der Name der Konigsschwester Famurgan, der von Hartmann gegentiber
Chrétien um das Préfix ,Fee’ erganzt worden ist, wieder auf die Médrchenwelt.>
Die Anspielungen Hartmanns auf die Sibille (5216) in Eneas” Unterweltfahrt und
Ericto (5217) in Lukans Pharsalia rufen dagegen antike Vorstellungen von Pro-
phetie und Magie auf, wozu auch passt, dass Famurgan als ,,gotinne” (5161) be-

55 Ebd,, S.8.

56 Picatrix. The Latin version of the Ghayat Al-Hakim. Text, Introduction, Appendices, Indices.
Ed. by David Pingree. London 1986, S. 5.

57 Vgl. Jean P. Molénat: [Art.] Ubersetzer, Ubersetzungen. II. Die Schule von Toledo. In: LexMA
Bd. 8 (1997), Sp. 1150-1152; Philippe Verelst: L'art de Toléde ou le huitieme des arts libéraux.
Une approche d'une merveilleux épique. In: Aspects de 'epopée romane. Mentalités, idéo-
logies, intertextualités. Hg. v. Hans van Dijk u. Willem Noomen. Groningen 1995, S.3-41;
Klaus Herbers: Wissenskontakte und Wissensvermittlung in Spanien. Sprache, Verbreitung
und Reaktionen. In: Artes im Mittelalter (Anm. 39), S. 230-247.

58 Vgl. Hendricus Sparnaay: Feimurgan. In: Neophilologus 16 (1931), S.255-261; Cola Minis:
Famurgan. ,Erec’ 5156. In. Neophilologus 30 (1946), S. 65-68.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



58 Frank Fiirbeth

zeichnet wird und Fahigkeiten der Diana besitzt. Allerdings sind diese Vorstel-
lungen schon christlich umgedeutet, so dass Famurgan als Teufelsbeherrscherin
dargestellt wird: es ,waren die iibelen geiste, die da tiuvel sint genant [...] alle
under ir hant” (5195-5197). Ausschliefilich auf den antiken Magie-Diskurs ver-
weist Heinrich von Veldeke im Eneasroman (um 1187/89) [5], wo die verlassene
Dido nach einer Frau schickt, ,,diu starke zouber kann” (2265) und von der sie
ein Gegenmittel zu ihrer Liebe zu Eneas erhofft (bei Heinrich allerdings nur zum
Schein, um von dem geplanten Selbstmord abzulenken). Dido beschreibt die Frau
als sternenkundig, die die Zukunft vorhersagen kann und deshalb , den prophe-
ten gelichet” (2278), aufserdem konne sie ,wunderes vil” (2280). Als , Prophet” ist
auch Nectanebos in der Historia de preliis von Olimpias bewundernd angeredet
worden, so dass man es hier deutlich mit einen weiblichen Gegenstiick zum per-
sisch-dgyptischen ,magus” zu tun hat. In der indirekten Vorlage Heinrichs, der
Eneide Vergils, wird die Frau tatsachlich als ,Priesterin’ und ,,Hiiterin des Tempels
der Hesperiden” beschrieben.”

4 Phinotypen des Zauberers: Diskurse iiber Magie
in der deutschen Literatur nach 1200

Wie zu sehen, sind die zentralen Indikatoren fiir die jeweiligen Vorstellungen
von Zauberei die Termini, die dafiir gebraucht werden. Betrachtet man etwa
die gingigen mittelalterlichen Beschreibungen von Magie, wie sie von Isidor
von Sevilla, Hugo von St. Viktor oder in anderen Wissenssystematiken gegeben
werden, dann handelt es sich zum grofiten Teil um Zusammenstellungen von
Wahrsagepraktiken, also genau dem, was man heute eigentlich gar nicht unter
Magie verstehen wiirde. Isidor schreibt zwar zu Beginn seiner entsprechenden
Ausfiihrungen in der fiir ihn typischen etymologischen Ableitung, dass die Ma-
gier (,magi”) diejenigen seien, die gemeinhin Ubeltiter wegen der GroBe ihrer
Verbrechen genannt werden (,qui vulgo malefici ob facinorum magnitudinem
nuncupatur”), nennt dann aber, angefangen mit den Totenbeschworern (,necro-
mantii”) bis zu den Loswerfern (,sortilegi”), nur eine lange Reihe von gangigen
antiken Arten der Zukunftsvorhersage. Die einzige Ausnahme bilden die , incan-
tatores” als Subspecies der ,magi”, die ,allein durch die Gewalt ihres Spruches
jemanden aus dem Wege raumen kénnen”, die , Elemente durcheinander riitteln
kénnen” und , die Sinne der Menschen verwirren”. Erst im Nachgang erklart Isi-
dor diese ,incantatio” gut augustinisch als Herbeirufung der Ddamonen.®

Wie gezeigt stehen Alberic und Lamprecht in dieser Diskurstradition, wenn
sie Nectanebos als ,,enchanteur” oder ,goukeleere” bezeichnen. Die zweite Uber-
setzung allerdings des griechischen Alexanderromans, die Nativitas et victoria
Alexandri magni (um 968/69) und ihre Bearbeitungen, die verschiedenen Rezen-
sionen der Historia de preliis (11. u. 12. Jh.), haben in Folge der Umdeutung der

59 ,Massylae gentis monstrata sacerdos, Hesperidum templi custos”; Aeneis, 4. Gesang, 483f.
60 Isidor: Etymologiarum libri (Anm. 2), Lib. VIIL, Kap. 9, 9.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Propheten, Beschworer, Nigromanten 59

antiken Gotter zu teuflischen Damonen durch Augustinus auch aus dem Pries-
terkonig Nectanebos einen Teufelsbiindner gemacht. Nectanebos ist zwar noch
immer Astrologe und Mathematicus,® das ,carmen secretum” wird jetzt aller-
dings zu einer ,incantatio per diabolica figmenta”,®> und Nectanebos verkleidet
sich nicht mehr zu seinem Beilager bei Olimpias, sondern er ,transfigurat se per
magicas incantationes in figuram draconis”.®® Die Basler Bearbeitung des Alexan-
derliedes [3] (13. Jh.) des Pfaffen Lamprecht fiigt nun die von Lamprecht mit Albe-
ric unterdriickte Vorgeschichte des Nectanebos nach der Historia de preliis wieder
ein. Erstaunlicherweise tilgt der Basler Alexander allerdings den ddmonologischen
Charakter, wozu er vielleicht durch eine Verdnderung in seiner Vorlage ermutigt
wurde: In einer Handschrift der Historia de preliis aus dem 12. Jahrhundert er-
scheint nun auch der neue Terminus der ,Nigromantie”: ,mathematica”, das von
Isidor bis zu Hugo von St. Viktor die Vorhersage aus den Sternen meinte, wird
jetzt ersetzt durch ,nigramaln]tica”.** Der Basler Alexander muss dies im Sinne der
,nigromantia secundum physicam” verstanden haben, denn dem Konig Nectane-
bos kommt niemand in den Kenntnissen an , astronomi” und ,nigramaci” gleich
(3-5), so dass er zur Produktion des falschen Traumes von Olimpia die ,incantatio
per diabolica figmenta” nicht mehr benétigt; dies ldsst der Basler Bearbeiter weg,.
Stattdessen betont er, dass Nectanebos fiir seinen ,,zouber” Krauter und Wurzeln
ausgrabt und damit nach ,kiinstlichem sit” (,nach Art und Weise der ars”; 216)
Olimpias trdumen lédsst, dass der Gott Ammon ihr beigelegen habe (217-218);°°
in der nachsten Nacht kommt Nectanebos selbst ,,in eines traken wis [...] und
volbrachte den willen sin” (243-245). Im Gegensatz zur Historia de preliis, wo sich
Nectanebos wieder , per incantationes magicas” verwandelt,* sagt der Basler Be-
arbeiter nichts {iber die Bewerkstelligung dieser Transmutation. Auch die Ver-
wandlung des Nectanebos in einen Drachen, der vor dem Konig erscheint, wird
im Basler Alexander abgeschwécht zu einem plotzlich im Saal auftauchenden Dra-
chen (V.320).” Insgesamt erscheint Nectanebos als gelehrter Astronom, der die
Geburt Alexanders so lange verzogert, bis die Sternenkonstellation passend ist
(367-390), und als Nigromant, unter dem aber jetzt ein Wissenschaftler zu verste-
hen ist, der die sublunaren Elemente (Krauter und Wurzeln) nach den Regeln sei-
ner Kunst fiir seine Zwecke zu nutzen versteht. Von den ,,magicis artibus”, welche

61 Nectanebos ist ,ingeniosus et peritus in astrologia et mathematica et de magicis virtutibus
plenus”; Historia Alexandri Magni (Historia de preliis). Rezension J'. Hg. v. Alfons Hilka u.
Karl Steffens. Meisenheim am Glan 1979, S. 2.

62 Historia de preliis (Anm. 61), S.12, 58.

63 Historia de preliis (Anm. 61), S. 14, 13.

64 Nectanebos ,fuerit ingeniosus in astrologia et nigramatica”. Kinzel (Anhang, Nr. 1, Lit.), S. 3,
Apparat zu 1-6; in der Pariser Handschrift 14169 aus dem 13. Jh. (ebd. S. XVIII).

65 Vgl. auch V.273 und ,,schuof mit den listen sin” statt in der lat. Vorlage , hec faciebat per dya-
bolica figmenta” (Kinzel [Anm. 64], S. 14).

66 Kinzel (Anm. 64), S. 12f.

67 ,, Anecatanabus autem per artem magicam induit formam draconis”. Kinzel (Anm. 64), S. 16;
,,do gie ein trak zuo der tiir in” (V. 320).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



60 Frank Fiirbeth

die Historia de preliis noch ausdriicklich erwidhnt, ist zwar noch gelegentlich als
,zouber” die Rede, die Teufel sind aber dabei nicht mehr involviert.

Eine solche Verschiebung in der Terminologie und damit in der Beschreibung
und Begriindung magischer Handlungen ist nun in der gesamten deutschspra-
chigen Literatur bis zum 15. Jahrhundert festzustellen. Dabei mdchte ich von fiinf
Phénotypen des Zauberers und der Zauberin ausgehen, die wiederum fiir ver-
schiedenen Diskurse {iber Magie in der Antike und im Mittelalter stehen. Der
erste wird von dem Nectanebos der Res Gestae Alexandri Magni verkorpert: ein
antiker Priester-Magier, der aufgrund seiner Nahe zu den Géttern {iber die Fahig-
keiten der Traumdeutung, der ,incantatio” (im Sinne Isidors: ,durch die Gewalt
ihres Spruches”) und der Sinnestauschung (,, praestigium®) verfiigt. Dieser Typus
findet sich naturgemaf in den Antikenromanen, also der Alexandergeschichte
sowie der Geschichte Trojas, wo er von Medea verkorpert wird. Die kennzeich-
nenden Termini sind ,wissager”,®® ,goukelere”® oder ,prophet”” Dieser erste
Phanotypus wird in der Nachfolge der augustinischen Damonologie umgedeutet
in den zweiten Phanotypus eines Teufelsbeschworers; verkorpert wird er wieder
von Nectanebos, wie er etwa in der lateinischen Historia de preliis beschrieben
wird. Durch die terminologische Verschiebung von ,Necromant” zu ,Nigro-
mant” wiére dies die auch in der deutschen Literatur zu findende Bezeichnung,.
Damit ergibt sich allerdings eine folgenschwere Begriffsverwirrung; denn wie
im Basler Alexander zu sehen, der von der Nigromantie-Definition bei Domini-
cus Gundissalinus beeinflusst scheint, wird auch der Wissenschaftler, der sich
die Kenntnisse der kosmologischen Zusammenhange fiir seine sublunaren Prak-
tiken zu Nutze macht, als ,Nigromant” bezeichnet. Dieser dritte Phanotyp, ver-
korpert durch den Nectanebos des Basler Alexander, aber auch durch Flegetanis
im Parzival, ist aber gliicklicherweise durch eine Reihe von Attributen, Kennt-
nissen und Praktiken gut zu identifizieren. Das wichtigste ist, dass es sich bei
seiner Tatigkeit um regelgeleitete Verfahren im Sinne des mittelalterlichen ,ars”-
Begriffes handelt, was einerseits durch Bezeichnungen wie , kunst” oder ,list”
ausgedriickt wird,”’ und andererseits dadurch gekennzeichnet wird, dass man
diese ,,ars” erlernen kann (vorzugsweise in Toledo,”” aber auch in Konstantino-
pel” oder Paris™) und dass sie in Biichern niedergeschrieben ist.”> Diese (nicht-
damonische) Art der Nigromantie ist eng verkniipft mit der Astronomie (im heu-

68 Meister Wichbolt (Babiloth), ,Cronica Alexandri des grofsen Konigs’ (Anhang, Nr. 42).

69 Vorauer Alexander (Anhang, Nr. 1), Stralburger Alexander (Anhang, Nr. 2).

70 ,Eneasroman’ (Anhang, Nr.5), Meister Wichbolt (Anhang, Nr.42), Johannes Hartlieb,
,Alexanderroman’ (Anhang, Nr. 45).

71 Anhang, Nr. 4, 15, 17, 21, 23, 25, 45 (,,zouberlist”); 40 (,,zauberliche kunst”); 6, 8, 12, 13, 20, 29
(,list von nigromancie”); 31, 32, 35, 36, 38 (,chunst nigramancay”).

72 Anhang, Nr. 8, 13, 14, 29, 46.

73 Anhang, Nr. 23.

74 Anhang, Nr. 46.

75 Anhang, Nr. 6, 9, 12, 23, 26, 35, 39 (,,schwarze Biicher”); 19 (,Buch mit Kraft von Worten”); 7,
8.17, 18, 27 (,nigramanzié buoch”), 43, 46 (,bucher der nygromancien”).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Propheten, Beschworer, Nigromanten 61

tigen Sinne der Astrologie), was wiederum den Ausfithrungen bei Dominicus
Gundissalinus und im Speculum astronomie entspricht. Bezeichnend ist auflerdem
ein (allerdings nur selten erscheinendes) Element dieser ,ars nigromantiae se-
cundum physicam™: die , karacteres”.” Ein vierter Phénotyp ist der Zauberer oder
die Fee des hofischen Romans: Fiir sie als Figuren der iro-keltischen Mérchen-
welt bedarf es keiner Begriindung ihrer aufsergewo6hnlichen Fahigkeiten; sie zau-
bern, weil sie es konnen und weil der Erzahler es so will.”” Schliefllich soll noch
ein fiinfter Phanotyp genannt werden: der Illusionist und Automatenhersteller.
Zwar ist auch das von dem antiken Priester-Magier erzeugte ,praestigum” eine
[lusion, und auch mittels teuflischer Hilfe kann Blendwerk erzeugt werden, aber
im Anschluss an Augustinus, der manche Formen vermeintlich magischer Effek-
te wie etwa eine ewig leuchtende Lampe als Erzeugnisse ,, menschlicher Kunst-
fertigkeit” deutete,” soll der Hersteller solcher Automaten” hier als Illusionist
verstanden werden. Kennzeichen dieses Typs ist, dass die von ihm gebauten Au-
tomaten in den Texten iiberhaupt nicht als magisch, sondern als ,wunder” be-
zeichnet werden; die Darstellung als ,Zauberwerk’ beruht dagegen eher auf den
modernen Interpretationen und Ubersetzungen.

Wie schon am Beispiel des Alexanderromans zu sehen, ist keiner der fiinf Pha-
notypen in reiner Form zu finden. Elemente des einen Diskurses tiberlagern den
andern, in einer Person vereinigen sich verschiedene Phénotypen, so dass nicht
immer zu entscheiden ist, von welchem Typ von Zauberer gerade erzédhlt wird.
Dazu kommt, dass der Terminus der Nigromantie nach dem erstmaligen Auf-
tauchen in der deutschen Literatur bei Ulrich von Zatzikhoven und Wolfram von
Eschenbach derartig beliebt wird, dass alle Typen des Zauberns mit ihm bezeich-
net werden, selbst wenn es sich um Propheten, Marchenzauberer oder Illusioni-
sten handelt; kaum einer der hier ausgewerteten Texte kommt ohne ihn aus.

Unter den 36 zwischen 1220 und 1487 zu datierenden Werken erscheint ,Nigro-
mantie’ in 29 Texten, in vier weiteren wird von , den swarczen kunsten” gespro-

76 Anhang, Nr. 8, 13.

77 ,Denn der spatere Artusroman legt sich in dieser Hinsicht vielfach keinerlei Beschran-
kungen auf: es wird ungehemmt mit grotesken, ddmonischen, ja fantastischen Motiven
gearbeitet. [...] Man kann sich nicht genug tun mit Ungeheuern jeglicher Art, mit tierisch-
bestialischen Figuren, die jeder Spielart von Brutalitdt und Grausamkeit huldigen, oder mit
zauberischen Mechanismen und teuflischen hinterhiltigen Apparaturen. [...] Dazu kommt
eine Fiille von magischen Utensilien: Zaubernetze, Medusenhdupter, unfehlbare Schwerter,
Falltore, Automaten.” Haug: Das Fantastische (Anm. 20), S.134f. — Zu einer differenzieren-
deren Betrachtung der einzelnen Phanomene vgl. die Beitrdge in: Das Wunderbare in der
arthurischen Literatur. Probleme und Perspektiven. Hg. v. Friedrich Wolfzettel. Tiibingen
2003; und Friedrich Wolfzettel: Le Conte en palimpseste. Studien zur Funktion von Marchen
und Mythos im franzdsischen Mittelalter. Stuttgart 2005.

78 Augustinus: Vom Gottesstaat (Anm. 14), S. 687.

79 Vgl. dazu umfassend Martin Zimmermann: Technische Meisterkonstruktionen — damoni-
sches Zauberwerk: der Automat in der mittelhochdeutschen Literatur. Eine Untersuchung zur
Darstellung und Funktion von Automatenschilderungen in Erzahltexten des 12. bis 14. Jahr-
hunderts unter Beriicksichtigung des kulturgeschichtlichen Hintergrundes. Berlin 2011.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



62 Frank Fiirbeth

chen,®® so dass nur drei den Terminus nicht verwenden. Dabei handelt es sich
einmal um den Friedrich von Schwaben® sowie um Hans Mairs Buch von Troja™
und die Cronica Alexandri Meister Wichbolts.®® Kennzeichnenderweise sind in
diesen beiden Antikentexten mit ,weissagung” und ,mathematica” die Termini
des paganen Diskurses erhalten geblieben; im Friedrich von Schwaben handelt es
sich eindeutig um einen Méarchenzauberer (,zauberer”), der am Ende vom Konig
im dritten Kampf besiegt wird. Ansonsten aber wird alles und jedes mit ,Nigro-
mantie’ bezeichnet; dies ergreift sogar das Deuteronomium, wo das Gebot Moses,
das Volk Israel solle niemanden dulden, der von den Toten die Wahrheit zu er-
fahren suche® mit ,die von ,nigromanzie’ und ,astronomie’ weissagen wollen”
ubersetzt wird (Rudolf von Ems, Weltchronik [16]), die Lehre vom Endchrist, der
vom Teufel selbst , die kunst nigromancie” lernt (Heinrich von Neustadt, Got-
tes Zukunft [31]), oder dient als Erklarungsmodell fiir einen Hochstapler, der sich
im Jahr 1285 als der in die Welt zuriickgekommene Kaiser Friedrich ausgegeben
hatte und deshalb mit dem Tod durch Verbrennung bestraft worden war; dieser
,habe diu buoch gelesen von nigramanzi” und damit die Menschen getauscht
(Steirische Reimchronik [33]).

Dies macht es im Einzelfall schwer zu entscheiden, welcher Typ von Zauberer
jeweils gemeint ist. Am eindeutigsten scheint mir das bei dem naturwissenschaft-
lichen Nigromanten zu sein. Dieser ist gekennzeichnet durch seine Ausbildung,
wobei Astronomie und Nigromantie eng zusammengehoren. Diese dadurch fast
schon topische Attribuierung findet sich in 13 Werken,* wobei das astronomisch-
nigromantische Buch des Flegetanis im Parzival vielleicht Vorbild war fiir die
Selbstdarstellung Klingsors im Wartburg-Krieg [15, 24, 28]. Alle, von denen gesagt
wird, sie haben die Nigromantie studiert, haben damit zusammen auch die Astro-
nomie erlernt, so Meister Helie von Toledo im Prosa-Lancelot [19], die anonyme
Meisterin von Tydonie im Meleranz [21], Meliur im Partonopier [23] und Medea im
Trojanerkrieg Konrads von Wiirzburg [26]. In der Stadt ,Tritonia’ (im Anhang der
Alexandreis [25]), kommt zu Astronomie und Nigromantie sogar noch Alchemie
hinzu, was den Namen der Stadt als , dreifache Weisheit” erklart. Eine solche fiir
die deutsche Literatur des Mittelalters singuldre Zusammenstellung dieser drei
Artes lasst an die Wissenseinteilung bei Dominicus denken, wo sie einen grofien
Teil der ,sciencia physica” ausmachen; dass Astronomie und Nigromantie , se-
cumdum physicam” zusammengehdren, liest man nicht nur dort, sondern wie
gezeigt auch im Speculum astronomiae des Albertus Magnus. Aber auch in der

80 Anhang, Nr. 39, 43, 44, 45.

81 Anhang, Nr. 34.

82 Anhang, Nr. 40.

83 Anhang, Nr. 42.

84 ,Nec inveniatur in te qui lustret filium suum, aut filiam, ducens per ignem; aut qui ariolos
sciscitetur, et observet somnia atque auguria, nec sit maleficus, nec incantator, nec qui py-
thones consulat, nec divinos, aut quaerat a mortuis veritatem.” Deut. 18, 10f.

85 Anhang, Nr. 8, 15, 16, 17, 19, 21, 23, 24, 26, 28, 30, 38, 41.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Propheten, Beschworer, Nigromanten 63

Volkssprache findet sich eine entsprechende Reihung: In seinem Buch Von allen
freien Kiinsten folgt Heinrich von Miigeln mit Grammatik, Logik, Rhetorik, Arith-
metik, Geometrie und Musik der konventionellen Ordnung der Artes liberales
und gipfelt dann wie zu erwarten in der Beschreibung der Astronomie; daraufhin
folgt aber noch die Alchemie, die Philosophie, eine Lehre von den ,speculis”, die
Medizin, die Nigromantie, die Pyromantie und die Geomantie.* Zur Nigroman-
tie schreibt Heinrich, dass sie lehre, wie man die Erscheinung eines Menschen
verdndere und wie man die Geister aus der Holle herbeizwingen kann; als Mei-
ster dieser Kunst nennt er Nectanebus,” als grundlegendes Lehrbuch ein Vacca
Platonis.®® Dieses ps.-platonische Buch ist erhalten;* dabei handelt es sich aller-
dings nicht, wie bei der naturwissenschaftlichen Nigromantie zu erwarten, um
Anleitungen zur Herstellung von astralmagischen Bildern oder Amuletten, son-
dern um nigromantische Rezepte unter anderem zur Herbeirufung von Geistern.

Heinrich von Miigeln ist damit nicht nur Zeuge fiir die Einordnung der Nigro-
mantie unter die Naturwissenschaften, wie von Dominicus vorgegeben, sondern
auch fiir die eigentlich dazu kontrdre Auffassung als damonische Teufelsbe-
schwoérung.” Dies ist erstaunlich, denn anders als aufgrund der Verurteilung al-
ler magischen Praktiken als grundsétzlich ddmonisch durch Augustin und Tho-
mas von Aquin zu erwarten, spielt der Teufel in den ausgewerteten Texten keine
iibermafiig grofie Rolle. Grundsétzlich gilt er natiirlich als Verursacher oder zu-
mindest Genosse des Bosen, was dazu fiihrt, dass Merlin als vom Teufel gezeugt

86 Die kleineren Dichtungen Heinrichs von Miigeln. Erste Abteilung: Die Spruchsammlung
des Géttinger Cod. Philos. 21. 2. Teilband: Texte der Biicher V-XVI. Hg. v. Karl Stackmann.
Berlin 1959, S. 329-345.

87 Nectanebos wird von Heinrich von Miigeln noch ein zweites Mal genannt: im zehnten Buch
uber Dichter, Historien und Chroniken fiihrt er an, dass Nectanebos, ,wie die kronik seit
fiir war”, drei ,formen”, eines Drachen, eines Stiers und eines Adlers, angenommen habe.
Er geht hier also nicht von einer Tauschung durch Nectanebos, sondern von einer realen
(nigromantischen) Transmutation aus. Ebd., S.297, Str. 252.

88 Ebd., S.293.

89 Liber vaccae, Platon oder Galen zugeschrieben. Hinweis bei Stackmann: Heinrich von Mii-
geln (Anm. 86), S.293. Ausfiihrlich dazu Lynn Thorndike: A History of Magic and Expe-
rimental Science. Bd.2. New York 1923, S.777-782. Der Liber vaccae bietet Anleitungen zur
Herstellung von vernunftbegaben Lebewesen, zum Wettermachen oder zur Herbeirufung
von Geistern.

90 Eine dhnliche Reihung findet sich beim Marner in seinem lateinischen Fundamentum artium
(ed. Deutsche Lyrik des spaten Mittelalters. Hg. v. Burghart Wachinger. Frankfurt/M. 2006,
S.252-254). Auf die , septem artes liberales” folgen ,theologia, [sciencia] naturalis, medicina,
metaphysica, nigromantia, alchimia” und ,iura”. Der Marner beschreibt die Nigromantie
dergestalt, dass sie ,spiritus malignos arcet” (,Die bosen Geister bannt die Nigromantie®;
Wachinger, S.255), nennt also nicht die Transmutation der Menschen, wie sie bei Heinrich
von Miigeln als Gegenstand der Nigromantie erscheint. Zur Quellenfrage vgl. Udo Kiihne:
Uberlegungen zum Marner. In: Zfd A 125 (1996), S.275-296, hier S.284-290, der ebenfalls auf
die Divisio philosophiae des Dominicus Gundissalinus und die Disciplina clericalis des Petrus
Alfonsi hinweist (S. 28, Anm. 47). Fiir die Nigromantie zieht er allerdings nur den Ackermann
aus Boéhmen zum Vergleich heran, ,was wiederum nur belegt, wie konstant sich derartiges
Standardwissen zur Verfiigung hielt” (S.290).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



64 Frank Fiirbeth

dargestellt wird (Wilhelm von Osterreich [35], Merlin [48]), dass der Teufel selbst
dem Endchrist die Nigromantie beibringt (Gottes Zukunft [31]) oder dass Réaz von
einer Wolke begleitet wird, in der sich der Teufel verbirgt (Wigalois [10]). In den
wenigen anderen Texten, in denen der Teufel explizit vorkommt, ist er aber nicht
der Versucher oder sogar der Beherrscher des Menschen, sondern im Gegenteil,
der Mensch kann ihn mit seiner ,,ars” zwingen, das zu tun, was er will.”! Nur in
einem Text {iberhaupt, dem Prosa-Lancelot [19], wird erzéhlt, dass dies nicht un-
gefdhrlich ist.

Konig Artus ldsst nach den ,,wiflesten pfaffen” in seinem Land schicken,
die nach Auskunft seiner Bischofe die Meister der Astronomie seien, um
zwei Traume Galahots auszulegen. Besonders empfohlen wird ihm Meis-
ter Helies aus Toledo, ,,der was alte und kund vil von nigromancie”. Helies
erbittet von Galahot fiir sich und die anderen Meister neun Tage Frist, ,,das
wir unser bucher” auf die Traume hin , besehen und studieren”. Am zehn-
ten Tag kommen alle zusammen; den Anfang der Traumauslegung macht
,ein meister von Rome, der ein edel Pfaff was und hiefd Bonifacius”. Sechs
weitere folgen; der achte ,was ein meisterpfaff und was genant meister
Akarintes von Bulgerie”. Am Ende wird Helies von Galahot nach seiner
Deutung gefragt; er schickt die neun anderen und auch Lancelot hinaus
und nimmt Galahot die Beichte ab.

Es geht um die Frage nach dem weiteren Schicksal Galahots und insbeson-
dere darum, wann Galahot sterben wird. Helies benutzt dazu ein Buch,
dessen darin geschriebene Worte grofse Kraft besitzen. Er selbst habe da-
mit schon einen Fluss den Berg hinauf flieffen lassen, und als einmal ein
Meister in Rom in dem Buch las, ohne zu wissen, was er da tat, wurde er in
Stiicke gerissen; daraufhin habe er das Buch in seinen Besitz genommen.
Helies beginnt in dem Buch zu lesen und fangt dabei an, aufserordentlich
zu schwitzen; er beauftragt Galahot, eine in der Kapelle befindliche Reli-
quie, ndmlich ein Stiick Holz von dem Kreuz des Herrn in einem Kruzi-
fix, holen zu lassen. Helies liest weiter in dem Buch, bis die Kapelle sich
wie bei einem Erdbeben bewegt; danach malt Helies vier mal 45 Kreise
an die Wand der Kapelle, die Jahre, Monate, Wochen und Tage bedeuten
sollen. Erneut wird die Kapelle erschiittert, beide fallen in Ohnmacht, und
nach dem Erwachen sehen sie eine Hand, die ein glithendes und scharfes
Schwert halt. Die Hand bewegt sich erst auf Helies, dann auf Galahot zu
und will sie mit dem Schwert erstechen; beide konnen sich aber durch das
Kruzifix schiitzen. Am Ende bewegt sich die Hand zur Wand und 16scht
alle Kreise bis auf dreieinhalb der grofiten, was, wie Helies spéter erklart,
die Anzahl der Jahre sei, die Galahot noch zu leben habe. Die Hand ver-
schwindet durch eine geschlossene Tiir.

91 Anhang, Nr. 4, 15, 18, 27, 31, 35, 38, 46, 47.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Propheten, Beschworer, Nigromanten 65

Man hat hier die detaillierte Beschreibung einer nigromantischen Prozedur; He-
lies zwingt einen Damon zur Beantwortung einer Frage, wobei sich dieser Da-
mon allem Anschein nicht unterwerfen, sondern seinen Beschworer umbringen
will, wogegen der sich allerdings durch eine Art Super-Reliquie zu schiitzen
weifs. Alle Attribuierungen Helies deuten darauf, dass es sich um die naturwis-
senschaftliche Nigromantie handelt: die Herkunft aus Toledo, die Meisterschaft
in der Astronomie, das Buch und die Kraft der darin geschriebenen Worte. Unter
dem erzédhlten Lesevorgang wird man sich deshalb wohl auch ein lautes Lesen
vorstellen miissen; es sind die Worte, mit denen der Ddmon gerufen wird. Das
Verfahren selbst ist aber ddmonologischer Art; es geht ja, nach der Traumdeu-
tung, um die Herbeirufung des Damons zur Beantwortung der Frage nach dem
Todeszeitpunkt. Offensichtlich ist also die Verschmelzung zweier Diskurse, des
theologisch gepréagten, der unter jeder Form von Magie eine Art des Ddmonen-
pakts versteht und dies seit dem Anfang des 12. Jahrhunderts als Nigromantie
bezeichnet, und des naturwissenschaftlich gepragten, der mit Hilfe der Sternen-
strahlen und -konstellationen die Dinge des sublunaren Bereichs zu verandern
und dazu auch die Hilfe der Ddmonen zu erzwingen konnen glaubt (und dies
ungliicklicherweise auch als Nigromantie, wenn auch ,secundum physicam”
bezeichnet), nichts Ungewohnliches; auch das Buch von den freien Kiinsten Hein-
richs von Miigeln ist ja ein Beispiel fiir solch eine Verschmelzung. Dass diese Art
einer dimonenzwingenden, aber trotzdem sich als naturwissenschaftlich verste-
henden Nigromantie auch in der historischen Realitédt eine Angelegenheit von
,wisen pfaffen”, d.h. studierten Klerikern, war, weiff man seit dem bekannten
Verbot des Pariser Bischofs Tempier von 1277, an der Pariser Artistenfakultat die
,libros, rotulos seu quaternos nigromanticos” weiterhin zu lesen,”? und es {iber-
rascht daher auch nicht, die einschldgigen Texte im Spatmittelalter vor allem in
klerikalen Bibliotheken zu finden.” Fiir die Untersuchung der deutschen Litera-
tur des Mittelalters zu der Frage, welche Diskurse von Magie jeweils konstitutiv
sind, bedeutet dies aber eine zusatzliche Erschwernis, denn es miissen jeweils
die einzelnen Elemente unterschiedlicher Diskurse herausprapariert werden, die
der Erzéahler, ob bewusst oder in einer diskursiven oder erzahlerischen Tradition
stehend, zusammengefiigt hat. Dies soll hier zuletzt an einem Text exemplarisch
versucht werden.

92 ,item libros, rotulos seu quaternos nigromanticos aut continentes experimenta sortilegio-
rum, invocationes demonum, sive conjurationes in periculum animarum [...] condempna-
mus.” Aufklarung im Mittelalter? Die Verurteilung von 1277. Das Dokument des Bischofs
von Paris {ibersetzt und erklart v. Kurt Flasch. Mainz 1989, S. 90.

93 Vgl. Frank Fiirbeth: Magische Texte in mittelalterlichen Bibliotheken. In: Magia daemoniaca,
magia naturalis, zouber. Schreibweisen von Magie und Alchemie in Mittelalter und Friiher
Neuzeit. Hg. v. Peter-André Alt, Jutta Eming, Tilo Renz u. Volkhard Wels. Wiesbaden 2015,
S.165-188.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



66

Frank Fiirbeth

5 Zauberdiskurse im Reinfried von Braunschweig [27]

Reinfried von Braunschweig landet mit seinen Gefahrten auf dem im Meer
gelegenen Magnetberg. Ein steiler Weg fiihrt den Berg hinauf an ein eiser-
nes, offen stehendes Tor, hinter dem ein ,,fromdez wunder”, namlich ein
ebenfalls aus Eisen gegossenes, riesenhaftes ,manlich bilde” (21158) zu
sehen ist, das ein ,tiuvelliche groz gesiht” (21172) hat, so dass ,nie kréa-
ture so tiuvellich gemachet” (21236f.) gesehen wurde. Nach anfanglichem
angstlichen Zogern gehen sie durch das Tor, ohne dass ihnen von der Sta-
tue etwas getan wird; sie erreichen eine ringférmige Mauer um den Berg,
die ebenfalls vier Tore mit dhnlichen Figuren besitzt. Endlich kommen sie
an eine Hohle, in der Reinfried ein kaiserliches Grab findet, an dem ein
Epitaph mitteilt, dass hier Savilon begraben liegt. Die Geschichte Savilons
wird in einem an das Grab angeketteten Buch erzéhlt, wobei dieses so ge-
schrieben war, ,,daz es menneclich wol las von aller sprachen zungen”
(21304£.). Reinfried und seine Gefdhrten beginnen, in dem Buch zu lesen;
die darin erhaltene Geschichte wird vom Erzahler selbst berichtet.

Ein edler Fiirst in Athen in Griechenland namens Savilon hat schon als jun-
ger Mann ,,ze hoher kiinste” (21322) gestrebt; er war der erste, der ,,astrono-
mie” (21329) und , nigramanzie” (21331) gekannt hat. Letztere ist zwar heu-
tigen Tags verboten, aber damals hatte sie groflen Wert besessen (21332f.).
In den Sternen erkennt Savilon, dass in 1200 Jahren ein Kind von einer
Jungfrau geboren werden solle, wodurch das jiidische Volk untergehen
werde. Die Mutter Savildns, die selbst Jiidin ist — Savilons Vater war ein
,heide” (21359) —, fordert ihn auf, dies nochmals an den Sternen zu tiber-
priifen; die Sterne bestdtigen dies und sagen ihm, dass er, wenn er die
Sache abwenden wolle, von ,figliren” (21394) ein , kleinez brievel” (21397)
mit den dazu gehorigen ,wort” (21400) und , paragraffen” (21404) schrei-
ben solle. Dieses ,brievel” wird bei entsprechender Sternenkonstellation
(,na des selben sternen schin”; 21423) verfertigt. Da niemand das , brievel”
finden darf, beschliefit Savilon, sich auf den Magnetberg zuriickzuziehen,
wo er ,mit kiinste” (21440) und ,,mit listen” (21449) die Statuen, die Mauer
und den Berg herstellt. Dabei helfen ihm bose Geister, die er mit , kiinste
richer art” dazu ,twanc” (21445). Als er seinen Tod ahnt, nimmt er alle
,nigramanzie buoch” (21464), von denen es insgesamt nur vier gibt; drei
mauert er ein, und mit dem vierten will er seinen Geist an seinen Korper
binden, so dass dieser immer bei ihm bleiben muss, wie in einem ,twalme
swebende” (21479), so dass Savilon weder schlédft noch wacht; zu diesem
Zweck legt Savilon das Buch, er selbst in einem Stuhl sitzend, unter seine
FiiSe. Fiir den Fall einer unbefugten Entnahme erschafft Savilon eine wei-
tere eiserne Figur, die in der Hand einen Hammer iiber seinem Kopf halt;
wenn jemand das Buch wegndhme, schliige dieser Hammer auf seinen
Kopf, so dass ,,sin geist der waere hin” (21495). Den , kleinen brief” (21510)

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Propheten, Beschworer, Nigromanten 67

steckt er in sein Ohr, den Schliissel des Buchs ,,warf er in daz mer” (21506).
Als eine Art Wachter hat er aufierdem ,mit meisterlichem prise” (21532)
,in ein glas einen geist” (21533f.) verschlossen und diesen an dem auf-
warts fithrenden Pfad des Magnetbergs plaziert.

Nachdem die 1200 Jahre fast vergangen sind, macht sich Vergil, ein in Ar-
mut gefallener Fiirst aus Mantua, der von ,,der hohen kiinste, die mit richer
verniinste Savilon hat funden” (21583ff.), gehort hat, mit elf Gefahrten auf
zur Magnetinsel, um dort nach den vier Biichern zu suchen. Am Fuf§ des
Berges finden sie den in der Flasche eingeschlossenen Geist, der ihnen (aus
der Flasche sprechend!) das Angebot macht, die Biicher, , da an aller tiuvel
fluoch meisterlichen stat geschrieben” (21632f.), und den dazugehdrigen
Schliissel fiir sie zu gewinnen. Nachdem der Geist ihnen versprechen
musste, sie nicht zu betriigen, nimmt Vergil die Flasche mit dem darin
befindlichen Geist, der sie zu Savilon fiihrt, wo sie ,,daz wunderklein brie-
velin ligen in dem Oren sin” (21666f.) sehen; kaum entnommen, bricht die
Kraft des , brieves, do man die karakter sach und ouch der figtiren schrift”
(21672f.). Der Hammer schlédgt zu, ,der alte starp” (21685). Vergil nimmt
das Buch und lernt noch auf der Fahrt die Kiinste, so dass er den Geistern
befehlen kann, das Grab fiir Savilon zu machen, das Reinfried gesehen
hat; das alles stehe in dem vorgenannten (am Grab angeketteten) Buch.
Wie aber Vergil den Teufel tduschte und an den Schliissel gelangte, und
wie sie wieder alle heimkamen, ist in diesem Buch nicht zu finden.

Es ist offensichtlich, dass der Verfasser des Reinfried von Braunschweig diese Ge-
schichte mehr oder minder geschickt aus den verschiedensten Quellen und Tra-
ditionen zusammenkompiliert hat.* Im Zentrum steht Savilon als Astrologe und
Nigromant, der diese Kiinste sogar erfunden haben soll; dies sowie die Bezeich-
nung von Astronomie und Nigromantie als , hohe kiinste” machen deutlich, dass
es sich dabei um die naturwissenschaftliche Nigromantie handelt. Die recht de-

94 AufBler den beiden Monographien zum Reinfried von Braunschweig (Klaus Ridder: Mittelhoch-
deutsche Minne- und Aventiureromane. Fiktion, Geschichte und literarische Tradition im
spathofischen Roman. Reinfried von Braunschweig, Wilhelm von Osterreich, Friedrich von Schwa-
ben. Berlin, New York 1998; Wolfgang Achnitz: Babylon und Jerusalem. Sinnkonstituierung
im Reinfried von Braunschweig und im Apollonius von Tyrland Heinrichs von Neustadt. Tiibin-
gen 2002) haben sich nur Peter Strohschneider, Matthias Meyer und Christa Tuczay (s. An-
hang, Nr. 27, Lit)) eingehender mit der Episode beschéftigt. Meyer konzentriert sich auf die
von Savilon verfassten nigromantischen Biicher, wodurch der Magnetberg ,,zur Bibliothek
eines magischen und heilsgeschichtlichen Wissens” werde (S.45), und kommt zu der These,
Savilon habe ,sein Naturkundewissen in Biicher” gegossen (ebd.), weshalb sein ,Wissen,
seine verschriftlichten Erkenntnisse [...] auf auffillige Weise neutral” seien (ebd.). Ange-
sichts des Inhalts der Biicher, die nach Aussage des Flaschengeistes ,aller tiuvel fluoch”
(21632f.) enthalten, scheint mir diese These doch sehr gewagt. Tuczay dagegen versucht, die
Episode in dem Kontext magischer Diskurse zu sehen, wobei sie das Buch aller verbotenen
Kiinste Johannes Hartliebs, die ps.-salomonischen Schriften des Mittelalters und anderes
zum Vergleich heranzieht; der Reinfried selbst kommt dabei allerdings etwas zu kurz.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



68 Frank Fiirbeth

taillierte Beschreibung der Herstellung des ,brievels”, bei dem es sich natiirlich
nicht um einen Brief® sondern um ein kleines Pergamentstiick (lat. ,breve”)
handelt,* das mit ,figliren”, , paragraffen” (wohl im Sinne von nicht-lateinischen
Schriftzeichen”), ,karakter” und den dazu gehorigen ,,wort” beschrieben wird,
und das, damit es zur Abwendung der Auswirkungen der Sternenkonstellation
dienen kann, die zur Geburt Jesu fiithren, genau unter derselben Sternenkonstel-
lation verfertigt werden muss (,na des selben sternen schin”), macht deutlich,
dass es sich hier um ein Verfahren der imagologischen Astrologie handelt, die
im Speculum Astronomiae als Nigromantie und bei Dominicus als , Nigromantie
secundum physicam” bezeichnet wird.

Beides, die Einheit von Astrologie und Nigromantie wie auch die Zeichen-
schrift der ,caracteres” erinnern dabei an das Buch des Flegetanis im Parzival.
Flegetanis und Savilon verbindet aber dariiber hinaus auch ihre Abstammung;
von beiden wird gesagt, dass der eine Elternteil jiidisch und der andere ,heid-
nisch”, d.h. wohl arabisch, gewesen sei. Dies kann ein Reflex der Herkunft der
einschlagigen astrologisch-imagologischen Werke aus dem arabisch-jiidischen
Kulturraum der iberischen Halbinsel sein; wahrscheinlicher ist aber, dass hier
auf die islamische Sicht auf Kénig Salomon Bezug genommen wird, der dort nicht
nur als Konig, Weiser und Prophet gilt, sondern vor allem auch als Beherrscher
der Dédmonen. Diese Ddmonen (arab. Dschinn) bestehen nach koranischer Schép-
fungsgeschichte aus rauchlosem Feuer,” was wiederum die Vorstellung erlaubt,
sie konnen in Flaschen eingeschlossen werden; Salomon selbst soll dies gemacht
haben. In den Westen gekommen sind diese Vorstellungen vor allem durch orien-
talisches Erzdhlgut, namentlich aus 1001 Nacht: In der ,Geschichte des Fischers
mit dem Geiste” etwa befreit ein Fischer zufillig einen Dschinn aus einer Flasche,
die sich in seinem Netz gefangen hatte; die ersten Worte des Dschinn nach seiner
Befreiung sind ein Schwur des Gehorsams an Salomon, dass er dessen Befehlen
nie mehr zuwider handeln wolle.””

Da Flaschengeister den europdischen Damonenvorstellungen fremd sind,'®
muss der Verfasser des Reinfried dieses Motiv aus Ostlichen Erzahlungen {tiber-

95 So Meyer (Anhang, Nr. 27, Lit.), S. 44 (,,magischer Brief”, , Brief”).

96 In den katechetischen Handbiichern des Spatmittelalters, in denen unter den VerstofSen
gegen das erste Gebot auch verschiedene magische Praktiken genannt werden, erscheinen
immer wieder auch die mit ,caracteres” oder Worten beschriebenen , briefe” dieser Art:
Manche etwa ,tragen am hals oder an andern glidern ettleich segenn oder vnerchantew
wortt zeichen oder figur swert prieff oder ander prieff oder segen wider das fewer wider
das wasser wider das swert”. Karin Baumann: Aberglaube fiir Laien. Zur Programmatik
und Uberlieferung mittelalterlicher Superstitionenkritik. Wiirzburg 1989, Bd. 1, S.444. Bei
dem , brievel” im Wigalois [Anhang, 10], V.7334, diirfte es sich auch um ein solches Perga-
mentstiick mit magischen Zeichen zur Abwehr gegnerischer Angriffe handeln.

97 Vgl. O. Mazal, [Art.] Paragraphos. In: LexMA 6 (1999), Sp. 1700f.

98 [Art.] Djinn. In ?EI 2 (1965), S. 546b-550a.

99 1001 Nacht. Ubersetzt von Gustav Weil. Hamburg 2013 (Erstdruck 1865), Bd.1, S.45-50,
hier S.47.

100 [Art.]Flaschengeist. In: Handworterbuch des deutschen Aberglaubens 2 (1927), Sp. 1573-1577.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Propheten, Beschworer, Nigromanten 69

nommen haben;'” vielleicht hat er dabei auch die Vorstellung von Salomon als
dem Beherrscher der Geister kennengelernt. Dies wiederum legt die Vermutung
nahe, dass er seinen Savilon, der ja im Reinfried der Erfinder von Astrologie und
Nigromantie sein soll, als Nachkomme Salomons verstehen will; die Namens-
dhnlichkeit konnte darauf hindeuten. Allerdings fragt sich dann wieder, warum
er ihn gerade im griechischen Athen und nicht in Jerusalem leben ldsst; viel-
leicht ist hier wiederum die Erinnerung an Nectanebos, der von Agypten nach
Griechenland fliehen musste, eingeflossen. Einige der astralmagischen Texte des
Mittelalters laufen in der Tat unter dem Namen des Salomon, etwa das Sigillum
Salomonis, die Clavicula Salomonis oder das Testamentum Salomis.'®> Von daher ist
auch die Bemerkung zu verstehen, dass die Nigromantie zwar heute verboten sei,
aber zur Zeit Savilons grofsen Wert besessen habe. Damit wechselt der Verfasser
gleichsam zweifach den Diskurs: Er unterstellt wie Heinrich von Miigeln, dass es
bei dieser wissenschaftlichen Nigromantie darum gehe, wie man die Geister aus
der Holle herbeizwingen kann (,,da mit er den tiuvel treip”, V. 21030), und er be-
urteilt dieses Verfahren unter der theologischen Verbotsperspektive, wie wir sie
aus dem Speculum astronomiae kennen.

Aber damit ist er mit seinem eklektischen Verfahren noch nicht am Ende: Es
bleiben noch die von Savilon gebauten eisernen Statuen. Savilon hat dazu zwar
die Hilfe der Ddmonen gebraucht, aber im Grunde handelt es sich um Automa-
ten, die jeden Eindringling abschrecken und gegebenenfalls umbringen sollen,
wie sie auch aus zahlreichen anderen Werken der deutschen Literatur bekannt
sind.'® Einer dieser Automaten, die Statue mit dem Hammer, deren Zweck im
Reinfried, namlich Savilén im Falle eines Biicherraubs umzubringen, im Ubrigen
ziemlich unlogisch wirkt, erscheint erstmals in dem Image du Monde (1245/46),
wo der Apostel Paulus bei einer Reise nach Sizilien eine unterirdische Hohle ent-
deckt, deren Eingang von zwei eisernen Médnnern mit Himmern bewacht wird;
in der Hohle sitzt Virgil und liest in Biichern.'” Es scheint, als habe der Verfas-
ser solche iiber Virgil umlaufenden Erzahlmotive'® genommen und auf Savilon
transponiert.

101 Zur Rezeption des Flaschengeistmotivs ab dem 13. Jahrhundert vgl. Karel Horalek: [Art.]
Geist im Glas. In: Enzyklopédie des Marchens 5 (1987), Sp. 922-928.

102 Vgl. Peter Busch: Das Testament Salomos. Die édlteste christliche Damonologie, kom-
mentiert und in deutscher Erstiibersetzung. Berlin, New York 2006. Vgl. dazu auch Otto
(Anm. 16), S. 378-380.

103 Vgl. Zimmermann: Meisterkonstruktionen (Anm. 79), S.251-268 (, Wachterautomanten”).

104 John Webster Spargo: Virgil the Necromancer. Studies in Virgilian Legens. Cambridge
1934, S.20 u. 61.

105 Vgl. auch Frieder Schanze: [Art.] Virgils Fahrt zum Magnetberg. In: 2VL 10 (1999), S.377-
379, zu einem Erzdhllied des 15. Jahrhunderts, in dem die Motive ebenfalls, allerdings
stark verdndert, erscheinen. Aus dem von Virgil gedffneten Zauberbuch entfahren hier
8000 Teufel, die Virgil zum Bau einer Strase zwingt.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



70 Frank Fiirbeth

6 Fazit

Das Beispiel zeigt, dass dem Autor offensichtlich Versatzstiicke aus verschiede-
nen Magiediskursen zur Verfligung standen, die er problemlos neu zusammen-
fligen konnte. Ob ihm dabei bewusst war, dass er damit auch verschiedene Vor-
stellungen {iber Magie miteinander vermischte, ist eher fraglich; allem Anschein
nach ging es ihm vordringlich darum, Motive und Termini, die zu seiner Zeit
eine gewisse Modernitét besaflen, in seiner Erzahlung unterzubringen. Eine sol-
che Tendenz zur Andockung an populdre Motive aus dem aktuellen Magiedis-
kurs ist sehr schén an den hédufigen Nennungen der ,Zauberuniversitat’ Toledo
zu sehen; im Biterolf wird dies derart auf die Spitze getrieben, dass die geogra-
phische Situierung der Hauptstadt Toledo des Helden bei einem Berg, wo die
,Nigromantie’ getrieben wird, erzahlmotivisch vollig ohne Sinn bleibt. Auf der
anderen Seite stehen einige wenige Werke, bei deren Verfassern man zumindest
rudimentdre Kenntnisse magischer Praktiken bzw. der diese enthaltenden Bii-
cher vermuten darf; Wolfram von Eschenbach ware hier an erster Stelle zu nen-
nen. In diesem Zusammenhang fallt auch auf, dass nur in wenigen Werken, wie
etwa im Prosa-Lancelot, magische Verfahren iiberhaupt naher beschrieben wer-
den; ob dies auf tatsdachlicher Unkenntnis der Verfasser oder auf einer gewissen
Scheu vor der Verbalisierung dieser Praktiken beruht, wie sie insbesondere in der
Verbotsliteratur des spateren Mittelalters begegnet, sei dahingestellt. Insgesamt
aber ist zu sagen, dass gerade wegen der vielfaltigen Kombinationsmoglichkeiten
der Elemente einzelner Magiediskurse es naturgemaf schwierig ist, diese jeweils
aus den Texten herauszupréparieren; dies sollte gleichwohl nicht dazu verfiih-
ren, unterschiedslos von dem ,,zouber” oder dem Magier in der mittelalterlichen
deutschen Literatur zu sprechen.

Anhang: Zauberer in der deutschen Literatur des Mittelalters

Pfaffe Lamprecht, Alexanderlied (um 1150):
(1)  Vorauer Alexander (um 1160)

Die Behauptung wird zuriickgewiesen, Alexander sei der Sohn ,eines goukelares”
gewesen (72).

(2)  Straflburger Alexander (1170)
Die Behauptung wird zuriickgewiesen, Alexander sei der Sohn ,eines goucheléres”
gewesen (84).

(3)  Basler Alexander (13. Jh.)

Nectanebos schlift der Konigin Olimpias in Gestalt des Gottes Ammon bei und zeugt
so Alexander.

Ed. Lamprechts Alexander nach den drei Texten mit dem Fragment des Alberic von Besan-
¢on und den lateinischen Quellen. Hg. v. Karl Kinzel. Halle 1884. — Lit. Haage 1986, S. 54f.

(4) Hartmann von Aue, Erec (1180)
Erec wird mit einer Salbe geheilt, die von der Meisterin der ,zouberlist”, Famurgan, der
Schwester von Kénig Artus, stammt (5156-5231). Famurgan beherrscht die Teufel (5195-5197).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



©)

©)

Propheten, Beschworer, Nigromanten 71

Lit. Erec von Hartmann von Aue. Mit einem Abdruck der neuen Wolfenbiitteler und Zwett-
ler Erec-Fragmente. Hg. v. Albert Leitzmann, fortgefiihrt von Ludwig Wolff.7. Auflage be-
sorgt von Kurt Gartner. Tiibingen 2006. — Lit. Christine Wand-Wittkowski: Die Zauberin
Feimurgan in Hartmanns Erec. Ein Beispiel fiir phantastisches Erzdhlen im Mittelalter. In:
Fabula 38 (1997), S. 1-13.

Heinrich von Veldeke, Eneasroman (1190)
Eine Frau, ,,diu starke zouber kann” (2265), soll Dido von ihrer Liebeskrankheit heilen. Die
Frau ist sternenkundig und gleicht deshalb den Propheten (2278).

Ed. Heinrich von Veldeke: Eneasroman. Mittelhochdeutsch / Neuhochdeutsch, nach dem
Text von Ludwig Ettmiiller ins Neuhochdeutsche iibersetzt, mit einem Stellenkommentar
und einem Nachwort, durchgesehene und bibliographisch ergdnzte Ausgabe von Dieter
Kartschoke, Stuttgart 1997. — Lit. Haage 1986, S. 55; Witte 2007, S. 172-175.

Ulrich von Zatzikhoven, Lanzelet (um 1193)

Valerins Burg ist mit einem , zouber” umgeben (3542-3545), der von Malduc, einem ,,gouge-
laere” (7455), der ,die swarzen buoch” gelesen hat (7357), gelost werden soll. — Ein Mantel
ist mit einer , zouberlist von nigromancie” (5830f.) hergestellt worden.

Ed. Ulrich von Zatzikhoven: Lanzelet. Text — Ubersetzung — Kommentar. Studienausga-
be. Hg. v. Florian Kragl. Berlin 2009. - Lit. Maksymiuk 1994; Witte 2007, S.207f. — Elisabeth
Hesse, Zauber und Zauberer im Lanzelet Ulrichs von Zatzikhoven. In: Zauberer und Hexen
in der Kultur des Mittelalters. III. Jahrestagung der Reineke-Gesellschaft e.V., San Malo,
5.-9. Juni 1992. Greifswald 1994, S.95-113.

(7) Otto von Freising II., Barlaam und Josaphat (um 1200)

®)

©)

Ein Meister Theodosias ist ein ,zouberaere” und liest in ,zouberbuochen” (12037f.).

Ed. Bischof Otto II. von Freising: Der Laubacher Barlaam. Hg. v. Adolf Perdisch. Tiibingen
1913 (Nachdruck Hildesheim, New York 1979).

Wolfram von Eschenbach, Parzival (1200/10)

1. Wolfram hat angeblich als Quelle das Buch eines gewissen Kyot benutzt, das wiederum
auf einer astronomisch-nigromantischen Schrift des heidnisch-jiidischen Flegetanis basiert
(453,11-454,30). Das Buch ist in ,,der karakter a b ¢ geschrieben (453, 15); mit diesen , karac-
ten” (470, 24) ist auch das Epitaph auf dem Gral geschrieben.

2. Gawein betritt eine Kemenate auf der Burg ,schastel marveil”, die von Klingsor mit ,lis-
teclichiu wisheit” (566, 25) gemacht ist und in der ein sich selbst bewegendes Bett steht. Auf
dem Bett liegend wird Gawein von 500 automatischen Schleudern und Pfeilen beschossen
(568, 21f). In einer , mit liste” (589,17) erbauten Saule ist die weitere Umgebung zu sehen.
Klingsor ist der Nachkomme Vergils (656, 18) und beherrscht die ,list von nigromanzi”,
so dass er ,mit zouber” Manner und Frauen zwingen kann (617, 12-14). Zu ,,zoubers site”
(657, 7) kam er aus Rache fiir seine Kastration.

Ed. Wolfram von Eschenbach: Parzival. Nach der Ausgabe Karl Lachmanns revidiert und
kommentiert von Eberhard Nellmann. Ubertragen von Dieter Kiihn. 2 Bde. Frankfurt/M.
2006. — Lit. Maksymiuk 1996; Brall 1999, S.223; Witte 2007, S.92-148. — W. Wolf. Die Wunder-
sdule in Wolframs Schastel marveile. In: Festschrift fiir E. Ohmann zum 60. Geburtstag. Hel-
sinki 1954, S. 275-314; Walter Blank: Der Zauberer Clinschor in Wolframs Parzival. In: Studien
zu Wolfram von Eschenbach. Tiibingen 1989, S.321-332; Susan Tuchel: Macht ohne Minne.
Zur Konstruktion und Genealogie des Zauberers Clinschor im Parzival Wolframs von Eschen-
bach. In: Archiv fiir das Studium der neueren Sprachen und Literaturen 146 (1994), S. 241-257.

Gottfried von Straburg, Tristan und Isolde (um 1210)

Polemik gegen die unverstandlichen Dichter, die ihren Geschichten eigene Ausdeuter bei-
geben miissen; man habe auch nicht die Mufle, die ,glose in den swarzen buochen” zu
suchen (4687f.).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



72

(10)

11

12)

(13)

(14)

Frank Fiirbeth

Ed. Gottfried von Straf8burg: Tristan, Bd. 1: Text. Hg. von Karl Marold. Unverdnderter fiinf-
ter Abdruck nach dem dritten, mit einem auf Grund von Friedrich Rankes Kollationen
verbesserten kritischen Apparat besorgt und mit einem erweiterten Nachwort versehen
von Werner Schroder, Berlin 2004. — Lit. Haage 1986, 61.

Wirnt von Grafenberg, Wigalois (1210/1220)

Wigalois kampft mit dem Usurpator Réaz, dem , mit zouber ein wolken” (7317) voran geht.
In der Wolke verbirgt sich ein ,tievel” (7325), der Roaz bislang , mit sinen listen” (7333)
geholfen hat. In diesem Kampf kann sich der Teufel aber Wigalois nicht ndhern, da dieser
vorher mit einem ,brieve, der im wart gestricket an siner vart umb sin swert mit gebet”
(7334-7338), geschiitzt worden war.

Ed. Wirnt von Grafenberg: Wigalois. Text der Ausgabe von ]. M. N. Kapteyn {iibers., er-
ldut. [...] von Sabine Seelbach u. Ulrich Seelbach. Berlin, New York 2005. — Lit.: Maksymiuk
1996; Brall 1999, S.220-223; Witte 2007, S.246-261. — Jutta Eming: Funktionswandel des
Wunderbaren. Studien zum Bel Inconnu, zum Wigalois und zum Wigalois vom Rade. Trier
1999, S.209-215; Cora Dietl: Wunder und ,zouber’ als Merkmal der aventiure in Wirnts
Wigalois? In: Das Wunderbare in der arthurischen Literatur. Probleme und Perspektiven.
Hg. v. Friedrich Wolfzettel. Tiibingen 2003, S.297-312; Friedrich Michael Dimpel: Fort mit
dem Zaubergiirtel! Entzauberte Raiume im Wigalois des Wirnt von Gravenberg. In: Projek-
tion — Reflexion — Ferne. Rdumliche Vorstellungen und Denkfiguren im Mittelalter. Hg. v.
Sonja Glauch. Berlin [u. a.] 2011, S. 13-37.

Stricker, Daniel von dem Bliihenden Tal (um 1220)

Das Land von der griinen Aue wird von einem Usurpator beherrscht, den der ,leidige
tifel” (4335) gesandt hat. Der Usurpator verlangt Menschenopfer, um mit dem Blut seine
Krankheit zu heilen.

Ed. Der Stricker, Daniel von dem Blithenden Tal. Hg. v. Michael Resler. Tiibingen 1983. —
Lit. Brall 1999, S.225-228; Witte 2007, S. 261-266.

Herbort von Fritzlar, Liete von Troye (um 1220)

Medea beherrscht die Arznei und ,von nygromancien, daz man heizzet swarze buch”
(551-553), womit man die bosen Geister zwingen kann, Vergangenes und Zukiinftiges zu
sagen. Die Nigromantie wird noch heute in Toledo unterrichtet. — Hektor liegt in einer
Kammer, deren vier Sdulen mit Bildern ausgestattet sind; in den Bildern der vierten Saule
ist die Zukunft zu sehen. Aus diesen Bildern spricht der Teufel; dies kommt von der ,zo-
berlist die nigromanica geheizzen ist” (9372f.).

Ed. Herbort von Fritslar: Liet von Troye. Hg. v. Karl Frommann. Quedlinburg, Leipzig
1837. — Lit. Haage 1986, S. 55f.; Witte 2007, S. 215-219.

Die gute Frau (um 1230)

Die Konigin von Frankreich bewirkt Impotenz bei ihrem Mann. Die Hilfe dazu erhalt sie
von einem ,meister von Tolet der von nigromanzie las und des listes gar ein meister was”
(2434-2436); der schreibt zu diesem Zweck , ein karakteres” (2437).

Die gute Frau. Gedicht des dreizehnten Jahrhunderts. Hg. v. Emil Sommer In: ZfdA 2
(1842), S. 385-481.

Heinrich von dem Tiirlin, Die Créne (um 1230)

Ein Bote schenkt Artus einen Becher, den ein Meister der ,,nigromancie” (1091) in Toledo
gemacht hat. — Der Kleriker Gansguoter hat eine sich standig drehende Burg gebaut, dazu
befdhigten ihn seine ,listen” (13027). Nachdem Gawein die Burg betreten konnte, muss er
mit Gansguoter kampfen; zuerst schligt er ihm den Kopf ab, am nichsten Tag ist Gans-
guoter aber wieder lebendig. Er wird als ,zoubereere” bezeichnet (13172). - Gansguoter hat

A

die Burg Salie durch ,nigromancie” gewonnen (20404); ebenso hat er die Frau des Konigs

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



(15)

(16)

Propheten, Beschworer, Nigromanten 73

Utpandragon mit vielen Frauen von ,zouber” (20401) auf diese Burg gebracht. Die Burg hat
er mit ,listen” (20406) so eingerichtet, dass niemand sie erobern kann.

Ed. Diu Croéne von Heinrich von dem Tiirlin. Hg. v. Gottlieb Heinrich Friedrich Scholl,
Stuttgart 1852.— Lit. Maksymiuk 1996; Witte 2007, S.212-215, 271-285. — Stephan K. Mak-
symiuk, Knowledge, politics, and magic. The magician Gansguoter in Heinrich von dem
Tiirlin’s Crone. In: The German Quarterly 67 (1994), S. 470-483; Annegret Wagner-Harken:
Maérchenelemente und ihre Funktion in der Créne Heinrichs von dem Tiirlin. Ein Beitrag
zur Unterscheidung zwischen  klassischer’ und ,nachklassischer’ Artusdichtung. Bern
[u.a] 1995; Sandra Linden: Clinschor und Gansguoter. Zwei Romanfiguren im Span-
nungsfeld von Gelehrsamkeit und Magie. In: Literaturwissenschaftliches Jahrbuch der
Gorres-Gesellschaft 48 (2008), S.9-32; Heinrich von dem Tiirlin, Die Krone. Ins Neuhdt.
iibers. v. Florian Kragl. Berlin, Boston 2012.

Wartburgkrieg (um 1239)

Klingsor rithmt sich, ,nigramanziam” und ,astronomie” zu beherrschen; er findet die
,Clamanei in rehter ahte” (S.372). — Ein Meister der Astronomie bannt den Teufel in ein
Glas (S.460); der Teufel gibt zu, dass er gewungen ist, alle Fragen zu beantworten (S. 462).
Er unterrichtet tiber Kosmologie, Art der Geister, das Paradies, die Holle und die Siinden
(,Hort von der Astronomie’, S. 458-514). — Wolfram berichtet {iber Zabulons Buch, das Vir-
gilius auf dem Magnetstein erlangt habe. Der Verfasser sei der erste gewesen, , der sich
astronomie underwant” (S.563). Ihm stand sein Herz nach ,grozen zouberlisten”; ,Nigro-
mantie” zog er heran (S.565) (,Zabulons Buch’, S. 554-582).

Ed.]Jan Hallmann, Studien zum mittelhochdeutschen Wartburgkrieg. Literaturgeschichtli-
che Stellung — Uberlieferung — Rezeptionsgeschichte. Mit einer Edition der Wartburgkrieg-
Texte, Berlin, Boston 2015. — Lit. Haage 1986, S.56. — Alessandro Zironi, Der Wartburgkrieg.
Toleranz und Intoleranz iiber Astronomie und Zauberkunst im deutschen Mittelalter. In:
Toleranz und Intoleranz im Mittelalter. VIIL Jahrestagung der Reineke-Gesellschaft; Tole-
do, 14.05. — 20.05. 1997. Greifswald 1997, S. 163-183; Franziska Wenzel: Teuflisches Wissen.
Strategien, Paradoxien und die Grenzen der Wissensvermittlung im Hort von der Astro-
nomie. In: Literatur und Macht im mittelalterlichen Thiiringen. Hg. v. Ernst Hellgardt,
Stephan Miiller u. Peter Strohschneider. Koln [u.a.] 2002, S.143-163; Franziska Wenzel:
Ratsel, ,Stubenkrieg” und ,,Sonrat”. Geltungskampfe nach dem Klingsor-Wolfram-Streit
in der Kolmarer Liederhandschrift. In: Geltung der Literatur. Formen ihrer Autorisierung
und Legitimierung im Mittelalter. Hg. v. Beate Kellner, Peter Strohschneider u. Franziska
Wenzel. Berlin 2005, S. 91-110.

Rudolf von Ems, Weltchronik (um 1240)

Moses verbietet die ,zouberere”, ,valsche wissagin®, Traumdeuter, Deutungen von , ange-
gang, vogil vlug, stimme odir gesang, gouggelere” und die von ,nigromanzie” und , astro-
nomie” weissagen wollen (15509-15524) (5 Moses 18)

Ed. Rudolfs von Ems Weltchronik. Aus der Wernigeroder Handschrift hg. v. Gustav Ehris-
mann. Berlin 1915. - Lit. Haage 1986, S. 56.

(17) Rudolf von Ems, Alexanderroman (um 1240)

Nectanebos war aller , Liste vol” und konnte von ,nigromanzie” und , astronomie”, was
immer er wollte (125-129). Nectanebos besitzt , zouberbuoch” (380), in denen er heimlich
liest (792) und im Exil ,seine zouberliche list mit kunst” (423) betreibt. Nectanebos kann
aufgrund seiner ,meisterschaft mit zouberlicher liste” den Teufel zwingen, seinen Willen
zu tun (317f. u. 733-735) und ihm beizubringen, wie er , sich kunde gemachen mit zouber-
lichen sachen zeinem trachen” (801ff.).

Ed. Rudolf von Ems: Alexander. Ein hofischer Versroman des 13. Jahrhunderts. Hg. v. Vic-
tor Junk. Leipzig 1928 u. 1929 (Nachdruck Darmstadt 1970).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



74

(18)

19)

(20)

1)

22

(23)

Frank Fiirbeth

Rudolf von Ems, Barlaam und Josaphat (um 1240)

Nachor, der in der Wildnis lebt, liest in ,,zouberlichen buochen” (7954) und betreibt sein
,zouberliste” (7965) nach dem Willen der Abgoétter. — Theodas, ,,des tiuvels valscher dienst-
man” (11383), versucht im Auftrag von Josaphats Vater, diesen vom christlichen Glauben
abzubringen; er beauftragt dazu einen Teufel, den er mit seinem , zouber” (11936) und
seinem ,zouberbuoch” (11934) zwingen kann. Der Teufel ,was betwungen von des zou-
beraeres zungen mit nigromanzie” (11941-11943).

Ed. Rudolf von Ems: Barlaam und Josaphat. Hg. v. Franz Pfeiffer. Berlin 1965.

Prosa-Lancelot (um 1250)

Artus lasst die zehn weisesten Meister ,,von astronomie” (54, 14) kommen, um die Traume
Galahots zu deuten. Darunter ist auch Meister Helie von Toledo, der ,kund vil von nigro-
mancie” (54, 17f.). Helie bezieht sich auf , Merlins prophecien” (66, 29). Um die Zukunft
Galahots zu schauen, nimmt Helie ein Buch , mit grofler krafft von worten” (72, 2f), das
bei unbefugtem und falschem Gebrauch zum Tode fiihrt. Er liest in dem Buch, schiitzt
sich aber gegen eine im Raum erscheinende Hand mit Schwert mit einem Kruzifix. Das
Schwert 16scht Kreise an der Wand, die Helie vorher gemalt hat, so dass aus dem Rest die
verbleibende Lebensdauer Galahots erschlossen werden kann.

Ed. Lancelot und Ginover II (Prosalancelot II). Nach der Heidelberger Handschrift Cod. Pal.
germ. 147 hg. v. Reinhold Kluge [...] Ubers., komment. u. hg. v. Hans-Hugo Steinhoff, Frank-
furt a. M. 1995. — Lit. Christa Agnes Tuczay: The Book of Zabulon — A Quest for Hidden
Secrets: Intertextuality and Magical Genealogy in Middle High German Literature, with an
Emphasis on Reinfried von Braunschweig. In: Classen 2017 (Bibliographie), S. 397-422.

Pleier, Garel von dem bluenden Tal (vor 1270)

Der Zwerg Albewin schenkt Garel einen Edelstein, der die Kraft von 12 Médnnern verleiht.
Dieser Stein sei von seinem Onkel gemacht worden, ,, der kunde liste wunder. / er het ouch
besunder von nigromanzie gelernet vil mit listen. zouberlichiu zil der kund er mér dann
genuoc” (6561-6565).

Ed. Garel von dem bluenden Tal von dem Pleier. Hg. v. Wolfgang Herles. Wien 1981.

Pleier, Meleranz (1250/80)

Tydonie erzédhlt Meleranz, dass sie schon vor ihrer ersten Begegnung alles iiber ihn aus
den Erzahlungen einer ,meisterin” erfahren habe, die , mit listen zouberlichiu zil” kann
und auch , an sternen sehen”; diese habe ,,den list von nigramancien” gelernt (1016-1023).

Ed. Melerantz von Frankreich — Der Meleranz des Pleier. Nach der Karlsruher Handschrift.
Edition — Untersuchungen — Stellenkommentar von Markus Steffen. Berlin 2011. — Lit. Haa-
ge 1986, S. 56.

Albrecht, Jiingerer Titurel (1260/70)

Der Kénig von Marroko antwortet Artus, dass Klingsor die Frauen geraubt habe. Klingsor,
der ,nigromanticus”, sei von Neapel gebiirtig und kenne , der zoubers vil” (Str. 2476). Mit
seiner ,zouberie” bewirke er ,goukels wunder” (Str. 2479).

Ed. Albrechts von Scharfenberg Jiingerer Titurel. Bd.II/1 (Strophe 1958-3236). Hg. v. Wer-
ner Wolf. Berlin 1964.

Konrad von Wiirzburg, Partonopier und Meliur (1277)

Nachdem Partonopier die Nacht mit Meliur verbracht hat, muss er ihr versprechen, sie
dreieinhalb Jahre nicht zu sehen. Er verstofit gegen das Gebot und beleuchtet sie nachts
nackt mit einer Lampe, die von seiner Mutter von ,zouberlisten” (7795) gemacht wurde.
Die entehrte und betrogene Meliur berichtet, dass sie in Konstantinopel in allen Wissen-
schaften unterrichtet worden sei; neben der Astronomie habe sie auch die , nigromancien”
gelernt, ,,da mite ich fremdiu wunder machte swenne ich sollte” (8094-8099); wenn ihr

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



(24)

Propheten, Beschworer, Nigromanten 75

Vater das gewiinscht habe, habe sie mit ,, zoubers witze” manche , goukel bilde” vor seinen
Augen geschaffen; so war sie , der swarzen buoche ein meisterin” (8135). Die Liebe zu ihm
aber habe jetzt ihre Fahigkeit zu , zouberie” und ,nigromancie” erléscht (8160f.).

Ed. Konrad von Wiirzburg, Partonopier und Meliur. Aus dem Nachlass von Franz Pfeiffer
u. Franz Roth hg. v. Karl Bartsch. Wien 1871. Lit. Eming (Lit.verz.).

Lohengrin (um 1285).

Der Lohengrin beginnt mit einer Partie aus dem ,Rétselspiel’ des Wartburgkriegs; enthalten
ist auch die Strophe, in der Klingsor von sich sagt, dass er ,nigromanciam” und die , astro-
nomie” kenne und , die clamani in rehter ahte” finde (180-183).

Ed. Lohengrin. Edition und Untersuchungen von Thomas Cramer. Miinchen 1971.

(25) Ulrich von Etzenbach, Alexandreis (1287)

Der in Liebe zu Olimpias entbrannte Nectanebos bittet die Gotter Apollo, Tervigant, Mah-
met und Venus um Hilfe (387-393). Da Olimpias ihn nicht erhort, will er seinen Willen mit
,zouberlisten” (633) erreichen, denn er beherrscht ,vil kiinste von nigromanci” (627) und
verwandelt sich in einen Drachen, wie ihn die K6nigin in ihrem Traum sah (,,auch das
geschach aber von zaubers gewalt”; 638f.).

Im Anhang erklért der Biirger von Tritonia Alexander den Namen der Stadt: Dieser bedeute
dreifache ,sapientia™ ,alchimia” ,astronomia” und ,nigromancie” (891-893) gehen allen
anderen Wissenschaften voraus (das erinnert sehr an Dominicus!), ,nigromancie”, , astro-
nomie” und auch alle ,kunst der Philosophi” (1240-1242) werden zu recht ,frei’ genannt.

Ed. Ulrich von Eschenbach: Alexander. Hg. v. Wendelin Toischer (Nachdruck Hildesheim,
New York 1974). — Lit. Haage 1986, S. 56f.

(26) Konrad von Wiirzburg, Trojanerkrieg (vor 1287)

Medea ist ,der swarzen buoche wise” (7426), sie zwingt die Geister und ist mit ,zouber
und mit 16ze behende” (7435). Sie beherrscht die ,nigromancie” (7443), so dass sie aus
einem klaren Tag eine finstere Nacht machen kann, ,mit starker zouberie geschuof si
groz unbilde” (7444f.). Sie ist eine Meisterin der Astronomie und der ,siben houbetliste”
(7451). — Der Stadt Troja ist keine andere Stadt gleich; vor dem mit Edelsteinen und Elfen-
bein ausgestatteten Palas steht ein Baum, auf dessen Asten Vogel aus Edelsteinen sitzen,

die sich bewegen und singen; diese waren ,gemaht von nigromantie” (17602f.).

Ed. Konrad von Wiirzburg: Der Trojanische Krieg. Hg. v. Adelbert von Keller. Stuttgart
1858. — Lit. Witte 2007, S.219-230.

(27) Reinfried von Braunschweig (nach 1291)

Der griechische Konig Savilon, der als erster , astronomie” und ,nigramanzie” (21329ff.)
gekannt hat, will die Geburt Christi mit Hilfe von , nigramanzie buoch” (21464) und einem
,brievel” mit ,karakter” (21672f.), ,figliren” (21394) und , paragraffen” (21404) verhindern
und versetzt sich dazu 1200 Jahre v. Chr. auf dem Magnetberg mit den Biichern in einen
ewigen Schlaf; ein Flaschengeist soll ihn beschiitzen (21533f.). Der spater auf den Magnet-
berg kommende Vergil zerstdrt mit Hilfe des Damons den Zauber.

Ed. Reinfrid von Braunschweig. Hg. v. Karl Bartsch. Tiibingen 1971 (Nachdruck Hildes-
heim, Ziirich, New York 1997). — Lit. Haage 1986, S.59. — Matthias Meyer: Von Briefen und
Zauberbiichern. Schreiben und Lesen in Mai und Beaflor und im Reinfried von Braunschweig.
In: Sprache und Literatur durch das Prisma der Interkulturalitat und Diachronizitdt. Fest-
schrift fiir Anton Janko zum 70. Geburtstag. Hg. v. Marija Javor Briski. Ljubljana 2009,
S.35-48; Peter Strohschneider: Hofische Textgeschichten. Uber Selbstentwiirfe vormo-
derner Literatur. Heidelberg 2014, S.73-88 (,,Schriftkomplexionen auf dem Magnetberg”);
Christa Agnes Tuczay: The Book of Zabulon — A Quest for Hidden Secrets: Intertextuality
and Magical Genealogy in Middle High German Literature, with an Emphasis on Reinfried
von Braunschweig. In: Classen 2017 (Bibliographie), S. 397-422.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



76

(28)

(29)

(30)

(€2

(32)

33)

G4

Frank Fiirbeth

Leben der heiligen Elisabeth von Thiiringen (1297)
Zum Sangerwettstreit kommt auch Klingsor nach Eisenach, dem alle Dinge bekannt sind:
die ,nigromanzie” (205) und die ,,astronomie” (206).

Ed. Das Leben der Heiligen Elisabeth vom Verfasser der Erlosung. Hg. v. Max Rieger. Stutt-
gart 1868. — Lit. Haage 1986, S. 56.

Biterolf und Dietleib (13. Jh.)

Konig Biterolf herrscht in Toledo, der Hauptstadt seines Reichs; nahebei liege ein Berg, ,,da
der list nigromanzi von érste wart erfunden, den man bi unsern stunden noch vaste iiebet
unde liset” (79-83).

Ed. Biterolf und Dietleib. In: Deutsches Heldenbuch, Erster Teil. Hg. v. Oskar Janicke. Ber-
lin 1866.

Heinrich von Neustadt, Appolonius von Tyrus (um 1300)

Kénig Nabuchodonosor lasst die ,hochsten maister von astronomia und von nigromancia”
rufen, um einen Traum zu deuten (48-50). Da ihnen dies nicht gelingt, werden sie verbrannt.
—Ydrogand hat drei ,, zawber” Kriige, mit denen er Regen und Hagel machen kann (10835ff.).

Ed. Heinrichs von Neustadt Apollonius von Tyrland nach der Gothaer Handschrift. Goftes
Zukunft und Visio Philiberti nach der Heidelberger Handschrift. Hg. v. Samuel Singer. Ber-
lin 1906. — Lit. Haage 1986, S. 59.

Heinrich von Neustadt, Gottes Zukunft (um 1300)

Als der Endchrist in das Erwachsenenalter kommt, lernt er vom Teufel ,,zauberie, die kunst
nigromancie” (5074f.). Er kennt den Sternenlauf, die Teufel sind ihm untertan (5079f.). An
seinem Todestag bewirkt er mit ,zauberie und mit nigromancie”, dass er drei Tage wie tot
da liegt. Am dritten Tag erhebt er sich mit ,,zauberie” in die Luft (5758-5765).

Ed. Heinrichs von Neustadt Apollonius von Tyrland nach der Gothaer Handschrift. Goftes
Zukunft und Visio Philiberti nach der Heidelberger Handschrift. Hg. v. Samuel Singer. Ber-
lin 1906.

Gottweiger Trojanerkrieg (um 1300).

,Samlon der wise” (312), ein ,maister rich von hocher kunst” (403), wird zur Kénigin He-
kuba gerufen, um einen Traum auszulegen. Den Traum findet er ,in astromye” (807). Er
deutet der Kénigin den Traum mittels eines goldenen Wasserbeckens, in dem die Strahlen
der Sterne sich brechen; er selbst tragt dabei ein ,zedemones hutt” (820). - Medea ,iibtte
von nigramantie dii kiinst”, mit der sie ,wunders vil” bewirkte (21569-21571).

Ed. Der Gottweiger Trojanerkrieg. Hg. v. Alfred Koppitz. Berlin 1926, — Lit. Haage 1986, S. 59.
Steirische Reimchronik (1301/19)

Ein Mann gibt sich als der auferstandene Kaiser Friedrich aus; er wird verbrannt. Einige
behaupten, er wire ein Tauscher gewesen und ,,habe diu buoch gelesen von nigramanzi”
(32599); wer diese Kunst beherrsche, der kann mit ,zouber” (32604) tun, wonach ihm der

Sinn stehe.!®
Ed. Ottokars Osterreichische Reimchronik. Hg. v. Josef Seemiiller. Hannover 1890-1893.
Friedrich von Schwaben (vor 1314)

Die Stiefmutter einer Koénigstochter réacht sich an dieser, indem sie ihren Geliebten, einen
Zauberer (203, 1046,), dazu bringt, den Koénig so zu verzaubern, dass dieser auflerhalb des

106

Die Stelle bezieht sich auf Tile Kolup (auch als Dietrich Holzschuh bekannt), der sich in den
Jahren 1284/85 in K&éln und Neuss als Kaiser Friedrich ausgab. Er wurde am 7. Juli 1285 als
Ketzer verbrannt. Vgl. Alfred Haverkamp, [Art.] Dietrich Holzschuh. In: LexMA 3 (1986),
Sp. 1036-1037.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Propheten, Beschworer, Nigromanten 77

Palastes blind ist; die Tochter wird beschuldigt und durch ein Urteil der Stiefmutter ver-
stoflen und mit einem Bann belegt, aber nach einer gewissen Zeit von Friedrich gefunden.
Der , zauberer Jeroparg” (5426) will gegen Friedrich kimpfen und ihn ,,durch mein kunste
rich” (5463) toten. Im Kampf hat der Zauberer ,ellen und krafft von der zabry macht”
(6145£.), im dritten Kampf besiegt ihn aber Friedrich (6420).

Ed. Friedrich von Schwaben. Hg. u. komm. v. Sandra Linden. Konstanz 2005. Lit.: Brigitte
Schoning, Friedrich von Schwaben. Aspekte des Erzahlens im spatmittelalterlichen Versro-
man. Erlangen 1991, S. 131-133.

(35) Johann von Wiirzburg, Wilhelm von Osterreich (1314)

Wilhelm lésst sich auf seiner Fahrt nach Marroch abends auf einem Stuhl nieder, der mit
ihm zu einem kiinstlichen Sternenhimmel hinauffahrt und dort verharrt. Erst am néchs-
ten Morgen hilft ihm der Kénig von Marroch mit einer Leiter wieder herab. Der Stuhl soll
vor langer Zeit von Virgilius ,mit richer kunst nigromanci” (4906f.) gefertigt worden sein
(4891-5179). — Parklise, Tochter des Dedalus, rettet Wilhelm vor der Hinrichtung. Ihr Vater
war ,in nigramanci der best” (10865, 10907) und hat auch sie in der ,swartzen buoche
kunst” unterrichtet (10877). Parklise fliegt auf einem Greifen wie auf einem Pferd; realiter
ist dies aber der Teufel ,in aines grifen gestalt” (10895). Parklise erzahlt Wilhelm, dass sie
die ,kunst und auch die sinne von nigramanci” besitze, womit sie den ,tiuvel twingen
kann daz er muoz vor mir swingen” (11384-11388). — Parklise kommt im Auftrag der Koni-
gin Crispin, deren Reich von Merlin , des tiuvels sun” (11250) ,beslozzen” ist. Merlin hat
das Land mit Windmiihlen befestigt, aus denen Feuer schlégt; die Miihlen waren gemacht
,von listen wunderlichen” (11860), hinter denen aber ,der tiuvel durch sinen sun Merli-
nen” (11878) steht. Wilhelm kampft mit Merlin.

Ed. Johanns von Wiirzburg Wilhelm von Osterreich. Aus der Gothaer Handschrift hg. v. Ernst
Regel. Berlin 1906. — Lit. Weiss 1933, S.40-48; Schiprowski 1933, S.29-30; Maksymiuk 1996.

(36) Claus Wisse u. Philipp Colin, Rappoltsteiner Parzival (1331/36).

37)

(38)

39

Merlin ist ein ,,wissage” (592, 25) am Hofe des Koénigs Uterpandragun und erschafft eine
Séule, an die nur der beste Ritter der Welt sein Pferd binden kann. Die Herstellung der
Séule erfolgt mit ,nigramanzien kunst” (593, 25£.).

Ed. Parzifal von Claus Wisse und Philipp Colin (1331-1336). Eine Ergédnzung der Dichtung
Wolframs von Eschenbach. Hg. v. Karl Schorbach. Strassburg 1888. - Lit. Schiprowski 1933,
S.30.

Ulrich Boner, Der Edelstein (um 1345)

Ein ,pfaffe” beherrscht die sieben Kiinste und die nigromanzie (5). Damit ldsst er seinen
Gesellen glauben, ein Konig zu sein; nachdem dieser ihn nicht mehr kennen will, versetzt
er ihn wieder in seinen urspriinglichen Zustand.

Ed. Der Edelstein von Ulrich Boner. Hg. v. Franz Pfeiffer, Leipzig 1844, Nr. 94 (S. 167-169).
Seifrit, Alexander (1352)

Nectanabos ist Meister der sieben freien Kiinste, der ,,chunst astronomey” und der ,chunst
nigramanczay”; er liest in den schwarzen Biichern; er bannt die Geister (81-552).

Ed. Seifrits Alexander. Aus der Strassburger Handschrift herausgegeben v. Paul Gereke.
Berlin 1932.

Elsdssisches Trojabuch (vor 1386)

Medea kennt die sieben Kiinste und den Lauf der Sterne, dazu die , swarczen buoch”
(26,11), mit denen man die Geister beschworen kann, so dass sie das tun miissen, was man
will. Sie beherrscht auch ,,zouberie” (26, 13), mit der sie die finstere Nacht zu einem heite-
ren Tag macht.

Ed. Das Elsdissische Trojabuch (Buch von Troja I). Hg. v. Christoph Witzel. Wiesbaden 1995.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



78

(40)

(41)

42)

(43)

(44)

(45)

(46)

Frank Fiirbeth

Hans Mair von Nordlingen, Buch von Troja (1390/92)

Medea ist eine Meisterin der natiirlichen Kiinste und der ,mathematica, daz ist mit der
zauberlichen kunst” (15, 21). Sie kann das Licht in Finsternis verwandeln und umgekehrt,
und dass das Wasser den Berg hinauf fliefit; sie kann den Schein von Sonne und Mond
verdunkeln, ,daz doch nach unserem gelauben nie geschach, dann do unser herr Cristus
gemartert ward” (15, 26f.). — Medea schenkt Jason einige Gegenstinde, deren besondere
Kraft sie ,,mit zauberlicher kunst” (22, 3) bewirkt hat.

Ed. Das Buch von Troja von Hans Mair. Kritische Textausgabe und Untersuchung von
Hans-Josef Dreckmann. Miinchen 1970.

Der Grofie Alexander (Wernigeroder Alexander; Ende 14. Jh.)

Neptanabus ist ein Meister in ,,astronomius” und ,,nygromaticus; daz in teutsch spricht
alsus: Ain maister in der zauberey” (104f). Neptanabus tauscht die Konigin mit seiner
Kunst (,,het erplent”; 172); von teuflischer Beteiligung ist keine Rede (98-263).

Ed. Der Grosse Alexander. Aus der Wernigeroder Handschrift hg. v. Gustav Guth. Berlin 1908.
Meister Wichbolt (Babiloth), Cronica Alexandri des grofien Kénigs (Anfang 15. Jh.)

Nectanebos ist kundig ,,an den sternen vnd an der weissagung” (S.32). Auf die Frage von
Olimpias antwortet er, dass er Agypter sei, und diese kénnen die Traume deuten und den
Vogelgesang vernehmen. Auch er kénne dies und sei deshalb wie ein ,, prophett” und wie
ein , gottlicher mensch” (S.35). Er ,,zawbert” in der Wildnis den néchtlichen Traum von
Olimpias (S.37). Nach der Nacht , machet sich gleich Nectaabus einem tracken” (S. 38).

Ed. Die Alexanderchronik des Meister Babiloth. Ein Beitrag zur Geschichte des Alexander-
romans. Stuttgart 1896/97.

Buch von Troja II (Anfang 15. Jh.)

Medea ist in den sieben freien Kiinsten und besonders ,,in den swarczen kunsten” erfah-
ren (S.73, 30f.). - Medea schenkt Jason ein silbernes Bild, das , durch zceubernif3” gemacht
ist (S.77, 24), aulerdem andere Dinge zum Schutz vor Verbrennung u. dgl. - Jason erschlégt
einen Drachen, aus dessen Zdhne Ritter wachsen; dies geschieht von ,,zceuberen der swar-
czen kunst” (5.79, 20).

Ed. Eine anonyme deutsche Ubersetzung des Buches von Troja nach Guido de Columnis. Hg.
v. Hildegard Bokova u. Vaclav Bok. Berlin 1990.

Bairisch-dsterreichisches Buch von Troja (Buch von Troja II) (um 1450)

Medea ist ain , rechtew maysterin der swarczen chunst” (50, 3), mit der sie den bésen Geis-
tern gebieten kann. Sie ist ,pehende mit czauber und mit lossen” und macht aus einer
kleinen Lache einen grofien See und aus einem klaren Tag eine finstere Nacht (50, 5f.).

Ed. Das Bairisch-0sterreichische Buch von Troja (Buch von Troja II). Kritische Ausgabe von
Heribert A. Hilgers u. Heinz Thoelen. Wiesbaden 2012.

Johannes Hartlieb, Alexanderroman (um 1450)

Nectanebos ist ,aller zawberlist vind schwarczer kchunst ain grozzer maister” (Z. 136f.),
in Agypten wird er als ,warsager” (Z. 221) und ,fuer den weyRisten prophetten” (Z. 198)
angesehen. Mit den ausgegrabenen Wurzeln und Krautern, die er zusammenstoft, ,,als in
sein kchunst lernett” (Z. 308f.), macht er seine ,zawberlist” (Z. 310), mit der er die Kénigin
,betriegt” (Z. 311), so dass sie glaubt, der Gott Ammon schlafe mit ihr.

Ed. Johann Hartliebs Alexander. Eingel. u. hg. v. Reinhard Pawis. Miinchen, Ziirich 1991.
Malagis (1450/60)

Die Fee Oriande ist Herzogin in ihrem Land; sie hat die ,nygromancij” (925) von ihrem
Bruder Baldaris gelernt und versteht sich darauf besser als die Doktoren in Paris; sogar in
Toledo wird sie geehrt (930). Sie findet Malagis und nimmt ihn zu sich und zu ihrem Bru-

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



47)

(48)

Propheten, Beschworer, Nigromanten 79

der. Als Malagis sieben Jahre alt ist, entdeckt er im ,tresor” des Bruders , die bucher der
nygromancien” (1172), kann diese zwar nicht verstehen, aber weif3, dass man damit ,den
meyster der tufel von der hellen” zwingen kann (1261). Oriande unterrichtet ihn in den
Biichern; in zwei Jahren lernt er durch , experment”, damit ,man den tufel schent” (1299f.).
Bald kann Malagis einen Zauberwettstreit mit Baldaris durchfiihren (1306-1439). — Spiet
stellt Malagis durch Zauberei blof3; dieser versucht, sich in gleicher Weise zu rachen: ,Da
began er in der wile sinen gramancz zu lesen” (17694f.).

Ed. Der deutsche Malagis. Hg. v. Annegret Haase [u. a.]. Berlin 2000. - Lit.: Bob Duijvestijn:
,Er hett gelert und was eyn clerg gut / von nygromancij”. Die Zauberkunst im Malagis. In:
Sprache und Literatur des Mittelalters in den Nideren Landen. KoIn [u.a.] 1999, S. 67-86;
Katharina-Silke Philipowski: Zauberei, Magie, Teufelsbeschworung und ihre legenda-
rische Uberformung im Malagis und Reinolt von Montalban. In: Das Potenzial des Epos.
Die altfranzodsische Chanson de geste im europaischen Kontext. Hg. v. Susanne Friede u.
Dorothea Kullmann. Heidelberg 2012, S.299-326; Nathanael Busch u. Bjorn Reich: Derbe
Erotik? Groteske Zauberkunst? Vom Zauberritter Malagis und dem nackten Kaiser Karl.
In: Vergessene Texte des Mittelalters. Stuttgart 2014, S. 157-170; Albrecht Classen: Magic in
Late Medieval German Literature: The Case of the Good Magician Malagis. In: Classen
2017 (Bibliographie), S. 523-545.

Reinolt von Montalban (1450/60)

Malagis kann den Teufel bannen (4275); er begegnet Reinolt in der Gestalt eines 200 Jah-
re alten Pilgers (4288). Zusammen in Paris angekommen, gieit Malagis in eine goldene
Schiissel einen Schlaftrunk (4847). Diesen hat er mit , gaukeleye und mit nigromancye”
gemacht (4848f.). - Von Karl in den Kerker geworfen, befreit er sich um Mitternacht: ,,eynen
gramadet er began als in nygromancien getan” (11604f.).

Ed. Reinolt von Montelban oder Die Heimonskinder. Hg. v. Friedrich Pfaff. Tiibingen 1885. —
Lit.: Philipowski 2012 [Nr. 46].

Ulrich Fuetrer, Merlin (1473/1487)

Merlin wird durch die Ubertragung des teuflischen Spermas gezeugt (Str. 153). — Der
Konig von Britannien will einen Palast bauen, der aber immer einstiirzt; zwolf Meister
der Astronomie, der Philosophie und der ,zaubereye” werden dazu befragt (Str. 165), die
dazu raten, Merlin zu téten. — Merlin verwandelt sich in die Gestalt eines jungen Mannes
(Str. 208, 233).

Ed. Die Gralepen in Ulrich Fiietrers Bearbeitung (Buch der Abenteuer). Nach der Miinchner
Handschrift Cgm. 1 unter Heranziehung der Wiener Handschriften Cod. vindob. 2888
und 3037 und der Miinchner Handschrift Cgm. 247 hg. v. Kurt Nyholm, Berlin 1964. — Lit.
Weiss 1933, S.48-51; Schiprowski 1933, S.26-29.

Literaturverzeichnis
Birkhan, Helmut: Magie im Mittelalter. Miinchen 2010.

Bra

1, Helmut: Die Macht der Magie. Zauberer in der hochmittelalterlichen Epik. In:
Artes im Mittelalter. Hg. v. Ursula Schaefer. Berlin 1999, S.215-229.

Brugger-Hackett, Silvia: Merlin in der europdischen Literatur des Mittelalters. Stutt-

Cie

Em

gart 1991.

slik, Karin: Die Zauberin in hofischen Dichtungen des Mittelalters. In: Sprachspiel
und Lachkultur. Beitrdge zur Literatur- und Sprachgeschichte. Rolf Brauer zum
60. Geburtstag. Hg. v. Angela Bader. Stuttgart 1994, S. 215-226.

ing, Jutta: Reiz, Rausch, Remedium. Zur emotionalen Wirkung von Zauberkraft
in hofischen Romanen des 12. und 13. Jahrhunderts. In: Das Wunderbare in der

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



80 Frank Fiirbeth

arthurischen Literatur. Probleme und Perpektiven. Hg. v. Friedrich Wolfzettel. Tii-
bingen 2003, S. 141-157.

Haage, Bernd Dietrich: Aberglaube und Zauberei in der mittelhochdeutschen Dich-
tung. Mannheimer Berichte (Universitat Mannheim) 30 (1986), S.53-72.

Krohn, Ridiger: ,ein phaffe der wol zouber las”. Gesichter und Wandlungen des
Zauberers Klingsor. In: Gegenspieler. Hg. v. Thomas Cramer. Miinchen u. a. 1993,
S.88-113.

Krohn, Riidiger: ,habt ir von Klingsor nye vernomen?” Der Zauberer Klingsor im
Mittelalter. In: Mittelalter-Mythen: 3 Verfiihrer, Schurken, Magier. Hg. v. Ulrich
Miiller u. Werner Wunderlich. St. Gallen 2001, S. 509-527.

Magic and Magicians in the Middle Ages and the Early Modern Time. The Occult in
Pre-Modern Sciences, Medicine, Literature, Religion, and Astrology. Hg. v. Alb-
recht Classen. Berlin, Boston 2017.

Maksymiuk, Stephan: The court magician in medieval German romance. Frank-
furt/M. u. a. 1996.

Meyer, Matthias: Briefe — Grabinschriften — Zauberbiicher. Beispiele intradiegetischer
Schreibkonstellationen in der mittelalterlichen Literatur In: Konstellationen — Ver-
suchsanordnungen des Schreibens. Hg. v. Helmut Lethen. Gottingen 2013, S. 13-32.

Meyer, Matthias: Struktureller Zauber. Zaubersalben und Salbenheilungen in der
mitttelhochdeutschen Literatur. In: Zauberer und Hexen in der Kultur des Mittel-
alters. III. Jahrestagung der Reineke-Gesellschaft e. V., San Malo, 5.-9. Juni 1992.
Greifswald 1994, S. 139-150.

Neudeck, Otto: Vergil in deutschsprachiger Literatur um 1300. Ein Zauberer und Ma-
gier in heilsgeschichtlicher Funktion. In: Germanica Wratislaviensia 1989, H. 85,
S. 41-49.

Rinn, Karin: Liebhaberin, Kénigin, Zauberfrau. Studien zur Subjektstellung der Frau
in der deutschen Literatur um 1200. G6ppingen 1996.

Schiprowski, Erwin: Merlin in der deutschen Dichtung. Diss. Breslau 1933.

Seemann, Annette: Merlin — Prophet und Zauberer? Eine komparatistische Studie
zum Merlin-Stoff im Mittelalter und im 19. u. 20. Jahrhundert unter besonderer
Berticksichtigung der Identitatsproblematik. Frankfurt/M., Diss. 1987.

Tuczay, Christa: Magie und Magier im Mittelalter. Miinchen 2003.

Weiss, Adelaide Marie: Merlin in German Literature. A study of the Merlin Legend in
German Literature from Medieval Beginnings to the End of Romanticism. Wash-
ington D. C. 1933.

Wieshofer, Natascha: Fee und Zauberin. Analysen zur Figurensymbolik der mittel-
hochdeutschen Artusepik bis 1210. Wien 1995.

Wilson, Anne: The Magical Quest. The Use of Magic in Arthurian Romance. Manches-
ter 1988.

Witte, Sandra: Zouber: Magiepraxis und die geschlechtsspezifische Darstellung ma-
giekundiger Figuren in der hofischen Epik des 12. und 13. Jahrhunderts. Hamburg
2007.

Wolf, N. R.: Die Gestalt Klingsors in der deutschen Literatur des Mittelalters. In: Siid-
ostdeutsche Semesterblatter. 19. Heft, Miinchen 1967, S. 1-19.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Magie und Wunderbares
Aspekte ihrer dsthetischen und epistemischen Konvergenz

Jutta Eming

Lynn Thorndikes History of Magic and Experimental Science gehdrt zu den bekann-
testen und angesehensten Studien {iber das umstrittene Verhiltnis von Magie
und Wissenschaft. Noch Brian Copenhaver bezeichnet sie in seiner magistralen
Untersuchung zur Tradition des Hermetismus als ein , exceptional achievement”!
Die Publikation der acht umfanglichen Béande setzte im Jahr 1923 ein und wurde
1958 abgeschlossen.” Den Anfangspunkt der Untersuchungen bilden Magietra-
ditionen im Romischen Reich, der Abschluss liegt am Ende des 17. Jahrhunderts.
Besonders viel Raum ist den Magiediskursen der Renaissance gewidmet, was
angesichts der mit Pico della Mirandola und Marsilio Ficino im 15. Jahrhundert
konzeptualisierten neuen Diskurse um die magia naturalis nahe liegt.

Wie Thorndike in seiner Einfiihrung erldutert, beruht sein Projekt auf der
Grundannahme,

[...] that magic and experimental science have been connected in their de-
velopment; that magicians were perhaps the first to experiment; and that
the history of both magic and experimental science can be better under-
stood by studying them together.’

Thorndike diskutiert sodann Band nach Band und Kapitel nach Kapitel die Ar-
beiten antiker, mittelalterlicher und frithneuzeitlicher Autoritiaten hinsichtlich
verschiedener Themenbereiche, die sich der Magie zuordnen lassen. Dazu geho-
ren die Fragen, wie tiber die Eigenschaften von Pflanzen, Steinen und Edelstei-
nen gehandelt wurde; welche Einstellungen zu Astrologie, Traumen und Prophe-
zeiungen erkennbar werden; welche Damonenfurcht sich mit Magie verbindet.
Beispielhaft lasst sich Thorndikes Erkenntnisinteresse in Bezug auf die Magie an
einer Passage zu Plinius dem Alteren und dessen Naturgeschichte illustrieren:
,Pliny represents a number of marvelous and to us incredible things as proved by
experience. Divination from thunder, for instance, is supported by innumerable
experiences, public and private.”

1 Brian P. Copenhaver: Magic in Western Culture. From Antiquity to the Enlightenment. New
York 2015, S. 20.

2 Lynn Thorndike: A History of Magic and Experimental Science. 8 Bde. New York 1923-1958.

Thorndike: A History of Magic (Anm.2), Bd. 1, S.2.

4 Thorndike: A History of Magic (Anm.2), Bd. 1, S.57.

w

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



82 Jutta Eming

Wie dieses Beispiel zeigt, ist Thorndike in erster Linie an einer Wissenschafts-
geschichte des Experiments und der Erfahrung interessiert, in diesem Fall an den
Hypothesen, welche durch das Erlebnis des Donners hervorgerufen wurden und
sich sodann empirisch bestétigen lielen. Modernen Kriterien von Wissenschaft-
lichkeit konnte eine Versuchsanordnung, der zufolge der Donner als Prodigium
oder Prophezeiung aufgefasst werden kann, zwar schwerlich geniigen. Aber das
fallt fiir Thorndike nicht ins Gewicht.

Bemerkenswert ist am zitierten Beispiel dariiber hinaus, dass Thorndike ,mag-
ic’ meint und ,marvelous’ schreibt. Beide Begriffe scheinen bei ihm unmittelbar
flireinander einstehen zu konnen. Es ist diese begriffliche Analogisierung und
Substituierung in der modernen wissensgeschichtlichen, kultur- und literatur-
wissenschaftlichen Forschung, der ich im Folgenden in einigen Aspekten nach-
gehen mochte. Sie liefle sich an weiteren Beispielen aus Thorndikes Abhandlun-
gen verfolgen, nicht zuletzt in Bezug auf die Autorititen der mittelalterlichen
Scholastik. Dabei ist zu beobachten, dass Thorndike ,marvelous’ durchaus in
einer groferen semantischen Spannbreite verwendet. Uber die Auseinander-
setzung von Albertus Magnus mit Plinius etwa schreibt Thorndike, dieser sei
,far [...] from rejecting all of Pliny’s marvelous assertions”? also ,weit davon ent-
fernt, alle unrealistischen Annahmen des Plinius zuriickzuweisen.” An anderer
Stelle halt Thorndike fest: ,Many allusions to magic occur in Albert’s treatise
on minerals, as the especially marvelous powers attributed to gems in antiquity
might well lead us to expect”.® Hier meint ,marvelous’ so viel wie ,erstaunlich’,
oder auch ,wirksam’. Zu Thomas’ von Aquin Auffassung, dass magische Figu-
ren nicht durch sich selbst wirken, paraphrasiert Thorndike — und gebraucht
,marvelous’ im Sinne von ,ungewo6hnlich’ — ,If [...] astronomical or necromantic
or magic images and characters seem to produce marvelous effects, it must be
because they are illicitly employed as secret signs to demons who really achieve
the results.””

Es geht im Folgenden wohlgemerkt nicht um die Ebene der historischen Se-
mantik des Mittelalters. Thomas von Aquin zum Beispiel verwendet den Begriff
miraculum, um diesen gerade von magia abzugrenzen.® Es geht stattdessen um die
Ebene der Beschreibungssprache in der modernen Forschung und der dabei ver-
wendeten Termini. Es wird im Folgenden nicht der Versuch unternommen, die

Thorndike: A History of Magic (Anm. 2), Bd. 2, S.543.

Thorndike: A History of Magic (Anm. 2), Bd. 2, S.556.

Thorndike: A History of Magic (Anm. 2), Bd.2, S.611.

,Et quantum ad modum differunt: quia boni operantur miracula per invocationem divini
nominis pie et reverenter; sed mali quibusdam deliramentis, sicut quod incidunt se cultris,
et huiusmodi turpia faciunt. Et ita signa per bonos facta, manifeste possunt discerni ab his
quae virtute daemonum fiunt.” 2 Sent d.7, q.3, a.1, ad 2, CD Z.1-26; vgl. dort auch 2. Vgl.
einschlédgig dazu die Untersuchung von Thomas Linsenmann: Die Magie bei Thomas von
Aquin. Berlin 2000, zur vorliegenden Stelle: S.114. Ahnlich argumentiert bereits Augusti-
nus, vgl. dazu Bernd-Christian Otto: Magie. Rezeptions- und diskursgeschichtliche Analy-
sen von der Antike bis zur Neuzeit. Berlin, New York 2011, S. 324-331.

@ N o U1

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Magie und Wunderbares 83

kultur-, literatur- und wissenschaftshistorische Entwicklung nachzuzeichnen,
in welcher die historischen Begriffe von magia einerseits, mira oder mirabilia und
miracula andererseits einander angendhert werden. Dies wére jedoch eine eigene
Untersuchung wert.

Mein Interesse steht speziell mit dem hier zugrunde gelegten deutschsprachi-
gen Begriff des Wunderbaren in Zusammenhang, und Entsprechungen wie mar-
velous oder merveilleux. Es nimmt seinen Ausgang von der Frage: Wieso kommt es
dazu? Warum wird in der jiingeren Forschungsliteratur, und zwar in der zur Ma-
gie ebenso wie der zum Wunderbaren haufig eine entsprechende Anndherung
vorgenommen?’ Ein Grund liegt auf der Hand: Sowohl ,Magie” als auch das ,Wun-
derbare’ sind dquivoke und alles andere als einheitlich verwendete Kategorien.
Der Vieldeutigkeit des Magie-Begriffs ist der gesamte vorliegende Band gewid-
met. Doch auch das Wunderbare ist als Kategorie in der Literatur- und Kultur-
wissenschaft, Asthetik und Wissenschaftsgeschichte zwar weit verbreitet, deckt
dabei aber ein breites Spektrum an Bedeutungen ab. Die Begriffstradition, auf
welche Thorndike sich im Kontext seines Beispiels zum Donner berufen kénn-
te, ist die des miraculum, eventuell auch des mirabilium. Im klerikalen Schrifttum
werden die Begriffe miraculum und mirabilium dafiir verwendet, einen Eingriff
Gottes einerseits zu bezeichnen, ein weltliches Kuriosum oder auch eine nattirli-
che Gegebenheit der Schopfung andererseits, wobei zwischen beiden noch viele
Ubergangsphanomene bestehen. In der kultur- und literaturgeschichtlichen For-
schung — etwa seit den 80er Jahren des 20. Jahrhunderts — dagegen ist auffallig,
dass Verwendungen des einen wie des anderen Begriffs haufig in Ketten mehr
oder weniger treffender Synonyma integriert sind. Dazu gehoren das Marchen-
hafte, das Geheimnisvolle oder Rétselhafte, das Phantastische, das Mythische

9 Vgl. am Beispiel eines typischen Gegenstandsbereiches, der Automaten, etwa Ulrich Ernsts
Aufsatz: Mirabilia mechanica. Technische Phantasmen im Antiken- und im Artusroman des
Mittelalters. In: Das Wunderbare in der arthurischen Literatur. Probleme und Perspektiven.
Hg. von Friedrich Wolfzettel. Tiibingen 2003, S.45-77, der hier unter dem ,Wunderbaren’
verzeichnet, was in Darstellungen zur Magie regelmafiig als eben das begegnet, nimlich
als Magisches. Zum Beispiel bei Richard Kieckhefer: Magie im Mittelalter. Ubers. von Peter
Knecht. Miinchen 1995, S.118-119; Helmut Birkhan: Magie im Mittelalter. Miinchen 2010,
S.45-52. E.R. Truitt: Medieval Robots. Mechanism, Magic, Natur, and Art. Philadelphia
2015, passim, wiederum verwendet verschiedene englische Aquivalente aus dem semanti-
schen Feld des Wunderbaren (marvel[s], mirabilia, marvelous) als Oberbegriffe und diskutiert
Magie als eine Kraft, die nach mittelalterlicher Auffassung an ihrer Herstellung beteiligt
gewesen sei oder eben nicht. Martin Zimmermann: Technische Meisterkonstruktionen —
ddamonisches Zauberwerk: der Automat in der mittelhochdeutschen Literatur. Eine Untersu-
chung zur Darstellung und Funktion von Automatenschilderungen in Erzdhltexten des 12.
bis 14. Jahrhunderts unter Beriicksichtigung des kulturgeschichtlichen Hintergrundes. Ber-
lin 2011, S. 146-154, schitzt meines Erachtens den Anteil ,negativer’ Magie bei literarischen
Darstellungskonventionen von Automaten zu hoch ein. Vgl. auch den Beitrag von Queiser
im vorliegenden Band zu Francis Bacon.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



84 Jutta Eming

oder der Mythos."” Grundsatzlich indiziert eine derartige ,Akkumulation”" eine
unterliegende Zugehorigkeit der Begriffe zu einem gemeinsamen semantischen
Feld im Sinne ihres ,Zusammenhangs in einer Vielheit“'?. Zugleich handelt es
sich bei ihnen jedoch nicht um Synonyma, sondern um je voraussetzungsreiche
und hochbesetzte Kategorien. Ansétze zu ihrer Klarung und Abgrenzung sind
seit langerer Zeit im Gange, haben fiir die Literaturwissenschaft aber noch nicht
alle Bereiche abdecken konnen, insbesondere nicht in Form vergleichender Be-
griffsanalysen.” So besteht hier nach wie vor ein hoher Klarungsbedarf.
Thorndike allerdings benutzt den Begriff der Magie ebenso wenig ad libitum
wie das schillernde Bedeutungsspektrum von ,marvelous’. Seine scheinbar selbst-
verstandliche Substitution von ,magic’ und ,marvelous’ kénnte eine Affinitit bei-
der Phanomene voraussetzen, die er in seinen Schriften zwar nicht weiter thema-
tisiert, die sich jedoch fiir andere Kontexte als bedenkenswert erweisen konnte.
Wenn das Magische und das Wunderbare also nicht als Phanomene, sondern
als Begriffe aufgefasst werden, deren synonyme Verwendung ein Sprachspiel bil-

10 Oder auch: das Performative, das Mythische. Vgl. Udo Friedrich, Bruno Quast: Mediavisti-
sche Mythosforschung. In dies.: Prasenz des Mythos. Konfigurationen einer Denkform in
Mittelalter und Friither Neuzeit. Berlin, New York 2004, S. IX-XXXVII, hier S. XXXIII: ,[Das
Mythische in der Literatur des Mittelalters firmiert in substanieller Hinsicht] als das Nicht-
heilsgeschichtliche, als im emphatischen Sinne Vor-literarisches, als das Wunderbare, das
Offene, Unabgeschlossene und Entdifferenzierte.”

11 Gyburg Uhlmann: Akkumulation. In: Von ,Allusion’ bis ,Metonymie’. Interdisziplinére Per-
spektiven auf die Wirkmacht rhetorischer Tropen und Figuren. Hg. von Melanie Moller.
Heidelberg 2019, S. 43-65.

12 Uhlmann: Akkumulation (Anm. 11), S. 65.

13 Fiir das Marchenhafte vgl. Max Liithi: Das europdische Volksmarchen. 8. Aufl. Tiibingen
1985; Brigitte Schoning: , Friedrich von Schwaben”. Aspekte des Erzdhlens im spatmittelal-
terlichen Versroman. Erlangen 1991, S. 165-201; fiir das Phantastische Walter Haug: Das Fan-
tastische in der spdteren deutschen Artusliteratur. In: Spatmittelalterliche Artusliteratur.
Hg. von Karl Heinz Gdller. Paderborn u.a. 1984, S.133-149; Francis Dubost: Aspects fan-
tastiques de la littérature narrative médiévale (XIleme—XIlleme siecles). LAutre, L'Ailleurs,
I’Autrefois. Paris-Geneve 1991; Phantastik. Ein interdisziplindres Handbuch. Hg. von Hans
Richard Brittnacher und Markus May. Stuttgart, Weimar 2013; darin Jutta Eming: , Mittelal-
ter”, S.10-18; fiir das Geheimnisvolle neben der Reihe Schleier und Schwelle: Archdologie
der literarischen Kommunikation V, die Biande: Geheimnis und Offentlichkeit (V, 1). Hg.
von Aleida Assmann und Jan Assmann in Verbindung mit Alois Hahn und Hans-Jiirgen
Liisebrink. Miinchen 1997, Geheimnis und Offenbarung (V, 2). Hg. von Aleida Assmann
und Jan Assmann in Verbindung mit Theo Sundermeier. Miinchen 1998; Geheimnis und
Neugierde (V, 2). Hg. von Aleida Assmann und Jan Assmann. Miinchen 1999, demnéchst
auch: Darstellung und Geheimnis in Mittelalter und Friither Neuzeit. Hg. von Jutta Eming
und Volkhard Wels. Wiesbaden 2021. Einschldgig fiir den Zusammenhang zur Magie ist
ferner Daniel Jitte: Das Zeitalter des Geheimnisses. Juden, Christen und die Okonomie des
Geheimen (1400-1800). Gottingen 2012. Fiir das Verhiltnis gerade von Wunderbarem und
Phantastischem vgl. neben dem von Wolfzettel herausgegebenen Tagungsband zum Wun-
derbaren und der Monographie von Dubost auch ders.: La Merveille médiéval. Paris 2016;
Susanne Friede: Die Wahrnehmung des Wunderbaren. Der Roman d’Alexandre im Kontext
der franzdsischen Literatur des 12. Jahrhunderts. Tiibingen 2003, S.1-19; vergleichend zu
allen Phanomenen auch Jutta Eming: Funktionswandel des Wunderbaren. Studien zum Bel
Inconnu, zum Wigalois und zum Wigoleis vom Rade. Trier 1999, S.22-27.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Magie und Wunderbares 85

det,™* lasst sich vielleicht etwas tiber beide verstehen. Wie verhalt sich also der
Begriff der Magie zu dem des Wunderbaren? Darum geht es in meinen folgenden
Uberlegungen.”” Thren Fluchtpunkt und wesentlichen Gegenstandsbereich bildet
dabei die volkssprachliche Dichtung des Mittelalters, die sich, so meine These,
durch Poetiken des Wunderbaren auszeichnet und dafiir unter anderem auf his-
torische Konzepte von Magie zurtiickgreift. Es ist deshalb danach zu fragen, wel-
che Vorstellung(en) von Magie fiir das Mittelalter vorauszusetzen sind.

1 Zur Problematik des Magie-Begriffs im Mittelalter

Es ist immer wieder betont worden, dass ,Magie” als Terminus im Mittelalter
beinahe ausschliefllich negativ besetzt war."® Das verbindliche Verstdndnis des
Begriffs wurde von Augustinus gepragt, dem zufolge jegliche magische Aktivitat
auf einen Pakt mit Ddmonen zuriickgeht und in einer Theorie konventioneller
Zeichen begriindet ist. Magie resultiert damit aus einem Vertrag, der Bedeutun-
gen festlegt. Magische Rituale und Praktiken sind nicht in sich selbst wirksam,
sondern funktionieren als ein Medium zwischen Mensch und Damon.”

Durch Thomas von Aquin wurde der zeichentheoretische Aspekt weiter dif-
ferenziert, indem er die Theorie des pactus tacitus entwickelte, das Dogma also,
dass durch bestimmte Praktiken die Damonen auch unfreiwillig herbeigeru-
fen werden konnen. Im Gegensatz zu dieser Tradition der negativen Besetzung
des Magiebegriffs stand im christlichen Mittelalter schon immer eine wichtige
Ausnahme: Die Bezeichnung magi fiir die drei weisen Méanner aus dem Fernen
Osten, die, nachdem sie die Bedeutung des Sterns entziffert hatten, nach Bethle-
hem reisten, um den neugeborenen Christus zu ehren. Aufgrund der Tatsache,
dass diese Geschichte in den Evangelien berichtet wird und die drei Manner als
magi bzw. Mdyot bezeichnet werden, wurde eine Verbindung von Weisheit und
Erkenntnis zur Astrologie hergestellt, die viel dazu beigetragen hat, dass Magie

14 Vgl. Ludwig Wittgenstein: Philosophische Untersuchungen. 3. Aufl. Frankfurt/M. 1982, Nr. 65,
S.56 ,Statt etwas anzugeben, was allem, was wir Sprache nennen, gemeinsam ist, sage ich,
es ist diesen Erscheinungen gar nicht Eines gemeinsam, weswegen wir fiir alle das gleiche
Wort verwenden, — sondern sie sind miteinander in vielen verschiedenen Sprachen ver-
wandt.”

15 Der vorliegende Beitrag wurde wesentlich durch die Erteilung eines Research Award des
interdisziplindren Peter Wall Institutes der University of British Columbia in Vancouver/
Kanada im akademischen Jahr 2016/17 ermdglicht, dem ich an dieser Stelle dafiir sehr herz-
lich danke.

16 Vgl. Otto: Magie (Anm. 8), S. 309-336; Frank Fiirbeth: Zum Begriff und Gegenstand von Ma-
gie im Spatmittelalter. Ein Forschungsproblem oder ein Problem der Forschung? In: Jahr-
buch der Oswald von Wolkenstein Gesellschaft 12 (2000), S. 411-422; Christoph Daxelmdiller:
Zauberpraktiken. Eine Ideengeschichte der Magie. Ziirich 1993, S.74-108. Vgl. auch Linsen-
mann: Die Magie bei Thomas von Aquin (Anm. 8), S.331: ,Wenn der Mensch sich nicht an
die Damonen, sondern an Gott oder die guten Engel wendet, liegt keine Magie vor, son-
dern Prophetie oder Wundertatigkeit, da die Bitte um Hilfe sich an die Quelle richtet, von
der tatsdchlich Wunderbares zu erwarten ist. Die Qualifizierung einer Handlung als Magie
héngt also essentiell an der Hinwendung zu den Damonen.”

17 Grundlegend: Otto: Magie (Anm. 8), Daxelmiiller: Zauberpraktiken (Anm. 16).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



86 Jutta Eming

im Mittelalter immer wieder auch akzeptiert, diskutiert und praktiziert worden
ist. Mein Gebrauch des Magie-Begriffs wird die mittelalterliche, primaér strikt ne-
gative Auffassung im Folgenden zwar immer im Blick behalten,”® doch dariiber
hinaus religions-, wissens- und kulturgeschichtlich fundierte Konventionen he-
ranziehen, die Rolle magischen Denkens fiir das Mittelalter oder die Vormoderne
allgemein zu beschreiben.

Als problematisch hat in diesem Zusammenhang die Annahme zu gelten,
dass magisches Denken im Mittelalter, als einer von der christlichen Religion ge-
pragten Epoche, nur noch in archaischen Residuen weiter wirkte und insofern
eine Art von Vormoderne der Vormoderne darstellt.!” Wie Valerie Flint in ihrer
grundlegenden Studie zum Rise of Magic in Early Medieval Europe argumentiert,
war es vermutlich gerade das Misstrauen der Kirchenviéter gegeniiber Magie,
genauer, dimonischer Magie, und damit verbundenen Praktiken wie Astrologie
und Prophetie, welches zu anhaltenden Diskussionen iiber und Auseinanderset-
zungen mit Magie gefiihrt hat.”® Dieses starke Interesse hélt das gesamte Mittel-
alter hindurch an und wird insbesondere dadurch sogar noch einmal verstarkt,
dass Nordeuropa mit der gelehrten arabischen Literatur bekannt wird, sowie mit
der Rezeption des Aristotelismus an den mittelalterlichen Universitdten.” Ein be-
sonders wichtiger Einfluss geht von den Schriften von Al-Kindi und Avicenna
aus.” Allerdings wird der Verurteilung von aristotelisch-averroistischen Auffas-
sungen in Paris im Jahr 1277 durch Bischof Etienne Tempier der Charakter einer

18 Wie Frank Fiirbeth betont hat, ist die mittelalterliche Verwendung von magia mit der von
magia daemonica so gut wie identisch, vgl. Fiirbeth: Zum Begriff und Gegenstand von Magie
(Anm. 16), S.419.

19 So etwa Jacques Le Goff: Das Wunderbare im mittelalterlichen Abendland. In ders.: Phanta-
sie und Realitdt des Mittelalters. Stuttgart 1990, S. 39-63, aber auch Dubost: L'Autre, I'Ailleurs,
I’Autrefois (Anm. 13).

20 Vgl. Valerie I.]. Flint: The Rise of Magic in Early Medieval Europe. Princeton 1991. Der Pro-
zess ist auBlerordentlich komplex und wird von Flint auf mehreren Ebenen untersucht, die
verschiedene Diskurse umgreifen, namlich rechtliche, naturgeschichtliche, theologische
und literarische. Aulerdem geht sie davon aus, dass es sich dabei um einen ldngeren histo-
rischen Prozess handelte, der etwa im fiinften Jahrhundert einsetzte und um das Jahr 1100
abgeschlossen war (vgl. S.6). Zu seinem Beginn seien die Angst vor Magie und das Miss-
trauen gegeniiber der Magie grof3 gewesen, am Ende war seine Akzeptanz relativ gestiegen
(vgl. auch S. 6). Beides, wie sie ausfiihrt, ist in hohem Mafe abhdngig vom Begriff von Natur,
dem Wissen dariiber, dem Wissen oder vermeintlichen Wissen von uibernatiirlichen Kraf-
ten, die Konzeptualisierung von Natur. Am Ende des Prozesses ist Magie beziehungsweise
sind einige ihrer Spielarten an europdischen Universitdten fiir eine Zeitlang etabliert.

21 Ahnlich Claude Lecouteux: Paganisme, christianisme et merveilleux. In: Annales. Econo-
mies — Sociétés — Civilisations 37 (1982), Hft. 4, S. 700-716, zum Einfluss magischen Denkens
auf die (franzosische) Literatur des Mittelalters S. 707-708.

22 Vgl. eingehend, im Kontext von mittelalterlichen Theorien des Imaginéaren, Michelle Karnes:
Marvels in the Medieval Imagination. In: Speculum 90 (2015), Hft. 2, S. 327-365, hier S. 349.
Auch Karnes verwendet ,magic’ und ,marvels’ in ihrer Studie hdufig analog.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Magie und Wunderbares 87

Zasur zugeschrieben,” der auch die Lehre magischer Inhalte und ihrer Implika-
tionen betrifft.*

Wie Frank Fiirbeth hervorgehoben hat, ist ein Verstindnis von theoretischer
Magie bereits bei Isidor von Sevilla zu finden und wird durch das Didascalicon
des Hugo von St. Viktor in eine systematische Ordnung gebracht. Zeitweilig ist
sie moglicherweise in mittelalterlichen artes-Fakultdaten — allerdings nicht unter
diesem Namen - unterrichtet worden. Diesen Systematisierungen zufolge ist
die Mantik die erste Form von Magie, welche dann weiter unterteilt wird in Ne-
kromantie, Geomantie,” Hydromantie, Aeromantie und Pyromantie.*® Ein po-
sitiver Begriff fiir Magie, insbesondere ,magia naturalis’, ist nicht vor der zweiten
Halfte des 15. Jahrhunderts bekannt, als Marsilio Ficino, Agrippa von Nettesheim
und Giambattista della Porta beginnen, ihn fiir ein synthetisierendes und ela-
boriertes Modell natiirlicher Magie zu konzeptualisieren, die von Gott geschaf-
fen worden ist.

Wie aus der Magieforschung klar hervorgeht, ware es unmoglich und vermut-
lich nicht einmal notwendig, zu einer umfassenden Magie-Definition zu gelan-
gen, die allen Kulturen und Epochen applizierbar ware. Zu fragen ist vielmehr,
wie sich systematische und historische Aspekte von Magie im Mittelalter und der
Frithen Neuzeit bis mindestens zum Ende des 16. Jahrhunderts in eine Arbeits-
definition integrieren liefSen. Leider ldsst gerade Ottos sehr umfassende Studie
diesen Zeitraum aus und springt von Augustinus direkt zu Marsilio Ficino und
dem Florentiner Neo-Platonismus.”

23 Trotz der anerkannten Bedeutung dieser Zisur gelten ihre Stofirichtung und Wirkungen
als vergleichsweise wenig erforscht, vgl. den Uberblick in Hans Thijssen: Condemnation of
1277. In: The Stanford Encyclopedia of Philosophy (2018), URL: https://plato.stanford.edu/
archives/win2018/entries/condemnation/ (Zugriff 24.02.2020).

24 Karnes verweist auf die Theorien der Imagination, deren Ausbreitung durch die ,Con-
demnations of 1277“ begegnet worden war, Karnes: Marvels in the Medieval Imagination
(Anm. 22), S.349, zur unter anderem von William von Auvergne vertretenen Auffassung zur
Telekinese, die dort aufgenommen worden war, S. 357-358.

25 Vgl. zu letzterer auch den instruktiven Beitrag von Frank Fiirbeth: Sandrichter und Ddmo-
nen in der Geomantie des Mittelalters. In: Turpiloquium. Kommunikation mit Teufeln und
Déamonen in Mittelalter und Frither Neuzeit. Hg. von Jérn Bockmann und Julia Gold. Wiirz-
burg 2017, S. 161-185.

26 Bei Isidor in den Etymologien, Buch VIII, Kap.9; bei Hugo von St. Viktor im Didascalicon,
Kap.25. Vgl. Frank Fiirbeth: Art. ,Artes magicae”. In: Reallexikon der deutschen Literatur-
wissenschaft Bd. 1. Berlin, New York 1997, S. 146149, ferner Frank Fiirbeth: Die Stellung der
Artes magicae in den hochmittelalterlichen ,divisiones philosophiae’. In: Artes im Mittelal-
ter. Hg. von Ursula Schaefer. Berlin 1999, S. 249-262.

27 Auch Copenhaver belésst es bei wenigen Bemerkungen zum Mittelalter, wie auch Francis
Young in seiner Rezension feststellte, vgl. https://reviews.history.ac.uk/review/1999 (Zugriff
13.01.2020). An die Besprechung ist eine kurze Notiz von Brain Copenhaver angefiigt wor-
den, der diesen Mangel konzediert.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



88 Jutta Eming

Systematisch® lasst sich Magie als eine Form der Konzeptualisierung der
Welt bezeichnen,” welche auf sympathetischen Strukturen, Ahnlichkeiten® und
Korrespondenzen zwischen Mikro- und Makrokosmos beruht. Diese Beziehun-
gen, welche nicht oder nicht ganz offen liegen, und in diesem Sinne okkult sind,
lassen sich erkennen, untersuchen und fiir unterschiedliche Praktiken nutzen.?!
Die bekannteste mittelalterliche Schrift, die sie beschreibt, ist die im lateinischen
Westen als Picatrix bekannt gewordene synthetisierende Bearbeitung élterer,
zumeist arabischer, Quellen zur theoretischen und praktischen Magie.** Einige
dieser Praktiken lassen sich als Zauber verstehen, andere als Heilungsprozesse.
Einen weiteren zentralen Bereich, den Christel Meier-Staubach an der Litholo-
gie des Mittelalters detailliert nachgewiesen hat, reprasentiert die sachgerechte
Anwendung verschiedener Edelsteine, um Emotionen zu beeinflussen, Gefah-
ren abzuwehren und ddmonische Machinationen zu bekampfen.* Dies hat einen

28 Zur Abgrenzung von einem solchen Ansatz und dieser Definition vgl. auch Fiirbeth: Zum
Begriff und Gegenstand der Magie (Anm. 16), S.411-412 et passim, der dafiir pladiert, sich
grundsitzlich an der historischen Begrifflichkeit zu orientieren. Dies ist eine legitime, aber
nicht die einzig mogliche Option —im ,heuristischen Anachronismus” (Peter von Moos) den
historischen Abstand auf die betreffenden Phanomene zu nutzen, um neue Begriffsbildun-
gen zu erarbeiten, ist eine eingefiihrte Methode. Vgl. Peter von Moos: Einleitung. In: Unver-
wechselbarkeit. Personliche Identitdt und Identifikation in der vormodernen Gesellschaft.
Hg. von dems. Koln, Weimar, Wien 2004, S. 1-42, hier S. 2.

29 Dies teilweise in Anlehnung an Christoph Daxelmiiller: Magie. In: Lexikon des Mittelalters
Bd. VI. Miinchen, Ziirich 1993, Sp. 82-83.

30 Noch allgemeiner als Kontakt- und Kontiguitatsbeziehungen wurde dieser Aspekt elaboriert
von Harald Haferland: Kontiguitat. Die Unterscheidung vormodernen und modernen Den-
kens. In: Archiv fiir Begriffsgeschichte 51 (2009), S. 61-104. Vgl. auch in strukturell-psycholo-
gischer Perspektive unter dem speziellen Aspekt der ,Ansteckung’ (contagion) Paul Robin,
Carol Nemeroff: The Laws of Sympathetic Magic. A Psychological Analysis of Similarity and
Contagion. In: Cultural Psychology. Essays on Comparative Human Development. Hg. von
James W. Stiller, Richard A. Shweder und Gilbert Herde. Cambridge 1990, S.205-232.

31 Es wird nicht recht deutlich, warum Fiirbeth: Zum Begriff und Gegenstand der Magie
(Anm. 16), S. 411-412, diese Definition nicht gelten kann lassen kann. Dass Konzepte sympa-
thetischer Kosmologie im Mittelalter als scientia naturalis bezeichnet wurden und nicht als
Magie (S.420), bedeutet nur, dass die Analogien zur dimonischen Magie nicht diskusiviert
worden sind. Sie bedeutet nicht grundsétzlich, dass die moderne Identifikation von Magie
ihr den Status von Wissenschaftlichkeit abspricht (S.420). Es geht eben darum, Strukturen
zu erkennen.

32 Einen Uberblick iiber den Picatrix, auch in seinem Einfluss auf Ficino, vermittelt Otto: Magie
(Anm.8), S.443-451. Eine deutsche Ausgabe wurde zuletzt 1962 vom Warburg-Institut verof-
fentlicht, vgl. ,Picatrix”. Das Ziel des Weisen von Pseudo-Magriti. Translated into German
from the Arabic by Hellmut Ritter and Martin Plessner. London 1962, z.B. Buch II, Kap. 5 und
6. Ob eine von den Herausgebern —und auch von Otto (S. 444) — vermutete ,weite Verbreitung”
dieser Schrift wirklich fiir das Mittelalter angesetzt werden kann, problematisiert Frank Fiir-
beth: Magische Texte in mittelalterlichen Bibliotheken. In: Magia daemoniaca, magia naturalis,
zouber. Schreibweisen von Magie und Alchemie in Mittelalter und Frither Neuzeit. Hg. von
Peter-André Alt, Jutta Eming, Tilo Renz und Volkhard Wels. Wiesbaden 2015, S. 165-188.

33 Vgl. Christel Meier: Gemma spiritalis. Methode und Gebrauch der Edelsteinallegorese vom
frithen Christentum bis ins 18. Jahrhundert. Teil 1. Miinchen 1977, das Kapitel ,Magische
Wirkungen”, S. 413-460.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Magie und Wunderbares 89

,unmittelbaren Realitdtsgehalt”,** aber kann ebenso geistige Krafte reprasentie-
ren, d.h. zur Allegorese ausgeformt werden. Die Praktiken kdnnen Tendenzen
zur Naturbeherrschung annehmen, aber sie sind nicht grundsatzlich mit dieser
identisch.” Im skizzierten System zeigen sie immer nur die dufiere, sichtbare Sei-
te der unterliegenden Verhiltnisse. In der Frithen Neuzeit werden die Ahnlich-
keitsrelationen als Signaturen bezeichnet, doch der zugrunde liegende Gedanke
einer (Auf)Pragung einer Gestalt, welcher auf eine im Inneren verborgene Eigen-
schaft verweist und zugleich Ketten mit anderen Eigenschaften bildet, ist bereits
im Mittelalter bekannt.** Thomasin von Zerklaere greift in seinem um 1215/16
entstandenen grofSen mittelhochdeutschen Lehrgedicht Der Welsche Gast darauf
zuriick, um die Tugend der Bestandigkeit zu illustrieren:

Daz ist noch staet: swaz inder lebet,
kriuchet, gat, vliugt ode swebet,
und swaz ist niderhalbe des man,
daz muoz vier elmente han.

ich mein die natiire vier,

von den gemeinlichen wier
gemiinzet sin unde geslagen.”

Thomasins Ausfithrungen zeigen im Folgenden den Zusammenhang zur antiken
medizinischen Konstitutionenlehre, die seit dem 12. Jahrhundert in Europa zu-
nehmend rezipiert wurde: swenn der madne voller ist, / die dder sint vol zuo der vrist.
(V.23791,) (,Wenn der Mond voll ist, / sind zugleich die Adern voll[er Fliissigkeit]“,)

Es gibt deutliche Verbindungen zwischen dieser Definition und Michel Fou-
caults Konzept der Renaissance-episteme, die sich in der Vorstellung von Ahn-
lichkeiten zusammenfassen lassen.?® Weil sie sich jedoch auf eine spezifische Dis-
kurskonstellation bezieht, ist sie nicht so breit angesetzt wie Foucaults Definition,
und seine Kernzeit ist nicht auf die Renaissance begrenzt.

34 Meier: Gemma spiritalis (Anm. 33), S.417.

35 So Marina Miinkler: Epistemische Figurationen. Uberlegungen zum Status von Magiern
und Alchemisten in der Wissensordnung der Frithen Neuzeit. In: Alt, Eming, Renz, Wels:
Magia (Anm. 32), S5.203-231, hier S. 207.

36 Friedrich Ohly: Zur Signaturenlehre der Frithen Neuzeit. Bemerkungen zur mittelalterli-
chen Vorgeschichte und zur Eigenart einer epochalen Denkform in Wissenschaft, Literatur
und Kunst. Aus dem Nachlaf3 herausgegeben von Uwe Ruberg und Dietmar Peil. Stuttgart,
Leipzig 1999, S. 32 et passim.

37 Thomasin von Zerklaere: Der Welsche Gast. Ausgewdhlt, eingeleitet, {ibersetzt und mit An-
merkungen versehen von Eva Willms. Berlin, New York 2004, V.2277-2283. Weitere Versan-
gaben erscheinen direkt im laufenden Text. Meine Ubersetzung folgt mit geringen Abwei-
chungen der von Eva Willms: ,,Auch das ist bestindig: Was irgend lebt, / kriecht, geht, fliegt
oder schwimmt, / und was unterhalb des Mondes gegeben ist, / muss vier Elemente aufwei-
sen. / Ich spreche von den vier Naturen, / von denen wir allgemein / geformt und gepragt
sind.” Gemeint sind Feuer, Luft, Wasser, Erde.

38 Vgl. auch Miinkler: Epistemische Figurationen (Anm. 35).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



90 Jutta Eming

Man kénnte meinen, dass niemand die Vorstellung eines komplexen, ausge-
feilten Kosmos aus Myriaden von unterliegenden Beziehungen in einer Synthese
antiker, insbesondere neuplatonischer, und biblischer Diskurse weiter ausgear-
beitet hat als Marsilio Ficino in seiner 1489 erschienenen Schrift De Vita Libri Tres.
Zumindest handelt es sich um den ,(erstmaligen) Versuch [...], ein gleicherma-
Ben medizinisch wie astrologisch fundiertes Kompendium zur Gesundheit und
den speziellen Problemen des frithneuzeitlichen Gelehrten [...] vorzulegen”®
und in diesem Zusammenhang den Magiebegriff umfassend aufzuwerten. Da-
fiir verwendet Ficino den Begriff ;,magia naturalis’, der als solcher alter ist.** Die
Konstruktion einer vielschichtigen, bis in kleinste Substanzen abgestuften Welt
voller interner Verbindungen und Affinititen, welcher der Gelehrte sich nicht
nur in verschiedenen Dosierungen bedienen, sondern auf die er sich affirmativ
und affektiv bewusst beziehen soll, entwickelt eine gewaltige suggestive Kraft,
welche die ddmonischen Magie-Begriffe der mittelalterlichen Tradition in den
Hintergrund treten lasst — vorhanden sind sie in seinem Text gleichwohl immer
noch.*! Eine diesbeziiglich besonders ausgearbeitete Passage betrifft die als solar
kategorisierten Lebewesen:

Wenn du willst, dass dein Korper und dein Lebensgeist die Kraft irgend-
eines Teils des Kosmos, zum Beispiel der Sonne, aufnehme, so suche dir
unter den Metallen und Steinen diejenigen aus, die die meisten solaren
Eigenschaften haben, und mehr noch unter den Pflanzen, und noch mehr
unter den Tieren, am meisten aber unter den Menschen, denn je dhnlicher
dir etwas ist, desto mehr wird es dir zweifelsohne davon gewidhren. Diese
Dinge miissen sowohl duf8erlich angewendet als auch so weit wie moglich
innerlich eingenommen werden, besonders am Tage und zur Stunde der
Sonne und wenn die Sonne in einer Himmelsfigur herrscht. Solare Dinge
sind all jene Edelsteine und Blumen, die heliotrop genannt werden, weil
sie sich zur Sonne drehen, ebenso Gold, Goldpigment und goldene Farben,
der Chrysolit, der Karfunkel, Myrrhe, Weihrauch, Moschus, Bernstein,
Balsam, gelber Honig, Gewtirzkalmus, Safran, Spicanarde, Zimt, Aloe-
holz und die iibrigen Gewtirze; der Schafbock, der Falke, der Hahn, der
Schwan, der Lowe, der Skarabaus, das Krokodil und Menschen, die blond,
lockig, zu Kahlkopfigkeit neigend und grofiherzig sind. Die oben genann-
ten Dinge konnen teils Nahrungsmitteln, teils Salben und Raucheressen-
zen zugesetzt und teils durch gewohnheitsméafiigen Gebrauch assimiliert
werden. Du solltest diese Dinge oft mit deinen Sinnen wahrnehmen und

39 Otto: Magie (Anm. 8), S5.432.

40 Vgl. Otto: Magie (Anm. 8), S. 425.

41 Vgl. etwa Susanne Beiweis: Allmacht, Ohnmacht und Magie. Saturn als Kippbild bei Mar-
silio Ficino. In: Marsilio Ficino in Deutschland und Italien. Renaissance-Magie zwischen
Wissenschaft und Literatur. Hg. von Jutta Eming und Michael Dallapiazza unter Mitarbeit
von Falk Quenstedt und Tilo Renz. Wiesbaden 2017, S. 55-66.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Magie und Wunderbares 91

uiber sie nachdenken, und vor allem sollst du sie lieben, und du solltest
dich auch moglichst viel Licht aussetzen.*

Eine weitere Verkniipfungsleistung Ficinos geht aus der vorliegenden Stelle nicht
hervor, liese sich aber durch andere erharten — die Einbettung des Magie-Begriffs
in eine Rhetorik des Wunderbaren. Lorraine Daston und Katherine Park zufolge
ist diese tatsdchlich ganz wesentlich auf Ficino zuriickzufiihren:

[...] although Ficino reached back to earlier magical theory, he reclothes the
ideas he found there in the language of wonder, which had been signally
lacking in the discourse of the academic writers on philosophy and med-
icine. Following Ficino, magical action, rooted into the powers of the soul
or the occult properties conferred on terrestrial objects by the heavens,
was increasingly referred to as ,wonderful’ (mirabilis) and its effects as mira,
miracula, or mirabilia.*

42

43

Marsilio Ficino: De vita libri tres [ Drei Biicher iiber das Leben. Hg,, iibersetzt, eingeleitet und
mit Anmerkungen versehen von Michaela Boenke. Paderborn 2011, S.219 und S.221. Original:
,,Si optas corpus tuum atque spiritum ex aliquo mundi membro, videlicet ex Sole, virtu-
tem accipere, quaere quae ante alia sunt Solaria inter metalla lapillosque, magis autem inter
plantas, sed inter animalia magis, maxime inter homines. Similiora enim tibi magis procul-
dubio conferunt. Haec et extra sunt adhibenda et intus pro viribus assumenda, praesertim
in die et hora Solis, et Sole in figura coeli regnante. Solaria vero sunt omnia ex lapillis et flo-
ribus quae heliotropia nominantur, quia vertuntur ad Solem. Item aurum et auripigmentum
aureique colores, chrysolitus, carbunculus, myrrha, thus, muscus, ambra, balsamum, mel
flavum, calamus aromaticus, crocus, spica nardi, cinnamomum, lignum aloes, ceteraque
aromata; aries, astur, gallus, olor, leo, cantharis, crocodillus, homines flavi, crispi, saepe cal-
vi, magnanimi. Superiora partim cibariis, partium unguentis suffumigationibusque, partim
usui accommodari possunt. Haec sentienda et cogitanda frequenter et imprimis amanda; et
luminis plurimum est quaerendum.” Vgl. dort auflerdem S.218 und S. 220.

Lorraine Daston, Katherine Park: Wonders and the Order of Nature. 1150-1750. New York
1998, S.163. Vgl. im vorliegenden Band auflerdem den Beitrag von Thomas Leinkauf und die
Ausfithrungen zum weiten Magie-Begriff von Martin del Rio, der ebenfalls auf das Wunder-
bare (opera mirabilia) ausgedehnt worden sei. Die Anbindung des Magie-Begriffs an Diskurse
des Wunderbaren, und zwar in einer histrionischen und performativen, ja unterhaltsamen
Variante des Neuplatonimus beschreibt Sergius Kodera: Giambattista Della Porta’s Histri-
onic Science. In: California Italian Studies 3 (2012), S. 1-28, sowie ders.: Giovan Battista della
Porta’s Imagination. In: Image, Imagination, and Cognition. Medieval and Early Modern
Theory and Practice. Hg. von Christoph Liithy, Claudia Swan, Paul Bakker und Claus Zit-
tel. Leiden, Boston 2018, S.117-146. Vgl. zum selben Komplex auch Sergius Kodera: Stau-
nenswerte Experimente. Die einheitlichen Gesetze von Akustik, Optik und Magnetismus in
Athanasius Kirchers Phonurgia nova (1673). In: ,, Avec discrétion”. Rethinking Frohberger. Hg.
von Andreas Vejvar und Markus Grassl. Wien, Kéln, Weimar 2018, S.53-73. Vgl. auflerdem
den Beitrag des Verfassers im vorliegenden Band.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



92 Jutta Eming

2 Zur historischen Unterscheidung zwischen theoretischer und

praktischer Magie und zur Abgrenzung von geist- und sprachtheoreti-

schem Magie-Verstindnis
Dem skizzierten Magie-Verstandnis zufolge bilden Natur und Kosmos ein vibrie-
rendes System, dessen Energien stets neu aktiviert werden kénnen.** Wie dieses
superiore Medium genauer vorzustellen ist — ob als Emanationen der Weltseele,
,Strahlen’* Gottes Schopfungskraft, Engel, Damonen, ,Liebe’ (Ficino)*® oder in
hierarchischen Strukturen zwischen diesen Instanzen, dndert sich je nach Syste-
matik. Die Erkenntnis, dass Magie und Religion sich in struktureller Hinsicht
kaum voneinander unterscheiden, ist eine Konsequenz aus dieser prinzipiellen
Offenheit.”

Wenn Magie primér als System oder als iiberlegenes Bewusstsein aufgefasst
wird, sind alle seine Wirkungen, einschliefilich des Einsatzes von Sprache, se-
kundar. Die Wirkungen beruhen auf einem Kommunikationsakt, der auf Grund
vorher verabredeter Zeichen funktionieren kann.*® Auch die Setzung von Thomas
von Aquin, dass Intentionen unter bestimmten Bedingungen die Wirksamkeit
von Sprache nicht aufler Kraft setzen kénnen, geht auf die Vorstellung zuriick,
dass dies in letzter Instanz durch einen Pakt begriindet ist, hier den Pakt mit Da-
monen. Dabei ist die Vorstellung, dass Magie auf der Grundlage rituell verfass-
ter Rede auch unabhéngig von den Intentionen derjenigen funktioniert, die sie
verwenden,* hochst einflussreich. Noch der Herausgeber der Historia D. Johann
Fausten von 1587 entscheidet sich dagegen, die Zauberspriiche (formae coniuratio-
num) abzudrucken, mit denen sein Protagonist den Teufel beschwort, weil sie
ihre Wirksamkeit auch unabhangig vom literarischen Referenzrahmen und den

44 Vgl. zur Bedeutung der Kosmologie fiir die Vormoderne, insbesondere das 15. Jahrhundert,
auch Monika Neugebauer-Wélk: Kosmologische Religiositdit am Ursprung der Neuzeit.
1400-1450. Paderborn 2019.

45 Diese Auffassung vertritt Al-Kindi in seiner im lateinischen Westen als De radiis oder De the-
oretica artium magicarum bekannt gewordenen Schrift, vgl. Karnes: Marvels in the Medieval
Imagination (Anm. 22), S.350-354 et passim.

46 Dies betrifft insbesondere die Schrift De Amore, vgl. Marsilio Ficino: Uber die Liebe oder Pla-
tons Gastmahl. Mit einer Einleitung und Anmerkungen herausgegeben von Paul Richard
Blum. Hamburg 2014, dazu Stéphane Toussaint: Magie und Humanismus (Ficino, Pico, Pao-
lini und Gallucci). In: Eming, Dallapiazza: Marsilio Ficino (Anm. 41), S.19-34.

47 Vgl. Otto: Magie (Anm. 8), S. 28-31; in medien- und {iberlieferungsgeschichtlicher Perspekti-
ve Christa M. Haeseli: Magische Performativitat. Althochdeutsche Zauberspriiche in ihrem
Uberlieferungskontext. Wiirzburg 2011, S.36-47, in sozial- und kulturhistorischer Perspek-
tive Aaron J. Gurjewitsch: Mittelalterliche Volkskultur. Miinchen 1987; in kultisch-liturgi-
scher Perspektive im Beitrag von Wilhelm Schmidt-Biggemann im vorliegenden Band.

48 Vgl. Daxelmiiller: Zauberpraktiken (Anm. 16), S. 85; Otto: Magie (Anm. 8), S. 316-324.

49 Vgl. etwa Daxelmiiller: Zauberpraktiken (Anm. 16), S.126. Dies gilt allerdings als Merkmal
rituellen Sprechens {iberhaupt, vgl. Caroline Humphrey, James Laidlaw: Die rituelle Einstel-
lung. In: Ritualtheorien. Ein einfiihrendes Handbuch. Hg. von Andréa Belliger und David
J. Krieger. Gottingen 1998, S. 135-155.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Magie und Wunderbares 93

Intentionen des Herausgebers entfalten konnten, mit der Faust-Figur ein Negativ-
Exempel zu statuieren.”

Praktische Magie beruht auf der Nutzung und Anwendung von Qualitédten, die
nicht offen liegen. Eine solche Qualitdt kann aus der Heilkraft einer Pflanze be-
stehen ebenso wie aus einer stellaren Konstellation, die es zu entziffern gilt, oder
aus einem auf einem Talisman impragnierten Bild, das Schadenszauber moglich
macht. In letzterem Fall ist es auch berechtigt, davon zu sprechen, dass eine Per-
son, welche Magie ausiibt, die Natur beherrschen mochte und eine gottgleiche
Position einzunehmen bestrebt ist.”! In einem eingeschrankten Sinne liefSe sich
der Magier als eine Person definieren, die in einer Weise auf Materie einwirkt,
welche weder religits noch empirisch begriindbar ist und dabei bestimmten
Ubertragungsrelationen folgt: vom Wort zu seiner (unmittelbaren) Schopfung,®
vom Gedanken zu seiner Verwirklichung. Aber das ist ein eingeschranktes Ma-
gieverstandnis, in welches sich insbesondere die Konzeptualisierung des Magi-
ers als Weisen und Priester, wie sie Ficino vertritt,®® nicht integrieren liefSe. Auch
Rituale und das Hantieren mit bestimmten Objekten spielen eine wichtige Rolle
in der Diskussion des Magiebegriffs,> inwiefern sie fiir ihn unverzichtbar sind,
ist derzeit noch nicht geklart.”

In nicht-christlich fundierten Magie-Konzeptionen wird es komplizierter, die
Rolle von Sprache, ihrem rituellen Einsatz oder ihrer Performanz und eventuell

50 Vgl. Historia von D. Johann Fausten: Text des Druckes von 1587. Kritische Ausgabe mit den
Zusatztexten der Wolfenbiitteler Handschrift und der zeitgendssischen Drucke. Hg. von Ste-
phan Fiissel und Hans Joachim Kreutzer. Stuttgart 1988, S.12, 25. Im Weiteren erscheinen
Seiten- und Zeilenangaben direkt im laufenden Text.

51 Vgl. Dan Burton, David Grandy: Magic, Mystery, and Science. The Occult in Western Civi-
lization. Bloomington, Indiana 2004, Kapitel 2: ,Magic and Miracles”, S.35-59. Dem gegen-
tiber hebt Ohly: Zur Signaturenlehre der Frithen Neuzeit (Anm. 36), S.20-33, hervor, dass
gerade die ,Pragemetapher’ — spdter Signatur — die Vorstellung vertritt, dass den Menschen
und Dingen eine Gestalt, Eigenschaften, Tugenden etc. vorgegeben sind, derer sie gerecht
werden sollen. Dies hat mit Unterwerfung nichts zu tun.

52 Diese Unmittelbarkeit unterscheidet Magie von Performativitit, vgl. dazu auch Jutta Eming;:
Sprechmagie und Sprechakttheorie. Ein Versuch iiber Parzivals zweiten Aufenthalt auf der
Gralburg. In: Stimme und Performanz in der mittelalterlichen Literatur. Hg. von Monika
Unzeitig, Nine Miedema und Angela Schrott. Berlin, Boston 2017, S. 449-467.

53 Vgl. Otto: Magie (Anm. 8), S.471 et passim.

54 Zur schwierigen Rolle der Ritualitdat und Materialitit von Magie bei Ficinio vgl. das Kapitel
,How to do magic, and why” bei Copenhaver: Magic in Western Culture (Anm. 1), S. 231-271.
Die Materialitdt des Magischen wird in der historischen Magieforschung seit kurzem auf der
Basis archéologischer Funde, d.h. von Amuletten, Figuren oder Tafeln mit Verwiinschungen
untersucht. Sie stammen aus den alten Kulturen, allerdings wird auch die Diskussion von
Talismanen im Neuplatonismus der Frithen Neuzeit einbezogen, vgl. The Materiality of Ma-
gic. Hg. von Dietrich Boschung und Jan N. Bremmer. Paderborn 2015. Das Mittelalter spielt
bislang eine eher untergeordnete Rolle, was in der archdologischen Situation begriindet sein
konnte.

55 Vgl. als Ansatz, die Rolle von Bildern bzw. Abbildlichkeit fiir magische Praktiken zu kldren,
Wolfgang Briickner: Bilddenken. Mensch und Magie oder Missverstandnisse der Moderne.
Miinster, New York, Miinchen, Berlin 2013.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



94 Jutta Eming

den Einsatz weiterer Praktiken zu definieren. Dies mochte ich an einem sehr be-
kannten Beispiel diskutieren, das zu den ersten literarischen Texten in deutscher
Sprache gezdhlt wird, ndmlich dem zweiten Merseburger Zauberspruch. Er ist ver-
mutlich erst zu Beginn des 10. Jh. als nachtraglicher Eintrag auf dem Vorsatzblatt
eines Sakramentars entstanden:

Phol ende uuodan uuorun zi holza.

du uuart demo balderes uolon sin
uuoz birenkit.

thu biguol en sinthgunt sunna era
suister;

thu biguol en friia, uolla era suister

thu biguol en uuodan  so he uuola
conda:

sose benrenki sose bluotrenki

sose lidirenki

ben zi bena bluot zi bluoda,

Voll und Wotan ritten in den Wald.

Damals verrenkte sich Balders
Rofs den Fufs.

Da besprach ihn Sinthgunt, der
Sunna Schwester,

da besprach ihn Frija, der Volla
Schwester,

da besprach ihn Wotan, wie gut er
es vermochte:

Knochenverrenkung ist gleich Blut-
verrenkung ist gleich Gliedverren-
kung.

Knochen zum Knochen, Blut zum

Blut,

Glied zum Gliede. So seien sie fest
zusammengefligt.®

lid zi geliden sose gelimida sin.

In diesem Pferdesegen in althochdeutscher Sprache geht es um eine komplizierte
Konstellation: Ein verletztes Pferd ist durch einen Segensspruch zu heilen. Dieser
funktioniert, weil er an einen vergleichbaren Vorfall in der Tiefe der Zeiten an-
kniipft, in dem verschiedene germanische Gottheiten erfolgreich durch Sprache
ein Pferd geheilt haben. Damit handelt es sich um eine temporal konditionier-
te Ahnlichkeitsrelation, welche zugleich ein Beispiel fiir die Affinitat von Magie
und Mythos darstellt. Sie ist nicht minder kompliziert als die in anderen bereits
genannten Kategorienpaaren gefassten Beziehungen. Tatsdchlich begegnet die
Bezugnahme auf einen primordialen und deshalb mythischen Anfang bei dieser
Art der Verbalmagie haufiger.”” Im vorliegenden Beispiel evoziert der Spruch ,ei-
nen gottlichen Unfall in gottlicher Zeit und Wodan als gottlichen Arzt“.*® Dabei
wird suggeriert, dass erst die genaue Wiederholung von Wortlaut und Metrik zur

56 Baldrs Pferd. Zweiter Merseburger Zauberspruch. In: Althochdeutsche poetische Texte. Alt-
hochdeutsch / Neuhochdeutsch. Ausgewihlt, iibersetzt und kommentiert von Karl A. Wipf.
Stuttgart 1992, S. 64—67. Die Ubersetzung folgt weitgehend derjenigen des Herausgebers.

57 Vgl. Birkhan: Magie im Mittelalter (Anm. 9), S.23.

58 Wolfgang Haubrichs: Von den Anfangen zum hohen Mittelalter. Teil 1: Die Anfange: Versu-
che volkssprachlicher Schriftlichkeit im frithen Mittelalter (ca. 700-1050/60). Frankfurt/M.
1988, S.434.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Magie und Wunderbares 95

Heilung fiihrt. Indem folglich ein analoges Heilverfahren memoriert und arti-
kuliert wird, das germanische Gottheiten vollzogen haben, soll der Spruch das
gebrochene Bein eines Pferdes heilen konnen. Es handelt sich um eine ,narrative
Form von Zauberspruch’® in der ,,an einer Situation [angesetzt wird], in der schon
einmal jemand erfolgreich magisch gehandelt hat.”®° Eine solche Konvention, der
zufolge eine Verbindung zwischen einem aktuellen und einem friitheren Ereignis
hergestellt werden kann, also eine Kontiguitdtsbeziehung und , Fernwirkung”,*
und welche eine solche Verbindung zugleich behauptet, wird auch als historiola
bezeichnet.”” Es ist nichts dariiber bekannt, ob das Aufsagen des Pferdesegens
von weiteren Praktiken begleitet sein sollte,®® aber es ist deutlich, dass Sprache fiir
ihn eine Schliisselrolle spielt: Damit der Spruch seine Wirkung ausiiben kann,
miissen die Worte in exakt dieser Ordnung und dem Reimschema aufgesagt wer-
den. Wie gelangt ein solcher Spruch auf christliches Pergament? Diese Frage ist
letztlich nicht zu beantworten. Er ist Teil einer Sammelhandschrift, einerseits ,,in
der klassischen germanischen Dichtform, in Stabreimen”* geschrieben, anderer-
seits arbeitet er mit der ,magischen Dreizahl, was die Wirkung als ,Beschwo-
rungsformel’ erhoht.*

Wie funktioniert diese Magie mit Blick auf die oben vorgestellte Magie-Defi-
nition? Es liefse sich sagen, dass Rhythmus und Reim préstabilierte Beziehungen
zwischen Mikro- und Makrokosmos aktivieren, in diesem Fall die Beziehung zu
einer transzendenten Macht, welche die Kraft hat zu heilen. Bemerkenswert ist
dabei, dass die Beziehung hier eine bedeutende temporale Dimension aufweist:
Der Vorgang, der sich in der Vergangenheit, womdoglich einer mythischen Vor-
zeit, ereignet hat, weist Analogien zu einem der Gegenwart auf und kann des-
halb bei Anrufung wiederholt werden. Mit Blick auf die Pakttheorie liefse sich
zuspitzen, dass Sprache hier als anwendungsbezogene oder praktische Seite der
Magie eine sekundére Rolle gegeniiber einem vorgdngigen Kommunikationsakt
spielt, auf dem sie tatséchlich beruht.

Wird dagegen die sprachtheoretische Seite als eigenstandige Komponente er-
achtet und somit starker gewertet als die geisttheoretische, wéare zu fragen: Soll
der Spruch gelingen, weil er eine Formel darstellt bzw. beinhaltet, {iber das Me-
trum geheimnisvolle Krafte der Sprache aktiviert, welche Materie verdndern

59 Vgl. Meinolf Schumacher: Geschichtenerzahlzauber. Die Merseburger Zauberspriiche und die
Funktion der historiola im magischen Ritual. In: Erzéhlte Welt — Welt des Erzahlens. Fest-
schrift fiir Dietrich Weber. Hg. von Riidiger Zymner in Verbindung mit Elisabeth Stein, Ul-
rich Ernst und Dieter Lamping. K6ln 2000, S.201-215, hier S.202.

60 Schumacher: Geschichtenerzdhlzauber (Anm. 59), S. 203.

61 Vgl. mit Haferland: Kontiguitat (Anm. 30), S. 67 et passim.

62 Vgl. Schumacher: Geschichtenerzdhlzauber (Anm. 59), passim.

63 Dies hilt auch Haeseli: Magische Performativitat (Anm. 47), in ihrer Studie zu Zaubersprii-
chen fest (vgl. S.203). Wie sie zeigt, ist gerade die Schriftlichkeit der Uberlieferung ein be-
deutendes Element magischer Wirksamkeit.

64 Haubrichs: Von den Anfiangen zum hohen Mittelalter (Anm. 58), S.431.

65 Vgl. Haubrichs: Von den Anfangen zum hohen Mittelalter (Anm. 58), S. 431.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



96 Jutta Eming

kénnen? Weil die Formel bzw. diese Sprache gottlich gestiftet wurde? Sprache
wird dieser Auffassung gemafs unter bestimmten Bedingungen absolut und pri-
mar wirksam. Am gegenwartigen Punkt der Debatte ist nicht moglich zu ent-
scheiden, welche der genannten Komponenten unverzichtbar sind.

Eine Definition, der geméfs magische Wirksamkeit aus der Applikation einer
bestimmten Sprechweise folgt, lasst sich allerdings weder umkehren noch ver-
allgemeinern. Damit Magie wirksam werden kann, ist sie nicht in jedem Fall auf
ritualistisch eingesetzte (oder performative) Sprache angewiesen. Es gibt viele
Beispiele von Magie, die anders funktionieren, wie die Lektiire der Sterne, die
Konsumtion eines Liebestranks, die Wirkung von Edelsteinen, die Betérung
durch bestimmte Formen von Gesang. Es sind solche Beispiele von Magie, welche
die Literatur des Hochmittelalters, die seit dem 12. Jahrhundert im Kontext der
hofischen Kultur entsteht, in besonderer Weise fiir sich entdeckt.

3 Das Wunderbare in der Literatur des Mittelalters und der Frithen Neuzeit

Die magische Provenienz von Darstellungsmustern des Wunderbaren anzuer-
kennen fallt der Literaturwissenschaft vielfach schwer. Dies scheint mir kaum
anders erkldrlich als durch eine Persistenz der Annahme, dass magische Theo-
rie und Praxis in strikter Opposition zu Wissenschaft und Rationalitat auf der
einen Seite, zur christlichen Religion auf der anderen Seite stiinden. Diese diirfte
wiederum wesentlich auf James George Frazers kulturgeschichtliche Hypothese
zuriickzugehen, dass alle drei als Geisteshaltungen in einem historischen Ab-
l6sungsverhiltnis zueinander stehen (von der Magie zur Religion zur Wissen-
schaft).®® Beide Annahmen sind ebenso problematisch wie die geistes- und so-
zialwissenschaftliche These, dass magisches Denken und magische Praktiken
nur als ,Reste’ an der Peripherie oder im Untergrund der mittelalterlichen Kultur
iiberlebten, die ansonsten klar von der christlichen Religion dominiert gewesen
sei. Sie wird von ausgewiesenen Medidvisten wie dem Historiker Jacques Le
Goff, oder dem Spezialisten fiir das Phantastische in der franzosischen Literatur
des Mittelalters, dem Romanisten Francis Dubost, ebenso wie von Angehorigen
der Disziplin der Volkskunde vertreten.”

Vielleicht aufgrund solcher Vorbehalte gegeniiber dem Umstand, dass magi-
sche Vorgdnge in der mittelalterlichen Literatur verbreitet beschrieben werden,
sind ihre verschiedenen Funktionen und Kontexte bislang wenig untersucht
worden. Selbst einschldgige Untersuchungen zu Magie im Mittelalter, wie Ri-
chard Kieckhefers klassische Studie, beschreiben Magie in der mittelalterlichen
fiktionalen Literatur als in erster Linie auf einem psychologischen Niveau ope-
rierend,®® und damit auf einem metaphorischen. Wahrend dies fiir einige Dich-

66 Vgl. zuletzt die Diskussion bei Copenhaver: Magic in the Western Culture (Anm. 1), S. 9-25.

67 Gegen letztere insbesondere wendet sich Daxelmdiiller: Zauberpraktiken (Anm.16). Vgl.
auBerdem Le Goff: Das Wunderbare (Anm. 19), S. 60-62; Dubost: L'Autre, I'Ailleurs, ’Autre-
fois (Anm. 13).

68 Vgl. Kieckhefer: Magie im Mittelalter (Anm.9), S. 122-134, besonders S. 127-129.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Magie und Wunderbares 97

tungen jedoch durchaus zutreffend ist, verwenden viele andere ein konkretes
Verstdandnis von Magie, und nicht wenige gleiten semantisch schillernd an wort-
lichen und metaphorischen Verstindnisebenen entlang.®

In diesem Zusammenhang ist darauf hinzuweisen, dass der hier entwickelte
Ansatz zur Konzeptualisierung des Wunderbaren — und Magischen — sich von
wichtigen rezenten diskurs- und wissenschaftsgeschichtlichen Forschungen in
einigen Punkten unterscheidet. Lorraine Daston und Katherine Park beziehen in
ihre wissenschaftsgeschichtlichen Untersuchungen Beispiele aus zentralen lite-
rarischen Texten des Mittelalters zwar punktuell ein,”” widmen dem Wunder-
baren bei den zeitgendssischen Theologen und Philosophen jedoch eigene gro-
Be Kapitel. Ahnlich unterscheidet Caroline Walker Bynum das Wunderbare in
klerikalen und naturgeschichtlichen Schriften von der literarischen Tradition,
die sie als ,literature of entertainment”’! bezeichnet. Auf diese Weise entsteht
der Eindruck, dass literarische und Wissens-Diskurse grundsétzlich auf ande-
ren Ebenen angesiedelt sind. Dagegen vertrete ich die Auffassung, dass die spe-
ziellen Darstellungsmuster des Wunderbaren in literarischen Texten von etwa
1200-1600 ebenfalls grundsatzlich Wissen vermitteln, wenn sie auch in eben die-
ser Spezifik allererst bestimmt werden miissen.”” Die Frage ist auch deshalb nicht
trivial, als die Relationierung von Wissen und Verwunderung seit der Antike
als Grundvoraussetzung von Erkenntnis gilt, insbesondere in der prominenten
und immer wieder zitierten These von Aristoteles, dass die emotionale Reak-
tion der ,Verwunderung” das Einfallstor fiir Wissen und Erkenntnis darstelle.”
Ich wende mich in diesem Zusammenhang gegen eine Auffassung, der zufolge
Verwunderung als Emotion langfristig stets durch Wissen (als Kognition) ersetzt
werde.” Sie beforderte die — gegentiber der philosophischen Tradition verkiirzte —
Einstellung, dass Wissenserwerb und Bildung iiber die Verwunderung hinaus-
gehen und diese schlieslich ersetzen.”

69 Vgl. etwa Sandra Linden: Zauber der Minne — Zauber der Tugend. Zur Verbindung von Ma-
gie und Tugendlehre in spatmittelalterlichen Minnereden. In: Alt, Eming, Renz, Wels: Magia
(Anm. 32), S5.121-142.

70 Vgl. Daston, Park: Wonders and the Order of Nature (Anm. 43), Kapitel I und IL

71 Caroline Walker Bynum: Metamorphosis and Identity. New York 2005, S. 53-56.

72 Dies entspricht dem Forschungsprogramm meines Teilprojekts ,,Das Wunderbare als Konfi-
guration des Wissens in der Literatur des Mittelalters” im Berliner Sonderforschungsbereich
Episteme in Bewegung.

73 Vgl. Aristoteles: Metaphysik. Schriften zur Ersten Philosophie. Ubersetzt und herausgege-
ben von Franz F. Schwarz. Stuttgart 1970: ,Weil sie sich nimlich wunderten, haben die Men-
schen zuerst wie jetzt noch zu philosophieren begonnen; sie wunderten sich anfangs iiber
das Unerkldrliche, das ihnen entgegentrat.” S.21-22.

74 Differenziert werden die Moglichkeiten der Relationierung dargestellt bei Thomas Lein-
kauf: Zur Funktion des ,Wunderbaren’ (mirabile) in Philosophie und Poetologie des 16. Jahr-
hunderts. In: Mirabiliratio. Das Wunderbare im Zugriff der Frithneuzeitlichen Vernunft. Hg.
von Christoph Strosetzki. Heidelberg 2015. S. 33-65.

75 Vgl. auch, mit spezifischem Akzent auf dem das Wunderbare produzierenden Imaginaren,
Karnes: Marvels in the Medieval Imagination (Anm. 22), S. 364-365.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



98 Jutta Eming

Als Lexem erscheint das Wunderbare in der Literatur des Mittelalters regel-
mafBig erst ab dem 16. Jahrhundert.”® Stattdessen begegnet — in einer sehr brei-
ten Verwendung — das Wort wunder. Dies bringt fiir eine Begriffskldrung erneut
Schwierigkeiten mit sich, weil wunder in seiner prominentesten und wichtigsten
Verwendung das Wirken Gottes in der diesseitigen Welt bezeichnet. Wenn litera-
rische Helden sich mit einem schonen, unbekannten, anziehenden und/oder be-
angstigenden Objekt oder Erlebnis konfrontiert sehen und es von ihnen oder vom
Erzdhler als wunder bezeichnet wird, bleibt die Frage, welche Kraft sich dahinter
verbirgt, aber oftmals gerade offen. Mittelalterliche Dichter der hofischen und
spathofischen Literatur schopfen grofse Potentiale an Spannung aus dieser episte-
mologischen —und im Horizont der Erzahlungen: metaphysischen — mangelnden
Eindeutigkeit.

So sind sich Herzog Ernst und seine Gefolgschaft, nachdem sie auf ihrem Weg
ins Heilige Land beinahe Schiffbruch erlitten hatten, in dem Moment, in dem sie
endlich am Ufer ein hérliche burc stdn sehen,”” sicher: daz uns got hit gesant (V.2259).
ez ist ein michel (grofles) wunder | daz got mit uns hat getdn (V.2424f). Als wunder
(V.2460) werden beim anschlieSenden Gang durch die unbekannte Stadt aber
dann auch deren einzigartige Kostbarkeiten bezeichnet, von golde und von gestei-
ne, | von grozer zierde reine (V.2461f). Die gesamte Architektur bildet ein wunder
(V.2557), eine kostbare Badeanlage mit einem ausgekliigelten Bewdsserungs-
system wird innerhalb der wunder manicvalt (V. 2700) dabei noch eigens hervorge-
hoben. Die Helden nehmen alles staunend wahr und spazieren durch diese Stadlt,
doch ihre Zuversicht, dass Gott sie sicher lenkt und alles fiir sie eingerichtet hat,
hat sie langst verlassen; sie empfinden jetzt auch eine wunderliche nét (V.2731)
und fragen sich, ob die Stadt nicht Bewohner hat, die sie bald mit ihrer Riickkehr
iiberraschen werden. Tatsdchlich sehen sie bald ein schreckenerregendes wun-
der (V.2817) in Form der in die Stadt zuriickkehrenden Bewohner, welche von
menschlicher Gestalt und hofisch gekleidet sind, aber Kopfe von Kranichen auf-
weisen und {iiber ein fiir die Besucher unverstandliches Krachzen miteinander
kommunizieren.

76 Dieser Befund gilt nur fiir die mittelhochdeutsche Sprache. Seit dem 12. Jahrhundert be-
gegnet im Franzdsischen bereits regelmafig merveilleux, im Englischen marvelous, beide Ab-
leitungen von der Wurzel des lateinischen mirari. Vgl. Claude Lecouteux: Introduction a
Iétude du merveilleux médiéval. In: Etudes Germaniques 36 (1981), Hft. 3, S.273-290, hier
S.273-274. RegelmafBig ist in der mittelhochdeutschen Literatur dagegen das Adjektiv wun-
derlich vertreten. Zu Semantik und Bedeutungswandel vgl. auch Walter Haug: Die komische
Wende des Wunderbaren: arthurische Grotesken. In: Wolfzettel: Das Wunderbare (Anm. 9),
S.159-191, hier S. 159-160.

77 Herzog Ernst. Ein mittelalterliches Abenteuerbuch. In der mittelhochdeutschen Fassung B
nach der Ausgabe von Karl Bartsch mit den Bruchstiicken der Fassung A herausgegeben,
ubersetzt, mit Anmerkungen und einem Nachwort versehen von Bernhard Sowinski.
Durchgesehene und verbesserte Ausgabe. Stuttgart 1979, V.2213. Im Folgenden erscheinen
die Versangaben direkt hinter dem Zitat im laufenden Text. Gelegentliche Ubersetzungen
dort, wo der mittelhochdeutsche Text nicht unmittelbar verstandlich erscheint, folgen So-
winski.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Magie und Wunderbares 99

Es lieflen sich viele Beispiele aus Dichtungen des Hochmittelalters anfiihren,
in denen die Semantik von mhd. wunder in dhnlicher Weise schillert wie hier. Das
Derivativ wunderliche ist, wie sich gezeigt hat, dabei besonders geeignet, um die
Verunsicherung abzubilden, welche hinsichtlich der Herkunft der beschriebenen
Phanomene und an sie gekniipfter Vorgédnge einhergehen kann.

Als dsthetische Kategorie wird das Wunderbare regelmaflig erst in Poetiken
seit dem 16. und 17. Jahrhundert konzeptualisiert.” Seine Verwendung fiir die
vorausgegangenen Jahrhunderte ist wissenschaftlich trotzdem verbreitet und
eingefiihrt. Auf welchen Gegenstandsbereich die Kategorie dabei jeweils bezo-
gen wird, wire fiir die verschiedenen disziplindren Diskurse jedoch eventuell
unterschiedlich zu beantworten. Fiir den hier konstituierten Untersuchungsbe-
reich ist das Wunderbare als konzeptionelle Kategorie von der Verwendung von
wunder in der mittelalterlichen Dichtung, wie es am Beispiel des Herzog Ernst ge-
rade skizziert worden ist, qualitativ zu unterscheiden. Im Folgenden wird das
Wunderbare zudem um eine Begriffsdimension erweitert, der zufolge es sich als
epistemische Konfiguration in der Literatur des Mittelalters und der Frithen Neu-
zeit auffassen lasst.”

Grundlegend fiir das Verstandnis vom Wunderbaren als Episteme ist die Pra-
misse, dass es auf Transfers verschiedener historischer Wissensdiskurse und Wis-
senselemente aus den Bereichen der Historiographie, Theologie, Naturgeschichte
oder Medizin beruht und in Beschreibungen des hofischen Europa wie des Na-
hen Ostens und Ostasiens, der Antike und verschiedener Anderswelten zu Erleb-
nisbereichen kultureller und historischer Alteritit je neu konfiguriert wird. Ent-
scheidend ist, dass sich im Zuge solcher Re-Konfigurationen im literarischen Text
diese Traditionen und ihre Versatzstiicke verandern. Das Wunderbare formiert
sich auf diese Weise zu den neuen, nun ihrerseits rekurrenten Darstellungsmu-
stern in der fiktionalen Literatur des Mittelalters, die seit dem 12. Jahrhundert
transkulturell verbreitet sind: Anderswelten, die, wie die Stadt des Herzog Ernst,
dennoch einen ausgepragt hofischen Charakter haben,® ihre Bewohner (Mon-
stren, Feen, Zauberer), Dinge mit besonderen Eigenschaften, Automaten, aber
auch das Wirken Gottes oder verschiedene Vorstellungen aus dem Bereich des
Magischen, wie Zauber und Transformationen.®’ Schon an dieser Stelle ist aber
festzuhalten, dass das Wunderbare mit Formen des Magischen nicht identisch ist.

78 Als Uberblick: T. Hoffmann, C. Sittig: Wunderbare, das. In: Historisches Worterbuch der
Rhetorik. Hg. von Gert Ueding. Mitbegriindet von Walter Jens. Bd.9. Darmstadt 2009,
Sp. 1444-1459. Vgl. auierdem Nicola Gess: Staunen. Eine Poetik. Gottingen 2019, die als An-
satzpunkt fiir eine , philosophische Asthetik” des Staunens das 18. Jahrhundert nennt, S. 30.

79 Dies entspricht wiederum dem Forschungsprogramm meines Teilprojekts im SFB 980.

80 Vgl. zur These, dass die Stadt Grippia im Herzog Ernst gerade keine Anderswelt, sondern eine
idealisierte hofische Stadt im Mittelmeerraum reprasentiert, demnéachst Falk Quenstedt: Mi-
rabiles Wissen. Deutschsprachige Reiseerzdhlungen um 1200 im transkulturellen Kontext
arabischer Literatur. Dissertationsschrift Berlin 2019.

81 Vgl. zu dieser Systematisierung bereits Eming: Funktionswandel des Wunderbaren (Anm. 13),
S.5-27.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



100 Jutta Eming

Vielmehr macht es in Form von unterschiedlichen Objekten, Figuren, Topogra-
phien, Narrativen und Konfliktkonstellationen Anleihen bei magischen Denk-
mustern und Traditionen, um sie auf einer neuen Ebene zu re-inszenieren. Dazu
gehoren heilende Edelsteine, zauberkundige Figuren wie Feen oder Zauberer,
Automaten oder - seltener — Mensch-Tier-Metamorphosen.

Das Wunderbare konstituiert sich dabei nicht nur als Objektbereich — mirabilia
wie Magnetberge oder monstrose Volker — und auf Seiten eines wahrnehmen-
den Subjekts nicht nur iiber die emotional-intellektuelle Haltung des Staunens.
Vielmehr entfaltet es sich als ein umfassender Zusammenhang erzahlerischer
Inszenierung, zu dem rhetorische Stilisierungen durch descriptiones und Ekphra-
sen ebenso gehoren wie Erzahlerkommentare und Fokalisierungen, Handlungs-
vollziige und Erfahrungen, Emotionen und Reflexionen der literarischen Figuren
und atmosphaérische Effekte.

Frank Fiirbeth arbeitet in seinem Beitrag zu diesem Band heraus, in welch’
hohem Mafe die literarischen Zauberer als eigene ,Spezies’ im Vergleich zu de-
nen der gelehrten Diskurse erscheinen. Auch andere Medidvisten weisen darauf
hin, dass Diskurse iiber das Magisch-Ddamonische, also iiber Vorgiange, die auf
den Teufel und seine Damonen zuriickzufiihren sind und die sehr ernsthaft in
der mittelalterlichen Theologie gefiihrt werden, in dieser Form nicht in literari-
schen Texten erscheinen. Ein Beispiel wéare die Metamorphose, insbesondere die
Mensch-Tier-Metamorphose, deren theologischer Hintergrund — seit Augustinus
die Doktrin eines grundsétzlich illusorischen Charakters, dem zufolge die Damo-
nen sich nur scheinbar verwandeln — in literarischen Texten regelrecht verkehrt
oder mit dem gespielt wird.*

Viele klassische hofische Romane des Mittelalters enthalten magische Ele-
mente, wie Zauber, Heilungsprozesse oder Prophetien. Manche Gattungen ent-
wickeln ein Interesse an speziellen Formen von Magie. Antikisierende Romane
etwa, darunter die Erzdhlungen {tiber die Indienreise Alexanders des Groflen,
der Eneasroman oder auch die am Modell des hellenistischen Romans orientier-
ten Liebes- und Abenteuerromane, zeigen eine Vorliebe fiir magische Automa-
ten — exquisite kiinstliche Figuren oder Maschinerien, die andersweltliche Musik
erzeugen.® Die Plots von einigen der bekanntesten mittelalterlichen Dichtungen,

82 Vgl. Laurence Harf-Lancner: La metamorphose illusoire. Des théories chrétiennes de la mé-
tamorphose aux images médiévales du loup-garou. In: Annales. Economies — Sociétés — Ci-
vilisations. 40e Année (1985), Hft. 1, S.208-226.

83 Vgl. zum Alexanderroman Jutta Eming: Luxurierung und Auratisierung von Wissen im
Stralburger Alexander. In: Fremde — Luxus — Rdume. Konzeptionen von Luxus in Vormo-
derne und Moderne. Hg. von ders., Gaby Pailer, Franziska SchofSler und Johannes Traulsen.
Berlin 2015, S.63-83; zum Eneasroman Jutta Eming: Faszination und Trauer. Zum Potential
asthetischer Emotionen im mittelalterlichen Roman. In: Wie gebannt. Asthetische Verfahren
der affektiven Bindung von Aufmerksamkeit. Hg. von Martin Baisch, Andreas Degen und
Jana Liidke. Freiburg i. Br. 2013, S.235-264; zum Flore-Roman vgl. Jutta Eming: Schone Ma-
schinen, versehrte Helden. Zur Konzeption des kiinstlichen Menschen in der Literatur des

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Magie und Wunderbares 101

zum Beispiel der Tristan Gottfrieds von Straflburg, entfalten sich entlang magi-
scher Ereignisse.

Entscheidend ist fiir solche Beziige allerdings der fiir die Wissenstraditionen
bereits generell geltend gemachte Umstand: Das Wunderbare macht Anleihen
bei diesen vorgiangigen Traditionen, aber es bildet sie nicht einfach ab. Dies gilt
auch fiir magische Wissensformen. Wie jede Episteme verdndert sich auch magi-
sches Wissen im Transfer, d.h. in Prozessen, in denen es vom Ursprungskon-
text in einem neuen Kontext rekonfiguriert wird. Dies gilt unabhédngig davon,
ob solcher Transfer in zeitlicher, raumlicher, kultureller, gattungshafter Hinsicht
oder in einer Kombination aller vollzogen wird, und es ist gleichgiiltig, ob in
den betreffenden Texttraditionen der Eindruck vermittelt werden soll, dass die-
ses Wissen gerade stabil bleibt.* Zugleich zeigt sich dabei, dass Wissen sich im
Vollzug verandert — eine Moglichkeit, die auch Wittgenstein in seinen Beispielen
flir Sprachspiele mit beriicksichtigt hatte.®* Beim Wunderbaren kommt hinzu,
dass es einer immanenten Uberbietungslogik folgt und den Effekt, Staunen oder
Verwunderung zu erzeugen, immer wieder neu herstellen muss.* Auf jeden Fall
aber wird ein Topos gelehrten Wissens zum Gegenstand eines mit verschiedenen
narrativen Mitteln inszenierten Prozesses einer Erfahrung des Wunderbaren.
Dadurch wird seine Geltung neu ausgehandelt. Die Verdanderungen sind nicht
in der Perspektive des Bruchs, sondern in der einer kleinteiligen, immer neuen
Anpassung zu erfassen, zum Beispiel, wie im hofischen Roman des Mittelalters,
an Narrativen der (ritterlichen) Erfahrung und der Abenteuersuche in einer Topo-

Mittelalters. In: Textmaschinenkorper. Genderorientierte Lektiiren des Androiden. Hg. von
Eva Kormann, Anke Gilleir und Angelika Schlimmer. Amsterdam, New York 2006, S. 35-46.

84 Dies folgt der Arbeitshypothese des SFB 980 , Episteme in Bewegung”. Lecouteux: Intro-
duction (Anm.76), S.284, scheint eben diese Verschiebung im Blick zu haben, wenn er zu
magischen Objekten im franzosischen Roman des Hochmittelalters festhilt: ,Ce qui compte,
ce sont avant tous lex vertus magiques qu'on leur attribue, et le merveilleux est ici dans la
relation du sujet a I'objet, ou si I'on veut, dans la relation entre possesseur et objet possédé.”
Eine schéne Studie zu diesem Phdnomen hat Douglas Biow mit seiner komparatistischen
Analyse von Transfers der bei Vergil erziahlten Episode des blutenden Zweigs vorgelegt, vgl.
ders.: Mirabile Dictu. Representations of the Marvelous in Medieval and Renaissance Epic.
Ann Arbor 1996.

85 So etwa in der Notiz Nr. 83 der Philosophischen Untersuchungen: ,[...] Wir kénnen uns
doch sehr wohl denken, daf3 sich Menschen auf einer Wiese damit unterhielten, mit einem
Ball zu spielen, so zwar, daf$ sie verschiedene bestehende Spiele anfingen, manche nicht zu
Ende spielten, dazwischen den Ball planlos in die Hohe wiirfen, einander im Scherz mit
dem Ball nachjagen und bewerfen, etc. Und nun sagt Einer: Die ganze Zeit hindurch spielen
die Leute ein Ballspiel, und richten sich daher bei jedem Wurf nach bestimmten Regeln. Und
gibt es nicht auch den Fall, wo wie spielen und ,make up the rules as we go along’? Ja auch
den, in welchem wir sie abdandern — as we go along.” Wittgenstein: Philosophische Untersu-
chungen (Anm. 14), S. 67.

86 Vgl. dazu auch Jutta Eming, Falk Quenstedt, Tilo Renz: Das Wunderbare als Konfiguration
des Wissens — Grundlegungen zu seiner Epistemologie. In: Working Paper 12/2018 des Son-
derforschungsbereichs 980 , Episteme in Bewegung. Wissenstransfer von der Alten Welt bis
in die Frithe Neuzeit”. Freie Universitat Berlin, URL: https://refubium.fu-berlin.de/handle/
fub188/26668.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



102 Jutta Eming

graphie, die teils andersweltliche Ziige tragt.” Dies mochte ich an einem weiteren
Beispiel illustrieren.

Gervasius von Tilbury (ca. 1150-1235), englischer Rechtsgelehrter, Historiker
und Geograph, verfasste die Otia imperialia (,Kaiserliche Mufsestunden”) wohl
1209-1214 als Weltgeschichte und Weltbeschreibung fiir Kaiser Otto IV. Er verar-
beitet dafiir nicht nur die gelehrte enzyklopadische Geographie und Weltgeschich-
te, sondern auch Wundergeschichten aus der mittelalterlichen Erzihlliteratur,
darunter die Vergilsage oder die Artustradition. In solcher Zusammenstellung
kommt es immer wieder auch zu Uberschneidungen zwischen dem Wunderbaren
und dem Magischen. Als eines der ersten Beispiele fiir ,Natiirliches’ nennt Ger-
vasius zum Beispiel ganz selbstverstindlich den Salamander, von dem bekannt
sei, dass er im Feuer nicht umkomme. Dann berichtet er {iber verschiedene Se-
henswiirdigkeiten, viele davon in Neapel, aber auch iiber den in Indien gelegenen
Magnetberg, {iber den schon Augustinus berichtet habe. Unter anderem aber han-
delt er auch iiber die franzdsische Stadt Barjols, wo Folgendes zu beobachten sei:

11. Der NufSbaum, der zur selben Zeit Blatter und Friichte bekommt

Auf das eine Wunder folgt das néchste. Im vorhin genannten Dorf Barjols
habe ich noch etwas Erstaunliches gesehen. In einem Garten an der Stadt-
mauer sah ich ndmlich einen grofien Nufibaum, der wie die anderen Bau-
me auch sein Laub abwirft und in der Kilte des Winters ohne Leben ist.
Doch wahrend, wenn der wohltdtige Friihling zuriickkehrt, alle {ibrigen
Baume wieder an Saft zunehmen und zu spriefien beginnen, sich belau-
ben und ihre Freunde mit den Bliiten, den Vorboten der Friichte, erfreuen,
verharrt allein dieser NufSbaum in seiner diirren Winterstarre. Keinerlei
Anzeichen deuten auf Begriinung oder Friichte hin. Doch wenn nach etwa
vier Monaten das Fest des heiligen Johannes des Taufers naht, nimmt er
in einem plotzlichen Aufjauchzen Anteil an der Freude {iber die Geburt
des Vorlaufers und bekommt unerwartet Blatter und Friichte, deren Men-
ge dem Ertrag der anderen Baume an Niissen in nichts unterlegen ist oder
nachsteht.®

Gervasius’ Kriterien zufolge ist der Nufsbaum, der entgegen aller empirischen
Wahrscheinlichkeit Bliiten und Friichte zugleich trédgt, ein Phanomen des Wun-
derbaren und doch natiirlich. Wahrscheinlich ist die entsprechende Vorstellung

87 Damit befindet sich meine Auffassung in Opposition zu solchen, die Transfers von Begrif-
fen, Konzepten, Motiven als ,Ubernahmen’ verstehen, die im neuen Kontext mehr oder we-
niger identisch wie im alten funktionieren, in diesem Sinne auch zum Beitrag von Frank
Fiirbeth im vorliegenden Band.

88 Gervasius von Tilbury: Kaiserliche Muflestunden. Otia imperialia. Hg. von Heinz Erich Stie-
ne. Stuttgart 2009, S. 319.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Magie und Wunderbares 103

transkulturell verbreitet, so weist sie Parallelen zu Paradieses-Vorstellungen in
der islamischen Tradition auf.*’

Was aber geschieht, wenn solche Phdnomene in literarischen Texten auftau-
chen? Immerblithende Pflanzen oder Pflanzen, die entgegen der {iblichen jah-
reszeitlichen Wahrscheinlichkeit blithen, kommen dort relativ haufig fiir die
Markierung sogenannter Anderswelten vor. Kriterien des Wunderbaren (nach
Gervasius und anderen) konvergieren dabei durch verschiedene Merkmale mit
denen des Magischen, so durch das Aufheben der iiblichen Kausalitdten von Zeit
und Raum, durch Behauptungen wie die, dass es Orte gebe, an denen ,immer’
Sommer herrsche oder eben Friichte und Bliiten gleichzeitig wiichsen. Ein be-
kanntes Beispiel wére der Iwein Hartmanns von Aue in einer zentralen Episode,
in welcher der Protagonist einen magisch wirksamen Brunnen begieffen muss.”
Dieser ist in einem Wald mit entsprechenden Baumen situiert. Aber auch der Lan-
zelet Ulrichs von Zatzikhoven bietet ein Beispiel:

sO wart er iz der ahte

starc, kiiene und geil.

ouch half dar zuo ein michel teil,
Vor siner biirge lac ein tal,
kein kriit was s6 smal

noch so lanc noch so breit,
daz kein edel bluomen treit,
daz enweere ddi in solcher art,
sO ez ie aller schoenest wart.
s0 stuont diu heide fiir sich an
als rehte wol getan,

an wandel an ir staete.

swi daz weter teete,

sO was der wert und der walt
allez sumerlich gestalt.”

89 Vgl. Nerina Rustomji: The Garden and the Fire. Heaven and Hell in Islamic Culture. New
York 2008, S. 64 et passim.

90 Vgl. dazu die eingehende Analyse von Andreas Hammer: Tradierung und Transformation.
Mythische Erzdhlelemente im ,Tristan” Gottfrieds von StrafSburg und ,Iwein” Hartmanns
von Aue. Stuttgart 2007, S.215-237, der allerdings von einem ,wundersamen’ Brunnen
spricht und die Episode insgesamt mit Blick auf mythische Erzdhlelemente analysiert.

91 Ulrich von Zatzikhoven: Lanzelet. Hg. von Florian Kragl. Bd. 1. Text und Ubersetzung. Ber-
lin, New York 2006, V.3968-3982. Ubersetzung: So wurde er iiber die Mafien / stark, mutig
und froh gestimmt. / Dazu trug sehr bei, / dass vor seiner Burg ein Tal lag / das kein Kraut
vermissen lief3, sei es schmal, / lang oder breit, / das jegliche edle Blume trug, / wie es sie
am allerschonsten gab. / So stand die Heide immergleich, / so {iberaus schon, / ohne Veran-
derung ihrer Tugend. / Egal wie das Wetter ausfiel / sahen die Wiese und der Wald / immer
sommerlich aus. Meine Ubersetzung folgt in Teilen der von Florian Kragl. Zu den Parallelen
vgl. auch Hammer: Tradierung und Transformation (Anm. 90), S.231-232.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



104 Jutta Eming

Ulrich von Zatzikhoven kénnte Erziahlungen wie die von Gervasius gekannt
haben, eine direkte Abhdngigkeit von ihm oder auch vom [wein ist eher nicht
vorauszusetzen.”” Heifst das, dass er die Erzahlung von solchen immerblithenden
Baumen ,geglaubt’ hat, fiir bare Miinze nahm, also fiir Wissen? Oder ist ihm
vollig klar, dass dies hochst unwahrscheinlich ist, hat er entsprechende Erzéh-
lungen als Folie verstanden, um eigene Welten des Wunderbaren zu entwerfen?
Um diese Fragen kann es nicht gehen. Der Dichter verfahrt auch gar nicht so, dass
er die Stétte als Objekt gelehrten und imperialen Wissens préasentieren wiirde,
wie Gervasius dies getan hat. An der vorliegenden Stelle geht es darum, fiir die
Queste, den Abenteuerweg des Helden, wie er fiir den hofischen Roman typisch
ist, Entsprechungen zwischen der emotionalen Verfasstheit und Zuversicht des
Helden und seiner Umgebung zu konstituieren. Dafiir wird der immerblithende
Wald in einen locus amoenus umgestaltet. Entsprechende Mikro-Transfers zwi-
schen verschiedenen hofischen und gegenhofischen, ,anderen” Bereichen kenn-
zeichnen das Erzdhlen im hofischen Roman und erfordern inner- und extradiege-
tisch verschiedene Kompetenzen, solche Anspielungen entsprechend einordnen
zu konnen.

Der Liebestrank in Gottfrieds von Straflburg Tristan andererseits rekurriert auf
eine magische Praktik bzw. auf magisches Wissen, fiir die sich in vielen vormo-
dernen Traktaten Rezepturen finden und die nachweislich frith umstritten sind;
schon Ovid warnt vor ihnen.” In der Tristan-Forschung hat der Umstand, dass
die exzeptionelle Liebe des zentralen Paars durch ein ,mechanisches’, weil magi-
sches, Mittel begriindet wird, zu anhaltenden Diskussionen gefiihrt.** Aber auch
hier kommt es in der Dichtung darauf letztlich gar nicht an. Viel wichtiger ist der
Umstand, dass der Tristan eingehend ausspekuliert, was ein Liebestrank eigent-
lich im Inneren einer Person bewirkt, und damit eine Form der Innensicht einer
literarischen Figur und von Prozessen konfligierender Emotionen erzielt, die in
der zeitgendssischen hofischen Literatur nicht ihresgleichen hat.”® Ein solcher
Vorstofs ins Imaginére als Darstellung eines Nicht-Darstellbaren, welcher durch
das aufiergewohnliche magische Mittel des Liebestranks stimuliert wird, lasst

92 Dies hdngt mit der vermuteten Entstehungszeit des Textes zusammen, vgl. zu dieser um-
strittenen Frage Florian Kragl: Forschungsbericht. Datierung des Lanzelet. In: Ulrich von
Zatzikhoven: Lanzelet (Anm. 91), Bd. 2, S.901-907.

93 Vgl. P. Ovidius Naso: Ars amatoria. Liebeskunst. Lateinisch / Deutsch. Ubersetzt und he-
rausgegeben von Michael von Albrecht. Stuttgart 1992 und 2003, S.64 und S. 65. Birkhan:
Magie im Mittelalter (Anm.9), S.136-137 zufolge gehdren sie im Mittelalter zum ,populdren
Aberglauben’.

94 Als eine der letzten ist zu nennen: Florian Kragl: Gottfrieds Ironie. Sieben Kapitel {iber fi-
gurenpsychologischen Realismus im ,Tristan’. Mit einem Nachspruch zum ,Rosenkavalier”.
Berlin 2019, S. 244-257, der dieses Erzdhlen — wiederum ironischerweise — als ,verzauberten
Realismus’ bezeichnet.

95 Vgl. meine Analyse in Jutta Eming: Emotionen im ,Tristan’. Untersuchungen zu ihrer Para-
digmatik. Gottingen 2015, S. 61-82.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Magie und Wunderbares 105

sich als eine eigene Form des Wissens verstehen.” Den Begriff von Episteme, den
ich hier fiir die Verbindung von Magie und dem Wunderbaren in Anlehnung an
das begriffliche Instrumentarium des Berliner Sonderforschungsbereichs Episte-
me in Bewegung verwende, versteht ,Wissen von etwas’ ndmlich auch in dem Sin-
ne als Wissen mit Geltungsanspruch, als diese Anspriiche nicht notwendig iiber
explizite Reflexionen manifest werden miissen. Sie konnen stattdessen auch tiber
spezielle Formen der materiellen und medialen Reprisentation, {iber bestimmte
Institutionen oder dsthetische und performative Strategien zum Ausdruck kom-
men. Dazu gehort die differenzierte Prozessualitdt von Emotionen in Gottfrieds
Tristan, flir die der Liebestrank nur mehr als Ausloser und Chiffre fungiert. Es
wire abwegig, die entsprechenden Passagen der Dichtung als Auseinanderset-
zung mit Magie lesen zu wollen. Und sie lassen sich umgekehrt in zusammenfas-
senden Formulierungen wie ,hofische Magie” nicht abbilden.

Magier oder magisch begabte Figuren erhalten ihre Fihigkeiten in literari-
schen Texten einerseits qua Bestimmung, andererseits durch ihre Ausbildung,
nicht selten durch beides. Die Feengestalt Meliur, welcher der Held Partonopier
in ihrem magisch funktionierenden Palast schliefilich begegnet und die seine Ge-
liebte wird (s. u.), erzahlt ihm davon, dass ihr Vater dafiir gesorgt habe, dass sie die
nigromantie erlernte.”” Sie habe sie unter anderem dafiir angewendet, ihrem Vater
zu néchtlicher Stunde zur Unterhaltung etwas vorzuzaubern (V. 8100-8133).” Die
Verbindung von Eignung und Bildung lédsst sich noch am literarischen Helden
Harry Potter beobachten, der einerseits ausgezeichnet ist durch Geburt in eine
Zauberer-Genealogie und andererseits die Schule von Hogwarts besuchen muss,
um den richtigen Umgang mit seinen Fahigkeiten zu erlernen. Diese Eignung des
literarischen Helden ist eine besonders bedeutende Spielart der Ubernahme ma-
gischer Vorstellungen und ihrer Transformation im literarischen Text. Sie wird
deshalb abschlieflend noch etwas eingehender thematisiert.

4 Von der Disposition fiir das Magische zum Hang zum Wunderbaren

Die subjektive Komponente des Wunderbaren ist immer wieder betont worden,
der Umstand, dass eigentlich alles zu ihm gehoren kann, das bewundert wird,
verwundert, Wissensdrang erzeugt. Sie gehdrt zum Begriff seit der Antike.”
Das Staunen und die Ver-/Bewunderung sind dem Wunderbaren als Begriffe

96 Ich verwende den Begriff des Imagindren im Sinne von Wolfgang Iser als Einholen von
etwas bis dato nicht Darstellbarem, vgl. ders.: Das Fiktive und das Imaginére. Perspektiven
literarischer Anthropologie. Frankfurt/M. 1991, S. 18-60.

97 Konrads von Wiirzburg Partonopier und Meliur. Aus dem Nachlasse von Franz Pfeiffer her-
ausgegeben von Karl Bartsch. Mit einem Nachwort von Rainer Gruenter in Verbindung mit
Bruno Johnk, Raimund Kemper und Hans-Christian Wunderlich. Berlin 1970, V. 8064-8099.
Die weiteren Zitate erscheinen direkt im laufenden Text.

98 Vgl. Jutta Eming: Reiz, Rausch, Remedium. Zur emotionalen Wirkung von Zauberkraft in
hofischen Romanen des 12. und 13. Jahrhunderts. In: Wolfzettel: Das Wunderbare (Anm. 9),
S.141-157.

99 Vgl. Hoffmann, Sittig: Wunderbare (Anm. 78).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



106 Jutta Eming

deshalb affin.'” Die bekanntesten Protagonisten der mittelalterlichen Literatur,
welche dem Wunderbaren begegnen, zeigen eine Disposition dafiir."” Das gilt
fiir Alexander den Groflen im Straflburger Alexander, den von Anfang an Zeichen
des Wunderbaren und der Auserwéhltheit bestimmen. Wahrend seiner Geburt
kommt es zu einem gewaltigen Gewitter, bei dem die Erde bebt. Er entwickelt
sich in drei Tagen so schnell wie andere Kinder in 3 Monaten, sein Haar dhnelt
dem eines Lowen; er hat ein blaues und ein schwarzes Auge; er ist physisch stark,
klug und verstandig.'” Die bereits angefiihrte Figur des Lanzelet ist hinsichtlich
der ihr zugeschriebenen gliicklichen Konstitution regelrecht von ihrer Umge-
bung entgrenzt, da er in einem Feenreich aufwéchst, dessen magische Steine fiir
eine immerwihrende innere Freude ihrer Bewohner sorgen.'®

Auch hinsichtlich solcher Konvergenz ist davon auszugehen, dass aus an-
deren Wissenstraditionen, hier theologischen, geschopft wurde und dass ihre
Elemente sich durch den Transfer zugleich verandern. Bereits Augustinus hat
Verbindungen zwischen der Gemiditslage und den Emotionen eines Menschen,
seiner Glaubensstédrke und seiner Neigung hergestellt, fiir Damonen anfillig zu
sein.!™ Davon ausgehend entwickelt sich eine mittelalterliche Psycho-Logik der
Disposition fiir das Magische, die vielfach negativ verstanden worden ist. Und sie
hat zweifellos schwerwiegende Konsequenzen in den frithneuzeitlichen Hexen-
prozessen gezeitigt, in denen ein Zusammenhang zwischen Gender und daraus
resultierender besonderer Verfiihrbarkeit, Lebensalter'™ und der Anfilligkeit
fiir negative Emotionen wie Neid und Rachsucht und der Nahe zum Teufel kon-
struiert worden ist. Das bekannteste literarische Beispiel fiir eine solche negative

100 Das Verhiltnis beider zueinander wurde schon vielfach ausgelotet, vgl. in jlingerer Zeit
den Band Poetiken des Staunens. Narratologische und dichtungstheoretische Perspek-
tiven. Hg. von Nicola Gess, Mireille Schnyder, Hugues Marchal und Johannes Bartuschat.
Miinchen 2019, insbesondere die Beitrdge von Fritz Breithaupt, Angela Oster und Baldine
Saint Girons.

101 Sie ist schon festgestellt worden, vgl. Elisabeth Schmid: Da staunt der Ritter, oder der Leser
wundert sich. Semantische Verunsicherungen im Wald der Zeichen. In: Wolfzettel: Das
Wunderbare (Anm. 9), S.79-94.

102 Pfaffe Lambrecht: Alexanderroman. Mittelhochdeutsch / Neuhochdeutsch. Hg., tibersetzt
und kommentiert von Elisabeth Lienert. Stuttgart 2007, V. 115-154. Im Folgenden erschei-
nen die Versangaben direkt im Text.

103 Vgl. Ulrich von Zatzikhoven: Lanzelet (Anm. 91), Bd. 2, V.234-240.

104 ,Dies alles erlangt nur Bedeutung, soweit es durch die Anmaflung der Gemiiter gleichsam
in einer gewissen gemeinsamen Ansprache mit den Damonen verbunden ist. Dies alles ist
trotzdem voll verderblicher Neugierde, qualender Beunruhigung, todlicher Knechtschaft.
Denn sie wurden ja nicht bemerkt, weil sie irgendeine objektive Macht haben, sondern
umgekehrt aufgrund ihrer Wahrnehmung und Bezeichnung ist bewirkt worden, daf sie
Macht besitzen. Daher haben sie fiir verschiedene Leute eine verschiedene Bedeutung.
Jene Geister ndmlich, die tdauschen wollen, beeinflussen jeden Menschen nur so weit, wie
er (wie sie sehen) durch seine angstlichen Vermutungen und seine mentale Bereitschaft
dazu disponiert ist.” Aurelius Augustinus: Die christliche Bildung (De doctrina christiana).
Ubersetzung, Anmerkungen und Nachwort von Karla Pollmann. Stuttgart 2002, S. 78f.

105 Vgl. hierzu insbesondere Lyndal Roper: Hexenwahn. Geschichte einer Verfolgung. Miin-
chen 2007 (engl. 2004).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Magie und Wunderbares 107

Adaptation ist der melancholische Held der Historia D. Johann Fausten von 1587,
der den Teufel anzieht oder von ihm angezogen wird — das Verhiltnis klart sich
im Laufe des Textes nie.'

In diesem Zusammenhang ist nicht zuletzt von Interesse, wie sehr in diesem
Text das Vermdgen der Damonen ausgespielt wird, Illusionen zu erzeugen, kurz,
sich des Imaginaren zu bemdichtigen. Tatsdchlich versucht der Teufel bei seinem
ersten Auftritt, Faustus mit einem gewaltigen theatralen Budenzauber zu beein-
drucken (ein grosser Buechsenschufl / darauff ein Helle [...] viel loeblicher Jnstrument /
Music vnnd Gesaeng [...] etliche Taentze | darauff etliche Thurnier mit Spiessen vnd
Schwerdtern, S.16, Z. 17-20) und dadurch von einer Macht zu iiberzeugen, iiber
die er mittels des Paktes bald selbst verfiigen kénnte. Spater wird Faust, im dritten
Teil der Historia, dann ausgiebig selbst Illusionen schaffen. Solche Machinationen
konnten als lappische Kabinettstiickchen eines mittelmédffigen Autors angesehen
werden, der einen Teufelsbiindner erschaffen hat, dem so wenig an ,richtigem’
Wissen zuteil wird, dass der Teufelspakt sich nicht gelohnt habe."” Ich denke,
dies lasst tibersehen oder geringschétzen, wie sehr Faustus dadurch auf seine
Kosten kommt, dass er sich gut unterhalt. Egal, ob die Ho6llenfahrt ,echt’ ist oder
vorgespiegelt, Faustus ,lacht” (S.51, Z. 23) tiber die Parade von hollischen We-
sen, die als Vorboten an ihm vorbeiziehen. Damit stellt er, in einer Dichtung, die
aus dem unbarmherzigen Ablauf der Zeit bis zum sicheren Paktende und dem
Geholtwerden durch den Teufel zentralen negativdidaktischen Gewinn bezieht,
eine bemerkenswerte Hingabe an den Moment unter Beweis. Gerade wihrend
seiner ,Abenteuer’ im dritten und umfangreichsten Teil des Faustbuchs macht er
Erfahrungen — Fliegen, Verschlingen, Zaubern — die als eigene Formen des Wis-
sens konzeptualisiert werden konnen.'™

Daneben ist aber eine Aufwertung der Disposition fiir das Damonische in
vielen anderen Erzdhlzusammenhéngen in der Literatur des Mittelalters — und
dariiber hinaus — zu beobachten. Greifbar wird es im Bereich der Liebe, insbe-
sondere der Feenliebe. In ihr wird die schillernde Semantik von wunder fiir einen
Gesamtzusammenhang der rezeptionsasthetischen Spannung, figurenpsycholo-
gischen Verunsicherung und dem Spiel mit Wissensregistern produktiv.

106 Vgl. zu diesem Zusammenhang insbesondere Maria E. Miiller: Der andere Faust. Melan-
cholie und Individualitit in der Historia von D. Johann Fausten. In: Deutsche Vierteljahrs-
schrift fiir Literatur und Geistesgeschichte 60 (1986), S. 572-608.

107 Vgl. Barbara Mahlmann-Bauer: Magie und neue Wissenschaften im Wagnerbuch (1593).
In: Religion und Naturwissenschaften im 16. und 17. Jahrhundert. Hg. von Kaspar von
Greyerz, Thomas Kaufmann, Kim Siebenhiiner und Roberto Zaugg. Heidelberg 2010,
S.141-183, hier S. 141-142: ,,Um nur dieses Wissen zu erlangen, hétte Faust sich nicht dem
Teufel verschreiben miissen.”

108 Vgl. fiir den dafiir vorausgesetzten speziellen Begriff von Wissen auch Jutta Eming: Body
Imagery and Knowledge in Historia von D. Johann Fausten. In: Anthropological Reforma-
tions. Anthropology in the Era of Reformation. Hg. von Anne Eusterschulte und Hannah
Wilzholz. Gottingen, Bristol 2015, S. 113-128.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



108 Jutta Eming

So gelangt der jugendliche Held Partonopier in Konrads von Wiirzburg nach
franzdsischem Vorbild 1277 entstandenen Roman in einer der bereits skizzierten
Situation des Herzog Ernst ganz dhnlichen Weise!® iiber Wasser in eine ihm un-
bekannte Stadt. Er ist allerdings alleine, nachdem er sich im Wald verirrt hat, was
ihn besonders belastet (V. 756f.). Er findet an einem Ufer wie zufillig eine prachtig
ausgestattete Barke, die mit einem Zelt versehen ist, beide sind reich an gezierde
wunderlich (V.769).1° Als das Schiff ihn in in eine glanzende Stadt bringt, fragt er
sich ,jd herre got der guote, / wie sol mir aber noch geschehen? [ waz wunders habe ich hie
gesehen?’ (V.788-790)."" Wie Herzog Ernst lauft er voller Bewunderung durch die
strahlend schone, aus kostbaren Steinen erbaute Stadt und erspaht manic wunder-
licher sal (V. 832), viele schon ausgestattete Raiume. Als er schliefslich den kostba-
ren Saal der Burg betritt, wird er wie von Geisterhand an einem Tisch bedient, an
dem er aber nach wie vor keinen Menschen sieht, und er fragt sich, womit er es
zu tun hat: ein wunder in daz dithte / fiir manic wunder wilde (V. 1090£.)."> Mit Blick
auf die Vorgange ware hinsichtlich magischer Erklairungsmuster an Zauber zu
denken, eventuell an Automaten, schliefllich an Teufelswerk, und das fragt sich
auch Partonopier: betriuget hier der tiufel mich [ mit der goukelfuore sin (V. 1058f).!"

Der Partonopier-Roman weist also ein dem Herzog Ernst analoges erzdhleri-
sches Setting auf, einen vergleichbaren Handlungsverlauf, sehr dhnliche Darstel-
lungskonventionen — und doch perspektivieren die Romane mit Blick auf das
Wunderbare ganz unterschiedlich. Auch hier zeigt sich, dass die Dichtungen of-
fensichtlich mit einem etablierten Erwartungshorizont hinsichtlich bestimmter
Topoi rechnen, den sie bestdtigen und zugleich unterlaufen. Wie sich das Wun-
derbare zum Magischen und weiter zum Dadmonischen verhilt, ist dabei eine
vielfach implizit mit verhandelte Frage, auf die unterschiedliche Antworten gege-
ben werden. Im Herzog Ernst spielte sie keine Rolle; Fluchtpunkt der ambivalen-
ten Vorgdnge in der Stadt waren korperliche Hybriditat und kulturelle Alteritét
ihrer monstrésen Bewohner. Die Pointe im Partonopier-Roman liegt dagegen in
der Begegnung mit der verfiihrerischen Bewohnerin der Stadt, einer feendahn-
lichen Figur, iiber deren Nahe zum Teufel und damit zur magia daemoniaca sich
lange weder der Protagonist sicher ist, noch seine familiale Umgebung. Dariiber
kommt es schliefslich zu einem schweren Konflikt, im Zuge dessen die Protagoni-
stin Partonopiers in herkdmmlichem theologischem Wissen begriindete Zweifel

109 Vgl. dazu auch Eming: Luxurierung (Anm. 83).

110 Die Qualitat der Eingriffe des Partonopier-Herausgebers Karl Bartsch und die Verlasslich-
keit seines kritischen Apparats sind umstritten, vgl. Konrad von Wiirzburg: Partonopier
und Meliur (Anm. 97), V.769, so vermerkt die Edition, ist in der Handschrift wuderkleich,
hie wurde konjiziert. Fiir meine Argumentation fallt dies nicht ins Gewicht. Eine neue
kritische Partonopier-Ausgabe wird derzeit von Holger Runow vorbereitet.

111 Ubersetzung: ,Guter Gott, / was geschieht hier mit mir, / welche wunderbaren Dinge be-
komme ich zu sehen?”

112 Ubersetzung: ,Das kam ihm merkwiirdig vor / noch merkwiirdiger als die vielen Wunder-
dinge, die er schon gesehen hatte.”

113 Ubersetzung: ,Werde ich hier gerade vom Teufel betrogen, / der mir etwas vorgaukelt?”

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Magie und Wunderbares 109

als Leichtglaubigkeit eines treulosen Geliebten kritisiert: du wandest, herre, daz der
alp | unde ein tivvel triige dich (V.8054f.)."* Sie hebt dagegen stolz ihre Fahigkeit
hervor, durch das Studium der Zauberei selbst in der Lage gewesen zu sein, das
Wunderbare zu erschaffen: nigrémancien ich begreif / fiir manegen list besunder, / dd
mite ich fremdiu wunder / machte swenne ich solte. (V.8096-8099)""> Nigromantie ist
hier ein akademisches Fach, das Meliur wie auf einer Universitét (schuole, V. 8079)
durch die besten meister (V.8080) kennengelernt hatte. An dieser Erklarung wird
nicht zuletzt die semantische Nahe von Magie (nigromantie) und Wunderbarem
manifest, deren systematische Erforschung bislang ein Desiderat darstellt.

Bis in das Spatmittelalter hinein — hier am prominentesten am Beispiel der
Melusine — werden dhnliche Verlockungs- und Verfithrungsszenarien fiir lite-
rarische Protagonisten entworfen. Vielfach handelt es sich dabei um mé&nnliche
Helden, die in irgendeiner Hinsicht nicht dem Normalmaf entsprechen, sei es
im positiven Sinne — durch Schonheit, Klugheit, physische Starke — oder im ne-
gativen: So hat der Protagonist Reymund sich selbst aus allen sozialen Beziigen
katapultiert, als er versehentlich ausgerechnet den Verwandten totete, der ihn
an seinem Hof die standesgeméfie Erziehung zuteil werden lassen wollte, fiir
welche sein Vater nicht die Mittel aufbringen konnte. In solcher grossen klag trifft
er auf Melusine, die ihm durch eine Heirat mit ihr einen — mehr oder weniger al-
ternativlosen — Ausweg bietet.""® Dabei lassen die Romane haufig die dimonische
Herkunft einer Protagonistin auch dann letztlich offen, wenn diese, wie Melu-
sine, erklart von gottes gnaden vnd warlichen ein guot Cristen mensch zu sein (S. 25,
4-5)."7 Es gehort zu den mittlerweile viel beschriebenen Entwicklungslinien von
der vormodernen Literatur zur modernen, die Figur der Verfiihrerin bis hin zu
den Figurationen des Vamps (Vampirs) auf die Konvention des Teufelspakts zu-
riickzufiihren. Doch die enge Bindung der Potentiale erotischer Sprache oder
des Erzdhlens von Erotik an Traditionen des Damonischen und die dabei entste-
hende Bandbreite an Semantiken ist fiir die mittelalterliche Literatur noch nicht
eingehender systematisch untersucht worden."® Dafiir wére zu beriicksichtigen,
dass es eben der Transfer in den literarischen Text ist, welcher es erlaubt, die At-

114 Ubersetzung: ,Du hast Dir eingebildet, dass ein Gespenst / und ein Teufel dich betriigen
wiirden.”

115 Ubersetzung: ,Ich habe die Zauberei erlernt / und vielen anderen Kiinsten vorgezogen, /
damit habe ich viele Wunder erschaffen, / wann immer es notig war.”

116 Melusine. In: Romane des 15. und 16. Jahrhunderts. Nach den Erstdrucken mit samtlichen
Holzschnitten. Hg. von Jan-Dirk Miiller. Frankfurt/M. 1990, S.9-176, hier S.22,4. Weitere
Zitate erscheinen im laufenden Text.

117 Inreligiosen und klerikalen Diskursen des Mittelalters gehort dies zur Tradition der soge-
nannten ,Unterscheidung der Geister”, vgl. Niklaus Largier: Rhetorik des Begehrens. Die
,Unterscheidung der Geister’ als Paradigma mittelalterlicher Subjektivitit. In: Inszenie-
rungen von Subjektivitdt in der Literatur des Mittelalters. Hg. von Martin Baisch, Jutta
Eming, Hendrikje Haufe und Andrea Sieber. Konigstein 2005, S. 249-270.

118 Fiir die moderne Literatur liegen viele klassische Studien vor, vgl. etwa: Rein A. Zonder-
geld: Damonie und Verfithrung bei Sheridan Le Fanu. In: Phantastik in Literatur und
Kunst. Hg. von Christian W. Thomsen und Jens Malte Fischer. Darmstadt 1980, sowie die

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



110 Jutta Eming

traktionen des Damonischen auch in erotischer Hinsicht auszuloten. Denn eine
Fee ist ein Element oder eine Agentin des Wunderbaren; selbst wenn sie iiber die
Moglichkeit des Zauberns verfiigt, ist sie keine Magierin, die mit dem Teufel im
Bunde steht. An weiteren positiven Aspekten werden in tendenziell verfiihre-
rischen oder damonischen Szenarien im hofischen Roman etwa herausgearbei-
tet, dass die literarischen Helden Empfindsamkeit und kiinstlerische Sensibilitét
zeigen, dass sie fiir Sinneseindriicke, Schonheit oder Atmosphdren empfanglich
werden. Diese Helden — Tristan, Herzog Ernst, Partonopier oder auch Flore, Par-
zival, Wigalois — haben eine Disposition fiir Magie in der Form von Musik, Kunst,
Architektur, und, am wichtigsten, fiir Liebe. Es liefle sich sagen, dass eine Emp-
fanglichkeit fiir und ein Verstindnis von magischen Kiinsten ein Distinktions-
merkmal exzeptioneller literarischer Helden wird. Vielleicht an dieser Stelle be-
sonders zeigt sich, dass Konfigurationen des Wunderbaren magisch grundiert
sind, aber diese Grundlagen zu dsthetischen Entwiirfen weiterentwickeln.

5 Fazit

Dieser Beitrag nahm von der Beobachtung den Ausgang, dass in Untersuchun-
gen verschiedener disziplindrer Couleur Wunderbares und Magie, als Praktik
wie als Denksystem, immer wieder in eine sprachliche und forschungsgeschicht-
liche Nahe geriickt werden, in der sie mitunter beinahe als Substitute fiireinan-
der erscheinen. Dies, wie zu zeigen war, hat heuristischen Wert, weil es erfordert,
beider Verhiltnis zueinander zu {iberdenken. Im gegebenen Rahmen wurde dies
auf Basis eines historisch-systematischen Magiebegriffs an verschiedenen Ele-
menten magischen Wissens untersucht, die in literarische Texte eingehen. Dafiir
wurde ferner ein Wissens-Begriff zugrunde gelegt, der Geltung auch fiir seine
Transfers und damit einhergehende Veranderungen beansprucht, und es wur-
den verschiedene Verwendungszusammenhadnge und Re-Kontextualisierungen
magischen Wissens in literarischen Texten des Mittelalters diskutiert. Als ein Re-
ferenzpunkt diente ferner Wittgensteins Gebrauchstheorie der Bedeutung in sei-
nem Spatwerk, das solcher pragmatischer Einbindung ein Erkenntnispotential
zuschreibt:

Einerseits ist klar, dafs jeder Satz unsrer Sprache ,in Ordnung ist, wie er ist".
D.h., daf8 wir nicht ein Ideal anstreben: Als hatten unsere gewohnlichen,
vagen Sétze noch keinen ganz untadelhaften Sinn und eine vollkommene
Sprache wére von uns erst zu konstruieren.— Anderseits scheint es klar:
Wo Sinn ist, mufs vollkommene Ordnung sein.— Als muf$ die vollkomme-
ne Ordnung auch im vagsten Satze stecken.'”

Aufsatzsammlung: Femme fatale — Vamp — Blaustrumpf. Sexualitat und Herrschaft. Hg.
von Gerd Stein. Frankfurt/M. 1985.
119 Wittgenstein: Philosophische Untersuchungen (Anm. 14), Nr. 98, S. 75, Hervorhebung i. O.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Magie und Wunderbares 111

Demgemafs lasst sich festhalten, dass magisches Wissen im literarischen Text
nicht schon dadurch seiner Geltungsanspriiche entkleidet ist, dass es verandert
und um neue Dimensionen angereichert wird. Es zeigte sich, dass Magie eines der
zentralen Reservoirs darstellt, aus denen Darstellungsmittel des Wunderbaren
in literarischen Texten — auf diese war hier zu fokussieren — schopfen. Zugleich
verdndern solche Transfers jedoch das Wissen um Magie. Aus dem konventio-
nellen theologischen Dogma, dass der Teufel sich in schone Frauen verwandelt
und auf diese Weise versucht, Sterbliche zu verfithren, wird im literarischen Text
ein Wissen, dem zufolge Situationen von Angst und Gefahr sexuelles Begehren
stimulieren. Aus der zeitgendssischen Auffassung des 15. und 16. Jahrhunderts,
dass der Teufelspakt den Menschen die Fahigkeit zu fliegen verschafft, wird in
der Historia D. Johann Fausten ein Wissen um neue Perspektiven auf die Welt, wel-
che der Flug eroffnet, und die Moglichkeiten grenzenloser, beinahe rauschhafter
Mobilitat, sich in ihr zu bewegen. Aus dem Wissen, dass manche Menschen an
die Wirkung bestimmter Getranke fiir die Erzeugung von Liebe und Begehren
glauben, wird im Tristan das Wissen, dass plotzliche Verliebtheit sich im Organis-
mus ausbreitet wie berauschender Wein und samtliche affektive und kognitive
Vermogen des Menschen durcheinander bringt. Das Wissen des literarischen Tex-
tes entsteht aus der asthetischen Rekonfiguration seiner Quellen. Es vertraut in
hohem MafSe auf erzahlerische Darstellungsmittel wie Erzahlerkommentare, So-
liloquien, Ekphrasen und Evidentien, auf je neue Verschrankungen von Medien
und Materialien, auf die Techniken der Erzeugung von Verratselung, Geheim-
nisvollem und Spannung. Es streift die urspriinglich magischen Elemente dabei
weniger vollig ab, als dass es sie um neue Dimensionen erweitert und mitunter
relativiert. Dies zeigt sich paradigmatisch im Partonopier-Roman: Die Furcht, dass
bei Begegnungen mit verfiithrerischen Frauen immer der Teufel seine Hinde im
Spiel hat, ist bei einem naiven jungen Helden zwar teilweise nachvollziehbar,
aber insgesamt abwegig. Allerdings erdffnet die eingefiihrte Verkniipfung von
Damonie und Verfithrung Moglichkeiten, die erste sexuelle Erfahrung dieses
Helden mit besonderer Spannung zu erzédhlen, und es konstituiert Wissen tiber
die Verbindung von Angst, Faszination und Begehren. Im Wunderbaren wird
das Magische so zu einem Wissen, das zu lesen, zu entziffern und in seinen Po-
tentialen in betrachtlichem Mafle erst noch zu entdecken ist.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Die Heilige Jungfrau, die Weltseele
und die nattirliche Kausalitat

Christlich-kabbalistische Auslegungen der Shechinah
bei Guillaume Postel und seinen Vorgangern

Bernd Roling

1 Einleitung

Die Rechtfertigung der Magie und die Suche nach einer Urtradition sind in der
Wissenschaftsgeschichte der Frithen Neuzeit von Anfang an Geschwister gewe-
sen. Einen bemerkenswerten Versuch, hermetische Philosophie und metaphysi-
sche Spekulation miteinander zu verbinden, unternimmt in der Frithen Neuzeit
die Bewegung der Cabala christiana, deren Vertreter, darunter Giovanni Pico
della Mirandola, Johannes Reuchlin und Agrippa von Nettesheim, sich bemii-
hen, die Lehren des Christentums aus der jiidischen Tradition zu belegen. Alle
Dogmen, so ihre Auffassung, waren als geheimer Kern in der jiidischen Uberlie-
ferung anwesend. Hatte man diesen inneren Gehalt freigelegt, konnte eine Be-
kehrung der Juden, die mit der Wahrheit des Christentums konfrontiert wurden,
nicht mehr lange auf sich warten lassen, wie man einvernehmlich phantasierte.
Der Horizont der Cabala christiana reichte jedoch weit {iber die christlich-jidi-
sche Apologetik hinaus. Als dltestes Zeugnis der Weisheitsliteratur trug die eso-
terische Tradition des Judentums, wie die Mehrzahl der christlichen Kabbalisten,
allen voran Giovanni Pico della Mirandola, glaubten, nicht nur die christlichen
Grundwahrheiten, sondern zugleich eine erlésende Urphilosophie in sich, die
mit den Ideen des Christentums iibereinstimmte. Die Suche nach Parallelen zwi-
schen dem Christentum und der Kabbalah, die diese christliche Urphilosophie
beweisen sollte, gewann ihr Eigenleben. Sie griff auf die Dogmen des Christen-
tums iiber und verdnderte sie nachhaltig. Schritt fiir Schritt begann das Chris-
tentum der christlichen Kabbalisten selbst kabbalistische Ziige zu tragen. Die
christliche Kabbalah konnte auf diese Weise zu einer Philosophie mutieren, die,
wie sich zeigen wird, gerade iiber ihr integratives Modell einer Naturphilosophie
auch okkulte und magische Phanomene erklaren wollte. LiefSen sich iiber eine
besondere Variante der privilegierten und aus einem iibergeordneten Intellekt
begriindeten Kausalitdt, wie sie Vertreter der Cabala christiana favorisierten,
womoglich Transformationsvorgédnge der Alchemie plausibel machen? Oder gar
Praktiken legitimieren, die auf eine Unsterblichkeit des organischen Kérpers hin
angelegt waren?

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



114 Bernd Roling

Ein Beispiel des Transformationsprozesses, der in der Ausarbeitung einer
neuen und erweiterten und in gewisser Weise okkulten Form des Christentums
endete, liefert die Auseinandersetzung der christlichen Kabbalisten mit der She-
chinah, der Anwesenheit Gottes in seiner Schépfung, die seit dem Talmud zu
den Leitideen des rabbinischen Judentums gehorte. Den Kabbalisten wurde die
Shechinah zu einer Projektionsfldache ihrer eigenen philosophischen Modelle, sie
gewann Ziige der Weltseele, des moglichen Intellekts, doch nahm sie, wie sich
zeigen wird, ebenso die Eigenschaften der Heiligen Jungfrau Maria an und wur-
de schliefllich zu einer weiblichen Erldserin, die als Instanz einer weltinharenten
Naturkausalitdt auch magischen Praktiken den Begriindungszusammenhang
liefern konnte. Uber die erste Halfte des 16. Jahrhunderts hinweg lasst sich auf
diese Weise durch die verschiedenen Beitrdge der Cabala christiana hindurch
eine Entwicklung verfolgen, die immer weitere Attribute zu einer Synthese zu
vereinigen suchte. Je mehr der Shechinah an Qualitdten zugeschrieben wurde,
desto mehr verselbststandigte sich ihre Rolle im System der christlichen Kabba-
listen jedoch. Schliefslich sprengte sie, wie der Fall Guillaume Postells mehr als
deutlich zeigen kann, die Fesseln der christlichen Dogmatik; sie musste zu einer
héretischen Lehre mutieren, die auch scheinbar deviante Formen der Entgren-
zung des Organischen miteinschlieffen konnte, und zu einer Herausforderung,
die das Christentum in seinem Kern hinter sich lief.

2 Die Shechinah in der jiidischen Tradition

Zwei weniger konkurrierende als sich ergdnzende Interpretationen der Shechi-
nah, der gottlichen Einwohnung, sind dem jiidischen Mittelalter und der Renais-
sance geldufig. Beide finden, wie sich zeigen wird, ihren Weg in die Modelle der
Cabala christiana.!

In seinem groflen Religionsdialog, dem Kuzari, gibt Jehuda Halevi der Shechi-
nah im 12. Jahrhundert eine Deutung, die vor allem der arabischen Epistemolo-
gie verpflichtet ist. Als gottliche Glorie, als sichtbare und unsichtbare Manifes-
tation der gottlichen Herrlichkeit, sichert die Anwesenheit der Shechinah die
Fahigkeit, prophetische Eingebungen aufzunehmen.? Schon dufSerlich oft durch

1 Zwei dltere christliche Disputationen zur Shechinah sollten erwdahnt werden, namlich Hen-
ricus Hulsius: Dissertatio de Schechinah, gedruckt in: Thesaurus Antiquitatum sacrarum
complectens. Hg. von Blasius Hugolinus. Venedig 1761, Bd. 24, col. 171-206, und bes. Matthi-
as Asp — Gabriel N. Mathesius (resp.): Disputatio philologica de Shechinah. Uppsala 1734.
Zur letzten Arbeit auch Bernd Roling: Erldsung im angelischen Makrokosmos: Swedenborg,
die Kabbala denudata und die schwedische Orientalistik. In: Morgen-Glantz 16 (2006),
S.385-457, hier S. 414f.

2 ZuJehuda Halevis Konzeption der Shechinah Herbert Davidson: The Active Intellect in the
Cuzari and Hallevi’s Theory of Causality. In: Revue des études juives 131 (1972), S.351-396,
bes. S.381-395, und zum ,inyan ha-elohi” im Sefer ha-Kuzari auch Shelomo Pines: Shi’ite
Terms and Conceptions in Judah Halevi’s Kuzari. In: Jerusalem Studies in Arabic and Islam 2
(1980), S.165-251, hier bes. S.178-192, und schon Ignatz Goldziher: Le Amr Ilahi (ha-inyan
ha-elohi) chez Judah Halévi. In: Revue des études juives 50 (1905), S.32-41, zu Jehuda Ha-
levis Definition der Prophetie im Allgemeinen und ihrem Nachwirken Herbert Austryn

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Die Heilige Jungfrau, die Weltseele und die natiirliche Kausalitat 115

Lichterscheinungen angekiindigt, begleitet sie das Wirken der gottlichen Vorse-
hung und charakterisiert den direkten Eingriff Gottes in das Naturgeschehen.?
Fiir Jehuda Halevi ldsst sich der Shechinah auf diese Weise eine besondere Gabe
des Verstandes an die Seite stellen, die nur den Juden eigen ist, das ,,inyan elohi”/
,amr ilahi” die ,res divina”. Als Herz und iibergreifendes Lebensprinzip des Ju-
dentums verkorpert das ,inyan elohi” das erkenntnistheoretische Aquivalent der
Erwéhltheit, den hochsten Grad sublunarer Existenz, damit aber auch gemein-
sam mit der Shechinah eine kollektive Ratio, die als Moglichkeit in der Lage ist,
die Formen in Empfang zu nehmen, die dem menschlichen Geist aus dem Reich
des Intellektes, dem Trager der Prophetie, durch gottlichen Willen zugetragen
werden.*

In Auseinandersetzung mit dem Sefer Jesirah entwickelt die Kabbalah dagegen
seit dem spaten 12. Jahrhundert eine theosophische Konzeption der Shechinah,
die ihr im System der Sefirot einen eigenen Platz einrdumt. In der Mehrzahl der
Texte der provenzalischen und spanischen Kabbalisten, die dem 16. Jahrhundert
bekannt waren, entspricht die Shechinah der zehnten und letzten Sefirah Mal-
chut. Ausgehend vom Sefer Bahir verleihen ihr Autoren wie Moshe ben Nach-
man, Joseph Gikatilla, Abraham Abulafia, der Verfasser der Ma‘arekhet ha-Elohut
und Menachem Recanati eine Reihe von Attributen, die der Cabala christiana
als Vorlage dienen konnte. Als Malchut tragt die Shechinah weibliche Ziige. Sie
biindelt den Einfluss der oberen Sefirot und gibt sie an die Schopfung weiter, zu-
gleich ermoglicht sie den Zugriff auf die tibrigen Sefirot. Ihre Synonyme sind das
miindliche Gesetz, die Gemeinde Israels (,knesset Israel”), Eva, der Mond und
die Frucht des paradiesischen Baumes oder die , atarah”, das Diadem. Ihr mann-
liches Gegenstiick ist die sechste Sefirah Tipheret, der Adam Kadmon, Baum des
Lebens, die Sonne und das geschriebene Gesetz, die ,torah ketuvah”. Fiir die
kabbalistischen Glossare stehen sechste und zehnte Sefirah in einem geschlecht-
lichen Verhiltnis zueinander.®> Solange beide Sefirot miteinander verbunden blei-

Wolfson: Hallevi and Maimonides on Prophecy. In ders.: Studies in the History of Philos-
ophy and Religion. Hg. von Isadore Twersky and G. H. Williams. Cambridge, Mass. 1973,
Bd. 2, S.60-119.

3 Jehuda Halevi: Kitab al-radd wa-l-dalil fi-‘1-din al-dhalil. Hg. von David H. Baneth. Jerusa-
lem 1977, 11, § 14, S.47-48, in der mittelalterlichen hebraischen Ubersetzung Jehuda Halevi:
Das Buch Kuzari nach dem hebriischen Texte des Jehuda Ibn-Tibbon. Ubersetzt von David
Cassel. Berlin 1920, II § 14, hebrdisch und deutsch, S.101f,, in einer jiingeren hebrdischen
Ausgabe Jehuda Halevi: Sefer ha-Kuzari, kommentiert und tibersetzt von Y. E. Shmuel. Tel
Aviv 1972, 11, § 14, S. 55f., dazu Jehuda Halevi: Kitab al-radd, IV, § 3, S. 148f., Das Buch Kuzari,
1V, § 3, S5.301f,, in der neuen Ausgabe Sefer ha-Kuzari, IV, § 3, S.154 f., und zum spirituellen
Licht, das die Shechinah umgibt, z.B. Jehuda Halevi: Kitab al-radd, 1I, §§ 7-8, S.46f., Das
Buch Kuzari, II, §§ 7-8, S. 95f., Sefer ha-Kuzari, 11, §§ 7-8, S. 52.

4 Yehuda Halevi: Kitab al-radd (Anm. 3), 1I, § 26, S.59-63, Das Buch Kuzari (Anm. 3), II, § 26,
S.128-137, Sefer ha-Kuzari (Anm. 3), S. 64—68, Kitab al-radd (Anm. 3), II, § 44, S. 67f., Das Buch
Kuzari (Anm. 3), 11, § 44, S. 145-147, Sefer ha-Kuzari (Anm. 3), I, § 44, S.72f.

5 Unter den vielen Autoren, die von den christlichen Kabbalisten herangezogen wurden, un-
ter anderem zur Sefirah Malchut als Jungfrau und ,,sponsa” Joseph Gikatilla: Sha’are orah.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



116 Bernd Roling

ben, ruht die Weltordnung in sich selbst; trennen sie sich, wie es im Stindenfall
geschieht, bleibt der Schopfung der Strom heilbringender Energie, der sich aus
den oberen Sefirot ergiefit, versagt. Nur die Sefirah des Gerichtes, die fiinfte Sefi-
rah Gevurah, kann ihren Einfluss weiter entfalten. Als weibliche Grofse hat die
Shechinah ein Analogon in der dritten Sefirah, der Binah, die sich die kabbalis-
tischen Theosophen ebenfalls mit weiblichen Eigenschaften dachten.® Als letzte
der drei fiir sich bestehenden ersten drei Sefirot vermittelt Binah zwischen der
Weisheit, Chochmah, und den unteren sieben Sefirot.” Vor allem in den Kom-
mentaren zum Sefer Jesirah wird die Shechinah, dhnlich wie fiir Jehuda Halevi,
dariiber hinaus fiir die Kabbalisten zur Vermittlerin der Prophetie und zu einem
Schépfungsprinzip, dem ,ruah ha-qodesh”, dem ,Heiligen Geist”® Im Anschluss
an diese Uberlegungen gewinnt die Shechinah als géttliche Glorie, ,kavod elo-
him”, und ,spiritus” im ashkenazischen Milieu besondere Bedeutung.® Sie wird
zum Trager mystischer Erfahrungen, zum Mittler zwischen einem verborgenen
Gott und menschlichem Erkenntniswillen.

Hg. von Joseph ben Shlomo. Jerusalem 1970, Bd.1, S.90, als ,knesset Israel” im Sefer ha-
Ma’arekhet ha-Elohut. Mantua 1558, c. 4, fol. 67a, als ,regina coeli” im Sefer Ma’arekhet ha-
Elohut, c. 8, fol. 126a, oder zur Sefirah Tipheret z. B. als ,Baum des Lebens’ Sefer Ma’arekhet
ha-Elohut, c. 4, fol. 63a, oder Joseph Gikatilla: Sha’are orah, Bd. 1, S. 246f.

6 Zur Beziehung von Malchut und den ersten drei Sefirot z.B. The Book Bahir. An Edition
based on the earliest Manuscripts by Daniel Abrams. Los Angeles 1994, § 43, S.141, § 67,
S.159-161.

7 Die sexuelle Bipolaritdt der Shechinah auf der einen Seite und der iibrigen neun Sefirot
auf der anderen, die weibliche Figuration der Shechinah im Allgemeinen und die Natur
der Partzufim, der Paarungen innerhalb der Sefirot, bestehend aus Tipheret und Malchut,
Chochmah und Binah, Chessed und Gevurah ist Gegenstand zahlreicher Untersuchun-
gen gewesen, dazu mit besonderer Beriicksichtung des Sefer Bahir z.B. Elliot R. Wolfson:
Woman. The Feminine as Other in Theosophic Kabbalah. Some Philosophical Observations
on the Divine Androgyne. In: The Other in Jewish Thought and History. Constructions of
Jewish Culture and Identity. Hg. von Laurence ]. Silberstein und Robert Cohn. New York
1994, S.166-204, dort S. 171-184; Eliott R. Wolfson: Occultation of the Feminine and the Body
of Secrecy in Medieval Kabbalah. In: Rending the Veil. Concealment and Secrecy in the
History of Religions. Hg. von dems. New York 1999, S. 113-154, hier 134-146; Peter Schéfer:
Mirror of His Beauty. Feminine Images of God from the Bible to the Early Kabbalah. Prince-
ton 2002, S.123-128, und aus allgemeinerer Perspektive Charles Mopsik: Le sexe des ames.
Aléas de la différence sexuelle dans la Cabale. Paris 2003, S.192-227; Daniel Abrams: The
Female Body of God in Kabbalistic Literature. Embodied Forms of Love and Sexuality in the
Divine Feminine (hebrdisch). Jerusalem 2004, S. 68-92, und Moshe Idel: Kabbalah and Eros.
New Haven, London 2005, S. 53-103.

8 Als Beispiele Jehuda ben Barsilai: Commentar zum Sepher Jezira. Hg. von S. Z. H. Halber-
stam. Berlin 1885. ND Jerusalem 1970, S. 14, S.31f., S.174-176, oder El’azar Ben Yehuda of
Worms: Sefer Sode Razayya. Hg. von Samuel ha-Cohen Weiss. Jerusalem 1991, S. 13-26.

9 Zur Shechinah im Merkavah-Mystizismus und der ,Sefer Hekhalot-Tradition z.B. Peter
Schifer: Der verborgene und offenbare Gott. Hauptthemen der friihen jiidischen Mystik.
Tiibingen 1991, S.117-120, zur Rolle der Shechinah als ruah ha-qodesh in der Ashekenaz-
Mystik z.B. Rahel Elior: Hasidic Thought. Mystical Origins and Kabbalistic Foundations
(hebréisch). Tel Aviv 1999, S. 62—69.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Die Heilige Jungfrau, die Weltseele und die natiirliche Kausalitat 117

3 ,Anima mundi” und mdéglicher Intellekt: Die Shechinah in den Werken
Giovanni Pico della Mirandolas und Johannes Reuchlins

Der erste grofie und zugleich préagende Protagonist der christlichen Kabbalah,
Giovanni Pico della Mirandola (1463-1494), entwickelt 1486 in seinem Commento
zu den Canzonen Girolamo Benivienis eine Interpretation der Shechinah, die sich
in ihrer philosophischen Ausrichtung ebenso an Jehuda Halevi lehnt wie sie sich
die kabbalistischen Entwiirfe zu eigen macht. Fiir die spéteren Spekulationen
der Cabala christiana wird sie zur entscheidenden Grundlage.”® Als zehnte Se-
firah entspricht die Shechinah fiir Pico der ,,anima mundi”, der Weltseele. Als be-
wegter Beweger der sublunaren Sphére wird die Shechinah auf diese Weise zum
Antipoden des ,intellectus agens”; in einem Zweckzusammenhang verbindet sie
die sublunare Sphare mit der Welt des titigen Intellektes." Zugleich steht sie, wie
Pico insistiert, der Wirklichkeit des Geistes auf diese Weise als zu realisierende
Moglichkeit gegeniiber. Pico kann dem Verhéltnis von Intellekt und Weltseele ein
weiteres Gegensatzpaar an die Seite stellen, die Antinomie von Idee und Begriff.
Waéhrend der Intellekt zum Trager der Ideen wird, mutiert die ,, anima mundi”
zum moglichen Intellekt und zum Ursprung der Begriffe, zur Ratio.” Auch die
Rolle der Shechinah bestimmt Pico vor diesem synkretistischen Hintergrund,
der nur zu oft mit Termini schillert, statt philosophisch prézise Begriffsbildung

10 Zu Picos kabbalistischem Interesse im Allgemeinen, seinen Quellen und den Manuskrip-
ten, die er verwendet hat, unter anderem die Uberblicke von Chaim Wirszubski: Pico’s
Encounter with Jewish Mysticism. Cambridge, Mass. 1989, S.53—-65; Fabrizio Lelli: Pico tra
filosofia ebraica e ,qabbala’. In: Poliziano e I'Umanesimo di fine Quattrocento. Hg. von Pao-
lo Viti. Pico Biblioteca Medicea Laurenziana 4 novembre — 31 dicembre 1994. Florenz 1994,
S.193-223; Giuliano Tamani: I libri ebraici di Pico della Mirandola. In: Giovanni Pico della
Mirandola. Convegno Internazionale di Studi nel cinquecentesimo anniversario della mor-
te (1494-1994). Hg. von Giancarlo Garfagnini. Florenz 1997, Bd.2, S.491-530; und dariiber
hinaus Franco Baccelli: Giovanni Pico e Pier Leone da Spoleto. Tra filosofia dell’amore e
tradizione cabalistica. Florenz 2001, S. 1-36; Mauro Zonta: Due note sulle fonti ebraiche di
Giovanni Pico e Giordano Bruno. In: Rinascimento 40 (2000), S. 143-153, hier S. 143-147; Sa-
verio Campanini in seiner Einleitung zur von Flavius Mithradates verantworteten lateini-
schen Ubersetzung Sefer Bahir: The Book of Bahir. Flavius Mithradates’ Latin Translation,
the Hebrew Text, and an English Version. Turin 2005, S. 60-98, Giacomo Corazzol: L'influsso
di Mitradate sulla conzecione pichiana di cabala. In: Flavio Mitridate mediatore fra culture
nel contesto dell’ebraismo siciliano del XV secolo. Hg. von Mauro Perani und Giacomo Co-
razzol. Palermo 2012, S.149-200; Moshe Idel: The Kabbalistic Background of the Son of God
in Giovanni Pico della Mirandola’s Thought. In: Giovanni Pico e la Cabbala. Hg. von Fabrizio
Lelli. Florenz 2014, S. 19-46; und Michela Andreatta: Filosofia e cabala nel Commento al Can-
tico dei cantici di Lewi ben Gershom tradotto in latino per Giovanni Pico della Mirandola. In
ebd., S.69-92. Eine aktuelle Studie zur Bibliothek Picos allgemein liefert jetzt z.B. Giovanna
Murano: La biblioteca di Giovanni Pico della Mirandola. Un primo censimento. In: Scripto-
rium 72 (2018), S. 213-250.

11 Giovanni Pico della Mirandola: Commento sopra una canzone de Amore composta da Gi-
rolamo Benivieni cittadino Fiorentino secondo la mente et opinione de’ Platonici. In: De
hominis dignitate. Heptaplus. De ente et uno e scritti vari a cura di Eugenio Garin. Florenz
1942,1, 9, S5.471-473.

12 Pico: Commento sopra una canzone (Anm. 11), Stanza sesta, settima e ottava, S. 566-569.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



118 Bernd Roling

zu betreiben. Verwirklichen sich im Menschen die Ideen, die den Begriffen seines
Verstandes zugrunde liegen, und befreit er sich von allen korperlichen Hinder-
nissen, so wird seine Seele, glaubt Pico, zu einem Teil der Universalseele, ja geht
regelrecht in ihr auf.” In ihr realisiert sich der tatige Intellekt, sie selbst wird zu
einem Bestandteil des ,intellectus possibilis”. Auf die gleiche Weise erhilt die
menschliche Seele Anteil an der Shechinah: Auf mystische Weise verwandelt sich
der Mensch, in der Sprache der Kabbalah ausgedriickt, in den Tempel Salomos;
er transformiert und entpersonalisiert sich, wie Pico glaubt, und wird zu einem
Rezeptorium der goéttlichen Erleuchtung.* In der Oratio de dignitate hominis fligt
Pico weitere kabbalistische Umschreibungen der Vereinigung von Seele und
Intellekt hinzu. Eine Seele, die sich der Vorsehung und Gewalt des ,intellectus
agens” unterwirft, verwandelt sich in einen Engel der Shechinah, einen , malach
ha-shechinah”. Die Seele stirbt, um im Brautigam, im Intellekt, weiterzuleben,
und erlangt ewigen Frieden.”

In seinen Conclusiones, den 900 Thesen desselben Jahres, kann Pico seine
Grundgedanken weiter vertiefen. Die Shechinah wird als Weltseele in ein Ge-
flecht der Sefirot eingeordnet und in den Kontext einer christlichen Erlésungs-
lehre gestellt, die alle Kulturen und Systeme zu einer grofien Philosophie ver-
einigen sollte. In Gestalt der ,,anima mundi”, behauptet Pico in den Conclusiones
cabbalisticae, kehrt die Schopfung zu ihrem Ursprung zuriick, der Welt des Intel-
lekts, damit aber auch zu ihrem Schopfer.'® Erkennt der Mensch alle erkennbaren
Dinge, 16st er sich von der sinnlichen Erkenntnis und wendet sich der Welt der
Ideen zu. Ihm wird eine , anima superior” zuteil, er geht auf in der ,divinitas”,
der Shechinah, und befreit sich mit Hilfe der gottlichen Gnade von den Folgen
des Siindenfalls.” Ebenso wie sich die Shechinah an der Sefirah Tipheret orien-
tiert und auf diese Weise die im Siindenfall gestorte Harmonie der Schopfung
wiederherstellt, erneuert die Vereinigung von ,anima mundi” und Intellekt die

13 Zu Picos moglicher Verwendung kabbalistischer Quellen innerhalb seiner Aufstiegssche-
mata z.B. Fabrizio Lelli: Yohanan Alemanno, Giovanni Pico della Mirandola e la cultura eb-
raica italiana del XV secolo. In: Garfagnini: Giovanni Pico della Mirandola (Anm. 10), Bd. 1,
S.303-325, hier S. 317-319; und Moshe Idel: Ascensions on High in Jewish Mysticism. Pillars,
Lines, Ladders. Budapest 2005, S. 183-187.

14 Pico: Commento sopra una canzone (Anm. 11), Stanza quarta, S. 554.

15 Giovanni Pico della Mirandola: De hominis dignitate. Uber die Wiirde des Menschen. Lat./
Dt. Hg. und iibersetzt von Nikolaus Baumgarten. Hamburg 1990, S. 6-9.

16 Zur,anima mundi”im Allgemeinen in der Edition der Conclusiones: Syncretism in the West:
Pico’s 900 Theses (1486). The Evolution of Traditional and Philosophical Systems. Hg. von
Stephen Farmer. Tempe 1998, Conclusiones secundum Proclum 24.45, 24.51 (S. 330), Conclu-
sio in doctrinam Platonis 5>58 (S. 456); zur Identifikation der Shechinah, der ,anima mundi”
und der Sefirah Malchut Conclusio cabalistica 11>6 (S. 522), und Conclusio in doctrinam Pla-
tonis 5>7 (S. 438) zur Riickkehr der Schopfung in Gestalt der ,,anima mundi”, wie sie die Kab-
balah propagieren sollte, Conclusio cabalistica 11>28 (S. 532). Eine deutsche Ubersetzung der
Conclusiones liegt jetzt auch vor als Giovanni Pico della Mirandola: Neunhundert Thesen.
Ubersetzt von Nikolaus Egel. Hamburg 2018.

17 Pico: Conclusiones (Anm. 16), Conclusio cabalistica 28.27 (S. 356), zusammen mit Conclusio
in doctrinam Platonis 5>32 (S. 448).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Die Heilige Jungfrau, die Weltseele und die natiirliche Kausalitat 119

Ordnung, die durch die Trennung der Seele von ihrem Ursprung in Frage gestellt
wurde.”® In der Verkniipfung der Sefirot offenbart sich fiir Pico zugleich eine tri-
nitarische Struktur. Ahnlich wie die ersten drei Sefirot Keter, Chochmah und
Binah eine in sich verborgene Dreifaltigkeit verkorpern, verhalten sich Tipheret,
Jesod und Malchut zueinander; doch tragen sie die Bewegungen der Dreifaltig-
keit nach aufen. Die Sefirah Jesod entspricht in dieser Dreiheit fiir Pico einem
,intellectus in habitu”, dessen Erscheinen die Verbindung von Intellekt und See-
lenwelt begleitet.”

Obwohl Johannes Reuchlin (1455-1522) in seiner ersten kabbalistischen Schrift
des Jahres 1494, De verbo mirifico, nur rudimentare Kenntnisse der jiidischen Eso-
terik an den Tag legt, iibernimmt er doch einige der Leitideen Picos.”® Auch fiir
Reuchlin verkorpert sich in der Sefirah Malchut, dem ,,regnum Dei”, das im letz-
ten Buchstaben des Gottesnamens YHWH sein Zeichen hat, die ,,anima ratio-
nalis”, das letzte Produkt der Schopfung. Sie verbindet die materielle Welt mit
der Welt der Intelligenzen, die sich fiir Reuchlin im ersten H des Tetragramms
zum Ausdruck bringt.?' Ein zweites Motiv, an das die Kabbalisten der Folgezeit
ankniipfen konnten, schliefit sich fiir Reuchlin an den wunderbaren und magi-
schen Gottesnamen YHShWH: Wie das unaussprechbare Tetragramm, die Quelle
der Magie, im Buchstaben Shin prononcierbar und erkennbar wird,? offenbart
sich Gott, glaubt Reuchlin, im fleischgewordenen verbum, seinem Sohn und des-
sen gottmenschlicher Natur, die von der Heiligen Jungfrau geboren wurde.® Der
unausgesprochene Name Gottes, der scheinbare Kern jeder okkulten Handlung,
war durch die Integration des Shin zum Ausgangspunkt jedes Mirakels und je-
der Form von Magie geworden. Hatten die Jiinger nicht in diesem Namen, dem
Namen Jesu, ihre Wunder getan? Es war die Naturkausalitdt des christologischen

18 Pico: Conclusiones (Anm.16), Conclusio cabalistica 28.17-18 (S.352), Conclusio cabalisti-
ca 28.10 (S.350), Conclusio cabalistica 11>21, 11>24-25 (S.530), Conclusio cabalistica 11>65
(S.548).

19 Pico: Conclusiones (Anm. 16), Conclusio cabalistica 11>6 (S. 522), Conclusio cabalistica 11>20
(S.528), Conclusio cabalistica 11>48 (p. 540), zur Sefirah Jesod als Intellekt z. B. Conclusio
secundum Iamblichum 23.2 (S. 310), parallel gelesen mit Conclusio cabalistica 28.5 (S. 346).

20 Zu Johannes Reuchlins Traktat De verbo mirifico und seiner Leitidee, dem magischen Na-
men der fiinf Buchstaben, unter vielen Arbeiten z.B. Wilhelm Schmidt-Biggemann: Philoso-
phia perennis. Historische Umrisse abendlandischer Spiritualitédt in Antike, Mittelalter und
Frither Neuzeit. Frankfurt a. M. 1998, S.179-188; ders.: Christian Kabbalah: Joseph Gikatilla
(1247-1305), Johannes Reuchlin (1455-1522), Paulus Ricius (d. 1541) and Jacob Boehme (1575—
1674). In: The Language of Adam. Die Sprache Adams. Hg. von Allison Coudert. Wiesbaden
1999, S.81-122, hier S.102-108, ders.: Geschichte der christlichen Kabbalah. Stuttgart-Bad
Cannstatt 2012-15, Bd. 1, S.144-163, oder Charles Zika: Reuchlins De Verbo mirifico and the
Magical Debate of the Late Fifteenth Century. In: Journal of the Warburg and Courtauld
Institutes 39 (1976), S.104-138; ders.: Reuchlin und die okkulte Tradition der Renaissance.
Sigmaringen 1998, S.23-62.

21 Johannes Reuchlin: De verbo mirifico. Das wundertdtige Wort (1494). Hg. von Widu-Wolf-
gang Ehlers, Lothar Mundt, Peter Schéfer. Stuttgart-Bad Cannstatt 1996, Liber 11, S. 280-283.

22 Reuchlin: De verbo mirifico (Anm. 21), Liber I1I, S.294-297, S. 376-379.

23 Reuchlin: De verbo mirifico (Anm. 21), Liber III, S. 305-309.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



120 Bernd Roling

Logos und seine Finalursachlichkeit, der sich im Namen der fiinf Buchstaben
Geltung verleihen konnte; wer ihn besafs, hatte die Macht tiber die Natur gewon-
nen. Dieses Shin, der Garant der gottlichen Selbstmitteilung, tragt deutliche Attri-
bute der Shechinah und gibt fiir Reuchlin einen Hinweis auf das Ol des Messias
(,,shemen”) und das atherische Feuer (,,esh”).*

Ob Reuchlin schon 1494 wusste, dass der Buchstabe Shin in der Kabbalah als
Zeichen der Shechinah gedeutet werden konnte, bleibt offen, denn Reuchlin ent-
wickelt die Analogie zwischen Shin und Shechinah nicht weiter und konstru-
iert keinen Bezug zwischen der Shechinah und der Heiligen Jungfrau. In seiner
zweiten kabbalistischen Schrift aus dem Jahre 1518, De arte cabbalistica,? verleiht
Reuchlin der engen Verbindung, die seiner Auffassung nach zwischen der She-
chinah, der Ratio und der ,,anima mundi” besteht, weiteren Nachdruck. Der Mal-
chut schreibt Reuchlin die konventionellen Attribute der kabbalistischen Litera-
tur zu. Die letzte Sefirah und Shechinah entspricht der ,sponsa” des Canticum
Canticorum, der ,regina coeli”, der ,virgo Israel”, dem miindlichen Gesetz und
dem ,templum regis”.* Als Adonai, als Signum der Sefirah Malchut, so Reuch-
lin, durchlduft die Shechinah als Lebenskraft die Schopfung, bewegt sich von
Form zu Form, um am Ende zu Gott als dem ,finis” aller Kreaturen zuriickzu-
kehren.” Als Seele des Messias wird sie zum Bindeglied zwischen der kreatiirli-
chen Schépfung und der sefirotischen Welt Gottes, zu jenem Punkt, in dem sich
Schopfung und Gottheit wie in der Zweinaturenlehre des inkarnierten Christus
begegnen.” Als ,ideata idea omnium vitarum”, in der Allgemeines und Konkre-
tes aufeinander treffen, nimmt, betont Reuchlin, die ,,anima Messiae” die gleiche

24 Reuchlin: De verbo mirifico (Anm. 21), Liber III, S. 361-363, S. 376-377.

25 Zu den Quellen und dem Inhalt von Reuchlins De arte cabalistica unter anderem Karl Erich
Grozinger: Reuchlin und die Kabbalah. In: Reuchlin und die Juden. Hg. von Arno Herzig
und Julius Schoeps. Sigmaringen 1993, S.175-187; Josef Dan: The Kabbalah of Johannes
Reuchlin and its Historical Significance. In ders.: The Christian Kabbalah. Jewish Mystical
Books and their Christian Interpreters. Cambridge 1997, S.55-96; Bernd Roling: The Com-
plete Nature of Christ. Sources and Structures of a Christological Theurgy in the Works
of Johannes Reuchlin. In: The Metamorphosis of Magic from Late Antiquity to the Early
Modern Period. Hg. von Jan N. Bremmer und Jan R. Veenstra. Leuven 2002, S. 231-266, dort
S.259-263; Myriam Jacquemier: La Kabbale chrétienne au XVIe siecle. Lhomme, la nature
et la langue. In: L'uomo e la natura nel Rinascimento. Hg. von Luisa Rotondi Secchi Taru-
gi. Mailand 1997, S.288-307; Wolfgang von Abel und Reimund Leicht: Verzeichnis der He-
braica in der Bibliothek Johannes Reuchlins. Ostfildern 2005, S.30-41; Wilhelm Schmidt-
Biggemann: Kabbalah as a Transfer of Pythagorean Number Theory. The Case of Johann
Reuchlin’s De arte cabbalistica. In: Pythagorean Knowledge from the Ancient to the Modern
World. Askesis, Religion, Science. Hg. von Almut-Barbara Renger und Alessandro Stavru.
Wiesbaden 2016, S. 383-395 und ders.: Geschichte der christlichen Kabbalah (Anm. 20), Bd. 1,
S.164-208.

26 Johannes Reuchlin: On the Art of the Kabbalah. De Arte Cabalistica. Lat./Engl. Transl. by
Martin and Sarah Goodman. New York 1983, Liber 111, fol. Miii* (S.290f.).

27 Reuchlin: On the Art of the Kabbalah (Anm. 26), Liber I, fol. Biir (S. 44f.).

28 Zu Reuchlins Interpretation der Seele des Messiah Jean-Pierre Brach: Das Theorem der ,mes-
sianischen Seele’ in der christlichen Kabbalah bis zur Kabbala denudata. In: Morgen-Glantz 16
(2006), S.243-258, bes. S.248f., zu der Shechinah dartiiber hinaus Genevieve Javary: Recher-

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Die Heilige Jungfrau, die Weltseele und die natiirliche Kausalitat 121

Position ein wie die ,mens” unter den Seelenkraften des Menschen und der ta-
tige Intellekt innerhalb der ,,mentes”. Die Seele des Messias wird auf diese Wei-
se zum ,rivus vitae”, zum Strom des Lebens.” Zugleich gelangt in ihr als dem
Zweckzusammenhang der ganzen Schopfung, wie in einer Jakobsleiter, die von
einer Welt in die andere fiihrt, die Gesamtheit der Seelen zu ihrer Vollendung.*

4 Die Shechinah als Urmutter, ,intellectus possibilis“ und Heilige Jung-
frau: Agidius von Viterbo, Agrippa von Nettesheim, Paulus Ritius und
Francesco Zorzi

Der Kardinal und Ordensgeneral Martin Luthers, Agidius von Viterbo (1469—

1532), bereichert die Diskussion um einen neuen Gedanken, die besondere Be-

ziehung zwischen der Shechinah und der Sefirah Binah.* In seiner Schrift De

Shechinah, die ungedruckt geblieben ist,”> unterscheidet Agidius zwei ,Miitter’, die

miteinander korrespondieren. So wie die zehnte Sefirah als Eva zur Mutter allen

Lebens wird, tragt auch die Sefirah Binah miitterliche Ziige, doch wird sie zur

,maternitas” der oberen Welt. Wahrend die Shechinah den Endpunkt der sinn-

lichen Schopfung bildet, ist Binah, glaubt Agidius, fiir ,sponsus” und ,sponsa”,

fiir Tipheret und Malchut gleichermafien als Ursache verantwortlich. Bleibt die

Binah im Reich der ewigen Ideen, so schlédgt die zweite Mutter, die Shechinah,

die Briicke zur materiellen Schopfung.* Sie greift durch den Messias in die Zeit

ein, gewinnt ihre Kraft jedoch aus der ewigen Mutter, dem weiblichen Urprinzip,
das der Sefirah Chochmah gegeniibersteht, die selbst wiederum ménnliche Ziige

ches sur l'utilisation du Theme de la Sekina dans l'apologetique chretienne du XVeme au
XVIIIeme siecle. Lille, Paris 1978, S. 254-256.

29 Reuchlin: On the Art of the Kabbalah (Anm. 26), Liber I, fol. Eii" (S. 118f.).

30 Reuchlin: On the Art of the Kabbalah (Anm.26), Liber II, fol. Fvii¥ (S.158f.). Hierzu auch
Giulio Busi: Die Kabbala als eine symbolische Option. In: Reuchlin und Italien. Hg. von
Gerhard Dorner. Stuttgart 1999, S. 57-67, hier S. 59-61.

31 Zu den hebraischen Quellen des Agidius von Viterbo Frangois Secret: Aegidiana Hebrai-
ca. In: Revue des études juives 122 (1963), S.409-416, Moshe Idel: Aegidius of Viterbo and
the Writings of Abraham Abulafia (hebrdisch) Italia 3 (1980), S.48-50; zu Aegidius’ philoso-
phischen Schriften im Allgemeinen die Ubersicht von F. X. Martin: Friar, Reformer, and
Renaissance Scholar. Life and Work of Giles of Viterbo 1469-1532. Villanova 1992, S. 162-176,
Francois Secret: Les Kabbalistes chrétiens de la Renaissance. Paris 1964. Reprint Mailand
1985, S.106-126, und ergdnzend John Monfasani: Giles of Viterbo and the Errors of Aristotle.
In: Egidio da Viterbo. Cardinale agostiniano tra Roma e 'Europa del Rinascimento. Hg. von
Maria Chiabo. Rom 2014, S. 161-182.

32 Als Ubersicht iiber die Kernideen von De Shechinah Frangois Secret: Néoplatonisme et kab-
bale dans la Schechinah d’Egidio da Viterbo. In: Il Neoplatonismo nel Rinascimento. Hg. von
Pietro Prini. Mailand 1993, S.29-44, und Schmidt-Biggemann: Geschichte der christlichen
Kabbalah (Anm.20), Bd.1, S.372-383, fiir mogliche Beziige zwischen Aegidius und Pico
ders.: Notes sur Egidio da Viterbo. In: Augustiana 27 (1977), S. 205-237, hier bes. S.205-209,
zu Agidius’ mariologischen Anspielungen Javary: Recherches (Anm. 28), S.501f., S.519-520,
zur Verbindung der Shechinah mit dem Heiligen Geist ebd., S. 179f,, S. 186-188.

33 Aegidius von Viterbo: Scechinah e Libellus de litteris hebraicis. Hg. von Frangois Secret.
Rom 1959, Scechinah, Bd. 2, S. 261.

34 Aegidius von Viterbo: Scechinah e Libellus (Anm. 33), Scechinah, Bd. 2, S.263.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



122 Bernd Roling

tragt. Der geschlechtlichen Polaritét, betont Agidius, muss auf allen Ebenen der
Schopfung Rechnung getragen werden. So wie sich in der Ewigkeit Form- und
Materialprinzip begegnen, so auch in der niederen Welt.*

Eine eigenwillige Verklarung der Frau als kosmischem Prinzip und Abbild der
Shechinah liefert Agrippa von Nettesheim (1486-1535) im Anschluss an Pico 1509
in seiner Schrift De praeexcellentia sexus foeminei®® Auch wenn unsicher bleibt,
wie serids Agrippa seine Arbeit anging,” bedient er sich dabei doch kabbalisti-
scher Argumente. Eva, nicht Adam, verkorpert den edleren Teil der Schépfung,
so Agrippa, sie manifestiert als ,Chawa” das Leben und dhnelt in der Buchsta-
benfolge ihres Namens dem Tetragramm.*® Wie ein Kreis vollendet die Frau die
Schopfung und leitet in ihrer Person die Riickfiithrung alles Geschaffenen zu
seinem Ursprung ein. Wahrend der Mann aus Schlamm geschaffen wurde, ent-
springt die Frau dem Geist.* Als ,,anima rationalis” vollendet sie die Schopfung,
wie schon Reuchlin und Pico betont hatten.*® Wahrend der Mann die Hauptver-
antwortung des Stindenfalls trdgt, wird die Frau zum Garanten der Erldsung.
Gott nimmt mannliche Gestalt an, um das minnliche Ubel zu tilgen, lasst sich
jedoch vom unbelasteten weiblichen Geschlecht gebaren, um die gefallene mate-
rielle Welt erneut mit der geistigen zu verschnen.* So wird die Existenz Mariens
zur entscheidenden Vorbedingung der Erlosung. Sie, die unbefleckte Gottesmut-
ter, wird zum vollkommenen irdischen Wesen, das frei von Siinde der Schlange
den Kopf zertreten kann, wie die Bibel bekraftigt. Ihre Weiblichkeit entspricht
dem immanenten Geistprinzip, das die gefallene Schopfung erneuert und mit
ihrem Ursprung verbindet.*?

35 Aegidius von Viterbo: Scechinah e Libellus (Anm. 33), Scechinah, Bd. 2, S.277.

36 Zu Agrippas Traktat De nobilitate et praecellentia foeminei sexus Maurice de Gandillac: Sur le
role du féminin dans la théologie d’Agrippa de Nettesheim. In: Revue d’histoire et de philo-
sophie religieuses 55 (1975), S. 37-47, bes. S. 40-41; Barbara Newman: Renaissance Feminism
and Esoteric Theology. The Case of Cornelius Agrippa. In: Viator 24 (1993), S.339-356, bes.
S.341-345, S 347f.; Bernd Roling: Maimonides und Wissenschaftskritik. Christliche Kabba-
lah und Siindenfall bei Agrippa von Nettesheim. In: Moses Maimonides (1138-1204). His
Religious, Scientific, and Philosophical Wirkungsgeschichte in Different Cultural Contexts.
Hg. von Gorge K. Hasselhoff und Otmar Fraisse. Wiirzburg 2004, S.239-270, hier S.264f.;
und auch Eliott R. Wolfson: Alef, Mem, Tau. Kabbalistic Musings on Time, Truth, and Death.
Los Angeles, London 2006, S. 241f.

37 Im Gegenzug hierzu Agrippas weniger euphorische Bemerkungen zur Natur der Frau
in Agrippa von Nettesheim: Uber die Fragwiirdigkeit, ja Nichtigkeit der Wissenschaften,
Kiinste und Gewerbe. Hg. von Siegfried Wollgast. Berlin 1993, c. 63, S. 136-142, c. 71, S. 168f.

38 Agrippa von Nettesheim: De nobilitate et praecellentia foeminei sexus. Hg. und tibersetzt
von Otto Schénberger. Wiirzburg 1997, S. 32-35.

39 Agrippa von Nettesheim: De nobilitate (Anm. 38), S. 36f.

40 Agrippa von Nettesheim: De nobilitate (Anm. 38), S. 38f. Zur kosmologischen Rolle der , ani-
ma mundi” auch Agrippa von Nettesheim: De occulta philosophia libri tres. Hg. von Vittoria
Perrone Compagni. Leiden 1992, Liber I, c. 14, S. 112-114, Liber II, c. 55-57, S. 383-387.

41 Agrippa von Nettesheim: De nobilitate (Anm. 38), S. 50-53.

42 Agrippa von Nettesheim: De nobilitate (Anm. 38), S.42f., S. 56f.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Die Heilige Jungfrau, die Weltseele und die natiirliche Kausalitat 123

Wiéhrend Agrippa von Nettesheim Shechinah, ,, anima mundi” und die Got-
tesmutter nur vage miteinander verbindet, bemiiht sich ein weiterer christlicher
Kabbalist, Paulus Ritius (+ 1541),* 1509 in seiner Isagoge in eruditionem Cabalistarum
um ihre systematische Verflechtung. Ricci summiert die Uberlegungen Picos und
verleiht ihnen in seinem Kompendium geordnete Gestalt. Auch in den Augen
Riccis kann die zehnte Sefirah der Weltseele an die Seite gestellt werden, der der
sublunare Raum als Sphére zufillt, wiahrend die {ibrigen Sefirot den separaten
Intelligenzen entsprechen.* Wie Reuchlin weifd Ricci um die Synonyma der She-
chinah, ,sponsa”, ,hortus, ecclesia Israel” oder ,virgo Dei”.* Wie Mann und Frau,
so Ricci, verhalten sich auch die oberen neun Sefirot zur Shechinah, zur Him-
melskonigin und zum ,vinculum mundi“* Als Eva, die Mutter des Lebens und
,matrona”, und Adam kadmon, Baum des Lebens, bilden Malchut und Tipheret
ein Paar, dessen Trennung den Siindenfall bedeutet.” Beide Sefirot entsprechen
dem tadtigen und moglichen Intellekt, die im ,intellectus in habitu”, der neun-
ten Sefirah Jesod, miteinander verbunden werden. Dem , intellectus possibilis”
wiederum lasst sich die menschliche Ratio an die Seite stellen.* Ahnlich wie fiir
Agidius von Viterbo spielt auch fiir Ricci die Sefirah Binah in der Verbindung von
Tipheret und Malchut eine entscheidende Rolle. Ihr Wirken entspricht der Tatig-
keit des Heiligen Geistes. Erst die Freigabe der Energie, die den oberen Sefirot
entstromt, sichert die Wiederannéherung der Malchut an die hohere Welt und die
erneute Verbindung von ,, anima mundi” und ,intellectus agens”.*’

Ricci beendet seine Isagoge in eruditionem Cabalistarum mit einer kabbalisti-
schen Interpretation der Heilsgeschichte, die den ,intellectus possibilis”, Maria

43 Zu Paulus Ritius, Paolo Ricci oder Paulus Israelita und seinen Schriften im Allgemeinen
Theodor Wiedemann: Dr. Johann Eck. Professor der Theologie an der Universitat Ingolstadt.
Regensburg 1865, S.341-344; Secret: Les Kabbalistes chrétiens de la Renaissance (Anm. 31),
S.87-98; Schmidt-Biggemann: Christian Kabbalah (Anm. 30), S. 88-92; ders.: Philosophia pe-
rennis (Anm.20), S.175-179, S.272-286; Bernd Roling: Prinzip, Intellekt und Allegorese im
Werk des christlichen Kabbalisten Paolo Ricci (gest. 1541). In: An der Schwelle zur Moder-
ne. Juden in der Renaissance. Hg. von Annette Winkelmann und Giuseppe Veltri. Leiden
2003, S.155-187; ders.: ,Mediatoris fungi munere”: Synkretismus im Werk des Paolo Ricci. In:
Reuchlin und die christliche Kabbala. Hg. von Wilhelm Schmidt-Biggemann. Sigmaringen
2003, S.87-100; ders.: Der Streit zwischen Paulus Ritius und Johannes Eck um die Existenz
der Weltseele. In: Reuchlins Freunde und Gegner. Kommunikative Konstellationen eines
frithneuzeitlichen Medienereignisses. Hg. von Wilhelm Kiihlmann. Stuttgart 2010, S.125-
142 zur Kabbalah im Besonderen ders.: Christliche Kabbalah und aristotelische Naturphi-
losophie im Werk des Paulus Ritius (+ 1541). Tiibingen 2007, S. 305-371, und Schmidt-Bigge-
mann: Geschichte der christlichen Kabbalah (Anm. 20), Bd. 1, S.223-230, S. 242-246.

44 Paulus Ritius: In Cabalistarum seu allegorizantium eruditionem Isagoge. Augsburg 1515
(ND der Ausgabe Augsburg 1510), C. 31, fol. 67, C. 36, fol. 6.

45 Ritius: Isagoge (Anm. 44), C. 48, fol. 7".

46 Ritius: Isagoge (Anm. 44), Conclusio trigesimasexta, fol. 227f.

47 Ritius: Isagoge (Anm. 44), C. 53, fol. 7'{.

48 Ritius: Isagoge (Anm.44), Conclusio vigesimaoctava, fol. 20%, Conclusio trigesimaprima,
fol. 217, Conclusio trigesimasexta, fol. 22".

49 Ritius: Isagoge (Anm. 44), C. 55-58, fol. 7¥, Conclusio quinquagesimaseptima, fol. 23".

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



124 Bernd Roling

und die letzte Sefirah aufeinander bezieht. Im Siindenfall, glaubt Ricci, 16st sich
die Ratio ebenso wie die Weltseele vom Einfluss der hoheren geistigen Welt; zu-
gleich trennt sich die Shechinah von den oberen Sefirot.”® Erst wenn der mogliche
Intellekt in Gestalt der ,, anima mundi” von allen Bildern der Vorstellung befreit
wird, kann er erneut vom titigen Intellekt, seinem Gegenstiick, erfiillt werden.
Allein die reine Moglichkeit einer Ratio, die alle Imagination und Verunreini-
gung abgelegt hat, erlaubt den Empfang des habituellen Intellektes. Ist das Gesetz
zur Ganze erfiillt ist, betont Ricci, kann der Immanuel, das Signum der Verbin-
dung von Ratio und Intellekt, geboren werden. Diese vollkommene intellektuelle
Moglichkeit, die von allen Bildern gereinigte Ratio und zugleich die Seele, die
dem Intellekt das Gegenstiick liefert, ist die Heilige Jungfrau Maria, die , mu-
lier purissima”. In der Heiligen Jungfrau erldst sich die gesamte Materialitét. Die
exemplarische Verbindung von Seelenwelt und Intelligenz, wie sie in der Inkar-
nation vollzogen wird, greift auf den gesamten Kosmos iiber. Im Endgericht be-
stdtigt sich die Reinigung, die durch die Verbindung von Christus und Maria
eingeleitet wurde. In der Kraft des Geistes, der Binah, die schon die Konjunktion
von Tipheret und Malchut ermdoglicht hat, kehrt die befreite Schopfung, glaubt
Ricci, zu Gott zurtick und mit ihr die Gesamtheit aller Seelen.>!

Ohne Riccis eschatologisches Modell zu iibernehmen, unterstreicht der Fran-
ziskaner Franciscus Georgius Venetus, Francesco Zorzi (1460-1540), im Jahre 1536
noch einmal die mariologische Rolle der letzten Sefirah, die Ricci ausgearbeitet
hatte.” Fast durchgehend beschreibt Zorzi in seinen In Sacram Scripturam proble-
mata die Heilige Jungfrau in Gestalt der Shechinah und gesteht ihr die gleiche
Position zu. Als ,regina coeli” wird Maria, wie Zorzi unterstreicht, zur Quelle
des wirklichen Lebens, wahrend Eva nur der irdischen Existenz des Menschen
den Anfang geben konnte. Als ,idea universalis” und , fons virtutem foemineam
influens” tragt sie Christus in sich, die Ursache der menschlichen Verklarung.®
Zu ihren Fliflen tragt Maria den Mond, denn sie repréasentiert wie die Shechinah
die Mondsphare, die ,terra viventium”.>* Warum war es der Engel Gabriel, der
ihr die Geburt Christi verkiindete? Als Signum der Gevurah, des ,robur Dei”
und der ,fortitudo”, offenbart er, wie Maria die Schopfung von der Gewalt des

50 Ritius: Isagoge (Anm. 44), fol. 24*f.

51 Ritius: Isagoge (Anm. 44), fol. 25" f.

52 Zu Francesco Zorzis Ort in der Geschichte der christlichen Kabbalah Secret: Les Kabbalistes
chrétiens (Anm. 31), S.126-140, zu seinen kabbalistischen Quellen Saverio Campanini: Le
fonti ebraiche del De harmonia mundi di Francesco Zorzi. In: Annali di Ca’ Foscari 38 (1999),
S.29-74; zu seiner Identifikation von Maria und Shechinah die Bemerkungen von Javary, Re-
cherches (Anm. 28), S.497-499. Zu Zorzis allgemeiner Einordnung in die Geschichte des Re-
naissanceplatonismus auch Saverio Campanini: Ein christlicher Kabbalist liest Ficino: Francesco
Zorzi. In: Marsilio Ficino in Deutschland und Italien. Renaissance-Magie zwischen Wissen-
schaft und Literatur. Hg. von Jutta Eming und Michael Dallapiazza unter Mitarbeit von Falk
Quenstedt und Tilo Renz. Wiesbaden 2017, S. 67-84.

53 Francesco Zorzi: In Scripturam sacram problemata. Venedig 1536, Tomus 4, Sectio 9, § 479-
480, fol. 277-.

54 Zorzi: In Scripturam sacram problemata (Anm. 53), Tomus 4, Sectio 9, § 482, fol. 277".

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Die Heilige Jungfrau, die Weltseele und die natiirliche Kausalitat 125

Gerichtes befreien konnte.”® Maria 0ffnet der Gnade, der vierten Sefirah Chessed,
den erneuten Zugriff auf die Schépfung. Schon ihr Name ,Mirjam’, bestehend aus
,Ram” und ,Yam”, zeigt, wie Maria als , erhabenes Meer” die ,Gnade vor dem
Herrn findet”.** Wie Henoch oder Moses, in dessen Angesicht die ,gloria Dei”
zu erkennen war,” wird Maria, ohne gestorben zu sein, mit einem Glorienleib
in den Himmel aufgenommen, um zur Mutter der ,regeneratio” aller Seelen zu
werden.®

5 Prophet und Messias der Shechinah: Guillaume Postel

Es ist der vielleicht eigenwilligste Gelehrte in der Bewegung der Cabala christi-
ana, Guillaume Postel (1510-1581), der schliefllich die verschiedenen Ideen, die
in der ersten Halfte des 16. Jahrhunderts entwickelt werden, zusammenfasst. In
seinen zahlreichen Werken entwickelt Postel ein Modell der Shechinah, das in
sich nicht allein die philosophische Konzeption Jehuda Halevis mit den theoso-
phischen Bemiihungen der Kabbalah vereinigt, sondern auch allen Uberlegun-
gen der Cabala christiana Rechnung trdagt. Auch Postel ordnet die Shechinah in
das Sefirotsystem der kabbalistischen Glossare ein und tibernimmt die damit
verbundenen Zuschreibungen. Er macht sich Picos und Riccis Ansatz zu eigen,
,anima mundi” und Shechinah miteinander zu identifizieren, und adaptiert
zugleich Picos und Riccis Bemithungen um eine Synthese neuplatonischer und
aristotelischer Erkenntnislehre.® Auch fir Postel lasst sich die ,,anima mundi”
als Shechinah dem mdglichen Intellekt der arabischen Erkenntnistheorie an die
Seite stellen. Riccis und Zorzis Anndherungen der Shechinah und Weltseele an
das Inkarnationsereignis und die Zweinaturenlehre, die ihr die Aufgaben der
Jungfrau Maria zuweisen, integriert Postel ebenso in seinen grofien philosophi-
schen Entwurf wie die kabbalistischen Lektiiren des Agidius von Viterbo, die
zwei Mutterfiguren unterscheiden konnten, eine , maternitas” ewiger Natur und
eine konkrete Manifestation dieses Mutterprinzips, das in der Mutter des Messias
seinen Ausdruck erhalt. Ahnlich wie Agrippa von Nettesheim veranlassen auch
Postel die kabbalistischen Spekulationen dazu, die Rolle der Frau im Kosmos zu
iiberdenken. Ergebnis seiner Synthese ist im Gegensatz zu den vielen Entwiirfen

55 Zorzi: In Scripturam sacram problemata (Anm. 53), Tomus 4, Sectio 9, § 484, fol. 277" f.

56 Zorzi: In Scripturam sacram problemata (Anm. 53), Tomus 4, Sectio 9, § 486, fol. 278, § 489,
fol. 278v.

57 Zu Henochs and Moses unmittelbarer Anschauung Gottes auflerdem Chaim Wirszubski:
Francesco Giorgio’s Commentary on Giovanni Pico’s Kabbalistic Theses. In: Journal of the
Warburg and Courtauld Institutes 37 (1974), S. 145-156, hier bes. S. 151f.

58 Zorzi: In Scripturam sacram problemata (Anm. 53), Tomus 4, Sectio 9, § 498, fol. 279%, § 500,
fol. 280r.

59 Zu Postels philosophischem System, seiner Trennung zwischen ,animus” und ,,anima” und
seinem Umgang mit der Idee der Shechinah William James Bouwsma: Concordia mundi.
The Career and Thought of Guillaume Postel (1510-1581). Cambridge, Mass. 1957, S. 139-155.
Als Synopse seiner ganzen Philosophie ist grundlegend Schmidt-Biggemann: Geschichte
der christlichen Kabbalah (Anm. 20), Bd. 1, S. 510-657.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



126 Bernd Roling

der christlichen Kabbalah allerdings keine Apologie des Christentums mehr, die
in Kreisen der Kirche noch begrenzte Duldung finden konnte, sondern eine Ha-
resie. Kabbalistische Systematik gewinnt im Werk Postels {iber das Christentum
die Oberhand, zugleich implodiert, was vielleicht die urspriingliche Intention der
Cabala christiana in der ersten Halfte des 16. Jahrhunderts war, der Beweis des
Christentums aus der ,traditio perennis” des Judentums. Ergebnis der Synthese
Postels war stattdessen eine Heilslehre, die eine vollstandige, in gewisser Weise
auch alchemische Transformation des Menschen in Aussicht stellen konnte.

Angesichts der Fiille der Werke Postels kann die Kontinuitdt und Innovations-
kraft seines Systems nur auszugsweise nachvollzogen werden.

In seiner 1548 in Druck gegangenen Interpretatio Candelabri, einer allegorischen
Auslegung der Menorah, die eine griindliche Lektiire der einschlédgigen kabba-
listischen Literatur verrét, zeigt Postel, wie sehr er gewillt ist, Anschluss an die
Ergebnisse der anderen christlichen Kabbalisten zu suchen. So wie ,,zelem” und
,demut” des Schopfungsberichtes, ,imago” und ,similitudo”, nach denen der
Mensch mit Blick auf Gott geschaffen wurde, glaubt Postel, stehen sich auch die
beiden Sefirot Tipheret und Malchut gegeniiber. Beide verhalten sich wie ein ,in-
tellectus immobilis”, ein unbewegter Beweger, und ein , intellectus mobilis” zu-
einander. Dem bewegten Beweger entspricht, wie zu erwarten, die Shechinah.
So wie der ménnlich gedachte Intellekt das , principium” verkorpert, enthalt die
weibliche Grofle den ,finis” Schopfung und gibt die Richtung vor, in der sich das
Universum zuriickbewegt.”® Auf dhnliche Weise, fahrt Postel fort, treffen in bei-
den Intellekten und Sefirot die Welt der Universalien und die Welt der Einzeldin-
ge aufeinander, ebenso auch tatiger und moglicher Intellekt.® Anders als seine
Vorgénger geht Postel, wie sich zeigen wird, einen entscheidenden Schritt weiter.
Aus der Omniprasenz der Polaritédt von Intellekt und , anima”, Tipheret und She-
chinah, zieht er den Schluss, den die {ibrigen christlichen Kabbalisten zuvor zwar
nahegelegt hatten und der ihrem System implizit war, der jedoch nicht ausge-
sprochen wurde. Es geniigt nicht, in der weiblichen Komponente, der Shechinah,
nur ein Instrument des mannlichen Erlosers zu sehen. Zwei Erlosungsprinzipien
benotigt die Heilsgeschichte, ein ménnliches und dariiber hinaus ein zweites,
ihm ebenbiirtiges weibliches.

Schon in zwei Werken des Jahres 1547, der Pantheosia und der Schrift De nati-
vitate mediatoris ultima, integriert Postel diese Grundannahme, die Existenz eines
weiblichen Erlosungsprinzips, in die Sprache der christlichen Theologie. Der spi-
ritus, in seiner weiblichen Form das Gegenstiick des médnnlichen Intellekts, und
in seinem Wesen der , ruah ha-qodesh”, der heilige Geist der Shechinah, ist nicht

60 Guillaume Postel: Candelabri typici in Mosis Tabernaculo iussu divino expressi brevis ac di-
lucida interpretatio (Venezia, 1548). Nachgedruckt in: Guillaume Postel et son interprétation
du Candélabre de Moyse. Hg. von Frangois Secret. Nieuwkoop 1966, S. 124-126. Zum Vergleich
auch Postels Ubersetzung des Sefer Bahir: Midras Rabbi Nehunyah ben Qanah weniqra Sefer
Ha-Bahir Behir. In: Postelliana. Hg. von Francois Secret. Nieuwkoop 1981, S. 111.

61 Postel: Candelabri interpretatio (Anm. 60), S. 128f.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Die Heilige Jungfrau, die Weltseele und die natiirliche Kausalitat 127

mehr nur Bedingung der Erlosung des Menschen, er wird ebenso neben dem
,verbum Christi” zur schaffenden Gewalt des Kosmos, wie er zur ,salvatrix”
wird, die den Erldser begleitet.

Um die Schopfung zu ermoglichen, bedurfte Gott des ,mediator”, stellt Po-
stel in der Pantheosia fest, der ,sapientia creata et increata”, die in Gestalt Christi
zwischen der Unendlichkeit und der Endlichkeit des Geschaffenen vermitteln
konnte.®? Christi Doméne jedoch bleibt die Welt der Universalien. Ihm zur Seite
steht daher in der Schopfung, glaubt Postel, der ,spiritus”, der das Einzelne und
Individuelle begriindet.®®> Auch in der Wiederherstellung der im Siindenfall ge-
fallenen Welt muss der weiblich gedachte ,spiritus” zum Tragen kommen. Als
sakramentale Gnade, die dem Einzelnen gewéahrt wird, ermoglicht er die Auf-
erstehung des zur Sterblichkeit verdammten Menschen.* In der Inkarnation
Christi entspricht er dem Geist, der der Gottesmutter zuteilwird. Wahrend sich
in Christus das allgemeine mannliche Prinzip der Erldsung verkérpert, manifes-
tiert sich in Maria der ihm zugehorige individuelle Erlosungstrager.®

Die besondere Position des weiblichen Schépfungs- und Erlésungsprinzips er-
klart Postel in seiner Schrift De natitivate mediatoris ultima. So wie sich in Gott ,,ver-
bum” und Heiliger Geist als gleichsam mannliche und weibliche Grofie begeg-
nen, treffen in Christus als dem schaffenden Wort Christus und sein , spiritus”
als die Ableitungen der ersten zwei Prinzipien aufeinander. Unschwer lassen sich
hier die Sefirot Chochmah und Binah und Tipheret und die Shechinah wiederfin-
den. Beide Manifestationen sind fiir die Genese des Universums verantwortlich.
Eine schopferische Kette reicht vom ,,spiritus immobilis Dei” iiber den ,spiritus
Christi” und den , spiritus angelicus” bis hinab zum ,,spiritus humanus” der als
,principium animae” ebenso zum , indumentum mentis” wird wie zur einenden
und erhaltenden Kraft des menschlichen Korpers.” In gleicher Form gilt dieses
Abhédngigkeitsverhdltnis, wie Postel nahelegen mdochte, auch fiir das ménnliche
Komplementir, den Intellekt. Nur ein einziger ,intellectus agens”, der Intellekt
aller Intellekte, existiert in Gestalt Jesu Christi, eine , substantia immobilis”, in
der alle ,intellectus particulares” aufgehoben werden.®® So wie der Mensch in
beiden Grofsen geschaffen wurde, ist er auf beide Mediatoren angewiesen, um
nach seinem Siindenfall erlost werden zu konnen.” Im Intellekt und , spiritus”

62 Guillaume Postel: Panthenosia. Compositio omnium dissidiorum circa eternam veritatem
aut verisimilitudinem versantium [...]. Basel 1547, S. 13f.

63 Postel: Panthenosia (Anm. 62), S. 16, S. 18.

64 Postel: Panthenosia (Anm. 62), S.70.

65 Postel: Panthenosia (Anm. 62), S. 94f.

66 Guillaume Postel: De nativitate Mediatoris ultima, nunc futura et toti orbi terrarum in sin-
gulis praeditis manifestanda opus. Basel 1547, S.75.

67 Postel: De nativitate Mediatoris ultima (Anm. 66), S. 77f. Im Vergleich auch zu einem spate-
ren Traktat mit dem Titel Qu'est ce que de I'image de Dieu a laquelle I'homme est créé, formé et faict?
In: Secret: Postelliana (Anm. 60), S. 317.

68 Postel: De nativitate Mediatoris ultima (Anm. 66), S. 81.

69 Postel: De nativitate Mediatoris ultima (Anm. 66), S. 85f.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



128 Bernd Roling

Christi wiedergeboren zu werden, bedeutet, betont Postel, nicht allein geistig,
sondern in ganzer Korperlichkeit wiederaufzuerstehen. Alle Leiber werden im
,spiritus” erneuert werden.”” Die Transformation, die dem Menschen dabei zu-
teilwird, 1asst sich fiir Postel der sakramentalen Transubstantiation an die Seite
stellen. So wie sich der Intellekt mit dem Intellekt Christi vereinigt, verwandeln
sich auch Seele und Leib des Menschen im ,,spiritus” zur Géanze.”

Es blieb, wie bekannt, im Leben Postels nicht bei der Theorie, denn Postel be-
schrankte sich nicht darauf, der Shechinah einen Platz in einem abstrakten Ge-
riist zuzuweisen. Wahrend der Zeit, die er 1547-49 in Venedig verbrachte, kam es
zu einer Begegnung, die sein Leben nachhaltig veranderte. In einem Hospital der
Lagunenstadt traf er auf Mére Jehanne, in der Postel die inkarnierte Shechinah,
die weibliche Entsprechung des fleischgewordenen Wortes, erkannte.”” Der vom
Siindenfall befreite ,spiritus”, so zeigte ihm die neue Eva, die Mutter Johanna,
hatte seinen Weg auf die Erde zuriickgefunden und die Zeit der Erlésung herauf-
beschworen. So wie die Verbindung der Heiligen Jungfrau mit dem Erldser von
Seiten des ménnlichen Prinzips die Rettung der Welt einleitete, war sie nun in
die entscheidende Phase getreten. In Gestalt der Mere Jehanne hatte sich der er-
l6sende Intellekt mit dem befreienden , spiritus” verbunden, seinem weiblichen
Gegenstiick. Die Welt der Individuen ging ihrer Vollendung entgegen. Damit
aber war es nicht genug. Kurz nach dem Tod der Mutter Johanna, Weihnachten
1551, erreichte die Heilsgeschichte eine neue Epoche, ihre endgiiltig letzte. Aus
der Vereinigung der Shechinah mit dem Intellekt Christi ging der erste Mensch
hervor, der ebenso mit einem wiederhergestellten Geist ausgestattet war, wie
mit einem Glorienleib, Postel selbst. Als ,,Cainus novus”, ,Renatus” und , Elias
Pandochaeus” begriff Postel, dass er selbst zum ersten Nachkommen der neuen
Eva und des neuen Adam bestimmt worden war. Eine Verwandlung, die ihn wie
eine ,prima materia” neu ordnete und formte, war in ihm vorgegangen. Die ohne
Zweifel mystische Erfahrung, die Postel durchlitt, offenbarte ihm zugleich, dass
er zum zweiten Messias, zum Messias der unteren sublunaren Sphére und der

70 Postel: De nativitate Mediatoris ultima (Anm. 66), S.143f.,, S.147f. Hierzu aufSerdem Guil-
laume Postel: Des admirables secrets des nombres platoniciens. Hg. von Jean-Pierre Brach.
Paris 2001, S.268-271.

71 Postel: De nativitate Mediatoris ultima (Anm. 66), S. 166-168.

72 Zur ganzen Kette der Ereignisse und ihrem Hintergrund Marion Leathers Kuntz: Guillaume
Postel. Prophet of the Restitution of All Things. His Life and Thought. Den Haag, Boston,
London 1981, S. 69-142, und dies.: The Virgin of Venice and Concepts of the Millenium in Ve-
nice. In: The Politics of Gender in Early Modern Europe. Hg. von J. R. Brink u. Allison Cou-
dert. Kirksville 1989, S. 111-130. Zu Postels Identifikation der Mere Jehanne und der Shechi-
nah und ihren Konsequenzen Bouwsma: Concordia mundi (Anm.59), S.155-164; Yvonne
Petry: Gender, Kabbalah and the Reformation. The Mystical Theology of Guillaume Postel
(1510-1581). Leiden 2004, S.95-116; und Javary: Recherches (Anm. 28), S.486-490, zu einem
moglichen Einfluss Zorzis und einem historischen Vorbild auch Cesare Vasoli: Un ,prece-
dente’ della ,Vergine Veneziana" Francesco Giorgio Veneto e la Clarissa Chiara Bugni. In:
Postello, Venezia e il suo mondo. Hg. von Marion Leathers. Florenz 1987, S.203-223.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Die Heilige Jungfrau, die Weltseele und die natiirliche Kausalitat 129

Shechinah berufen worden war, wahrend Christus als Heiland des Intellektes
nur die oberen Sphéren erlost hatte.”

In den zahlreichen Werken, die er nach 1551 verfasst, versucht Postel, diese
Grunderfahrung in sein Lehrgebdude einzufiigen. Die christlich-kabbalistische
Grundlage seiner Uberlegungen musste er zu diesem Zweck kaum erweitern.
Die beiden Universalprinzipien der Schopfung, Form und Materie, so Postel 1552
in seinem Liber de causis, beruhen auf der ,sapientia” und ,potentia” Gottes, die
in seiner , benevolentia” miteinander verbunden werden.” Wahrend sie im Urzu-
stand als tatiger und moglicher Intellekt, als , pater” und , mater generalis”, ver-
einigt sind, trennt sie der Mensch im Stindenfall und beraubt sich ihrer Wirkung,.
Das Ergebnis ist fatal. Sein Geist verliert die Erleuchtung, die ihm aus der Welt
der Intelligenzen zukam, sein Leib wird sterblich.” Wie Eva die Stinde in die sub-
lunare Welt gebracht hatte, so Postel in seiner Restitutio omnium conditarum per ma-
num Eliae des Jahres 1552, so bereinigt die neue Eva, die Shechinah, diese Folgen
des ,lapsus primordialis” in der unteren Welt.”® Sie vereinigt Intellekt und , ani-
ma” erneut. Ihr jungfraulich geborener Nachkomme, der neue Kain, befreit den
gefallenen ,mundus parvus” von aller Depravation. Sobald dieser , Elias novus”,
der in der Schrift angekiindigte Regent der Endzeit, in der unteren Welt, dem
Reich der ,,anima”, auf die gleiche Weise seine Herrschaft ausiibt wie Gott in der
oberen Welt, dem Reich des , animus”, gelangt die Schopfung an ihr Ende.”” Nur
Postel selbst, der aus der Rippe der neuen Eva, der ,anima superabundans” gebo-
ren worden ist, der ,Messias inferior”, der erste Mensch, in dem die korperliche
Natur zur Auferstehung gelangt ist, kann diese Aufgabe erfiillen.”

Noch deutlicher beschreibt Postel die Rolle, die er fortan im Weltganzen aus-
zuiiben gewillt ist, in seiner Apologia pro Serveto, die 1553 mit dem vielsagenden
Untertitel ,,De Dei et Naturae, vel de animae et Animi mundi effectu” erscheint.
Mehr als in den {ibrigen Werken Postels ist hier vielleicht der Einfluss Jehuda Ha-
levis spiirbar. So wie dem Intellekt die , providentia immobilis” zukommt, betont
Postel, verkorpert sich in der Shechinah eine ,providentia localis”.” Beide For-
men der Vorsehung, die sich zugleich wie , paternalitas” und , maternalitas” und

73 Dazu die Beschreibung bei Guillaume Postel: La nouvelle Eve Mere du Monde. In: Apologies
et Rétractations. Hg. von Francois Secret. Niewkoop 1972, S. 39-44.

74 Guillaume Postel: Liber de causis seu de principiis et originibus naturae utriusque. Paris
1552, c. 4, fol. A6*—A7". Zu diesem Gegenstand auch schon Guillaume Postel: Absconditorum
a constitutione mundi clavis. Basel 1547, c. 5, fol. b2'-b3".

75 Postel: Liber de causis (Anm. 74), c. 9, fol. C*—C2".

76 Guillaume Postel: Restitutio omnium conditarum per manum Eliae prophetae terribilis, ut
fiat in toto mundo conversio perfecta. Paris 1552, fol. 45'—46".

77 Postel: Restitutio (Anm. 76), fol. 49*—49".

78 Postel: Restitutio (Anm. 76), fol. 58".

79 Guillaume Postel: Apologia pro Serveto Villanovano, de anima mundi, sive de ea natura,
quae omnino necessaria est, et habenda est media inter aeternam immobilemque, et creata,
mobilemque, estque consubstantialiter in ipso Christo sicuti est etiam habenda contra as-
pergines et praecipitatum Calvini in hanc causam iudicium, sive, ut titulus fit clarior, De Dei
et Naturae, vel de Animae et Animi Mundji, seu de divinae naturae et inseparabilium ab ea

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



130 Bernd Roling

Wirklichkeit und Moglichkeit gegentiberstehen, geben in der Inkarnation Christi
eine erste Antwort auf den Stindenfall. Wahrend sich Christus in dieser Synthese
der allgemeinen Vorsehung zuordnen lasst, reprasentiert die Heilige Jungfrau als
Shechinah die , providentia particularis”.® Beide kosmische Gréfien vereinigen
sich fiir Postel erneut in der Mutter Johanna. So wie die menschliche Natur Chri-
sti aus der Verbindung von Gott und Gottesmutter hervorgegangen war, schafft
die zweite Vereinigung den neuen Kain und zweiten Messias, Postel.®!

Warum es der Mere Jehanne als der zweiten Konkretisierung der Shechinah
neben Maria bedurfte, erklart Postel 1553 in den Trés merveilleuses victoires des
femmes du noveau-monde, einem Traktat, das in seinem euphorisch-feministischen
Ton eine Néhe zu Agrippas De praeexcellentia foeminei sexus nicht leugnen kann.®
Noch einmal unterstreicht er die mikrokosmische Position, die die Frau als , Epi-
tome ou sommaire du monde inferieur” einnimmt.% Nur eine Frau, betont Postel
wie Agrippa, konnte die sublunare Welt von ihren Siinden befreien. Als ,mere
spirituelle” vereinigte sich Mutter Johanna mit Christus, dem ,pére spirituelle”,
und beide gemeinsam, , deux en une spirituelle chair”,* {iberwanden als , intellect
agent” und ,intellect le possible”, die Sterblichkeit des Leibes und des Korpers.®
Auch mit der Heiligen Jungfrau Maria hatte sich Christus zu einer vergleichbaren
Gemeinschaft verbunden, doch nahm sie nur neun Monate in Anspruch. Ihre
Verbindung wahrte nicht lang genug, um die sublunare Welt zur Génze zu be-
freien. Dreif8ig Jahre jedoch sind beide Komplementédre der Heilsgeschichte in
der Mutter Johanna vereinigt gewesen, eine ausreichende Zeit, um die ,nature
materielle” zu erlosen.®

Bis zu seinem Ende riickt Postel von den entscheidenden Pramissen seines Sys-
tems nicht mehr ab. In der Apologia ultima von 1578, drei Jahre vor seinem Tod, als
er sich langst in Klosterhaft in Laon befand, geht er noch einmal auf die Shechi-

virtutum eius summo conatu et effectu (1553). Gedruckt in: Johann Lorenz von Mosheim:
Versuch einer unpartheischen Ketzergeschichte. Helmstedt 1746-48, Bd. 2, S. 466, S.471.

80 Postel: Apologia pro Serveto Villanovano (Anm. 79), S. 478-479.

81 Postel: Apologia pro Serveto Villanovano (Anm. 79), S.488. Mit der gleichen Emphase auch
Postel: La nouvelle Eve (Anm. 73), S. 28f.

82 Zu diesem Traktat im Besonderen J. MacLean: Les trés merveilleuses victoires des femmes: Est-ce
l'ceuvre d'un fou? In: Studi francesi 41 (1997), S. 311-321, und Michael Andrew Screech: The
Ilusion of Postel’s Feminism. In: Journal of the Warburg and Courtauld Institutes 16 (1953),
S.162-170.

83 Guillaume Postel: Les tres merveilleuses victoires des femmes du noveau-monde. Paris 1553.
ND Genf 1970, S.12.

84 Postel: Les tres merveilleuses victoires (Anm. 83), S. 19-20.

85 Postel: Les tres merveilleuses victoires (Anm. 83), S. 15-16.

86 Postel: Les tres merveilleuses victoires (Anm. 83), S. 39-40. Dazu aufierdem noch Guillaume
Postel: Le Thresor des prophéties de I'univers. Hg. von Francois Secret. Den Haag 1969, c. 30,
S.147f., und ders.: De usu finali quinque corporum regularium sive elementorum aethernae
veritatis libellus. In: Jean-Pierre Brach: Le petit traité de la signification ultime des cinq corps
réguliers ou éléments de l'éternelle vérité de Guillaume Postel. In: Documents oubliés sur
l'alchimie, la kabbale et Guillaume Postel offerts a Frangois Secret. Hg. von Sylvain Matton.
Genf 2001, S.223-244, hier S. 239.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Die Heilige Jungfrau, die Weltseele und die natiirliche Kausalitat 131

nah, die Jungfrau Maria und die Mutter Johanna ein. So wie sich in der ,Virgo
Dei”, der Gottesgebarerin, ,providentia universalis” und ,providentia specialis”
miteinander vereinigen, unterstreicht Postel noch einmal, verbinden sie sich nach-
haltig in der ,Virgo veneta”® In sich erlosen Christus und die Mutter Johanna
als ,natura thriumphans” wie eine ,officina matricaria naturae” alle Glieder der
Natur und der sublunaren Ordnung.® Wie in Gott ,intelligere” und , intellectio”
zusammenfallen, so Postel, finden in der Mere Jehanne bewegter und unbewegter
Beweger zueinander, ,lux vera” und , lucimen”, zugleich der Intellekt Christi und
die ,anima mundi”, das ,,He” des Gottesnamens, das schon Reuchlin in die Ndahe
der Weltseele geriickt hatte. Die Epoche der Wiederherstellung, der ,restitutio uni-
versalis”, konnte anbrechen.®

87 Guillaume Postel: Apologia ultima 1578 anno salutis scripta. In: Secret: Postelliana (Anm. 60),
S.120 f.

88 Postel: Apologia ultima (Anm. 87), S.122.

89 Postel: Apologia ultima (Anm. 87), S. 126f. Zum zweiten ,,He” des Tetragrammaton in Ergan-
zung auch noch Guillaume Postel: De summopere (1566). Edition critique, traduction et
notes par Irene Backus. Genf 1995, S.39f. Zu Postels Interesse an der hebradischen Sprache im
Allgemeinen auch der Uberblick von Jean-Pierre Brach: Outlines and Motivations of Guil-
laume Postel’s Interest in the Hebrew Language. In: Reuchlin und seine Erben. Forscher,
Denker, Ideologen und Spinner. Hg. von Peter Schéfer und Irina Wandrey. Ostfildern 2005,
S.53-60, und ders.: Lévolution de I'intérét pour la langue hébraique et la kabbale chez Guil-
laume Postel (1510-1581). In: Les hébraisants chrétiens en France au XVle siecle. Hg. von
Gilbert Dahan und Annie Noblesse-Rocher. Tours 2018, S. 323-340.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Magie und neuplatonisches Denken

Thomas Leinkauf

In seinem einflufireichen Examen vanitatis scientiarum von 1520 spricht Gianfran-
cesco Pico della Mirandola, durchaus berithmter Neffe seines Onkels Giovanni
Pico della Mirandola, jedoch von gianzlich anderem philosophischen, vornehm-
lich skeptischen Temperament, der Naturphilosophie oder Naturwissenschaft
jeglichen Wissenschafts-Charakter ab:

Ich koénnte unzahlige sowohl platonische Philosophen als auch Vertreter
anderer philosophischer Stromungen anfiithren und als Zeugen beibrin-
gen, die die Meinung vertreten, dass die Erkenntnis natiirlicher Dinge (in
welcher ja Aristoteles auf hochste Weise gelobt wird) kein Wissen sei, son-
dern nur Meinung [opinio] oder Glaube [credulitas] oder, wenn man so
wollte, Vermutungswissen [opinativa ratio] hervorbringe.

Hingegen sei als starkes Wissen, wie man heute sagen wiirde, nur die Mathema-
tik und das Wissen der rein intelligiblen Sachgehalte anzusetzen.!

Die Stofsrichtung dieses Textes ist klar: Es geht gegen die damals machtigste
Schule in der Naturtheorie, die Schule von Padua, die seit dem spéten 14. Jahrhun-
dert, seit der beeindruckenden Lehrtétigkeit des Petrus Venetus, die Diskursszene
so stark beherrscht hatte, dass aus ganz Europa, aus Oxford, aus Paris, aus Hei-
delberg, aus Prag und natiirlich aus ganz Italien Kohorten von Studenten ausge-
bildet wurden, die diese spezifische Mischung aus Aristotelismus (der in unter-

1 Gianfrancesco Pico della Mirandola: Examen vanitatis scientiarum [...] [1520]. In ders.: Ope-
ra Omnia. Basileae 1561, IV, c. 6, fol. 676: ,,Possem innumeros citare vel Platonicos philoso-
phos vel aliis philosophorum sectis addictos, at suspectos afferem testes, qui affirmarent
rerum naturalium cognitionem (in qua maxime laudatus Aristoteles) scientiam non esse,
sed opinionem sive credulitatem seu mavis opinativam rationem, sicut et cogitationem esse,
mathematicam notitiam rerum, solaque intellectilia quae ratione et intellectu concipiun-
tur scientiam parere, naturalia quae sensu et ratione coniecturam. Sed et Peripatetici [so
heifit es dann weiter] non desunt qui etiam res naturales sub scientia non claudunt”, da-
bei verweist Gianfrancesco, dessen Aristoteles-Kritik selbst hauptsachlich auf Philoponos
(Ioannes Grammaticus) zuriickgeht, auf Simplikios, Olympiodoros, Pietro d’Abano. Zum
Hintergrund siehe Charles B. Schmitt: Gianfrancesco Pico della Mirandola and his critique
of Aristotle. The Hague 1967, zur Kritik der aristotelischen Physik S. 128ff. Zur Semantik von
,credulitas’, die er ebenfalls von Giovanni Pico ibernommen haben konnte, siehe Conclusio-
nes nongentae, conclusiones secundum Proclum, concl. 44: ,sicut fides, quae est credulitas,
estinfra [!] intellectum, ita fides, quae est vere fides, est supersubstantialiter supra scientiam
et intellectum, nos Deo immediate coniungens.” Hierzu Thomas Witthaker: The Neopla-
tonists. Cambridge 1928, ND Hildesheim 1961, S. 162-163.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



134 Thomas Leinkauf

schiedlicher Auspragung, als thomistisch, averroistisch oder alexandrinisch sich
prasentierte), Medizintheorie und arabisch beeinflusster Sehtheorien in die ganze
gebildete Welt trugen. Hier nicht — aber an anderen Stellen schon — genannter
Gewdhrsmann dieses Skeptizismus, der gerade auch die empirische Seite unseres
Weltwissens betrifft, ist Sextus Empiricus, dessen Texte der gute Grazist Gian-
francesco noch vor den grofsen Editionen des spateren 16. Jahrhunderts (vor allem
derjenigen von Henri Estienne) direkt im Original lesen konnte. Es ist durchaus
wahrscheinlich, dass der Skeptizismus Gianfrancescos, der ansonsten véllig quer
zum enzyklopéddischen Wissens-Enthusiasmus des dlteren Pico steht, von dessen
astrologie-kritischem, letzten grofSlen Werk, den Disputationes adversus Astrologi-
am divinatricem, beeinflusst worden ist. Dass es sich hierbei um ein grofses Miss-
verstandnis handelt, ist natiirlich evident, denn Giovanni Pico setzt ebenso wie
Ficino? gerade auf die Starke eines reflektierten, methoden-kritischen Sachwissens
von natfirlichen Phanomenen, also von kérperlichen Gegenstanden, von der inne-
ren Struktur von Mineralien oder Organismen, von Naturprozessen der Motorik,
der qualitativen Verdnderung, des biologischen Entstehens und Vergehens, etc.
Fiir Gianfrancesco musste im negativen Sinne als Magie erscheinen, also als
Vortauschungs-Wissen, als erschlichenes Schein-Wissen, was fiir Pico gerade
einer der zentralen Bereiche menschlichen Wissens gewesen ist, den er sogar, in
Absetzung von einer Pseudo-Magie, von Alchemie, Astrologie, Goétie, als ,magia
naturalis’ bezeichnet hatte.> Magie ist fiir Giovanni Pico, wie wir alle wissen, zu

2 Marsilio Ficino: Apologia, in qua de Medicina, Astrologia, Vita mundi. Item de Magis,
qui Christum statim natum, salutaverunt. In ders.: Opera omnia. Basileae 1576, Vol. I, fol.
572-574, bes. S.573: ,neque de magia haec prophana, quae cultu daemonum nititur, ver-
bum quidem ullum asseverari, sed de magia naturali, quae rebus naturalibus ad prosperam
corporum valetudinem coelestium beneficia captat, effici mentionem.[...] [magus] humanae
inferiora mundi ad superiora contemperat”, es folgt die Unterscheidung in mehrere Typen
von Magie, d.h. ddmonische und natiirliche, wobei letztere nochmals in zwei Subtypen un-
terschieden wird (curiosa, necessaria); Giovanni Pico: Apologia. In ders.: Opera omnia. Ba-
sileae 1557-73, Vol. I, fol. 169-170.

3 Der Ausdruck ,goéteia’ geht vielleicht, vermittelt {iber Ficino, auf Plotin IV 4, 40, 1ff. zuriick.
Siehe auch Francesco Patrizi: Zoroaster. In ders.: Nova de universis philosophia. Venetiis
(Meiettus) 1593 [Exemplar Biblioteca Nazionale Firenze, Guicc. 6. 5. 14], f.3r-11v (separate
Paginierung im ersten Anhang), f. 5rb—va, der, vielleicht mit Blick auf Platon Alcibiades I 122
A, drei positive Formen von Magie, die allesamt aus seiner Sicht nichts anderes darstellen
als ,Verehrung Gottes und der Himmel, sowie Erkenntnis der natiirlichen Kréfte”, von ihrer
(f.5va) ,simia quaedam, & infelix aemula” absetzt, der Goetie, die ,,cultu, ac comertio [sic!]
daemonum referens Magiae Theologiam: praedictionibus, humanorum eventuum singula-
rium, similis facta Astrologiae [...].” Deren Flektionen sind in Richtung der ,, defuncta corpo-
ra” die Nekromantie, Richtung Feuer-Wasser die Pyromantie und Hydromantie, Richtung
Luft die ,Mateotechnia”, Richtung Speisen, Krauter etc. die Pharmazie. Die drei positiven
Formen der Magie hingegen sind (f.5rb): (i) ,prima Magiae pars [...] non aliud est quam
Theologia, & religio”, die, wenngleich sie noch nicht die christliche Religion reprasentiert,
dieser doch am néchsten von allen anderen Formen der Religion komme (,proxime omni-
um”), (i) die ,cognitio coelestium motuum atque virium”, die als Astronomie bezeichnet
werden konne, und (iii) die Medizin. Zusammenfassend ist Magie Naturerkenntnis: ,nos
vero cum magnis, ac piis [!] viris dicimus, Magiam in universum naturae totius cognitio-

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Magie und neuplatonisches Denken 135

denken als ,,absoluta consummatio [sc. scientiae naturalis])”, so in seiner berithm-
ten Oratio, der Einleitung zur Verteidigung seiner 900 Thesen.* Hier wiederum
seinem ehemaligen Freund und dann Widersacher (wobei die treibende Kraft des
Gegensatzes Pico selbst gewesen ist) Marsilio Ficino und dessen neuplatonisch
fundiertem Magie-Begriff verpflichtet, der davon ausgeht, dass ,nulla mundi va-
cua daemonis existentis’ sei und daher ein ubiquitdrer Horizont eines pneuma-
tisch-atherischen ,Zwischen’ anzusetzen sei, dessen Beherrschung substantieller
Teil des Magie-Konzeptes ist.

Bevor ich zu diesem Begriff oder zu dem Syndrom von komplexen Derivatio-
nen komme, die sich aus der Rezeption einiger Texte von Plotin und Proklos er-
geben haben, mochte ich kurz eine der grundlegenden Pramissen der Magie-For-
schung ins Gedachtnis rufen, die aus den Forschungen von Walter Pagel, Paolo

nem complecti.” Patrizi stellt zuvor den Zoroaster als ,magiae inventorem” heraus (f. 3ra),
sowie als aus der Chaldeischen Tradition stammend: ,Sed Chaldeum eum fuisse, ut credam
multis adducor argumentis” (f. 3vb), die Magie selbst als von Goétie und Pharmakeia unter-
schieden dar (f. 4vb: est sciendum, Magiam, & Goitiam, & Pharmaciam longe inter se esse
diversas). Die ,wahre’ Bedeutung des Namens Magus sei ,,Dei cognitor & cultor” (f. 5ra), der
Inhalt der Magie komme der christlichen Religion am nachsten: ,, proxime omnium ad eam
(sc. theologiam & religione a Christo relevatam) accedit” (f. 5rb). Missverstandlich ist aber
auch die Aristoteles-Kritik Gianfrancescos, denn gerade der Stagirit hatte die Naturerkennt-
nis oder das mogliche Wissen um die konkreten, empirischen, natiirlichen Dinge nicht an
die erste Stelle menschlicher Wissensmoglichkeiten geriickt. Nicht das ,Ding’ (das tode ti,
die res ipsa, das Dieses-Da) ist eigentlich Gegenstand des Wissens, sonder die intelligible
Form, die dieses in seinem materiell changierenden Sein bestimmt.

4 Giovanni Pico: Oratio De hominis dignitate. Hg. von Gerd von der Gonna. Stuttgart (1997)
2009, hier S.58: , Proposuimus et magica theoremata, in quibus duplicem esse magiam sig-
nificavimus, quarum altera daemonum tota opera et auctoritate constat, res medius fidius
exsecranda et portentosa. Altera nihil est aliud, cum bene exploratur, quam naturalis phi-
losophiae absoluta consummatio”. Siehe auch Paola Zambelli: Le probleme de la magia na-
turelle. Warschau 1974, hier S. 67f. mit Verweis auf die Wirkung Picos etwa bei Cornelius
Agrippa (Dialogus de homine, De occulta philosophia, De vanitate scientiarum) oder, spater, bei
Della Porta (Magiae naturalis sive de miraculis rerum naturalium libri IV. 1558 [Antverpiae
1560]; Della magia naturale libri XX. Napoli 1611). In Della magia von 1611 (Anm. 38) gibt Por-
ta zu erkennen, dass er von Pico beeinflusst sein kdnnte, wenn er als Definition der Magie
angibt: ,Magia & preso per sapientia, e per una perfettissima ( ~ absoluta consummatio)
cognitione delle cose naturali.” Charles Webster: From Paracelsus to Newton. Magic and the
making of modern science. Cambridge UP 1982, hier S.71, versteht unter ,natural magic”
einen Aspekt von spiritueller Magie (spiritual magic) ,concerned with the interpretation
and manipulation of physical phenomena®. Aber eben auch ,spiritual magic” sei schon zu
verstehen, so S.49, als ,the non-demonic form of magic utilizing the powers of the spiri-
tus mundi, and reaching no higher in its mediations than the human spirit.” Daher konnte
auch die von dieser abgeleitete natiirliche Magie als Zeichen von , Erwahltheit” verstanden
werden, so wie wir es hier im Sinne des natiirlichen Priestertums verstehen wollen, siehe
auch Thomas Leinkauf: Philosophie des Humanismus und der Renaissance. Hamburg 2017,
Bd.1I, S. 1500-1501.

5 Die Formel ,nulla mundi pars vacua daemonis existentis” findet sich im Corpus Hermeticum,
dort im 15. Traktat: De intellectione & sensu (Peri aisthéseds kai noéseds) nach der Zahlung
Patrizis in seiner Hermes-Ausgabe, Venetiis 1593 (Anhang zur Nova de universis philosophia
mit eigener Paginierung), f.42va.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



136 Thomas Leinkauf

Rossi, Daniel P. Walker, Frances Yates, Paola Zambelli und vielen anderen ge-
wonnen werden kann: Dies ist die These, dass die Entwicklung der experimen-
tellen Wissenschaften unabldslich und sachlich intim mit der Entwicklung und
Bewertung der Magie als ,magia naturalis’ zusammenhéngt, dass schliefilich das
,lebendige Interesse am Okkulten” die ganze Periode von Paracelsus bis hin zu
Newton kennzeichne.® Die Motivation der Denker des 15. und dann vor allem
des 16. Jahrhunderts, einen positiven Begriff von Magie aus den unscharfen und
héufig irrationalen Magie-Vorstellungen der &dlteren Tradition herauszuldsen, die
meist in intimer Synthese mit Medizintheorie, Astrologie und Alchemie vorla-
gen, bestand in der Deutung dieser Phalanx von Forschern darin, dass man da-
von {iberzeugt gewesen ist, dass es eine — und hier mochte ich selbst einmal ei-
nen Interpretations-Begriff vorschlagen und einfiihren — pneumatische Substruktur
im physischen Sein gebe, deren dynamische Krifte einer Instrumentalisierung
durch den Menschen zugénglich seien.’

6 Charles Webster: From Paracelsus to Newton (Anm. 4), hier S. 3, der auch auf S. 4 nicht ohne
Grund darauf hinweist, dass ,the first major confrontation of the Scientific Revolution was
between Paracelsus and Galen, rather than between Copernicus and Ptolemy.”

7 Zusammenfassend etwa Charles Webster: From Paracelsus to Newton (Anm.4), hier vor
allem S.48-49, 68-71. In der Folge von Walker versteht Webster etwa S.71 unter ,natural
magic” den Aspekt der (libergeordneten) ,spiritual magic”, der sich mit der Interpretation
und Manipulation der physischen Phanomene beschiftigt. Siehe auch Paolo Rossi: Frances-
co Bacone: Dalla Magia alle scienze. Bari 1957, Walter Pagel: Paracelsus. Basel 1958; Fran-
ces A. Yates: Giordano Bruno and the Hermetic Tradition. London 1964; Daniel P. Walker:
Spiritual and Demonic Magic from Ficino to Campanella. London 1958; Thomas Leinkauf:
Philosophie des Humanismus und der Renaissance. Hamburg 2017, Bd.II, S. 1498-1516. Als
pneumatische Substruktur im physischen Sein mdochte ich alle in der Materie sich mani-
festierenden, trans-materiellen oder doch zumindest ,auf der Grenze’ zwischen Materie
und Nicht-Materie (= Seelisches, Geistiges, Intelligibles) stehenden Krifte oder Potentiale
verstehen. Kandidaten fiir eine solche Substruktur sind in der hier diskutierten Tradition
etwa Warme/Feuer, Ather, Licht, Samen, insbesondere jedoch ,spiritus’ (pneuma) mit ihrem
Potential der durchgehenden Verbreitung und aktiven Prasenz, so etwa das ,pyr noéron”
(intelligibles Feuer), das Patrizi dem Zoroaster vindiziert, dessen spatere hellenistische
(Stoa, Neuplatonismus) Urspriinge aber deutlich sind, Patrizi: Zoroaster (Anm. 3), f. 8(2) rb—
va, oder auch die Seele, die ordnend (kosmésasa) durch alles hindurch geht und etwa die
Funktion des Feuers kommuniziert (mignyménon d’ochetdn pyros aphthitou erga telotisa),
Zoroaster (Anm. 3) f.9rb. Patrizi: Hermes Trismegistus. In ders.: Nova de universis philoso-
phia (Anm. 3), Anhang neu Paginierung f. 1r-51v, Liber I, De pietate, f.5rb: ,,quae energiae
sunt, in corpore sunt. [...] Energiae non sursum feruntur, sed deorsum. [...] Coelestia vero
iuvant omnia terrena”; Lib. II, Poemander, f.5va—6rb zu ignis-lux. Alles ist aus Licht und
Leben entstanden und konstituiert, f. 7rb: Form ist Leben, die Auflosung des Korperlich-
Materiellen in dessen ,Quellen” (fontes) oder Urspriinge legt die immaterielle Form frei,
die in Tatigkeit (actio) und Harmonie besteht; Lib. IV, Hermetis Clavis, f. 10va: ,ambo ergo
ingrediuntur in corpora, intelligibilia & materialia. Ex contrapositione enim & contrarietate
oportet omnia constare. [...] Quis ergo materialis est hic Deus? Pulcher mundus.” Die Welt
ist Lebewesen (animal), der Mensch ,,zweites Lebewesen”, der ,spiritus’ (f. 10va finis) ist die
aktive, ko-prasente Kraft der Kommunikation des Formalen, Lebendigen, Aktiven in das
materielle Substrat! F. 11rb: , anima vero, & ipsa divinum quid existens tamquam ministro
utitur spiritu. Spiritus autem regit animal”, der Geist (mens), der sich in den kérperlichen

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Magie und neuplatonisches Denken 137

Wenn man mit der Autoritit des Hermes Trismegistos sagen kann, dass ,,das
Ganze im Ganzen durch alle Vermdgen und Krafte seinen Bestand hat” (to pan en
panti ek pasdon dyndmeon synhestds),® so impliziert jeder auch irgend mogliche
Zugriff auf den Bereich und Horizont dieser ,dyndmeis’ eo ipso eine universale,
,magische’ Macht. Dies gilt parallel auch fiir alle Interpretationen, die der — in
sich schon hinreichend komplexe — stoische Begriff des logos spermatikds oder
einfach nur des sperma selbst schon seit der spateren Antike provoziert hatte. Fiir
die Autoren der Renaissance und der frithen Neuzeit bestand seit der von Nico-
laus Cusanus veranlassten Ubersetzung von De vitis philosophorum des Diogenes
Laertios ein direkt zuganglicher Testimonien-Befund gerade auch zur Pneuma-
Sperma-Thematik, der schon Cusanus selbst angeregt hat: Hier wird die ,,sub-
stantia fructifera seminis” als im ,,spiritus vaporabilis” subsistierend angesetzt,
in dem sie ihre Wirkkrafte (dynameis, virtutes, potentiae) unter unterschiedli-
chen Kontextbedingungen, zu denen eben auch externe Manipulationen durch
Menschenhand gehoren, freisetzen kann.’ Nattirliche Magie — so dann die Vor-

Bereich begibt, ,zieht ein feuerartiges Gewand” (tunica ignea) an, er beniitzt das Feuer als
Werkzeug (siehe das stoische pyr technikon).

8 Hermes Trismegisti ad filium suum Tatium in monte sermo reconditus. In: Patrizi: Hermes
Trismegistus lib. VII, (wie Anm.4), f.15va. Das ,synhistémi’ = ,constituo’ im passivischen
Gebrauch (synhistasthai, constitueri) impliziert substantielles Gegriindet- oder Konsti-
tuiert-Sein, partizipiert der Magier an den genannten Kréften, steht er in unmittelbarem
Kontakt zu den Welt-konstituierenden Potenzen, die er dann auch selbst, so der Anspruch,
in Aktion treten lassen kann. Die rationale Magie hingegen setzt auf die dem Menschen
als Rational-Wesen eigenen Kréfte, namlich die Erkenntniskrafte und die aus diesen ent-
stehenden Wissenschaften und Techniken (siehe unten Anm.34 die Parallelitat von Ener-
gie [Gott], Natur [Welt] und Wissenschaft [Mensch]); siehe lib. X: Mens ad Hermetem, ib.,
f.21rb-va; 22ra: Es ist nur ,ein” Leben oder eine dynamis, die alles Seiende durchdringt (ei
de panta zei, mia deé kai hé z6é ktl.), lib. XL, f. 25rb: ,,nihil est in eo [sc. Mundo] [...] quod non
vivat”, diese substantielle Homogenitdt gewdhrt Teilhabe und Macht fiir alle, die aktiv (!)
in sie eingebunden sind. Im Corpus Hermeticum, wie es den frithneuzeitlichen Autoren
von Cusanus iiber Ficino zu Patrizi und Bruno zugénglich gewesen ist, wird auch schon
prazise das Bild des ,wagemutigen” (audax) Natur-Forschers gezeichnet, der bin in die inne-
ren Naturgeheimnisse vordringen will, lib. XIII: Minerva Mundi, f. 31rb: ,,curiosum [...], qui
audacter inspicere velit pulchra naturae mysteria”, Meere und Steine, Tiere und sich selbst
durchforschen, ,,quae nam in intimis adytis sacris natura inexistit.” Das Innere der Natur
erscheint als verborgenes Heiligtum. Zur metaphysischen Voraussetzung, die eingehender
zu diskutieren wiére, siehe etwa Nicolaus Cusanus: De venatione sapientiae c. 24-29; h XII
68-76, wo Cusanus den Begriff des ,nexus” aus dem Ternar unitas-aequalitas-conexio ein-
gehender diskutiert und mit vivificatio und amor zusammenbringt!

9 Diogenes Laertius: Vitae atque sententiae eorum qui in philosophia claruerunt (ab Ambro-
sio Traversario anno 1433 Latine versum). Cusanus las diesen Text, den er 1462 auf Veran-
lassung Cosimos erhielt, in seinem Exemplar London, British. Museum Ms Harleian. 1347,
f.1v—205v, vgl. De venatione sapientiae, Prologus n. 1; h XII 3. Zur stoischen Vorstellung
des ,spiritus vitalis’, den Cusanus schon den Pythagoreern zuschreibt, siehe c. 1, n. 2; h XII
4-5: ,quod et Stoici, qui et Zenonii, approbantes substantiam fructiferi seminis in spiritu
vaporabili esse dixerunt”; Diogenes Laetius: Vitae VII 158-159, Cusanus notiert Ms Harlein.
f.140r: ,Nota. Spiritum substantiam seminis”. Diese flexible fein-und kleinstteilige, auf der
Grenze zur Immaterialitit stehende materielle Substanz, einmal als spiritus, dann als vapor,
dann als ignis bezeichnet, wird im ,magischen’ Diskurs zum zentralen ,Ort’ der Interaktion

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



138 Thomas Leinkauf

stellung Ficinos, Picos, Agrippas, Patrizis, Del Rios, Della Portas und vieler ande-
rer — konne als nicht-ddmonische Magie die Kréifte des ,spiritus mundi” nutzen,
nicht jedoch die genuinen Kréfte des menschlichen Intellektes {ibertreffen.”” In
diese letztere Dimension des ,transcensus’ oder der ,deificatio’ hingegen konne
nur entweder das hermetische Wissen (so bei Ficino und seiner Schule, aber auch
bei Patrizi) oder die Kabbala (so bei Pico und seiner Schule, etwa prominent bei
Reuchlin) fithren, die die hochste noetische Aktivitdat des menschlichen Intellek-
tes entweder stimulieren oder selbst direkt zum Ausdruck bringen. Die natiir-
liche Magie weist demgegentiber einen durchaus praktischen Charakter auf,
hier geht es nicht (nur, aber manchmal auch) um theoretische, kontemplative,
durch Zeichen und Symbole gestiitzte Selbstiibersteigung, sondern vor allem um
praktische, experimentelle Selbsterweiterung durch Eingriff in die pneumatische
Substruktur der Physis — Selbsterweiterung durchaus auch im Sinne von Macht-
erwerb gegeniiber der Natur und den anderen Teilnehmern der jeweiligen So-
zialisation. Die spirituelle Aufwertung des Magus kann im denktheoretischen
Kontext des Neuplatonismus, vor allem von dessen christlicher Auspriagung
(wichtig: Dionysius Areopagita), niemals an diejenige des spekulativen Denkers
heranreichen — es gilt der Satz des Plotin: , Es bleibt, dass ausschliefllich die Theo-
rie nicht der Magie unterliegt”" —, allerdings kann diese Aufwertung sozusagen
als Vorstufe zur Mentalaszese fungieren. Man muss aus meiner Sicht von einer

und Verschrankung materialer und psychisch-mentaler Akte. Schon bei Cusanus aber wird
Stoisches mit Pythagoreischem oder Alttestamentarischem (Buch der Weisheit, Philon) als
gemeinsame Wurzel dieser Vorstellung eines lebendigen, fruchtbaren Substrates herausge-
stellt. Der Gedanke der Magie ist dann, dieses Substrat, sofern es noch nicht artikuliert und
definiert ist, zu steuern und zu manipulieren, um damit ,neue’ Effekte zu erzielen auf den
verschiedensten Gebieten (Medizin, Astrologie, Prognostik, siehe die verschiedenen Gebiete
der ,Magie’, die Patrizi oder Del Rio dann unterscheiden, Anm. 3 und unten Anm. 38 und 44).

10 Einschétzungen wie diejenige etwa Charles Websters in: From Paracelsus to Newton (Anm. 4),
S.11, sind, jedenfalls aus der Sicht der Autoren, die ich hier zur rationalen Magie zdhle, zu
unscharf: ,This animistic view of nature (d.h. , the existence of fundamental harmonies and
correspondences between the celestial and terrestrial world”) provided the intellectual un-
derpinning for magic. At the least the magus might unlock the potential of occult quali-
ties through exploiting natural magic; at the most he might gain spiritual ascendancy by
transcending the limitations oft he human frame.” Das ,Aufschliefen’ der Potentiale und
Vermogen verborgener Naturkrifte wére hier schon, umgekehrt, ,das Hochste’; der Trans-
census, andererseits, nicht mehr Sache der Magie selbst! Zuzustimmen ist hingegen auch
heute noch (bis auf wenige Ausnahmen in der Spezialforschung) der Einschitzung S.12:
, The dominance of the mechanical philosophy is exaggerated and this construct is handled
too simplistically”.

11 Plotin IV 4, 44, 1: ,méné de leipetai hé thedria agoéteutos einai”. Vgl. auch Synesios: De
insomniis 3; S.148, 10 Terz. Zuvor schon 39,6-7: Die Prozesse innerhalb des (natiirlichen)
Ganzen (der Welt, Physis) ,vollziehen sich nicht (!) gemdf den (logoi) spermatikoi, son-
dern gemafl Formen (logous), die hoherstehende (oder: vorgeordnete) als die zeugenden
Kréfte umfassen”, d. h. die Formkréfte, die Plotin im Blick hat, weisen eine iibergreifende,
transzendente und alles umfassende Natur auf. Sie unterstehen der Rationalitdt der Seele
des Ganzen; so auch ganz unmif3verstandlich V 1, 5, 11-13: ,,oude en spérmasi de to hyrgon
to timion, alla to mé hordmenon, tofito de arithmos kai 16gos”.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Magie und neuplatonisches Denken 139

sich selbst verstirkenden Interaktion von hermetisch-neuplatonischer Theorie
der Kontemplation und magisch-neuplatonischer Theorie der praktischen Reali-
sation sprechen, deren Wirkung noch bis weit ins 18. Jahrhundert, bis hin zu Isaac
Newton, ins Freimaurer-Schrifttum und die Romantik (Novalis) reichte.

Was hat es nun mit der pneumatischen (oder auch: spirituellen) Substruktur
des Natiirlichen auf sich, die gleichsam, im Sinne eines parallelismus membro-
rum, eine Superstruktur des Mentalen neben oder iiber sich hatte? Der Grund
dieser Parallelitét ist meines Erachtens darin zu suchen, dass die pneumatische
Substruktur des Natiirlichen durch ein spezifisches Set an Begriffen definiert
wird, die ihre Herkunft aus den Reflexionen zur Struktur des Geistigen nicht verleug-
nen konnen. Man hat nicht ohne guten Grund gesagt, dass die Magie einem
Weltbild zugehore, das aus einem ,auf Entsprechungen gegriindeten Denken”
resultiere.”” Wir haben es mit einem Denken zu tun, das Analogien, Ahnlichkei-
ten, Verhaltnisgleichheiten und Sympathien als Strukturformen der Wirklichkeit
betrachtet und das die Substruktur, von der ich spreche, als eine komplexe Form
der ontologisch dem Einen oder der Einheit — also christlich: Gott — nachgeordne-
ten Vielheit im Bereich dessen ansetzt, was wir als Ebene des Spirituellen — oder
eben: Pneumatischen — bezeichnen wiirden.

Die in sich vielheitlichen Verhiltnisse wie etwa Analogien innerhalb der Ebe-
ne der pneumatischen Substruktur verweisen der Sache nach auf eine hinter der
Relationalitdt stehende, diese tragende Identitat. Im Denken der klassischen Me-
taphysik und Ontologie ist dies eine Ebene, die zwischen dem rein Seelischen und
dem rein Nattirlichen angesiedelt ist. Das Pneumatische und seine Geschwister
Waérme, Licht, Magnetismus, stehen in direktem Bezug zum Psychischen, sind
aber dessen Entfaltung in die Materialitdt, sozusagen der in Stofflichkeit resor-
bierte Form-Charakter einer trans-materiellen Kraft oder geistig-dynamischen
(sich entfaltenden) Einheit. Verstehe ich die Form dieser Entfaltung im Sinne der
erwdhnten Relationsbegriffe Analogie, Ahnlichkeit, Verhiltnisgleichheit oder
Sympathie, dann habe ich immer schon in der Vielheit der als Substrat zugrunde
liegenden Materialitét eine bestimmte, wenn auch abgeschattete oder vermittelte
Form von Einheit eingefiihrt. Und es ist genau diese im Vielen wirkende Einheit,
die auch die sogenannten ,magischen’ Prozesse oder Zustande letztlich bewirkt.
In diesen Horizont sind eingeschlossen Phanomene der Liebe, der Imagination,
der natiirlichen Konstellationen von Sternen oder anderen herausgehobenen Zei-
chentrdgern. Vor allem ist wichtig, dass jedes Element der pneumatischen Sub-
struktur zugleich auch Zeichen von etwas ist. In vielen Fillen muss man mit einer
Art Doppelbesetzung rechnen: das Pneumatische, Sub-Visible, Feinest-Teilige
steht fiir sich selbst und verweist zur gleichen Zeit auf ein noch {iiber es hinaus-
gehendes trans-pneumatisches Sein, in der platonisch-neuplatonischen Tradition

12 Rudolf Schmitz: Okkulte Wissenschaften und die moderne Pharmazie. In: Die okkulten
Wissenschaften in der Renaissance. Hg. von August Buck. Wiesbaden 1992, S.5-19, hier S.7.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



140 Thomas Leinkauf

auf die Gestaltungskraft der Welt-Seele oder ,natura universalis’, in der christli-
chen Tradition vor allem auf den Willen Gottes.”

Ein rationaler Magie-Begriff wird immer auf die zuvor genannten Interaktio-
nen von Einheit und vermittelter Vielheit rekurrieren. Es geht darum, so sehen
es dann die Theoretiker um 1500, also Pico, Agrippa, Paracelsus, Della Porta u. a.,
die Krifte (vires), die Sympathie (sympathia) und die Potentiale (potestates), die
,in der Natur verborgen liegen (...) ans Licht zu bringen”, d.h. sie einer theore-
tischen Analyse seitens der Naturtheorie zuganglich zu machen, sowie auf der
anderen Seite auch einen praktisch-operativen Zugriff auf die hier freigelegten
und erfassten Potentiale des Natiirlichen selbst zu erhalten." Der frithneuzeit-
liche Magus, das ist jedenfalls die eine Seite der Medaille, beansprucht, in das
Innere der Natur® zu schauen und die dort vorfindlich pneumatische Substruk-
tur zu erfassen und der Wissenschaft dienstbar zu machen — damit will er sich
dezidiert von einer Magie mit negativem Image distanzieren, die iiber alchemi-
sche Rezepturen, Beschworungen, astrologische Praktiken und dhnliche Proze-
duren entweder Zugriff auf die Geldbeutel verdngstigter, irritierter Zeitgenossen
gewinnen oder zumindest Proselyten im Bereich eines sich selbst inszenierenden
Spezialwissens oder propagandistischen Illusions-Kunst machen will.' Die ra-

13 So kann ein pneumatisches Seiendes x in eins entweder Komponente eines alchemischen
Prozesses sein oder Dokument einer transzendenten Prophezeiung, so kann aber auch ein
Himmelsphdnomen y, sofern es bestdandig ist, entweder direkt manifestes Dokument der
physischen Stabilitdt des Weltkreislaufs sein oder providentieller Verweis auf etwa poli-
tische Stabilitat. Hier hdangt alles vom Auftraggeber der Auslegungsarbeit ab, dort alles von
der experimentellen und messenden Prazision des Astronomen; sofern es aber unbestandig
oder singuldr ist, wie ein Komet (etwa diejenigen von 1530-33, 1572, 1577 oder 1586) oder sel-
tene Konjunktionen (von 1524 im Sternbild der Fische), kann es Verweis auf einen Einschnitt
in der Biographie des Einzelnen oder eines Staates sein oder Zeichen zukiinftiger Katastro-
phen, etc. Auch die priziseren Analysen von Brahe kontextualisieren sich noch im astrolo-
gischen Verweishorizont. Hierzu Webster: From Paracelsus to Newton (Anm.4), S.15-47;
und die Beitrdge in Paola Zambelli: ,Astrologi hallucinati’. Stars and the end of the world in
Luther’s time. Berlin, New York 1986.

14 Henricus Cornelius Agrippa: De vanitate scientiarum. In ders.: Opera. Lugduni 1550, Vol. I1,
S.90: ,magia itaque naturalis ea est, quae rerum omnium naturalium atque coelestium vires
contemplata, earundemque sympathiam curiosa indagine scrutata, reconditas ac latentes in
natura potestates [...] in apertum procudit.”

15 Zu dem Ausdruck ,Inneres der Natur’ (interna rerum, intima rerum) sieche meine Analysen
in Thomas Leinkauf: Der Naturbegriff des 17. Jahrhunderts und zwei seiner Interpretamen-
te: ,res extensa” und ,intima rerum”. In: Berichte zur Wissenschaftsgeschichte 23 (2000),
S.399-418.

16 Der Zusammenhang zwischen Geld und Prophetik, Prognostik, Astrologie ist evident und
vielfach untersucht. Dies wurde natiirlich vor allem und mit grofSerer Konsequenz realisiert
von den potenten Héfen und Herrscherhdusern und eben auch von Zeitgenossen kritisiert,
so hob schon Paracelsus in seiner Auseinandersetzung mit den Prophetien Lichtenbergers
(gest. 1503) hervor, dass dessen spezifische Voraussagen zur Zukunft Europas durch des-
sen franzdsische Auftrags- und Geldgeber inspiriert (um nicht zu sagen manipuliert) seien,
siehe Paracelsus: Auslegung zu Lichtenberger. In ders.: Samtliche Werke, 1. Abteilung: Me-
dizinische, naturwissenschaftliche und philosophische Schriften. Hg. von Karl Sudhoff.
Miinchen, Berlin 1922-23, Bd. 7-8, Bd. 8. Webster: From Paracelsus to Newton (Anm. 4), hier

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Magie und neuplatonisches Denken 141

tionalisierte Magie, die Pico, Agrippa, Della Porta, de Vitoria oder spater auch
Bruno im Auge hatten, setzte sich zum Ziel dasjenige, was dem vorwissenschaft-
lichen Glauben (quae vulgus putat) als ,Wunderwerk” (miracula) erscheint, im
Kern als Resultat nachweisbarer und rational einholbarer natiirlicher Prozesse zu
erweisen (tamen naturalia opera sunt).”

Hier macht es tatsdchlich einigen Sinn, die Urspriinge des rationalen Magie-
Begriffs im Denken der neuplatonischen Autoren, vor allem des Plotin, zu beden-
ken. Die Platonici haben immer eine zentrale Rolle in dieser Diskussion gespielt,
und es ist alles andere als verwunderlich oder zuféllig, wenn der erste Autor, den
Della Porta in seinen wohl 1558 fertiggestellten, immer wieder retraktierten und
mehrfach aufgelegten Magiae naturalis sive de miraculis naturae libri als ersten Au-
tor iiberhaupt (und auch als ersten Begriff des ganzen Textes) Porphyrios (De ab-
stinentia c. 4: ,Magier’ [magoi] seien bei den Persern: hoi peri to theion sophoi, kai
tolitou therapountes) und mit diesem Apuleius anfiihrt, danach etwa Iamblichs
De mysteriis und vor allem auch Plotin.” Ich gehe zunéchst einmal von Plotin und
seiner Engfiihrung von Magie mit dem Sympathie-Begriff aus, wie wir sie in der
Enneade IV 4 (Peri psychés aporién beta) finden, dort insbesondere in den Kapiteln
40 bis 44.” Man kann sagen, dass Plotin in diesen Kapiteln den traditionellen Be-
griff der ,Magie’ der Intention nach vollstandig rationalisieren und in sein System
einbauen will, das heifst aber nicht, dass Magie selbst fiir sich schon ,rational” sei.
Rational ist es nur, ihr eine limitierte und definierte Position zuzuweisen, rational
ist es aus der Sicht Plotins meiner Meinung nach ebenso, der Magie einen vdllig
magie-freien Bereich {iberzuordnen. Im Kern geschieht dies, indem die pneuma-
tische Substruktur der natiirlichen Ding-Welt als eine dynamische, gesetzmaflige
Prozessganzheit herausgestellt wird.

Auf der Basis des Pneuma-Begriffs, den schon Aristoteles in seinen biologi-
schen Hauptwerken verwendet hatte, des stoischen Konzeptes der logoi sperma-
tikoi, wie es insbesondere von Poseidonios herausgearbeitet worden ist, und der
Pneuma-Lehre des Galen entwickelt Plotin eine Naturtheorie, deren steuernde
Faktoren ,jenseits’ der materiell verstandenen stoischen Seminalkrifte anzusie-
deln sind und als logos-formige, geistige Formkréfte zu denken sind, die aus

S.22. Paracelsus’ eigene Produktivitdt an Prognostik und Prophezeiung ist von beachtlicher
Breite, Dichte und Wirkung. Auch er konnte sich nicht der grundsatzlichen Problematik sol-
cher Texte entziehen: der Uneindeutigkeit der Bezugsfakten, der Multifunktionalitat ihrer
Anwendung, der Beliebigkeit ihres Verstindnisses. Aber: Diese Aktivitdt wurde von den
Autoren selbst von der Magie im engeren Sinne unterschieden.

17 Henricus Cornelius Agrippa: De vanitate scientiarum (Anm. 14), Vol. II, hier S. 90-91.

18 Della Porta: Della magia naturale (Anm. 38), Lib. I, c. 1, S. 1 (dies ist natiirlich eine italienische
Version aus dem Jahre 1611); c. 2, S. 3: ,Jamblicho nel libro de’ misterii degli Egitii”, dort auch
die Berufung auf Plotin (vermutlich auf Ficinos zentrale Ausgabe).

19 Siehe hierzu auch die Bemerkungen im Kommentar von Ficino: Commentaria in librum
quartum de dubiis animae secundum. In ders.: Opera (Anm. 2), I1, fol. 1740-1749, siehe insbe-
sondere fol. 1748-1749.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



142 Thomas Leinkauf

der Weltseele in ihrer Funktion als Welt-Steuerungs-Instanz emittiert werden.”
Den ganzen Komplex der interagierenden Wechselwirkung dieser Vielzahl von
Kréften (dynameis) bezeichnet Plotin — sicherlich mit Blick auf Poseidonios — als
,Sympathie’?! In diesem rein natiirlichen Bereich der Weltganzheit setzt Plotin
iibergreifende Wirkkréfte an, die die Einlinigkeit etwa seminaler Formen, die
an eine biologische Art oder an ein, wie man heute sagen wiirde, Biotop jeweils
gebunden sind, {ibersteigen, ohne doch deswegen schon zu den rein rationalen
Strukturen oder den intelligiblen Formen und Kréften zu gehéren. Der von Plo-
tin nicht geleugneten, sondern eben rationalisierten Magie liegen dieselben kom-
plexen Formen zugrunde, die sich in der rationalen Dialektik oder der Einheit
des rein geistigen Intellektes auf anderer Stufe nur zeigen: Der ,Einklang des
Gleichen” und der ,,Gegensatz des Ungleichen” — symphonia homoion kai enan-
tidsin anhomoidn (40, 2-3). Nur auf der vor-rationalen Ebene erscheint die Wirk-
machtigkeit dieser Reprasentanten der platonischen Dialektik in der Physis als
,magisch’, also im Bereich der Vorstellung und vor allem der Empfindungen.
Aus der Sicht der Philosophie erschliefst sich erst das — sozusagen rationale —
Faktum, dass diese gegen-strebigen Krafte vorgreifend, eben durch den Logos der
Weltseele, in eine Einheit vermittelt sind, ja ihre immanente, ihnen selbst natiir-
lich nicht zugéngliche Strebens-Richtung (gleichsam ihre Entelechie) in der Ein-
heit des Weltorganismus liegt * — hier haben wir natiirlich eine Reminiszenz an
Platons Timaios mit seiner Vorstellung vom Kosmos als ,,sinnlich erscheinendem
Gott” (theos aisthétds) und als Organismus.”® Daher kann es nicht verwundern,
dass fiir Plotin die Instantiierungen von Einheit und Zwietracht, die durch Liebe
oder eben Nicht-Liebe erzeugt werden, Hauptindikatoren des so verstandenen
Magischen sind.* Hier wird der Magie-Begriff spatantiker Provenienz ganz kal-

20 PlotinIV 4, 40, 1-4.

21 Hierzu Thomas Leinkauf: Eros und Sympathie bei Plotin. In: Sympathy in Transformation.
Dynamics between Rhetorics, Poetics and Ethics. Ed. by Roman Alexander Barton, Alexan-
der Klaudies und Thomas Micklich. Berlin 2018, S. 19-37.

22 Plotin IV 4, 40, 3—4: (dynameon) eis hen z6on syntelounton.

23 Platon: Timaios 30 B-C. Ficino bringt die Sache klar auf den Begriff: Commentaria, c. 41
(Anm. 18), fol. 1748: ,Qualis est in quolibet animali perfecto textura nervorum atque vena-
rum, talis in mundano est animali naturarum contextus, atque vitarum. Sicut ergo motio pas-
sioque pedis in nobis pertinent ad cervicem, & (sc. motio passioque) cervicis ad pedem, sic &
in mundane hoc animali motus inferiorum ad superior proveniunt, atque vicissim, & quasi
aequalium similiter ad aequalia.” Siehe zur Korrespondenz- und Affinitats-Struktur (cog-
natio, compassion) der Realitdt auch die zusammenfassenden Exzerpte/Interpretationen Fi-
cinos in: Proclus De sacrificio, et magia. Interprete Marsilio Ficino Fiorentino, Opera omnia
(Anm. 2), fol. 1928-1929, fol. 1928: ,quemadmodum amatores ab ipsa pulchritudine, quae
citra [!] sensum apparet, ad divina paulatim pulchritudinem ratione progrediuntur: sic &
sacerdotes antiqui, cum considerarent in rebus naturalibus cognationem quandam, com-
passionemque aliorum ad alia & manifestorum ad vires occultas, & omnia in omnibus inve-
nirent, sacram eorum scientiam condiderunt. Agnoverint enim & in infimis suprema, & in
supremis infima: in caelo quidem terrena secundum causam, modoque caelesti: in terra vero
coelestia, sed modo terreno.”

24 Plotin IV 4, 40, 4-32.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Magie und neuplatonisches Denken 143

kuliert mit dem Eros-Begriff Platons verbunden und als eine fiir den Einzelnen,
sofern er sich nicht mit seiner Rationalitdt und geistigen Wachheit wappnet, un-
ausweichliche Dialektik von Anziehung-Attraktivitat und ZuriickstofSung-Héss-
lichkeit herausgestellt, eine Synthese, die insbesondere Marsilio Ficino fasziniert
hat und der er in seinem Bestseller De amore ein ewiges Denkmal errichtet hat.
Als Magier-Zauberer, teilweise auch als Sophist, taucht so hinter der Biihne des
Lebens letztlich die Gestalt des Eros als (schwer greifbare) Synthese aus Damon,
Magier, Sophist und Poet (im Sinne des illusionierenden Dichters) prominent auf,
Plotin verweist aber auch auf die Wirkmaéchtigkeit der Krautermischer, Musiker
und natiirlicher Gifte hin, also auf die Ebene der traditionell eben als ,magisch’
bezeichneten Vorgédnge oder Erlebnisse.

Auch eine in die Religiositit heriiberreichende Magievorstellung wird von Plo-
tin abgewiesen: Natiirlich ist es nicht die Sonne oder irgendein als Gott verehrtes
Gestirn, das eine Bitte, die im Gebet gedufiert worden ist, erfiillt, sondern es ist die
in sich vollstandig vermittelte Sympathie oder ,Wirkungsgemeinschaft des Gan-
zen” (Harder), die dies leistet (41, 1-4; 42, 1-7). Die Sonne und die Gestirne wir-
ken, aber nicht im Sinne einer magischen, zauberartigen oder religits stimulier-
ten Aktivitdt im Sinne eines Zuhorens-Antwortens, Erfiillens-Verweigerns etc.,*
sondern im Sinne einer vollstandigen — durch die organisierende Kraft des ratio-
nalen Logos der Weltseele bewirkten — Harmonie aller Teile des natiirlichen Seins
untereinander, die aufeinander ,reagieren’ und ,abgestimmt’ sind, wie die Saiten
einer Leier, die mit-schwingen, wenn auch nur eine von ihnen angezupft wird
(41, 3-9).” Hier ist die pneumatische Substruktur permanent aktiv. Die Sonne
wie auch die Gestirne sind, aus der Perspektive, die Plotin hier entwickelt, keine
einzelnen Gotter, die quasi anthropomorph agieren und reagieren (das wére ma-
gisch), sondern sie sind , Teile” eines sie iibergreifenden Organismus, der als All
oder Welt zu denken ist, innerhalb dessen sie ihre Wirkungen als Konsequenz
ihrer Wesensnatur ausiiben.”

Wenn auch innerhalb des Weltganzen vor-rationale Strukturen existieren und
wirken, so ist doch aus der Sicht Plotins das All, vor allem aber sein , leitendes
Prinzip” (das hégemonikon), vollig affektfrei und leidensfrei zu denken — dies

25 Plotin sieht hier auch den logis ton palaion bestétigt und verweist auf das Empedokleische
universelle Gegensatz-Paar ,Liebe und Streit’ (Philia kai Neikos), vgl. fr. 17, 19f.

26 Ficino: Commentaria, c. 42, Opera (Anm.2), fol. 1748: ,Respondet Plotinus (sc. zur These,
dass es der Sinne, Empfindungen, Erinnerung der Gestirne bediirfe, um sacrificia & vota zu
erfiillen), non [!] oportere: nam ex vivis mundi corporibus vitalis vigor suapte natura deri-
vatur in alia: qui & in corpora spiritus, animas, quando per votum & caetera competentia ad
hauriendum aptius exponuntur, uberius affluit naturali [!] scilicet proprioque influxu, etiam
si non sit electio.” Dann verweist Ficino auf das nach-plotinische, komplexere System des
Porphyrios und Jamblichos.

27 Zur Leier schon IV 4, 8, 55-57 ebenfalls in kosmologischem Zusammenhang, d.h. hinsicht-
lich des komplexen Zusammenbestehens der Gestirne und ihrer seelischen Zentren. Ur-
sprung dieses Vergleiches z.B. Galen bei Porphyrios: Pros Gatiron 49,22; Reinhardt: Kosmos
und Sympathie, S. 119.

28 Plotin1V 4, 42, 4-7.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



144 Thomas Leinkauf

sind aber die zentralen Kriterien der Tradition, mit denen reine Rationalitat und
Intelligibilitat angezeigt worden ist. Wie die gottergleichen Gestirne, wie das lei-
tende Weltprinzip, also die Weltseele, so ist auch das Verniinftige am Menschen,
to logikén, ,nicht affizierbar durch Magie” — apathés eis goéteusin (43, 2). Plotins
Argument hierfiir ist die Autarkie des Verniinftigen und des Noetischen, die in
dessen Selbstbezug und Selbstreflexion besteht: , nur oder einzig dasjenige, das
sich zu sich selbst verhalt (t0 pros hauto), ist frei von (magischer) Bezauberung”.?
Im Umkehrschluss heifit dies allerdings, dass alles dasjenige, das sich zu ande-
rem verhalt, zumindest der Moglichkeit nach auch durch Magie und Zauber affi-
ziert werden kann. Die Rationalisierung des Magischen hat also eine Grenze in
der psychologischen Linie, die das Reflexiv-Verniinftige im Menschen von dem
Affektiv-Unverniinftigen scheidet — dieser Linie entspricht ontologisch, wie wir
gesehen haben, diejenige, die den leitenden Weltteil, das Hegemonikon, von al-
lem anderen unterscheidet, das sich als Wirkfeld dieses Seelischen darstellt, der
natura naturata sozusagen. Das stoische Hegemonikon, selbst aus Vorgaben bei
Platon und Aristoteles abgeleitet, wird hier aus der materialen, wenn auch subti-
len Korperlichkeit herausgeriickt in eine hierzu transzendente Position.

Das, was ich als pneumatische Substruktur bezeichne, entspricht also dem,
was Plotin als kosmische Sympathie bezeichnen wiirde, die direkte Manifes-
tation der synthetisch-kybernetischen Kraft der Weltseele. Die Sympathie des
auf den ersten, nicht-informierten Begriff Heterogenen, die {iber Entsprechun-
gen, Analogien, Attraktion (Magnetismus) sich artikuliert, ist faktische Magie
der Natur, der die praktische Magie des Magus entspricht. Aus der Sicht Plotins
dominiert die Gesamtstruktur der Welt als vollstdndig in sich selbst vermittelter
Organismus, in dem kein Teil vom Leben und Selbstvollzug des Ganzen ausge-
schlossen ist, als ein in sich notwendiger, dem stoischen Fatum und der ananké
entsprechender Zusammenhang, den — daher nur scheinbar — selbststandigen
Selbstvollzug des Einzelnen. Im Ganzen allerdings, das in der iibergreifenden
Struktur sympathetisch sich vollzieht, bleibt — dies typisch fiir die nicht-stoische,
eher platonisch-aristotelische Sicht Plotins auf die Natur — Raum fiir das Nicht-
Rationale, den ,dlogon toli pantés” (43, 3—4). ,Nicht’- oder ,arrational’ bedeutet
hier aber eben nicht ,irrational’ im Sinne von vernunftwidrig, sondern bringt den
Zwang, das Notwendige, das Ziehende und Stofsende zum Ausdruck, dem das
Einzelne durch ihm unzugangliche Prozesse ausgesetzt ist.** Auch wenn jedes x
oder jedes y gerade dasjenige, was es seinem Wesen nach ist, also in sein X-Sein,
oder Y-Sein etc., vollzieht, so vollzieht es doch zugleich nichts anderes als das all-
gemeine Fatum des Ganzen, aus dem es nicht herauskommen kann (45, 1-15).
Auch dem Menschen geschieht dies. Nicht nur, was das Korperliche betrifft, son-
dern durch Verwandtschaften (syngenesis), die ,, unsere andere Natur” (allé phy-

29 Plotin IV 4, 43, 18: ménon de to pros hauto agoéteuton.
30 Durchgehend in Plotin IV 4, 43—44.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Magie und neuplatonisches Denken 145

sis), also die pneumatisch-seelische Natur, mit den korrespondierenden Verfasst-
heiten der anderen, dufleren Dinge unvorgreiflich verbindet.*

Diese Verwandtschaften markieren den Bereich der Sympathie im Affektiv-
Seelischen, der sich in vielem aber analog zu demjenigen im physischen Bereich
verhilt, etwa wie das spontane Mitschwingen einer Saite x, wenn allein eine an-
dere Saite y tatsdchlich angeschlagen ist — so reagieren wir auf die Seele eines
anderen Lebewesens/einer anderen Person unterhalb der Schwelle der Rationali-
tat. Im System Plotins kann das als ,magisch’ bezeichnet werden, ohne dass dies
Irrationalitéat implizierte. Ich hatte schon darauf verwiesen, dass Plotin alle nach
auflen oder auf anderes gerichteten Aktivitdten als grundsatzlich fiir Magisches
zuganglich bezeichnet hat, weil sie eine Flanke in ihrem Sein aufweisen, namlich
die der Affizierbarkeit oder des Leidens (pathos), die sie einer Heteronomie aus-
setzen. Quo ad nos duflerst sich dies etwa in Liebesaffekten, in Begierde, Sorge,
Interesse, Neugierde etc., es ist die Praxis und es ist das breite Feld des Aufsenbe-
zuges, die, wenn liberhaupt, den Menschen als wesentlich rationales Wesen, der
Magie aussetzen. Soweit meine natiirlich unvollstdndige Skizze zu Plotin.

Es zeigt sich also, dass Plotin noch keinen Magie-Begriff entwickelt hat, wie er
dann im Skopos anderer spatantiker Denkstromungen, die ich hier nicht disku-
tieren kann, und vor allem der frithneuzeitlichen Denker gestanden hat. Der
,Magier’ oder ,Magus’ sozusagen als positiver Held im Drama um die Naturbe-
herrschung und die Erweiterungen der Kompetenzen des Menschen gegeniiber
der Natur als seinem ihm gegeniiberstehenden, widerstandigen Anderen ist ge-
nuiner Teil einer Entwicklung des Denkens, das eine grundstdandige Alternative
zur dominanten Naturdeutung der aristotelisch-galenischen Schule suchte. Auf
der anderen Seite steht der ,obskure’, a limine verdédchtige Magier, dessen Gestalt
wie Begriff ebenso vielférmig, fliichtig und schwer zu greifen ist wie die Wis-
sens- und Tatigkeitsbereiche es sind, in denen er sich immer wieder materiali-
siert.” In diesem Zusammenhang mdchte ich vorschlagen, zwischen einem im

31 Plotin 1V 4, 45, 14-15: synhaphthéntes tols syngénesin hois échomen pros ta syngéné ton éxo.
32 Aufschlussreich hierzu ist das ,Proloquium de difficilitate et necessitate huius tractationis”,
das Martin Del Rio seinen Disquisitiones magicarum libri sex von 1599-1600 (in drei Teilen)
voranschickt, hier nach der Ausgabe 1562 (Anm. 38), sine pag. (= 3 Quart-Seiten r—v); zu sei-
nen Vorldufern der Beschéftigung mit Magie zéhlt er u.a. Agrippa von Nettesheim, Pietro
Abbano und Giordano Bruno, f. 1r. Jedenfalls wird die Stromung der Magie, zusammen mit
der Verbreitung von Seuchen (der Syphilis vor allem, als Lust-Seuche) als Zeichen einer an-
tichristlichen, Welt-bedrohenden Entwicklung gesehen, f. 1v: ,Revera non cum anilibus de-
liramentis, aut idiotarum insomniis, quod quidam dictitant depugnandum, sed cum ipsis
daemonibus [!], quorum ope, consilio magi utuntur”, neben anderen Fehlern der Menschen,
die zur Herrschaft des Damonisch-Magischen fiihren, ist es aus Sicht des Jesuiten Del Rio
die Abwendung vom katholischen Glauben: ,pestilitatis maximam partem sibi vendicat,
languor quidam, & contemptus Catholicae fidei.” Zusammen mit dem Jesuiten-Kollegen Io
Maldonatus legt Del Rio eine Liste von 5 zentralen Griinden fiir das Besessen-Werden durch
Déamonen vor, f. 2v-3r. Hierzu gehoren etwa auch das Wirken der (wissenschaftlichen) Neu-
gierde (curiositas), 3r: ,ut quemadmodum famem pestilentia sequatur, ita haeresim varia
curiosarum artium genera sequantur.” Wichtig (und viel gelesen) zuvor Giambattista della

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



146 Thomas Leinkauf

Kern rationalen Magie-Begriff und einer irrationalen, in der Tradition von Zau-
bertraktaten, Ddmonenglauben und Alchemie stehenden Magie-Vorstellung zu
unterscheiden. Ich hatte eine analoge Differenzierung auch hinsichtlich unseres
Verstandnisses dessen vorgeschlagen, was wir als Hermetismus bezeichnen.
Mein Vorschlag wiirde es auch systematisch erlauben, den rationalen Hermetis-
mus eines Ficino etwa und den rationalen Magie-Begriff in einer Art Engfiih-
rung zu deuten.® Unterscheidet man heuristisch zwischen zwei grundsétzlichen
Seins-Bereichen, zwischen (A) dem Materiell-Korperlichen und (B) dem Intelligi-
bel-Unkérperlichen, und nimmt man zusatzlich an, dass die ,operatio” oder , ac-
tio” der magia naturalis einen Bereich (C) zwischen dem Materiellen (A) und
dem Intelligiblen (B) betrifft, dann wiirde ich diesen mittleren Bereich teilweise,
sofern er ,naher’ am ersteren steht oder ihm schon direkt verbunden ist, mit der
pneumatischen Substruktur identifizieren, zum anderen Teil aber mit dem, was
Plotin als das Hegemonikon der Physis bezeichnet hatte, d.h. mit der aktiven
Kraft der Weltseele.

Mit Platon konnte man diesen mittleren Bereich ,magischer’ Aktivitét auch als
das ,Band” (desmos, vinculum) bezeichnen, dessen lebendige, durch die Welt-
seele gesteuerte Wesensform das Pneuma oder der ,spiritus’ ist.* Dieses Pneu-
ma steht ,,auf der Grenze” (in horizonte) von Kérper und Seele, wie Ficino in De
vita eindriicklich formuliert: ,,es bedarf hierzu [sc. zur konstruktiven Aktivitat
der Seele in Bezug auf das Korperliche] eines sehr feinen Koérpers, der gleichsam
Nicht-Korper ist und gleichsam schon Seele. Ebenso aber ist er gleichsam Nicht-

Portas Definition, in: Della magia naturale (Anm. 38), Lib. I, c. 2, S.3: ,Ma a noi non par ver-
amente, che altro sia la Magia, che una contemplatione della natura. Perche considerando i
moti de’ Celi, delle Stelle, degli Elementi, e delle loro trasmutationi, cosi degli animali, delle
piante, de'minerali, e de’loro nascimenti, e delle morti si vengono a scoprire gli occulti sec-
reti, che tutta la nostra scientia viene a scoprirsi dal volto della natura [...].”

33 Versucht habe ich das in Philosophie des Humanismus und der Renaissance (Anm. 4), 11,
S.1505-1514.

34 Marsilio Ficino: De vita libri tres, lib. III, c. 1, ed. 1978, fol. m iii v: ,talis namque spiritus [!]
necessario requiritur tamquam medium [!], quo anima divina et adsit corpori crassiori, et
vitam eidem penitus largiatur [...]. Opus est igitur excellentioris corporis adminiculo quasi
non corporis”; fol. m iv r. Dies kommt natiirlich aus spatantiker Tradition, siehe etwa die
These in der Clavis des Hermes Trismegistos, in: Francisci Patrizi: Hermes Trismegistus
(wie Anm.4), lib. IV, f.11va: ,Communicatio est vero animarum. Et communicant animae
Deorum cum humanis. Humanae vero animabus brutorum. Curam vero gerunt praestan-
tiores minorum, Dei quidem hominum, homines vero brutorum animalium®, diese Vermitt-
lung geschieht mittels ,Strahlen” (aktines, radii), die als Energie, Natur (natura naturans)
oder Wissen die drei Welten der frithen Neuzeit (mundus divinus, naturalis, humanus)
strukturieren und untereinander vernetzen. Dass man dies in der Grundtextur schon in an-
tiken Texten, vor allem in solchen, die damals noch als ,alteste’ Weisheitsrelikte galten, lesen
konnte, verstarkte nur die positive Riickkoppelung zur ,prisca sapientia’ — trotz aller Diffe-
renz, derer man sich bewusst gewesen ist. Fiir Platon ist natiirlich immer auch die wichtige
Bestimmung der Magie als ,theapeia theon’ aus dem Alcibiades I, 122 A in Anschlag zu
bringen, die etwa bei Patrizi: Zoroaster 4vb—5ra, zusammen mit Porphyrios: De abstinentia
c. 4 und Proklos In Timaeum II (ex Porphyrio referens) angefiihrt wird, und dann spater
ebenso bei Della Porta oder Del Rio auftaucht.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Magie und neuplatonisches Denken 147

Seele und quasi schon Korper“.** Der Mensch, insofern er selbst klassischerweise
als Mitte der Welt bezeichnet worden ist, kann mit seinem seelischen Vermogen
in die Funktion der Natur als ,natura naturans’ eintreten, wenn er die pneuma-
tische Substruktur beherrschen kann und auf ihrer Basis die wechselseitige Ver-
wandlung des Nichtsinnlichen ins Sinnliche und des Sinnlichen ins Nichtsinn-
liche bewirken oder zumindest die Prozesse, die sich auch als Naturprozesse
selbst schon spontan vollziehen, erkennen kann.*® Immer wieder ist aber der
mittlere Bereich (C) gerade auch in seiner Affinitdt zu (B) (zum Transzendenten)
als Horizont des Engelischen, vor allem aber Dadmonischen bezeichnet worden:
Was insbesondere die nach-tridentinischen Debatten betrifft, ist von der Bedeu-
tung des ,Damonischen’ generell, insbesondere aber auch fiir den Magie-Begriff
nicht abzusehen.”

Blickt man aus der Frithen Neuzeit selbst zuriick auf die komplexe Entfaltung
des Magie—Begriffs, so erhdlt man durchaus auch komplexe Antworten und Aus-
kiinfte. So etwa in den Disquisitionum magicarum libri VI des Jesuiten Martin Del
Rio, erschienen exakt am Ende dieses bewegten Jahrhunderts, ndmlich 1599-1600
(mit einer ganzen Flut von Neuauflagen), in Francisco de Vitorias (auch: Victoriae)
Relectio de arte Magica (vorgetragen 1540), in Jean Bodins De la démonomanie des
sorciers (Paris 1580/81) oder schlieSlich in Giambattista della Portas Standardwerk
Della magia naturale libri XX.3® Vor dem Hintergrund einer systematischen Aus-

35 Ficino: De vita libri tres (wie Anm. 34), lib. III, c. 1, ed. 1978, fol. M iv r: ,ipse vero est corpus te-
nuissimum, quasi non corpus, & quasi iam anima. Item quasi non anima, & quasi iam corpus.”

36 Massimo Luigi Bianchi: The Visible and the Invisible. From Alchemy to Paracelsus. In: Al-
chemy and Chemistry in the 16th and 17th centuries. Ed. by Piyo Rattansi and Antonio Cle-
ricuzio. Dordrecht 1994, hier S. 19: ,,the mutual conversion of the visible and the invisible.”
Leinkauf: Philosophie des Humanismus und der Renaissance (Anm. 4) II, hier S. 1509.

37 De Vitoria: Relectio de arte magica. In: Relectiones (Anm. 38), S.555-562 (An omnino sint
daemones), S.563 (quinta propositio): ,Operationes Magorum supra facultatem naturalem,
malorum daemonum potestate & virtute fiunt”.

38 Martin Del Rio: Disquisitionum magicarum libri VI in quibus continetur accurata curiosa-
ru artium & vanarum superstitionum confutatio. Lovanii 1599-1600. Venetiis (Junta) 1652
(Exemplar: Biblioteca Nazionale Firenze, Targ. 1.2. Ri), im Folgenden: Disquisitiones. Es gab
ca. 20 Auflagen bis hinein ins 18. Jahrhundert. Francisco de Vitoria: Relectio XII, De arte
magica. In: Relectiones (1540). Ingolstadti 1580 (Biblioteca Nazione di Firenze Mag]. 4.5.435),
S.542-590 (zuvor Lugduni 1557, Salamanca 1565; auch in: Relectiones [Vorlesungen]. Hg. von
Ulrich Horst, Heinz-Gerhard Justenhoven, Joachim Stiiben. Stuttgart 1995-1997, 2 Vol,, II,
S.606—-687); Jean Bodin: Della démonomanie des sorciers. Paris (du Puy) 1580 bzw. 1581 (ed.
Paris [du Puy] 1587, Biblioteca Nazionale di Firenze Rari Guicc. 10.1.35), hier wichtig Livre
premier, chap. V, f. 30r-45r: Des moyens naturels pour scavoir les choses occultes, Livre deu,
chap. [, f.55v—64r: De la magie en general, et des especes d‘icelle; Giacomo della Porta: Della
magia naturale libri XX. Napoli (Carlino) 1611 (Biblioteca Nazionale di Firenze Mag]. 3.2.505).
Interessant ist auch ein Blick auf Jacopo Mazzonis: De triplici hominum vita, active nempe,
contemplative, & religiosa methodi tres [...] in quibus omnes Platonis, et Aristotelis, multae
vero aliorum Graecorum, Arabum, & Latinorum in universe scientiarum orbe discordiae
componuntur. Caesenae Raverius 1577 (Biblioteca Nazionale Firenze, Magl. 10.4.819), der
sich in der Methodus viae religiosae n. 4918-4969, f.392v-397r differenziert zur Magie du-
Bert: siehe die ,prima divisio” der Magie n. 4918, f.392v in ,naturalem, & ceremonialem”,

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



148 Thomas Leinkauf

differenzierung des Magie-Begriffs, den etwa Del Rio sehr weit fasst,*® d.h. als
Vermogen oder Kunst, ,irgendetwas Wunderbares und Ungewohnliches” durch
nicht {iber-natiirliche Krifte hervorzubringen, das nur die Sinnlichkeit und die
gewohnliche Fassungskraft der Menschen iibersteigt (also eben nicht ir-rational
ist),** bestimmt der Jesuit (sicher im Riickgriff auf Giovanni Pico) die magia natu-
ralis wie folgt:

Die natiirliche und zulédssige Magie ist Adam zusammen mit den {ibrigen
Wissenschaften von Gott verliehen [oder: gewdhrt] worden. Die gebildete
Nachfolgerschaft hat sie durch ihre [eigenen] Hénde hervorgebracht und

39

40

dann die weitere Einteilung der magia naturalis in ,magiam rerum & magiam nominum”,
die letztere ist die ars Caballistica (n. 4919, f.392v). Dann in n. 4920, f.392v-393r die Auftei-
lung wiederum der magia naturalis in physicam specialem & mathematicam: f. 392v-393r:
,Magia autem physicam id est quae in natura fundamentum habet esse dicimus scientiam,
& artem quondam, quae non quascunque, sed naturales tantum res & intus delitescentes
virtutes, applicando actione, ac passione vera, ac physica: accelerata tamen, admiranda pro-
ducat”. N. 4921 Aufteilung der mathematica in mathematica in specie und Astronomica,
£.393r: ,Voco autem mathematicam illam Magiae naturalis partem, quae absque naturalibus
actionibus, & passionibus, ex solis mathematicis disciplinis, earumque vicaria sympathia
sese naturae operum similia producere posse pollicetur”. N. 4923, f.393r: ,Dicimus autem
nullam e superius connumeratis Magiam miraculum efficere posse, & sane cum omnis re
naturalis Magiae effectus, vel realis sit, vel praestigiosus, in reali patet nullum adesse mira-
culum. Rationes enim seminarias in materia delitescentes, qui ingenii subtilitate, & rerum
naturalium peritia opime norunt, id quod eadem seminali virtute sensim, ac paullatim na-
tura producit, illi brevi temporis spacio, subiecto disposito praestant [...].” n. 4941, f.394v:
Die magia ceremonialis ist einmal goetia, zum anderen theurgia!

Del Rio: Disquisitiones (Anm. 38), lib. I, c. 2, fol. 3.1 A: ,,magiam universim sumptam definio
terminis latissimis, ut sit ars seu facultas, vi create, & non supernaturali, quaedam mira &
insolita efficiens quorum ratio sensum & commune hominum captum superat.” Es wird
dann unterschieden eine magia naturalis, magia artificiosa, magia diabolica auf der causa
efficiens Seite, und entsprechend eine magia bona bzw. magia mala (diese ist magia prohibi-
ta, idololatria tacita) auf der causa finalis Seite. Vgl. die Einteilung, die Patrizi etwas spéter in
seinem Zoroaster vornehmen wird, und auf die wir oben Anm. 3 schon hingewiesen haben.
Del Rio: Disquisitiones (Anm. 38), lib. I, c. 2, fol. 3.1 A: ,ut sit ars seu facultas, vi creata, & non
supernaturali, quaedam mira & insolita efficiens, quorum ratio sensum, & communem ho-
minum captum superat.” Vielleicht im Riickgriff auch auf die ,theologische’ Perspektive des
beriihmten Francisco de Vitoria, sieche Relectio de arte magica (Anm.38), S.542: ,facultas
aliqua ad edendum & faciendum illa opera mirabilia, quae de magis scribuntur, & circum-
feruntur.” Vitoria insistiert in der ,pars destruens’ S.542-545 darauf, dass eben vieles, was
tber Jahrhunderte als ,wahr’ und ,giiltig’ ausgegeben worden sei, etwa durch Autoren wie
Zoroaster, von den ,Weisen’ und der Wissenschaft , pro vanis & falsis habentur” (S.543).
Auch gebe es keinerlei Abbildungen oder andere Dokumentationen, so S.545, aufer in den
Texten der sog. ,Magier’ selbst. In der ,pars construens’ hingegen wird die Existenz der Ma-
gie verteidigt S. 545-546, dann wieder, im Stile der scholastischen Quaestiones, kritisch die
,Wirkkraft” oder , Effektivitat” (efficacia) der Magie oder ihre ,Natiirlichkeit’ (an mirabilia
opera sint omnia opera naturalia, S. 548s) befragt. So wird die Alchemie S. 549 als rein natiir-
lich ent-ddmonisiert, etc. Wichtig ist S. 551-561 die Diskussion der ersten beiden ,propositio-
nes’, prop. I (5.551): ,,aliqua magia potest dici naturalis”, und prop. II: (S.553) , praeter hanc
magiam naturalem non est dubitandum, quin sit alia ars magica, quae non viribus & caussis
naturalibus constat, sed potestate aliqua, & virtute immateriali, & separata nititur & utitur.”
Mit Berufung auf Thomas von Aquin: Summa contra gentiles III, c. 104.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Magie und neuplatonisches Denken 149

auch dem Weltkreis vermittelt: Uber sie sollte man meiner Meinung nach
das denken, was man aus den Talmudischen Schriften ziehen kann [...].
Sie ist nichts anderes (wie Psellos und Proklos festhalten), als eine genau-
ere Erkenntnis der Geheimnisse der Natur, mittels welcher, nachdem man
die Bewegung des Himmels und der Sterne, sowie ihren Einfluss und die
Sympathien und Antipathien zwischen den einzelnen Dingen [genau] be-
obachtet hat, zu seiner Zeit und an seinem Orte Dinge auf Dinge angewen-
det werden und dadurch wunderbare Dinge [mirifica] vollbracht [vollen-
det] werden, die denen, denen die Ursachen unbekannt sind, als etwas
Wertvolles und als Wunderdinge [miraculosa] erscheinen.”

Aus einer vorhergehenden Begriffsunterscheidung Del Rios wird klar, dass er
,;miraculosa’ als zum Bereich des Gottlichen gehorend versteht, ,mira’ oder ,mi-
rifica’ hingegen zum Dominium des Menschen zdhlt. Durch falsch zugeordnete
,miracula’ oder ,res miraculosa’ erschleicht sich der Mensch also Géttliches, mog-
licherweise (fiir Autoren wie Francisco Vitoria, Bodin oder Del Rio: klarerweise)
durch das Wirken boser, maligner Geister (Damonen, Teufel) erzeugt. Die Magie,
urspriinglich als positives, der Philosophie vergleichbares Sachwissen von der
Natur verstanden, wird durch den Einfluss von malignen Damonen oder auch
durch Perversion religiosen Glaubens in Aberglauben gleichsam umgedreht und
in ihr Gegenteil verkehrt.”> Das macht die Magie so gefdhrlich, dass etwas ur-
spriinglich Gutes (das universale Menschheitswissen) ins Schlechte (in partiku-

41 Del Rio: Disquisitiones (Anm. 38), lib. I, c. 3, fol. 7.1 AB: ,naturalem vero legitimamque ma-
gicen cum caeteris scientiis Adamo Deus largitus: a quo posteritas docta, per manus, & or-
bem eam propagavit: de hac arbitror intellegendum, quod ex Thalmudicis. [...] Ea (ut
Psellus, & Proclus advertere) nihil est aliud, quam exactior quaedam arcanorum naturae
cognitio, qua caelorum, ac syderum cursu, & influxu, & sympathiis atque antipathiis rerum
singularum observatis, suo tempore loco ac modo, res rebus applicantur, & mirifica quae-
dam hoc pacto perficiuntur, quae causarum ignaris praestigiosa, vel miraculosa videntur”.
Wenn ich allerdings, von einem bestimmten Rationalismus ausgehend, etwa bestreite, dass
es eine ,naturalis coordinatio” zwischen der Seele des einen und der Seele oder dem Korper
des anderen gebe, wie Del Rio es tut (lib. I, c. 3, q. 3; £.13.2 D-E), dann wird es etwa mit be-
stimmten — auch den nicht irrationalen — Auspragungen des Sympathie-Begriffs schwierig:
,anima denique unius ad alterius animam vel corpus nulla [!] est naturalis coordinatio.”
Diese ontologische Isolation in Verbindung mit der harten Zuriickweisung der Funktion des
Materiellen als Trager von (korperlich) wirkenden Informationen, etwa bei der ,fascinatio”,
beim ,bosen Blick”, bei Affekten durch musikalische Tonfolgen etc., siehe ib., lib. I, c. 3, q. 4;
£.16.2-25.2, etwa £.16.2 BC: ,vox in audientem nihil potest operari nisi per accidens, ratione
soni, vel significationis verborum, alterans audientem”, zur ,visio’, 16.2 E {-18.2 D, zum ,,con-
tactus” f.18.2 E: ,tactus [...] nec vim habet aliam, nisi tangendi”, auch f.23.2 D-E (hier auch,
wie sonst mehrfach, gegen Pomponazzi); lib. I, c. 4, q. 2; f. 31.1 B: ,numerus, qua numerus est
nullam neque naturalem, neque supernaturalem vim operandi continet”, gegen orphische,
neupythagoreische, astrologische Zahl-Magie (vermischt mit Musik).

42 Diesen Perversions-Vorgang und Umstiilpungsprozesse hebt z.B. ganz klar Bodin hervor:
Della démonomanie des sorciers (Anm. 38), Livre second, chap. 1, f.55v: ,Le mot de Ma-
gie est Persique, & signifie Science des choses divines, & naturelles: & Mage, ou Magicien,
n'estoit rien autre chose, que Philosophe: Mais tout ainsi que la Philosophie a esté adulteree

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



150 Thomas Leinkauf

lar-egoistisches Scheinwissen) gedreht wird, etwas urspriinglich Sinnvolles (das
Wissen von der Natur oder sogar von Goéttlichem) in Unsinniges (in Zauberei,
[lusionswissen etc.).®

Hinzu treten die Faktoren der extrinsischen Einfliisse, das heifit der Wirkung
von malignen Kréften, die sich als Geister, Damonen, Zauberer manifestieren.
Man muss sich also klarmachen, dass der Magie-Diskurs gerade aus der jesuiti-
schen Sicht etwa Del Rios generell vor einem theologischen und natiirlich auch
religions-historischen Hintergrund stattfindet, der selbst wiederum auf Katego-
rien und Grundsétze aus der Philosophie (vor allem der Logik) zurtiickgreift. Das
betrifft ihre Zuweisung zur , superstitio” oder auch, sofern sie dadurch ,irreligio-
sa” ist, ganz allgemein zum Bereich des Truges, der Idololatrie und der Unwahr-
heit: des, so kdnnte man sagen, negativ Wunderbaren.* In diese Kerbe schlagt,
mit etwas anderer Neigung der Klinge, auch Jean Bodins Theorie des Damoni-
schen und der Zauberer.”® Hingegen geht ein Autor wie Della Porta sozusagen

par les Sophistes, & la Sagesse qui est on don de Dieu, par I'impieté & idolatrie des Payens:
aussi [!!] la Magie a esté tournee en Sorcellerie Diabolique”.

43 Fiir Bodin etwa wiére dies die Verkehrung der urspriinglich positiven, erlaubten Voraus-
schau oder Vorwegnahme (divination licite) kiinftiger oder vergangener Dinge in eine ,un-
erlaubte” oder ,,unzuldssige” (illicite), vgl. Della démonomanie des sorciers (Anm. 38), Livre
premier, chap. 5, f.30r. In seiner harten Zuriickweisung aller magischen Kraft, die Dingen,
Figuren, Charakteren zugeschrieben wird (da ja das negativ Magische oder Damonische
ausschliefSlich Produkt maligner Geister ist), kritisiert Bodin auch explizit Giovanni Pico,
vgl. ib., f. 40r—v!

44 Del Rio: Disquisitiones (Anm. 38), Lib. I, c. 1, fol. 2.1-2; zur Unterscheidung zwischen ,mi-
rum/mira’ und ,miraculosa’ oder ,miracula siehe c. 2, £.3.1 C-D. Die Einteilung der Magie
bei Del Rio kennt eine Haupteinteilung, die von den causae efficientes ausgeht, in f. 3.1 D-E:
(A) magia naturalis, (B) magia artificiosa und (C) magia diabolica (die wir etwa bei Patrizi
nicht finden), dann von den causae finales, in: (I) magia bona, (II) magia mala, die letztere
ist die ,verbotene” (prohibita) und ,aberglaubische” (superstitiosa), die auf ,einem Pakt mit
den Damonen” beruht, der f.3.2 A-D entweder (I, a) ,tacitus’ ist (magia idololatrica) oder
(I b) ,expressus’. Die ,verschwiegene” Magie (die mit der diabolischen, verbotenen, idolo-
latrischen identisch ist) ist vierfach unterteilt in II b i: magia specialis, II b ii: divinatio, II b
iii: malefica, II b iv: nugatoria, vana. Del Rio diskutiert diese einzelnen Varianten der Magie
ausfiihrlich in seinen Disquisitiones, ihre grofie Verbreitung riihrt auch gerade aus diesem
Handbuchcharakter. Die magia naturalis (A) wird dann c. 3, f.7.2 DE unterschieden in ope-
ratrix und divinatrix, letztere war hingegen Teil der magia specialis, usf. Siehe als Quelle fiir
Del Rio u. a. Francisco de Vitoria: Relectiones de arte magica (urspriinglich 1540). In: Relec-
tiones (Anm. 38); Francesco Patrizi: Zoroaster (Anm. 3) und Hermes Trismegistus (Anm. 4).
Del Rio beruft sich etwalib. ], c. 3, f. 6.2 A und E (Zoroaster) auf Patrizi: ,,Ex his hodie tantum
extant, Zoroastri chaldaika seu magikalogia, quae ex Platonicorum scriptis laboriose colle-
git Fran(ciscus) Patricius obscuritatis maioris quam utilitatis, in quae existant comment(aria)
Graeca Plethonis, & Pselli”.

45 Bodin: La démonomanie des sorciers (Anm. 38), Livre premier, chap. 2, f.7v-15v: De I'associa-
tion des Esprits avec les hommes. Ist eine Verbindung der ,association’ nur moglich , entre
choses semblables”, die Ahnlichkeit und Zusammenstimmung voraussetzen oder impli-
zieren (f.7v), und ist die Struktur der Welt (ganz wie bei Platon Timaios) konstituiert , par
moyens, & liaisons indissolubles”, von denen die menschliche Seele das zentrale Mittelglied
ist, dann steht diese Seele zwischen den Engeln und den Damonen (f. 8: entre les Anges, &
les Demons) und kann, aufgrund der ontologischen Verwandtschaft als pneumatisch-noe-

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Magie und neuplatonisches Denken 151

unmittelbar von antiken und, teilweise, wohl auch von Ficinos und Agrippas Vor-
gaben aus — mit einem deutlichen Hintergrund an antiker, atomistisch oder sto-
isch impragnierter Naturauffassung (Lukrez, Plinius, Seneca) —, und diskutiert
Magie direkt als ,una parte attiva della natural Filosofia”, deren Beherrschung
durch den Magus zwingend voraussetzt, dass dieser wiederum ,,consumatissimo
nella filosofia, e dottissimo” sei.** Ansonsten bleibt sein grofiflachiges Szenario
eigentiimlich konservativ mit deutlicher Tendenz zu einer hermetisch-platoni-
schen Deklination des ,Magischen’*”

Zu einem philosophischen Verstdndnis von Magie konnen wir, ebenso wie
zu dem von Hermetismus oder Alchemie, nur durch Strukturanalysen gelangen.
Strukturanalyse kann wiederum nur darin bestehen, die in den magischen Tex-
ten immer wieder evozierten Homologien, Korrespondenzen, Parallelismen auf
einen allgemeinen Begriff zu bringen. Ich habe das hinsichtlich von Hermetik
aber auch von Astrologie an anderer Stelle versucht und kann hier nur kurz auf
Resultate verweisen, die ich als Interpretamente dieser komplexen Materie, also
gerade auch des Magie-Begriffs, vorschlagen mdchte. Wie die Argumente der
Hermetik sich in denen der Astrologie spiegeln und umgekehrt, so reflektiert die
Magie-Diskussion ohne Einschrankung diejenigen von Hermetik und Astrolo-

tisches Sein, zu beiden ein Verhiltnis der Assoziation eingehen. Bodin setzt hier (f.9r) den
freien Willen, ,le franc arbitre”, ein.

46 Della Porta: Della magia naturale (Anm. 38), Lib. I, c. 3; S.4-5. Mit Blick auf ganz konkrete,
in der Medizin verankerte Tatigkeiten, die fiir die ,secreti della natural Magia” notwendig
sind: ,il meschiare, il temprare, e somigliantemente il comporre, e l'applicare”. Della Porta
setzt, wie bei seiner eigenen Ausbildung, grundlegendes Basis-Wissen voraus: (S.5) Kennt-
nis der Elemente, der einzelnen Spezies von Tieren und Pflanzen, der (chemischen) Mate-
rien, der Prozesse von Destillation, (S.6) Himmels-Planeten-Bewegungen, Geometrie und
Optik/Perspektive, etc. In der Frage nach den Agentien (Kriften) in Naturprozessen, setzt
Della Porta lib. I, c. 5, S. 11 neben materiellen Potentialen, die sich in bestimmten Eigenschaf-
ten duflern, vor allem auf die Form (innerhalb eines — aristotelischen — Kompositums aus
Materie und Form), als , divino principio” und , cagione superiore, & eccellentissima”! Diese
Krafte — quella forza — ,vom Himmel seine (jeweiligen) Gaben zu erhalten” (ricevere dal
cielo i suoi doni), kommt aus der ,Form selbst” (dalla istessa forma). Fiir Della Porta scheint
also die ,Form’ dasjenige innerhalb natiirlicher Prozesses zu sein, durch das eine Ebene x
(cielo) mit einer anderen Ebene y (terra) in der Weise verbunden ist, dass von x zu y ein ,in-
fluxus’ moglich ist, c. 6, S.12: , La forma dunque come cosa piu eccellente di tutti, e forza che
venghi da luogho anchor eccellentissimo, dunque dal cielo, e dalle intelligenze [...] e final-
mente dallistesso Dio, onde l'origine della forma, e parimente origine della occulte proprieta”
(m. H.). Platons anima mundi, Aristoteles’ natura universalis und Avicennas dator forma-
rum werden als Instanz genannt, aus der in direkter spontaner Abkunft die verschiedenen
Krafte des Denkens, Fiithlens, Wachsens etc. dem irdischen Sein mitgeteilt werden: ,la virtu
superiore spargendo i suoi raggi, venisse in fin qua giti, e toccandosi uno estremo, ne va, e
move il restante [...]” (5. 12-13). Homer-Platons Bild der Kette (catena) und der Kettenglieder
(anelli) wird zitiert! Gegentiiber Picos radikal kritischem Durchgriff bleibt Della Porta eigen-
tiimlich traditionell.

47 So etwa in Della magia naturale (Anm. 38), lib. I, c. 7: Della Simpatia, & Antipatia delle cose,
S.14-18. Hier fehlt vollig die philosophische Tiefenscharfe Plotins und auch Ficinos oder,
spadter, Brunos; siehe fiir Sympathie in Plotin: Thomas Leinkauf: Eros und Sympathie bei
Plotin (wie Anm. 21).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



152 Thomas Leinkauf

gie. Die folgenden vier Argumentationsmuster und drei Erklarungstypen sind
keine endgtiltigen Mengen, es lassen sich bestimmt noch einige andere hinzufi-
gen — immer jedoch werden in ihnen zentrale Kriterien des Analogie-Denkens,
des Ahnlichkeits-Paradigmas und der Entfaltungs-Dynamik wiederkehren.*

Im Diskussionsfeld des Hermetismus oder der ,Hermetik’ lassen sich, hat man
das im Blick, was ich als , philosophisch-mystische” Filiation des Hermetismus
oder auch als rationalen Hermetismus bezeichnet habe,* folgende, immer wieder-
kehrende Argumentationsmuster diagnostizieren, die man sozusagen dem Her-
mes-Pimander in den Mund legte als Ausdruck eines ,absoluten Wissens":*

Argument 1: ,A verhalt sich zu B in X wie A’ sich zu B" in Y verhalt’, so dass
gesagt werden kann, ,,quaecumque sunt infra, sunt etiam supra, meliori tamen,
perfectiori, & nobiliori modo”’" Dies impliziert die klassische Analogie von Ma-
kro-und Mikrokosmos, grundsatzlicher aber noch — das steckt nachweislich im
Kern der ersten Sétze der Tabula Smaragdina — das platonische Konzept der intel-
ligiblen Welt (supra), das als Archetypus oder Perfektion der sinnlichen Welt (in-
fra) zu denken sei.

Argument 2: ,A verhalt sich durch m zu B wie C durch m zu D’ oder, in einer
etwas komplexeren Form: ,A verhalt sich durch m zu B wie sich C durchn zu D
verhdlt’,* so dass, wenn im zweiten Relationspaar der ersten Version ,C durch m
zu D’ C die unbekannte Grofie ist — wie etwa im Falle des absolut ersten Prinzips
oder Gottes, das schlechthin und an sich Unerkennbare (arrhéton, agnoston, aka-
talépton) —, A, weil es die selbe Funktions-Stelle einnimmt, zum aufschlieSenden

48 Leinkauf: Philosophie des Humanismus (Anm. 4), II, S. 1484, 1490, 1510; siehe auch Leinkauf:
Interpretation und Analogie. Rationale Strukturen im Hermetismus der Frithen Neuzeit. In:
Antike Weisheit und kulturelle Praxis. Hermetismus in der Frithen Neuzeit. Hg. v. Anne-
Charlotte Trepp, Hartmut Lehmann. Gottingen 2001, S.41-61. Siehe auch das Zitat aus Fici-
nos Plotin-Kommentar c. 41, fol. 1748 (Anm. 21).

49 Siehe Leinkauf: Rationale Strukturen im Hermetismus der Frithen Neuzeit (Anm. 48), S. 45-46.

50 Zum Folgenden Leinkauf: Interpretation und Analogie (Anm.48), S.57-59. Mit dem Aus-
druck ,absolutes Wissen’ beziehe ich mich auf Aussagen, wie sie etwa im Tractatus de signa-
turis internis rerum seu de vera & viva anatomia maioris et minoris mundi des Oswald Crollius
(in: Id.: Basilica Chymica, Frankfurt 1609, S. 26) zu finden sind: Adam hatte , ex arte praedes-
tinata, id est signata, rerum naturalium absolutam cognitionem ac cuilibet rei nomen indidit
proprium internam naturam simul exprimentem” (m. H.).

51 Oswald Crollius: Tractatus de signaturis (Anm. 50), hier S. 16-17 mit Berufung auf die Tabula
Smaragdina des Hermes Trismegistus (Nachweise in Leinkauf: Interpretation und Analogie
[Anm. 48], dort Anm. 47).

52 Hintergrund ist Platons sogenanntes Sonnen-Gleichnis Politeia VI, 507 D-509 B: Die Sonne
verhilt sich durch das Licht so zu den Dingen wie sich das Gute durch die Wahrheit zum
Seienden verhélt. Hierbei, das ist der Unterschied, gibt es noch einmal eine Spannung zwi-
schen den verschiedenen ,Mitteln’ — das ,durch’ ist einmal durch Licht, zum anderen durch
Wahrheit qualifiziert. Dennoch ist die Grundstruktur diejenige unseres zweiten Basisargu-
mentes: das Gute (=C) wird durch die Sonne (= A) in seinem an sich unzuganglichen, ab-
soluten Sein aufgeschlossen, es bringt analog zum Licht, das Wachstum, Entfaltung, Form,
Erkennbarkeit der sinnlichen Dinge vermittelt, fiir die intelligiblen, wirklich seienden Sach-
gehalte eben Wahrheit, d.h. Struktur, Identitat, Stabilitdt, Intelligibilitét.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Magie und neuplatonisches Denken 153

Indikator fiir das wird, was (zumindest eine) Bestimmung an C ist.>® Oder das
durch m ausgedriickte Mittel kann, blickt man auf die zweite Version, zum Inter-
pretament fiir sein Analogon n werden. Um nur zwei mogliche Deutungsebenen
anzudeuten. Dabei ist m hierbei auch Kandidat fiir das, was ich die pneumatische
Substruktur nenne — etwa Feuer, Warme, Licht, seminale Kraft, Magnetismus —
und n die Instanz, die ihr intelligibles Gegenmoment ist (sieche oben Anm.7 und
Absatz II).

Argument 3: ,A enthélt in Bezug auf C x so in sich, wie B in Bezug auf C y in
sich enthalt’. Hier kann also gesagt werden, dass die Pflanze A in sich (z.B. durch
ihre Fliissigkeit) eine Kraft x (vis, virtus) tragt, die ihrem funktionalen Status nach
in Entsprechung zu der Funktion steht, die das (verletzte) Organ y im Menschen
B oder die die Ursache y* der Verletzung in der Relation zum menschlichen Orga-
nismus B’ einnimmt. Das, wofiir x steht, ist dann dadurch eine therapeutische
,signatura’, die A von 'y bzw. y’ trdgt, dass beide Relate (x wie y) auf C und damit
auf etwas wie die iibergeordnete Relation des Argumentes 1 (Makro-Mikro-Kos-
mos-Bezug) bezogen werden. Das Verhiltnis, das x zu y oder zu y’ besitzt, wird
dann oft als ein magisches oder als dasjenige einer Signatur bezeichnet:** der
Fliissigkeits-Extrakt x der Pflanze steht in einem magischen Verhéltnis zur La-
sion 'y des menschlichen Organismus oder sogar zur Ursache y’ dieser Verletzung
- vor dem Hintergrund einer grundsétzlich analogisch gedachten Weltstruktur
mit ihrem Ahnlichkeits-Paradigma. Auch x ist hier eindeutiger Kandidat fiir die
subpneumatische Dimension.

Argument 4: A impliziert B und B ist nichts anderes als eine Realisierung die-
ser Implikation, so dass die Differenz zwischen A und B eigentlich als das Aus-
einandertreten der in A gegeben Einheit in ihre Momente A, A}, A” etc. gedacht
werden kann, ohne dass die zugrundeliegende Identitdt und Einheit aufgelost
wird’. Man kann dieses Argument als das Argument der Entfaltung und Expres-
sivitdt bezeichnen, in dessen Perspektive jedes Seiende nichts anderes als eine
mehr oder weniger angemessene Entfaltung seiner eigenen ,unitas fontalis” oder
samenhaften Einheit darstellt. Dadurch bildet sich ,analog’ oder ,magisch’ das

53 Als (verbreitetes) Beispiel: ,Der Bauer verhalt sich durch das Sden zur Erde (Natur) wie sich
Gott durch sas Sden zur Welt verhalt”. Im Corpus Hermeticum, ed. Arthur D. Nock, André-
Jean Festugiere. Paris 1954, Vol. II, Tr. XIV, nn. 9-10, S. 226 wird die Analogie des Sdens als
diejenige herausgestellt, die eine eikon (Bild) des in den Begriffen poiésis-gignesthai (Schaf-
fen-Werden) Gemeinten sei. Das Werden (= Wachsen), das das Sden des Bauern der Natur
vermittelt, ist Analogen des Werdens (= Geschaffen-Werden, Schopfung) der Welt durch
Gott. Die ,magische’ Kraft des Samens oder des Aktes des Sdens besteht gerade in dieser
unterstellten Vermittlung (durch Influx, durch Transformation, durch Weitergabe etc.) von
Geistigem (Intelligiblem, Spirituellen) in Sinnliches.

54 Massimo Luigi Bianchi: Signatura rerum. Segni, magia e conoscenza da Paracelso a Leibniz.
Roma 1987, hier S. 7, 15f, 25f.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



154 Thomas Leinkauf

Grundverhiltnis ab, das Gott zu seiner eigenen Entfaltung einnimmt: Die Welt
kann dann als ,deus evolutus’ bezeichnet werden.*®

Im Diskussionsfeld der Astrologie ist festzustellen, dass diese im Sinne einer
rationalen, kosmologisch fundierten Influxus-Theorie auf einer vorausgesetzten
strikten Parallelitit von Prozessen im himmlischen (= x) und sublunaren (= y)
Bereich basiert, so dass ein Zustand z oder ein Prozess p in x immer einen ent-
sprechenden Zustand z’ oder Prozess p’ in y als Resultat, Effekt des Einflusses
(influxus) von x auf y aufweist. Diese Einfliisse, die direkte Folgen nattirlicher
Kréften und Potentiale sind, ,iiberstehen’ sozusagen die Magie-Kritik, die seit
Pico iiber Francisco de Vitoria bis hin zu Del Rio mit dem begriindeten Verdacht
nicht auf Fehlschliisse, sondern vor allem auf Voraussetzungen argumentiert, die
reine Verstandesbegriffe (entia rationis) oder reine Fiktionen (entia fictionales,
fictitia) an die Stelle von realen, natiirlichen Agentien setzt: ,etwas, was nicht ist
(quod non est, z.B. das Fiktive), kann in dem, was ist (quod est), keinerlei Wirkung
hervorbringen’>

1. Typus: Gott [S] — Sterne/Planeten [x] — sublunare Welt [y], &lterer Typ, in dem
die mittlere Position der Sterne gleichsam als Puffer der gottlichen Intention und
Macht (potentia absoluta, voluntas absoluta) fungiert.

55 Im Hintergrund steht hier der neuplatonische, vor allem von Plotin entwickelte Gedanke
der ,Entfaltung’ (exelittein) des Einen in seine hypostatischen Momente, der, aufgenommen
von Dionysius Areopagita und Johannes Scotus Eriugena, dann mit groSer Wirkung von
Nicolaus Cusanus (Grundverhiltnis complicatio-explicatio) der Frithen Neuzeit vermittelt
worden ist, hierzu siehe Stephan Meier-Oeser: Die Prasenz des Vergessenen. Zur Rezepti-
on der Philosophie des Nicolaus Cusanus vom 15. bis zum 18. Jahrhundert. Miinster 1989,
S.174ff. Crollius: Tractatus de signaturis rerum (Anm.50), S.19-23, S.23: ,semen est arbor
complicata [= A], arbor est semen evolutum & explicatum [= A’]: unitas est numerus compli-
catus, numerus est unitas evoluta: Angelus est astra complicata, astra sunt Angelus evolu-
tus: Deus est in quo seu Archetypo mundus complicatus est divino modo: Mundus est Deus
(ut ita dicam) evolutus”.

56 Del Rio: Disquisitiones (Anm. 38), lib. I, c. 3, q. 1; £.8.2 D-9.1 B, 9.1 B: , Fictitiae vero figurae
nulla potest esse efficientiae, qua talis est, nec cum vera figura sympathia, vel amor natu-
ralis: id, quod non est, quem effectum, in eo quod est, queat producere” Ib., q. 2; f. 11.2 A-B:
Zwischen den einzelnen Arten (species) geistiger wie korperlicher Wesen ist keine (Spe-
zies-libergreifende) , Unterordnung” (subiectio) moglich aufser derjenigen, die den Griin-
den des Stdrkeren (des Aktiven) bzw. Schwicheren (des Passiven) in einer Wechselwirkung
entspringen: ,nisi ratione actionis & passionis propter quam, quod imbecillius est, id cedit
fortiori” — es kann hier keine , oboedientia universalis” geben. Die ,mechanistischen’ Ver-
laufserklarungen natiirlicher Prozesse des Descartes und seiner Schule bis hin zu Spinozas
Konzept von actio-passio leuchten schon hervor, und wir wissen, dass die Jesuiten mit zu
den Ersten gehorten, die die ,neue” Erklarung natiirlicher Prozesse in ein katholisch-christ-
liches Weltbild zu integrieren versuchten. Auch Vitoria hatte, in der Folge von Giovanni Pico
und anderen, darauf gedrungen, dass die ,magia naturalis” sozusagen eine Art vorlaufiger
,Magie’ sei, die im Grunde ent-ddmonisiert und ent-magisiert werden wiirde durch den
Prozess des wissenschaftlichen Fortschritts, Muster: die bislang nicht erkldrbaren ,Kréaf-
te’ des Magneten werden in absehbarer Zeit rational aufgeschliisselt werden, Relectiones
(Anm. 41), S. 551-552.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Magie und neuplatonisches Denken 155

2. Typus: Himmel [x] — Kraft (Samen, virtus, vis) bzw. spiritus — individuelles
Sein [y], neuerer Typ (durch Giovanni Pico vorgeschlagen), in dem die Position
des Gottlichen durch die Himmelsmechanik substituiert wird, die vermittelnde
(distributive) Funktion durch den spiritus (pneuma) bzw. die Kraft besetzt wird.

3. Typus: Gott [A] — Sterne [x] — Kréfte/spiritus — sublunare Welt, Individuen [y],
gemischter Typ aus 1 und 2, Beispiel: Das natiirliche Sein eines Menschen a in y ist
direkte Funktion seiner Humoralkomplexion b, die selbst in direkter Abhéngig-
keit zu der Sternenkonstellation x zur Zeit der Geburt von a steht; A verhalt sich
dann in naturalibus — im klaren Unterschied zu theologischen Verhéltnissen — zu
a niemals immediat (wie bei Gnadenakten), sondern immer und notwendig nur
mediat, mittels der motus caeli bzw. der Warme-Licht-Ausstrahlung oder der ein-
zelnen Sternen-Kréaften.”

In den hermetischen Argumenten und in den astrologischen Parallelitéts-Ty-
pen liefien sich mit Blick auf die komplexe Magie-Debatte fundamentale Kandi-
daten fiir die funktionalen ,Gelenkstellen’ (d.h. das Gelenk zwischen Geistigem
und Stofflich-Materiellem) innerhalb der subpneumatischen Ebene festmachen,
die allesamt den Bereich betreffen, den etwa Francesco Patrizi als denjenigen des
,Geistes’ (pneuma, spiritus) systematisch auf die ,Grenzscheide’ (in horizonte)

57 Ein ganzes iiber die Welt gespanntes Netz von Kréften (virtu), das die ,obere’, himmlische
Welt mit der ,unteren’, irdischen Welt in Kontakt hilt, skizziert Della Porta: Della magia
naturale (Anm. 38), Lib. I, c. 8, S. 18-23; Zeugen Hermes, Platon, Aristoteles (!), lamblich, etc.
Die Gefahren, die das frithneuzeitliche Bewusstsein hiermit verbinden konnte, liegen etwa
in der Ansicht, dass ,Licht’ (als Leuchtlicht lux oder als materiell geséttigtes Licht lumen)
eine ,,ddmonische Macht” haben kénne, Ficino: Commentaria in Platonis Sophistam c. 46,
Opera (Anm.?2) £.1293 (zu 265 E-266 C): ,Et in lumine potestas quaedam est daemonica,
effectrix videlicet imaginum et umbrarum, quemadmodum et daemones solent mira quae-
dam visa non solum dormientibus et abstractis sed etiam vigilantibus ostentare”, dazu gibt
es dann, nach Vorgaben des Platonismus, drei Stufen an Damonen und ihrem korperlichen
Substrat: (i) gradus igneus, corpora coelestia, (ii) gradus igneus cum aere plurimo tempe-
ratus, (iii) gradus tertius coactus quadruplici vapore elementorum, die verschiedenstufi-
ge ,imagines” oder ,phantasmata” erzeugen, die die Menschen tduschen und in die Irre
fithren konnen. Es kann Intention der (negativen, schwarzen) Magie sein, sich dieser Licht-
Phanomene und ,imagines speculares” oder ,idola” zu bedienen. Dies geht unter anderem
sicherlich zuriick auf Platons Figur des Glaukon in der Politeia, der mit einem Spiegel die
Illusion einer (eben nur gespiegelten) Wirklichkeit beliebig, d.h. Wenden und Drehen und
Ausrichten des Spiegels, erzeugt. Platon stellt dies in die Nahe der Sophistik, der Illusionis-
tik und der Zauberei. Ficino greift dies in seiner Platon-Deutung mehrfach auf, siehe die
iiberzeugenden Deutungen von Michael J. B. Allen: Icastes: Marsilio Ficino’s Interpretation
of Plato’s Sophist. Five Studies and a Critical Edition with Translation. Berkeley, Los Angeles-
Oxford 1989, S.117-204. Strukturgleichheit zum Aberglauben, der ja durch die Gegenrefor-
mation als Ko-Phanomen zur Magie gedeutet wurde, besteht darin, dass auch hier ein x, das
nicht x (= Gott) ist, als x (= Gott) angebetet wird, so Del Rio: Disquisitiones (Anm. 38), Lib. I,
c.1,5.2.2: ,siid pro Deo colatur, quod Deus non est; hunc nostri nominant: superstitionem
falsi cultus”, ebenso wird in der (Spiegel-)Illusion ein x, das nicht x (sondern nur das Spiegel-
bild x’) ist, als x gesehen, geglaubt oder behauptet. Del Rio erweist sich unter anderem auch
als Anhdnger von Giovanni Picos Astrologie- (und Magie-) Kritik, wenn er Disquisitones
lib.1, c. 3, q. 1; £.10,1 A—C zu calor, lux und motus als realen influxus-Agentien mit Berufung
in margine auf ,Picus, li. 3 contra Astrol”! verweist.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



156 Thomas Leinkauf

von intelligibel-psychischer und sensibel-korperlicher Welt stellte.” Indem er dia-
lektisch den Seins-Status des , spiritus” als in Eins oder als zugleich geistig und
korperlich bestimmte, eroffnete er im Rahmen der klassischen Ontologie der pla-
tonisch-aristotelischen Tradition einen Bereich aktiver Uberganglichkeit und dy-
namischer Funktionalitit, in den sich die Grundfaktoren der ,magischen’, ,herme-
tischen’ und ,astrologischen’ Prozess-Dynamik eintragen lassen. Warme, Licht,
Magnetismus, Feuer u. a. Phdnomene des Natiirlichen erscheinen so als stoffliche
,Aufienseite’ einer jeweiligen ,inneren’ Kraft-Einheit — wobei natiirlich auch im-
mer wieder etwa von intelligibler, prinziphafter Warme gesprochen wird, deren
Erscheinungen, Instantiierungen, Entfaltungen dann die faktisch messbaren Wir-
megrade in re darstellen (so auch analog beziiglich des Lichtes, des Magneten etc.).

Soweit meine Analysen und Vorschlédge, wie man mit dem Phanomen des ,Ma-
gischen’ in der Renaissance und Frithen Neuzeit aus Sicht der Philosophie um-
gehen konnte.

58 Siehe etwa Patrizi: Nova de universis philosophia (Anm. 3), Pampsychia I, f. 51ra, wo Patrizi
zwei Seinsformen, die beide die Bestimmung korperlich und unkorperlich (geistig, intelli-
gibel) tragen, ,zwischen’ (inter) das rein Unkorperliche und das rein Korperliche einstellt:
,Nos vero iam antea [id est Panarchia XXII, f.47rb—va], inter hae duo (sc. incorporeum &
corpus), veluti extrema, & sibi maxime contratia interseruiumus. Alterum incorporeis vi-
cinum incorporeum corporeum. Alterum corporibus proximum corporeum incorporeum®;
f.51vb: [...] & tertia quaedam in universitate erit natura, non corporea, non incorporea, sed
utrumque & incorporea, & corporea, ita ut media quaedam sit inter utramque. Incorpo-
reo suo, ab incorporea pendens. Corporeo vero ad corpus vergens”. Diese ,dritte’, ,mittlere’
Seinsform ist der ,,animus” und, im Unterschied zur Rational-Seele (anima), als universales
allgegenwartiges geistiges Prinzip innerhalb der Welt zu denken, II f. 52ra, 52vab; IV, f.56v
(vinculum indissolubile, sympathia). Fiir die Riickbindung dieser Ontologie an Zoroaster,
Hermes Trismegistus und Orpheus — also an die Reprdsentanten der ,prisca theologia’ — sie-
he 1V, f. 54r-56v, insbesondere 55ra.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Magie und (Al)Chemie im 16. Jahrhundert

Thesen zu ihrer Begriindung im Neuplatonismus,
bei Paracelsus und im Paracelsismus

Volkhard Wels

Nicht nur in der populdren Kultur, sondern auch in zahlreichen wissenschaft-
lichen Darstellungen werden Magie und Alchemie in einem Atemzug genannt.
Unter dem Oberbegriff der ,okkulten Kiinste” werden sie mit dem Geheimen,
dem Verborgenen und Verbotenen identifiziert. Dem widerspricht die Tatsache,
dass bis in die zweite Hélfte des 16. Jahrhunderts hinein bisher keine Quellen be-
nannt worden sind, in denen diese Verbindung begrifflich hergestellt wird."' Die
These des folgenden Aufsatzes lautet deshalb, dass es sich bei der Verbindung von
Magie und Alchemie um eine Entwicklung handelt, die auf die Neubestimmung
dieser beiden Wissensformen im 16. Jahrhundert zuriickgeht. Diese Neubestim-
mung ist jedoch, wie zu zeigen sein wird, keine einheitliche, denn in den beiden
gewichtigsten Traditionslinien — dem Neuplatonismus und bei Paracelsus — wird
die Magie ganz unterschiedlich bestimmt. Beides ist wiederum nicht identisch
mit dem Magie-Begriff des Paracelsismus, der zwar den Namen des Paracelsus
trdgt, gerade in diesem Punkt aber weit tiber ihn hinausgeht. Dasselbe gilt fiir die
(Al)Chemie, die als alchemia transmutatoria im italienischen Neuplatonismus
eine duflert marginale Rolle spielt und als Chemiatrie gar nicht auftaucht. Bei
Paracelsus dagegen ist die (Al)Chemie als pharmazeutische Chemiatrie grund-
legend. Erst im Paracelsismus — und selbst hier nur in Teilen, und dort dann er-
staunlicherweise unter dem Einfluss des italienischen Neuplatonismus — kommt
es zu einer expliziten Konvergenz von (Al)Chemie und Magjie.

1 Eine (allerdings gewichtige) Ausnahme bildet die arabische Tradition, vgl. den Beitrag von
Braun und Forster zu Ibn Arfa‘ Ra’s in diesem Band. Auch im arabischen Picatrix, einer frith
ins Lateinische {ibersetzen Kompilation magischer, astrologischer und talismankundlicher
Texte, wird die Alchemie zumindest beildufig der Magie unter- oder beigeordnet. Vgl. auch
unten Anm. 101. Zumindest mitverantwortlich fiir die Verbindung von Alchemie und Magie
in der neueren Forschung ist die nach wie vor einflussreiche Studie von Michel Foucault: Les
mots et les choses (zuerst 1966). Im zweiten Kapitel hatte Foucault dort ein ,Denken in Ahn-
lichkeiten’ zur epistemischen Form des 16. Jahrhunderts erklart und dieses unter anderem
an alchemischen und magischen Texten demonstriert. Dieser Versuch verkennt nicht nur
die gesamte Universitdtsphilosophie der Zeit, die von einem (teilweise extremen) Aristote-
lismus gepragt ist, sondern verwischt auch genau die Differenzierungen zwischen Neupla-
tonismus, Paracelsus und Paracelsismus, um die es im Folgenden geht.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



158 Volkhard Wels

Um diese komplexe Sachlage angemessen darzustellen, gebe ich erstens eine
kurze Darstellung des neuplatonischen, zweitens des paracelsischen Magie-Be-
griffs. In einem ersten Zwischenbefund arbeite ich die Gemeinsamkeit beider
Traditionen heraus, die darin besteht, dass in beiden Fallen Magie als magia na-
turalis verstanden wird, mithin als der Versuch, scheinbar unerklarbare Phano-
mene natiirlich zu erkldren. In einem zweiten Zwischenbefund arbeite ich die
erheblichen Unterschiede zwischen dem Neuplatonismus und Paracelsus heraus.
Der gewichtigste Unterschied ist dabei die bereits erwahnte Bedeutung der Al-
chemie. Fiinftens rekonstruiere ich deshalb den paracelsischen Begriff der Al-
chemie. In einem letzten Schritt versuche ich zu zeigen, wie in Teilen des Paracel-
sismus unter dem Einfluss des italienischen Neuplatonismus die Alchemie der
Magie (und der Kabbala) angendhert wird.

1 Magie im Neuplatonismus

In ihrer Auspragung durch Marsilio Ficino ist die Magie im Kern eine medizi-
nisch-biologische Theorie. Der Titel des Werkes, in dem Ficino seine Theorie der
Magie entwickelt, lautet Uber das Leben (De vita libri tres) und in diesem Sinne
kénnte man auch von einer ,Theorie des Lebens’ sprechen.? Im engeren Sinne
,magisch’ ist dabei nur das dritte Buch von De vita, dessen Titel lautet: ,Wie man
sich Leben von den Himmeln erwirbt” (,De vita coelitus comparanda”). Kernele-
ment dieser ,Theorie des Lebens’ ist die Annahme eines spiritus, der den Kosmos
als eine ,geistige’ (gleichwohl aber korperliche, feinstoffliche) Substanz durchflu-
tet und als Trager der magischen Wirkungen dient. Thomas Leinkauf spricht von
einer ,pneumatischen Substruktur im physischen Sein”.? Dieser spiritus kann als
,Weltgeist” (spiritus mundi) verstanden werden und bildet die Verbindung zwi-
schen dem menschlichen Mikrokosmos und dem Makrokosmos der Natur und
der Planeten. Als ,Lebensgeist’ (spiritus vitae) ist er das belebende Prinzip des
menschlichen Korpers und wird als vom Blut transportiert gedacht. Er kann mit
der Kérperwédrme (die beim Tod verschwindet) und dem Atem identifiziert (oder
zumindest in Verbindung gebracht) werden, genauso wie im makrokosmischen
Bereich mit der vom Sonnenlicht ,transportierten’ Warme. ,Energie’ ist ein mo-

2 Marsilio Ficino: De vita libri tres. Drei Biicher iiber das Leben. Hg,, {ibers., eingel. und mit
Anmerkungen versehen v. Michaela Boenke. Miinchen 2012. Aus der umfangreichen For-
schungsliteratur zur neuplatonischen Magie nenne ich stellvertretend fiir die &ltere For-
schung nur drei Titel mit Uberblickscharakter: Brian P. Copenhaver: Magic in Western Cul-
ture. From Antiquity to the Enlightenment. Cambridge 2015; Sergius Kodera: Die gelehrte
Magie der Renaissance von Marsilio Ficino bis Giovan Battista della Porta. In: Neue Diskurse
der Gelehrtenkultur in der Frithen Neuzeit. Hg. v. Herbert Jaumann und Gideon Stiening.
Berlin, Boston 2016, S. 345-387 und Bernd-Christian Otto: Magie. Rezeptions- und diskurs-
geschichtliche Analysen von der Antike bis zur Neuzeit. Berlin, New York 2011, S. 413-504.
Aus der dlteren Forschung sind hervorzuheben Daniel P. Walker: Spiritual and Demonic
Magic from Ficino to Campanella. London 1958 und Wolf-Dieter Miiller-Jahncke: Astrolo-
gisch-magische Theorie und Praxis in der Heilkunde der frithen Neuzeit. Stuttgart 1985.

3 Vgl. den Beitrag von Thomas Leinkauf in diesem Band, oben S. 136.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Magie und (Al)Chemie im 16. Jahrhundert 159

dernes Konzept, zu dem der spiritus in einer gewissen Analogie gedacht werden
konnte. Die eigentliche Idee der Magie, wie sie das dritte Buch entwickelt, besteht
darin, dass man die kosmische ,Energie’ (den spiritus mundi) benutzen kann, um
die Lebensenergie des menschlichen Korpers (den spiritus vitae) zu starken. Der
,Weltgeist’ (spiritus mundi) vermittelt zwischen der ,Weltseele’ (anima mundi als
das belebende Prinzip) und der korperlichen Welt, dem Makrokosmos, genauso
wie der ,Lebensgeist’ (spiritus vitae) zwischen der menschlichen Seele und dem
menschlichen Korper als Mikrokosmos vermittelt.*

Was beim Sonnenlicht unbezweifelbar ist — dass es warmt und belebt —, gilt
auch fiir die spirituellen Wirkungen der anderen Planeten. Auch ihnen ent-
spricht eine bestimmte Modifikation des spiritus, auch sie wirken auf die sublu-
nare Welt und auf den Korper des Menschen. Wenn niemand bezweifeln kann,
dass die Sonne Licht und Warme spendet, kann man annehmen, dass auch die
anderen Planeten nicht nur am Himmel sichtbar sind, sondern einen je spezi-
fischen Einfluss ausiiben.” Wie die Sonne durch ihre belebende Kraft mit dem
Herzen in Verbindung steht, so die Venus mit den zeugenden, fruchtbringenden
Kréften des menschlichen Kérpers und Saturn etwa mit der Fahigkeit geistiger
Konzentration und intellektueller Kontemplation. Astrologische Konstellationen
und das durch die Mischung der Sifte (,humores”) bedingte Temperament jedes
Menschen stehen in einem engen und komplexen Abhdngigkeitsverhaltnis, das
das eigentliche Thema des dritten Teils von De vita darstellt. Magisch relevant
werden diese Abhéngigkeitsverhiltnisse von Mikro- und Makrokosmos, wenn
bestimmte Stoffe und Lebensmittel, Amulette und Talismane, aber auch rituel-
le Praktiken (Bewegungen, Musik, Gesdnge, Weihrauch etc.) eingesetzt werden,
um - durch den gemeinsamen spiritus — eine Verbindung zwischen Makro- und
Mikrokosmos herzustellen.® Man stdrkt den solaren spiritus, indem man solare
,Energie’ herabzwingt, oder die Zeugungskraft, indem man die Verbindung zur
Venus starkt. Die Verbindung zwischen menschlichem und kosmischem Geist
kann dabei auch insofern instrumentalisiert werden, als der menschliche Geist
sich durch dieselben Verbindungen auf die astrale Ebene erheben und dort im
Sinne eines Enthusiasmus gottlicher Einsichten teilhaftig werden kann.

Sonnenlicht hilft gegen Depression: Das kann eine medizinische genauso wie
eine magische Erfahrung sein. Dass Sonnenlicht wéarmt, ist eine offensichtliche
Eigenschaft, dass es gegen Depression hilft, ist eine verborgene, im Sinne des
Wortes ,okkulte’ Eigenschaft.” ,Okkult’ sind diese Krifte und Eigenschaften nur

Vgl. Ficino: De vita (s. Anm. 2), [IL1, S. 213-221.

Vgl. Ficino: De vita (s. Anm. 2), [11.4, S.233-237.

Zur Theorie der Talismane vgl. insb. Ficino: De vita (s. Anm. 2), II1.15 und 16, S. 299-317.
Zum Begriff der ,qualitates occultae’ und seiner Umdeutung in der Frithen Neuzeit vgl.
Paul Richard Blum: Qualitates occultae. Zur philosophischen Vorgeschichte eines Schliissel-
begriffs zwischen Okkultismus und Wissenschaft. In: Die okkulten Wissenschaften in der
Renaissance. Hg. v. August Buck. Wiesbaden 1992, S. 45-64. Zur Entstehung des Gegensatzes
von ,okkulten’ und ,exakten’ Wissenschaften vgl. Christoph Meinel: Okkulte und exakte Wis-
senschaften. In: Die okkulten Wissenschaften in der Renaissance. Hg. v. August Buck. Wies-

N O U1 b~

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



160 Volkhard Wels

insofern, als sie verborgen im urspriinglichen Sinne des lateinischen Begriffes
sind. Sie sind keine sichtbaren oder spiirbaren Eigenschaften der Dinge, wie
Farben, Gertiche oder Aggregatzustdnde, sondern verborgene, eben ,spirituelle’
Eigenschaften. Agrippa bezeichnet den spiritus mundi deshalb als das ,Band
der verborgenen Eigenschaften” (,vinculum occultarum virtutum”).® Wer diese
verborgenen Eigenschaften kennt, kann sich ihrer bedienen. Genau das wird im
Neuplatonismus ,Magie’ genannt. Magie ist angewandte Naturphilosophie, sie
ist eine Praxis, eine Technik, um bestimmte Wirkungen hervorzubringen, und
darin ist sie der Medizin verwandt. Auch die Medizin ist nicht blof ein theore-
tisches Wissen, sondern immer eine Anwendung dieses Wissens. Der Arzt, der
um die Eigenschaften und Qualitdten der Heilpflanzen weif}, kann diese zum
Wohl seines Patienten einsetzen. Der Magier, der aufSerdem noch um die ver-
borgenen Eigenschaften dieser Heilpflanzen weifs, kann auch diese einsetzen.
Als eine solche Technik ist die Magie die hochste Form der Naturphilosophie.
So bezeichnet sie Giovanni Pico della Mirandola in der Einleitung zu seinen 900
Thesen, bekannt geworden unter dem Titel Von der Wiirde des Menschen: Magie ist
die , héchste Vollendung der Naturphilosophie” (,,naturalis philosophia absoluta
consummatio”).’

Indem es die ,spirituelle’ Kraft der Gestirne ist, die durch die Magie in den
menschlichen Korper jherabgezwungen’ wird, ist die Astrologie die notwendi-
ge Schwesterdisziplin der Magie oder ein Teil von ihr. Das astrologische Wissen
um die verborgenen Eigenschaften der astralen Korper ist notwendiger Bestand-
teil einer Magie, die sich als Theorie genau dieser verborgenen Eigenschaften
versteht. Wahrend Ficino sich dem Anliegen von De vita entsprechend auf die
medizinische Dimension der verborgenen Eigenschaften beschrankt, behandelt
Heinrich Cornelius Agrippa von Nettesheim in seiner Occulta philosophia (1510/33)
— die einflussreichste Darstellung der neuplatonischen Magie-Theorie fiir das
16. Jahrhundert — die gesamte Bandbreite dieser Eigenschaften.'” Dazu gehéren
dann etwa auch die Zahlen und Buchstaben, die genauso verborgene Eigenschaf-
ten haben wie die Krduter oder die Elemente. Wie die Anordnung der Sterne
am Himmel nicht nur Ergebnis mathematisch berechenbarer Planetenbahnen ist,

baden 1992, S.21-43, der dem Gegensatz von ,okkulten” und ,exakten” Wissenschaften jede
Relevanz in historischem Kontext bestreitet. Vgl. auch dort S.28 die prazise Bestimmung:
,,Eine bestimmte qualitas occulta als Grund fiir eine zweifelhafte Erscheinung angeben, hiefd
eben nichts anderes, als feststellen, dafd das Phanomen vollkommen natiirlich, wenn auch
durch eine sinnlich nicht wahrnehmbare Ursache hervorgerufen sei.”

8 Heinrich Cornelius Agrippa von Nettesheim: De occulta philosophia libri tres. Hg. v. V. Per-
rone Compagni. Leiden u. a. 1992, 1.14, S. 112 (Titel des 14. Kapitels).

9 Giovanni Pico della Mirandola: Oratio de dignitate hominis. Lat./Dt. Eingel. v. Eugenio Ga-
rin. Bad Homburg, Berlin, Ziirich 1968, S. 70f.

10 Zu Agrippa vgl. Christopher L. Lehrich: The Language of Demons and Angels. Cornelius
Agrippa’s Occult Philosophy. Leiden, Boston 2003 und die Arbeiten von Paolo Zambelli, ich
verweise stellvertretend auf den Band: White Magic, Black Magic in the European Renais-
sance. Leiden, Boston 2007.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Magie und (Al)Chemie im 16. Jahrhundert 161

sondern auch eine ,spirituelle’ Bedeutung hat, so sind Zahlen nicht blof8 Zeichen,
die man in mathematischen Operationen kombinieren kann, sondern haben eine
verborgene, ,spirituelle’ Bedeutung. Die Zahl Vier kann einfach nur vier Dinge
bedeuten, als Zahl jedoch, als ,Vierheit’, steht sie in einem komplexen Verhalt-
nis zur Welt als ganzer, zur Natur genauso wie zur Geschichte. In diesem Sinne
widmet ihr Agrippa ein Kapitel seiner Occulta philosophia, in dem er die Mani-
festationen der ,Vierheit’ in ihrer Bedeutungsvielfalt auslotet."! Die ,magischen
Quadrate’, die Agrippa reproduziert und die heute als mathematische Spielereien
erscheinen (die Summe der vertikalen und horizontalen Reihen ist immer die-
selbe), kiinden fiir Agrippa von den verborgenen Eigenschaften der Zahlen, die
es herauszufinden gilt."? Sie konnen kein blofier Zufall sein, sondern bezeugen
Koinzidenzen. Der Kosmos ist ein geordnetes System, in dem — durch die ,okkul-
ten’ Eigenschaften — alles miteinander in Verbindung steht.

Als Kabbala erscheint diese Magie, wo es um die verborgenen Eigenschaften
der —hebrdischen — Buchstaben und Namen geht.”? Ausgehend von Pico della Mi-
randola, der in seinen 900 Thesen die Verbindung von Kabbala und Magie bereits
hergestellt hatte, entwickelt Johannes Reuchlin in seinen kabbalistischen Schrif-
ten (De verbo mirifico, 1494 und De arte cabalistica, 1517) eine duflerst komplexe, aus
dem gottlichen Tetragramm in seiner hebrdischen Form und den zehn Sefiroth
abzuleitende Vorstellung von Magie, die im Kern analog zu Ficino aufgebaut ist."
Wie bei Ficino ist ihr letztes Ziel eine ,spirituelle’ Verschmelzung des mensch-
lichen Geistes mit den makrokosmischen Kraften. Wahrend Ficino die theologi-
sche Dimension seiner Magie-Theorie jedoch weitestgehend ausblendet,”” hatten
Pico della Mirandola und Reuchlin aus ihr keinen Hehl gemacht. Eine der weni-
gen Thesen Picos, die die katholische Kirche nach kurzem Zdgern fiir héretisch
erklart hatte, war die These, dass es keine Wissenschaft gébe, die uns gewisser

11 Agrippa: Occulta philosophia (s. Anm. 8), I1.7, S.263-265.

12 Agrippa: Occulta philosophia (s. Anm. 8), 11.22, S. 314f.

13 Ich vereinfache auch hier stark, mochte aber wenigstens auf die Forschungsliteratur hinwei-
sen, die ein komplexes Bild der Kabbala zeichnet. Vgl. in diesem Sinne Bernd Roling: Aris-
totelische Naturphilosophie und christliche Kabbalah im Werk des Paulus Ritius. Tiibin-
gen 2007; ders.: The Complete Nature of Christ. Sources and Structures of a Christological
Theurgy in the Works of Johannes Reuchlin. In: The Metamorphosis of Magic from Late
Antiquity to the Early Modern Period. Hg. v. Jan N. Bremmer u. Jan R. Veenstra. Leuven u. a.
2002, S.231-266; Wilhelm Schmidt-Biggemann: Geschichte der christlichen Kabbala. Bd. 1.
Stuttgart-Bad Cannstatt 2012 und Charles Zika: Reuchlin und die okkulte Tradition der Re-
naissance. Sigmaringen 1998. Zur Bedeutung der Kabbala bei Agrippa von Nettesheim vgl.
Bernd Roling: Maimonides und Wissenschaftskritik. Christliche Kabbala und Siindenfall
bei Agrippa von Nettesheim. In: Moses Maimonides (1138-1204). Hg. v. Gorge K. Hasselhoff
u. Otfried Fraisse. Wiirzburg 2004, S. 239-269.

14 Vgl. Thomas Leinkauf: Reuchlin und der Florentiner Neuplatonismus. In: Reuchlin und Ita-
lien. Hg. v. Gerald Dorner. Stuttgart 1999, S. 109-132.

15 Symptomatisch die dem dritten Buch vorangestellte , Erklarung des katholischen Autors”, in
der es heifst, von dem folgenden Buch solle nur so viel gelten, ,,als von der Kirche genehmigt
ist”. Vgl. Ficino: De vita (s. Anm. 2), III, Vorrede, S.211.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



162 Volkhard Wels

iiber die Gottlichkeit Christi unterrichte als Magie und Kabbala.'® Wer die hebrai-
schen Buchstaben kabbalistisch auslegen kann, begreift, dass Christus bereits im
Alten Testament angekiindigt worden ist. Das hebrédische Tetragramm verweist
auf die christliche Trinitat. Der Name Jesu selbst ist, wie es Reuchlin darstellt, ein
magisches Wort."”

Magie im Sinne Ficinos impliziert deshalb nicht unbedingt eine Form der Da-
monenbeschworung oder einen Teufelspakt. Fiir die Wirksamkeit eines Amuletts
oder eines Talismans ist kein Damon noétig, genauso wenig wie die Giiltigkeit
einer astrologischen Vorhersage oder die Wirksamkeit eines Medikaments ei-
nen Teufelspakt impliziert."”® Die Wirksamkeit beider Techniken hangt allein von
den verborgenen Eigenschaften der Dinge ab, die der Magier eben kennt und
beherrscht oder nicht. Das heifdt aber auf der anderen Seite nicht, dass bei den
magischen Operationen nicht Damonen involviert sein kénnen oder eine astro-
logische Vorhersage nicht deshalb zutrifft, weil sie vom Teufel inspiriert wurde.
Déamonisches Wirken ist — jedenfalls aus theologischer Perspektive — nirgendwo
auszuschliefien, deshalb konnte man auch bei der Magie nicht vor den Damonen
sicher sein. Aber darin unterschied sich die Magie nicht von den anderen Wis-
senschaften. Auch der Arzt konnte nicht sicher sein, ob eine Krankheit teuflisch
verursacht war. Man konnte bei einer Pestepidemie nicht wissen, ob sie eine Stra-
fe Gottes war oder auf astrologische Konstellationen (mithin verborgene, aber
nattirliche Ursachen) zuriickging. Melancholie konnte durch Saturn verursacht
sein, durch ein bestimmtes Temperament im Sinne der Humoralpathologie oder
durch einen Ddmon. Deshalb empfahl es sich bei einem Exorzismus immer, den
melancholisch Erkrankten sicherheitshalber zuerst durch ein Purgiermittel von
schwarzer Galle zu befreien.” Ein erhohtes Risiko konnte fiir den Magier hoch-

16 Giovanni Pico della Mirandola: Conclusiones sive theses DCCC Romae anno 1486 publice
disputandae, sed non admissae. Hg. v. Bohdan Kieszkowski. Genf 1973. Conclusiones magi-
cae 9, S.79: ,Nulla est scientia, que nos magis certificet de divinitate Cristi, quam magia et
cabala.”

17 Vgl. Johannes Reuchlin: De verbo mirifico. Das wundertatige Wort. Hg. v. Widu-Wolfgang
Ehlers, Lothar Mundt, Hans-Gert Roloff u. Peter Schifer unter Mitwirkung von Benedikt
Sommer. In ders.: Sdmtliche Werke Bd.1.1. Stuttgart-Bad Cannstatt 1996 und ders.: De arte
cabalistica libri tres. Die Kabbalistik. Hg. v. Widu-Wolfgang Ehlers u. Fritz Felgentreu. In
ders.: Samtliche Werke Bd. IL.1. Stuttgart-Bad Cannstatt 2010.

18 Ich vereinfache auch hier, denn Ficino tibernimmt teilweise den neuplatonischen Begriff von
Damonen als Zwischenwesen, im Gegensatz zum christlichen Begriff der Damonen als Teufel.
Der Unterschied (und damit das Problem einer Abgrenzung) ist ihm durchaus bewusst. So
heifit es in seinem Kommentar zu Platons ,Gastmahl”, einige Platoniker ndhmen ,in Uber-
einstimmung mit den christlichen Gottesgelehrten das Dasein einer gewissen Anzahl boser
Démonen an.” Von diesen sei aber hier nicht die Rede. Vgl. Marsilio Ficino: Uber die Liebe
oder Platons Gastmahl. Ubers. v. K. P. Hasse. Hg. u. eingel. v. Paul Richard Blum. 3., verb. Auf-
lage. Hamburg 1994, S.193. Ich danke Daniel Queiser fiir diesen und einige andere Hinweise.
Grundsitzlich zum Status der Damonen vgl. Stuart Clark: Thinking with Demons. The Idea of
Witchcraft in Early Modern Europe. Oxford 1997, dort bes. Teil II, , Science”, S. 149-312.

19 Vgl. Johann Weyer [Weier, Wier]: De praestigiis daemonum. Von Teuffelsgespenst, Zau-
berern vnd Gifftbereytern [...] von Johanne Fuglino verteutscht. Frankfurt/M. 1586. Ndr.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Magie und (Al)Chemie im 16. Jahrhundert 163

stens darin bestehen, dass er aufgrund der Verborgenheit der Ursachen, mit denen
er hantierte, noch weniger sicher sein konnte als andere, dass sich nicht Damonen
einschalteten und die Wirkung vollbrachten, die er eigentlich auf magische, nam-
lich ,spirituelle’ Weise hatte vollbringen wollen. Das wére dann ein impliziter
Teufelspakt gewesen und als solcher ein Verbrechen. Aber das konnte eben auch
jedem anderen Arzt passieren.

Dass es Damonen (oder Engel, fiir die im Grunde dasselbe gilt) gab, war fiir
die Theoretiker der Magie in genau demselben Sinne selbstverstandlich, in dem
es fiir jeden Anderen selbstverstandlich war. Wer die Existenz von Damonen an-
zweifelte, hitte z.B. auch den Wahrheitsgehalt zahlreicher biblischer Erzahlun-
gen anzweifeln miissen, allen voran die im Neuen Testament von Christus
berichteten Exorzismen. Der entscheidende Punkt war, dass es in der Bibel klar
verboten worden war, Damonen zu beschworen und einen Pakt mit ihnen einzu-
gehen, wihrend es nirgendwo verboten war, sich der verborgenen Kréfte einer
bestimmten Pflanze oder eines Planeten zu bedienen. Um zwischen beiden klar
zu unterscheiden, sieht sich allerdings schon Ficino gezwungen, in einer ,, Apolo-
gie” zu De vita sich gegeniiber dem Vorwurf zu verteidigen, Damonenbeschwo-
rung zu lehren und die von ihm praktizierte Magie als ,natiirliche Magie” (ma-
gia naturalis) von einer dimonischen zu unterscheiden.”

Damonenbeschworung und ,Teufelszwénge’ (wie sie etwa die Clavicula Sa-
lomonis boten) waren strafbar, funktionierten aber nach denselben Prinzipien.
Kannte man die Zeichen und Bedeutungen, die mit den entsprechenden Damo-
nen verbunden waren, konnte man sich dieser Dimonen bedienen, genauso, wie
man sich etwa der Kréafte eines Planeten bedienen konnte, wenn man dessen Zei-
chen und Bedeutungen kannte. Agrippa behandelt in seiner Occulta philosophia
(II1.16 ff.) deshalb die Damonen im selben Sinne, in dem er die vier Elemente oder
die sieben Planeten behandelt. Damit bewegt er sich allerdings — theologisch —
auf einem erheblich schmaleren Grad als Ficino, der diese Damonen lieber gar
nicht oder kaum erwéhnt hatte.

Gelehrte Magie und ,volkstiimliche’ Hexerei waren keine Gegensatze, sondern
verschiedene Praktiken im Umgang mit Damonen. Wahrend die gelehrte Magie

Darmstadt 1970, Kap. V.28, S. 373. Zu Weyer vgl. stellvertretend: H. C. Erik Midelfort: Johann
Weyer in medizinischer, theologischer und rechtsgeschichtlicher Hinsicht. In: Vom Unfug
des Hexen-Processes. Gegner der Hexenverfolgung von Johann Weyer bis Friedrich Spee.
Hg. v. Hartmut Lehmann u. Otto Ulbricht. Wiesbaden 1992, S. 53-64.

20 Ficino: Apologia. In ders.: De vita (s. Anm.2), 5.400f.: ,Auch habe ich hier gar nicht von
der gotteslasterlichen Magie gesprochen, die auf dem Damonenkult errichtet ist, sondern
von der natiirlichen Magie, die um der erstrebenswerten physischen Gesundheit willen die
Gaben der Himmelswesen durch natiirliche Dinge zu gewinnen sucht.” Und etwas spéter:
,Kurzum, es gibt zwei Gattungen der Magie. Die eine Gattung wird von solchen Leuten
praktiziert, die sich durch einen besonderen Kult mit Damonen verbiinden und mit der Un-
terstiitzung ihrer Machenschaften héaufig Ungeheuer fabrizieren. [...] Der anderen Gattung
bedienen sich solche Menschen, die zur richtigen Zeit natiirliche Dinge natiirlichen Ursa-
chen aussetzen, um sie auf wunderbare Weise zu formen.”

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



164 Volkhard Wels

eine mogliche, aber verbotene Beherrschung der Damonen implizieren konnte,
waren die Hexen, die auf dem Scheiterhaufen verbrannt wurden, zum Opfer die-
ser Ddmonen geworden. Ein Pakt mit dem Teufel, wie ihn der Faust der Historia
eingeht, ist moglich, aber eine grobe Dummbheit — jedenfalls fiir jemanden, der
studiert hatte, im Unterschied zu den ,alten Weiblein’, die fiir gew6hnlich auf so
etwas hereinfielen (so jedenfalls argumentiert Weyer, auf den gleich zuriickzu-
kommen ist). Als grobe Dummbheiten konnen auch die Taten erscheinen, zu de-
nen sich dieser Faust vom Teufel verfiihren ldsst. Die Historia ist — aus dieser Per-
spektive — eine Propaganda-Schrift der protestantischen Kirche, in der genau die
Dinge, die die Magie zu erkldren versucht, dem Verdikt der curiositas verfallen.
Wenn ausgerechnet Agrippa von Nettesheim als — erfolgreicher — Verteidiger
in einem Hexenprozess aufgetreten ist, ist das eigentlich nicht bemerkenswert.
Gerade jemand wie Agrippa, der um die Komplexitét der verborgenen Ursachen
wusste, diirfte fiir die brutale Schlichtheit der Hexenverfolgungen (jedenfalls
was die ihr zugrundeliegende naturphilosophische Argumentation betrifft, im
Gegensatz zur komplexen juristischen Sachlage) wenig {ibriggehabt haben. In
einer verlorenen Schrift Gegen die Hexenverfolger (Adversus lamiarum inquisitores)
soll er bereits das Argument entwickelt haben, das dann Johann Weyer (Wier) in
seinem Grundlagenwerk Von den Blendwerken der Déidmonen (De praestigiis daemo-
num, 1563) ausfiihrlich dargestellt hat.? Weyer bezweifelte darin nicht die Exis-
tenz der Damonen oder des Teufelspakts, sondern argumentiert, dass es sich bei
den meisten Frauen, die der Hexerei angeklagt wurden, um Frauen handelte, die
aufgrund ihres melancholischen Temperaments zu Wahnvorstellungen neigten.
Sie bediirften der arztlichen Hilfe, nicht der Bestrafung. Anders als Agrippa ist
Weyer allerdings der Meinung, dass Magie (im Gegensatz zu Hexerei) immer da-
monisch ist und Magier deshalb hingerichtet werden miissen. Dieses Urteil mag
auf die Entwicklungen zuriickzufiihren sein, die sich zwischen 1510 (dem Jahr,
in dem Agrippa die erste Version der Occulta philosophia fertiggestellt hatte) und
1563 (dem Jahr, in dem Weyers Werk erscheint) vollzogen haben. Im Zuge dieser
Entwicklungen —so wére das vielleicht tentativ zu formulieren — wird Magie wie-
der zunehmend mit ddmonischer Magie identifiziert, wiahrend der Versuch, den
Begriff der Magie als magia naturalis zu etablieren, zunehmend in die Defensive
gerdt. Wo Ficino und Pico um 1500 den Begriff der Magie also noch verwenden
kénnen, wenn auch schon von apologetischen Bemerkungen flankiert, da wird
finfzig Jahre spater Magie (wieder) ausschliefSlich als dimonische Magie begrif-
fen. Belege dafiir waren nicht nur die aufkommenden Hexenverfolgungen, son-
dern durchaus auch die Magie-Theorie selbst. Das vierte, Agrippa zugeschriebe-
ne Buch der Occulta philosophia (1565) oder das Arbatel seu de Magia veterum (1565/

21 Zu Agrippas Schrift gegen die Hexenverfolger vgl. Paola Zambelli: Scholastic and Humanist
Views of Hermeticism and Witchcraft. In: Hermeticism and the Renaissance. Hg. v. Ingrid
Merkel u. Allen G. Debus. Washington, D. C. 1988, S. 125-165, hier S. 137f. und Wolfgang Zie-
geler: Moglichkeiten der Kritik am Hexen- und Zauberwesen im ausgehenden Mittelalter.
Kéln, Wien 1983, S. 137-199.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Magie und (Al)Chemie im 16. Jahrhundert 165

1575) sind nicht mehr als magia naturalis zu begreifen, sondern lehren eine klar
déamonische Magie.

2 Magie bei Paracelsus

Erheblich schwieriger als der Begriff der Magie im Neuplatonismus ist der Begriff
der Magie bei Paracelsus zu bestimmen.? Das liegt erstens an der Unzugénglich-
keit und Unverstandlichkeit der paracelsischen Schriften, ihrer mangelnden Sys-
tematik und — wie es vielen Interpreten scheint — terminologischen Inkongruenz.
Waéhrend der Begriff der Magie in den frithen Schriften des Paracelsus nur spo-
radisch auftaucht und keine systematische Behandlung erfahrt, entwickelt die
Astronomia magna (1537/38) ein regelrechtes Lehrgebaude der Magie. Zweitens
steht seit der ersten Paracelsus-Ausgabe von Johann Huser (1589-91) die Frage im
Raum, ob man nicht nur zwischen dem ,frithen’ und dem ,spéten’ Paracelsus un-
terscheiden muss, sondern auch zwischen authentischen und untergeschobenen
Schriften.

Die magischen Schriften waren dabei von vornherein besonders verdachtig.
Schon Huser hatte sie deshalb 1591 im zehnten und letzten Band seiner Ausga-
be in einem , Appendix” versammelt. Karl Sudhoff ist ihm im 19. Jahrhundert
in dieser Einschitzung gefolgt, als er sie in den 14. Band seiner Ausgabe aufge-
nommen hat.” Zumindest ein gewisser Teil der Forschung insbesondere von me-
dizinhistorischer Seite hat immer dazu tendiert, diese magischen Schriften fiir

22 Zum Magie-Begriff des Paracelsus vgl. v.a. die immer noch grundlegenden Arbeiten von
Kurt Goldammer: Der gottliche Magier und die Magierin Natur. Religion, Naturmagie und
die Anfinge der Naturwissenschaft vom Spatmittelalter bis zur Renaissance. Mit Beitragen
zum Magie-Verstandnis des Paracelsus. Stuttgart 1991; und ders.: Magie bei Paracelsus. In
ders.: Paracelsus in neuen Horizonten. Gesammelte Aufsitze. Wien 1986, S. 321-343. Wichtig
auflerdem Miiller-Jahncke: Astrologische-magische Theorie und Praxis (s. Anm. 2), S. 67-89,
wiederabgedr. in: Paracelsus. Hg. v. Udo Benzenhdfer. Darmstadt 1993, S.98-137; Heinrich
Schipperges: Magia et Scientia bei Paracelsus. In: Sudhoffs Archiv 60 (1976), S. 76-92; Charles
Webster: From Paracelsus to Newton. Magic and the Making of Modern Science. Cambridge
1982; ders.: Paracelsus on Natural and Popular Magic. In: Atti del convegno internazionale
su Paracelso. Un esame critico del pensiero. Hg. v. Istituto Paracelso. Roma 1994, S. 89-106;
ders.: Paracelsus Confronts the Saints. Miracles, Healing and the Secularization of Magic. In:
Social History of Medicine 8 (1995), S.403-421 und Heinz Schott: Paracelsus und die Magie
der Natur. In: Religion und Gesundheit im 16. Jahrhundert. Hg. v. Albrecht Classen. Berlin,
New York 2011, S.99-112. Zum theologischen Kontext Arlene Miller Guinsburg: Die Ideen-
welt des Paracelsus und seiner Anhénger in Hinsicht auf das Thema des christlichen Magus
und dessen Wirken. In: Von Paracelsus zu Goethe und Wilhelm von Humboldt. Wien 1981,
S.27-54; sowie dies.: Paracelsian Magic and Theology. A Case Study of the Matthew Com-
mentaries. In: Medizinhistorisches Journal 16 (1981), S.115-139. Einen Uberblick bietet der
Artikel von Urs Leo Gantenbein: Paracelsus. Theology and Magic. In: Dictionary of Gnosis
& Western Esotericism. Hg. v. Wouter J. Hanegraaff. Bd. 2. Leiden, Boston 2005, Sp. 924-931.

23 Vgl. Karl Sudhoff: Vorwort. In: Paracelsus: Samtliche Werke. Hg. v. Karl Sudhoff. 14. Band.
Miinchen, Berlin 1933, dort S. XII: , Ich selbst halte alles hier Zusammengestellte fiir sicher
unecht.” Grundlegend ist nach wie vor Karl Sudhoff: Versuch einer Kritik der Echtheit der
Paracelsischen Schriften. Berlin 1894 und 1899. Wichtige Beitrdge zur Diskussion um die
Echtheit der paracelsischen Schriften jetzt in: Pseudo-Paracelsus: Forgery and Early Modern

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



166 Volkhard Wels

unauthentisch zu halten. Das Bild von Paracelsus als der Griinderfigur einer em-
pirischen Medizin (zu der man ihn hat machen wollen) schien sich schlecht mit
der Berufung auf Magie zu vertragen. Dasselbe Desinteresse (jedenfalls im Ver-
gleich zu den medizinischen Schriften) haben im Ubrigen auch die theologischen
Schriften des Paracelsus erfahren, die teilweise immer noch nur als Handschrif-
ten vorliegen,* aber wohl gerade, was die Magie betrifft, von grofSem Interesse
waren. All dies zusammen genommen macht auch die folgende Interpretation zu
einem fragilen und vorlaufigen Unterfangen. Ich gehe so vor, dass ich zuerst den
Magie-Begriff der Astronomia magna entwickle” und diesen dann in einem zwei-
ten Schritt mit den anderen Schriften des Paracelsus abgleiche. Ich konzentriere
mich, wie bei Ficino, auf die Kernpunkte.

Die paracelsische Begriindung der Magie ruht auf der Tatsache, dass Gott die
Welt sowohl als ,,elementische” wie als ,,siderische” erschaffen hat. Beide sind kor-
perlich zu denken: die ,elementische” als die sublunare, aus den Elementen be-
stehende Welt, die , siderische” als die Welt der Gestirne. Die gottliche Schopfung
denkt Paracelsus als (al)chemischen Prozess, indem Gott den Menschen aus einem
,limus terrae” erschaffen hat, der als ,quinta essentia” aus der ,elementischen”
und , siderischen” Materie , ausgezogen” worden ist.*® Man wird bei diesem ,, Aus-
ziehen” an eine Art Destillations- oder Sublimationsprozess denken miissen. Als
,arcanum” ist diese ,quinta essentia” weiterhin in der Schopfung verborgen.?”
Nicht nur der Makrokosmos ist so entstanden, sondern auch der Mensch als Mi-
krokosmos.”

Die Unterscheidung zwischen ,elementisch” und ,siderisch” ist identisch mit
dem Gegensatz von ,greiflich” und ,,empfindlich” (also der Empfindung fahig,
,sinnlich’ fassbar) auf der einen und ,,unsichtbar” und ,, unempfindlich” auf der
anderen Seite. Der , elementische” Teil gehorcht den drei paracelsischen Prinzi-
pien (Sulphur, Salz und Quecksilber, vgl. dazu unten), der siderische besteht aus
,,Gemiit, Weisheit und Kunst”.? Letzteres muss man wohl so verstehen, dass es
die gesamte, sowohl kognitive wie emotionale Dimension bezeichnet: alles, was

Alchemy, Medicine and Natural Philosophy. Hg. v. Didier Kahn und Hiro Hirai. In: Early
Science and Medicine 24 (2019), S.415-571.

24 Einige Bande der ,Neuen Paracelsus Ausgabe” von Urs Leo Gantenbein, die insbesondere
die theologischen Werke umfassen wird, sind bereits erschienen. Vgl. die hilfreiche Inter-
net-Seite des Projekts an der Universitdt Ziirich.

25 Ich zitiere nach der Ausgabe Sudhoffs in Paracelsus: Astronomia magna oder die ganze Phi-
losophia sagax der grofien und kleinen Welt. In ders.: Samtliche Werke. Hg. v. Karl Sudhoff.
Bd. 12. Miinchen, Berlin 1929, S. 1-444, verweise aber auch auf die sprachlich modernisierte
und kommentierte, hilfreiche Ausgabe von Norbert Winkler, vgl. Paracelsus: Astronomia
Magna oder die ganze Philosophia sagax der grofien und kleinen Welt. Hg., bearb. u. mit
einem Nachwort versehen v. Norbert Winkler. Frankfurt/M. 1999.

26 Paracelsus: Astronomia magna (s. Anm. 25), 1.2, S. 31-51.

27 Paracelsus: Astronomia magna (s. Anm. 25), 1.2, S. 37-39.

28 Paracelsus: Astronomia magna (s. Anm. 25), 1.2, S. 37-39.

29 Paracelsus: Astronomia magna (s. Anm. 25), .1, S. 20f.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Magie und (Al)Chemie im 16. Jahrhundert 167

der Mensch wissen, fithlen und denken kann, ist Teil des ,siderischen Korpers”.*
Paracelsus spricht vom , Licht der Natur” als der ,,Schule” des Menschen. An
derselben Stelle identifiziert er den ,elementischen” Korper mit dem tierischen
Anteil des Menschen, wahrend der ,,siderische” Anteil den Menschen vom Tier
unterscheidet.’! Auch wenn der Begriff selbst bei Paracelsus wohl noch nicht auf-
taucht: gemeint ist mit diesem ,siderischen Koérper’ das, was spéter ein ,Astral-
korper” heiflen wird.*

Diesen zwei Kérpern, dem ,elementischen” und dem , siderischen”, entspricht
jeweils ein , Geist”, wobei Paracelsus in lateinischer Terminologie den Begriff , spi-
ritus” verwendet, im Unterschied zu ,corpus”. Wie der ,elementische” Korper
sterblich ist, so ist auch der , elementische” Geist, im Gegensatz zum , siderischen”,
sterblich.® Auf der Ebene dieses sowohl ,elementischen” wie , siderischen” spiri-
tus vollziehen sich die , himmlischen Wirkungen”. Die gesamte Naturphilosophie
(so muss man den paracelsischen Begriff der ,astronomia” verstehen) zerfallt
deshalb in einen ,korperlichen”, also dem Korper und der Materie gewidmeten
Teil, und einen ,spirituellen’, also dem Geist gewidmeten Teil.**

Fiir den Begriff der Magie sind diese Unterscheidungen insofern von funda-
mentaler Bedeutung, als Paracelsus Arzt und Magier genau darin unterscheidet,
dass der Arzt mit dem ,elementischen” Korper und Geist zu tun hat, der Ma-
gier aber mit dem ,siderischen”. Der Arzt ,weifs und kent alle kreft, die in den
kreutern seind” und kann aus diesen Kréften (die immer astral induziert sind)
ein Heilmittel ,ziehen”. Der Magus dagegen kann die Krafte der Gestirne in ein
,gamaheu”, in eine ,imago” oder in einen ,charakter” — also in einen Talisman,
ein Amulett, ein magisches Zeichen — ,ziehen” ,dan die ding sein biichsen, in
die der magus behelt diese siderischen kreft und tugent”.® Wie der Jager einen

30 Paracelsus: Astronomia magna (s. Anm.25), 1.2, S. 36f.

31 Paracelsus: Astronomia magna (s. Anm.25), 1.1, S.21.

32 Ficino, der damit die platonische Vorstellung von einem Seelenvehikel aufgreift, benutzt den
Begriff des , Atherleibs’, vgl. Ficino: Uber die Liebe oder Platons Gastmahl (s. Anm. 18), S. 197
und S.201. Zum Unterschied zwischen Paracelsus und Ficino in diesem Punkt vgl. unten
Anm. 86.

33 Paracelsus: Astronomia magna (s. Anm. 25), 1.1, S. 17f.

34 Paracelsus: Astronomia magna (s. Anm.25), 1.1, S.14.

35 Paracelsus: Astronomia magna (s. Anm. 25), 1.6, S.132f.: ,ein arzt weifs und kent alle kreft,
die in den kreutern seind. Solchs weifs auch der magus, was das in sternen ist. Und nichts ist
im himel verborgen, das der astronomei nach inhalt seinen speciebus nit moglich sei zu wis-
sen. Nun der arzt zeucht die kraft aus den kreutern und heifit das selbig ein remedium, das
selbi ist klein in seim gewicht und hat vil wissen vnd matten in seiner faust. Das ist, wissen
und matten seind nicht die arznei, alein der auszug ist die arznei. Also mag auch der magus
vil wissen im himel in ein kleines steinlein bringen und das heiflen ein gamaheu oder ein
imaginem oder einen characterem, dan die ding sein biichsen, in die der magus behelt diese
siderischen kreft und tugent. [...] und wie der arzt sein arznei in kranken geben mag und
sie ime die selbigen krankheit wendet, also mag auch der magus solche virtutes bringen
in einen menschen nach dem und er sie ausgezogen hat. Das ist, wie ers vom gestirn kann
fassen, also kann ers auch volbringen, wol oder ubel.”

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



168 Volkhard Wels

Hirsch und der Fischer einen Fisch fingt, so fangt der Magus die siderischen
Kréfte in seinen , Figuren” ein.* Die Definition dieser Magie lautet:

Erstlich vor allen dingen will ich euch underricht geben und zu verste-
hen, was magica sei. Eben das ist sie, das sie die himlische kraft mag in
das medium bringen und in dem selbigen sein operation volbringen. Das
medium ist der centrum, der centrum ist der mensch. Also mag durch den
menschen die himlische macht in den menschen gebraucht werden, also
das im selbigen menschen erfunden wird die selbige wirkung, so in der
selbigen constellation mdglich ist. Also wird aus dem selbigen menschen,
in den die magica gebracht hat solche vires, gleich der selbig stern, wie er
an im selbs ist, mit den selbigen secretis und arcanis; zu gleicher weis als
senn einer ein kraut isset, im selbigen ist das kraut und seine vires, wie
dan die vires sein.”

Magie ist deshalb fiir Paracelsus auch per se nichts Ubernatiirliches, sondern le-
diglich eine hohere Form der Medizin.*® Was der Arzt auf , elementischer” Ebene
tut, tut der Magus auf ,siderischer”. Wie der Arzt, so bedient sich auch der Magus
nur der Krafte der Natur, so dass im Grunde ,die natur erstlich an ir selbs ein
maga ist”.*

In den Bereich des Ubernatiirlichen greift die Magie nur dort ein, wo sie {iber-
nattiirliche Zeichen auslegt. Insofern die Magie es grundsétzlich mit den Gestir-
nen zu tun hat, hat sie es gezwungenermafien auch mit {ibernatiirlichen Zeichen
zu tun, denn Gott bedient sich der Kometen und Sterne als tibernattirlicher Zei-
chen (im Gegensatz zu den siderischen Einfliissen der Planeten als natiirlichen
Zeichen). So ist es zu erkldren, dass es drei Magier waren, die als erste von Christi
Geburt erfahren hatten.* Diese biblische Geschichte ist fiir Paracelsus — wie schon
fiir das gesamte Mittelalter — von grofiter Bedeutung, wenn es um den Begriff der

36 Paracelsus: Astronomia magna (s. Anm. 25), 1.6, S.134: ,So nun der magus ein ietliche kraft
der sternen der gleichen mag herab bringen in sein verordnet subiectum, wie ein ieger ein
hirschen in das garn und ein fischer die fisch in das nez, wie der arzt die arznei in die biich-
sen. Mag er dan nicht bilder machen, die doch nicht anderst zu erkennen seind, als sprech
einer: mag nicht der arzt aus einer arznei ein salben machen oder ein pflaster oder ein trank
oder ein rauch; also mag dan nicht der magus aus der firmamentischen arznei ein bildt, ein
kugel, ein stein oder anders nehmen, dieweil es doch der form gleich ist und sein sol mit der
kraft. Warumb sol er nicht mégen solche figuren machen die zur gesuntheit und krankheit
helfen mogen? [...] mag der himel richten uber den menschen, das natiirlich fleisch hin und
her zu bewegen und dasselbig ertdten oder erlamen oder gesunt machen und dergleichen.
Warumb wolt dan der magus das nicht in seinem gewalt auch vermdgen als wol als der arzt
mit der arznei, sovil und ir ist, geweltigen mag und volbringen?”

37 Paracelsus: Astronomia magna (s. Anm. 25), 1.6, S.122.

38 Paracelsus: Astronomia magna (s. Anm. 25), 1.6, S.129: ,nicht das solches unnatiirlich zuge-
he; got hat das firmament wunderbarlich geschaffen. Da was seine hant macht, in dem seind
magnalia die, die niemant auf das end komen und bringen mag.”

39 Paracelsus: Astronomia magna (s. Anm. 25), 1.6, S. 132.

40 Paracelsus: Astronomia magna (s. Anm. 25), 1.4, S. 83: ,nun ist der anfang der magica ein aus-
legung auf die unnatiirlichen zeichen, sie zu erkennen, wie sie got ubernatiirlich in himel

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Magie und (Al)Chemie im 16. Jahrhundert 169

Magie geht, insofern sie einen schlechthin unwiderlegbaren Beweis fiir die bibli-
sche Approbation der Magie bildet. Tatsachlich ist in Mt. 2 nicht von den , drei
Heiligen”, den , drei Konigen” oder den ,drei Weisen” die Rede, wie die Stelle
heute iibersetzt wird, sondern von , magoi”, also Magiern als Angehorigen der
persischen Priesterkaste, ,Sternseher’. Es waren Magier, die die Bedeutung des
Sterns von Bethlehem zu deuten wussten. ,Insignis magica” nennt Paracelsus
diese magische Auslegung {ibernatiirlicher Zeichen.* Die zweite Form der Ma-
gie ist ,magica transformativa”, insofern durch sie Dinge verwandelt oder zum
Leben erweckt werden konnen. Auch diese Form der Magie ist biblisch belegt,
indem Moses seinen Stab in eine Schlange verwandeln konnte. ,Magia charac-
terialis” kann Worter oder Zeichen mit himmlischen Kréften ,aufladen’, , gama-
heu” bezeichnet die Herstellung von Talismanen. Eine weitere Form der Magie
(,imagines”) vermag durch himmlische Kréfte, die sie in ein Bild herabzieht, dem
menschlichen Korper Dinge zuzufiigen, die diesem auch auf natiirlichem Wege
zustoflen kénnen, wie etwa Behinderungen. Die , cabalistica” schliefSlich vermag
etwa, eine Stimme iiber weite Entfernungen hin hérbar zu machen, wie wenn
man in ein Rohr hineinspricht, so dass die Stimme selbst iiber eine Meile hin
noch horbar ist. Insbesondere dieses letzte Beispiel zeigt, dass Paracelsus sich des
Begriffs der Magie bedient, um unerklérliche oder schwer erklarliche Phanomene
erkldarbar zu machen, der Begriff mithin genau das umfasst, was spiter magia
naturalis heilen wird.*

Paracelsus gibt sich die grofite Miihe, zwischen nattirlich und tibernatiirlich,
zwischen Magie und Religion eine deutliche Grenze zu ziehen.* Dies beginnt bei
der Anthropologie. Paracelsus unterscheidet namlich nicht nur, wie oben darge-
stellt, zwischen dem , elementischen” und dem ,,siderischen” Leib des Menschen,
sondern gleichzeitig ist der Mensch auch noch ein ,Bildnis Gottes”, ausgehend
von 1. Mos. 1,27 (,,Gott schuf den Menschen nach seinem Bilde”). Mehrfach betont
Paracelsus, dass die Gottebenbildlichkeit des Menschen der Naturphilosophie
(,astronomia”) verborgen bleiben muss. Als Bildnis Gottes ist der Mensch {iberna-
tlirlich.*® Der Naturphilosoph hat deshalb iiber Christus und die Heilsgeschichte
nichts zu sagen, denn ,Christus ist ubernatiirlich und uber die natur, und die

stellt und doch wie natiirlich erscheine und erkent werden under andern, als der orientisch
stern auf Bethlehem.”

41 Der Stern von Bethlehem influierte die Welt mit der hochsten Astralkraft, der Gottnatur
Christi, und begriindet damit die Magie {iberhaupt erst. Vgl. Paracelsus: Labyrinthus me-
dicorum errantium. In ders.: Samtliche Werke Abt. I, Bd. 11. Hg. v. Karl Sudhoff. Miinchen,
Berlin 1928, S.161-221, hier S.205-208. Vgl. dazu Simon Brandl: Das Mysterium der incarna-
tio verbi in Alexander von Suchtens frithparacelsistischem Traktat De tribus facultatibus (um
1565). In: Darstellung und Geheimnis. Hg. v. Jutta Eming u. Volkhard Wels. Wiesbaden 2021
(im Erscheinen).

42 Paracelsus: Astronomia magna (s. Anm. 25), 1.4, S. 83.

43 Alle Beispiele nach Paracelsus: Astronomia magna (s. Anm. 25), 1.4, S. 83-85.

44 Auch damit steht er in einer langen Tradition, vgl. Valerie Flint: The Rise of Magic in Early
Medieval Europe. Princeton, N. J. 1991.

45 Paracelsus: Astronomia magna (s. Anm. 25), 1.2, S. 40.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



170 Volkhard Wels

natur ist unter ime”. ,Dan was got wirket, ist dem natiirlichen liecht verborgen”.*¢
Waihrend der Magus nur aus den Sternen , diviniert”, ,divinieren” die Apostel
aus dem Heiligen Geist.*” Man kann aus den natiirlichen Kraften heilen, wie die
Arzte und die Magier, oder aus den iibernatiirlichen, ,im namen des vatters, des
sons und heiligen geists”.*® Die Heiligen (,,sancti”) wirken in Gott aus iibernatiir-
lichen Kréften, die Magier aus natiirlichen Kréften.” Das heifst auf der anderen
Seite nicht, dass die Heiligen sich nicht auch magischer Methoden bedienen kon-
nen. Wenn Moses seinen Stab in eine Schlange verwandelt, tritt er als Magier auf.

Die Heiligen wirken in Gott, die Magier aus dem Licht der Natur. Wenn beider
Wissen verdunkelt worden ist, dann liegt das an den ,Pharisdern”, den Schul-
gelehrten, die geglaubt haben, mit dem menschlichen Verstand allein etwas
bewirken zu kénnen. Wenn der Magier sein Wissen aus dem Licht der Natur
bezieht, dann heifit das eben auch, dass es kein echtes Wissen gibt, das man aus
den Biichern oder aus den Schulen beziehen kénnte. Wie das gesamte Werk des
Paracelsus ist der Begriff der Magie mit einer aggressiven Polemik gegen jede Art
von Schul- oder Universitatsgelehrsamkeit aufgeladen.” Insbesondere die uni-
versitare Logik, wie sie sich von Aristoteles herleitet und das gesamte Studium
des Mittelalters und der Frithen Neuzeit durchdringt, ist — aus der Perspektive
von Paracelsus — Ausdruck einer unglaublichen Anmafsung:'

46 Paracelsus: Astronomia magna (s. Anm.25), .1, 5.19: ,dan magica hat hie alein gewalt zu
reden, aber der geist der biltnus der ist der ganzen astronomei verborgen, der gehort den
zu, die in got redent und aus seinem liecht und geist. Darumb der astronomus von Christo
nichts reden kann, noch von seinen aposteln und propheten. Dan was die biltnus antrift,
ist der astronomei nit befolen. Christus ist ubernatiirlich und uber die natur, und die natur
ist unter ime”. S.24: ,also auch aller kinder geburt seind nach irer nativitet der astronomei
befolen, alein ausgenommen, was nach der linien Christi ist, darinnen hat die astronomei
nichts zu handeln. Darumb Christus, Maria, Johannes Baptista der astronomei unbekant
sind. Dan was got wirket, ist dem natiirlichen liecht verborgen”.

47 Paracelsus: Astronomia magna (s. Anm. 25), .1, S. 27.

48 Paracelsus: Astronomia magna (s. Anm. 25), I.1, S. 27f.

49 Paracelsus: Astronomia magna (s. Anm.25), 1.6, S.130: ,,dan wie aus got die toten erquikt
sein, also wird der natur ir kraft vnd vermogen iren natiirlichen heiligen, so magi geheiflen
werden, zu tun gewalt gegeben. Da es seind heiligen in got zur seligkeit heiffen sancti, seind
auch heiligen in got zu natiirlichen kreften, die heiffen magi. Got ist wunderbarlich in seinen
heiligen, beide im reich gottes und in der natur [...]. also ist die underscheit zwischen sanc-
tum und magum, das der sanctus aus got, der magus aus der natur wirket.”

50 Paracelsus: Astronomia magna (s. Anm. 25), .1, S. 29: ,,so diese secten nicht wer eingerissen,
so wer die schul der apostel fiirtreffenlich in groffem schein und das liecht der natur in gro-
Ben kiinsten und wirden. Aber diese secten, die ein mutter ist der pestilenz, ein mutter neid
und hasses, zank und haderens, der ertbidem [d.h. Erdbeben] und alles elents zwischen dem
hausvatter und seinem son; das ist der nagend wurm, der aus der hellen gehet”.

51 Paracelsus: Astronomia magna (s. Anm.25), 1.1, S.28: ,es ist aber eingerissen ein logica, die-
selbig hat verblendet das liecht der natur und das liecht der weisheit und eingefiiret ein
frombde doctrin, dieselbig hat beide weisheit zwischen stiil und benk nidergesezt: das seind
diejenigen, so vor Christo angefangen, das liecht des ewigen und der natur zu verleschen
und also durch sie verdunkelt die warheit beider liechter.”

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Magie und (Al)Chemie im 16. Jahrhundert 171

auf das merkent, das Christus und die seinen dem liecht der natur nichts
genomen haben, aber der phariseisch sauerteig, die in scholis wandlen,
der natur ir macht brechen und nehmen wollen, und sie selbs weder fol-
gen Christo, noch dem nattirlichen liecht. Sie seind die toten, die die toten
begraben, das ist kein leben ist in irem tun, dan sie lernen in entwederm
liecht nichts, weder im natiirlich noch im ewigen, und wdllens doch beide
sein. Also ist das liecht der natur auch des heiligen geists erlescht und in
ein unansehnelich wesen gebracht.™

Der Magier und der Heilige stehen deshalb bei Paracelsus als Figuren immer dem
schulischen Lehrer und Professor gegeniiber. Wenn der Magier aus dem Licht der
Natur lernt, und zwar ausschliefllich, und wenn alle Kiinste und Wissenschaften
aus dem siderischen Himmel stammen, dann heifst das bei Paracelsus immer: Sie
sind nicht an der Schule und nicht an der Universitit zu lernen. Die allgegenwir-
tige Berufung des Paracelsus auf ,Erfahrung” und , Erfahrenheit” richtet sich als
Methode des Wissenserwerbs gegen die akademische Logik und den Disputati-
onsbetrieb der Universitaten. Inwieweit der Begriff dariiber hinaus die modernen
Begriffe der Empirie und des Experimentes vorpragt, ist eine Frage, die hier zum
Gliick nicht relevant ist.

An letzter Stelle ist schlieflich darauf hinzuweisen, dass die natiirliche Magie’
in der Astronomia magna nur einen Aspekt der Magie bildet. Sie ist, in den Worten
von Paracelsus, nur eines der ,membra” der , astronomia” als Naturwissen im
umfassenden Sinn. Dieses Naturwissen ist in sich selbst vierfach, insofern es als
,naturalis” den Mikro- und Makrokosmos umfasst, als ,supera” die neue Geburt
in Christus, als ,,olympi novi” die Werke des Glaubens und als ,inferorum” das
Wissen um die infernalischen Geister. Jede dieser vier , Astronomien” hat dann
wiederum neun Teile (,membra”). Die Magie ist der erste dieser Teile, die ,Nigro-
mantie” (Toten- und Geisterbeschwdrung) der zweite, es folgen , Nectromantie”
(Kristallschau, Wiinschelrute u. a.), Astrologie, ,Signatum” (Chiromantie, Physio-
gnomie u.a)), ,artes incertae” (Geomantie, Hydromantie, Pyromantie u.a.), ,me-
dicina adepta” , philosophia adepta” und ,,mathematica adepta” (Geometrie, Geo-
graphie, Werkzeugherstellung u. a.).

Die grundlegende Vierteilung der , Astronomie” in ,naturalis”, ,supera”,
,olympinovi” und ,inferorum” ist fiir den paracelsischen Magie-Begriff insofern
wichtig, als es mit der Magie ,in Christus” auch eine — im Sinne des Wortes —
theologische Magie gibt:

dise astronomia hat ir wesenlich wonung himelischen im himel und wird
geben denen, so in der neuen geburt sind und nimpt iren ursprung aus
Christo und wird durch die seinen volbracht, gebraucht und gefiiret.

52 Paracelsus: Astronomia magna (s. Anm.25), 1.1, S.28.
53 Paracelsus: Astronomia magna (s. Anm. 25), 1.4, S.76.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



172 Volkhard Wels

Dem entsprechend stammen die Kréfte dieser ,astronomia coelestis superio-
rum divorum” nicht aus der Natur, sondern aus Christus. Diese Krafte sind tiber-
nattirlich: ,Was die natur durch ire krefte tut, das ist natiirliche magica, was die
himlische krefte in uns tun und durch uns, ist die himlische magica, und was
aus der natur gehet, das ist natiirlich, was aus got ist das ist gotlich.”>* Wahrend
der natiirliche Magier aus der Natur wirkt, wirkt der gottliche Magier aus der
Bibel. Er steht neben den Propheten und den Aposteln. Wer die wahren Ursachen
der Pest als einer tibernatiirlich verursachten Krankheit kennen will, der darf
nicht in Paris, Padua oder Salerno studieren, sondern muss die Offenbarung des
Johannes lesen: ,,dan wollet ir wissen was magia ist, so fraget den apocalypsin,
so wollen wir alsdan sehen, von wannen und woraus der professor und magus
wachset und entspringet, da werdet ir ferner die auslegung pestis finden.” Mo-
ses, Aaron, Elias, Enoch, David und die ganze Reihe der biblischen Propheten
sind die wahren Magier, die ,,gebornen cabalisten”. Statt von den vier humores
zu schwatzen, sollten die Arzte deshalb besser die Bibel lesen.® Zumindest mit
dieser Uberzeugung — das sei hier nur beildufig angemerkt — steht Paracelsus sehr
nah bei Luthers Bibliozentrismus und im Gegensatz zu dem, was auf protestanti-
scher Seite etwa Melanchthon verkorpert.®

Wie es damit fiir Paracelsus eine dezidiert christliche Magie gibt, so gibt es
mit der vierten Klasse der Astronomia auch eine dimonische, bose Magie, die bei
Paracelsus oft den Namen , Zauberei” tragt. Auch sie ist biblisch belegt, etwa in
den Zauberern, mit denen Moses am Hof des Pharao zu tun bekommt (2. Mose 7)
oder in den Apg 8.9 berichteten Zaubereien Simons. Was die drei Magier aus dem
Morgenland von diesen Zauberern unterscheidet, ist, dass sie ihre Macht nicht
missbrauchen.” Das vierte (unvollstandige) Buch der Astronomia magna ist den
teuflischen Geistern und Damonen gewidmet. Auch ihr Wirken ist nicht {iber-
nattirlich (denn das kann nur die Magie aus Christus sein), sondern natiirlich.
Paracelsus kann die ,infernalischen Geister” geradezu als ,naturales astronomi”
bezeichnen, wobei ,,astronomi” wieder diejenigen bezeichnet, die iiber Naturwis-
sen verfiigen.”® Dieses Naturwissen dndert aber nichts daran, dass es sich um bos-

54 Paracelsus: Astronomia magna (s. Anm. 25), 11.4, S. 334.

55 Die Zitate stammen aus dem (pseudo?)paracelsischen De pestilitate in Paracelsus: Samtliche
Werke. Hg. v. Karl Sudhoff. 14. Band. Miinchen, Berlin 1933, S.597-638, hier S. 637.

56 Zu diesen Differenzierungen vgl. Volkhard Wels: Manifestationen des Geistes. Frommig-
keit, Spiritualismus und Dichtung in der Frithen Neuzeit. Gottingen 2014, S. 89-130.

57 Vgl. z.B. die (pseudo?) paracelsische Occulta philosophia in Paracelsus: Saimtliche Werke. Hg.
v. Karl Sudhoff. 14. Band. Miinchen, Berlin 1933, S.513-542, wo es S.521 mit Bezug auf die
drei Magier aus dem Morgenland heifit, dass sie eben keine Zauberer gewesen sind. Auf die
Frage, wie das zu verstehen sei, lautet die Antwort: ,Nichts anders, dann das sie ir kunst
und grofle verborgne weisheit nit misbraucht haben. Dan magia ist ein solche kunst, die ir
hochst macht und sterke durch den glauben erzeigt. Aber die zauberei mag aus ir geboren
werden, wan sie misbraucht wird, iezt ist sie zu einer zauberei worden.” Vgl. auch dort aus-
fiihrlich S. 538f.

58 Vgl. Paracelsus: Astronomia magna (s. Anm.25), 1.4, S.76 und das den infernalischen Geis-
tern gewidmete Buch IV.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Magie und (Al)Chemie im 16. Jahrhundert 173

artige, teuflische Wesen handelt. Wer sich auf diese Ddmonen einlédsst — wie etwa
die Hexen, denen Paracelsus eine eigene Schrift (De sagis) gewidmet hat, in der
sich die gesamte Mythologie findet, bis hin zum Ritt auf dem Besen — macht sich
des Teufelspaktes schuldig. In diesem Punkt unterscheidet sich Paracelsus nicht
von Ficino: Ddmonische Magie ist moglich, aber eine grobe Dummbheit, die als
solche schon in der Bibel (5. Mose 18, 9-13; Gal. 5, 19-21) ausdriicklich verboten ist.

Soweit der Versuch, den paracelsischen Begriff der Magie aus der Astronomia
magna zu rekonstruieren. Dieser Begriff muss, soweit ich sehe, nicht in Wider-
spruch zu den vereinzelten Bemerkungen zur Magie in den frithen Schriften des
Paracelsus stehen. So wird im Labyrinthus medicorum errantium die Magie mit der
Anatomie verglichen, wobei das tertium comparationis ist, dass sowohl die Ana-
tomie wie die Magie das Verborgene sichtbar machen:

dan magica ist anatomia medicinae zu gleicher weis, wie ein mezger ein
ochsen zerlegt und man sicht alles das in im ist und wie er ist, das durch
die haut nit mag gesehen werden. Also zerlegt die magica alle corpora der
erznei, in denen die remdia sind was in demselbigen corpus ist.”®

In den EIf Tractat heifit es, die Magie entspringe nicht aus Geistern oder Zau-
berei, sondern aus ,nattirlichem lauf der subtilen natur”.®® Weiter heifst es dort,
dass Magie falschlich nur als Zauberei verstanden werde, dabei sei sie doch ,ein
nattirlich Werk” in dem Sinne, in dem schon das Anziinden eines Feuers Magie
sei.’! Ohne Magie kénne der Arzt sein ,,subiectum” {iberhaupt nicht verstehen.®
Schon hier wird der naturkundige Magier, der die verborgenen Eigenschaften
der Dinge kennt, dem unfahigen, akademisch ausgebildeten Arzt gegeniiberge-
stellt, der nichts von diesen Geheimnissen weifs:

aber magische operation, gleich als die wissenheit ist der gaballia gabali-
stica, das nicht aus geistern noch zauberei entspricht, sunder aus natiirli-
chem lauf der subtilen natur. Dan das ist nit die erkantnus der menschen,
der nichts von im weifs aus seinen heimlikeiten, sunder das ist die erkant-
nus, das der mensch microcosmisch erkant werde, das ist durch beide art,
offentlich und magisch, sichtig und unsichtig. Dan die krankheiten lassen
sich anderst nit begreifen oder erkennen, alein die magica underricht dich
dan des brauchs und laufs, wie der gaballischen art ist.*®

Die Ahnlichkeit von Magie und Kabbala scheint hier gerade darin zu bestehen,
dass beide Kiinste eine Erkenntnis des ,,nattirlichen Laufs der subtilen Natur” im-

59 Paracelsus: Labyrinthus (s. Anm. 41), hier S.204.

60 Paracelsus: Elf Traktat von Ursprung, Ursachen, Zeichen und Kur einzelner Krankheiten. In
ders.: Samtliche Werke. Hg. v. Karl Sudhoff. Bd. 1. Miinchen, Berlin 1929, S.1-161, hier S. 147.

61 Paracelsus: Elf Traktat (s. Anm. 60), S. 137.

62 Paracelsus: Elf Traktat (s. Anm. 60), S.145: ,dan on magia verstet und erkent der arzt sein
subiectum nit, und weif8t nit, was er in der hant, weif§ auch nit, womit er umbgat”.

63 Paracelsus: Elf Traktat (s. Anm. 60), S. 147.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



174 Volkhard Wels

plizieren. An derselben Stelle heifst es weiter, indem wiederum die Magie gegen
die Medizin der Universitaten (nach der Anweisung ,irs gradirens, digerirens,
purgirens”) und die Leibérzte der Fiirsten, die sich an den Hofen einschmeicheln
und ,finanzen”, ausgespielt wird:

dan die eufierlichen ding miissen innerlich werden. sol nun das beschehen,
so muf$ die magia den grunt anzeigen und weiter kein ander facultas. aber
sie ist nicht bekannt gesein den scribenten, drumb sie iibel traktirt haben
und den procefs der cur iibel gefiirt. dan die kur mufS magisch fiirgenomen
werden und nicht nach der interpretation irs gradirens, digerirens, pur-
girens etc. drumb zwo theorica sein in der medizin, die so sie physicam
heiflen und die so magica heifit. und wiewol sie der physica blint seind,
und gar doll in magia, sie lernen alein das sie statnarren werden und an
den hofen zutiitlen und finanzen, das ist ir doktorei und meisterschaft.®

Auch die in Teilen der Forschung als pseudo-paracelsisch geltenden, magischen
Schriften widersprechen nicht unbedingt diesem Befund. Zu diesen magischen
Schriften gehort De occulta philosophia, 1591 erstmalig im neunten Band der Aus-
gabe Husers erschienen. Der Text polemisiert scharf gegen eine Zauberei, die
durch Zeremonien, Formel und Zeichen Damonen zu beschworen lehrt, wie z.B.
in der dort explizit genannten Clavicula Salomonis.®® Genauso scharf polemisiert
der Text jedoch gegen eine universitdare Theologie, die alle Magie unterschiedslos
als ddmonische Zauberei begreift. Die echte Magie ist ,,die verborgnest kunst
und grofit weisheit ubernatiirlicher Dingen auf erden” und sie steht als solche
gegen die Vernunft als , offentliche grofie torheit™:

und was menschlicher Vernunft unmoglich zu erfaren und zu ergriinden
ist, das mag durch dise kunst der magica erfaren und ergriint werden. Dan
sie ist ein grofSe verborgne weisheit, so die Vernunft eine offentliche grofse
torheit ist. Darumb wer auch gut und hoch von néten, dafs die theologi
auch etwas wifsten darvon zu sagen und auch erfithren was magica were,
und nicht so unbillicher weis, unergriint ein zauberei nennten.®

Wer Besessene heilen wolle (wie dies Christus getan hat), miisse die Magie be-
herrschen. Hexen, die diese Kunst zum Verderben und Schaden anwenden, wer-
den allerdings zu Recht verbrannt.”” Auch in diesem Punkt ist der Text sehr deut-
lich (und auch hier wieder sehr nah an der Position Luthers) und steht damit in
Gegensatz zu Agrippa von Nettesheim oder Johann Weyer. Durch Hexerei ver-
ursachte Phanomene wie {iber weite Distanzen oder iiber Analogiezauber zu-
gefligte Verletzungen sind unbezweifelbar. Wer solche Verletzungen heilen will,
kommt mit der Medizin, die er auf den ,,Hohen Schulen” gelernt hat, nicht weiter.

64 Paracelsus: Elf Traktat (s. Anm. 60), S.153.

65 (Pseudo?) Paracelsus: Occulta philosophia (s. Anm.57), S.514.
66 (Pseudo?) Paracelsus: Occulta philosophia (s. Anm. 57), S. 538.
67 (Pseudo?) Paracelsus: Occulta philosophia (s. Anm. 57), S. 539.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Magie und (Al)Chemie im 16. Jahrhundert 175

Er muss zu den ,alten weiberen, zigeineren, schwarzkiinstlern, lantfarern, alten
baursleuten und dergleichen mer unachtsamen leuten in die schul gehen und von
inen lernen”.%®

Ebenfalls als pseudo-paracelsisch gelten oft die Archidoxis magicae, 1591 im Ap-
pendix des zehnten Bandes der Huser-Ausgabe erschienen. Der Text besteht zum
grofien Teil aus konkreten Anweisungen fiir die Herstellung von Talismanen und
Amuletten gegen bestimmte Krankheiten.® Vor allem die bildlich wiedergegebe-
nen Zeichen und Schriften, mit denen die Talismane zu versehen sind, fithren
in diesem Text sehr deutlich vor Augen, wie konkret die magische Praxis (deren
Theorie die Astronomia magna entwickelt hat) zu denken ist. Zu Paracelsus als Iko-
ne einer empirischen Medizin scheint das nicht recht zu passen. Auch hier beruft
sich Paracelsus (oder wer immer der Verfasser war) jedoch ausdriicklich auf die
Erfahrung. Wer nicht glaube, dass ,,Schlange téten” in griechischer Sprache und
Schrift auf einem Zettel geschrieben und auf eine Schlange gelegt, tatsachlich
eine Schlange téten konne — denn woher sollte eine Schlange in der Schweiz die
griechische Sprache kénnen? —, der solle es ausprobieren.” ,,Cantharides” (was
immer das ist), in der Hand gehalten, verwandelt den Harn in Blut: Auch das
konne man iiberpriifen, genauso wie die Tatsache, dass einem toten Eisvogel
noch mehrere Jahre das Gefieder nachwéachst. Immer wieder insistiert der Verfas-
ser auf der Nachpriifbarkeit dieser Befunde. Auch in den Archidoxis magicae geht
es um die verborgenen Eigenschaften der Dinge, die empirisch erfahrbar sind.
Es handelt sich dabei nicht um tibernatiirlich zu erkldrende Erscheinungen und
nicht um ddmonische Zauberei, wie der Verfasser versichert, sondern um das,
was man wohl ein magisches Erfahrungswissen nennen muss.

3 Erster Zwischenbefund: Magie als magia naturalis

Ich komme zu einem ersten Zwischenbefund. Sowohl im Neuplatonismus als
auch bei Paracelsus bezeichnet der Begriff der Magie im Kern ein Wissen um
die natiirlichen, aber verborgenen Eigenschaften der Dinge. Noch einmal sei an
Picos Bestimmung der Magie als ,,hdchste Vollendung der Naturphilosophie” er-
innert, die in genau diesem Sinne zu verstehen ist: Magie hat es nicht mit {iber-
nattirlichen, sondern mit natiirlichen Kraften zu tun. Sie ist deshalb im Kern das,
was spdter magia naturalis genannt werden wird.”" Die These lautet, dass die
Etablierung des Begriffes einer ,magia naturalis’ im weiteren Verlauf des 16. Jahr-

68 (Pseudo?) Paracelsus: Occulta philosophia (s. Anm. 57), S. 541.

69 Der Text hat damit eine gewisse Ahnlichkeit zum vierten, unter dem Namen Agrippas ver-
offentlichten Buch der Occulta philosophia Agrippas (vgl. oben Anm.8), die Talismane und
Amulette sind allerdings nicht identisch.

70 (Pseudo?) Paracelsus: Archidoxis magica. In: Paracelsus: Samtliche Werke. Hg. v. Karl Sud-
hoff. 14. Band. Miinchen, Berlin 1933, S.437-498, hier S.438. Dort S.439 die beiden anderen,
hier zitierten Beispiele.

71 Diese These ist nicht neu, vgl. zuletzt Otto: Magie (s. Anm. 2), S.491-504, der dort die &ltere
Forschung diskutiert. Vgl. auch den Beitrag von Daniel Queiser in diesem Band, der am
Werk von Francis Bacon herausarbeitet, wie sich dieser Ubergang konkret vollzieht.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



176 Volkhard Wels

hunderts (mit della Portas Magia naturalis von 1558 als titelgebendem Konzept)
bereits als apologetische Bewegung zu verstehen ist. In dem Mafse, in dem zu-
nehmend die gesamte Magie verurteilt wird, etabliert sich (voriibergehend) der
Begriff einer ,magia naturalis’ als Versuch einer Verteidigung, bevor der Begriff
dann zugunsten einer ,scientia naturalis’ ganz aufgegeben wird. Schon bei Ficino
und Pico ist mit dem Begriff der ,magia naturalis’ genau das gemeint: Magie als
nattirliches Erklarungsmodell fiir ansonsten unerklarliche Erscheinungen. Da-
mit ist auch gesagt, dass Magie bei Ficino und Pico als Versuch einer Rationali-
sierung zu verstehen ist.

Der Begriff der Magie ist deshalb bei Ficino und Pico, genauso wie bei Paracel-
sus, noch erheblich weniger belastet, als er es dann im Laufe des 16. Jahrhunderts
sein wird. Wenn Ficino sich in der , Apologie” seiner De vita libri tres dagegen
verwahrt, ddmonische Magie zu betreiben, ganz dhnlich wie etwas spéter Para-
celsus, dann dokumentieren sie damit, dass sie mit ihren Interessen an der Magie
auf Widerstande stofSen. Sie verwahren sich bereits gegen dieselben Argumente,
die spater Bodin, Del Rio oder Weyer vertreten werden, wenn diese die ganze
Magie als damonisch verwerfen.”

Was Paracelsus betrifft, hat diese These schon 1978 Kurt Goldammer vertreten,
wenn er schreibt, Paracelsus gehe ,grundsatzlich von einer wissenschaftlichen
Erkldrbarkeit der magischen Phanomene aus.”” Da die Rolle der Magie im wis-
senschaftstheoretischen System des Paracelsus bereits vorgegeben ist, , kommt es
nur zogernd zur Ausbildung und Verwendung des Terminus ,magia naturalis’,
die sich grundsitzlich fiir Paracelsus von selbst versteht.””

Sicher ist, daf8 bei ihm de facto ein Abbau der Bedeutung wenigstens der
volkstiimlichen und traditionellen Vorstellungen von Magie bzw. Zaube-
rei auf dem Wege kritischer Durchleuchtung und rational-wissenschaft-
licher Erklarungsversuche vollzogen wird. Die Zusammenordnung von
Magie und Natur, Magie und Struktur bzw. Funktion des Kosmos, Magie
und Geist, Heiligkeit und Gott ist nicht nur eine Vergeistigung des Be-
griffes und eine Einpassung ins Naturphilosophische und ins Religios-
Theologische, sondern in Wirklichkeit wohl auch ein Beitrag zur Entmagi-
sierung des Weltbildes und des menschlichen Verhaltens zur Umwelt im
herkémmlichen Sinne.”

72 Vgl. auch hier wieder den Beitrag von Thomas Leinkauf in diesem Band. Aus der &lteren
Forschung verweise ich stellvertretend auf Wolf-Dieter Miiller-Jahncke: Die Renaissance-
Magie zwischen Wissenschaft und Damonologie. In: Zwischen Wahn, Glaube und Wissen-
schaft. Magie, Astrologie, Alchemie und Wissenschaftsgeschichte. Hg. v. Jean-Frangois Ber-
gier. Ziirich 1988, S. 127-140.

73 Goldammer: Magie bei Paracelsus (s. Anm. 22), S. 328f.

74 Goldammer: Magie bei Paracelsus (s. Anm. 22), S.333.

75 Goldammer: Magie bei Paracelsus (s. Anm. 22), S.333. Ahnlich auch der Befund von Schip-
perges: Magia et Scientia (s. Anm. 22), der die Ndhe der Begriffe von Magia und Scientia bei
Paracelsus beschreibt, sowie der Befund, den Guinsburg (s. Anm. 22) aus den theologischen
Schriften erhebt. Wolf-Dieter Miiller-Jahncke: Magic Medicine in the Writings of Paracelsus

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Magie und (Al)Chemie im 16. Jahrhundert 177

Der Befund lautet also auch fiir Paracelsus, dass mit dem Begriff der Magie
scheinbar unerklérliche (weil auf verborgene oder siderische Ursachen zuriickge-
hende) Phanomene erklarbar werden. Der Begriff der Magie ist damit Ausdruck
einer Bemithung um Rationalisierung und — so paradox das klingt — einer, wie
Goldammer schreibt, ,Entmagisierung des Weltbildes”. Die warmende Kraft des
Sonnenlichts genauso wie die Krifte des Magneten werden — durch die Magie —
rational erkldrbar, genauso wie auf der anderen Seite aber auch die tédliche Wir-
kung bestimmter Amulette oder die heilende Kraft von Reliquien. Was dieses
letzte Beispiel betrifft, so hat Charles Webster an der paracelsischen Abhandlung
Uber die Ursachen unsichtbarer Krankheiten (De causis morborum invisibilium) gezeigt,
dass sie gegen den im Spéatmittelalter ubiquitdren Heiligenkult gerichtet ist, der
der Verehrung von deren Reliquien mirakuldse Krifte zuschrieb.” Das ist ein be-
sonders eindriickliches Beispiel dafiir, wie die magische Erklarung die religiose,
mirakuldse Erklarung ersetzt und rationalisiert. Paracelsus stiinde mit seinem
Kampf gegen die Heiligenverehrung (auch hier wieder) neben Luther, nur dass
sein Argument ein medizinisches ist: Fiir die Heilungen, die auf Heiligenvereh-
rung, Reliquienkulte oder Geliibde zurtiickgefiihrt wurden, wire keine {iberna-
tlirliche Ursache (eben die Heiligen) verantwortlich, sondern eine ganze Reihe
von anderen, durchaus natiirlich — ndmlich magisch — zu erkldrenden Faktoren.
Luther fiihrt diese Heilungen dagegen allein auf den Glauben zuriick.

Gerhild Scholz-Williams kommt — aus der Perspektive der Hexen- und Gen-
derforschung — zu einem dhnlichen Ergebnis. Anders als der Hexenhammer bemii-
he Paracelsus sich um rationale Erklarungen okkulter Erscheinungen:

This difference [to the Malleus Maleficarum] is especially noticeable when
Paracelsus constructed scientific, rational, accessible explanations for even
the most complicated occult realities, such as the appearance of spirits, the
nature and activities of witches, and other magical phenomena. Wishing
to rid these phenomena not of their magical but of their superhuman and
nonhuman aura, he endeavored to demystify them, to make them not less
wondrous, but more recognisable and comprehensible.””

Die Angriffe gegen die Magie kommen von theologischer Seite oder werden zu-
mindest mit theologischen Argumenten gefiihrt. Das ist ein trivialer, aber wichti-
ger Punkt. Wenn Pico dagegen die Magie als ,Vollendung der Naturphilosophie”
bezeichnet, dann ist damit auch gesagt: Magie hat nichts mit Theologie zu tun,

and the Paracelsians and the Rise of Chemistry. In: Systémes de pensée precartesiens. Hg.
v. Ilana Zinguer u. Heinz Schott. Paris 1998, S. 35-48 geht dagegen von einer scharfen Tren-
nung zwischen paracelsischen und pseudo-paracelsischen Schriften aus und tendiert dazu,
Paracelsus auf die Begriindung einer chemiatrischen Medizin zu beschrdnken, die ,Legen-
de’ von Paracelsus als Magier dagegen auf Pseudo-Paracelsica zuriickzufiihren.

76 Webster: Paracelsus Confronts the Saints (s. Anm.22). Vgl. in diesem Sinne auch schon
Webster: From Paracelsus to Newton (s. Anm. 22).

77 Gerhild Scholz Williams: Defining Dominion. The Discourses of Magic and Witchcraft in
Early Modern France and Germany. Ann Arbor 1995, S.54.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



178 Volkhard Wels

sie gehort zur Naturphilosophie. Ficino spricht in De vita iiber die naturphiloso-
phischen, natiirlichen Ursache-Wirkungsverhaltnisse, sozusagen die biologisch-
physiologischen Bedingungen menschlichen Lebens, nicht {iber die theologi-
schen. Genau dasselbe kann man von Paracelsus sagen.

Wenn wir damit im 16. Jahrhundert einen Kampf um die Deutungshoheit erle-
ben, eine Auseinandersetzung um die Frage, ob Magie ein theologisches oder ein
naturphilosophisches Erklarungsmodell darstellt, dann scheint sich eine Ausein-
andersetzung zu wiederholen, wie sie Frank Fiirbeth bereits fiir das 13. Jahrhun-
dert, im Anschluss an die Pariser Verurteilung aristotelischer und averroischer
Thesen im Jahr 1277, rekonstruiert hat. Auch hier geht es um die konkurrieren-
den Erklarungsanspriiche von Theologie und (aus dem arabischen Raum rezi-
pierter) Naturphilosophie. Auch hier stehen die artes magicae auf der Seite der
Naturphilosophie, wiahrend auf der anderen Seite eine kirchliche Tradition steht,
,die jedes magische Verfahren als pagan-ddmonisch und damit superstitios” dis-
qualifizierte.”® Wahrend die Theologen die Magie qua impliziertem Damonen-
pakt ablehnten, verteidigten die Vertreter der artes-Fakultdten die Magie als Na-
turphilosophie. Die Notwendigkeit der Verurteilung von 1277 zeigt dabei, dass
die magischen Verfahren als Erforschung verborgener Ursachen (wie vor allem
der stellaren Einfliisse) an den artes-Fakultédten betrieben worden sein muss. Wie
Fiirbeth auch schon gezeigt hat, hat sich das theologische Verbot in den folgenden
Jahrhunderten nicht durchgesetzt, wie etwa das Buch aller verbotenen Kunst (1456)
von Johannes Hartlieb illustriert, der sich auch 1456 noch weiterhin genétigt sieht,
gegen ein Verstandnis der artes magicae als scientiae naturales Einspruch zu er-
heben. Genauso zeigen Bibliothekskataloge des spaten 15. Jahrhunderts, dass ma-
gische Werke weiterhin als , libri naturales et mathematici” gefiithrt werden. Das
wichtigste Argument fiir das Fortleben dieser Tradition scheint mir jedoch der
Magie-Begriff des Paracelsus zu sein, wie er oben rekonstruiert wurde. Seine Ab-
héangigkeit von dieser Tradition — die Quellen von Paracelsus —, bed{irften drin-
gend einer erhShten Aufmerksamkeit der Forschung.

Festzuhalten bleibt damit allerdings auch, dass sich die Geschichte der Ma-
gie im Mittelalter und in der Frithen Neuzeit nicht — oder auf jeden Fall nicht
ausschliefllich - als ,Ausgrenzungsdiskurs” beschreiben ladsst. Vielmehr {iber-
nimmt, wer Magie als ,, Ausgrenzungsdiskurs” beschreibt, bereits die kirchlich-
theologische Perspektive. Magie als Naturwissen und Naturphilosophie, als der
Versuch, natiirliche Erkldrungen fiir scheinbar iibernatiirliche Phianomene zu
finden, gehort in die (Vor-) Geschichte der Wissenschaft, des Naturwissens und
der Naturphilosophie. Aus der magia naturalis, wie sie Ficino und Paracelsus in
unterschiedlichen Formen entwickeln, wird im weiteren Verlauf des 17. Jahrhun-

78 Frank Fiirbeth: Die Stellung der artes magicae in den hochmittelalterlichen ,Divisiones phi-
losophiae’. In: Artes im Mittelalter. Hg. v. Ursula Schaefer. Berlin 1999, S.249-262, hier S. 260;
sowie Frank Fiirbeth: Zum Begriff und Gegenstand von Magie im Spéatmittelalter. Ein For-
schungsproblem oder ein Problem der Forschung? In: Jahrbuch der Oswald von Wolken-
stein Gesellschaft 12 (2000), S. 411-422.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Magie und (Al)Chemie im 16. Jahrhundert 179

derts die scientia naturalis. Magia naturalis wird, in den Worten von Bernd-Chri-
stian Otto, zur ,Wurzel der modernen, experimentell vorgehenden Naturwis-
senschaft mit ihrem fundamentalen Ziel, natiirliche Vorgénge zu beschreiben,
zu verstehen und zu prognostizieren, diese zu initiieren, zu manipulieren, zu
kontrollieren und zu imitieren.””

4 Zweiter Zwischenbefund: Unterschiede und Gemeinsamkeiten
zwischen Neuplatonismus und Paracelsus

Wenn es, wie ich hier argumentiere, eine grundlegende Ubereinstimmung zwi-
schen dem Neuplatonismus und Paracelsus darin geben sollte, dass in beiden
Féllen der Begriff der Magie wesentlich als magia naturalis bestimmt wird, stellt
sich die Frage einer Abhdngigkeit des Paracelsus von seinen neuplatonischen
Vorgéngern (seien es nun Ficino und Pico della Mirandola oder Agrippa von Net-
tesheim und Reuchlin) umso dringlicher. Die bisherige Forschung geht zumeist
implizit von einer solchen Abhédngigkeit aus, auch wenn diese Abhéngigkeit im-
mer nur beildufig behauptet und nicht tatsdchlich bewiesen worden ist.* Die vor-

79 Otto: Magie (Anm. 2), hier S.491. An der Stelle heifst es allerdings weiter, und hier kann ich
nicht mehr zustimmen: ,Ficinos Ablosung des Magiebegriffs vom nunmehr {iber ein Jahr-
tausend giiltigen, christozentrischen Ausgrenzungsdiskurs und seine radikale Aufwertung
von magia illustriert daher auf pragnante Weise das frithneuzeitliche, humanistische Be-
diirfnis einer Beeinflussung des menschlichen Schicksals und seiner Lebenswelt jenseits
der starren Grenzen des christlichen Weltbildes. [...] Doch ist es gerade dieser Begriff, der
— insbesondere mit seinem attributiven Zusatz naturalis — die Emanzipation der frithneu-
zeitlichen Gelehrtenwelt von kirchlich-theologischen Lehrmeinungen wie kein anderer
verkorpert.” Dieser Rede von den , starren Grenzen des christlichen Weltbildes” wére ent-
gegenzuhalten, dass Paracelsus und der Paracelsismus Magie als ein dezidiert christliches
Unterfangen verstehen, vgl. zu diesem Kontext (stellvertretend und beispielhaft) Hanns-Pe-
ter Neumann: Natura sagax — Die geistige Natur. Zum Zusammenhang von Naturphiloso-
phie und Mystik in der frithen Neuzeit am Beispiel Johann Arndts. Tiibingen 2004. Wenn es
bei Otto S.413 heifst: ,Mit den Setzungen Augustins [...] wurde diesbeziiglich der grundle-
gende Rahmen fiir die Rezeption des Magiebegriffs im fortan dominanten christlichen Dis-
kurs rekonstruiert. Dieser Rahmen — der Magie als Damonen- beziehungsweise (seit Tho-
mas von Aquin) als Teufelspakt definiert und die Figur des Magiers insgesamt zum Feind
des Christentums stilisiert — ist im Rahmen seiner Rezeption durch christliche Autoren des
Mittelalters unterschiedlich interpretiert, in seinen Grundziigen jedoch nie verlassen wor-
den”, dann unterlduft Otto seinen eigenen Befund, der — im Anschluss an Fiirbeth — eben
gelautet hatte, dass es starke Indizien fiir die Existenz einer mittelalterlichen Tradition gibt,
bis hin zu Paracelsus, die die Magie als Naturphilosophie betrieben hat.

80 Besonders massiv und einflussreich Walter Pagel: Paracelsus. An Introduction to Philoso-
phical Medicine in the Era of the Renaissance. Basel, New York 1982 (zuerst 1962), sowie
Walter Pagel: Das medizinische Weltbild des Paracelsus. Seine Zusammenhinge mit Neu-
platonismus und Gnosis. Wiesbaden 1962, der Paracelsus als Teil einer von der Spatantike
ausgehenden, gnostisch-neuplatonischen Bewegung versteht. Ebenfalls einflussreich Wal-
ker: Spiritual and Demonic Magic (s. Anm. 2), der sich allerdings S. 96-107 gar nicht auf Pa-
racelsus selbst einldsst, sondern dessen Magie aus dem Werk des Paracelsisten Jacques Go-
hory rekonstruiert. Die Differenzen zwischen Paracelsus und den Paracelsisten geraten so
nattiirlich nicht in den Blick. Zum unbestreitbaren Einfluss Ficinos auf die Paracelsisten vgl.
unten. Wilhelm Schmidt-Biggemann: Medieval and Neoplatonic Topics in Paracelsus’ Philo-

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



180 Volkhard Wels

herrschende Uberzeugung scheint zu sein, dass es kein Zufall sein kann, dass
zwei so dhnliche Konzeptionen der Magie unabhédngig voneinander entstanden
sein sollen, mithin Paracelsus in irgendeiner Form von Ficino abhdngig gewesen
sein muss. Schon um die Diskussion dieses Punktes anzuregen, mdéchte ich hier
die Unterschiede zwischen den beiden Magie-Konzeptionen hervorheben und
die Argumente stark machen, die gegen eine solche Abhéangigkeit sprechen.

Ein erstes, schwaches Argument ist die Tatsache, dass der Name Ficinos in den
Schriften des Paracelsus nur zweimal genannt wird. Das ist ein schwaches Ar-
gument, weil Paracelsus grundsétzlich sehr zuriickhaltend ist, was die nament-
liche Nennung von Zeitgenossen betrifft. Aber auch diese zweifache Nennung
Ficinos geht, wie Ingo Schiitze gezeigt hat, auf deutschsprachige Fachschriften
zurick, nicht auf Lektiire der Werke Ficinos.?! Unmittelbare wortliche Zitate von
Ficinos Schriften sind, soweit ich sehe, bisher bei Paracelsus nicht nachgewiesen
worden. Zwischen Ficinos De vita libri tres und Paracelsus De vita longa gibt es
keinerlei textliche Ubereinstimmungen, wenn auch eine auffallige Parallele, was
die Moglichkeit betrifft, durch die spirituellen Kréfte der Gestirne das Leben zu
verlangern.®

Ein zweites, ebenfalls schwaches Argument ist die Tatsache, dass die De vita
libri tres Ficinos im nordalpinen Raum nur fiinfmal (zweimal zur Lebenszeit von
Paracelsus) gedruckt worden sind, sie Paracelsus also auch nicht unbedingt be-
gegnet sein miissen.”® Die Aufmerksamkeit, die die Forschung dem Werk Fici-

sophia sagax. In: Systémes de pensée precartesiens. Hg. v. Ilana Zinguer u. Heinz Schott. Paris
1998, S.303-312 arbeitet die philosophischen Parallelen zwischen der Astronomia magna und
dem Neuplatonismus heraus und versteht dies auch als Abhangigkeit. Miiller-Jahncke geht
in allen seinen Arbeiten zumindest implizit von einer Abhéngigkeit aus, vgl. insb.: Miiller-
Jahncke: Astrologische-magische Theorie und Praxis (s. Anm. 2). Kurt Goldammer schlieft
eine Kenntnis Ficinos und Picos zwar nicht aus, schreibt aber in Goldammer: Aufgaben der
Paracelsusforschung. In: Parerga Paracelsica. Paracelsus in Vergangenheit und Gegenwart.
Hg. v. Joachim Telle, Stuttgart 1991, S. 1-26, hier S. 10: ,, Strukturell ist die Gedankenwelt Ho-
henheims nicht neuplatonisch.” Negativ auch das Urteil bei Stefan Rhein: Vergil oder die
,Konigskerze’. War Paracelsus Humanist? In: Nova Acta Paracelsica 7 (1993), S.45-71, hier
S. 66: ,Bei Paracelsus laft sich keine die philosophische Autoritat als Autoritat auch anerken-
nende Rezeption weder Platons, noch der Neuplatoniker, noch der Renaissance-Platoniker
feststellen.” Gegen die Tendenz, in Paracelsus nur eine Art vulgdren Neoplatonismus aus
zweiter Hand erkennen zu wollen, hat sich auch ausgesprochen Webster: Paracelsus on Nat-
ural and Popular Magic (s. Anm. 22), S. 89-106.

81 Ingo Schiitze: Zur Ficino-Rezeption bei Paracelsus. In: Parerga Paracelsica. Paracelsus in Ver-
gangenheit und Gegenwart. Hg. v. Joachim Telle. Stuttgart 1992, S. 39-44.

82 Bereits die frithen Paracelsisten, wie Gerhard Dorn, stellen allerdings die explizite Verbin-
dung zum Werk Ficinos her, vgl. Kithlmann, Telle: Corpus Paracelsisticum (s. Anm. 126), II,
S.904f. Vgl. dazu unten den letzten Abschnitt.

83 Basel 1497, 1529 und 1576. Dazu die Ausgaben innerhalb der Opera omnia, Basel 1561 und
1576. Auch in Italien ist der Text nach der Erstausgabe 1489 nur zweimal nachgedruckt wor-
den (Venedig 1498 und Bologna 1501). Dazu kommt die deutsche Ubersetzung von Johannes
Adelphus Muling, die allerdings nur das erste und zweite Buch umfasst, also gerade den
der Magie gewidmeten, dritten Teil nicht enthilt. Diese deutsche Ubersetzung ist nach der
Erstausgabe Straflburg 1505 noch sechsmal gedruckt worden (StrafSburg 1507, 1509, 1521,

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Magie und (Al)Chemie im 16. Jahrhundert 181

nos hat zukommen lassen, steht in einem negativ proportionalen Verhiltnis zu
seiner Druckgeschichte in der Frithen Neuzeit. Philipp Melanchthons De anima,
das im 16. Jahrhundert im protestantischen Bereich zum universitaren Lehrbuch
der Medizin wurde, erreichte im selben Zeitraum iiber hundert Auflagen. Die
,schnelle und intensive Wirkung” Ficinos, wie sie Panofsky, Saxl und Klibansky
in ihrer Melancholie-Studie behauptet haben® und wie sie seitdem in mannig-
facher Form wiederholt worden ist, soll damit nicht bestritten werden (schon im
Hinblick auf Agrippa und Reuchlin), die Behauptung muss aber differenziert
werden. Es spricht einiges dafiir, dass im deutschsprachigen Bereich die Rezep-
tion Ficinos aus theologischen Griinden mit der Reformation abbricht,® die Re-
zeption mithin nicht nur schnell und intensiv, sondern auch sehr kurz gewesen
ist. Die um 1570 einsetzende Rezeption des Neuplatonismus im Paracelsismus
(vgl. dazu unten) bezeugt zwar eine intensive, aber auch sehr elitdre Rezeption.
Zu einem Lehrbuch ist Ficinos Werk nie geworden.

Ein etwas stiarkeres Argument gegen eine Abhangigkeit ist das unterschiedli-
che Erscheinungsbild der Werke. Ficino ist ein Humanist, der sich selbstverstand-
lich nur in lateinischer Sprache duflert. Seine Werke sind systematisch gegliedert
und entwickeln ihre Konzeptionen und Begriffe stringent auseinander. Auch
wenn Ficino nicht an einer Universitdt im engeren Sinne gelehrt hat, atmen seine

1528, 1531, 1537). Auch die handschriftliche Uberlieferung ist im nordalpinen Raum sehr
schmal, vgl. Kaske und Clark in ihrer Einleitung zu Marsilio Ficino: Three Books on Life.
A Critical Ed. and Transl. with Introd. and Notes by Carol V.Kaske u. John R. Clark. Bing-
hamton, NY 1989, S.9-11. Zur Rezeption von De vita im deutschsprachigen Schrifttum vgl.
Antje Wittstock: Melancholia translata. Marsilio Ficinos Melancholie-Begriff im deutsch-
sprachigen Raum des 16. Jahrhunderts. Gottingen 2011. Auch die Druckgeschichte der Oc-
culta philosophia Agrippas ist eher bescheiden, wenn auch grofer als im Fall von Ficinos De
vita. Nach der Erstausgabe 1531 des ersten Buches und der drei Biicher 1533 wird der Text
im 16. Jahrhundert bis 1567 noch sieben Mal gedruckt (Titelauflagen nicht mitgezahlt), dazu
zwei Ausgaben in den Opera omnia. Nur zum Vergleich: Agrippas De incertitudine et vanitate
erfahrt im selben Zeitraum mehr als die doppelte Anzahl von Drucken. Wenn es nach der
Druckgeschichte geht, ist Agrippa im 16. Jahrhundert eher als Skeptiker wahrgenommen
worden denn als Magier. In Anbetracht der Tatsache, dass der Paracelsismus im selben Zeit-
raum im wahrsten Sinne des Wortes Bibliotheken gefiillt hat, fallt die Editionsgeschichte des
Neuplatonismus damit sehr schmal aus.

84 Raymond Klibansky, Erwin Panofsky, Fritz Saxl: Saturn und Melancholie. Studien zur Ge-
schichte der Naturphilosophie und Medizin, der Religion und der Kunst. Frankfurt/M.
1992, S. 49.

85 Vgl. meine Argumente in: Zum theologischen und sozialhistorischen Kontext der neupla-
tonischen Enthusiasmus-Theorie in Italien, Deutschland und Frankreich. In: Marsilio Fici-
no in Deutschland und Italien. Hg. v. Jutta Eming u. Michael Dallapiazza. Wiesbaden 2017,
S.235-274. Zu den Unterschieden zwischen Ficinos und Melanchthons Melancholie-Theorie
vgl. Wels: Der Begriff der Dichtung in der Frithen Neuzeit. Berlin, New York 2011, S.261:
Waihrend Ficino die besondere Begabung des Melancholikers auf gottliche Inspiration zu-
riickfiihrt, fiihrt Melanchthon sie auf eine besondere, humoralpathologische Anlage ohne
gottliche Einwirkung zuriick. Mit dieser ,protestantischen’ Bestimmung ist Melanchthon
fiir die Poetik der folgenden Jahrhunderte erheblich bedeutsamer geworden als alle neupla-
tonischen Poetiken zusammen.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



182 Volkhard Wels

Werke den Geist akademischer Bildung. Ficino mag kein Professor gewesen sein,
aber er steht in einer schulischen, institutionellen Tradition. Er hat — in scharfem
Gegensatz zu Paracelsus — keine Probleme mit der sich auf Galen berufenden, me-
dizinischen Lehre der Universitaten. Seine De vita libri tres basieren auf der Lehre
von den vier Temperamenten, wie sie auf Aristoteles und Galen zuriickgefiihrt
wird. Paracelsus dagegen lehnt beide grundsatzlich und von seinen friithesten bis
zu seinen letzten Schriften ab. Paracelsus ist alles andere als ein Humanist.* Er
bedient sich ausschliefSlich der deutschen Sprache und auch das in einer duflerst
eigenwilligen, bewusst kunstlosen” Art und Weise. Die Astronomia magna bean-
sprucht zwar von ihrem Aufbau her, ein systematisch angelegtes Werk zu sein.
Wer allerdings versucht, ihre wuchernden und sich {iberlagernden Unterteilun-
gen zu verstehen, wird diesen Anspruch stark relativieren miissen. Von einer ter-
minologischen Konsequenz, wie bei Ficino, kann nur bedingt die Rede sein. Das
eigentliche Genre von Paracelsus — dieser Eindruck dréngt sich bei der Lektiire
seiner Schriften auf — ist die miindliche Unterweisung, die in ihren Abschweifun-
gen und Exkursen, ihrer direkten Anrede des Zuhorers und Lesers {iberall durch
die schriftliche Form hindurchscheint. Aus Paracelsus spricht nicht der Profes-
sor, sondern der wandernde Arzt und ,Wunderheiler’, der ,Meister’, der sich an
den kleinen Kreis seiner Schiiler wendet. Fiir seine akademischen Kollegen und
ihr Buchwissen, fiir die ,Schulmedizin’, hat er nur hochste Verachtung {ibrig.

Wenn Paracelsus vom Neuplatonismus abhdngig ware, miisste man zudem
davon ausgehen, dass er diese Abhédngigkeit absichtlich verschleiert hat, indem
er sich einer vollig anderen Terminologie bedient. Seine dufierst eigenartigen Be-
griffspragungen (,iliaster”, , hylech”, ,gamaheu” usw.) stammen sicherlich nicht
aus dem Neuplatonismus. Gerade die Verwendung eines Begriffs wie , cabbala” /
,gabalia”, den er nun tatsdchlich etwa von Pico oder Reuchlin tibernommen ha-
ben konnte, ist dabei am merkwiirdigsten, denn was Paracelsus damit bezeich-
net, hat offensichtlich {iberhaupt nichts mit der jiidischen, spekulativen Theolo-
gie zu tun, die Reuchlin zu rekonstruieren beansprucht.

Starker als diese eher formalen Argumente wiegen die inhaltlichen Unterschie-
de. Dazu gehoren an erster Stelle die unterschiedlichen Traditionen, in die sich
beide mit ihrem Wissen stellen. Der programmatischen Berufung des Paracelsus
auf die ,Erfahrung” und auf das , Licht der Natur” (wie auch immer diese Begrif-
fe zu verstehen sind) ist bei Ficino nichts entgegen zu stellen. Ficino beruft sich
auf Platon und die Tradition einer prisca theologia, einer auf vorbiblische Zeiten
zuriickgehenden Weisheitslehre, die dann in Platon ihren literarischen Ausdruck
gefunden hitte. An den vdllig vereinzelten Stellen dagegen, an denen der Name

86 Rhein: Vergil oder die ,Konigskerze’ (s. Anm. 80), S.45-71, kommt S.71 zu dem Ergebnis,
Paracelsus spreche der Antike ,jede hermeneutische, literarische, wissenschaftliche und er-
zieherische Potenz vollig ab und entzieht damit dem zeitgendssischen Humanismus seine
Basis und seine Legitimation. Paracelsus hat am humanistischen Diskurs Teil durch Provo-
kation und Negation und stellt sich eben dadurch aufserhalb der humanistischen Respublica
litterarum.”

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Magie und (Al)Chemie im 16. Jahrhundert 183

Platons (und mehr als der Name ist es nicht) in den Werken des Paracelsus auf-
taucht (nach dem Index der Ausgabe Sudhoffs), wird er im wahrsten Sinne des
Wortes mit Aristoteles und Galen {iber einen Kamm geschoren. Paracelsus — man
kann das nicht genug betonen — lehnt die Autoritit der Antike grundsatzlich ab,
genauso wie er {iberhaupt jedem Buchwissen die Giiltigkeit bestreitet. Es ist das
,Licht der Natur”, die , Erfahrenheit” — und natiirlich die Bibel —, aus der der Arzt
seine Kenntnisse bezieht. Wer die Natur beherrschen lernen will, wie es das Ziel
der Magie ist, der muss in die Schule der Natur gehen.

Das gewichtigste Argument fiir eine Abhéngigkeit ist dagegen die Tatsache,
dass wir es in beiden Féllen mit einer dezidiert medizinisch fundierten Magie zu
tun haben. Sowohl Ficino als auch Paracelsus haben sich als Arzte der Magie zu-
gewandt. Ebenfalls gemeinsam ist beiden, dass es diese medizinische Perspektive
ist, die zur Annahme einer spirituellen Substanz fiihrt, die als Trager der magi-
schen Wirkungen fungiert. Allerdings konnte man hier bereits einwenden, dass
der spiritus Ficinos nur wenig mit dem ,Astralkdrper’ des Paracelsus gemein hat.
Waihrend der spiritus Ficinos als eine lichtartige Substanz den Kosmos durchflu-
tet und so die magischen Wirkungen ermoglicht, scheint man bei Paracelsus eher
davon ausgehen zu miissen, dass sich das Firmament im Menschen ,spiegelt”®
JInnerer’ und ,dufierer’ Himmel stehen in einer wesenhaften Verbindung oder
sind sogar als eins zu denken — wie auch immer man sich das vorstellen soll. Es
ist sicher richtig, dass die Magie bei Ficino und Paracelsus darauf beruht, dass
der Mikrokosmos des menschlichen Kérpers mit dem Makrokosmos in substan-
zieller Verbindung steht, mithin die Magie unaufloslich mit der Astrologie ver-
bunden ist. Aber die Art, wie diese Verbindung gedacht wird, ist nicht dieselbe.

Ein dritter, nun wirklich grundlegender Unterschied zwischen Ficino und
Paracelsus ist der theologische Begriindungszusammenhang. Wahrend Ficino in
De vita ohne irgendwelche biblischen Referenzen auskommt und in seiner Theo-
logia platonica eine Theologie als philosophisches, neuplatonisches System ent-
wickelt, ebenfalls ohne im engeren Sinne biblische Beziige, sind diese biblischen
Beziige bei Paracelsus allgegenwartig, auch und gerade im magischen Kontext.
Man koénnte sogar den Eindruck haben, dass es gerade die biblisch bezeugte
Prasenz magischer Wirkungen ist, von der als Faktum Paracelsus ausgeht und
die zu erkldren er sich bemiiht.*® Es waren die Magier aus dem Morgenland, die
zuerst von der Geburt Christi erfuhren und die Heilungen, die von Christus in
den Evangelien berichtet werden, die die Existenz der Magie verbiirgen und die
irgendwie ,verniinftig’, ,wissenschaftlich’, erklart werden miissen. Ficino dage-
gen nennt die drei Magier — und das ist symptomatisch — vor allem an der Stelle,
wo es ihm um eine Verteidigung der Magie gegeniiber der kirchlichen Theologie
geht, namlich in der , Apologie” zu den De vita libri tres. Dort dann allerdings

87 Vgl. dagegen Pagel: Das medizinische Weltbild des Paracelsus (s. Anm. 80), S. 54—62, der Pa-
racelsus gerade hier in einer neuplatonisch-gnostischen Tradition stehen sieht.
88 So schon Webster: Paracelsus on Natural and Popular Magic (s. Anm. 22).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



184 Volkhard Wels

auch gleich im Titel.*” Paracelsus findet die Magie gerade in der Bibel und er be-
miiht sich, diese Magie verstandlich zu machen, ihre Wirkungsweise zu erklaren.
Diesen Befund bestitigen wohl auch die (nach wie vor nur handschriftlich vor-
liegenden) Kommentare zum Matthédus-Evangelium des Paracelsus, wie sie Arle-
ne Miller Guinsburg untersucht hat: Das Interesse von Paracelsus gilt Christus
als einer exemplarischen Verkorperung magischer Kréfte.”* Wahrend Pico und
Reuchlin der Uberzeugung sind, dass die Kabbala dabei hilft, das Wesen Christi
besser zu verstehen, als es aus den neutestamentlichen Schriften verstandlich
wird, ist Paracelsus genau umgekehrt der Meinung, dass man die Magie aus der
Bibel heraus erkldaren muss.

Das vierte und wichtigste Argument, das gegen eine Abhédngigkeit vom Neu-
platonismus spricht, ist jedoch die schlechthin grundlegende Bedeutung der
(Al)Chemie im Werk des Paracelsus. Die Magie ist fiir Paracelsus wichtig, aber kei-
nesfalls zentral. In den Schriften Picos und Ficinos spielt, genau umgekehrt, die
Alchemie keine nennenswerte Rolle. Das ist im Falle der De vita libri tres ziemlich
bemerkenswert, denn eigentlich hétte der chemiatrische Grundgedanke — dass
man die stellar induzierte, wirkende Kraft aus einer Pflanze oder einem Metall
durch Destillation dieser entziehen und als Medikament verwenden kann — dem
Konzept des Werkes sehr nahegelegen. Aber diese Art von pharmazeutischer Al-
chemie, von Chemiatrie taucht in De vita nicht auf. Die Pharmazeutik, die dieses
Werk iiberall entfaltet, ist nicht (al)chemisch begriindet.

Die einzige Stelle in De vita, die alchemisch deutbar ist und als solche auch
sehr einflussreich war, ist eine Passage im dritten Kapitel des dritten Buches.”" An
dieser Stelle heifit es, der in den Metallen gebundene spiritus kénne durch eine
Art Destillation aus diesen gewonnen werden. Wiirde der spiritus des Goldes
von diesem getrennt, konne dieser dann auf ein anderes Metall appliziert wer-
den und dieses zu Gold transmutieren. Diese eine Stelle hat geniigt, um — wie
Peter Forshaw gezeigt hat — Ficino fiir das 16. Jahrhundert zu einem bedeuten-
den Alchemiker werden zu lassen.”? Dafiir verantwortlich ist auch ein mehrfach
gedruckter, alchemischer Text (De arte chimica), der schon im 16. Jahrhundert
Ficino zugesprochen und 1572 unter seinem Namen publiziert wurde. Der Text
entwickelt eine metall-transmutatorische Alchemie, die sich sehr gut an die Pas-
sage aus De vita anschliefSen lasst. Sylvain Matton hat in seiner Edition des Textes

89 Vgl. Ficino: De vita (s. Anm. 2), S. 396.

90 Vgl. Guinsburg: Paracelsian Magic and Theology (s. Anm.22). Vgl. auch den Befund in
Guinsburg: Die Ideenwelt des Paracelsus (s. Anm. 22).

91 Ficino: De vita (s. Anm. 2), I11.3, S.230.

92 Alle Angaben nach Peter Forshaw: Marsilio Ficino and the Chemical Art. In: Laus Platonici
philosophi. Marsilio Ficino and his Influence. Hg. v. Stephen Clucas, Peter J. Forshaw u. Va-
lery Rees. Leiden 2011, S.249-271. Vgl. auierdem Sylvain Matton: Marsile Ficin et 'alchimie.
Sa position, son influence. In: Alchimie et philosophie a la Renaissance. Hg. v. Jean-Claude
Margolin u. Sylvain Matton. Paris 1993, S.123-192. Zur Nahe von Ficinos spiritus-Theorie
zur Alchemie Augurellis vgl. Hiro Hirai: Le concept de semence dans les théories de la ma-
tiere a la Renaissance. Turnhout 2005, S. 62-66.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Magie und (Al)Chemie im 16. Jahrhundert 185

diesen (anders als das 16. Jahrhundert) dennoch nicht Ficino zugesprochen, son-
dern Agrippa von Nettesheim, der allerdings seinerseits in diesem Punkt von
Ficino abhédngig ware.”® Wer auch immer der Verfasser war: Bemerkenswert im
Vergleich zu Paracelsus ist hier vor allem, dass es sich um eine alchemia transmu-
tatoria handelt, die auf die supponierten Wirkkrafte des Goldes rekurriert. Damit
stehen Ficino und Agrippa in einer anderen Tradition als die pharmazeutische
Chemiatrie des Paracelsus (vgl. unten).

Wie Ficino, so erwdhnt auch Agrippa von Nettesheim in De occulta philosophia
die Alchemie nur hochst beildufig® In Kapitel 1.7 ist Agrippa (wie Ficino) der
Meinung, man konne die stellar induzierte ,quinta essentia” aus den Elemen-
ten, in denen sie besonders gut ,gespeichert’ und aus denen sie gleichzeitig gut
abzutrennen wire (wie den Metallen), durch alchemische Sublimation heraus-
holen und sie dann verwenden, um geringwertigere Metalle in hoherwertige zu
verwandeln.” Interessanterweise richtet sich auch die Polemik im 90. Kapitel
von De incertitude et vanitate scientiarum atque artium (1530), das der Alchemie ge-
widmet ist, allein gegen die alchemia transmutatoria, nicht gegen eine pharma-
zeutische Alchemie. Diese taucht auch im 84. Kapitel, der Pharmazeutik gewid-
met, nicht auf. Daraus ist sicherlich nicht zu folgern, dass Agrippa nicht auch
deren Unsicherheit und Nichtigkeit héitte erweisen konnen, als vielmehr, dass
diese chemiatrische Pharmazeutik zu diesem Zeitpunkt noch nicht zur Geniige
in offentliche Erscheinung getreten war, als dass sie schon ein eigenes Kapitel
verdient hatte. Agrippas Polemik gegen die Alchemie (,,der ich {ibrigens gar nicht
so ablehnend gegeniiberstehe”” heifit es ausdriicklich) richtet sich nicht gegen
die Moglichkeit einer Verwandlung der Elemente, sondern gegen diejenigen, die
diese Alchemie nur aus Habgier praktizieren. Das diirfte eine durchaus typische
Haltung fiir die Frithe Neuzeit gewesen sein, angesichts der Tatsache, dass es
bis ins 18. Jahrhundert hinein macht- und kriegsliisterne Fiirsten waren, die La-
borpraktiker finanziert haben, um kiinstliches Gold herzustellen. Diese Polemik
gegen die Praxis der Alchemie an den Hofen darf nicht mit einer Polemik gegen
die Alchemie als ganze verwechselt werden.

93 Vgl. die Einfiihrung von Sylvain Matton in Heinrich Cornelius Agrippa von Nettesheim:
De Arte Chimica. A Critical Edition of the Latin Text with a Seventeenth-Century English
Translation. Hg. v. Sylvain Matton. Paris, Mailand 2014.

94 Vgl. Wolf Dieter Miiller-Jahncke: The Attitude of Agrippa von Nettesheim (1486-1535) to-
wards Alchemy. In: Ambix 22 (1975), S.134-150. Vgl. dagegen zuletzt Claus Priesner: Uber
die Wirklichkeit des Okkulten. Naturmagie und Alchemie in der Frithen Neuzeit. In: Dis-
kurse der Gelehrtenkultur. Hg. v. Herbert Jaumann. Berlin, New York 2011, S. 305-345, hier
S.320, der — ohne jeden Textbeleg — die Alchemie bei Agrippa zu einem , integralen Teil des
okkulten Wissens” erklart.

95 Agrippa: Occulta philosophia (s. Anm. 8), 1.7, 5. 99-101, vgl. dort aulerdem 1.14, S. 112-114.

96 Zit. nach der deutschen Ubersetzung von Giipner, vgl. Heinrich Cornelius Agrippa von Net-
tesheim: Uber die Fragwiirdigkeit, ja Nichtigkeit der Wissenschaften, Kiinste und Gewerbe.
Mit einem Nachwort hg. v. Siegfried Wollgast. Ubers. u. mit Anm. versehen v. Gerhard Giip-
ner. Berlin 1993, hier S. 225.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



186 Volkhard Wels

Agrippas Desinteresse an der Goldherstellung ist jedoch noch in anderer
Hinsicht bemerkenswert. Miiller-Jahncke hat darauf hingewiesen, dass Agrippa
sich nicht nur in seinen Briefen als praktizierender (Al)Chemiker zeigt, sondern
in seinem Antidotum contra pestem (1518/1529) (al)chemisch hergestellte Medika-
mente gegen die Pest zusammentrdgt. Das ist dieselbe (al)chemische Tradition,
in der auch Paracelsus steht. Interessant ist deshalb, dass Agrippa zwischen der
Theorie der Magie in De occulta philosophia und der chemiatrischen Praxis, die
den Pestmedikamenten zugrunde liegt, keine Verbindung herstellt, genauso wie
in der Polemik in De incertitudine. Auch das ist ein Argument dafiir, dass Magie
und Alchemie aus neuplatonischer Perspektive noch um 1530 nicht miteinander
verbunden werden: Die alchemia transmutatoria geradt zwar bei der Theorie der
Elemente fliichtig in den Blick, die alchemia medica aber gar nicht.

Interessanterweise verkniipft trotzdem Erasmus in einer kritischen Reaktion
auf Agrippas Occulta philosophia bereits Alchemie, Magie und Kabbala,” und Juli-
us César Scaliger spottet 1557 in seinen Exercitationes exotericae in einem Zug tiber
Alchemie und Magie.” Allerdings sieht Scaliger deren Gemeinsamkeit nicht in
ihrem ,okkulten’ Charakter, sondern in ihrer Wirkungslosigkeit. Damit greift er
ein durchaus gangiges Argument der scholastischen Magie-Diskussion auf, das
sich gut in seine Polemik gegen die qualitates occultae als asylum ignorantiae
fligt. Die Annahme ,verborgener Eigenschaften’ der Dinge, deren sich die Magie
bedient, ist demnach nur ein Symptom von Unwissenheit. Das richtet sich gegen
den Begriff einer ,occulta philosophia’ als Philosophie verborgener Ursachen, ge-
gen deren Ausweitung Scaliger mit seinem aristotelischen Begriff von scientia als
Ursachenforschung polemisiert.”

Soweit ich sehe, gibt es im Neuplatonismus eines Pico, Ficino oder Agrippa
keine weiteren, dariiber hinausgehenden Beziige zur Alchemie. Meine These
—und als solche sei sie hier noch einmal'® zur Diskussion gestellt — ist allerdings
weitreichender. Es scheint ndmlich nicht nur im Neuplatonismus, sondern auch
im ganzen lateinischen' Mittelalter keine Verbindung zwischen Magie und Al-
chemie hergestellt worden zu sein. Weder die grundlegenden Texte der alchemia

97 Vgl. Miiller-Jahncke: Attitude of Agrippa (s. Anm. 94), S. 147.

98 Julius César Scaliger: Exercitationes exotericae. Paris 1557, vgl. dort die exercitatio 327, S. 444f.
Zu Scaligers Naturphilosophie vgl. Kuni Sakamoto: Julius Caesar Scaliger, Renaissance Re-
former of Aristotelianism. A Study of his Exotericae Exercitationes. Leiden, Boston 2016.

99 Zum Begriff der qualitates occultae und seiner Umdeutung in der Frithen Neuzeit vgl.
Blum: Qualitates occultae (s. Anm. 7).

100 Aus der Perspektive der Alchemie habe ich die These bereits formuliert in Volkhard
Wels: Die Alchemie der Frithen Neuzeit als Gegenstand der Wissensgeschichte. In: Magia
daemoniaca, magia naturalis, zouber. Schreibweisen von Magie und Alchemie in Mittelal-
ter und Friither Neuzeit. Hg. v. Peter-André Alt u. a. Wiesbaden 2015, S.233-265, hier S. 247f.

101 Die Einschrankung auf das lateinische Mittelalter ist insofern von Bedeutung, als es im
arabischen Raum eine solche Verbindung zu geben scheint, vgl. die bereits oben, Anm. 1
gemachte Einschrankung. Auch in der Wissenssystematik von Dominicus Gundissalinus
(ca. 1150) werden u. a. Medizin, Astrologie, Nigromantie [hier als nicht-ddmonische Nigro-
mantie verstanden], die ,Talismankunst” (,de imaginibus”), navigatio und die Alchemie

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Magie und (Al)Chemie im 16. Jahrhundert 187

transmutatoria (etwa die Summa perfectionis Pseudo-Gebers, die Turba philosopho-
rum, Roger Bacon, Albertus Magnus, das Rosarium philosophorum), noch die einer
spirituellen, religiosen Ausdeutung alchemischer Prozesse verpflichteten Texte
(etwa die Aurora consurgens oder das Buch der Heiligen Dreifaltigkeit), noch die einer
pharmazeutischen, an Destillationsverfahren ausgerichteten Alchemie zugeho-
rigen Texte (Johannes de Rupescissa, Hieronymus Brunschwig, Philipp Ulstad),
und auch nicht die der Mineralogie und Bergwerkstechnik zugehorigen Texte
(Buch der Alaune und Salze, ,Bergwerksbiichlein’, Georg Agricolas De re metallica)
stellen eine Verbindung zur Magie her."”” Dasselbe gilt auf der anderen Seite fiir
die Handbiicher der Damonenbeschworung (Clavicula Salomonis, Hollenzwéan-
ge’). Auch von dieser Seite werden keine Verbindungen zur Alchemie hergestellt.

Trotzdem besitzt die Verbindung von Alchemie und Magie eine derartige Pré-
senz, dass sie nicht nur die populédre Kultur durchdringt, sondern es teilweise
auch bis in die wissenschaftlichen Darstellungen hinein geschafft hat."”® Meine
Gegenthese lautet, dass die Verbindung von Alchemie, Magie und Astrologie als
,okkulten’ Kiinsten auf das 17. und 18. Jahrhundert zuriickgeht und mithin eine
Folge der Entwicklungen ist, die sich im 16. Jahrhundert anbahnen. Zu diesen
Entwicklungen gehort die Verengung des Begriffs der Magie auf ddmonische
Magie (im Unterschied zu einer magia naturalis, die sich in der scientia naturalis
auflost) und die Verengung des Begriffs der Alchemie auf eine spirituelle, her-
metische Kunst, von der sich im 17. Jahrhundert die Chemie als ,experimentelle
Naturwissenschaft’ abspaltet.” Die These lautet weiter, dass am Anfang dieser

als Naturwissen zusammengefasst. Ich danke Frank Fiirbeth fiir diesen und einige andere
Hinweise.

102 Zur Vielzahl der alchemischen Traditionen in Mittelalter und Frither Neuzeit vgl. — noch
immer grundlegend — den Artikel von Joachim Telle: Alchemie. Historisch. In: Theologi-
sche Realenzyklopéddie. Berlin, New York 1978, Bd. 2, S.199-227.

103 Am prominentesten Priesner: Uber die Wirklichkeit des Okkulten (s. Anm. 94). Auch die
beiden populdrwissenschaftlichen Darstellungen Claus Priesner: Geschichte der Alche-
mie. Miinchen 2011 und ders.: Chemie. Eine illustrierte Geschichte. Darmstadt 2015 be-
haupten diese Verbindung, ohne dafiir Textbelege zu nennen, genauso wenig wie Helmut
Birkhan: Magie im Mittelalter. Miinchen 2010 oder Richard Kieckhefer: Magie im Mittel-
alter. Miinchen 1995. Ausgewogener das Urteil bei Anne-Charlott Trepp: Religion, Magie
und Naturphilosophie. Alchemie im 16. und 17. Jahrhundert. In: Im Zeichen der Krise.
Religiositdt im Europa des 17. Jahrhunderts. Hg. v. Hartmut Lehmann u. Anne-Charlott
Trepp. Gottingen 1999, S.473-493. Ich verzichte auf weitere Nachweise in der &lteren For-
schung. Nachdriicklich hingewiesen sei dagegen auf die Darstellungen der Alchemie von
Bruce Moran: Distilling Knowledge. Alchemy, Chemistry and the Scientific Revolution.
Cambridge, Mass. 2005; Lawrence M. Principe: The Secrets of Alchemy. Chicago u. a. 2013;
Didier Kahn: Le fixe et le volatile. Chimie et alchimie, de Paracelse a Lavoisier. Paris 2016
(dort S.83-86 auch schon der Hinweis, dass es erst mit Paracelsus zu einer Allianz von
Alchemie und Magie kommt) und Jost Weyer: Geschichte der Chemie. Bd. 1. Berlin 2018. In
keiner dieser Darstellungen spielt die Magie eine Rolle.

104 Zur ,okkultistischen’ und ,esoterischen’ Vereinnahmung der Alchemie vgl. Lawrence M.
Principe und William R. Newman: Some Problems with the Historiography of Alchemy.
In: Secrets of Nature. Astrology and Alchemy in Early Modern Europe. Hg. v. Anthony
Grafton u. William R. Newman. Cambridge 2001, S. 385-430.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



188 Volkhard Wels

Entwicklungen Paracelsus steht, in dessen Werk Magie und Alchemie zumindest
in eine bedingte Nahe geraten. Die Frage, die mir deshalb am dringendsten er-
scheint, lautet, wie diese Verbindung bei Paracelsus zu erklédren ist.

5 Die (Al)Chemie des Paracelsus

Waihrend die Magie fiir Paracelsus eine wichtige, aber keine zentrale Rolle spielt,
ist die (Al)Chemie fiir ihn schlechthin fundamental.'® Dabei ist an erster Stelle der
Begriff der (Al)Chemie zu differenzieren, denn fiir eine Alchemie, die versucht,
Gold herzustellen, hat Paracelsus nur Verachtung iibrig. Es geht dabei nicht um
die Frage, ob die Verwandlung der Metalle grundsétzlich tiberhaupt mdoglich ist
(daran diirfte fiir jeden, der gesehen hatte, wie aus Kupfer und Zink Bronze oder
aus Sand und Pottasche Glas entstand, kaum Zweifel bestanden haben), sondern,
ob sich eine solche Umwandlung tatséchlich auch technisch bewerkstelligen liefs,
und dann - ganz grundsitzlich —, ob man sich einer solchen, nur auf weltlich-
okonomische Ziele gerichteten, von Habgier getriebenen Arbeit widmen sollte.
Aus dieser Perspektive hat Paracelsus, an dessen Frommigkeit {iberhaupt kein
Zweifel besteht,'™ fiir eine solche Alchemie nur Verachtung {ibrig.!”” Paracelsus
steht nicht in der Tradition einer alchemia transmutatoria, sondern in der Tradi-

105 Zur Alchemie des Paracelsus vgl. stellvertretend Bruce T. Moran: Andreas Libavius and
the Transformation of Alchemy. Separating Chemical Cultures with Polemical Fire. Saga-
more Beach, Ma 2007; Hirai: Le Concept de Semence (s. Anm. 92); Luigi Massimo Bianchi:
The Visible and the Invisible. From Alchemy to Paracelsus. In: Alchemy and Chemistry in
the 16th and 17th Centuries. Hg. v. Piyo Rattansi u. Antonio Clericuzio. Dordrecht 1994,
S.17-50; Urs Leo Gantenbein: Paracelsus und die Quellen seiner medizinischen Alche-
mie. In: Religion und Gesundheit im 16. Jahrhundert. Hg. v. Albrecht Classen. Berlin, New
York 2011, S.113-164 und Wolf-Dieter Miiller-Jahncke und Julian Paulus: Die Stellung des
Paracelsus in der Alchemie. In: Paracelsus (1493-1541). , Keines andern Knecht ...”. Hg. v.
Heinz Dopsch u. a. Salzburg 1993, S.149-154. Peter Morys: Medizin und Pharmazie in der
Kosmologie Leonhard Thurneissers zum Thurn (1531-1596). Husum 1982 bietet eine pra-
zise Zusammenfassung der paracelsischen Prinzipien in der Rezeption Thurneyssers. Aus
der alteren Forschung hervorzuheben ist Pagel: Paracelsus. An Introduction (s. Anm. 80)
und Allen G. Debus: The Chemical Philosophy. Paracelsian Science and Medicine in the
Sixteenth and Seventeenth Centuries. New York 1977. Aus kulturwissenschaftlicher Per-
spektive vgl. Ute Frietsch: Haresie und Wissenschaft. Eine Genealogie der paracelsischen
Alchemie. Miinchen 2013. Der Beitrag von Andrew Sparling: Paracelsus, a Transmutation-
al Alchemist. In: Ambix 67 (2020), S.62-87, der eine Neubewertung von Paracelsus” Hal-
tung zur alchemia transmutatoria bietet, ist leider zu spét erschienen, als dass ich ihn noch
angemessen in Betracht hétte ziehen konnen.

106 Zur Theologie des Paracelsus vgl. die Arbeiten von Urs Leo Gantenbein, ich verweise
stellvertretend auf den Artikel Gantenbein: Paracelsus. Theology and Magic (s. Anm. 22);
Gantenbein: Grundziige der paracelsischen Theologie (s. Anm.22) und auf Gantenbein:
Paracelsus als Theologe (s. Anm.22). Aus der alteren Forschung hervorzuheben ist Kurt
Goldammer: Paracelsus. Natur und Offenbarung. Hannover 1953 und Ute Gause: Paracel-
sus (1493-1541). Genese und Entfaltung seiner frithen Theologie. Tiibingen 1993. Andrew
Weeks: Paracelsus. Speculative Theory and the Crisis of the Early Reformation. New York
1997 und Charles Webster: Paracelsus. Medicine, Magic and Mission at the End of Time.
New Haven, London 2008 verorten Paracelsus in den religiosen Stromungen der Zeit.

107 Vgl. die Zusammenstellung der Belege bei Joachim Telle: Paracelsus als Alchemiker. In: Pa-

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Magie und (Al)Chemie im 16. Jahrhundert 189

tion einer alchemia medica oder Chemiatrie, das heifst einer sich wesentlich auf
Destillationsverfahren stiitzenden Pharmazeutik, wie sie wirkmachtig Johannes
de Rupescissa (De consideratione quintae essentiae rerum omnium, entstanden um
1350) vertreten hatte'® und wie sie schon vor Paracelsus in mannigfachen Aus-
pragungen praktiziert worden war.'”

Im Buch Paragranum (1530) begriindet Paracelsus die Medizin auf der Philo-
sophie als Naturwissen, der Astronomie als Kenntnis der Gestirne und auf der
(Al)Chemie. (Al)Chemie ist dabei im weitesten Sinne die Kunst, sich der Natur
in ihren ,subtilen” und ,scharfen” Wirkungen zu bedienen. Sie ist die , Vollen-
dung” der Natur in dem Sinne, in dem der Backer aus dem Getreide Brot backt.
Die Natur liefert das Getreide, aber erst im Backen als einem chemischen Prozess
vollendet sich die Natur, indem das Getreide zu Brot wird:

Nun weiter zu dem dritten grund, darauf die arznei stehet, ist die alchi-
mei. wo hierin der arzt nicht bei dem hdchsten und grofiten geflissen vnd
erfaren ist, so ist es alles umbsonst, was sein kunst ist. dan die natur ist so
subtil und so scharpf in iren dingen, das sie on grofse kunst nicht will ge-
brauchet werden; dan sie gibt nichts an tag, das auf sein stat vollendet sei.
sonder der mensch muf$ es vollenden. dise vollendung heifset alchimia.
dan ein alchimist ist der becke in dem so er brot backt, der rebman in dem
so er den wein macht, der weber in dem das er tuch macht. also was aus
der natur wachst dem menschen zu nuz, derselbige der es dahin bringt,
dahin es verordnet wird von der natur, der ist ein alchimist.!?

(Al)Chemie ist damit Pharmazeutik als chemische Herstellung von Medikamen-
ten. Diese Pharmazeutik muss sich an der Natur orientieren, d.h. an den chemi-

racelsus und Salzburg. Hg. v. Heinz Dopsch u. Peter F. Kramml. Salzburg 1994, S. 157-172,
hier S. 169.

108 Vgl. Udo Benzenhofer: Johannes’ de Rupescissa Liber de consideratione quintae essentiae omni-
um rerum deutsch. Studien zur Alchemia medica des 15. bis 17. Jahrhunderts mit kritischer
Edition des Textes. Stuttgart 1989.

109 Vgl. Telle: Paracelsus als Alchemiker (s. Anm. 107), der S. 158 die ,anmafiend-hochfahren-
den Ziige” des paracelsischen Anspruchs, neue pharmazeutische Wege eingeschlagen zu
haben, stark relativiert: ,Vor dem Hintergrund, dafl der Alchemia medica bzw. der wich-
tigsten Methode der alchemischen Arzneimittelgewinnung, der Destillation, ausweislich
des Aqua-vitae-Schrifttums, der bekannten Destillierbiicher H. Brunschwigs, Ph. Ulstad
oder K. Gessners, aber auch nach Zeugnis mancher Handschriften alchemomedizinischen
Inhalts bereits breite Bahn gebrochen worden war, die Alchemia medica vor und neben
ihrem vermeintliche ,Begriinder’ Paracelsus gepflegt worden ist, sehen wir Paracelsus
mit seiner Forderung, ,Artzney vnnd Alchimey’ solle ,allwege beyeinander stehen’, in den
Bahnen einer seit langerem getiibten Praxis, erscheint Hohenheims Anspruch, er habe an-
dere pharmazeutische Wege eingeschlagen als seine Zeitgenossen sonst, nicht frei von
anmafiend-hochfahrenden Ziigen.”

110 Paracelsus: Das Buch Paragranum. In ders.: Samtliche Werke. Hg. v. Karl Sudhoff. Bd. 8. Miin-
chen 1924, S.133-221, hier S.181. Ahnlich die Bestimmung der Alchemie im 5. Kapitel des
Labyrinthus medicorum errantium, vgl. Paracelsus: Labyrinthus (s. Anm. 41), hier S. 186-190.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



190 Volkhard Wels

schen Prozessen, wie sie in der Natur tiberall zu beobachten sind, nicht an dem
,Spintisieren” der Apotheker, also an ihrem erfahrungslosen Buchwissen:

dan die natur zeigt dir selbst an in den dinge, was du dich hierinnen be-
fleiffen solt, damit das du deine arznei in ein wirkung bringest. gleich als
der somer die birnen und die trauben, also sol auch dein arznei eingefiirt
werden, und so sie also eingefiirt wird werden, so wirstu deiner arznei
gut end haben.'

Es ist die ,spirituelle’ Wirkung des Sonnenlichts, durch das die Natur den che-
misch zu denkenden Reifungsprozess der Birne vollendet. Deswegen kann es
keine (Al)Chemie ohne ,Astrologie’ (also Kenntnis der Einfliisse der Gestirne)
geben, denn es sind die Gestirne, die fiir die (al)chemischen Prozesse in der ele-
mentischen Welt verantwortlich sind — und nicht die vier Qualitdaten, wie die
antike Medizin glaubte:

so nun das also ist, so mufs der arzt seine weis lassen faren mit gradibus
und complexionibus, humoribus und qualitatibus, sonder mufS mit gewalt
die arznei erkennen in die gestirn; das ist, er mufi der arznei art erkennen
nach dem gestirn, das also oben und unden astra sind. und dieweil die arz-
nei nichts sol one den himel, so muf sie durch den himel gefiirt werden.'?

In den Medikamenten sind die arcana die wirkenden, verborgenen ,Tugenden”
und ,Krifte”, die von den Gestirnen ,gefiihrt” werden. Innerhalb des Menschen
ist es der Magen, der als , archeus” diese arcana durch einen (al)chemischen Pro-
zess in den menschlichen Korper iiberfithrt. Wie die Gestirne eine bestimmte
Krankheit verursachen, so muss der Arzt durch die (Al)Chemie den negativen
Einfluss durch einen positiven Einfluss ausgleichen. In der Sprache des Paracel-
sus: Der Arzt ,dirigiert” durch die (Al)Chemie die Gestirne, die in den arcana
wirken. Der Magen 16st diese arcana chemisch aus der Materie des Medikaments
und tiberfiihrt sie in den Kérper. Wenn es dem Arzt nicht gelingt, die arcana che-
misch so zuzubereiten, dass der Magen sie herauslésen kann, hat er versagt und
die arcana werden mit dem Stuhl ausgeschieden:

da get nun her das dirigiren; so du ein arznei eingibest, so muf$ dirs der
magen bereiten, und er ist der alchimist. Nun ist es dem magen moglich,
dahin zubringen, das die astra annemen, so wird sie dirigirt, wo nicht so
bleibt sie im magen und gehet durch den stul aus.'”

Diese pharmazeutische (Al)Chemie hat offensichtlich nichts mit der Herstellung
von Gold zu schaffen, sondern ist das, was heute Biochemie genannt wird. Altere
Medizinhistoriker haben aufgrund solcher Theorien Paracelsus nicht nur zuer-

111 Paracelsus: Paragranum (s. Anm. 110), S. 182.
112 Paracelsus: Paragranum (s. Anm 110), S. 183.
113 Paracelsus: Paragranum (s. Anm. 110), S. 185.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Magie und (Al)Chemie im 16. Jahrhundert 191

kannt, dass er die Tatigkeit des Magens erstmals als chemischen Prozess denkt,
sondern auch, dass er — anders als die antike Medizin, die jede Krankheit auf ein
Ungleichgewicht der Safte zuriickfiihrt — Krankheit erstmalig als eigene Entitat
denkt."* Auch die prominente Bedeutung, die mineralische Medikamente bei Pa-
racelsus haben (im Gegensatz zur vor allem auf der Pflanzenheilkunde beruhen-
den Pharmazeutik der Antike), ist durch diese (al)chemische Hypothese zu erkla-
ren, denn die Krifte der Gestirne kdnnen sich eben genauso in Pflanzen wie in
Mineralien ,speichern’. Wie neu auch immer diese medizinischen Annahmen des
Paracelsus sind:"* sie begriinden die fundamentale Bedeutung der (Al)Chemie
fiir die arztliche Tatigkeit. Nur wer die (Al)Chemie kennt, kennt die Geheimnis-
se der Natur."® Der Arzt muss ,,calcinieren” und , destillieren” konnen, er muss
durch das Feuer die Dinge ,,zerbrechen”, um ihre arcana , dirigieren” zu kénnen:

und wie das korn, das faul wird in der erden, vor dem und es wachst,
und darnach in seine friicht gehet, also hie auch im feur die zerbrechung
geschihet. und da fermentiren sich die arcanen und geben von inen die
corpora und gehent in ir aufsteigen zu iren exaltationibus, deren zeit ist
calciniren, sublimiren, reverberiren, solviren etc.'”

Die technische Seite dieser (Al)Chemie entwickelt Paracelsus in den Archidoxen,
die in ihrem Untertitel dann auch de mysteriis naturae heiSen.'® Paracelsus be-
handelt hier die ,,Scheidung der Elemente” gegliedert nach den Substanzen (Me-
talle, Krauter, Fleisch, usw.); die Techniken der Extraktion der , quinta essentia”,
ebenfalls gegliedert nach den Substanzen; die Arten der arcana; die , magisteria”
(LAuszug’ oder Verdnderung einer Substanz ohne Scheidung der Elemente, wie
z.B. bei Fermentationsprozessen); die ,specifica” der Substanzen (Geruch, Ge-
schmack, chemische Wirkungen) und die , Elixiere” (Losungen).

114 So wiren die bestandigen Polemiken gegen die antike Saftelehre zu erklaren, vgl. z.B. Pa-
racelsus: Paragranum (s. Anm. 110), S.186f.: ,darumb so wisset allein das, das die arcana
seind, die da tugent und kreft seind, darumb so seind sie volatilia und haben kein corpora
und sein chaos und seind clarum und seind durchsichtig und seind in gewalt des gestirns.
Und so du das gestirn weifst und die krankheit weif8t, so hastu deinen verstand, was dein
ductor und was die potentia sei. Das beweren die arcana also, das nichts ist in humoribus,
qualitatibus, complexionibus und das ist melancolia und das ist phlegma etc. sondern das
ist mars, das ist saturnus, und also ist das arcanum martis und arcanaum saturni; hie ligt
physica, welcher wolt under euch auditoribus diesem grunt feind sein?”

115 Neuere medizinhistorische Darstellungen relativieren die Bedeutung von Paracelsus stark,
vgl. z.B. Wolfgang U. Eckart: Geschichte, Theorie und Ethik der Medizin. Berlin, Heidelberg
2013, der S.90 Paracelsus fiir , fraglos eine der am meisten tiberschétzten Personlichkeiten”
in der Geschichte der Medizin hélt und S. 92 allein die Begriindung der Chymiatrie durch
die Einfiihrung mineralischer Medikamente als nachhaltige Innovation einschétzt.

116 Paracelsus: Paragranum (s. Anm. 110), S. 189: ,,darumb aber das ir alchimiam nicht wisset,
so wisset ir auch nicht die mysteria der natur.”

117 Paracelsus: Paragranum (s. Anm. 110), S. 187.

118 Paracelsus: Decem libri Archidoxis [...] de Mysteriis naturae. In ders.: Sdmtliche Werke.
Hg. v. Karl Sudhoff. Bd. 3. Miinchen, Berlin 1930, S. 91-200.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



192 Volkhard Wels

Der (Al)Chemie als Praxis der Pharmazeutik entspricht eine chemische Theorie
der Schopfung: Weil die Schopfung selbst (und das heifit: auch der menschliche
Korper) nach chemischen Prinzipien aufgebaut ist und funktioniert, ist Chemie
die Technik, durch kiinstlich hergestellte Medikamente auf den menschlichen
Korper einzuwirken. Die Natur selbst ist die Lehrmeisterin der (Al)Chemie,
(Al)Chemie ist Nachahmung (,, Dirigierung”) natiirlicher Prozesse: , Die generati-
on aller natiirlichen dingen ist zweierlei, als eine die von natur geschicht on alle
kunst, die ander geschicht durch kunst nemlich durch alchimiam.”"**

Gegen die antike Theorie der Elemente (Feuer, Erde, Wasser, Luft) entwickelt
Paracelsus eine chemische Theorie der Materie, indem er der mittelalterlichen
(nur auf die Metall-Entstehung bezogenen) Quecksilber-Schwefel-Theorie ein
drittes Prinzip hinzufiigt, das Salz. Alle Erscheinung, die sich an natiirlichen,
d.h. ,gemischten Kérpern’ (und dazu gehdrt der menschliche Korper) beobachten
lassen, lassen sich auf die Aktion und Interaktion dieser drei Prinzipien (,tria
prima”) zuriickfiithren. In seiner Schrift Von den ersten dreien essentiis, daraus com-
poniert wird das generatum beschreibt Paracelsus die den menschlichen Kérper be-
stimmenden Vorgange aus einer dieserart chemischen Perspektive: Ingwer wirkt
schweifstreibend, weil er wesentlich vom salischen Prinzip bestimmt wird, Salz
aber das selbst unverbrennbare, Wasser aufsaugende Prinzip verkorpert — und
damit eben, als Medikament verabreicht, den Schweifd heraustreibt, ihn aus dem
Zellgewebe heraussaugt.'”

Salz steht fiir das feste, formgebende Prinzip; Sulphur fiir das brennbare, aber
auch Materialitdt verleihende, Quecksilber oder Mercurius fiir das fliissige, fliich-
tige, Instabilitdt und Spiritualitdt (im Sinne von Gas, Geist oder Rauch) verleihen-
de Prinzip. Viel zitiert ist das Beispiel, in dem Paracelsus diese drei Prinzipien am
Beispiel eines Verbrennungsprozesses beschreibt. Wenn man ein Holz verbrennt,
so ist das, was brennt, der Schwefel, der entstehende Rauch ist das Quecksilber
und das, was als Asche zuriickbleibt, ist Salz."*' In der Philosophia de generatio-
nibus et fructibus quatuor elementorum (1525/26) wird die gesamte Materie — eben
der ,elementische Leib” des Menschen und des Kosmos — auf die Interaktion
der drei Prinzipien zuriickgefiihrt.'”> Die antike Theorie der vier Elemente wird
nicht ersetzt, sondern in den ,tria prima” chemisch begriindet und grundgelegt.
Die Elemente sind — anders, als es die Antike wollte — keine ,,simplicia”, sondern
selbst zusammengesetzt.

119 Paracelsus: De natura rerum. In ders.: Simtliche Werke. Bd. 11. Hg. v. Karl Sudhoff. Miin-
chen, Berlin 1982, S.307-403, hier S. 312.

120 Paracelsus: Von den ersten dreien essentiis, daraus componiert wird das generatum. In
ders.: Samtliche Werke. Hg. v. Karl Sudhoff. Bd. 3. Miinchen, Berlin 1930, S. 1-11, hier S. 10.

121 Paracelsus: Opus Paramirum. In ders.: Samtliche Werke. Bd. 9. Hg. v. Karl Sudhoff. Miin-
chen-Planegg 1925, S. 37-230, hier S. 46.

122 Paracelsus: Philosophia de generationibus et fructibus quatuor elementorum. In ders.:
Samtliche Werke. Bd. 11. Hg. v. Karl Sudhoff. Miinchen, Berlin 1931, S. 5-123.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Magie und (Al)Chemie im 16. Jahrhundert 193

Diese kurze und sicher verkiirzende Zusammenfassung der paracelsischen
(Al)Chemie muss hier geniigen. Was die Verbindung zur Magie betrifft, so ist
an erster Stelle festzuhalten, dass in den Schriften, in denen Paracelsus seinen
Begriff von (Al)Chemie entwickelt — den Archidoxen, das Buch Paragranum — mit
keinem Wort von Magie die Rede ist. Die Magie wird, wie oben dargestellt, im
Grunde nur in der Astronomia magna behandelt, in der nun wieder umgekehrt die
(Al)Chemie keine Rolle spielt, was verdient, ausdriicklich hervorgehoben zu wer-
den: In den zahllosen Untergliederungen der , astronomia”, wie sie die Astrono-
mia magna entwickelt, taucht die (Al)Chemie an keiner einzigen Stelle auf.

Von einer programmatischen, begrifflichen Verbindung zwischen Magie und
Alchemie kann bei Paracelsus deshalb keine Rede sein. Dennoch ist die Verbin-
dung zwischen beiden Wissensformen bei Paracelsus implizit bereits vorhanden.
Indem der Mensch als Mikrokosmos in einer wesenhaften Verbindung zum Ma-
krokosmos steht und Magie bei Paracelsus darin besteht, , die himmlische Kraft
in das Medium [zu] bringen”, das heifit in den Menschen, gibt es eine im wort-
lichen Sinne substanzielle Verbindung zwischen Magie und (Al)Chemie, denn
genau das ist, was der (Al)Chemiker seinerseits zu tun beansprucht: die siderisch
,geladenen’ arcana im Korper des Menschen wirksam zu machen. In einer bereits
zitierten Stelle aus der Astronomia magna wird diese Verbindung hergestellt, auch
wenn der Begriff der Alchemie dabei nicht fallt:

Erstlich vor allen dingen will ich euch underricht geben und zu verstehen,
was magica sei. Eben das ist sie, das sie die himlische kraft mag in das
medium bringen und in dem selbigen sein operation volbringen. Das me-
dium ist der centrum, der centrum ist der mensch. Also mag durch den
menschen die himlische macht in den menschen gebraucht werden, also
das im selbigen menschen erfunden wird die selbige wirkung, so in der
selbigen constellation mdglich ist. Also wird aus dem selbigen menschen,
in den die magica gebracht hat solche vires, gleich der selbig stern, wie er
an im selbs ist, mit den selbigen secretis und arcanis; zu gleicher weis als
senn einer ein kraut isset, im selbigen ist das kraut und seine vires, wie
dan die vires sein.'”

Vielleicht konnte man sagen, dass das, was die Magie auf makrokosmischer
Ebene tut, die (Al)Chemie auf mikrokosmischer Ebene tut. Das entsprédche ge-
nau dem, was die Tabula smaragdina als Glaubensbekenntnis der Alchemie in
ihrem ersten Satz behauptet: ,Quod est inferius, est sicut quod est superius”. Die
(Al)Chemie verhilt sich damit — bei Paracelsus — komplementéar zur Magie, in-
dem der gesamte Kosmos von verborgenen Kréften beherrscht und gesteuert
wird. Im makrokosmischen Bereich kénnen diese Kréfte durch die Magie instru-
mentalisiert werden, im mikrokosmischen Bereich durch die (Al)Chemie. Der
(Al)Chemiker muss immer auch ein Magier sein, um seine Pharmaka herstellen

123 Paracelsus: Astronomia magna (s. Anm 25), 1.6, S.122.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



194 Volkhard Wels

zu konnen. Damit ist dann aber auch gesagt — und das ist der vielleicht wichtigste
Befund —, dass nicht nur die Magie des Paracelsus im Sinne einer magia naturalis
zu verstehen ist, sondern auch die (Al)Chemie: (Al)Chemie ist bei Paracelsus im-
mer alchemia naturalis. Sie ist das, was dann im 18. Jahrhundert Chemie heifsen
wird.

6 Magie und (Al)Chemie im Paracelsismus

Obwohl Paracelsus die alchemia transmutatoria mit dem Ziel der Goldherstel-
lung scharf abgelehnt hat, beginnt sich die , Liigende” (Telle) von Paracelsus als
Goldmacher und Besitzer eines ,,Steins der Weisen” schon kurz nach seinem Tod
zu verbreiten.”* Dieser Prozess ist partiell identisch oder verlduft parallel zur
Entstehung des Paracelsismus, vor allem aber — und das ist meine letzte These —
vollzieht sich in und mit diesem Prozess durch die Rezeption des italienischen
Neuplatonismus einerseits und radikalprotestantischer Stromungen andererseits
eine ,Spiritualisierung’ der (Al)Chemie.

Ich erinnere noch einmal daran, dass, wie oben gezeigt, der Neuplatonismus
italienischer Pragung durchaus Affinitdten zur alchemia transmutatoria besaf3,
im Gegensatz zu Paracelsus. Was sich im Paracelsismus beobachten lasst, ist, wie
durch die Rezeption des Neuplatonismus eine spekulative (Al)Chemie die alche-
mia naturalis des Paracelsus zumindest in Teilen verdrangt. Neben dem italieni-
schen Neuplatonismus ist der radikalprotestantische Spiritualismus, der sich von
der (Al)Chemie enthusiastische Offenbarungen erwartet oder die (Al)Chemie als
Teil einer biblisch begriindeten , physica mosaica” betrachtet, der zweite beherr-
schende Einfluss.'”” Wahrend sich damit auf der einen Seite der Paracelsismus zur
religids tingierten, spiritualistischen Stromung entwickelt, entsteht allerdings
auf der anderen Seite auch ein Paracelsismus, der sich ausschliefSlich auf die me-
dizinisch-pharmazeutischen Errungenschaften des Paracelsus beschrankt, jede
theologische Interpretation dieser Errungenschaften ausblendet und gerade auf
den Begriff der Magie verzichtet. Die Sachlage ist damit weitaus komplizierter,
als es manche verallgemeinernden Darstellungen der Alchemie wahrhaben wol-
len."” Die folgenden Bemerkungen verstehen sich deshalb auch nur als durchaus
vorlaufige Vorschldge zur Rekonstruktion dieser komplizierten Sachlage.

Eine gewichtige Rolle bei der ,Spiritualisierung’ der paracelsischen Alchemie
unter dem Einfluss des Neuplatonismus scheinen insbesondere zwei Schriften zu

124 Vgl. Telle: Paracelsus als Alchemiker (s. Anm. 107), hier S. 162.

125 Vgl. zuletzt Wilhelm Kithlmann: Endzeit, Restauratio und Elias Artista. Signaturen des
paracelsistischen Dissidentismus. In: Religioser Nonkonformismus und frithneuzeitliche
Gelehrtenkultur. Hg. v. Friedrich Vollhardt. Berlin, Boston 2014, S. 199-222.

126 Grundlegend ist das Corpus Paracelsisticum. Hg. v. Wilhelm Kithlmann u. Joachim Telle.
Tiibingen 2001-2013 und Didier Kahn: Alchimie et paracelsisme en France a la fin de la
Renaissance (1567-1625). Geneve 2007. Zur wissenspolitischen Durchsetzung des Paracel-
sismus vgl. den Beitrag von Hanns-Peter Neumann: Wissenspolitik in der frithen Neuzeit
am Beispiel des Paracelsismus. In: Diskurse der Gelehrtenkultur in der Frithen Neuzeit.
Ein Handbuch. Hg. v. Herbert Jaumann. Berlin, New York 2011, S. 255-304.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Magie und (Al)Chemie im 16. Jahrhundert 195

spielen, namlich der schon 1570 unter dem Namen des Paracelsus gedruckte Trak-
tat De tinctura physicorum (neun Ausgaben allein bis 1574)'” und — wahrschein-
lich vom selben Verfasser — die Apocalypsis spiritus secreti (zuerst 1566),' die 1603
innerhalb einer Paracelsus-Ausgabe als Apocalypsis Hermetis verdffentlicht wird
und spater dann auch unter dem Namen des Paracelsus erscheint.' De tinctu-
ra physicorum entwickelt die Lehre von einer alchemisch-metalltransmutatorisch
herzustellenden , Tinktur”, die nicht nur alles, auf was sie appliziert wird, zu
Gold verwandelt, sondern auch den menschlichen Korper vor allen Krankheiten
bewahrt und ewige Jugend garantiert. Gleichzeitig tiberhoht der Text Paracelsus
ins Mythische und erklart ihn zu einem ,monarchen der arcanen”, einem zwei-
ten Hermes Trismegistus, dem das ,,hdchste werk der physik understehet”.** Der
Prozess zur Herstellung dieser Tinktur wird in seiner technischen Durchfiih-
rung allerdings nur angedeutet, wobei sich der Verfasser (im Gegensatz zu Para-
celsus, der diese Sprache nie benutzt) der alchemischen Arkansprache bedient.
Ganz im selben Sinne ist die Apocalypsis spiritus secreti einem spiritus mundi ge-
widmet, der mit dem Heiligen Geist identifiziert wird, wie er nach Gen. 1.2 bei
der Schopfung der Welt {iber den Wassern schwebte, dann in die Materie einging
und aus dieser mittels (al)chemischer Prozesse wieder zu losen ist und dann alle
denkbaren wunderwirkenden Krifte entfaltet. Konkret laborpraktisch umsetz-
bare Anweisungen finden sich auch hier nicht.

Beide Texte sind nicht nur in ihren (al)chemischen Vorstellungen kompatibel
mit (oder sogar abhéngig von) den oben bereits besprochenen Stellen bei Ficino
und Agrippa, sondern stehen auch insofern in einer klar neuplatonischen Tradi-

127 Der Hinweis auf die Bedeutung schon bei Kithlmann und Telle: Einleitung. In: Corpus Pa-
racelsisticum Bd. 2, S.1-39, hier S.30. Vgl. aulerdem dort S. 1008 zur Zahl der Drucke und
der Bedeutung als ,wirkméchtiges Kronzeugnis” des Paracelsismus.

128 Die Apocalypsis erscheint nach bisherigem Kenntnisstand zuerst 1566 in London, herausge-
geben und kommentiert von Giovanni Battista Agnello: Espositione di Giovanbatista
Agnello Venetiano sopra un libro intitolato Apocalypsis spiritus secreto. London 1566. Der
Text wird dann im zweiten Band der Paracelsus-Ausgabe StrafSburg 1603 gedruckt, 1604
in der Alchimia vera und 1606 in der Cabala Chymica Franz Kiesers. Benedikt Figulus stellte
die Apocalypsis —jetzt als Apocalypsis Hermetis dem Hermes Trismegistus zugesprochen —in
seiner Pandora magnalium naturalium (1608) seiner dortigen Ausgabe der Schriften Suchtens
S.1-16 voran und schrieb die Ubersetzung Paracelsus zu. Spétestens in der Teilausgabe,
die der Herausgeber Ulrich Dagitza 1680 in die Schrifften Suchtens S.55-62 {ibernommen
hat, wurde der Text dann gleich Apocalypsis Theophrasti betitelt und damit Paracelsus zuge-
schrieben.

129 Carlos Gilly: Vom dgyptischen Hermes zum Trismegistus Germanus. Wandlungen des
Hermetismus in der paracelsistischen und rosenkreuzerischen Literatur. In: Konzepte
des Hermetismus in der Literatur der Frithen Neuzeit. Hg. v. Peter-André Alt u. Volkhard
Wels. Gottingen 2010, S. 71-131, hier S. 87 weist darauf hin, dass der Verfasser von De tinctu-
ra physicorum auch die Apocalypsis verfasst zu haben behauptet, zeichnet aber vor allem die
,Hermetisierung’ von Paracelsus im Paracelsismus nach und damit auch die zunehmende
Annidherung von Magie und Alchemie.

130 Ich zitiere den Text nach der Ausgabe Sudhoffs, vgl. Paracelsus: Simtliche Werke. Bd. 14. Hg.
v. Karl Sudhoff. Berlin, Miinchen 1933, S.391-399. Die Zitate aus dem ersten Kapitel, S.393.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



196 Volkhard Wels

tion, als sie sich auf die Vorstellung einer prisca theologia als uralter, verborgen
tradierter Weisheitslehre beziehen. Zumindest ansatzweise {ibertragen sie dieses
Modell auch bereits von der Magie auf die Alchemie: Es ist jetzt also nicht mehr
nur die Magie, die in einer bis auf vormosaische Zeiten zuriickreichenden Uber-
lieferungskette steht, sondern auch die Alchemie. Als alchemia transmutatoria
steht sie mit ihrem Griindungsdokument, der Tabula smaragdina, in der Tradition
eines mythischen Hermes Trismegistus, dgyptischer Konig, der gegen die ,So-
phisten” der Universitaten ausgespielt wird. Magie und Alchemie sind die beiden
Formen, die sein Wissen annehmen kann:

Sihe nur an Hermetem und Archelaum und andere in der ersten welt, was
sie fiir philosophi gewesen sein, was fiir spagiri, war astronomi. dan das
sie das gewesen sein, bezeugent euer widersacher, du sophist, welche dei-
ne abgotter und patronen noch auf diese stunde sind. und wan schon von
deinen authentischen vetern und felschlich aufgeworfnen heiligen des
nit meldung geschehe, so zeigt die alt schmaragdinische tafel noch mehr
kunst und erfahrung der philosophei, der alchimei, der magic und der
gleichen an, dan imermer [nimmermehr] von dir und deinem haufen wird
gelernet werden."

Zeitgleich mit De tinctura physicorum und der Apocalypsis spiritus secrecti ist Alex-
ander von Suchten der erste, frithe Paracelsist, bei dem sich die Verschmelzung
paracelsischer und neuplatonischer spiritus-Theorie und Kosmogonie beobach-
ten ldsst!® In seinen XVII Positiones (wahrscheinlich schon 1561 entstanden)
greift er zur Bestimmung des spiritus mundi nicht nur ausdriicklich auf die
,Platonici” und ihre Terminologie zuriick, sondern zitiert auch die Orphischen
Hymmnen, einen Text, der unmittelbar und ohne jeden Zweifel auf die Lekttiire Fi-
cinos oder Agrippas verweist."”® In De tribus facultatibus — von Benedict Figulus
zusammen mit der Apocalypsis spiritus secreti 1608 in der Pandora magnalium natu-
ralium veroffentlicht,’® entstanden aber vor 1570 — entwickelt Suchten nicht nur
eine alchemische Kosmogonie, sondern fiihrt diese auch auf ein magisches Wis-

131 De tinctura physicorum, S.391.

132 Zu Alexander von Suchten vgl. demnéchst die Dissertation von Simon Brandl, von der ich
mit meinen Bemerkungen hier abhédngig bin und dem ich fiir wichtige Hinweise zu die-
sem Beitrag danke. Zu Suchtens Verortung innerhalb der mystischen Tradition vgl. Brandl:
Mysterium der incarnatio verbi (s. Anm.41). Stellvertretend fiir die altere Forschung sei
verwiesen auf Kithlmann, Telle: Corpus Paracelsisticum (s. Anm.126), Bd.1, S.545-584
und Carlos Gilly: Paracelsianism Brings Forth a Fine Hermetical Treatise. Suchten’s De
tribus facultatibus. In: Magia, alchimia, scienza dal 400 al ‘700. L'influsso di Ermete Trisme-
gisto. Hg. v. Carlos Gilly. Florenz 2002, Bd. 1, S. 193-198.

133 Alexander von Suchten: XVII. Positiones, quibus liquide demonstratur. Quid Medicus sit,
quid Medicina ipsius, item quibus remedis aegritudines a corporibus humanis expellan-
tur. In ders.: Chymische Schrifften. Hg. v. Ulrich C. Dagitza. Frankfurt/M. 1680, S. 462-486,
dort S. 463.

134 Pandora magnalium naturalium aurea et benedicta, de benedicto lapidis philosophorum
Mysterio. Hg. v. Benedikt Figulus. StraSburg 1608. Ganz dhnlich wie die Apocalypsis argu-

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Magie und (Al)Chemie im 16. Jahrhundert 197

sen zuriick, das seine Urspriinge in vorbiblischen Zeiten hitte und dann — durch
die Etablierung der Universitdten mit ihrem Buchwissen — verloren gegangen
wire. Dieses magische Wissen, enthusiastisch erfahren, nimmt Suchten expli-
zit fiir sich in Anspruch.” Auch bei Suchten finden sich keine konkreten labor-
praktischen Anweisungen (jedenfalls nicht in aperter Form), sondern literarisch
anspruchsvolle, verschliisselte Erzdhlungen, die zwar chemisch zu deuten sind,
aber eben nicht im Sinne laborpraktischer Anweisungen. Auch bei Suchten lasst
sich beobachten, wie die , Erfahrung der Natur”, auf die sich Paracelsus berufen
hatte, zunehmend verdrangt wird durch die Konstruktion einer prisca theologia.
Die mythische Tabula smaragdina — die Paracelsus selbst nirgendwo zitiert hat'* —
wird zum Griindungsdokument eines uralten, alchemischen Geheimwissens,
von dem die Sophisten und Schwitzer an den Universitaten keine Ahnung haben.

Neben Alexander von Suchten diirfte Gerhard Dorn — dessen Clavis totius phi-
losophiae chymisticae 1567 erscheint, gefolgt 1569 von einem Kommentar zur Tabula
smaragdina — ebenfalls eine wichtige Rolle bei der Verschmelzung von Alchemie
und Magie im Zeichen eines antiakademischen, uralten Wissens gespielt ha-
ben."” Massiv wird die Verschmelzung von Paracelsismus und Neuplatonismus
dann bei Heinrich Khunrath, der sich in seinem Amphitheatrum sapientiae aeternae
solius verae, christiano-kabalisticum, divino-magicum, nec non physico-chymicum, ter-
triunum, catholicon (1595/1609) — wie Suchten — auf eine von Ficino iibernommene
Theorie des Enthusiasmus beruft und diese schon im Titel auf Alchemie, Magie
und Kabbala bezieht.”® Auf dem Kupferstich des , Oratorium-Laboratorium” ist

mentiert auch der (ebenfalls von Figulus edierte) Ps.-Suchten der Explicatio tincturae physi-
corum, vgl. ebenda S. 152f., der sich auf Agrippa von Nettesheim beruft.

135 Alexander von Suchten: De tribus facultatibus. In ders.: Chymische Schriften. Hg. v. Ul-
rich C. Dagitza. Frankfurt/M. 1680, S.357-382, hier S.362: ,,Dann zu gleicher weifd unser
menschliches Liecht/ hoc est, unser Verstand/ an ihm selbst finster/ werde von dieser Son-
nen/ nicht mit Dinten und Papier erleuchtet/ sondern durch Erkédntnifs/ so er allein gibt/
der Kunst/ so da heifit Magia, davon ich jetz weiter schreibe und fortfahre/ das/ so zuvor
gemeldt/ zu erklaren.”

136 Jedenfalls nach dem Register der Sudhoffschen Ausgabe, vgl. Martin Miiller: Register-
band. In: Paracelsus: Simtliche Werke. Hg. v. Karl Sudhoff. Einsiedeln 1960.

137 Grundlegend ist Didier Kahn: Le débuts de Gérard Dorn d‘apres le manuscrit autographe
de sa Clavis totius Philosophiae Chymisticae (1565). In: Analecta Paracelsica. Hg. v. Joachim
Telle. Stuttgart 1994, S.59-126, dort S.93 der Hinweis auf Dorns Kommentar zur Tabu-
la smaragdina. Zu Dorns Rezeption Ficinos vgl. Kithlmann, Telle: Corpus Paracelsisticum
(s. Anm. 126), 11, S. 904f. Schiitze: Zur Ficino-Rezeption bei Paracelsus (s. Anm. 81) zeigt, dass
schon bei Gohory und Erastus Paracelsus mit Ficino in Verbindung gebracht wird. Auch
die (pseudo-)paracelsische Aurora philosophorum (1567) gehort zu den frithesten Zeugnissen
einer Verschmelzung von Magie und Alchemie im Zeichen neuplatonischen Wissensge-
nealogien. Vgl. dazu Philipp Redl: Aurora philosophorum. Zur Uberlieferung eines pseu-
do-paracelsischen Textes aus dem 16. Jahrhundert. In: Daphnis 37 (2008), S. 689-712 sowie
Tobias Bulang: Genealogy of Knowledge and Delegitimization of Universities: The Pseudo-
Paracelsian Aurora Philosophorum. In: Early Science and Medicine 24 (2019), S. 473-484.

138 Heinrich Khunrath: Amphitheatrum Sapientiae Aeternae. Schauplatz der ewigen allein
wahren Weisheit. Hg. v. Carlos Gilly, Anja Hallacker, Hanns-Peter Neumann u. Wilhelm
Schmidt-Biggemann. Stuttgart-Bad Cannstatt 2014. Zum Bildprogramm der Kupfersti-

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



198 Volkhard Wels

der von gottlichem Enthusiasmus erfiillte Protagonist gleichermafien Magier und
Alchemiker. In der , Porta Amphitheatri sapientiae aeternae” heifsit es, man mdis-
se mit den Augen des Geistes ,auf christlich-kabbalistische, gottlich-magische
und nattirlich-chemische Weise” sehen. Auf einem weiteren Kupferstich wird
die Tabula smaragdina als mythischer Griindungstext, in Stein gemeiflelt, vorge-
fiihrt. Die kabbalistischen Kupferstiche, etwa der ,Kosmische Christus”, sind
von Reuchlins Schriften inspiriert und haben mit dem Kabbala-Begriff von Para-
celsus nichts mehr zu tun. Nicht zuletzt diese neuplatonische Interpretation der
Kabbala ist eine weitere, deutliche Warnung vor jedem Versuch, Paracelsus und
den Paracelsismus miteinander zu identifizieren.

Spétestens mit Khunrath hat sich dann auch eine ,, Theophrastia sancta” (Gilly)
etabliert, in deren Mittelpunkt eine Theoalchemie steht, die nur noch wenig mit
Paracelsus, sehr viel aber mit den diversen spiritualistischen, radikalprotestan-
tischen Stromungen der Zeit zu tun hat.”* Was sie von Paracelsus {ibernommen
hat, ist ein (al)chemisches Verstandnis der Schopfung, das sich im Paracelsismus
dann allerdings mit einer , physica mosaica” verbindet, einer (al)chemischen In-
terpretation des biblischen Genesis-Berichts. Dieser Interpretation entsprechend
ware der gottliche Geist (,Ruach Elohim”, vgl. Gen. 1.2) in die Schopfung selbst
eingegangen und deshalb auch mittels (al)chemischer Prozesse wieder aus dieser
zu extrahieren. Schon bei Khunrath kann dieser gottliche Geist wiederum mit
demjenigen identifiziert werden, der in einem Enthusiasmus den Magier und Al-
chemiker gottlicher Offenbarungen teilhaftig werden lasst.

Folgenreich fiir die (Al)Chemie ist diese , physica mosaica” jedoch vor allem,
weil sie das (al)chemische Wissen nicht auf Experiment und Laborpraxis begriin-
det, sondern auf der Bibel. Dieser Biblizismus — der, um das hier noch einmal zu
betonen, durchaus in genuin lutherischen Anliegen wurzelt und in einem be-
dingten Gegensatz zur Naturphilosophie etwa Melanchthons steht, wie sie ih-

che vgl. dort Schmidt-Biggemann: Der Text der Bilder. Das ikonologische Programm von
Khunraths Amphitheatrum Sapientiae Aeternae, S.41-83. Zu Khunraths alchemischer Schop-
fungstheologie Peter J. Forshaw: Subliming Spirits. Physical-Chemistry and Theo-Alche-
my in the Works of Heinrich Khunrath (1560-1605). In: Mystical Metal of Gold. Essays on
Alchemy and Renaissance Culture. Hg. v. Stanton J. Linden. New York 2007, S.255-275
und Peter ]. Forshaw: Vitriolic Reactions. Orthodox Response to the Alchemical Exegesis
of Genesis. In: The Word and the World. Biblical Exegesis and Early Modern Science. Hg.
v. Kevin Killeen u. Peter J. Forshaw. Basingstoke 2007, S. 111-136. Zur Verschmelzung von
Chemie und Kabbala vgl. Michael T. Walton: The Chemical Philosophy and Kabbalah.
Pantheus, Khunrath, Croll, and the Treasures of the Oratory and the Laboratory. In: Bridg-
ing Traditions. Alchemy, Chemistry, and Paracelsian Practices in the Early Modern Era.
Hg. v. Karen Hunger Parshall u. a. Kirksville, Missouri 2015, S.186-206.

139 Carlos Gilly: ,Theophrastica sancta’. Der Paracelsismus als Religion im Streit mit den offi-
ziellen Kirchen. In: Analecta Paracelsica. Studien zum Nachleben Theophrast von Hohen-
heims im deutschen Kulturgebiet der frithen Neuzeit. Hg. v. Joachim Telle. Stuttgart 1994,
S.425-488.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Magie und (Al)Chemie im 16. Jahrhundert 199

rerseits in der Chemie eines Libavius zum Ausdruck kommen'® — wird fiir den
Paracelsismus der radikalprotestantische Spiritualismus zu einem préagenden
Einfluss. Die Verwandtschaft zwischen den theologischen und den naturphilo-
sophischen Auspragungen dieses Spiritualismus diirfte dabei in der unmittelba-
ren Erfahrung Gottes bestehen, sei es in der Tradition der spatmittelalterlichen
Mystik oder der lutherischen Berufung auf das ,innere Wort” Gottes."! Genau
diese unmittelbare Erfahrung Gottes behaupten Alexander von Suchten, Hein-
rich Khunrath oder Oswald Croll in ihren alchemischen Spekulationen. Fiir den
weiteren Verlauf sind es dann vor allem Valentin Weigel und Jacob Bohme, deren
Werk sich fiir die Verschmelzung mit paracelsistischen Naturspekulationen an-
bot, gefolgt im frithen 17. Jahrhundert von der spiritualistischen Rezeption der
Rosenkreuzer-Manifeste, etwa bei Abraham von Franckenberg, Benedikt Figu-
lus, Adam Haslmayr oder Daniel Mogling. Magie, Alchemie, Mystik und Kabbala
verschmelzen zunehmend zu genau jenem Konglomerat, das unter dem Begriff
der ,okkulten Kiinste’ zum Gegenbild der ,experimentellen Naturwissenschaf-
ten’ mutiert, wie sie sich im 17. Jahrhundert herausbilden. Zeitgleich mit dieser
Spiritualisierung der paracelsischen Alchemie entsteht eine vorwiegend theolo-
gisch begriindete Oppositionsbewegung, die von den Universititen ausgeht und
diesen Paracelsisten von den protestantischen Bekenntnissen abweichende Glau-
bensiiberzeugungen zum Vorwurf macht, wobei Thomas Erastus mit seinen Dis-
putationes de medicina nova Philippi Paracelsi (1571/72) den Ton und die Argumente
dieser Auseinandersetzung gepragt hat.'*? Es ist insbesondere die Verwendung
des Magie-Begriffs, die jetzt zum Argument gegen den Paracelsismus wird, wo-
bei alle Binnendifferenzen nicht mehr wahrgenommen werden.

Diese Binnendifferenzen gibt es aber. Der Paracelsismus — darauf ist abschlie-
Bend nachdriicklich hinzuweisen — entwickelt sich nicht nur als Spiritualismus,
und zwar von Anfang an. In deutlichem Gegensatz zu Suchten, Dorn oder Khun-
rath steht etwa Leonhard Thurneysser, der ebenfalls zu den frithen Paracelsisten
gerechnet werden muss. In seiner Quinta essentia (1570) ist von Magie allerdings
mit keinem Wort die Rede, genauso wenig wie von enthusiastischen Offenbarun-
gen. In einer eigenen Schrift Von der Magia/ Schwartzen Zeuberkunst/ vnd was dauon
zu halten sey (1591) verteidigt er vielmehr Paracelsus gegen den Vorwurf der Zau-

140 Zu diesen frommigkeitsgeschichtlich wichtigen Binnendifferenzierungen vgl. Wels: Ma-
nifestationen des Geistes (s. Anm. 56), S.89-130. Zu Libavius als Vertreter einer melanch-
thonischen Naturphilosophie vgl. Wels: Melanchthon’s Logic and Rhetoric and the Meth-
odology of Chemical Knowledge in Libavius’s Alchymia. In: Natural Knowledge and
Aristotelianism at Early Modern Protestant Universities. Hg. v. Pietro D. Omodeo u. Volk-
hard Wels. Wiesbaden 2019, S.11-28. Grundlegend zu Libavius ist allerdings die Studie
von Moran: Andreas Libavius and the Transformation of Alchemy (s. Anm. 105).

141 Vgl. stellvertretend fiir die frommigkeitsgeschichtliche Dimension Neumann: Natura sa-
gax (s. Anm.79).

142 Thomas Erastus: Disputationes de medicina nova Philippi Paracelsi. Basel 1571/72. Vgl.
stellvertretend Charles D. Gunnoe: Thomas Erastus and the Palatinate. A Renaissance
Physician in the Second Reformation. Leiden 2011.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



200 Volkhard Wels

berei, indem er behauptet, dass Magie bei Paracelsus immer magia naturalis sei —
ein Argument, dass man etwa bei Khunrath vergeblich suchen wird.! Die (Al)
Chemie Thurneyssers ist eine laborpraktische Tatigkeit, in deren Mittelpunkt die
Herstellung von Medikamenten steht. Die Quinta essentia ist deshalb auch iiber
weite Strecken eine Sammlung solcher Rezepte, ganz dhnlich wie Oswald Crolls
Basilica chymica von 1609, das erfolgreichste chemiatrische Rezeptbuch der Zeit.!*
Das Beispiel Crolls zeigt allerdings auch, dass die Unterscheidung zwischen
einem spiritualistischen und einem laborpraktischen Paracelsismus ihre Gren-
zen hat, denn Croll stellt seinem Rezeptbuch eine umfangreiche, programmati-
sche Einleitung voran, in der er sich zu einem spiritualistisch verstandenen Para-
celsismus bekennt.

Auch der erste Versuch, das medizinische Wissen des Paracelsus in den uni-
versitaren Kanon zu iiberfiihren und seine Kompatibilitdt mit dem Galenismus
aufzuzeigen, stammt bereits aus dem Jahr 1570, ndmlich die Idea medicinae philo-
sophicae von Petrus Severinus (Peder Serensen).*> Severinus bemiiht sich um eine
systematische (und jetzt auch lateinische) Darstellung der paracelsischen Me-
dizin unter Verzicht auf den Begriff der Magie. Wo Suchten und Khunrath das
paracelsische Wissen spiritualistisch aufladen, {ibernimmt Severinus im Gegen-
teil das zentrale Anliegen des Paracelsus, rationale Erklarungen fiir ansonsten
(im Rahmen des akademischen Galenismus) unerklérliche Krankheiten zu ge-
ben. Mit diesem Unternehmen ist Severinus erfolgreich gewesen, wie der weitere
Verlauf der Medizingeschichte zeigt. Schon Daniel Sennert, der wohl einfluss-
reichste Arzt und Professor der Medizin in der ersten Halfte des 17. Jahrhunderts,
ist voll des Lobes fiir dessen Werk. Sein eigener Versuch einer Vermittlung von
chemiatrischer und galenischer Praxis — Uber die Unterschiede und Gemeinsam-
keiten zwischen Chymikern und Aristotelikern und Galenisten (De chymicorum cum
Avristotelicis et Galenicis consensu ac dissensu, 1619) — steht im Zeichen der Idea des
Severinus. Ausdriicklich wendet sich Sennert dabei gegen den Begriff der Ma-
gie.*® Wenn unter Magie nur eine magia naturalis als die Manipulation natiir-

143 Udo Friedrich: ,[...] das wir selber kiinste kdnen erdencken [...]“. Magiediskussion und
paracelsisches Wissen im Wagnerbuch. In: Neue Beitrage zur Paracelsus-Forschung. Hg. v.
Peter Dilg u. Hartmut Rudolph. Stuttgart 1995, S.169-193 zeichnet den Prozess einer ,Da-
monisierung’ der Magie am ,Wagnerbuch’ nach, in dem Paracelsus dort der Faust-Figur
angendhert wird und damit zeitgleich zu den hier beschriebenen Prozessen in ein diisteres
Zwielicht getaucht zu werden beginnt.

144 Oswald Croll: Basilica chymica continens philosophicam propriam laborum experientiam
confirmatam descriptionem et usum remediorum chymicorum selectissimorum é lumine
gratiae et naturae desumptorum. Frankfurt/M. [ca. 1611]. Ndr. Hildesheim, Ziirich, New
York 1996. Deutsche Ubersetzung: Oswald Croll: Basilica Chymica Oder Alchymistisch
Kéniglich Kleinod. Frankfurt/M. 1623.

145 Zu Severinus vgl. stellvertretend Jole Shackelford: A Philosophical Path for Paracelsian
Medicine. The Ideas, Intellectual Context, and Influence of Petrus Severinus (1540/2-1602).
Kopenhagen 2004 mit den Korrekturen von Hirai: Le concept de semence (s. Anm.92),
S.217-265.

146 Daniel Sennert: De chymicorum cum Aristotelicis et Galenicis consensu ac dissensu. Wit-

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Magie und (Al)Chemie im 16. Jahrhundert 201

licher Ursachen durch natiirliche Mittel zu verstehen ist — Sennert nennt sie mit
Pico eine ,Vollendung der Naturphilosophie” —, dann héitte kein Theologe und
auch kein Naturphilosoph damit ein Problem. Mit Thomas Erastus fragt Sennert
allerdings bereits, warum man diese magia naturalis, wenn sie sich innerhalb der
Naturgesetze bewege, iiberhaupt Magie nennen sollte. Dieses Argument leuchtet
unmittelbar ein und diirfte dafiir verantwortlich sein, dass der Begriff der Magie
in diesem Sinne dann auch tatsdchlich nicht mehr verwendet wird.

Sennert geht es vor allem darum, die (Al)Chemie als akademisches Wissen
zu etablieren, namlich als ,Materialwissen’ um chemische Prozesse, ohne spiri-
tualistisch-theologische Pratentionen. In diesem Sinne legt er auch viel Wert auf
den Nachweis, dass die (Al)Chemie keineswegs mit dem Paracelsismus identifi-
ziert werden diirfe. Im Gegenteil geht es ihm um den Nachweis, wie viel Para-
celsus von der dlteren (Al)Chemie gelernt hat, ohne dies zu vermerken."” Damit
greift Sennert ein Argument auf, das schon Andreas Libavius, der grofite und
gewichtigste Gegner der Paracelsisten, zwanzig Jahre zuvor unermiidlich wie-
derholt hatte: Die (Al)Chemie ist ein weitaus &lteres Wissen als Paracelsus seinen
Lesern glauben machen mochte, und sie hat in dieser dlteren Form nichts mit
dem paracelsi(sti)schen Spiritualismus zu schaffen."® Chemie ist eine laborprak-
tische Technik, zum Wohl der Menschheit erfunden und als solche zu entwickeln
— keine spekulative, platonische Naturphilosophie. Dass Libavius um 1600 schon
so erbittert um diese Behauptung kampfen muss, zeigt allerdings auch die Be-
deutung, die der paracelsistische Spiritualismus zu diesem Zeitpunkt bereits
hatte. Zumindest mittelbar wird sie dafiir verantwortlich sein, dass sich dann im
weiteren Verlauf des 17. Jahrhunderts die Chemie als ,Naturwissenschaft’ neu
begriinden muss, wahrend die Alchemie zunehmend aus dem Spiritualismus in
die spétere ,Esoterik’ abgleitet.

Ahnlich also, wie der Begriff der ,magia naturalis’ verschwindet, sich die ,sci-
entia naturalis’ etabliert und dabei die Magie als irgendwie ddmonische, ,okkul-
te’ Kunst zuriicklasst, so wird die Alchemie zur ,Esoterik’ und die Chemie zur
,Naturwissenschaft’. Das wiare dann auch, in einem Satz, die These, die dieser
Beitrag plausibel zu machen versucht hat.

tenberg 1619, S.122f. Zur Charakteristik der paracelsischen Magie als dimonischer dort
S.216-230.

147 Sennert: De chymicorum consensu (s. Anm 146), Kap. 4, S.28-51.

148 Vgl. Moran: Andreas Libavius and the Transformation of Alchemy (s. Anm. 105).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



,Operatio libera” oder angewandte Metaphysik
Zum Begriff der Naturmagie bei Francis Bacon

Daniel Queiser

Bacons Verhiltnis zu den sogenannten spekulativen Wissensformen der frithen
Neuzeit ist ein Streitfall der historischen Forschung. Sein Werk ist reich an Re-
kursen auf alchemische oder magische Konzepte, die auf den ersten Blick nur
schwer mit dem Programm einer experimentellen und nutzenorientierten Na-
turforschung vereinbar zu sein scheinen, das ihm spater den schillernden Titel
eines ,Herolds der Moderne’ eingebracht hat.! So haben in der Vergangenheit
auch einige Forscher insbesondere Bacons Affinitdt zur Magie immer wieder
hervorgehoben, um den selbsternannten Erneuerer des Wissens als verspateten
Renaissance-Philosophen diskreditieren zu konnen, dessen tatsdchlicher Beitrag
zur Entstehung der exakten Naturwissenschaften eher gering einzustufen sei.?
Andere haben freilich versucht, ihren Herold vor solch einer Kritik zu schiitzen,
indem sie in der Interpretation seiner Schriften den Einfluss spekulativer Tradi-
tionen sowie die Bedeutung der Magie-Problematik insgesamt eher marginali-
siert haben.?

In der Tat sind Bacons Auferungen zur Magie duflerst ambivalent: Auf der ei-
nen Seite denunziert er deren zeitgendssische Verfechter als , Prahler und Phan-
tasten”,* die sowohl durch ihre aberglaubischen Vorstellungen als auch durch
leere Versprechungen den Fortschritt der Wissenschaft entschieden behindert
hatten. Hinsichtlich dieser grundlegenden Kritik — wie es beispielsweise seine
Zuriickweisung der okkulten Qualitdten zeigt — denkt Bacon durchaus ,modern’.
Auf der anderen Seite rekurriert er aber nicht nur an zentralen Stellen auf Schliis-

1 Vgl. zum Herold Paolo Rossi: Bacon’s Idea of Science. In: The Cambridge Companion to Ba-
con. Hg. v. Markku Peltonen. Cambridge 1996, S.25-46, hier S.25ff. Vgl. allgemein zur Wir-
kungsgeschichte Bacons Antonio Pérez-Ramos: Bacon’s Legacy. In ebd., S. 311-334.

2 Stellvertretend fiir solche Deutungen sei hier auf das Bacon-Kapitel in Lynn Thorndikes — an
sich sehr verdienstvollem — Kompendium zur Geschichte der Magie verwiesen: A History of
Magic and Experimental Science. Bd. 7. New York 1958, S. 63-88.

3 Ein Beispiel hierfiir bietet die bekannte Studie von Paolo Rossi, der — unter dem program-
matischen Titel From Magic to Science — dafiir argumentiert hat, dass Bacon aus Magie und
Alchemie lediglich konzeptionelle Vorstellungen iibernommen habe, wobei deren , meta-
physical aspects” jedoch , little or no influence” auf sein Denken ausgeiibt hitten. Paolo Ros-
si: Francis Bacon. From Magic to Science. London 1968, S. 21.

4 Siehe Francis Bacon: Neues Organon. 2 Bde. Hg. u. eingel. v. Wolfgang Krohn. 3. Auflage.
Hamburg 2009, hier Bd.1, S.189 (Aph.87). Im Folgenden jeweils abgekiirzt als NOI oder
NO II zitiert.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



204 Daniel Queiser

selkonzepte dieser Tradition, er reklamiert fiir sich sogar einen eigenen Begriff
von Magie — so z.B. wenn er sich in seinen postum verdffentlichten Sylva Sylva-
rum ,a high kind of natural magic” zum Ziel setzt, die ,,a breaking of nature into
great and strange works” intendieren soll. Statt die Magie einfach aus dem Be-
reich der Wissenschaften zu verbannen, fordert Bacon vielmehr ihre ,Lauterung’.
So ist es schon im Advancement of Learning seine erklarte Absicht, ,,the misapplied
and abused name of natural magic, which in the true sense is but natural wis-
dom, or natural prudence”*® wieder zu beleben (,revive”). Diese Art , aufgeklarte
Magie” (Ernst Bloch)” hilt er im Gegensatz zu den ,Phantasien’ der Renaissance
keineswegs fiir unvereinbar mit einer Erneuerung der Wissenschaften. Vielmehr
begreift er deren Ausiibung als ihren kronenden Abschluss.

Ausgehend von dieser klaren Zielsetzung, die in der &lteren Forschung oft
nicht angemessen reflektiert wurde, hat nun Sophie Weeks — u. a. ankniipfend
an die Untersuchungen von Graham Rees® — dafiir plddiert, Bacons Reform der
Naturphilosophie nicht ,as a transition from magic to science, but as a renova-
tion of a corroded magic”® zu deuten. Sie hat dartiiber hinaus auch zu zeigen ver-
sucht, dass Bacon seinem selbst gesetzten Rationalisierungsanspruch durchaus
gerecht wird; denn er verstehe unter Magie ,,a science of matter, where the goal
is the systematic manipulation and transformation of bodies”!® womit er ein
eigenstandiges Konzept formuliere, ,that has no counterpart in traditional ope-
rative magic”!"! Zu einem anderen Urteil kommt allerdings der Magiehistoriker

5 Siehe The Works of Francis Bacon. Hg. u. {ibers. v. James Spedding, Robert Leslie Ellis und
Douglas Denon Heath. 14 Bde. London 1858-1874, hier Bd. 2, S.378 (inst. 93). Im Folgenden
abgekiirzt als Works zitiert, unter Angabe der jeweiligen Bandnummer.

6 Siehe Works III, S. 351.

7 So formuliert Bloch in seinen Vorlesungen zur Philosophie der Renaissance, bei Bacon wer-
de ,sozusagen eine neue Magie gegen die alte [geboren], die zwar auch auf Verdnderung der
Welt aus war, aber mit abstrusen Mitteln; und gegen die abstruse Magie ruft Bacon auf zur
Entbindung der Technik als einer aufgeklarten Magie.” Siehe Ernst Bloch: Zwischenwelten
in der Philosophiegeschichte. Aus Leipziger Vorlesungen. Frankfurt/M. 1985, S.247.

8 Rees konnte in einer Reihe von Aufsétzen iiberzeugend darlegen, dass Bacon zeit seines
Lebens nicht nur mit der Ausarbeitung einer neuen Methodologie beschiftigt war, sondern
zugleich auch um die Formulierung einer eigenen Kosmologie sowie einer hochst spekulati-
ven, vom Paracelsismus beeinflussten und stark alchemisch impragnierten Naturphilo-
sophie bemiiht. Vgl. u.a. Graham Rees: Francis Bacon’s Semi-Paracelsian Cosmology. In:
Ambix 22 (1975), H. 2, S.81-101; ders.: Matter Theory: A Unifying Factor in Bacon’s Natural
Philosophy? In: Ambix 24 (1977), H. 2, S.110-125; ders.: Atomism and ‘Subtlety’ in Francis
Bacon’s Philosophy. In: Annals of Science 37 (1980), S. 549-571; ders.: Francis Bacon and spiri-
tus vitalis. In: Spiritus. IV. Colloquio Internazionale. Roma, 7 — 9 gennaio 1983. Rom 1984,
S.265-281. Fiir eine konzise Zusammenfassung vgl. ders.: Bacon’s Speculative Philosophy.
In: The Cambridge Companion to Bacon (Anm. 1), S. 121-145.

9 Siehe Sophie Victoria Weeks: Francis Bacon’s Science of Magic. Diss. University of Leeds
2007,S.2.

10 Siehe ebd. S.3.

11 Siehe ebd. S.20. — Aufgrund dieser Eigenstandigkeit fordert sie, Bacons Magiebegriff nicht
aus seinen mdoglichen Quellen, sondern vielmehr werkimmanent und systematisch zu re-
konstruieren. Vgl. ebd. S. 22f.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



,Operatio libera” oder angewandte Metaphysik 205

Brian Copenhaver, der beim einstigen Baron von Verulam lediglich eine Fort-
setzung der traditionellen magia naturalis erkennen kann: ,Yet Bacon’s criticism
of philosophy as a chronicle of degeneracy leaves him tied to that philosophy,
and nowhere more than in his views on magic.”"? Seine Naturphilosophie wiirde
deren Ansichten eher assimilieren, anstatt sie wirklich zu transformieren oder
gar zu eliminieren.” Copenhaver begriindet diese Einschidtzung wiederum mit
dem Hinweis auf zentrale Elemente der Renaissance-Magie, die Bacon einfach
iibernommen habe, wie z.B. die Annahme sympathetischer Anziehungskréfte.

Bedient sich Bacon also nur einer Phraseologie der Lauterung und des Neu-
en, wahrend er im Wesentlichen doch die Ansichten der Renaissance-Tradition
reproduziert? Oder geht es ihm tatsdchlich um ein substanziell anderes Ver-
stindnis von Magie, das sich kohérent aus seinen Schriften und im Einklang
mit seinen Grundsétzen rekonstruieren lasst? Wir wollen im Folgenden fiir eine
mogliche Synthese der divergenten Positionen argumentieren, indem wir Bacons
Magie-Konzept als das Resultat einer immanenten Kritik verstehen wollen, die den
Gedanken einer natiirlichen Magie ebenso radikalisiert wie rationalisiert. Es wird
zu zeigen sein, dass Bacon Magie — entsprechend seiner methodologischen Re-
flexionen — streng als eine experimentelle Tétigkeit begreift, die ausschliefSlich
auf der Manipulation rein materiell gedachter Krafte basiert. Begrifflichkeiten
wie ,forma” ,materia” ,qualitas”, ,consensus”, ,spiritus” etc., die in der Tradi-
tion benutzt wurden, um eine magische Operation zu charakterisieren, werden
dabei nicht einfach iibernommen, sondern erlangen durch ihre Integration in sei-
ne Naturphilosophie jeweils einen verdnderten, naturalistischen Sinn. Gleichzei-
tig bewahrt Bacon jedoch das der Magie anhaftende utopische Moment, indem
er sie als , operatio libera”, d.h. als ein von allen moglichen Schranken befreites
Handeln bestimmt, das , der menschlichen Macht verborgene Strafien erdffnet,
die das menschlichen Denken bei der gegenwartigen Lage der Dinge kaum fas-
sen noch sich vorstellen kann”.* Was Bacon genau unter dieser ,operatio” ver-
steht, wie er sie aus seiner Magiekritik heraus entwickelt und sie in sein System
einzubinden sucht, soll im Folgenden genauer untersucht werden.

1 Grundziige der magia naturalis

Den Ausgangspunkt fiir Bacons Uberlegungen bildet der Magie-Diskurs der Re-
naissance und das in ihm sich herausbildende Konzept einer magia naturalis.
Deren Grundlage stellt die Annahme von verborgenen (,okkulten’), aber den-
noch der Schépfung immanenten Naturkréften dar, die sich der Mensch durch
Ausfiihren einfacher technischer Operationen gezielt zunutze machen kann.®

12 Siehe Brian P. Copenhaver: Magic in Western Culture. From Antiquity to the Enlightenment.
New York 2015, S. 356.

13 Vgl. ebd. S.352.

14 Siehe NOII, Aph.3, S.289.

15 Vgl. Kurt Goldammer: Magie. In: Historisches Worterbuch der Philosophie. Hg. v. Joachim
Ritter und Karlfried Griinder. Bd. 5. Darmstadt 1980, Sp. 631-636; Marie-Louise Thomsen,

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



206 Daniel Queiser

Das magische Wissen wird hier als ,,,natiirliches Wissen oder Wissen von Natur-
zusammenhédngen (scientia naturalis)“’ profiliert, das nur durch die besonde-
re ,Erfahrenheit’ erschlossen werden kann, die aus dem ,lumen naturale”, d.h.
aus einem experimentellen Umgang sowie der praktischen Vertrautheit mit
den Naturdingen erwéchst.” Damit grenzt sich die naturalis nicht nur von al-
len Formen der verbotenen , magia daemoniaca” ab." Mit ihrem Anspruch, ,na-
tlirliche Vorgédnge zu beschreiben, zu verstehen und zu prognostizieren, diese
zu initiieren, zu manipulieren, zu kontrollieren und zu imitieren”,'® bereitet sie
dariiber hinaus den Boden fiir die spétere Naturwissenschaft, auch wenn sie
nicht schlichtweg als eine ,Vorstufe’ derselben angesehen werden darf. Sie tritt
jedenfalls nicht , parallel” zur , Entzauberung der Natur durch wissenschaftliche
Herangehensweisen“® auf, sondern ist vielmehr Teil dieser geschichtlichen Ent-
wicklung, die schlussendlich zu einer volligen Entmagisierung des Wissens fithren
sollte.”!

Dieter Harmening und Christoph Daxelmiiller: Magie. In: Kindlers Enzyklopéadie Der
Mensch. Hg. v. Herbert Wendt u. Norbert Loacker. Bd. VI. Ziirich 1983, S. 688-705; Christoph
Daxelmiiller: Zauberpraktiken. Eine Ideengeschichte der Magie. Ziirich 1993, S.25f. — Zur
Genesis der magia naturalis in der Renaissance und ihren Vorldufern im Mittelalter vgl.
Kurt Goldammer: Der gottliche Magier und die Magierin Natur. Religion, Naturmagie und
die Anfinge der Naturwissenschaft vom Spatmittelalter bis zur Renaissance. Mit Beitragen
zum Magie-Verstandnis des Paracelsus. Stuttgart 1991, S. 14-20.

16 Siehe ebd. S. 16.

17 Zur konstitutiven Rolle des lumen naturale in diesem Diskurs vgl. Will-Erich Peuckert: Ga-
balia. Ein Versuch zur Geschichte der magia naturalis im 16. bis 18. Jahrhundert. Berlin 1967,
S.11-16; Goldammer: Der gottliche Magier (Anm. 15), S. 16 und S. 45f.

18 Die bestdndige Abgrenzung von einer auf Teufelspakt oder Ddmonenbeschworung beru-
henden Magie ist konstitutiv fiir den gesamten Diskurs der naturalis, nicht zuletzt deshalb,
weil die ihr zugrundeliegende ,Wissensordnung” eine strenge begriffliche Unterscheidung
zwischen beiden Magieformen prinzipiell verunmdoglicht hat. Vgl. Marina Miinkler: Episte-
mische Figurationen. Uberlegungen zum Status von Magiern und Alchemisten in der Wis-
sensordnung der Frithen Neuzeit. In: Magia daemoniaca, magia naturalis, zouber. Schreib-
weisen von Magie und Alchemie in Mittelalter und Friither Neuzeit. Hg. v. Peter-André Alt,
Jutta Eming, Tilo Renz und Volkhard Wels. Wiesbaden 2015, S.203-231, hier S.210. Vgl. zu
diesem Abgrenzungsproblem (mit Blick auf Ficino) auch Copenhaver: Magic in Western
Culture (Anm. 12), S.38f. Fiir eine konzise Darstellung der theologischen Grundlagen der
christlichen Magiekritik, die eine solche Abgrenzung nétig machte, vgl. Dieter Harmening:
The History of Western Magic. Some Considerations. In: Folklore. Electronic Journal of Folk-
lore 17 (2001). S. 85-95, hier S. 90ff.

19 Siehe Bernd-Christian Otto: Magie. Rezeptions- und diskursgeschichtliche Analysen von
der Antike bis zur Neuzeit. Berlin, New York 2011, S.491.

20 So die These von Axel Christoph Gammp: Magia Naturalis. Wissen als Emanationslehre in
der Frithen Neuzeit. In: Ferrum. Nachrichten aus der Eisenbibliothek 86 (2014), S. 15-24, hier
S.16.

21 Es wire insofern nicht tibertrieben, die Naturmagie als ihren eigenen Totengriber zu be-
zeichnen. Vgl. Daxelmiiller: Zauberpraktiken (Anm.15), S.228f. Zur Entmagisierung des
Wissens durch die Naturmagie vgl. ferner Kurt Goldammer: Magie bei Paracelsus. Mit be-
sonderer Beriicksichtigung des Begriffs einer ,natiirlichen Magie”. In: Magia naturalis und
die Entstehung der modernen Naturwissenschaften. Symposium der Leibniz-Gesellschaft

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



,Operatio libera” oder angewandte Metaphysik 207

Konkrete Gestalt gewinnt diese natiirliche Magie entlang ganz bestimmter To-
poi, die den Charakter des okkulten Wissens und der darauf fuffenden magischen
Operationen bildhaft beschreiben. Wir finden einige der wichtigsten bereits in
Giovanni Pico della Mirandolas beriihmter Oratio de hominis dignitate versammelt,
die er anlésslich der von ihm geplanten Disputation seiner 900 Thesen verfasst
hat. Sie werden dort bewusst in Stellung gebracht, um die magia naturalis — iiber
die Pico eigens 26 Thesen aufgestellt hatte — hinreichend von einer magia illicita
abzugrenzen, die ,,ganz auf dem Werk und Einflufs von Ddmonen“? beruht und
,den Menschen iiblen Méachten als willfdhrigen Sklaven unterwirft”.? Wahrend
diese teuflische Goetie ,weder die Bezeichnung ,Kunst’ noch ,Wissenschaft’ fiir
sich beanspruchen”* darf, stellt die wahre Magie hingegen den praktischen und
zudem ehrwiirdigsten Teil der scientia naturalis dar.”® Von jedweder ,Zauberei’
unterscheidet sie sich dadurch, dass sie selbst ,,nicht so sehr Wunder [wirkt], wie
sie der wirkenden Natur emsig dienstbar ist [quam facienti naturae sedula fa-
mulatur]”. Es scheint nur so, als ob sie selbst der Schopfer ihrer wundersamen
Werke sei (,,quasi ipsa sit artifex”), wahrend doch im Grunde die Natur — als die
eigentliche Magierin — diese von allein hervorbringt. Als ihr Famulus unterstiitzt
der Magier blof ihren inneren Betrieb und holt dadurch ,die in den Tiefen der
Welt, im Schof8 der Natur, in den geheimen Speichern Gottes verborgenen Wun-
der [miracula] ans Licht hervor”.?®

Was den magus hierzu befahigen soll, ist seine Einsicht in den ,universi con-
sensum”, d.h. die verborgene Ubereinstimmung der Dinge, ,die die Griechen
treffender ovpunaOeiax nennen”.” Der Gedanke, dass das Hervorbringen magi-
scher Wirkungen auf universellen consensus beruht, ist grundlegend fiir die
neuplatonische Tradition der Naturmagie, von der sich Bacon kritisch distan-
ziert. Mit diesen Sympathien und Antipathien wird den Dingen eine Art affektives
Verhalten zugesprochen, das in Analogie zum Seelenleben des Menschen konzi-
piert ist.”® So fasst bspw. Agrippa von Nettesheim in seinem Traktat De occulta

Hannover, 14. und 15. November 1975. Studia Leibnitiana. Sonderheft 7. Wiesbaden 1978,
S.30-55, hier S.46 und S. 55.

22 Siehe Giovanni Pico della Mirandola: De hominis dignitate. Uber die Wiirde des Menschen.
Hg. v. August Buck, iibers. v. Norbert Baumgarten. Hamburg 1990, S.51

23 Siehe ebd. S. 55.

24 Siehe ebd.

25 So formulieren es Picos dritte und vierte These zur Magie, vgl. ders.: Neunhundert Thesen.
Hg. u. iibers. v. Nikolaus Egel. Hamburg 2018, S. 163.

26 Alle Zitate siehe Pico della Mirandola: De hominis dignitate (Anm. 22), S. 55f.

27 Siehe ebd. S.55.

28 ,Wie die Affekte eines Menschen dhnliche in einem anderen bewirken konnen, so stellt man
sich auch die Dinge der &uferen Welt in Verhaltnissen der Ahnlichkeit ,sympathetisch’ (,mit-
leidend’) aufeinander einwirkend vor. Magisches Handeln ist Praxis dieser Vorstellung und
somit immer bildhaftes, gleichendes Handeln, in dem die Manipulation eines Ahnlichen
Ahnliches bewirken soll. Wo jene Vorstellung einer wechselseitigen Wirkung von Ahnlich-
keiten zum systematischen Prinzip des Zusammenhangs des Kosmos gemacht wird, entsteht
ein Weltbild nach strukturalen Gesichtspunkten, in dem die Dinge nach morphologischen

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



208 Daniel Queiser

philosophia jene Verhiltnisse als die natiirlichen Freund- und Feindschaften der
Dinge auf:

Jedes Ding hat etwas Furchtbares, Schreckliches, Feindliches und Zersto-
rendes, und dagegen etwas Freundliches, Starkendes und Erhaltendes. [...]
Diese Freundschaften und Feindschaften sind nichts anderes als gewisse
gegenseitige Zuneigungen der Dinge, indem sie nach der oder jener von
ihnen entfernten Sache streben, sich, falls sie nicht gehindert werden, nach
ihr hinbewegen, in dem Erlangten ruhen, das Gegenteil fliechen und des-
sen Anndherung verabscheuen, sowie sie auch, wenn es mit ihnen in Be-
rithrung kommt, nicht in ihm ruhen.?

Begriindet werden diese immanenten Zu- und Abneigungen wiederum durch
die Annahme einer kosmischen Wesensverwandtschaft der Naturobjekte, die
alle wie die Glieder eines grofsen Weltorganismus zusammen wirken.*

Um nun diese sympathetischen Krifte gezielt freisetzen zu konnen, muss der
magus um die okkulten Qualitdten der Dinge wissen, mit denen ihnen die na-
tlirlichen Affekte quasi eingeschrieben sind. Als ,okkult’ galten dabei all jene
Eigenschaften, die sich nicht auf die elementarische Beschaffenheit eines Gegen-
standes zurtiickfiihren liefSen — wie z.B. die Anziehungskraft des Magneten oder
die Wirkweise bestimmter Heilmittel oder Gifte. Da deren Ursachen den auf die
vier Primérqualitdten spezialisierten Sinnen verborgen bleiben, wurden sie von
der scholastischen Philosophie als substanzielle bzw. aus der Form einer Sache
resultierende Qualitdten gedacht und mit dem die Materie pradisponierenden
Einfluss der Himmelskdrper verkniipft.* Die neuplatonische Magie-Tradition hat
nun auf Grundlage der spatantiken Hypostasenlehre diese astral-verursachten
Qualitdten als Emanationen von Kraften gedeutet, die aus noch hoheren, rein in-
telligiblen Seinsbereichen stammen. So erwachsen die ,formellen” Wirkungen bei
Marsilio Ficino und Agrippa in letzter Instanz aus den transzendenten, géttlichen
Ideen, die als die ewigen und unvergénglichen Urbilder der Dinge die hochsten

Aspekten geordnet und wechselseitig aufeinander bezogen werden.” Siehe Dieter Harme-
ning: Von der Spatantike zur Renaissance. In: Thomsen u. a.: Magie (Anm. 15), S. 691.

29 Siehe Agrippa von Nettesheim: Die magischen Werke und weitere Renaissancetraktate. Hg.
u. eingel. v. Marco Frenschkowski. 4. Auflage. Wiesbaden 2015, S. 82f. (lib. 1, cap. 17).

30 ,Wie also in uns das Gehirn, die Lunge, das Herz, die Leber und die tibrigen Korperteile
voneinander etwas empfangen, sich gegenseitig fordern und untereinander in Mitleiden-
schaft stehen, so hdangen die Teile dieses grofien Lebewesens, d.h. alle Weltkdrper in ihrer
Gesamtheit, untereinander zusammen und teilen einander ihr Wesen mit. Aus dieser allge-
meinen Verwandtschaft entspringt gemeinsame Liebe, aus dieser die gegenseitige Anzie-
hung: und dies ist die wahre Magie.” Siehe Marsilio Ficino: Uber die Liebe oder Platons
Gastmahl. Hg. v. Paul Richard Blum, iibers. v. Karl Paul Hasse. 3. verbesserte Auflage. Ham-
burg 1994, S. 243ff.

31 Zu Begriff und Begriffsgeschichte der okkulten Qualitdten vgl. Paul Richard Blum: Qualita-
tes occultae. Zur philosophischen Vorgeschichte eines Schliisselbegriffs zwischen Okkultis-
mus und Wissenschaft. In: Die okkulten Wissenschaften in der Renaissance. Hg. v. August
Buck. Wiesbaden 1992, S. 45-64, hier S. 50ff.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



,Operatio libera” oder angewandte Metaphysik 209

metaphysischen Ordnungsprinzipien des Kosmos darstellen. Allerdings stellen
jene Formen nicht die unmittelbaren Reflexe dieser Ideen dar. Deren schopferische
Macht muss erst durch eine Reihe anderer kosmischer Instanzen — insbesondere
durch Weltseele und Weltgeist, aber auch durch die Astralkorper sowie die mit
ihnen verkniipften himmlischen Intelligenzen — vermittelt werden, bevor sie sich
in der magischen Wirkung eines terrestrischen Objekts niederschlagen kann.*
Die Transgression geschieht dabei unmittelbar; géttlicher Archetypus und mun-
dane Form sind durch ihre Zwischeninstanzen so miteinander verkniipft,

dafs der Einflufs vom Endpunkte des Letzteren, von der ersten Ursache aus,
bis zum Untersten sich erstreckt, wie bei einer angespannten Saite, die,
wenn man ein Ende derselben beriihrt, plotzlich ihrer ganzen Lange nach
erzittert, indem die Beriihrung auch am andern Ende widerhallt. Wird da-
her etwas Unteres in Bewegung gesetzt, so wird es auch das Obere, dem
es entspricht [...].%

Dieser kosmische Automatismus garantiert dem magus nun einen Zugriff auf
jene hoheren Seinssphéren’, obwohl er selber bloff mit ganz gewohnlichen Natur-
objekten hantiert. Um diesen simplen und unverféanglichen Charakter der magi-
schen Operationen zu verdeutlichen, wahlt bereits Pico ein Bild, das im weiteren
Verlauf des Diskurses immer wieder auftauchen wird: ,[W]ie der Bauer die Ul-
men mit den Weinreben [sicut agricola ulmos vitibus], so vermahlt der Magier die
Erde mit dem Himmel, das heifst das Untere mit den Gaben und Kraften des Ho-
heren [ita Magus terram caelo, idest inferiora superiorum dotibus virtutibusque
maritat].”** Eine besondere Rolle in der Vermittlung dieser hoheren Machte spielt
hierbei der als eine Art intermundaner Transmitter fungierende , spiritus mun-
di”, der aufgrund seiner dtherischen Essenz ,ein Mittelding” zwischen stoffloser
Seele und seelenlosem Stoff ist und im Hinblick auf die formengebende ,,anima
mundi” eine Art distributive Funktion im neuplatonischen Kosmos erfiillt. Als
quasi-materielles Ubertragungsmedium einer okkulten Kraft ist er das eigentli-
che Objekt des magischen Werkes:

Ein solcher Geist [spiritus] mufs notwendig vorhanden sein, als ein Mittel-
ding [medium], wodurch die himmlischen Seelen den dichten Korper be-
wohnen und ihm wunderbare Gaben verleihen kénnen [quo animae coe-
lestes insint corpori crassiori & mirificas dotes largiantur]. Dieser Geist
ist im Weltkorper [in corpore mundi] gerade von solcher Form, wie unser
Geist im menschlichen Korper; denn wie die Krifte unserer Seele durch
den Geist den Gliedern sich mitteilen, so wird alles vermittelst der Quintes-

32 Vgl. Marsilio Ficino: De vita libri tres/Drei Biicher iiber das Leben. Hg., iibers., eingel. u.
mit Anmerkungen versehen von Michaela Boenke. Miinchen 2012, S.213-221 (lib. 3, cap. 1);
Agrippa von Nettesheim: Die magischen Werke (Anm.29), S.72-78 (lib. 1, cap. 10-13).

33 Siehe ebd. S.111 £. (lib. 1, cap. 37). Vgl. zu diesem Automatismus Copenhaver: Magic in Wes-
tern Culture (Anm. 12), S. 253.

34 Siehe Pico: De hominis dignitate (Anm. 22), S. 56f.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



210 Daniel Queiser

senz von der Kraft der Weltseele [virtus animae mundi] durchstromt. [...]
Er wird erlangt durch die Strahlen der Sterne, insoweit die Gegenstande
zur Aufnahme dieser Strahlen sich eignen.*

Fiir unseren Zusammenhang entscheidend ist, dass in diesem neuplatonischen
Setting die Beschaffenheiten der Materie nur eine untergeordnete Rolle spielen.
Abgesehen vom materiellen Wechsel der manifesten Qualitaten, die auch bei Ag-
rippa aus der klassischen Vier-Elemente-Lehre erldutert werden,* taucht der Stoff
héchstens als ein Storfaktor auf, der blo8 mehr oder weniger gut fiir die Ubertra-
gung einer formellen Kraft disponiert sein und dergestalt zum Hindernis fiir die
Tatigkeit des magus werden kann.”

2 Bacons Magiekritik

Bacons Adaption setzt nun bei einem ganz praktischen Verstindnis der Magie an.
Nach seiner Auffassung muss ihr Anliegen darin bestehen, ,to call and reduce
natural philosophy from variety of speculations to the magnitude of works”;*
er begreift sie also — ganz im Sinne Picos — als Anwendung der philosophia na-
turalis und ordnet sie dem Bereich der ,Natural Prudence, or the part Opera-
tive of Natural Philosophy”® zu. Im selben Atemzug grenzt er dieses technische
Verstandnis jedoch vehement von den spekulativen Ansichten seiner Vorgénger
ab, die, ,full of error and vanity”* in seinen Augen zu einem Missbrauch des
Terminus gefiihrt haben. Es ist Bacons erklartes Ziel, dieser , degenerate Natural
Magic“! ein anderes Konzept entgegenzusetzen, ,purged from vanity and su-
perstition” und , taken according to the ancient acception”.*?

35 Siehe Agrippa von Nettesheim: Die magischen Werke (Anm. 29), S.79 (lib. 1., cap. 14, S. XIX).
Die Seitenzahlen in der Klammer beziehen sich — hier und im Folgenden — auf den lateini-
schen Text in: Henricus Cornelius Agrippa ab Nettesheym: De occulta philosophia sive de
magia libri tres. Sine Loco 1533. Faksimile des dltesten Kdlner Drucks. Hg. u. erl. v. Karl An-
ton Nowotny. Graz 1967.

36 Vgl. ebd. S.70f (lib. 1, cap. 9).

37 ,,Auf solche Weise zeigen sich die Dinge ein und derselben Art mehr oder minder machtig,
je nach der Reinheit oder unordentlichen Mischung der Materie. Alle himmlischen Einfliis-
se konnen namlich durch die unordentliche Mischung und die Untauglichkeit der Materie
gehemmt werden.” Siehe ebd. S.74 (lib. 1, cap. 11).

38 Siehe Advancement, Works III, S. 289.

39 Siehe ebd. 361.

40 Siehe ebd. S.351.

41 Siehe ebd. S.362.

42 Siehe ebd. S.351. Auch Bacon grenzt diese Auffassung noch von andern Magieformen ab,
so im Advancement z.B. von den Lehren der ,school of Paracelsus” und einer , ceremonial
magic”, die unter Magie Techniken zur Beeinflussung der menschlichen Einbildungskraft
verstehen wiirden. Ob eine solche ,Fascination” tatsachlich moglich ist, will Bacon nicht
eindeutig entscheiden; fest steht, dass er die auf ihr fuSende Magie fiir irreligios halt, weil
sie — wie auch die vulgdre Naturmagie — gegen das biblische Gebot: ,In sudore vultus co-
medes panem tuum”, verstof8e. Siehe ebd. S.381. Allerdings diirften die als ,Zauberei’ oder
durch ,Faszination’ erklarten Phdnomene nicht von vornherein aus der Naturgeschichte

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



,Operatio libera” oder angewandte Metaphysik 211

Sinn dieser ,Purgierung’ ist eine Rationalisierung oder Rekonzeptualisierung
der Magie auf Basis einer experimentellen und anwendungsorientierten Natur-
forschung. Es geht Bacon m.a.W. darum, ihr einen festen Platz innerhalb seiner In-
stauratio Magna zuzuweisen. Die Grundidee dieses Projekts besteht in einer prakti-
schen Funktionalisierung der Erkenntnis, die von Bacon metaphilosophisch durch
eine Auslegung der Schopfungsgeschichte legitimiert wird. So hatte Gott dem
Menschen im Paradies einst den Auftrag gegeben, iiber die Natur zu herrschen.*
Dessen selbst verschuldeter Fall fiihrte jedoch dazu, dass er seine einstige Macht
iiber die Geschopfe und dadurch die Mittel, den Auftrag auszufiihren, eingebiifit
hat. Die Wissenschaft hat fiir Bacon nun die Aufgabe, diese Mittel wiederzube-
schaffen und dadurch die exponierte Stellung des Menschen zu restaurieren:*

Denn das wahre Ziel des Wissens besteht darin, die Hoheit und die Macht
des Menschen (denn sobald der Mensch fahig sein wird, die Geschopfe bei
ihren wahren Namen zu nennen, wird er sie beherrschen), die er im Ur-
zustande der Schopfung hatte, wiederherzustellen und ihm grofstenteils
wiederzugeben. Um es ganz klar und deutlich zu sagen, es geht um die
Entdeckung aller Tétigkeiten und Moglichkeiten von Tatigkeiten, von der
Unsterblichkeit (so sie moglich wére) bis zum unbedeutendsten mecha-
nischen Handgriff.*®

Der oberste Zweck der baconischen Wissenschaft besteht also nicht in einer Ak-
kumulation theoretischer Einsichten, sondern in der (grofStmoglichen) Erweite-
rung der menschlichen Handlungsfahigkeit. Wissen soll wesentlich Macht sein,
d.h. es soll den Menschen dazu befdhigen, die Schopfung , durch mancherlei
Arbeit [per labores varios]” dahin zu bringen, ,den Zwecken seines Lebens zu
dienen [ad usus vitae humanae subigitur]”.*¢ Die Magie ist in dieser Perspektive
nichts weiter als eine bestimmte Tétigkeit bzw. ein durch konkrete Handlungs-
anweisungen beschreibbares Verfahren, das sich von der Ausfithrung ,unbedeu-
tender Handgriffe’ letztlich nur graduell unterscheidet.

Ausgehend von dieser Grundidee kritisiert er nun die Anhéanger der Natur-
magie, indem er sie an ihren eigenen Machtversprechen misst. Seine starksten

ausgeschlossen werden; vielmehr , bleibt zu priifen, ob nicht darunter auch Naturkrafte ver-
borgen sind”. Siehe NOII, Aph. 31, S.421.

43 Vgl. Genesis 1,28.

44 Zur theologischen Begriindung des baconischen Projekts vgl. Benjamin Farrington: Francis
Bacon. Philosopher of Industrial Science. New York 1961, S. 116ff; Franz Tréager: Francis Ba-
cons anfanglicher Gedankengang. Ein Versuch zu seiner philosophischen Dimension. In:
Francis Bacon: Valerius Terminus. Von der Interpretation der Natur. Hg. v. Franz Trager,
tibers. v. dems. u. Hildegard Trager. Wiirzburg 1984, S.9-27, hier S. 14ff.; Hans Blumenberg:
Die Legitimitat der Neuzeit. Erweiterte Ausgabe. Frankfurt/M. 1996, S.453f.; John Channing
Briggs: Bacon’s Science and Religion. In: The Cambridge Companion to Bacon (Anm.1),
S.172-199, hier S. 172-177.

45 Siehe Francis Bacon: Valerius Terminus (Anm. 44), S.43.

46 Siehe NOII, Aph.52, S.613.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



212 Daniel Queiser

Einwidnde scheinen dabei ethischer bzw. politischer Natur zu sein."” Es darf je-
doch nicht {ibersehen werden, dass Bacon diese Argumente — die man vielleicht
treffender als ideologiekritische bezeichnen kdnnte — mit ontologischen sowie epi-
stemologischen Gesichtspunkten verbindet, welche insbesondere die neuplato-
nische Auslegung der Naturmagie grundsatzlich infrage stellen. So goutiert er
zwar deren praktisches Anliegen, den Menschen zur Herrschaft iiber die Natur
zu befdhigen, halt aber all die , credulous and superstitious conceits and obser-
vations of Sympathies and Antipathies, and hidden proprieties™® fiir ganzlich
unbrauchbar, um diesen Anspruch einlésen zu konnen. In gleicher Weise brand-
markt das Novum Organum die Anhadnger der naturalis als ,Verehrer und Liebha-
ber von Fabeln”,* die zwar ,,in miiffigen und grundlosen Vermutungen den Din-
gen Kréfte und wundersame Wirkweisen angedichtet haben [rebus virtutes et
operationes admirabiles affinxerunt]”, deren spérliche Entdeckungen aber ,,mehr
Staunen und Neugierde erweckte[n], als dem Nutzen und Gebrauch [fructum et
utilitatem] zu dienen”® Genauso wie die Alchemiker und Astrologen niahrten
diese , Prahler und Phantasten”>' das Misstrauen in den allgemeinen Fortschritt
der Wissenschaft, weil sie den Menschen grofiartige Dinge — wie bspw. die Ver-
langerung des Lebens oder die Transmutation von Stoffen — verhiefSen, obwohl
sie von deren Umsetzung so weit entfernt waren wie die Geschichten des Konig
Artus von den wahren Heldentaten eines Césars oder Alexanders des Grofien.>
Doch Bacon hélt die Anhédnger der Naturmagie nicht schlichtweg fiir Betri-
ger. Sie sind fiir ihn vielmehr Opfer ihrer eigenen ,philosophia phantastica”,>
die aus einer unzuldssigen Vermischung der Naturphilosophie mit Theologie
und Aberglauben resultiert. Bacon hat dabei explizit deren neuplatonische Meta-
physik im Sinn, die durch ihre ,schwiilstige und gleichsam poetisierende Art”
den menschlichen Geist ,umschmeichelt und verblendet”> indem sie die ma-
gischen Effekte auf auflerweltliche bzw. iibernatiirliche Ursachen zuriickfiihrt.
Ermoglicht wird diese metaphysische Fundierung der Naturmagie — die streng
genommen ihren eigenen Naturalisierungsanspriichen zuwiderlauft — vor allem
durch die Lehre von den okkulten Qualitdten. Im Novum Organum entlarvt Bacon
deren Einfiithrung als eine Verlegenheitslosung, die blof3 dazu dient, einen Na-
men fur all die Phanomene und Effekte zu finden, die sich nicht anhand der ,ma-
nifesten’ Primarqualitdten erkldren lassen.” Problematisch an diesem ,asylum
ignorantiae” (Scaliger) ist jedoch, dass die damit bezeichneten Wirkweisen durch
ihre Subsumtion unter die Kategorie des Verborgenen drohen, zu etwas Unerklér-

47 So die These Copenhavers, vgl. ders.: History of Magic (Anm. 12), S. 352.
48 Vgl. ebd. S.361.

49 Siehe NOII, Aph.29, S.413.

50 Siehe NOI, Aph. 85, S.187. Vgl. auch Aph.73, S.157.

51 Siehe NOI, Aph. 87, S.189.

52 Vgl. ebd. S.189ff.

53 Siehe NOI, Aph. 65, S.134.

54 Siehe ebd.

55 Vgl. NOI, Aph. 66, S.137.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



,Operatio libera” oder angewandte Metaphysik 213

lichem mystifiziert zu werden, dessen Ursachen aufSerhalb des vom Menschen
Erforsch- und Begreifbaren liegen. Denn der soll nach der Vorstellung der magia
naturalis ja ein Famulus der Natur sein, der in seinen Experimenten nur deren
ureigenste Prozesse fordert und zu seinen Gunsten lenkt.

Die Auslegung des ,Okkulten’ als Unbegreifbares konterkariert aber diese
Vorstellung. So betont z.B. Agrippa, dass die magischen Krifte deshalb als ,ver-
borgene” bezeichnet werden, ,weil ihre Ursachen verborgen sind, d.h. weil der
menschliche Verstand sie nicht allseitig erforschen kann, weshalb die Philoso-
phen den grofiten Teil derselben mehr durch lange Erfahrung [longa experientia],
als durch scharfsinniges Nachdenken [rationis indagine] kennengelernt haben”.*
Dergestalt einer natiirlichen Erklarung entzogen, konnen jene Krafte umso leich-
ter zu Reflexen extramundaner Wesenheiten wie den gottlichen Formen und
immateriellen Seelen verkldrt werden, die in der neuplatonischen Tradition die
eigentlichen Akteure hinter den magischen Phdanomen sind. Dadurch werden
sie jedoch in eine Sphére verschoben, die sich dem menschlichen Einfluss voll-
standig entzieht. So jedenfalls versteht Bacon den Famulus-Gedanken der Magie-
Tradition: Er radikalisiert die darin angelegte Anthropologie, indem er diesen
Topos im Sinne eines emphatischen Naturalismus interpretiert, der keine die Natur
irgendwie ,von aufien’ beeinflussende Entitdten zuldsst:

Denn der Mensch als Diener und Dolmetscher der Natur [naturae mi-
nister et interpres] wirkt und weif8 [facit et intelligit] nur so viel, wie er
von der Ordnung der Natur [de naturae ordine] durch seine Werke oder
durch seinen Geist beobachtet hat; mehr weifs er nicht, und mehr vermag
er nicht. Denn keine Kraft kann die Kette der Ursachen 16sen oder zerbre-
chen [Neque enim ullae vires causarum catenam solvere aut perfringere
possint], und die Natur wird nur besiegt, indem man ihr gehorcht [natura
aliter quam parendo vincitur].”

Indem die Naturmagie diese Kette jedoch in einem intelligiblen Auflerhalb zu
befestigen versucht, entlastet sie den Menschen von der intellektuellen Aufgabe,
den tatsdchlichen Anfangsgriinden jener ,okkulten’ Krafte auf die Spur zu kom-
men. Statt tiefer in das Wesen der Natur einzudringen, lasst sie ihn glauben, dass
es ausreichend sei, ,durch lange Erfahrung’ duerliche Ahnlichkeiten zu regis-
trieren, um von dort auf innere Qualitdten zu schliefen® — eine Epistemologie
des planlosen Experimentierens, die Bacon im Novum Organum scharf kritisiert.

56 Siehe Agrippa von Nettesheim: Die magischen Werke (Anm. 29), S.72 (lib. 1, cap. 10, S. XIIII).

57 Siehe Distributio operis zur Instauratio magna, NO1, S. 65. Vgl. Rossi: Francis Bacon (Anm. 3),
S.18. Das Komplementarstiick zu dieser Anthropologie finden wir im vierten Aphorismus
des Novum Organum, wo Bacon den Wirkungsradius des Menschen — als Naturwesen unter
anderen Naturwesen — auf korperliche Aktionen begrenzt: ,Hinsichtlich seiner Werke ver-
mag der Mensch nichts anderes, als daf§ er die von der Natur gegebenen Korper einander
naherbringt oder sie voneinander entfernt; das {ibrige vollendet die Natur von innen her.”
Siehe NOI, Aph.4, S. 83.

58 ,Men likewise in their folly expect to become acquainted with nature from her outward

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



214 Daniel Queiser

Allerdings iiben die Mystifikationen der Naturmagie noch in anderer Hinsicht
eine narkotisierende Wirkung™® auf den menschlichen Geist aus. Sie ndhren nam-
lich seinen Irrglauben, es gebe einen unbeschwerten Weg zur Herrschaft iiber
die Natur: , For the rules of natural magic are such, as if men expected to till the
ground and eat their bread without the sweat of their brow and by an easy and in-
dolent application of bodies to become masters of things.”®® Genau das suggeriert
das hermetische Bild vom Magier als Winzer, der in seinen Operationen einfach
irgendein geheimnisvolles ,Oberes’ mit dem ,Unteren’ verbindet und sich schein-
bar spielend zum Herrn tiber die Natur erhebt (obwohl er sich doch eigentlich
Wesenheiten unterwirft, derer er gar nicht Herr werden kann). Die Magier &dh-
neln fiir Bacon in diesem Glauben den Alchemikern, die ,,aus wenigen Versuchen
am Ofen eine phantastische und nur auf weniges sich erstreckende Philosophie
[philosophiam ... phantasticam et ad pauca spectantem]“ errichten, angetrieben
von der , immerwahrenden Hoffnung”® durch die Anwendung chemischer Ver-
fahren jenes ,magische’ Pulver herstellen zu konnen, das ,in a few moments of
time be able to turn other metals into gold [...], as having power to perfect nature
and free it from all impediments”.%

Doch solche Abkiirzungen zur Bezwingung der Natur, wie sie uns diese Bil-
derwelten verheifien, gibt es fiir Bacon nicht, hat doch Gott nach dem Fall des
Menschen verfiigt, ,that whatever is excellent shall be won only by labours both
in inquiry and working”.** Wenn also der Mensch tatsachlich in den Stand ge-
setzt werden soll, magische Werke zu verrichten, dann muss er sich zuerst von
diesen triigerischen Hoffnungen und den metaphysischen Spekulationen, die ih-
nen Halt geben, befreien. An ihre Stelle muss eine empirisch fundierte, nach den
natiirlichen Ursachen der Dinge fahndende und dergestalt wirklich applizierbare
Naturphilosophie treten, die von vornherein auf die Ausfithrung genau solcher
Operationen ausgerichtet ist.

face and mask, and by external resemblances to detect internal properties.” Siehe Histo-
ria sympathiae et antipathiae rerum, Works V, S.203. — An solchen Stellen wird deutlich,
dass Bacons Kritik Teil jenes geistesgeschichtlichen Prozesses ist, im Zuge dessen sich das
,Okkulte’ zu einem polemischen Terminus wandelt, der fortan etwas Ubernatiirliches oder
Unerklarliches meint, das sich wissenschaftlich iiberhaupt nicht erforschen lasst, wahrend
andererseits das vormals ,Verborgene’ zum priméaren Untersuchungsgegenstand einer sich
herauskristallisierenden Naturwissenschaft avanciert. Vgl. Christoph Meinel: Okkulte und
exakte Wissenschaften. In: Die okkulten Wissenschaften in der Renaissance (Anm. 31), S. 21—
44, hier S.27 und S. 39.

59 Bacon vergleicht die magischen Lehren mit , soporific drugs”, ,which not only lull to sleep,
but also during sleep instil gentle and pleasing dreams”. Siehe De Augmentis scientiarum,
Works 1V, S. 367.

60 Siehe Historia sympathiae, Works V, 5.203.

61 Siehe NOI, Aph.54, S.117.

62 Siehe NOI, Aph. 85, S.185.

63 Siehe De Augmentis, Works IV, S. 368.

64 Siehe Historia sympathiae, Works V, S.204.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



,Operatio libera” oder angewandte Metaphysik 215

3 Naturalisierung der Prinzipien: Bacons Metaphysik der Formen

Mit dem emphatischen Naturalismus haben wir bereits den entscheidenden
Punkt markiert, an dem sich Bacons Naturphilosophie — nicht nur in methodi-
scher Hinsicht — von derjenigen der traditionellen Naturmagie unterscheidet.
Was hier jedoch als ,Naturalismus’ bezeichnet wird, gilt es recht zu verstehen:
Anders als z.B. seinem jlingeren Zeitgenossen René Descartes geht es Bacon nicht
darum, das organische Naturbild der Renaissance durch eine rein mechanische
Naturphilosophie zu ersetzen. Stattdessen ist auch er fest davon {iberzeugt, dass
sich hinter den sichtbaren Phanomenen schopferische Potenzen und basale Uber-
einstimmungen (consensus) verbergen, von deren Kenntnis nicht zuletzt das Ge-
lingen magischer Operationen abhdngt. Was Bacon jedoch von jener Tradition
unterscheidet, ist, dass er die Griinde fiir diesen consensus nicht im Wirken in-
telligibler Wesenheiten oder stellarer Einfliisse sucht, sondern in den materiel-
len Beschaffenheiten der Gegenstiande und den allgemeinen Bewegungsformen
des Stoffs. Seine Naturphilosophie kann als Versuch gewertet werden, den Hyle-
morphismus der Renaissance-Philosophie mit ihrem neuplatonischen Uberbau
durch eine spekulative Materietheorie zu ersetzen, die alle natiirlichen Phéano-
mene auf stoffliche Ursachen zuriickfithren will, ohne dabei deren qualitatives
Naturverstdndnis preiszugeben. Dabei werden die im engeren Sinne ,magischen’
Konzepte — wie die Lehre vom consensus rerum — nicht schlichtweg annulliert,
sondern vielmehr in eine andere Theoriesprache iibersetzt.

Dreh- und Angelpunkt dieser translatio ist Bacons Konzept der Form, das seit
jeher ein Gegenstand kontroverser Forschungsdebatten gewesen ist.®® Im Gegen-
satz zur Tradition versteht Bacon unter Formen ndmlich keine immateriellen oder
von der Materie abstrahierbaren Entitaten, wie fiir ihn auch die komplementare
Annahme eines an sich vollig passiven und gestaltlosen Stoffs eine heillose Fik-
tion der Philosophen darstellt.’ In seiner Fragment gebliebenen Schrift De princi-
piis atque originibus, in der Bacon, ausgehend von einer Interpretation der antiken
Cupido-Sage und in kritischer Auseinandersetzung mit der Naturphilosophie
Bernardino Telesios,” Grundziige seiner Materieauffassung entwickelt, unter-
zieht er den traditionellen Form-Materie-Dualismus einer ausfiihrlichen Kritik:

[Clertainly that despoiled and passive matter seems altogether a fiction of
the human mind, arising from this, that to the human mind those things

65 ,The form that Bacon describes is not a philosopher’s abstraction — Platonic or Aristotelian —
but what exactly is it: a generative force, a defining essence, a taxonomic distinction, a natu-
ral law, a material quality, or an alchemical additive? All will answer to Bacon’s description.”
Siehe Copenhaver: History of Magic (Anm. 12), S. 359. — Die dltere Diskussion drehte sich vor
allem um die Frage, ob und inwieweit sich Bacons Konzept der Form mit dem modernen
Begriff des Naturgesetzes vergleichen lasse. Vgl. Antonio Pérez-Ramos: Francis Bacon’s Idea
of Science and the Maker’s Knowledge Tradition. Oxford 1988, S. 65ff.

66 Vgl. z.B. Advancement, Works I1I, S. 355 und NO1, Aph. 51, S.115.

67 Zu Bacons Auseinandersetzung mit Telesio in De Principiis vgl. Stephen Gaukroger: Francis
Bacon and the Transformation of Early-Modern Philosophy. Cambridge 2001, S. 188-193.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



216 Daniel Queiser

most seem to exist, which itself imbibes most readily, and by which it is
most affected. It follows therefore that forms (as they call them) seem to
exist more than either matter or action; because the former is hidden, the
latter variable; the former does not strike so strongly, the latter does not
rest so constantly. These images on the other hand are thought to be both
manifest and constant; so that the first and common matter seems to be
as an accessory and support; and action, of whatever kind, to be merely
an emanation from the form; and altogether the first place is assigned to
forms. And hence appears to have come the reign of forms and ideas in
essences; with the addition (that is to say) of a kind of fantastical matter.®®

Fiir besonders problematisch an dieser Herrschaft der Formen halt Bacon die da-
mit einhergehende Trennung von Stoff- und Bewegungsursache: Gerade die An-
nahme, dass der eigentliche Antrieb der nattiirlichen Prozesse in der Form und d.h.
auflerhalb der Materie liege, hat zu einer ,infinite number of fancies about souls,
lives, and the like” gefiihrt, die — wie in der Kosmologie der magia naturalis —
als Vermittlungsinstanzen gebraucht werden, um erkldren zu kénnen, wie rein
geistige Entitdten materielle Wirkungen hervorbringen kénnen. Dabei gehoren
doch Stoff, Bewegung und Form untrennbar zusammen und kénnen Bacon zu-
folge hochstens begrifflich unterschieden, nicht aber als ontologisch voneinander
getrennte Dinge gefasst werden. Dem entsprechend muss auch die Materie an sich
als ,so adorned, furnished, and formed” gedacht werden, ,that all virtue, essence,
action, and natural motion, may be the consequence and emanation thereof”.”
Daraus folgt fiir Bacon jedoch nicht, dass die Formen das Produkt blinder
materieller Prozesse und damit quasi ex chao entstanden wéren. Statt — wie z.B.
die antike Atomistik — diese radikale Konsequenz zu ziehen, will Bacon daran
festhalten, dass Gott nicht nur die Materie, sondern auch ihre Formen einst er-
schaffen hat”* Das Advancement bezeichnet sie in diesem Sinne als die Gesetze
oder Dekrete, die Gott der Materie im Sechstagewerk auferlegt hat.”> Im Novum
Organum erscheinen sie dann als ,,die echten Siegel des Schopfers an seinen Ge-
schopfen, wie sie der Materie durch wahre und besondere Linien eingepragt und
eingemeifselt werden [in materia per lineas veras et exquisitas imprimuntur et
terminantur]“’® Solcherlei Spekulationen fiihren zu idealistischen Uberformun-
gen der baconischen Naturphilosophie, der — hierin ist Weeks’ These zu prazisie-

68 Siehe Works V, S. 466.

69 Siehe ebd. S.468.

70 Siehe ebd.

71 ,For there seem three things with regard to this subject which we know by faith. First, that
matter was created from nothing. Secondly, that the development of a system was by the
word of Omnipotence; and not that matter developed itself out of chaos into the present
configuration. Thirdly, that this configuration (before the fall) was the best of which matter
(as it had been created) was susceptible.” Siehe ebd. S. 491.

72 Vgl. Works 11, S. 295f.

73 Siehe NOI, Aph. 124, S.259.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



,Operatio libera” oder angewandte Metaphysik 217

ren —eben keine materialistische Ontologie im strengen Sinne zugrunde liegt.” Ma-
terialistisch bleibt jedoch die von Bacon vorgenommene ,Aktivierung’ des Stoffs
durch seine Vermittlung mit der Form: Er wird von ihm stets als eine triebhafte,
sich selbst bewegende Entitat begriffen, wobei die Formen - als , Leidenschaf-
ten oder Begehren der Materie [materiae primis passionibus ac desideriis]“” — so
etwas wie die Gesetzmafigkeiten seiner Bewegungen sind. Sie sind in diesem
Sinne keine Bausteine desselben,” sondern vielmehr generative Prinzipien, die
aus seinem Inneren heraus die dufierliche Gestalt der Naturkorper determinie-
ren. Das Novum Organum definiert sie als

jene Gesetze und Bestimmungen des reinen Vorgangs [leges illas et deter-
minationes actus puri] [...], wodurch eine einfache Eigenschaft [naturam
aliquam simplicem] hervorgebracht und bewirkt wird, z.B. die Warme,
das Licht, das Schwere, wie sie in jeder dafiir geeigneten Materie [in omni-
moda materia et subjecto susceptibili] bestehen.”

Die Formen bilden dergestalt die ,natura naturans” der Gegenstdnde, die zu-
gleich die ,fons emanationis” und , differentia vera” der an ihnen registrierbaren
Qualitdten darstellt.”® Man konnte sie vielleicht als allgemeine Naturkrifte cha-
rakterisieren.

Die Erkenntnis dieser ewigen und unverdnderlichen Naturkréfte stellt fiir Ba-
con die oberste Aufgabe der menschlichen Wissenschaft dar und ,obliegt [...]
der Metaphysik”.”® Unter Metaphysik versteht er jedoch keine eigenstandige Dis-
ziplin, sondern ,,a branch or portion of Natural philosophy”,* deren Bau er mit
einer Pyramide vergleicht: ,,For knowledge are as pyramids, whereof history and
experience are the basis. And so of Natural Philosophy the basis is Natural Histo-
ry; the stage next the basis is physic; the stage next the vertical point is Metaphys-
ic.”®" Damit ist klar, dass die Erforschung der Formen nur auf empirischem We-
ge geschehen kann und in der Untersuchung konkreter Naturkorper — als dem
Material der Naturgeschichte — ihren Ausgang nehmen muss, von wo aus der
Forscher dann in Anwendung eines induktiven Erkenntnisverfahrens zu immer
allgemeineren Einsichten fortschreiten soll.

Der Physik kommt in diesem System nun eine Art Scharnierfunktion zu. Ba-
con schreibt ihr die Untersuchung der Material- und Wirkursachen zu und unter-
teilt sie in eine konkrete und eine abstrakte Physik, wobei , the former part comes

74 Vgl. Weeks: Francis Bacon’s Science of Magic (Anm.9), S. 1.

75 Siehe Distributio operis, NOI, S.57.

76 Eine solche Deutung findet sich bspw. bei Stephen Gaukroger, der Bacons Formen leichtfer-
tig mit dem zu identifizieren scheint, was dieser selber als Schematismen der Materie be-
zeichnet. Vgl. Gaukroger: Francis Bacon (Anm. 68), S. 140.

77 Siehe NOII, Aph.17, S.353.

78 Siehe NOIL Aph. 1, S.279.

79 Siehe NOII, Aph.9, S.299.

80 Siehe De Augmentis, Works IV, S. 346.

81 Siehe ebd. S. 361f.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



218 Daniel Queiser

nearer to Natural History, the latter to Metaphysic”.#> Wahrend die konkrete Phy-
sik sich der Analyse konkreter Gegenstdnde widmen soll, ist die abstrakte we-
sentlich mit der Erforschung der sog. verborgenen Schematismen sowie der verbor-
genen Prozesse betraut — zwei Schliisselbegriffe der baconischen Materietheorie.*®
Unter jenen Schematismen versteht Bacon bestimmte Anordnungen der Bestand-
teile der Materie, die auf einer Mikroebene mit den beobachtbaren Eigenschaften
der Korper (wie dicht-diinn, heif-kalt, organisch-anorganisch usw.) korrespon-
dieren.** Diese inneren Gestaltungen sind den bloien Sinnen unzugénglich und
deshalb ,verborgen” (latens); der Mensch kann sie nur entdecken, indem er un-
terschiedliche Objekte, die in einer bestimmten Eigenschaft iibereinstimmen, in
ihre Elemente zerlegt.®> Unter dem verborgenen Prozess hingegen versteht Bacon
nattiirliche Form-Veranderungen, wie sie v.a. in Wachstums- und Zeugungspro-
zessen zu beobachten sind. Auch diese werden ,verborgene” genannt, weil sie
sich ,, durch das Allerkleinste [per minima]”® vollziehen; es handelt sich also um
Vorgdnge, die sich auf der Ebene der Schematismen abspielen. Diese Prozesse
sind wiederum Konglomerate noch basalerer Bewegungsformen, ,,in which lies
the root of all natural action”® Unter diesen basalen , simple motions” versteht
Bacon jedoch keine ,Bewegungen’ im Sinne der Ortsveranderung z.B. irgendwel-
cher Teilchen, sondern eher so etwas wie allgemeine Triebkrifte oder Begehrens-
strukturen der Materie.®

Auf diesen physikalischen Einsichten aufbauend soll die Forschung dann zur
metaphysischen Erkenntnis fortschreiten. Deren Aufgabe besteht darin,

to inquire the form of dense, rare, hot, cold, heavy, light, tangible, pneu-
matic, volatile, fixed, and the like, as well configurations as motions [et si-
milium Schematismorum quam Motuum], which in treating of Physic I have
in great part enumerated (I call them Forms of the First Class), and which
(like the letters of the alphabet) are not many and yet make up and sustain
the essences and forms of all substances.*

82 Siehe ebd. S. 347.

83 Vgl. ebd. S.355. Die verborgenen Prozesse werden hier nicht namentlich erwdhnt, dafiir
jedoch im Novum Organum, vgl. NOII, Aph.1 und 9, S.279 und S. 299.

84 In De Augmentis listet Bacon insgesamt 20 solcher Schematismen auf: , The Configurations of
Matter are, Dense, Rare; Heavy, Light; Hot, Cold; Tangibile, Pneumatic; Volatile, Fixed; De-
terminate, Fluid; Moist, Dry; Fat, Crude; Hard, Soft; Fragile, Tensile; Porous, Close; Spiritu-
ous, Jejune; Simple, Compound; Absolute, Imperfectly Mixed; Fibrous and Venous, Simple of
Structure, or Equal; Similar, Dissimilar; Specific, Non-Specific; Organic, Inorganic; Animate,
Inanimate.” Siehe Works IV, S. 356.

85 Vgl. NOIL Aph.7, S.295.

86 Siehe NOII, Aph. 6, S.293.

87 Siehe De Augmentis, Works 1V, S.356. Vgl. NO1, Aph. 66, S. 139ff.

88 Im Nowvum Organum bezeichnet Bacon seine Unterscheidung von insgesamt 19 dieser Grund-
formen selbst als eine der ,, Arten oder einfachen Elemente der Bewegungen, Triebe und ak-
tiven Krafte [elementa simplicia motuum, appetituum, et virtutum activarum]”. Siehe NO1I,
Aph. 48, S.565.

89 Siehe De Augmentis, Works IV, S. 361.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



,Operatio libera” oder angewandte Metaphysik 219

Dass die Formen an dieser Stelle als Verbund von ,configurations and motions”
betrachtet und mit denselben Namen wie die Schematismen bezeichnet werden,
scheint nahezulegen, dass ihre Erkenntnis mit der Formulierung einer allgemei-
nen Theorie aller Schematismen und Bewegungsformen der Materie zusammen-
fallt.® Passagen, an denen Bacon die Begriffe Schematismus und Form synonym
gebraucht” oder Formen als materielle Prozesse auffasst,” stiitzen eine solche
Interpretation. Andererseits betont er jedoch auch den genuinen Unterschied
zwischen physikalischem und metaphysischem Wissen. So schreibt er im No-
vum Organum, dass die Untersuchung der Schematismen und Prozesse eine zwar
notwendige, aber dennoch von der Entdeckung der Formen unterschiedene und
vor allem ihr untergeordnete Angelegenheit sei, die nur ,den gemeinen und ge-
wohnlichen Lauf der Natur [cursum naturae communem et ordinarium], nicht
aber die fundamentalen und ewigen Gesetze [leges fundamentales et aeternas]”
betreffe.”? Die Wirk- und Materialursachen seien lediglich als , vehicula” der For-
men aufzufassen und diirften daher weder mit denselben verwechselt noch un-
abhédngig von ihnen betrachtet werden.”

Die Abgrenzung dieser Begrifflichkeiten ist also hochst diffizil. Es bleibt letzt-
lich unklar, was eine stoffliche Form im Unterschied zu den Strukturen und Pro-
zessen der Materie eigentlich sein soll. Fest steht nur, dass fiir Bacon (1) die Er-

90 ,, The Door for a purely mechanistic or materialistic type of explanation in natural philoso-
phy is wide open from this very moment, since Bacon goes on to postulate that such naturae
or explanatory units” — gemeint sind die Formen — , are of two sorts: schematisms of matter
and simple motions [...].” Siehe Pérez-Ramos: Francis Bacon’s Idea of Science (Anm. 66), S. 91.
Gerade an Bacon zeigt sich jedoch, dass eine solche Gleichsetzung von ,materialistisch’ und
,mechanisch’ d&uerst fragwiirdig ist. — Vorsichtiger argumentiert Wolfgang Krohn, der die
Erkenntnis der Wirk- und Materialursachen als , die erste Grundlage der metaphysischen
Naturerkenntnis” charakterisiert und die Schematismen als ,,die Formen der ersten Klasse”
verstehen will: ,Uber die Formen der zweiten oder noch hoheren Klassen lasst Bacon sich
explizit nirgends aus. Vermutlich sind sie auf jeweils hheren Abstraktionsebenen in Rich-
tung auf die ,prima philosophia’, angesiedelt, die in der hochsten Form [...] gipfelt (I, S. 567).”
Siehe ders.: Francis Bacon. 2. Auflage. Miinchen 2006, S.130. Diese Interpretation wider-
spricht allerdings Bacons eigenen Aussagen, der in De Augmentis selber vermerkt, dass , that
knowledge is worthiest which least burdens the intellect with multiplicity; and this appears
to be Metaphysic, as that which considers chiefly the simple forms of things (which I have
above termed forms of the first class)”. Siehe De Augmentis, Works IV, S.362. Somit scheinen
die Formen der zweiten, dritten usw. Klasse eher komplexe Gebilde zu sein, die aus den ein-
fachen zusammengesetzt sind. Vgl. auch NOII, Aph.17, S.353. — Eine andere These vertritt
Weeks, die im Rekurs auf Bacons De Principiis und andere Schriften die Formen als mehr
oder weniger stabile Konglomerate der einfachen Bewegungen zu begreifen versucht, die
sich jeweils in einem spezifischen Schematismus materialisieren. Vgl. Sophie Weeks: Francis
Bacon and the Art-Nature Distinction. In: Ambix 54 (2007), H. 2, S.107-129, hier S. 110; vgl.
auch das Schema in dies.: Francis Bacon’s Science of Magic (Anm.9), S.46. Damit waren die
einfachen Bewegungen urspriinglicher als die Formen selbst.

91 Vgl. z.B. NOII, Aph.7, S.297 sowie Aph. 50, S.595.

92 So z.B. in seiner Definition der Warme, wo deren Form allgemein unter die Gattung der
Bewegung subsumiert wird, vgl. NOII, Aph. 20, S. 373ff.

93 Siehe NOII, Aph.9, S.299.

94 Vgl. NOII, Aph.2, S.281 sowie Aph. 3, S.281ff.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



220 Daniel Queiser

kenntnis der metaphysischen Prinzipien (gemafs dem pyramidalen Aufbau der
Naturphilosophie) nur vermittels der Erkenntnisse der abstrakten Physik mog-
lich sein kann und dass (2) den Formen (als generativen Prinzipien oder Kréften)
immer auch materielle Dynamiken in den inneren Gestaltungen der Korper kor-
respondieren miissen.

4 Operatio libera: Magie als angewandte Metaphysik

Dennoch ist die Unterscheidung von Physik und Metaphysik zentral fiir Bacons
Denken. Ihr systematischer Sinn erschliefst sich jedoch auf einer anderen Ebene.
Denn was die Metaphysik zu erforschen hat, wird von Bacon wesentlich dadurch
erldutert, was ihre Erkenntnisse in der Praxis leisten sollen. Bereits im Valerius
Terminus hatte er festgelegt, dass das finale Ziel aller Wissenschaft in der Ent-
deckung von Téatigkeiten, d.h. in einer Erweiterung des menschlichen Handlungs-
potenzials bestehen soll. Damit fordert Bacon die Operationalisierbarkeit von
Wissen ein: Nach diesem Kriterium gelten Einsichten in die Kausalzusammen-
héange der Natur erst dann als sicheres Wissen, wenn sie applizierbar sind, wenn
sie uns also zur Kontrolle dieser Zusammenhange und d.h. zur kiinstlichen Er-
zeugung der zu erklarenden Phanomene befdhigen. Dafiir bedarf es allerdings
einer Ubersetzung dieser Erkenntnisse in Handlungsanweisungen: ,Wissen und
menschliches Konnen ergédnzen sich insofern, als ja Unkenntnis der Ursache die
Wirkung verfehlen lafit. Die Natur namlich l&fst sich nur durch Gehorsam bén-
digen; was bei der Betrachtung als Ursache erfafit ist, dient bei der Ausfithrung
als Regel.”*

Nun erlangen wir eine solche Kontrolle nicht erst dann, wenn wir ein techni-
sches Gerit erfinden. Im Sinne Bacons muss vielmehr jedes gelingende Experiment
als Beherrschung einer Kausalitdt bzw. als Hervorbringung einer Wirkung ver-
standen werden.” Das Experiment — als praktische Intervention — fungiert dabei
nicht nur als basales Erkenntnismittel, sondern zugleich auch als Erkenntnisziel.*”
Bacon spricht deshalb von einer ,,double scale or ladder” der Naturphilosophie,
,ascending from experiments to the invention of causes, and descending from
the causes to the invention of new experiments”?® Dabei ist klar, dass die neuen

95 Siehe NOI, Aph. 3, S.81.

96 ,Die Berechtigung, alle wissenschaftliche Erkenntnis als dispositional niitzlich zu be-
zeichnen, hangt daran, dass sie experimentelles Wissen ist, also immer im Zusammenhang
mit durch Operationen erzeugten Wirkungen gewonnen und behauptet wird. Diese Ope-
rationen sind in sich selbst technischer Natur, weil alle ,Allgemeinheiten’, also Gesetze im
weitesten Sinn, zuriickgebunden sind an neue ,Einzelheiten’, also Effekte, die man erzeugen
und beobachten kann.” Siehe Krohn.: Francis Bacon (Anm.90), S5.90. Vgl. auch Wolfgang
Krohn: Die ,Neue Wissenschaft” der Renaissance. In: Gernot Bohme, Wolfgang van den
Daele u. ders.: Experimentelle Philosophie. Urspriinge autonomer Wissenschaftsentwick-
lung. Frankfurt/M. 1977, S. 14-128, hier S.76.

97 Zu dieser Dialektik von Mittel und Ziel vgl. Lothar Schifer: Das Bacon-Projekt. Von der
Erkenntnis, Nutzung und Schonung der Natur. Frankfurt/M. 1999, S. 104.

98 Siehe Advancement, Works III, S. 351f. Vgl. NO1, Aph. 117, S. 243.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



,Operatio libera” oder angewandte Metaphysik 221

Experimente, die wir aus den gewonnenen Einsichten ableiten wollen, von ande-
rer Natur sein miissen als diejenigen, die uns — als Erkenntnismittel — allererst zu
ihnen hinfiihren. Diese konnen jedoch — auf einer hoheren Stufe — wiederum als
Erkenntnismittel dienen, um zu noch allgemeineren Einsichten zu gelangen usf.
Mit diesem Konzept der experientia literata denkt Bacon den Erkenntnisprozess
nicht nur als kontinuierlich fortschreitend, sondern garantiert auch, dass auf je-
dem Level die angestrebte Verzahnung von Theorie und Praxis hergestellt wird.
Gilt das Kriterium als erfiillt, bedeutet jeder Zuwachs an Erkenntnis automatisch
eine Steigerung der menschlichen Handlungsmacht, wobei der Grad der letzte-
ren dem Grad der Allgemeinheit der angewandten Erkenntnis entsprechen muss.

Dieser Gedanke spiegelt sich nun im systematischen Aufriss der Naturphilo-
sophie wider. Bacon ordnet hier den beiden von ihm unterschiedenen Erkennt-
nisstufen ,,zwei praktische Wissenschaften” unter, die diese jeweils zur Anwen-
dung bringen sollen: , der Physik die Mechanik [Mechanica], der Metaphysik die
Magie [Magia] in ihrer reinen Bedeutung [perpurgato nomine], da die Wege der
Magie breiter sind und sie eine grofSere Herrschaft iiber die Natur [majus impe-
rium in naturam] hat”* Durch die Formulierung wird bereits deutlich, dass hier
unter Magie etwas anderes verstanden werden soll als das, was die kritisierten
,Phantasten’ betreiben. Entscheidend ist dafiir die Kopplung an Bacons Metaphy-
sik: So wie die metaphysische Einsicht am Ende des Erkenntnisprozesses stehen
soll, gleichsam dessen Vollendung darstellend, so soll auch deren magische An-
wendung diejenige Form der Naturbeherrschung sein, die dem Menschen die
grofitmogliche Macht verleiht.

Um einen Begriff davon zu bekommen, was Bacon hierunter versteht, miissen
wir zuerst den Sinn der Unterscheidung zwischen Magie und Mechanik klaren.
Im eben zitierten Aphorismus werden beide indirekt durch die spezifischen Er-
kenntnisgegenstiande charakterisiert, die ihre Korrelate zu erforschen haben. So
bestimmt sich der Anwendungsbereich der Mechanik durch den weit gefassten
Gegenstandsbereich der Physik, der von der Untersuchung konkreter Kérper bis
zur Erforschung der einfachen Schematismen und Prozesse der Materie reicht.
Wenn Bacon hier also von Mechanik spricht, versteht er darunter keine Mecha-
nik im engeren Sinne, sondern vielmehr alle praktischen Wissensformen und
Technologien (wie Metallurgie, Medizin, Botanik usw.), die eben jene ,physika-
lischen” Einsichten in irgendeiner Weise anwenden.' Kennzeichnend fiir diese
Operationen soll dabei deren Beschrinkung auf einen bestimmten Ausschnitt der

99 Siehe NOII, Aph.9, S.299. Vgl. De Augmentis, Works IV, S. 365.

100 ,,But the mechanic of which I now treat is that which has been handled by Aristotle, pro-
miscuously, by Hero in spirituals, by Georgius Agricola, a modern writer, very diligently
in minerals, and by many other writers in particular subjects; so that I have no omissions
to mark in this part, except that promiscuous mechanics, after the manner of Aristotle,
ought to have been more diligently continued by the moderns, especially with selection
of those whereof either the causes are more obscure, or the effects more noble.” Siehe De
Augmentis, Works IV, S.366. Vgl. ausfiihrlich zu den verschiedenen Mechanik-Begriffen
bei Bacon Sophie Weeks: The Role of Mechanics in Francis Bacon’s Great Instauration. In:

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



222 Daniel Queiser

materiellen Wirklichkeit sein, entsprechend der spekulativen Begrenzung der
Physik; denn wie diese allein die Vehikel der Formen in konkreten Dingen (wie
Wasser, Gold, Luft etc.) oder — als abstrakte Physik — in bestimmten Klassen von
Dingen (wie Fliissigkeiten, Gesteine, Dampfe etc.) erkennt, so kann die Anwen-
dung ihrer Erkenntnisse uns auch nur zu Interventionen ,in materia aliquatenus
simili et praeparata”® befdhigen. Ihr Wirkungsradius ist stets limitiert auf die
,Umformung konkreter Kérper von einem in den anderen [transformatio cor-
porum concretorum de alio in aliud]"'”* wie solche Umformungsprozesse durch
die , besondere[n] und eigentiimliche[n] Gewohnheiten der Natur [consuetudines
naturae particulares et speciales]”'® d. h. durch die in allen Kérpern permanent
ablaufenden verborgenen Prozesse vorgezeichnet sind.

Demgegeniiber zeichnet sich eine magische Operation dadurch aus, dass sie
solchen Beschrankungen nicht unterliegt. Magie wird von Bacon in diesem Sinne
— vorerst ex negativo und rein formal — als ,Operatio libera”, d.h. als ein von allen
moglichen Begrenzungen freies Schaffen bestimmt. Diese Freiheit im Handeln'™
erlangt der Mensch jedoch allein durch die ,,contemplatio vera”, d.h. durch die
,Entdeckung der Formen'® ,[T]rue natural magic is that great liberty and lat-
itude of operation, which dependeth upon the knowledge of forms”'® Warum
dieses Wissen uns zwangslaufig ,to the widest and most extensive field of opera-
tion”!”” fithren muss, wird klar, wenn wir uns Bacons These in Erinnerung rufen,
nach der jede dufsere Natur eines Dings in letzter Instanz auf eine innere Form
zuriickzufiihren ist, die ihren eigentlichen Daseinsgrund darstellt. Daraus kann
er ableiten, dass ,whosoever knoweth any form, knoweth the utmost possibility
of superinducing that nature upon any variety of matter, and so is less restrained in
operation, either to the basis of the Matter, or the condition of the Efficient”.'®
Gleich zu Beginn des zweiten Teils des Novum Organum wird dieser Gedanke
wieder aufgegriffen, wenn Bacon das eigentliche ,,Werk und Ziel [opus et intentio]

Philosophies of Technology. Francis Bacon and his Contemporaries. Hg. v. Claus Zittel,
Gisela Engel, Romano Nanni u. Nicole C. Karafyllis. Leiden, Boston 2008, S. 133-192.

101 Siehe NOII, Aph.3, S.280. Vgl. fiir den Zusammenhang auch Krohn: Francis Bacon (Anm. 90),
S. 129f.

102 Siehe NOIIL, Aph.1, S.279.

103 Siehe NOII, Aph.5, S. 289ff.

104 Dieser negative Begriff von Freiheit wird bereits im Valerius Terminus eingefiihrt: , Freiheit
liegt dann vor, wenn die Ausrichtung [direction]” — einer bestimmten Handlung -, nicht
auf einige begrenzte Mittel eingeschréankt ist, sondern wenn sie alle moglichen Mittel und
Wege umgreift”; denn nur dort, ,wo die grofite Mannigfaltigkeit der Moglichkeiten ist, da
ist die grofite Besonderheit der Wahl”. Siehe Bacon: Valerius Terminus (Anm. 44), S. 69.

105 ,,Daher folgt aus der Entdeckung der Formen [ex Formarum inventione] die wahre Betrach-
tung [Contemplatio vera] und das freie Schaffen [Operatio libera].” Siehe NOII, Aph.3,
S.283.

106 Siehe Advancement, Works I1I, S. 362. Vgl. auch die Definition der Magie in De Augmentis,
Works 1V, S. 361f.

107 Siehe Advancement, Works I11, S. 362.

108 Siehe ebd. S.357. Vgl. die dhnlichen Formulierungen in De Augmentis, Works IV, S. 362f.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



,Operatio libera” oder angewandte Metaphysik 223

menschlicher Macht” dahingehend bestimmt, ,,in einem gegebenen Korper eine
neue Eigenschaft oder neue Eigenschaften zu erzeugen und einzufiihren [SUPER
datum corpus novam naturam sive novas naturas generare et superinducere]“.'”

Damit gibt Bacon eine positive — wenn auch immer noch abstrakt-formale —
Bestimmung der Magie: Sie ist eine Technik, die es uns ermoglicht, einem be-
liebigen Korper eine beliebige neue Eigenschaft zu verleihen, ohne Beschrankung
auf irgendwelche Gegenstande oder jene durch die Ordnung der Natur vorge-
zeichneten Transformationsprozesse. Diese Bestimmung und ihre Abgrenzung
gegeniiber ,mechanischen’ Techniken sind nun weniger einleuchtend, als es auf
den ersten Blick scheinen mag.'® Immerhin beschreiben auch diese Prozeduren,
mit denen sich die Eigenschaften von Kérpern kiinstlich verandern lassen. Neh-
men wir, um den Unterschied zu verdeutlichen, als Beispiel botanische Verfah-
ren der Inokulation, mittels derer wir die Bliitenfarbe von Pflanzen manipulieren
konnen: Fiir Bacon, der solche Verfahren in seinen Sylva Sylvarum ausfiihrlich
bespricht, sind diese Interventionen keine Magie im vollwertigen Sinne, weil un-
sere Verfiigungsgewalt iiber die Form —in diesem Fall eine konkrete Farbe — hier
auf ganz bestimmte Objekte —in diesem Fall die Bliiten von Pflanzen — beschrankt
bleibt."! Magisch wire fiir ihn streng genommen erst eine Technik, durch die wir
auf eine derart allgemeine Weise iiber eine Farbe verfiigen, dass wir sie in jedem
Stiick Materie induzieren kdnnen, egal, ob es sich dabei um eine Pflanze, ein Tier
oder ein Stiick Metall handelt."? Andernfalls wiirde der magische Grad an Hand-
lungsfahigkeit nicht der allgemeinen Form der metaphyischen Erkenntnis entspre-
chen —und dies wire kontrar zu Bacons Operationalisierungskriterium. Was ihm
hier vorschwebt, sind ,altiores et radicales operationes super naturam”"* d.h. ba-

109 Siehe NOIIL Aph.1 S.279.

110 Soist auch die Erlduterung wenig erhellend, dass ,[f]or Bacon magia was probably the nea-
rest equivalent to our ,applied science’”, denn dies gilt genauso fiir seine Mechanik. Siehe
Pérez-Ramos: Francis Bacon'’s Idea of Science (Anm. 66), S. 112. Ahnlich unzureichend ist
Krohns Bestimmung der , Formerkenntnis” als , Fahigkeit zur Transformation der Dinge”.
Siehe ders.: Francis Bacon (Anm. 90), S.130. Nach Bacons eigener Aussage zielt schliefilich
auch die Mechanik auf die Transformation konkreter Kérper. Die eigentliche Frage ist viel-
mehr, wann eine kiinstliche Transformation magisch statt mechanisch zu nennen ist.

111 Solche Experimente an Pflanzen spielen eine grofie Rolle im Sylva Sylvarum. Wie kiirz-
lich Doina-Cristina Rusu gezeigt hat, entnimmt Bacon diese grofitenteils aus Giambattis-
ta Della Portas Magia naturalis. Vgl. dies.: Rethinking Sylva Sylvarum. Francis Bacon’s Use
of Giambattista Della Porta’s Magia Naturalis. In: Perspectives on Science 25 (2017). H.1,
S.1-35, hier S. 8-26. Fiir Bacon rangieren Della Portas Experimente , at the level of mechan-
ics”, weil sie in seinem Verstandnis blof8 die Transformation konkreter Korper durch die
Manipulation von Stoff- und Wirkursachen beschreiben. Vgl. ebd. S.3 und S. 28f. Indem er
versucht, sie im Rahmen seiner Materietheorie auf Regeln zuriickzufiihren, die dem Grad
der Allgemeinheit metaphysischer Erkenntnisse entsprechen, will Bacon sie auf die Ebene
der Magie heben - freilich in dem Bewusstsein, dass dies beim gegenwértigen Stand der
Erkenntnis nur provisorisch geschehen kann.

112 Auf diesen Grad an Allgemeinheit hebt auch Bacons Farbbeispiel aus De Augmentis ab, vgl.
Works 1V, S. 361.

113 Siehe NOIL Aph.5, S.291.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



224 Daniel Queiser

sale Eingriffe in die Grundgestalt der Naturkoérper; so beispielsweise wenn ,je-
mand im Rahmen der Gesetze der Materie [servatis legibus materiae] dem Silber
die gelbe Farbe des Goldes oder die Vermehrung des Gewichts hinzufiigen oder
einem nicht durchsichtigen Stein die Durchsichtigkeit, dem Glas die Haltbarkeit
oder einem anorganischen Korper Lebendigkeit [corpori alicui non vegetabili ve-
getationem] geben” wollte."

Spétestens an diesem Katalog wird ersichtlich, wie stark Bacons Metaphysik
der Formen von alchemischen Vorstellungen tingiert ist. Seine Idee der operatio
libera basiert auf der Annahme, dass sich die generativen Krifte der Materie so
steuern lassen, dass es moglich wére, die durch sie erzeugten Qualitdten von ih-
ren Tragersubstanzen zu ldsen und auf beliebige Substrate zu iibertragen, ohne
dass deren korperliche Inhédrenz dabei ein Hindernis darstellen wiirde. Ein ma-
terielles Objekt ist in dieser Perspektive nichts weiter als eine ,Verbindung einfa-
cher Eigenschaften”"® eine Forma copulata,"® die sich nicht nur theoretisch, son-
dern auch praktisch in ihre formalen Elemente zerlegen lassen muss, was Bacon
héufig anhand der kiinstlichen Erzeugung von Gold veranschaulicht:

Wer die Formen und Wege kennt, wie das Gelbe, das Gewicht, die Dehn-
barkeit, die Festigkeit, die Schmelzbarkeit, die Losbarkeit und alles tibrige,
ebenso wie ihre Abstufungen und Weisen hinzugebracht werden kénnen,
der wird auch verstehen und imstande sein, jene Eigenschaften in einem
beliebigen Kérper zusammenzubringen [videbit et curabit ut ista conjungi
possint in aliquo corpore], woraus sich die Umwandlung in Gold ergeben
kann [sequatur transformatio in aurum]."”

Bacons Magie-Konzept scheint also offenkundig am Modell der Transmutations-
alchemie orientiert zu sein, die darauf zielt, durch chemische Verfahren unedle
Stoffe, zumeist Metalle, in hoherwertige, zumeist Gold, zu verwandeln."® Es

114 Siehe ebd. S.287.

115 Siehe NOII, Aph.5, S.287.

116 Vgl. zum Begriff der komplexen Form NOII, Aph.17, S.353.

117 Siehe NOII, Aph.5, S.287.

118 Unter Alchemie sei hier also eine , Technologie der Verwandlung (,Transmutation’) von
Stoffen” verstanden. Siehe Christian Thiel: Alchemie. In: Enzyklopadie Philosophie und
Wissenschaftstheorie. Hg. v. Jiirgen Mittelstraf3. Bd. 1. Mannheim 1980, S. 67-74, hier S. 67.
Hervorhebung durch Thiel. Zu diesem handwerklichen Verstandnis der Alchemie vgl.
grundsdtzlich Bruce T. Moran: Distilling Knowledge. Alchemy, Chemistry, and the Scien-
tific Revolution. London 2005, S.1-7; zur Abgrenzung derselben von der — sich in erst im
Paracelsismus konstituierenden — spirituellen Alchemie vgl. Volkhard Wels: Die Alchemie
der Frithen Neuzeit als Gegenstand der Wissensgeschichte. In: Magia daemoniaca, magia
naturalis, zouber (Anm. 18), S.233-265, hier S.234-242. Allgemein zur Theorie der Trans-
mutation vgl. Vladimir Karpenko: Transmutation. The Roots of the Dream. In: Journal of
Chemical Education 72 (1995), H. 5, S.383-38; Claus Priesner: Geschichte der Alchemie.
Miinchen 2011, S.21-24. Zu den Arbeitsverfahren der klassischen Alchemie, die Bacon im
Sinn hat, vgl. Lawrence M. Principe: Arbeitsmethoden. In: Alchemie. Lexikon einer herme-
tischen Wissenschaft. Hg. v. Claus Priesner u. Karin Figala. Miinchen 1998, S. 51-57.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



,Operatio libera” oder angewandte Metaphysik 225

wire nun aber verfehlt, ihn deswegen zu einem Anhédnger der Alchemie ma-
chen zu wollen. Wie bereits angedeutet, steht er den hermetischen Lehren dieser
,Zunft“™ dhnlich skeptisch gegeniiber wie denen der Naturmagie. Dass Bacon
trotzdem auf alchemische Aufgaben und Prozeduren zuriickgreift, um sein
Magieverstandnis zu exemplifizieren, mag vor diesem Hintergrund verwunder-
lich sein, steht zu seiner Alchemie-Kritik aber nicht im Widerspruch,'® da auch
diese die ars spagyrica nicht génzlich verwerfen, sondern vielmehr von ihren
Mystifikationen befreien will.'*! Was er aus ihrer handwerklichen Tradition iiber-
nimmt, ist vor allem die Annahme einer grundsitzlichen Transmutabilitit aller Dinge
durch die ,Ubertragung’ essentieller ,Formen’ oder ,Naturen’— auch wenn er den
Ausdruck transmutatio nur selten unkritisch gebraucht.'” Die alchemischen Topoi
— wie die Umwandlung von Silber in Gold oder die Vivifikation eines toten Ob-
jekts — liefern an dieser Stelle nur so etwas wie eine abstrakte Schablone, mit der
Bacon nicht in erster Linie beschreiben mochte, wie eine magische Form der Na-
turbeherrschung konkret aussehen konnte, sondern vielmehr, was sie eigentlich
zu leisten hétte. Und dies ist eben jener substratfreie Umgang mit den allgemeinen
Kréften der Natur, durch den es mdéglich sein soll, einem beliebigen Korper be-
liebige Eigenschaften zu verleihen und damit auch véllig neue Entitaten zu schaf-
fen — wie z.B. biegsames Glas.

Dass Bacon unter Magie nicht einfach eine sublimierte Form von Alchemie
versteht, wird auch deutlich, wenn er zum Ende des Novum Organum die Ausfiih-
rung magischer Handlungen ausdriicklich in den abstrakten Schliisselbegriffen
seiner Materietheorie denkt. Er charakterisiert sie dort als Operationen,

bei denen die Materie und das Wirkende so fein und gering sind [materia
aut efficiens tenuis aut parva est] im Verhiltnis zur Grofie des Werkes und
Ergebnisses, die daraus hervorgehen [pro magnitudine operis et effectus
qui sequitur], daf$ diese Flle, selbst wenn sie oft vorkommen, doch Wun-
dern [miraculi] gleichen, einige nur auf den ersten Blick, andere auch bei
genauerer Betrachtung.'”

119 Siehe NOI, Aph.54, S.117.

120 Das hat Bacon z.B. Muriel West vorgeworfen, vgl. ders.: Notes on the Importance of Al-
chemy to Modern Science in the Writings of Francis Bacon and Robert Boyle. In: Ambix 9
(1961), H. 2, 5.102-114, hier S. 103f.

121 In diesem Sinne vergleicht Bacon das Miihen der Alchemiker mit der aesopischen Fabel
vom Greis, , der seinen S6hnen einen im Weinberg vergrabenen Schatz vermachte und
vorgab, den Ort nicht mehr zu wissen; so gruben die S6hne den Weinberg sorgfailtig und
fleifig um und fanden natiirlich keinen Schatz, aber die Weinlese wurde infolge der Bear-
beitung reicher.” Siehe NOI. Aph.85. S.187.

122 Er bevorzugt stattdessen den Terminus transformatio. Vgl. fiir eine der bedeutenden Aus-
nahmen NOII, Aph.7, S.293. Pedro Cintas spricht hier von einer ,more subtle idea on
transmutation”, siehe ders.: Francis Bacon. An Alchemical Odyssey through the Novum
Organum. In: Bulletin for the History of Chemistry 28 (2003), H. 2, S. 65-75, hier S. 70.

123 Siehe NOII, Aph. 51, S. 603ff.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



226 Daniel Queiser

Diese Beschreibung mutet auf den ersten Blick zwar recht klassisch an.** Ent-
scheidend ist jedoch, dass Bacon die formgebenden Krifte, auf deren Manipu-
lation das magische Werk beruht, in den Tiefenstrukturen der Materie selbst an-
siedelt, weshalb letztere hier nicht blof$ als Substrat — d.h. als Stoffursache und
blofSes Vehikel der Form —, sondern zugleich auch als alleinige Quelle dieser wun-
dersamen Transformationen gedacht werden muss. Wie die Metaphysik der For-
men eine allgemeine Theorie der Gesetzmafligkeiten der Materie darstellt, so ist
auch die Magie nichts anderes als eine allgemeine Technik zur Transformation der
Materie im Rahmen dieser Gesetzmaéfiigkeiten. Darum kann sie Bacon im selben
Aphorismus auch als ,Verfahren [modus]” definieren,

die Korper durch ihre kleinsten Bestandteile zu verdndern [mutandi corpo-
ra per minima] und die feine innere Gestaltung der Materie umzuwandeln
[transponendi subtilores materiae schematismos] — wodurch {iberhaupt
die Umwandlung der Korper [corporum transformationes] sich vollzieht
und wodurch dann die Kunst in kiirzester Zeit das erreichen konnte, was
die Natur nur auf vielen Umwegen miihselig bewerkstelligt [...].'”*

Ob jedoch eine Kontrolle dieser Tiefenstrukturen moglich ist, ,dariiber fehlen
uns bis jetzt noch jegliche Hinweise”; was die Magie leisten konne, ,wenn die
Formen, Prozesse und inneren Gestaltungen untersucht sein werden”, an die ihre
Ausfiihrung gekniipft ist, ,wird erst die Zukunft offenbaren”.* Auch hier beldsst
Bacon es also bei einer formalen Definition, was unterstreicht, dass er den magi-
schen Umgang mit den Formen fiir ein Fernziel hélt, dessen konkrete Realisier-
barkeit beim gegenwartigen Stand der Wissenschaften noch nicht abzusehen ist.
Dementsprechend sind auch die Beispiele, die er in diesem Aphorismus gibt, eher
als Wegweiser aufzufassen, die in Richtung einer magischen Naturbeherrschung
zeigen, ohne selbst schon magische Werke im Sinne der operatio libera zu sein.
Bacon verweist hier auf effiziente Technologien seiner Zeit, so z.B. den Gebrauch
magnetischer Anziehungskrifte oder explosionsartiger Stoffe sowie die sich ver-
vielfaltigende Wirkung von Feuer und ,sogenannten spezifischen Giften”.'””

124 Ahnlich heifit es bei Agrippa — auf den Bacon hier implizit rekurrieren mag — in Bezug auf
die okkulten Qualitdten: , Die verborgenen Krafte vermogen, weil sie der Form angehoren,
bei dulerst geringer materieller GrofSe sehr viel [virtutes, quia multum formales sunt, ideo
cum minima materia plurimum possunt]; die elementarische Kraft aber verlangt, weil sie
materiell ist, auch viel Materie, um Bedeutendes zu wirken [elementalis autem virtus, quia
materialis est, ut multum agat, multam etiam desiderat materiam].” Siehe Agrippa: Die
magischen Werke (Anm.29), S.72 (lib 1, cap. 10, S. XIIII).

125 Siehe NOII, Aph. 51, S.605.

126 Siehe ebd.

127 Siehe ebd.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



,Operatio libera” oder angewandte Metaphysik 227

5 Magie als Kontrolle des Spiritus

Bacon versucht nun, die Lehre von den Formen und Schematismen der Mate-
rie vor allem in seinen grof§ angelegten Naturgeschichten zu systematisieren. In
diesen teils ausgefiihrten, teils nur fragmentarisch vorliegenden Texten entwi-
ckelt er ein komplexes Weltmodell, das seinem Anspruch nach durchaus mit dem
aristotelischen oder cartesischen vergleichbar ist.'®® Ein zentrales Element dieses
Modells bildet Bacons Spiritus-Lehre, die fiir sein Magie-Verstandnis von beson-
derer Relevanz ist.

Dieser Spiritus hat wenig mit dem Spiritus mundi der Neuplatoniker zu tun.
Die Vorstellung eines Weltgeistes, der die formellen Kréfte unmittelbar in alle
Winkel des Weltalls transmittiert und so fiir den Magier auch {iber grofse rdum-
liche Distanzen hinweg verfiigbar macht, wird im Sylva Sylvarum nicht nur ein-
deutig abgelehnt, sondern zugleich als typisch idealistische Illusion iiber den
Charakter magischer Operationen ausgewiesen:

The philosophy of Pythagoras (which was full of superstition) did first
plant a monstrous imagination; which afterwards was, by the school of
Plato and others, watered and nourished. It was, that the world was one
entire perfect living creature [...]. They went on and inferred, that if the
world were a living creature, it had a soul and spirit; which also they held,
calling it spiritus mundi, the spirit or soul of the world [...]. This foundation
being laid, they might build upon it what they would; for in a living crea-
ture, though never so great, (as for example, in a great whale,) the sense
and the affects of any one part of the body instantly make a transcursion
throughout the whole body: so that by this they did insinuate, that no dis-
tance of place, nor want or indisposition of matter, could hinder magical
operations; but that (for example) we might here in Europe have sense and
feeling of that which was done in China; and likewise we might work any
effect without and against matter; and this not holpen by the co-operation
of angels or spirits, but only by the unity and harmony of nature.””

Es ist klar, dass ein solcher Weltgeist in Bacons Naturphilosophie, welche die
formelle Kraft ontologisch nicht von ihrem materiellen Substrat trennt und die
sympathetischen Wirkungen dementsprechend auf stoffliche Dynamiken zu-
riickzufiihren sucht, keinen Platz haben kann. Mit der Annullierung der Idee ei-
nes harmonischen Weltkorpers, der von extramundanen Wesenheiten wie bspw.
der Anima mundi regiert wird, verliert die Annahme eines solchen ,kosmischen
Atems’ auch jedweden Sinn. Er ist fiir Bacon Ausdruck des abstrakten Wunschs
nach einer rein ideellen, sich iiber die Materialitat und Widerstandigkeit der Din-
ge hinwegsetzenden Naturbeherrschung, die der Neuplatonismus von Grund
auf nahrt.

128 Vgl. Rees: Francis Bacon and spiritus vitalis (Anm. 8), S. 267f.
129 Siehe Works 11, S. 640f. (Century X, pref.).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



228 Daniel Queiser

Anders als dieser Weltgeist ist Bacons Spiritus kein bloSes Ubertragungsme-
dium, sondern eine wesentlich aktive und kraftgeladene Substanz, die mehr dem
schopferischen Pneuma der Stoa dhnelt. Ankniipfend sowohl an alchemische
Konzepte' als auch an die Uberlegungen der telesianischen Naturphilosophie'®'
begreift Bacon jenes materielle Fluidum als die Ursache zahlreicher an den Na-
turdingen wahrnehmbarer Transformationsprozesse. Der Spiritus wird damit —
wie noch nédher zu zeigen sein wird — auch zum eigentlichen Akteur hinter den
magischen Operationen.

Ahnlich wie die stoische Physik geht Bacon von einem ,primordialer, inner-
materiellen Dualismus aus, der grundsatzlich zwischen zwei verschiedene For-
men von Stofflichkeit unterscheidet:

It seems then that nature has in the distribution of matter separated fine
bodies from gross; and assigned the globe of the earth to be gross, and the
whole space from the surface of the earth and waters to the very extremi-
ties of the heaven, to the fine or pneumatic, as the two primary classes of
things [...]. Now this distinction of fine or pneumatic and gross or tangible,
is quite primordial, and the one which is most employed in the system of
the universe.”*

Dieser Gegensatz zwischen einer groben, wesentlich passiven und einer subtilen,
wesentlichen aktiven Form von Stofflichkeit — der bei Bacon in eine komplizierte
Adaption der paracelsistischen Tria-Prima-Lehre eingebunden ist"*® — zeigt sich
jedoch nicht nur im spharenhaften Aufbau des geozentrisch gedachten Kosmos,
sondern wiederholt sich auch auf der Mikroebene der Materie: Alle terrestrischen
Substanzen bestehen fiir Bacon namlich aus einer korpuskelartigen Festsubstanz
und jenem fluiden Spiritus, aus deren dynamischem Wechselverhiltnis sich die
unterschiedlichen Naturprozesse erklaren lassen sollen.'*

130 Auf die Ahnlichkeit des baconischen Spiritus mit alchemischen Geist-Konzepten weist
bereits Rossi hin, vgl. ders.: Francis Bacon (Anm. 3), S. 13f. — In dhnlicher Weise situiert Ur-
sula Klein Bacons Geist im Diskurskontext der ,Chemie des frithen 17. Jahrhunderts”, vgl.
dies.: Experiment, Spiritus und okkulte Qualitdten in der Philosophie Francis Bacons. In:
Philosophia naturalis. Journal for the philosophy of nature 33 (1996), S. 289-315, hier S. 298.

131 Vgl. fiir diese Linie Daniel Pickering Walker: Francis Bacon and Spiritus. In: Science, Med-
icine and Society in the Renaissance. Essays to Honor Walter Pagel. Hg. v. Allen G. Debus.
Bd.1. New York 1972, S.121-130. Ausfiihrlich zu Telesios Spiritus-Konzept vgl. Martin
Mulsow: Frithneuzeitliche Selbsterhaltung. Telesio und die Naturphilosophie der Renais-
sance. Tiibingen 1998, S.251-305.

132 Siehe Thema Coeli, Works V, S. 547.

133 Fiir eine ausfiihrliche Darstellung dieser Adaption vgl. Rees: Matter Theory (Anm.8),
S.115-118.

134 Vgl. z.B. Sylva Sylvarum, Works II, S.616. — Aufgrund dieses , primordialen” Dualismus
lasst sich Bacon gerade nicht in die Linie des neuzeitlichen Korpuskularismus einordnen,
da der Spiritus nicht als festes Teilchen bzw. als aus solchen zusammengesetzte Entitét ge-
dacht wird, sondern fiir ihn eine eigenstandige Form von Stofflichkeit darstellt, die ande-
ren, nicht-mechanischen Gesetzmafigkeiten unterliegt. Allerdings nimmt die neuere For-
schung immer wieder solche Einordnungen vor. Vgl. z.B. Antonio Clericuzio: Elements,

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



,Operatio libera” oder angewandte Metaphysik 229

Bacon beschreibt nun diesen in den Korpern eingeschlossenen Geist als eine
materielle, wenn auch duflerst subtile Substanz, die eine Lage im Raum,'* aber
kein Gewicht besitzt.”* Aufgrund seiner feinstofflichen Beschaffenheit ist er we-
der sicht- noch fiihlbar,*” wodurch er sich vom ,greifbare[n] Wesen [essentia
tangibilis]“*® der Korper substanziell unterscheidet. Ahnlich wie bei Telesio ist
diese pneumatische Substanz auch fiir Bacon mit einem conatus sowie ,perzep-
tivem’ Vermogen ausgestattet. Was sie aber vor allem vom greifbaren Wesen der
Korper unterscheidet, ist ihr immanenter Drang zur Selbstvermehrung;:

In jedem leblosen, fiithlbaren Korper [in omni corpore tangibili inani-
mato] vermehrt sich [multiplicat se] zundchst der eingeschlossene Geist,
verzehrt [depascit] die sichtbaren, dazu am geeignetsten und bereitesten
Teile, verdaut, gestaltet und formt sie in Geistiges um [digerit et conficit et
vertit in spiritum]."*

Dieser hier als Einverleibung beschriebene Vorgang stellt fiir Bacon die primare
Tatigkeit des Geistes dar, der insofern ein wesentlich transformatorisches Wesen ist.
Man konnte sagen, dass seine triebhafte und stets nach Formung strebende Ma-
terie hiermit ihr spekulatives Substrat bekommt.

Allerdings sind Bacon zufolge nicht alle taktilen Substanzen gleichermaflen
gut fiir eine Assimilation durch den Spiritus geeignet. Findet er keine geeignete
,Nahrung’, so tiberwiegt sein Drang zur Selbsterhaltung, und er versucht, aus
seiner Umgebung zu fliehen. Diese ,, Austreibung des Geistes [emissio spiritus]”
flihrt dazu, dass die Korper austrocknen (desiccare) und sich zusammenziehen
(contrahere), was fiir Bacon bspw. ,im Rosten der Metalle und anderen Faulniser-

Principles and Corpuscles. A Study of Atomism and Chemistry in the Seventeenth Cen-
tury. Dordrecht 2000, S.78f.,; Gaukroger: Francis Bacon (Anm. 68), S.170f. und S. 181-188;
Krohn: Francis Bacon (Anm. 90), S. 138; Catherine Wilson: Epicureanism at the Origins of
Modernity. Oxford 2008, S.22f. u. S. 52f.; etwas differenzierter Silvia A. Manzo: Francis Ba-
con and Atomism. A Reappraisal. In: Late Medieval and Early Modern Corpuscular Matter
Theories. Hg. v. Christoph Liithy, John E. Murdoch u. William R. Newman. Leiden 2001,
S.209-244. Hingegen betonte die &ltere Forschung zumeist den Unterschied zwischen Ba-
cons Spiritus-Teilchen-Dualismus und zeitgendssischen Korpuskulartheorien. Vgl. z.B.
Kurd Lasswitz: Geschichte der Atomistik. Vom Mittelalter bis Newton. Bd. 1. Hamburg
1890, S.430f. und S.436; Robert Hugh Kargon: Atomism in England from Hariot to New-
ton. Oxford 1966, S.43 und S.51. Wahrend Lasswitz und Kargon bei Bacon einen Wandel
von der Affirmation des Atomismus in seinem Frithwerk hin zu seiner reifen dualistischen
Materietheorie beobachten wollten, hat Rees klargestellt, dass Bacon nie ein Anhdnger
desselben gewesen war. Vgl. ders.: Atomism and ,subtlety’ (Anm. 8), S. 549.

135 Vgl. Historia Vitae et mortis, Works V, S.321.

136 Vgl. NOIL, Aph. 40, S.477 und S. 483.

137 Siehe ebd. S. 447.

138 Siehe NOII, Aph.7, S.297.

139 Siehe NOII, Aph. 40, S.477. Mit dieser Vorstellung einer Selbstvermehrung des Spiritus per
digestio kniipft Bacon an zeitgendssische (al-)chemische Diskurse an. Vgl. Klein: Experi-
ment, Spiritus und okkulte Qualitdten (Anm. 130), S. 304f.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



230 Daniel Queiser

scheinungen*® sichtbar wird. Wo sich die Kérper dem Wirken des Geistes nicht
derart widersetzen, da ,,macht er sie weich und fliissig [intenerat et colliquat]”, be-
wirkt also die allmédhliche Zersetzung ihrer festen Strukturen.'*! Ist eine Materie
jedoch in besonderem MafSe dem Spiritus zugénglich, dann wandelt sich dieser
gewaltformige Akt in einen symbiotischen Vorgang und die auf Selbstvermehrung
und Ausbreitung drangende Bewegung des Geistes geschieht nicht mehr auf Ko-
sten der taktilen Materie. Das setzt jedoch voraus, dass der Geist die festen Ma-
teriepartikel lenken und ihnen durch die Kontrolle ihrer Bewegungen eine neue
Struktur verleihen kann:

Wo nun der Geist weder eingezwangt noch gianzlich vertrieben wird [nec
detinetur prorsus nec prorsus emittitur], sondern in seinen Grenzen wirkt,
waltet und kraftvoll die Korperteilchen sich folgsam gemacht hat [nacta
est es partes tangibiles obedientes et sequaces in promptu], so dafi sie ihm
folgen, wohin er sich bewegt, da bildet sich ein organischer Korper, da
entstehen Gliederungen und die {ibrigen Lebensdufierungen bei Pflanzen
und Tieren [tum vero sequitur efformatio in corpus organicum, et mem-
brificatio, et reliquae actiones vitales, tam in vegetabilibus quam in ani-
malibus].#?

Aus diesem dynamischen Verhiltnis von Geist und taktiler Materie erkldrt sich
nun die Einteilung der Spiritus in drei verschiedene Klassen. Bacon unterschei-
det im Novum Organum ,einen Geist des Getrennten [spiritus abscissi], einen
Geist der einfachen Verdstelung [ramosi simpliciter] und einen Geist der Veras-
telung und Zellenbildung zugleich [ramosi simul et cellulati]”'** wobei er allen
leblosen Korpern den ersten, den Pflanzen den zweiten und den Tieren und Men-
schen den dritten Geist zuschreibt."** Die spezifische Beschaffenheit des Spiritus
entspricht dabei der Komplexitédt des Stoffs, der durch sein ,Regime’ beherrscht
wird. Die Unterscheidung der Klassen impliziert aber gerade keine absolute Tren-
nung; vielmehr ist in der beschriebenen Abhéngigkeit des Spiritus von seiner
Umgebung schon angelegt, dass er nicht nur den taktilen Stoff, sondern durch

140 Siehe NOII, Aph.40, S.477. Unter Faulnis versteht Bacon dabei einen durch den Spiri-
tus ausgeldsten Zerfall der Korper in ihre heterogenen Bestandteile. Vgl. Historia Vitae,
Works V, S.322.

141 Siehe NOIIL, Aph. 40, S.477. Vgl. Historia Vitae, Works V, S. 322. Dieser Prozess kann durch
die Einwirkung des Feuers angeregt und beschleunigt werden. Vgl. ebd. S.328 sowie
NOII, Aph. 40, S.479.

142 Siehe ebd. Vgl. zur Vivifikation auch Historia Vitae, Works V, S.322. — Bacon bezeichnet
die Bewegungsform des Geistes auch als , konigliche [Motus Regius] oder politische [sive
Politicus]”, weil durch sie ,bestimmte in einem Korper vorherrschende und befehlende
Teile die tibrigen [zligeln]”, was sich besonders ,in dem Geist der Lebewesen” zeige, , der
alle Bewegungen der {ibrigen Teile lenkt und leitet, solange er voll Kraft ist”. Siehe NOII,
Aph. 48, S.5571f.

143 Siehe NOII, Aph. 40, S.479.

144 Vgl. NOII, Aph. 40, S. 4791f.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



,Operatio libera” oder angewandte Metaphysik 231

ihn auch sich selbst zu hoheren Geist-Formen transformieren kann."> Und darin
besteht die eigentliche Leistungsfdhigkeit der baconischen Spiritus-Theorie: Sie
vermag nicht nur gleichermafien anorganische wie organische Naturprozesse zu
begreifen, sondern liefert auch eine Erklarung fiir den Ubergang von der einen in
die andere Sphiére, d.h. fiir die Entstehung des Lebendigen aus dem Toten, ohne
dabei — vitalistisch — das zu Erkldrende immer schon vorauszusetzen."* Dadurch
gelingt es Bacon, medizinisch-anthropologische wie alchemische und philoso-
phische Spiritus-Vorstellungen in eine einheitliche Theorie mit universellem An-
spruch zu integrieren.

Aus der Abhdngigkeit der Spiritus von ihrer Umgebung lassen sich nun - zu-
mindest abstrakt — bestimmte Verfahren ersinnen, wodurch das Verhalten des
Geistes kontrolliert werden kann. So vermerkt Bacon schon in De sapientia veterum,

dafs es zwei Wege gibt, den Geist in der festen irdischen Materie festzuhal-
ten [spiritus in materia solida et terrestri cohibendi]: zum einen durch Zu-
sammendrangen und Verbauung [per constipationem sive obstructionem],
was nichts anderes als Einkerkerung und Gewalt [incarceratio et violentia]
ist, andererseits durch die Gewahrung geeigneter Nahrung [per ministra-
tionem proportionati alimenti], was aus eigenem Antrieb und bereitwillig
[sponte et libenter] geschieht. Wenn nédmlich der eingesperrte Geist [spiri-
tus inclusus] sich zu erndhren und zu sattigen beginnt [depascere incepit
atque se alere], drangt er nicht mehr zur Flucht und ist gleichsam seinem
eigenen Boden verhaftet.'

LieSen sich nun sichere Regeln finden, wie man den Geist durch Bereitstellung
geeigneter ,Nahrung*® anregen konnte, dann wiére es theoretisch auch moglich,
daraus ein Verfahren zur Vivifikation toter Substanzen abzuleiten — was ja eine
der Aufgaben ist, die Bacon fiir die Magie reserviert hat. Durch die ndhere Kennt-
nis dieser Assimilationsvorgange wére es andererseits aber genauso moglich, die
Lebensdauer eines vom Spiritus ,beseelten’ Organismus kiinstlich zu verlangern.
Letzteres ist mit Blick auf den Menschen eine der zentralen Fragen der Historia

145 Das bedeutet jedoch nicht, dass zwischen den Geistarten nicht auch bedeutende Unter-
schiede bestehen: Wahrend ,[t]he lifeless spirits are nearly of the same substance as the
air”, sind ,the vital spirits more akin to the substance of flame”; haben letztere kein Ver-
langen danach, ihren angestammten Korper zu verlassen, besitzt der leblose Geist hin-
gegen den standigen Trieb ,of escaping and resolving itself into air”; wo ihm dieser Weg
aufgrund der Dichte des ihm umschlieenden Korpers verschlossen ist, , it works hard to
multiply itself, and prey upon the volatile part of the grosser bodies”. Siehe Historia vitae,
Works V, S. 323ff.

146 Als Bewegungsprinzip ist der Spiritus fiir Bacon zwar gleichbedeutend mit Aktivitit, aber
Aktivitat nicht gleichbedeutend mit Leben.

147 Siehe Francis Bacon: Die Weisheit der Alten. Hg. v. Phillip Rippel, {ibers. v. Marina Miink-
ler. Frankfurt/M. 1990, S.77. Fiir den lat. Text vgl. Works VI, S. 681f.

148 Vgl. zur Erzeugung des Lebensgeistes durch die Assimilation von Nahrung NO1II, Aph. 48,
S. 547ff.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



232 Daniel Queiser

vitae et mortis,'** wo Bacon — ganz in der Tradition von Ficinos pneumatischer Dié-
tetik, wenn auch auf vollig anderer theoretischer Basis — verschiedene Kuren zur
Starkung des Lebensgeistes, wie bspw. eine gesunde Erndhrung und die Inhala-
tion von belebenden Dampfen, empfiehlt.’

Doch auch unabhédngig von dieser Problematik steht der Spiritus im Zusam-
menhang mit Operationen, die Bacon als magische charakterisiert. Ein Beispiel
hierfiir bietet die Veranderung von Festkorpern durch die Einwirkung von Hitze.
Dass manche Korper — wie z.B. Eisen — unter Hitze-Einwirkung weich und fliissig
und andere — wie z.B. Ton — hart und fest werden, ist Bacon zufolge auf den in
den Kérpern gefangenen Spiritus zuriickzufiihren, der in dem einen Fall in sei-
ner transformatorischen Tétigkeit angeregt und in dem anderen aus dem Korper
ausgetrieben wird."" Eine gegenteilige Wirkung hat die Kélte: Sie fiihrt u. a. zur
Auflésung von organischen Substanzen in ihre elementaren Bestandteile, weil
durch sie der Spiritus, der ihre Teile ,,wie der Herr des Ganzen beherrscht, ordnet
und bindet” in seiner natiirlichen Bewegung gehemmt wird.”®> Ahnlich erklart
sich Bacon auch die Wirkung von Giften und ,einschldfernde[n] Arzneien”, die
zu einer ,Verdichtung der Geister [condensationis spiritum]” fithren und deshalb
als ,eine andere Kilte der Kraft nach [alia potestate frigida]” aufgefasst werden
konnen.'® Manche dieser Mittel — wie z.B. , heilsame und wohltuende Krauter” —
wirken beruhigend auf den menschlichen Organismus, weil sie die Lebensgeis-
ter veranlassen, ,sich zu vereinen [se uniant]” und ,ihre heftige und unruhige
Regsamkeit [acrem et inquietum motum]” unterbinden.”™ ,Opium und verwand-
te Mittel” hingegen, werden sie nicht bloff méafiig konsumiert, vertreiben ,,durch
ihre boshafte und feindliche Einwirkung die Geister vollig”®® Einen weiteren
Fall bildet die Wirkung des Schiefipulvers, dessen Explosion im Novum Organum
,aus dem Kampf zweier Korper [conflictu duorum corporum]” erklart wird, , de-
ren Wesen einander vollig entgegengesetzt ist”, namlich dem flammenaffinen
Schwefel und dem flammenfeindlichen, ,noch rohe[n] Geist im Salpeter [spiri-
tus crudus quie est in nitro]”, der sich rasant ausdehnt, sobald sich der Schwefel
entziindet.”® Die Ausdehnung resultiert dabei aus dem antipathetischen ,Drang
[appetitu] des rohen Geistes”, der aufgrund seiner eher luftartigen Beschaffenheit
,plotzlich die Flamme flieht und gewaltsam aus dem umgebenden Feuer wie aus
einem Gefangnis ausbricht”.”

149 Vgl. Works V, S.217.

150 Vgl. ebd. S.330 und S. 334.

151 Vgl. NOIIL, Aph. 40, S.477ff. Vgl. zum glithenden Eisen Aph. 24, S. 385ff., zur Verhadrtung der
Kérper durch Verfliichtigung des Geistes Aph. 48, S. 541.

152 Siehe NOII, Aph. 48, S.539. Bacon nennt hier Blut und Urin als Beispiel.

153 Siehe NOII, Aph.50, S.583.

154 Siehe ebd.

155 Siehe ebd. S.585.

156 Siehe NOII, Aph. 36, S.459.

157 Siehe ebd. S.457.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



,Operatio libera” oder angewandte Metaphysik 233

Schon diese wenigen Beispiele zeigen, dass fiir Bacon die Ausiibung der ope-
ratio libera, die ,durch das Allerkleinste” wundersame Formverdanderungen
bewirken soll, eng mit der kontrollierten Manipulation der Bewegungen des
Spiritus zusammenhéngt.”® Wer die maximale Kontrolle {iber dessen transfor-
matorische Kraft erlangt, verfiigt {iber zahlreiche physikalische, chemische oder
biologische Naturkréfte in einer allgemeinen Form, ohne dabei auf konkrete Kérper
oder ganz bestimmte operative Mittel eingeschrankt zu sein. Die substanzielle
Umwandlung der Naturkorper — die nicht nur das Anliegen der baconischen Ma-
gie, sondern iiberhaupt das ,Werk und Ziel menschlicher Macht” ist — scheint
vom Standpunkt der Spiritus-Lehre ein gewohnlicher und vollig natiirlicher Vor-
gang zu sein, der allerorts in der Materie stattfindet. Daher scheint es mit dem
Geist auch in jedem beliebigen Korper jenes verborgene Potenzial an Transmuta-
bilitdat zu geben, das die operatio libera kiinstlich aktivieren und zur radikalen
Umgestaltung seiner formalen Strukturen nutzen kann.

6 TFazit: Utopische Dimension und regulative Funktion des baconischen
Magiebegriffs

Nicht zuletzt an diesem verdnderten Spiritus-Konzept wird noch einmal augen-
scheinlich, dass sich Bacons Magieverstiandnis trotz aller Kontinuitédten in Ter-
minologie und Topik doch erheblich von demjenigen der Renaissance-Tradition
unterscheidet. Durch die Entmystifizierung und Naturalisierung ihrer Prinzi-
pien wandelt sich die bei den Neuplatonikern immer noch als symbolisches
Handeln verstandene Praxis hier in eine rationale Form der Naturbeherrschung.
Im Zuge dieser verdanderten Auffassung kommt es zu entscheidenden Bedeu-
tungsverschiebungen: Wahrend sich nach neuplatonischer Auffassung magische
Handlungen nur mit bestimmten Objekten vollfiihren lassen, zwischen denen
aufgrund ihrer okkulten Qualitdten ein kosmisch-spirituelles Band besteht, sol-
len bei Bacon jene in einem gewissen Sinne vollig unabhéngig von der tatsach-
lichen Beschaffenheit der bearbeiteten Dinge sein. Streng genommen gibt es fiir
Bacon iiberhaupt keine spezifisch-magischen Qualitdten oder Objekte mehr. Ma-
gisch ist nur ein bestimmter Typus von Handlungen, der allein durch das Aus-
maf bestimmt ist, in dem wir die Mikrostrukturen der materiellen Wirklichkeit
kontrollieren kénnen. Die Metaphysik der Formen bringt es dabei mit sich, dass
prinzipiell alles zum potenziellen Gegenstand dieser Handlungen werden kann,
da in jedem noch so unbedeutenden Ding generative Kréfte wirken, deren zielge-
richtete Manipulation ,wunderbare’ Wirkungen verspricht. Damit nivelliert Ba-
con also den traditionellen Gegensatz von magischen und nicht-magischen Effek-

158 So hebt Bacon auch selbst hervor, dass die schnelle Bewegung und Reaktionsfahigkeit
des Geistes gegentiiber der tragen korperlichen Masse ,eine sehr wichtige Grundlage aller
Zauberkunststiicke [fundamentis est experimentorum magicorum]” ist, ,wo eine geringe
Menge Materie eine weit grofere {iberwindet und lenkt [ubi scilicet parva moles materiae
longe majorem superat et in ordinem redigit]”. Siehe NOII, Aph.46, S.519. Vgl. Weeks:
Francis Bacon and the Art-Nature Distinction (Anm. 90), S. 123ff.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



234 Daniel Queiser

ten und ersetzt ihn durch die rein formale Unterscheidung zwischen magischen
und mechanischen Operationen.

Trotz dieser unbestreitbaren Rationalisierung bleibt dennoch das utopische Mo-
ment der Magie erhalten, das ihr als Wunsch nach einer (fast) gottgleichen Verfii-
gungsgewalt iiber die Urkréfte der Natur eignet. Sie ist fiir Bacon nicht einfach
nur eine effizientere Art von Technik als die, die wir bereits besitzen, sondern
Platzhalter fiir eine Praxis der Naturbeherrschung, die die Grenzen unserer Ein-
bildungskraft systematisch {ibersteigt, da ihre Anwendung letztlich nichts Gerin-
geres als eine Restitution des verlorenen Paradieses und damit einen Umbau der
gesamten Schépfung bezweckt: ,,The fruits of Baconian natural magic (based on
knowledge of forms) will be beyond our wildest dreams. The unique terminus of
Bacon’s ,Great Instauration’ is the transformation of the current realm of nature
into an alternative universe tailored to human requirements.”'* Man sollte diese
hehren, an den Magiebegriff gekoppelten Ambitionen nicht unterschétzen. Wer
die einfachen Formen der Dinge wirklich kennt, der verfiigt nach Bacon tatsach-
lich {iber eine Art prélapsales Wissen, das die Menschen in die Lage versetzt, aus
der von Gott geschaffenen Materie durch die Rekombination ihrer Grundkrafte
eine neue, bessere Welt zu erzeugen. Streng genommen wére auch nur das ange-
wandte Metaphysik, von der die Anwendung des Magnetismus oder des Schiefs-
pulvers allerhdchstens einen blassen Vorschein geben.'

Wie wir gesehen haben, erweist es sich allerdings als schwierig, den genauen
Punkt zu bestimmen, an dem eine kiinstliche Transformation fiir Bacon eine ma-
gische und eben keine ,mechanische’ Operation mehr ist. Diese Vagheit resultiert
zum groflen Teil aus der Vagheit des der ganzen Konstruktion zugrundeliegen-
den Formbegriffs. Es ist vollig unklar, was eine ewige und unveranderliche Form
im Unterschied zu den abstrakten physikalischen Naturen, den Prozessen und
Schematismen der Materie eigentlich sein soll. Ferner ist unklar, ob die Annahme
solcher Formen — verstanden als fester Bestand eines letzten oder hochsten Wis-
sens — tiberhaupt mit Bacons induktivem, Erkenntnis wesentlich via Experimente
generierendem Forschungsmodell vereinbar ist. Impliziert dieses Modell nicht,
dass der Erkenntnisprozess prinzipiell unabschliefibar ist, dass also gar keine
letzten oder einfachen Formen ausgemacht werden konnen? Und auch die nega-

159 Siehe Weeks: The Role of Mechanics (Anm. 100), S. 192.

160 Eine Ahnung von dem, was Bacon unter dieser angewandten Metaphysik versteht, ver-
mittelt der lange Bericht iiber die Errungenschaften des Hauses Salomon in seiner Gesell-
schaftsutopie Nova Atlantis. Diese fiktive ,Forschungseinrichtung’ arbeitet nach eigener
Auskunft an einer Ausdehnung der menschlichen Macht ,to the effecting of all things
possible”. Siehe Works I1I, S. 156. Was das konkret meint, wird im Anschluss durch einen
Katalog von Maschinen und technischen Verfahren illustriert, von denen manche dem
zeitgendssischen Leser sicherlich wie phantastische Wunderwerke erschienen sind. Ne-
ben einigen zukunftsweisenden Geréatschaften — wie Telefonen, Unterseebooten und Flug-
zeugen — zeigt sich die ,magische’ Uberlegenheit der Insulaner vor allem darin, dass sie
iiber zahlreiche Mittel zur Verlaingerung des menschlichen Lebens wie zur kiinstlichen
Erzeugung und Modifikation von Lebewesen verfiigen.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



,Operatio libera” oder angewandte Metaphysik 235

tive Freiheit, die laut Bacon die operatio libera auszeichnen soll, kann, wird sie
absolut genommen, kein sinnvolles Kriterium mehr zur Charakterisierung einer
Handlung abgeben. Denn die absolute Schrankenlosigkeit ist nichts anderes als
ein Grenzbegriff menschlicher Handlungsfahigkeit; als Zustand aufgefasst ist sie
einer materiellen Tatigkeit notwendigerweise unerreichbar.

Im Lichte dieser Erwagungen scheint es zumindest nicht ganz unplausibel zu
sein, die baconische Magie vielleicht auch als eine Art regulative Idee zu verste-
hen. Der Magiebegriff erfiillte dergestalt die Funktion, in der Vorstellung den je-
weils gegenwartigen Stand von Wissen und Technik zu transzendieren, um neue
Erkenntnisziele zu setzen und so — ausgehend von den menschlichen Bediirfnis-
sen — den Erkenntnisprozess permanent voranzutreiben.' Dadurch wiirde sich
jedoch Bacons erreichbares Fernziel in einen unerreichbaren, weil stets weiter in
die Zukunft verschiebbaren Zustand verwandeln — eine mdgliche, wenn auch
vielleicht allzu moderne Lesart, die jedoch nochmals den transitorischen Cha-
rakter von Bacons Denken unterstreicht.

161 Magie wire in diesem Sinne jede Form von Technik, die der jeweils gegenwartigen hinrei-
chend weit {iberlegen wére — ganz im Sinne des Dritten Gesetzes des britischen Physikers
und Science-Fiction-Autors Arthur C. Clarke: ,Jede weit genug entwickelte Technologie ist
von Magie nicht zu unterscheiden.” Siehe ders.: Profile der Zukunft. Uber die Grenzen des
Moglichen. Miinchen 1984, S. 37.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Der Kairos des Naturmagiers

Sergius Kodera

1 Kairos in der antiken Medizin und Rhetorik

Kairos bezeichnet jenen Moment, in dem der Redner sozusagen ins Schwarze
trifft, sein Publikum mitreifst. Kairos ist der Augenblick, in dem die Zuhorer-
schaft so ergriffen ist, dass sie den Worten des Redners gehorcht, auch wenn die-
ser sie zu Handlungen anstachelt, die sogar ihren persénlichen Interessen oder
urspriinglichen Absichten zuwiderlaufen. In diesem Moment wird der Redner
zum geradezu unheimlichen Performer, der Reaktionen in einer Heftigkeit aus-
16sen kann, mit denen er oft selbst nicht gerechnet hat. Eigentlich schlimmer fiir
den gelernten Redner: der Erfolg einer Ansprache, eines Pladoyers kann sich so-
gar gegen jede Vernunft und Wahrscheinlichkeit einstellen. Dann hat der Redner
neben seiner Kunst und seiner nattiirlichen Begabung den giinstigen Augenblick,
den Kairos, ausgenutzt. Er hat damit andere Menschen gefiihrt, sie seinem Willen
gebeugt, indem er sie in eine seelische Bewegung, eine Schwingung oder einen
Gleichklang gebracht hat. Der Kairos verfiihrt das Publikum, ja mehr noch: Er
zwingt es, indem er eine Emotion hervorbringt, eine Energie freisetzt, die hand-
lungsleitend ist und zu Entscheidungen fiihrt. Platon fasst das so zusammen:

Solche Menschen sind durch solche Reden aus der oder der Ursache leicht
zu iliberreden, solche anderen aber aus jener Ursache, schwer. [...] Wenn
[der Redner richtig anzugeben weif] was fiir ein Mensch wodurch {iberre-
det wird, und auch imstande ist, wenn er ihn antrifft, ihn zu erkennen und
sich selbst zu zeigen, dies ist eine solche und eine solche Natur, [...] bei der
du diese Art von Reden hier anwenden musst, um sie zu dieser Sache zu
iuiberreden — wenn er dies alles innehat, und dann noch die Zeiten zu be-
urteilen weifs, wann er reden und innehalten sol], [...] dann ist seine Kunst
schon und ganz vollendet. (Phaidros 271d-e)'

1 Platon: Phaidros 271d-e. Ubersetzung. In: Platon. Samtliche Werke. Ubers. von Friedrich
Schleiermacher. Hg. von Walter F. Otto. Hamburg 1991, Bd. 4, S. 7-60, hier S.52. Zur Einfiih-
rung in das Thema allgemein vgl. Phillip Sipiora: Introduction. The Ancient Concept of Kai-
ros. In: Rhetoric and Kairos. Essays in History, Theory, and Praxis. Hg. von Phillip Sipiora
und James S. Baumlin. Albany, New York 2002, S.1-21, hier S.3-4 und passim. Manfred
Kerkhof: Kairos. In: Historisches Worterbuch der Philosophie. Hg. von Joachim Ritter. Basel
1989, Bd. 2, Sp. 667-668 schreibt: , Als ,der rechte Augenblick’, aber auch das ,rechte Mafs’,
wurde der Begriff Kairos urspriinglich bei Hesiod und Pindar verwendet ,die durch eine
Gunst der Natur (oder Gottheit) ausgezeichnete Stelle in Raum (zunéchst) und Zeit (spater),

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



238 Sergius Kodera

In analoger Weise wird der Begriff in der antiken Medizin in den Schriften des
Hippokrates verwendet, wo Kairos meist den rechten Augenblick fiir die Anwen-
dung einer Therapie bezeichnet.” Es ist daher nicht verwunderlich, wenn auch
Platon die Redekunst und die Medizin verbindet: ,Es hat dieselbe Bewandtnis
mit der Redekunst wie mit der Heilkunst. [...] Jene erzeugt durch Medikamente
und Nahrung Gesundheit, diese durch Belehrung und Sitten Tugend.” (Phaidros
270B) Auch in der Medizin ist es nicht egal, wann und wem Pharmaka verab-
reicht werden, welche Wirkungen diesen Substanzen dabei zugeschrieben wer-
den und wie glaubwiirdig die Arztin in den Augen der Patientin ist. Im Corpus
Hippocraticum wird Kairos sehr haufig in diesen Zusammenhangen verwendet.?
Die beste Rede, die beste arztliche Kur bleibt also wirkungslos, wenn sie zum
falschen Zeitpunkt, am falschen Ort, vor dem falschen Publikum und von einem
unbegabten Praktiker ausgefiihrt wird. Im anderen, giinstigen Fall konnen Red-
ner oder Arzt, wie von Zauberhand, auch die unglaublichsten Vorgange erzwin-
gen, diese geradezu ins Leben rufen. Es besteht also offensichtlich beim Kairos
eine Gemeinsamkeit zwischen Rhetorik, Medizin und - wie im Folgenden zu
zeigen sein wird — der Magie. Tatsachlich stehen alle drei Felder seit der Antike in
regem Austausch miteinander, was insbesondere bei Gorgias offensichtlich wird.

Aber da ist — offensichtlich — auch ein praktisches Problem mit dem Kairos:
Denn die Bestimmung dieses geradezu magischen Augenblicks liegt nicht aus-
schliefSlich in der Macht des Redners (dies {ibrigens zum Leidwesen der grofien
Theoretiker der Antike). Bei Isokrates, dem fiir die spatere romische Tradition
wohl wichtigsten griechischen Rhetoriklehrer,* und auch in den hippokratischen

i

deren Erkenntnis und Nutzung dem menschlichen Handeln Gelingen verspricht.”” James S.
Baumlin: Ciceronian Decorum and the Temporalities of Renaissance Rhetoric. In: Rheto-
ric and Kairos. Essays in History, Theory, and Praxis. Hg. von Phillip Sipiora und James S.
Baumlin. Albany, New York 2002, S. 139-164 schreibt S. 157: ,, Thoroughly overdetermined in
meaning, kairos comprehends a range of rhetorical effects that include ,due measure’, ,har-
mony’, fitness’, ,appropriateness’, and ,proportionality’, as well as ,timing’ and ,timeliness.””
Fiir eine instruktive Darstellung des Themas aus kunsthistorischer Perspektive vgl. Barbara
Baert: Pneuma and the Visual Medium in the Middle Ages and Early Modernity. Leuven
2016, S.149-165.

2 Catherine R. Eskin: Hippocrates, Kairos, and Writing in the Sciences. In: Rhetoric and Kai-
ros. Essays in History, Theory, and Praxis. Hg. von Phillip Sipiora und James S. Baumlin.
Albany, New York 2002, S.97-113, hier S. 103-107.

3 Eskin: Hippocrates, Kairos, and Writing (Anm. 2), S.107: ,Hippocrates’ statements, though
often specifically related to health issues, might as easily be applied to discourse and rhet-
oric. Even the issue of a patient’s life —a little later does not suffice, for a little later most
patients die’- might just as easily be replaced with ,prisoner” and refer to a lawyer’s pleading
of a criminal case.”

4 Vgl z.B. Isokrates: Antidosis § 185 (Isocrates gr./engl.) Hg. und {ibers. von George Norlin.
London, New York 1939, Bd. 2, S.290-291) erldutert, dass es keine Wissenschaft (,,episteme*)
vom giinstigen Augenblick (,kairos”) geben kann, sondern nur eine Praxis: ,[...] Conversant
with these lessons, they set them at exercises, habituate them to work, and require them to
combine in practice the particular things which they have learned, in order that they may
grasp them more firmly and bring their theories into closer touch with the occasions for ap-

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Der Kairos des Naturmagiers 239

Schriften wird daher die Moglichkeit einer abstrakten Wissenschaft vom Kai-
ros energisch bestritten. Hier wie dort gibt die nattirliche Begabung des Redners
bzw. des Arztes, den Kairos im Augenblick seines Auftretens zu erfassen und
auszunutzen, den Ausschlag fiir den Erfolg einer Rede, einer Kur.

2 Kairos in der Magie der Renaissance

Die geradezu unheimliche Macht des Kairos ist auch fiir die Praxis eines his-
torisch deutlich weniger langlebigen Personentypus als jenem des Arztes oder
Redners entscheidend: ndmlich fiir die gebildeten Renaissancemagier, die oft
auch Mediziner waren, wie z.B. Marsilio Ficino, Agrippa von Nettesheim, Gio-
van Battista della Porta oder Giordano Bruno. Von sehr unterschiedlichen Stand-
punkten aus greifen diese Autoren direkt und indirekt auf die Begriffswelt des
Kairos in der antiken Rhetorik und Medizin zuriick, um ohne damonische Inter-
vention und Hilfe Macht iiber alle Dinge der Welt auf rein natiirliche Weise zu er-
ringen. Dabei geht es den Magiern nicht nur um die emotionale Bewegung (oder
Heilung) von Menschen, sondern auch darum, die kosmischen Sympathien und
Antipathien von Naturdingen, von Tieren, Pflanzen, Steinen zu kanalisieren und
strategisch auszunutzen — etwa, um magische Gemmen aus kostbaren Steinen zu
schneiden.® Ein typisches Beispiel unter vielen stammt aus Giovan Battista della
Portas Magia naturalis: ,Und [die Autoren der Antike] sagen, dass die Wirkung
der Gestirne grofier ist, wenn die [Edel-]steine zu festgesetzter Stunde und giins-
tiger Zeit [statis temporibus et opportunis] geschnitten werden [inscribantur],
was, wie sie sagen, die Wurzel und das Fundament aller [Magie] ist [...].”* Diese
opportunen Zeitpunkte sind am Lauf der Gestirne zu berechnen, wie unten noch
ausfiihrlicher dargestellt wird.

Tatséchlich spielt der Kairos in der frithneuzeitlichen gelehrten Naturmagie
eine noch viel wichtigere Rolle als in der sogenannten ddémonischen Magie, denn
hier kann sich der Zauberer oder die Hexe auf die Dienste eines Helfergeists
verlassen. Letzterem Modell der Zauberei unterliegt die altere, urspriingliche
und dauerhaftere Praxis abendlédndischer Magie. Der Parhedros (wie er in der
griechischen Magie genannt wird) ist z.B. in der Figur des Mephistopheles ver-
korpert, auf dessen sinistre Kunst Dr. Faustus angewiesen ist (und zwar nicht
erst bei Goethe, sondern schon im Volksbuch vom Dr. Faustus, das in eben jener

plying them I say ,theories’, for no system of knowledge can possibly cover these occasions,
since in all cases they elude our science.”

5 Fiir die intellektuell avancierteste und ausfiihrlichste Diskussion des Gemmenschneidens
zum richtigen Zeitpunkt vgl. Marsilio Ficino: De vita libri tres. Three Books on Life. Hg. und
tibers. von Carol V. Kaske und John R. Clark. Binghamton, New York: 1989, S.314-342 (lib. 3,
cap. 15-18) und die Diskussion in Brian P. Copenhaver: Scholastic Philosophy and Renais-
sance Magic in the De Vita of Marsilio Ficino. In: Renaissance Quarterly 37 (1984), S. 523-584.

6 Giovan Battista Della Porta: Magiae naturalis, sive de Miraculis rerum naturalium libri IIII,
[1558]. Antwerpen 1561, fol. 134v: ,Sed maiorem e coelo virtutem suscipere, et praeripere di-
cunt, si [lapides] statis temporibus et oportunis inscribantur, sic enim animantur, magisque
iis influunt sidereae configurationes: et hoc fundamentum, et radicem statuunt omnium [...].”

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



240 Sergius Kodera

Epoche verfasst wurde, in der auch die Naturmagie ihren grofsten Einfluss auf
die europdische Kultur erreicht hat). Auch in Schillers Theater ist der teuflische
Helfer prasent, wenn etwa Wallensteins Soldaten glauben, dass ihr General seine
Erfolge nicht der astrologischen Beobachtung, sondern dem Umgang mit einem
Wesen verdankt, das ihm die Angelegenheiten mit dem Teufel regelt. Das fol-
gende Beispiel erhellt, dass es keineswegs eine ausgemachte Sache war (und ist),
dass die Naturmagie tatséchlich ohne Hilfe von Ddmonen operativ werden kann.

Sie sagen, er les auch in den Sternen

Die kiinftigen Dinge, die nahen und die fernen;
Ich weif3 aber besser, wie’s damit ist.

Ein graues Mannlein pflegt bei néchtlicher Frist
Durch verschlossene Tiiren zu ihm einzugehen,
Die Schildwachen habens oft angeschrien,

Und immer was GrofSes ist darauf geschehen,
Wenn je das graue Rocklein kam und erschien.
Ja, er hat sich dem Teufel iibergeben,

Drum fiihren wir auch das lustige Leben.”

Solche dienstbaren Geister machen den Zauberer zumindest tendenziell unab-
héangig vom Zeitpunkt der Ausiibung ihrer Kiinste. Der Magus will sich in die-
sem Fall nicht mit verbotenen damonischen Machten einlassen, sondern nur die
innewohnenden Krifte, Affinitdten, Sympathien und Antipathien in den Dingen
der Welt manipulieren. Demgegeniiber bleibt in der Naturmagie als einzigem
Hilfsmittel, das iiber die natiirlichen Eigenschaften der Dinge und die indivi-
duelle Begabung des Operateurs hinausreicht, nur die Wahl des giinstigen Zeit-
punktes, um Wunder zu produzieren. Damit ist eine der Schwierigkeiten ange-
sprochen, den die Vertreter dieser Tradition auszutragen hatten: Namlich durch
wissenschaftliche Verfahren wie die Beobachtung der Gestirne den Kairos ohne
damonische Hilfe zu ermitteln. Den Anspruch auf astronomische Bildung beno-
tigen die Naturmagier als Distinktionsmerkmal gegeniiber dem Handwerk und
den populdrmagischen Verfahren in geradezu existenzieller Weise. Die personli-
che Agentur des Magiers bei der Ermittlung des Kairos erkldrt Agrippa von Net-
tesheim so:

Jede nattirliche Kraft wirkt weit wunderbarer, wenn sie aufler ihrem phy-
sischen Verhaltnis [proportio] auch noch durch die Beobachtung des Ein-
flusses der Gestirne verstarkt wird, (den wir zu erlangen vermogen, wenn
die himmlische Kraft in Hinsicht auf die Wirkung, die wir erzielen wollen,
inihrer grofsten Starke sich befindet), wobei die niedrigen unter den himm-
lischen Dingen so zu liegen kommen sollen, wie allenthalben geeignete zu
schwingernde Frauen unter ihren Madnnern. Bei jedem [magischen] Werk

7 Zit. nach Friedrich Schiller: Wallensteins Lager. In: Simtliche Werke. Hg. von Peter-André
Alt. Miinchen, Wien 2004, Bd. 2, S. 288 (6. Auftritt, V. 369-378).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Der Kairos des Naturmagiers 241

miissen wir daher die Stellungen, Bewegungen und Gesichter [aspectus]
der Gestirne und Planeten in ihren Zeichen und Graden beobachten, und
wie all dieses sich zur Liange und Breite des Klimas verhilt, denn hier-
nach wechseln die Eigenschaften der Winkel, in welchen die Strahlen der
Himmelskorper sich auf der Figur einer Sache verteilen und denen gemafs
die himmlischen Krafte einfliefSen. Will man daher etwas ausfithren, das
einem Planeten zugehort, so muss man eine Zeit wéahlen, wo derselbe in
seinen Dignitédten sich befindet, gliicklich und machtig ist, auch an seinem
Tage, und seiner Stunde, und in der Figur des Himmels herrscht. Aber
nicht allein den giinstigen Stand des einer Sache zugeeigneten Planeten
muss man abwarten, sondern auch der Mond muss hierzu giinstig sein;
denn ohne die Beihilfe des Mondes wird man nichts ausrichten. Hat ein
Werk jedoch mehrere [siderische] Schutzherren, so muss man sie alle be-
obachten, und sehen, ob sie méchtig und einander mit freundlichen Ge-
sicht [aspectus] betrachten. Kann man keine solchen Gesichter haben, so
muss man mit ihren Profilen [angularius] vorlieb nehmen. Beim Monde
ist es von grofier Wichtigkeit, dass er entweder beide anblickt, oder mit
dem einen verbunden ist und den anderen anblickt, oder wenn er von der
Konjunktion oder dem Gesicht des einen zur Konjunktion oder dem Ge-
sicht des andern tibergeht. Auch Merkur ist meiner Ansicht nach beijedem
Werke sorgfiltig zu beobachten, denn er zieht zwischen den oberen und
den unteren Goéttern ungehindert einher; wenn er sich zum Guten gesellt,
so vermehrt er dessen Giite, und umgekehrt vermehrt sein Einfluss auf
dieselbe Weise dessen Arglist. [...] Ich will mich indes hieriiber in keine
Weitlaufigkeiten einlassen, da man dies und noch vieles andere, was zu
wissen notig, in astrologischen Schriften hinreichend erértert findet.®

8 Ubers. (modifiziert): Heinrich Cornelius Agrippa von Nettesheim: Die magischen Werke
und weitere Renaissancetraktate. Hg. von Marco Frenschkowski. Wiesbaden 2008, S. 47-482,
hier S.264. Heinrich Cornelius Agrippa von Nettesheim: De occulta philosophia libri tres.
Koln 1533, S. CLXXI-CLXXII (lib. 2, cap. 29-30): , De observatione coelsetium, in omni opere
magico necessaria. Omnis virtus naturalis multo quidem agit mirabiliora, quando non so-
lum proportione physica componitur, sed etiam opportuna ad hoc coelestium observatione
electa (videlicet quando vis coelestis fortissima ad talem effectum quem desideramus, esse
probatur, tum etiam coelestibus multa adiuta) informatur, inferiora coelestibus tanquam
proprias foeminas suis maribus fecundandas passim subijcendis. Sunt itaque observanda
in quo vis opere situs et motus, et aspectus stellarum, et planetarum in signis et gradibus,
et qualiter haec omnia se habeant ad longitudinem et latitudinem climatis: ex hoc enim va-
riantur qualitates angulorum, quos describunt radii corporum coelestium super figuram
rei, secundum quos infunduntur virtutes coelestes. Sic quoties operaturus fueris quae ad
planetam aliquem pertinetur, oportebit te eum in suis dignitatibus collocare fortunatum et
potentem, et in die; et hora, et in figura coeli dominantem: nec solum significatorem operis
expectabis potentem, quin etiam lunam ad hunc observes opportune directam: nihil enim
lunae benficio perfeceris. Quod si plures habueris patronos, omnes observa potentes, et ami-
cabili aspectu se invicem contuentes: quod si nequeas eiusmodi aspectus habere, convenit
tibi saltem angulares accipere. Lunam vero observabis, quando vel ambos intuet, vel iungi-
tur uni et aspici alterum: vel quando a coniunctione sive aspectu unius transit ad coitum

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



242 Sergius Kodera

Das lateinische ,,aspectus” ist hier absichtlich nicht mit ,, Aspekt”, sondern mit
,Gesicht” iibersetzt: Das ist nicht nur lexikalisch moglich,” sondern auch inso-
fern erhellend, als es den Zusammenhang der magischen mit der rhetorischen
Kairoslehre hervorhebt. Denn das hier beschriebene astrologische Pantheon,
das zur glinstigen Stunde am rechten Ort das ,,opus magicum” beférdert (oder
tiberhaupt erst ermdglicht), gleicht dann einer Versammlung von einflussreichen
Menschen, die dem Redner wohlgesinnt sein miissen, will dieser sich durchset-
zen. Der Magus ruft allerdings keinen menschlichen Richtersenat an, sondern
sozusagen eine himmlische Legislative, deren tempordren Wohlwollens er sich
versichern will. Der klassische Gotterhimmel ist auch als ein Ebenbild der friih-
neuzeitlichen hofischen Gesellschaft zu lesen. Sie ist zeitgleich etwa in Baldas-
sare Castigliones Cortegiano in idealisierter und in Niccold Machiavellis Schriften
in ihrer realistischen Form tiberliefert.

Man konnte also sagen, die Naturmagie verlege die Agentur des Parhedros in
den iiberirdischen, den kosmischen Raum, und binde den Erfolg des magischen
Opus an den Kairos der Gestirne. Dies ist mit dem Postulat verbunden, dass
alle irdischen Dinge (Menschen, Tiere, Pflanzen, Steine) bestimmte Affinitaten
zu einzelnen Sternen haben und daher zu bestimmten Zeiten in einem Verhalt-
nis der kosmischen Resonanz stehen: Wenn ein Stern seine Stunde hat, dann ist
auch das ihm affine Ding auf Erden in besonderem Uberschwang, zeigt seine
spezifischen Krifte in noch grofierem Mafle als sonst.”” Diesen eigentlich durch
Resonanzphdnomene verursachten Kairos muss der Naturmagier fiir sein Opus
ausniitzen. Aber damit nicht genug: Wie Agrippa ausfiihrt, muss sich der Magus
selbst in Schwingungen versetzen, selbst jene Stimmung haben, die er anderswo
auslosen will. Seine Befindlichkeit ist nicht unabhéngig vom kosmischen Gan-
zen, wie Agrippa schreibt:

Alles, was [die leidenschaftliche Seele] mithilfe von Siegeln, Figuren, Wor-
ten, Reden, Gebarden und dergleichen, tut und befiehlt [dictat], unterstiitzt
das Verlangen [appetitus] der Seele und erhilt wunderbare Krafte [virtutes]
sowohl von der Seele dessen, der in jener Stunde operiert, wo ihn das stérks-
te Verlangen anwandelt [invadit] als auch von der giinstigen Lage und dem

vel ad aspectum alterius. Illud etiam neutique credo omittendum, quin Mercurius in omni
opere diligenter observes: hic enim utrorumque inferum et superum deorum commeator,
quando congreditur bonis, eorum auget bonitatem; quando malis, eorum malitiam influit.
De his nolo hic longius sermonem prorogare, cum haec et plura alia necessari in Astrolo-
gorum voluminibus sufficienter tradita sint.” Vgl. dazu auch Ficino: De vita (Anm.5), S. 389
(lib. 3, cap. 26): ,Subicit Magus terrena coelestibus, immo inferiora passim superioribus, ut
proprias ubique feminas suis maribus fecundandas, ut ferrum magneti trahendum [...].”

9 In diesem Zusammenhang ist hier die Coelestis physiognomia zu erwahnen, weil sie genau
diese Idee mit grofler Konsequenz weiterverfolgt, da Della Porta hier die Physiognomie der
Planetengesichter entwirft, vgl. Giovan Battista Della Porta: Coelestis physiognomonia. Del-
la celeste fisionomia. Hg. von Alfonso Paolella. Neapel 1996.

10 Vgl. dazu Ficino: De vita (Anm. 5), S.330-333 (lib. 3, cap.17).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Der Kairos des Naturmagiers 243

Einfluss des Himmels, der dann die Seele dergestalt bewegt. Wenn nam-
lich unsere Seele von einem groSen Uberschwang der Leidenschaft oder
Kraft hingerissen wird, so ergreift sie haufigst von sich aus die Stunde und
die wirksame, beste und passendste Gelegenheit [opportunitas] [...]. So
sind die grofien Leidenschaften in jenen Dingen, welche die Seele in einer
solchen Stunde befiehlt, von vielen wunderbaren Kréften begleitet, die er-
staunliche Wirkungen hervorbringen. Aber man muss wissen, dass solche
Dinge nichts, oder nur sehr wenig niitzen, aufser ihrem Urheber oder dem-
jenigen, der bereits eine Neigung zu ihnen hat, wie wenn er bereits [selbst]
ihr Urheber wére. Denn erst auf diese Art gelangen sie zur Wirkung. Es gilt
dabei als allgemeine Regel, dass jede Seele, die in ihrem Begehren und ih-
rer Leidenschaft [affectus] hervorragend ist, von selbst auf diese Weise die
Dinge geeigneter und wirksamer zu dem macht, wonach sie verlangt. Es
muss daher jeder, der in der Magie operieren will, die Eigentiimlichkeiten
seiner Seele, ihre Kraft, ihr Maf3, ihre Ordnung und ihre Stellung in der
Macht des Universum wissen und kennen und erfahren.!

Die magische Wirkung ist so herzustellen, dass der Magus durch die selbst er-
littenen Affekte die zu manipulierenden Dinge affiziert. Der Magier ist also
selbst Talisman, , materia magica”, dessen Resonanzfrequenz durch kongruente
Schwingungen enorm verstarkt wird,”” ganz ohne bewusstes Zutun. Hier wird
die innige Verbindung von rhetorischem und magisch-astrologischem Kairos ex-
plizit, denn Agrippa spricht von ,characteres, figurae, verba, sermones, gestus”
(Siegeln, Figuren, Worten, Reden, Gebéarden) und dergleichen — also von allen zei-
chenhaften AuBerungen, derer der Mensch fahig ist. Sie sind zu einem bestimm-
ten Zeitpunkt magisch wirksam, weil sie die im Individuum bereits vorhandenen
Kréfte (,virtutes”) in besonders heftige Bewegung versetzen. Diese Krafte muss

11 Agrippa von Nettesheim: Magische Werke (Anm. 8), S. 172-173 modifiziert; Agrippa von Net-
tesheim: Occulta philosophia (Anm. 8), lib 1., cap. 47: ,Omnia quae [...] agit et dicat ex cha-
racteribus, figuris, verbis, sermonis, gestibus et eiusmodi, omnia sunt adiuvantia appetitum
animae et acquirunt mirabiles virtutes tum ab anima operantis in illa hora quando ipsam
appetitus eiusmodi maxime invadit, tum ab opportunitate et influxu coelesti animum tunc
taliter movente. Animus enim noster, quando fertur in aliquem magnum excessum alicui-
us passionis vel virtutis, arripit saepissime ex seipso horam vel opportunitatem fortiorem,
meliorem et magis convenientem [...]. Sic mirandae multae virtutes ad mirabiles quasdam
operationes causantur et sequuntur per grandes affectiones in rebus illis, quas dictat tunc
anima in illa hora ad illas; sed sicas eiusmodi nihil res nihil vel saltem parum, nisi authori
earum, conferre atque illi, qui iam inclinatur ad illas ac si iam esset author illarum: et hic
est modus per quem invenitur efficacia ipsarum. Et est generalis regula in istis quod omnis
animus, qui est magis excellens in suo desiderio et affectu, ipse effecit sibi res huiusmodi
magis aptas, efficaces et potentes ad id quod appetit. Oportet igitur quemcunque volentem
operari in magia scire et cognoscere suae ipsius animae proprietatem, virtutem, mensuram,
ordinem, et gradum in potentia ipsius universi.”

12 Tatsdchlich ist die Resonanz von gleichgestimmten Gitarrensaiten ohne physischen Kontakt
geradezu das Paradigma der naturmagischen Ubertragung durch Fernwirkung (,actio in
distans”), vgl. z.B. Ficino: De vita (Anm. 5), S. 330 (lib. 3, cap.18).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



244 Sergius Kodera

der Magier erkennen und die spezifische Disposition, die manchen Dingen oder
Lebewesen zu einer noch weit iiber ihre natiirliche ,virtus” hinausgehende Kraft
verhilft. Manche Menschen kénnen bestimmte Krankheiten durch Handaufle-
gen heilen und manche sind auch dazu féhig, diese spezifische Disposition auf
andere Menschen zu iibertragen.

Das trifft auch auf iibel beleumundete Individuen zu: Della Porta nennt hier
die ,Waghalsigkeit der Prostituierten, die Unverschamtheit der Schmarotzer, die
Angstlichkeit [timor] der Diebe und andere Leidenschaften [passiones]”, die nicht
nur durch den direkten personlichen Umgang, sondern einfach durch den Kon-
takt mit Gegenstdanden, die diese Menschen am Korper trugen oder beriihrt ha-
ben, auf andere iibertragen werden kénnen. Dieser Prozess ist analog zum Eisen-
stiick, das, wenn es sich langer in der Néahe eines Magnetsteins befindet, selbst
beginnt, Eisen anzuziehen und so die okkulten Eigenschaften des Magnetsteins
annimmt und weitergibt.” Die Passionen, die Magier in anderen Menschen aus-
16sen, konnen so ansteckend wie Krankheiten sein. Sie sind auf eine personliche
Disposition zuriickzufiihren, die vom Korper des Magiers ausgeht. Diese Veran-
lagung muss nicht immer gleich ansteckend, nicht immer gleich wirksam sein,
da sich das Individuum auch nicht in einer konstanten korperlichen Verfassung
befindet. Sie kann durch gezielte Ubung verstéarkt oder abgeschwicht, aber eben
nicht ausschliefSlich kiinstlich erzeugt werden.

3 Der personliche Kairos des Redners bei Aristoteles

Es liegt auf der Hand, dass die hier beschriebenen Phanomene magischer ,actio
in distans” (Fernwirkung) eine Parallele zur Ubertragung von Affekten durch
die Rede haben. Dabei ergibt sich eine erstaunliche Parallele zu den Ausfiithrun-
gen von Aristoteles zum oratorischen Kairos. Aristoteles unternimmt in seiner
Rhetorik den Versuch zu bestimmen, wie der Redner selbst durch seine Begabung
und die Férderung dieser Naturanlage an der Herstellung des Kairos Anteil hat.
Fiir Aristoteles ist das ,ethos” des Redners von zentraler Bedeutung, denn dieses
16st das ,,pathos” (die affektive Regung im Zuhorer) aus. So hat der Lebenswan-
del des Orators Einfluss auf die affektive Stimmung der Zuhorer und damit auf
die Glaubwiirdigkeit der Rede."* Aristoteles erklart das folgendermafsen:

13 Giovan Battista Della Porta: Magiae naturalis libri XX. Rouen 1650 [1589], S. 32 (lib. 1, cap. 13):
,,Sic aliquibus strumas sanandi, et diversa curandi ulcera impressa est coelitus potestas; et
quod chirurgum fatigavit multum, pharmaco curari non valuit, nec ulla profuit medicina,
solo salivae tactu sanantur. Nec minus considerari debent, qua aliquibus conveniunt, ut me-
retricibus audacia, ganeonibus petulantia, furibus timiditas, et huiusmodi passiones mul-
tae, quae passim literarum monumentis memoriae produntur [...]. Impudentissimae meret-
rici non impudentia solum, sed virtus etiam inest, ut quae tetigerit, vel secum habuerit, vim
habeant impudentem reddendi: unde qui illius saepius se contemplatus fuerit speculo, vel
induerit exuvias, ei reditur et in impudentia, et libidine similis. Nec solum ferrum a mag-
nete contactum trahitur, sed caetera allicit ferrea, ac, uti dicemus anulus unus, quem rapiet
magnes, multos trahit [...].”

14 Vgl. Aristoteles: Rhetorik 1356a 1ff. Dies gilt {ibrigens auch fiir das Corpus Hippocraticum,

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Der Kairos des Naturmagiers 245

da das Objekt der Rede das Urteil ist, [...] muss man notwendigerweise
nicht nur auf die Argumentation sein Augenmerk richten, auf dass sie die
Beweis- und Uberzeugungskraft besitze, sondern auch sich selbst und den
Urteilenden in eine bestimmte Verfassung setzen. Denn im Hinblick auf die
Glaubwiirdigkeit macht viel aus [...], dass der Redner in einer bestimmten
Verfassung erscheint und dass die Zuhorer annehmen, er selbst sei in ei-
ner bestimmten Verfassung gegen sie disponiert, und schliefllich, ob auch
diese sich in einer bestimmten Disposition befinden.”

Es ist ein Gleichklang, eine Harmonie oder Affinitdt zwischen Akteur und Zuho-
rer herzustellen, wenn die Rede bewegen soll. Auch Aristoteles verlegt also einen
Teil des Kairos direkt in die Person des Redners. Es ergeben sich hier aber zu-
mindest zwei deutliche Unterschiede zum Kairosbegriff der Naturmagier: Zum
einen ldsst sich Aristoteles zufolge der Kairos nicht astrologisch berechnen, die
Unwagbarkeiten des Zufalls (,,tyche”) bleiben ein wesentlicher Storfaktor.' (Es
finden sich daher in der Rhetorik auch keine Hinweise auf Berechnung giinstiger
Sternstunden.) Zum anderen bleibt es offen, wie sehr sich der Redner tatsichlich
in jenem Affekt befinden muss, den er bei seinem Publikum hervorrufen will,
oder ob er in seinem Vortrag nicht vielmehr agiert wie ein Schauspieler.”

15

16

17

vgl. Eskin: Hippocrates, Kairos, and Writing (Anm. 2), S. 105: , The physician, like the orator,
must recognize the necessity of building a reputation (his ethos) by utilizing and appealing
to the emotions of his audience (pathos). He must recognize not just the current medical
needs of patients and their families or communities, but the long-term effect of his public
utterances and actions.”

Aristoteles: Rhetorik. Ubers. von Franz G. Sieveke. Miinchen 1980, 4. Aufl,, S.83 (IL 1, 2-3,
1377 b), meine Hervorhebung. Aristoteles fiigt gleich darauf hinzu: ,Man muss bei jedem
Affekt in dreifacher Hinsicht eine Unterscheidung treffen. Ich meine z.B. beim Zorn ist zu
unterscheiden, in welcher Verfassung sich die Zornigen befinden, gegeniiber wem man ge-
wohnlich ziirnt, und iiber welche Dinge. Denn wenn wir einen oder zwei von diesen Aspek-
ten hétten, aber nicht alle, so kdnnten wir unmdglich Zorn erregen.”

Manfred Kerkhof: Zum antiken Begriff des Kairos. In: Zeitschrift fiir philosophische For-
schung 27 (1973), S.256-274, hier S.270-271, schreibt dazu pragnant: ,Die Rolle des Zufalls
oder des Gliicks ist in diesem Zusammenhang zwielichtig: einerseits verweist Aristoteles
hier im traditionellen Sinne auf die Gunst der Gétter, anderseits halt er ,tyche’ fiir einen
blolen Namen unserer Ignoranz (betr. die Ursache von Geschehen oder Handlung), so daf8
hier anstatt von einer damonischen Macht, vom unbekannten Resultat einer Reihe von Tat-
sachen nur von unbeabsichtigten ,Zwecken’ geredet werden kann. Allgemein gehort Ty-
che als Begleitursache zu den Phanomenen, die unbestimmt bleiben (apeira) und dann blof8
als dazugekommen (symbebenkos) gelten, weswegen es von ihnen auch keine theoria geben
kann. Obwohl also Tyche [...] nichts Selbststandiges darstellt, lenkt’ sie in gewisser Weise
die Vorgénge [...].”

Zu dieser Ndhe von Schauspiel- und Redekunst vgl. Aristoteles: Rhetorik (1403 b, IIL, 1). Der
Vergleich wird auch bei Platon haufig (in abfalligem Sinn) gebraucht und ist auch in Agrippa
von Nettesheims Invektive gegen alle Wissenschaften prasent; vgl. Agrippa von Nettesheim:
Uber die Fragwiirdigkeit, ja Nichtigkeit der Wissenschaften, Kiinste und Gewerbe. De in-
certitudine et vanitate omnium scientiarum. Ubers. und kommentiert von Gerhard Giipner.
Berlin 1993, S. 58 (cap. 20).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



246 Sergius Kodera

4 ,ingenium”/Begabung
Offensichtlich spielt also das ,,ingenium”, die angeborene Begabung, eine wichtige
Rolle fiir den Kairos in Rhetorik und Magie. Denn diese natiirliche Veranlagung
verleiht Menschen in bestimmten Situationen die entscheidende Macht tiber die
Dinge der Welt. In der Naturmagie wie in der Astrologie wird das ,ingenium”
von der Geburtsstunde bestimmt. Sie verleiht dem Individuum zu gewissen Zeiten
besondere Fahigkeiten. In einer vielzitierten Passage erkldrt Marsilio Ficino, dass
Menschen, die unter dem Einfluss des Saturn geboren sind, nicht nur schwarzgallig
und daher melancholisch veranlagt sind, sondern oft auch besonders gefahrliche
Hexer werden, insbesondere dann, wenn sie schon alt und voll des Zornes sind.
Denn diese Individuen schleudern ihre cholerischen, saturnischen und martiali-
schen Korpersifte (,humores”) in feinstofflicher Form (,,spiritus”) aus den Augen.
Diese Lebensgeister treffen wie vergiftete Pfeile in die Augen ihrer Opfer. Mit dem
bosen Blick werden insbesondere kleine Kinder behext. Daher sind im Umkehr-
schluss Menschen, die unter positiveren Planeteneinfliissen — etwa denen des Son-
nengottes Apollo — geboren sind und leben, auch fréhlicher und zugleich wohlta-
tiger, und haben insgesamt positivere Charaktereigenschaften und Begabungen."
Diesen Gedankengang wiederholen viele andere Naturmagier der Renais-
sance, wenn sie (am liebsten) {iber ihre (eigenen) speziellen Begabungen sprechen,
die sie, um es salopp zu formulieren, nicht Krethi und Plethi, sondern nur den
Auserwaihlten vermitteln konnen (und sich so auf durchaus bequeme Art des Vor-
wurfs entledigen, ihre Rezepte seien wirkungslos). Es ist hier der Miihe wert, ei-
nen polemischen Absatz aus Della Portas Magia naturalis wiederzugeben, weil er
die Urgenz des Themas dokumentiert. Della Porta schreibt, dass ohne das ,inge-
nium” auch die beste Zauberlehre v6llig nutzlos sei. Zwar will er nicht bestreiten,
dass die Kunst manches ausgleichen, verbessern und korrigieren konne: alles in
Erwdgung zu ziehen, was zu tun sei, und sich das Ganze vorzustellen, dann erst

18 Vgl. Marsilio Ficino: Theologia Platonica. Platonic Theology. Hg. von James Hankins, iibers.
von Michael J. B. Allen. 6 Bde. Cambridge, Massachusetts 2001-2006, Bd. 4, S. 192-194 (lib.13,
cap. 4, § 8): ,Quippe venefici hominis phantasia, infensa infantis teneriori corpusculo, fe-
brem affectat puero. Imaginatio febris spiritus febriles vibrat, id est cholericos, sicut ima-
ginatio coitus seminales spiritus et genitali membra. Cholericus et febrifer spiritus ille
perculsus vapoeres fetidos atque febriferos, si qui in hominis corpore sunt, exsuscitat. Hi
cum primum incitati sunt, una cum spiritu proruunt illuc tamquam sagittae, quo maleficia
phantasia quasi ad signum intenderat. Maxime vero ex oculis emicant sonioris perque ocu-
los pueri transeunt, tanquam ex vitreis materiis perque materia vitreas radii, spiritusque
inficiunt pueri et humores. Ad haec autem maleficia illi sunt omnium potentissimi, quibus
nascentibus Saturni malignus aspectus semenque parentum terrestre ac victus persimilis
complexionem conflarunt foetidis vaporibus abundantem et melancholicam; praeterea,
saeva Martis potentia bilis igniculos subdit. Hi quando in in senio sunt, aetate terrestri et
melancholica, morosi sunt valde, et cuicumque contigerit acerrime irascuntur, animoque in-
fensissimo exsecrantur. Phantasiam certe propter humorem terreum stabilius efficaciusque
suis votis affigunt. Hic humor accensus et urit vehementissimae et extinguitur sero tam-
quam ignis in crassioribus lignis et duriori materia. Vapores quoque non desunt maligni,
per quos quasi sagittas venenum in adversarium iaculentur.”

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Der Kairos des Naturmagiers 247

anzufangen und alles nach Plan auszufiihren."” Das sei aber ohne Begabung un-
zureichend. Manchen Menschen spricht Della Porta eine derartige Eignung zu,
dass es scheint, als ,,wéaren sie von den Himmeln so reich beschenkt, als waren sie
von Gott” zum Magier geschaffen worden.” Della Porta erklart, dass er das auch
schreibe, damit ihm niemand Vorwiirfe machen konne, wenn durch Unkenntnis
oder die eigene Schwache das Werk nicht geldnge, und davon enttduscht, anstatt
der eigenen Ignoranz, ihm — Della Porta — die Schuld gébe. Denn der Schaden
werde nicht durch den Lehrer verursacht, sondern durch das Unvermogen des
Operators. Keineswegs werden die von Della Porta beschriebenen wunderbaren
Wirkungen durch Zufall, sondern vielmehr durch ,wahrhaftigste Wissenschaft
und aus notwendigen Griinden erzeugt”.?" Er schreibe nicht fiir die ,Ungebilde-
ten und die Lehrlinge — die sollen ihre Fehler bei sich selbst suchen —, sondern
vielmehr und in gebotener Kiirze fiir die Kiinstler und Begabten [ingeniosis]”.?
An diesen mehrfachen, geradezu trotzigen Iterationen lasst sich ermessen, unter
welchem Rechtfertigungsdruck Della Porta und die von ihm vertretene Tradi-
tion gestanden ist und welchen Anfeindungen sie von allen Seiten ausgesetzt war
— sei es nun wegen damonischer Idolatrie, Scharlatanerie oder purer Phantastik —
und wie dringend der Hinweis auf die personliche Begabung, auch den rechten
Zeitpunkt zu erkennen, war.

Der hier stets mitgedachte zyklische Zeitmodus des Umlaufs der Gestirne ist
also die Folie, vor der sich der naturmagische Kairosbegriff entfaltet. Dieses Set
von Ideen ist in der stoischen Philosophie entwickelt, in der die wichtige Rolle der
Gestirne und ihrer Beobachtung betont ist, und zwar im Kontext des , Sichein-
passens in (zyklische) Naturablaufe”, das zur obersten menschlichen Handlungs-
maxime wird. Sie ermoglicht die Erkenntnis der individuellen, jeweils historisch
disponierten Stelle im Weltganzen.” Dieser zyklische Zeitbegriff, demzufolge
sich die Zivilisationen und Religionen ebenso ablésen wie die verschiedenen
Weltalter, steht in Spannung zum christlichen Weltbild, dies vor allem wegen sei-
ner Verbindung zu einem (auch ethischen) Determinismus. Derartige Annahmen
relativieren nicht nur die Einzigartigkeit des Christentums und das von ihm her-
beigesehnte, irreversible und damit: azyklische Ende aller Zeiten, sondern auch
den Glaubenssatz von der Freiheit des menschlichen Willens.

19 Della Porta: Magia naturalis (Anm. 13), S. 6 (lib. 1, cap. 3): ,Gnaro animo seduloque res primo
consideret, et praeparet, mox opus, aggrediatur, nil temere faciat.”

20 Della Porta: Magia naturalis (Anm. 13), S. 6 (lib. 1, cap. 3): ,Sunt quidam, coeli muneri, adeo
his rebus habiles, ut a Deo ficti esse videantur.”

21 Della Porta: Magia naturalis (Anm. 13), S. 6 (lib. 1, cap. 3): ,,Hoc dicere volui, ut si inscius falli-
tur, nobis vitio ne vertat, sed suam culpet inscitiam, haec enim non tradentis, sed professoris
imbecillitas est: nam si haec manibus rudiusculi versabuntur, derogabitur scientiae fides,
fitque ut fortuita videantur, quae verissima, ac necessariis eveniunt causis.”

22 Della Porta: Magia naturalis (Anm. 13), S. 6 (lib. 1, cap. 3): , Et si descriptioni non respondent
effectus, in aliquibus te defecisse scito, non enim rudibus, et tyronibus, sed artificibus et
ingeniosis breviter perscripsimus.”

23 Vgl. Kerkhof: Kairos (Anm. 1), col. 667-668.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



248 Sergius Kodera

5 Gorgias: Rhetorik als Pharmakon und Zaubergesang

Wir haben oben das Nahverhiltnis der Naturmagie zum Kairosbegriff der Aris-
totelischen Rhetorik und seine Affinititen zum Denken Platons festgestellt. Eine
noch wesentlich engere Verbindung zwischen Rede, Heilkunst und Magie er-
gibt sich aus dem Vergleich mit dem noch dlteren Kairosbegriff des Sophisten
Gorgias. Denn er macht den Kairos zum zentralen Topos, zur ,Norm einer auf
das Interesse des Augenblicks gerichteten Uberredungstechnik.”* Die Rhetorik
ist fiir Gorgias eine Technik der Seelenfithrung (Psychagogie). In der beriihmt-
beriichtigten (fingierten) Verteidigungsrede fiir Helena demonstriert Gorgias seine
Kunst als Fiihrer (und Verfiihrer) der Seele, indem er etwas unternimmt, was aus
der Perspektive seiner Zeitgenossen vollig unwahrscheinlich war: Namlich zu
beweisen, dass ausgerechnet jene Frau schuldlos sei, die im patriarchal-sexisti-
schen Verstandnis der Antike freundlichstenfalls als ,Luder’ bezeichnet worden
wiére. Denn Helena war es ja, die den trojanischen Krieg ausloste, weil sie sich ver-
und dann entfiihren liefS. Genau dort setzt Gorgias mit seiner Verteidigungsrede
an.”® Er verbindet die Macht der Rede mit der Zauberei und Magie (,goneteias

24 Vgl. dazu John Poulakos: Kairos in Gorgias’ Rhetorical Compositions. In: Rhetoric and Kai-
ros. Essays in History, Theory, and Praxis. Hg. von Phillip Sipiora und James S. Baumlin.
Albany, New York 2002, S.89-96. Fiir Gorgias ist der Kairos eine momentane Mdoglichkeit,
eine Offnung (opening), die sich im Wettstreit der Meinungen in der Widerrede ergeben, wie
Scott Porter Consigny: Gorgias. Sophist and Artist. Columbia, South Carolina 2001, S. 43-45,
erldutert: ,[Kairos] [...] does not exist ,on its own’, apart from the perceptions and actions of
an individual, any more than an opening in the particular moment of play in a game exists
independently of the posits and skills of the players. Rather, the kairos emerges only when
a player is engaged in the contingencies of a particular situation and occurs within that
situation. [...] The kairos is an opportunity for action that arises in the course of an agon,
an opening through which a rhetor is somehow able to transcend language and observe a
metaphorical flux or discern a tragic antithesis between a subjective mind and objective
being. A kairos or opportunity arises through an interaction of rhetor and situation, it is an
opportunity [...] that a given rhetor may discern in part because of his skills and abilities, but
also in part because of the manner in which he is situated vis-a-vis his adversaries and the
way things are taken to be. It is difficult to define because what constitutes a kairos differs
from situation to situation, and what is a kairos to one rhetor may well not be to another.”

25 Gorgias: Helena (6, 10, 4). In: Die Sophisten. Gr./Dt. Hg. und tibers. von Thomas Tschirren
und Thomas Zinsmayer. Stuttgart 2003, S. 82-87 (§§ 10-14): , Die gesamte Dichtkunst halte
ich fiir eine metrische Rede und so benenne ich sie. Von dieser her beschleicht die Zuhorer
angstvoller Schauder und tranenreiches Mitleid und schmerzensfrohes Verlangen. Wegen
fremder Sachen und Korper (pragmdton kai somaton), Gliick und Ungliick leidet die Seele (psy-
che) ein eigentiimliches Widerfahrnis vermittels der Reden (I6gon épathein). [...] Die durch die
Reden géttlich inspirierten Zaubergesdnge: (éntheio dia légon epodai epagogoi idonés) sind
Herauffiihrer von Freude, Hinwegfiihrer von Trauer. Das Vermogen der Gesange gesellt sich
zur Meinung der Seele, bezirzt sie, iiberredet sie und bringt sie durch Zauber in eine andere
Verfassung. Der Zauberei und Magjie (goneteias de kai mageias) sind zwei Verfahren erfunden
worden, die Verfehlungen der Seele und Tauschungen der Meinungen sind (psychés [...] kai
doxes anatémata). Wie viele, welche iiber wie viele Dinge reden, indem sie eine triigerische
Rede fingieren (pseudé logon plasmantes). Die Uberredung gleicht an Verfassung zwar nicht
dem Zwang, sie hat aber dieselbe Kraft. Die Rede (l6gos) ndmlich ist es, die die Seele iiber-
redet und sie zwingt, dem, was gesagt wird, zu gehorchen, und dem, was geschieht, beizu-

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Der Kairos des Naturmagiers 249

kai mageias” / ,,magiae et fascinandi artes”), der Besingung (,incantatio”), wie sie
die Lateiner nannten.? Dabei ist die Struktur der Rede wesentlich: Ihre Ordnung
wirkt zufolge der harmonikalen Struktur wie ein Pharmakon, wie eine Droge
(,venenum”), und demzufolge habe auch Helena wie unter Drogen gestanden, als
sie sich durch die wohlgesetzte Rede ihres Geliebten Paris verfiihren liefs.”
Bereits Gorgias hatte also eine der Renaissance-Naturmagie affine Rhetorik
entworfen, indem er die eigenwillige Verbindung aus strukturierter, ja harmoni-
kaler Rede mit Wissen um Pharmaka konstruiert, also einem Wissen um Sub-
stanzen, die in Menschen und in Dingen wundersame und aufiergewohnliche
Effekte hervorrufen. Es drangt sich der Verdacht auf, dass die Techniken der Na-
turmagier der Renaissance ebenso auf die hier skizzierte mantische Tradition der
griechischen Rhetorik zuriickgegriffen haben, wie dies nachweislich mit Platons
Lehre der Fall war. Tatsdchlich hat Augusto Rostangni auf das pythagoriische
Umfeld hingewiesen, in dem Gorgias geschrieben hat. Rostangni hat zudem den
Einfluss dargestellt, den Empedokles, der groite Magier und Naturphilosoph
seiner Epoche, auf diese Uberlegungen des Gorgias hatte.?® Die Lehre des Empe-
dokles, wonach alle Dinge der Welt durch wechselseitige Relationen von Anzie-

pflichten. Der Uberredende tut Unrecht, indem er zwingt, die Uberredete ist vergeblich in
iiblem Ruf, weil sie durch die Rede gezwungen ist. [...] Auf dieselbe Weise namlich verhalt
sich die Macht der Rede hinsichtlich der Ordnung der Seele (psychés tixis) wie die Ordnung
des Heilmittels (pharmdkon taxis). Wie namlich von den Heilmitteln jedes andere Séfte (xy-
motis) aus dem Korper austreibt und Krankheit oder Leben beendet, so betriiben gewisse
Reden, andere erfreuen, andere scheuchen auf, andere verleihen den Zuhorern Mut. Wieder
andere setzen die Seele mit einer {iblen Unterredung unter Drogen und behexen sie (ephar-
makeusan kai exegoéteusan).” Poulakos: Kairos in Gorgias (Anm. 24), S. 94-96, weist darauf
hin, dass es auch bei Gorgias keine Wissenschaft vom Kairos geben kann.

26 Wolff iibersetzt: ,Vis enim carminis cum animi opinione coniuncta, fascino eum demulcet.”
Vgl. Gorgias: Oratio, qua Helenam iniuste raptus causa reprehendi docet. In: Isocrates, Ora-
tiones et Epistolae. Cum latina interpretatione Hier. Wolfij. Genf 1593, pars secunda, S. 127-
131, hier S.129. Ficino: De vita (Anm. 5), S.358f., betont die zentrale Rolle des Gesanges als
wichtigste Quelle der Magie. Fiir eine Diskussion dieser Idee bei Ficino vgl. Denis J.-J. Robi-
chaud: Ficino on Force, Magic, and Prayers. Neoplatonic and Hermetic Influences in Ficino’s
Three Books on Life. In: Renaissance Quarterly 70 (2017), S. 4487, hier S. 64-67.

27 In genau die umgekehrte Richtung wird sich Othello fast zwei Jahrtausende spater auf
Shakespeares Bithne vor Desdemonas Vater verteidigen. Namlich gegen die Beschuldigung,
er hitte die Tochter durch Hexenwerk, Drogen und Bezauberung verfiihrt. Othello lasst
Desdemona kommen und fiihrt sie dem erziirnten Erzeuger und dem Landesherrn vor. Da-
bei erweist sich, dass die Frau vollig bei Sinnen ist und ganz und gar nicht fremdgesteuert
agiert. Die Zaubermittel waren Othellos fesselnde Reden und Erzdhlungen. (1. Akt, Szene 2,
V.62-81 und 1, 3, V.77-189)

28 Augusto Rostangni: Un nuovo capitolo nella storia della retorica e della sofistica. In: Studi
italiani di filologica classica, n.s. 2 (1922), S.148-201. Vgl. dazu Sipiora: Ancient Concept of
Kairos (Anm. 1), S.3f.: ,In 1922, Rostagni published the most systematic and comprehensive
treatment of the role of kairos in sophistic rhetoric, focusing on the influences of Pythagoras
and, especially, Gorgias whose early rhetoric drew upon the musician Damon’s claims that
harmony and rhythm are linked to psychological moods and are capable of bewitching and
persuading. The rhetor and musician, according to Rostagni, are exponents of a single, fully
developed doctrine that grows out of the concept of kairos.”

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



250 Sergius Kodera

hung und Abstofsung verbunden sind und miteinander in Beziehung treten, ist
auch fiir die Naturmagier der Renaissance von grundlegender Bedeutung.” Es ist
also kein Zufall, dass im Anschluss an die Lehren des Empedokles die Wirkun-
gen des Liebeszaubers, der universalen Sympathien und Antipathien, das we-
sentliche Strukturelement und die zentrale Beglaubigungsinstanz der Redekunst
bei Gorgias ebenso wie in den naturmagischen Theorien der Renaissance aus-
machen.* Dies gilt auch fiir die pythagoreische Theorie von der Weltharmonie,
den Gesang der Himmelskorper, der sich da oben, fiir uns unhorbar, nur an den
mathematisch exakten Proportionen der Bewegungen der Gestirne ablesen lasst.
Diese Harmonien préadisponieren, ja zwingen die Geschicke der Menschen und
aller Dinge auf der Erde. '

So glaubt Marsilio Ficino, dass unsere besondere Affinitdt und Rezeptivitét
gegeniiber den Einfliissen einer Planetengottheit bedingt, dass wir uns in gleich
disponierte Menschen nicht nur leichter verlieben als in andere, sondern auch
umgekehrt eine besondere sexuelle und erotische Attraktion auf unter demsel-
ben Stern geborene Menschen ausiiben kénnen. Dies deshalb, weil wir in an-
deren Menschen unsere Inklinationen buchstablich zur Resonanz bringen und
damit eine gemeinsame Harmonie im Ahnlichen manifest machen. Der Natur-
magier rithmt sich zudem, die Harmonien (bzw. Dissonanzen), die zwischen den
Menschen, aber auch zwischen den Dingen der Welt bestehen, nicht nur zu ken-
nen, sondern auch fiir die Produktion erstaunlicher Erscheinungen, welche ge-
radezu an Wunder gemahnen, ausniitzen zu kénnen. Der Magier ist sozusagen
ein Experte darin, die Dinge wesensgleicher Art zum Schwingen zu bringen und
die daraus entstehenden Resonanzen zur Erzeugung bestimmter Emotionen und
heftiger korperlicher Bewegungen zu niitzen. Dies geschieht oft tiber den Umweg
der Objekte, die er manipuliert (z.B. magische Gemmen). Allerdings nur inso-
fern, als eine solche fachgerechte Manipulation iiberhaupt erst dadurch moglich
wird, weil der Magier selbst iiber das richtige, kosmisch induzierte Temperament
und die daraus resultierende Begabung, das ,ingenium” oder die ,virtus”, ver-
fligt. Der Magus erhilt seine Macht also nur, indem er eine kosmische, eine durch
die Gestirne insgesamt und die Planeten im Besonderen induzierte Energie ka-
nalisiert. Diese ist allerdings wieder nur zu bestimmten Zeitpunkten vorhanden,
denn auch seine Begabung unterliegt dem Kairos.

29 Vgl. zur Einfithrung Ann E. Moyer: Sympathy in the Renaissance. In: Sympathy. A History.
Hg. von Eric Schliesser. Oxford 2015, S. 70-101.

30 Fiir einen Uberblick vgl. z.B. Sergius Kodera: Die gelehrte Magie der Renaissance von Marsi-
lio Ficino bis Giovan Battista della Porta. In: Neue Diskurse der Gelehrtenkultur in der Frii-
hen Neuzeit. Ein Handbuch. Hg. von Herbert Jaumann und Gideon Stiening. Berlin, Boston
2016, S.345-389 hier S. 356-367.

31 Vgl. Ficino: De vita (Anm. 5), S. 356f. (lib. 3, cap. 21). Die engen Verbindungen zwischen Mar-
silio Ficinos Magietheorie und antikem Pythagordismus hat jiingst Denis ].-J. Robichaud:
Plato’s Persona. Marsilio Ficino, Renaissance Humanism, and Platonic Traditions. Philadel-
phia 2018, S. 149-186 und insbes. S. 151-154 detailliert nachgewiesen.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Der Kairos des Naturmagiers 251

6 Sokrates als Hebamme und Zauberer

Was uns bereits bei Gorgias begegnet ist, findet sich in einer eigenwilligen Pas-
sage des Theaitetos in der Verbindung mit der Hebammenkunst neu konfiguriert.
Auch fiir Platon braucht es eine Naturanlage, die weit {iber das hinausgeht, was
Schulung vermag, um einen guten Redner — und folgerichtig auch einen guten
Arzt — auszumachen.” In diesem Zusammenhang ist es m.E. erhellend, dass So-
krates seine Philosophie mit der Hebammenkunst vergleicht, und mehr noch,
dass er zur Beglaubigung dieses Talents sich selbst als Sohn einer Hebamme
deklariert. In dieser beriihmten Passage des Theaitetos erkldrt Platons Sokrates,
dass die Gottheit ihm gebiete, Geburtshelfer zu sein. Allerdings nicht fiir Frauen,
sondern fiir Manner, indem er sie lehrt, das Wahre vom Falschen so zu unter-
scheiden wie die Hebamme die monstrdse Fehlgeburt vom wohlgeratenen Kind.
Hier wird der Zusammenhang zwischen Zaubergesang und sokratischer Rheto-
rik offensichtlich, wenn es heif3t

[...] es konnen auch die Hebammen durch Arzneimittel [pharmaka / me-
delis] und Zauberspriiche [épadousai / incantationbus] die Wehen erregen,
und wenn sie wollen sie auch wieder lindern, und den Schwergeb&drenden
zur Geburt verhelfen, oder auch das Kind, wenn sich diese beschlossen
haben, sich seiner zu entledigen, so lange es noch ganz klein ist, konnen
sie abtreiben [...] (Theaitetos 149C-D).

Zudem gibt das platonische Gleichnis zu erkennen, dass Zauberer, Mediziner
und Geburtshelferinnen mit ihren Kiinsten wie Sokrates” Philosophie an der
Grenze von Leben und Tod operieren. Das gilt auch fiir die forensische Orato-
rik, jedenfalls dort, wo es darum geht, die Hinrichtung eines Angeklagten abzu-
wenden. Dass die Rede ein Pharmakon ebenso sehr wie ein Zaubergesang sei,
gesteht also auch Platon (ungern) zu, weil er die verfiihrerische, die ungezahmte
Macht der Redekunst iiber das Individuum klar bestimmen und vor allem: durch
das Paradigma der Wahrheit zahmen mochte.

In diesem Zusammenhang bringt Platon noch einen weiteren folgenreichen
Vergleich fiir die spezielle Tétigkeit des Sokrates ins Spiel: die von Frucht und
Samen, von Ackerbau und von Aufzucht von Tieren, mit der eine spezielle Bega-

32 So legt z.B. Platon dem Sokrates Worte des Lobes fiir das Talent des noch jungen Isokrates
in den Mund: ,Er [...] diinkt mich zu gut, um ihn mit den [geschriebenen, liignerischen, so-
phistischen] Reden des Lysias zu vergleichen, was seine Naturgabe betrifft, auch von edle-
rer Mischung des Gemits, so das es nichts Wunderbares ware, wenn er bei reiferem Alter
auf die er jetzt seinen Fleifl wendet, all jene, die sich je mit Reden abgegeben haben, [...] als
Kinder hinter sich zuriick liefe [...].” Platon: Phaidros 279a (Anm. 1), S. 59.

33 Platon: Theaitetos 149C-D. Ubersetzung. In: Platon. Samtliche Werke. Ubers. von Friedrich
Schleiermacher. Hg. von Walter F. Otto. Hamburg 1991, Bd. 4, S. 103-182, hier S. 114. Vgl. dazu
auch die Diskussion in Sergius Kodera: Disreputable Bodies. Magic, Gender, and Medicine
in Renaissance Natural Philosophy. Toronto 2010, S.284-287, mit zahlreichen Belegstellen.
Im Fall von Sokrates, der bekanntlich hingerichtet wurde, hat dieser Zusammenhang mit
Leben und Tod selbstverstandlich eine besondere Valenz.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



252 Sergius Kodera

bung einhergeht, die richtigen Verbindungen, etwa zwischen bestimmten Mén-
nern und bestimmten Frauen, aber auch zwischen bestimmten Objekten herstel-
len zu kénnen.** Solche Analogien hatte schon Empedokles konstruiert, als er das
Erlernen seiner magischen Doktrinen durch die Schiiler mit der Aufzucht von
Pflanzen verglich.* Hier kniipft die naturmagische Tradition der Renaissance
direkt an. So vergleicht etwa Della Porta den Magier mit einem Bauern. Della
Porta fiihrt diesen Vergleich weiter aus: Der ,sternkundige Philosoph, den man
eigentlich Magier zu nennen pflegt”, kann ebenfalls zu bestimmten Stunden und
mit bestimmten Kodern die himmlischen Krafte (,virtutes”) kanalisieren, so wie
der erfahrene Agronom Pflanzen veredelt.*

7 Quintilians idealer Schiiler oder: der Kairos von Bauern und Kiinstlern

Diese Analogie von Feldbau und Magie findet sich auch in einem der im 16. Jahr-
hundert meistgedruckten Rhetoriklehrbiichern vorgezeichnet. Die in der Romi-
schen Kaiserzeit verfasste Institutio oratoria des Marcus Fabius Quintilianus be-
schiftigt sich mit der Frage, ob in der Redekunst nicht eigentlich die Naturanlage
(,natura”) ausschlaggebend und daher eine Ausbildung (,doctrina”) in Rhetorik
eigentlich iiberfliissig sei. Als erster Professor fiir Rhetorik kommt Quintilian
zum wenig {iberraschenden Ergebnis, dass die Naturanlage auch ohne , doctri-
na” viel zu leisten vermag, nicht aber umgekehrt. Zur Untermauerung seiner
These bemiiht Quintilian den bereits erwdhnten paradigmatischen Vergleich. So,
wie auf einem Boden, der tiberhaupt nicht fruchtbar ist, auch der hervorragends-
te Bauer nichts ausrichten konne, und auf einem fruchtbaren Boden auch dann
etwas Niitzliches wichst, wenn niemand Landbau betreibt, und schliefSlich auf
fruchtbarem Boden der Bauer mehr erzielen kann, als die Giite des Bodens fiir
sich allein hervorbringt, so vermag die Schulung in der Oratorik bei guter Bega-
bung Hervorragendes zu leisten. Aber nur dann. Fehlt die Begabung ganzlich,
so kann auch der beste Lehrer nichts ausrichten. Er vollbringt nur dort Erstaun-
liches, wo er auf die richtige Materie trifft. Auch hier schon braucht es offensicht-
lich die glinstige Gelegenheit der Naturanlage.”

34 Platon: Theaitetos 149E (Anm. 33), S.114: ,Glaubst du, dass die Pflege nebst der Einsamm-
lung der Friichte des Erdbodens, und dann wiederum die Einsicht, welchem Boden man
jegliches Gesame und Gewdchs anvertrauen muss, zu einer und derselben Kunst gehoren?”

35 Uber den Zusammenhang von Magie und Agrikultur bei Empedokles, Theophrastus, und
Bolus, vgl. Peter Kingsley: Ancient Philosophy, Mystery, and Magic. Oxford 1995, S.299:
,[...] When Empedocles gives instructions to his disciple for mastering the magical power of
his teaching, he specifically compares the process of nurturing his words with the process
of tending and nurturing plants. Here the language of agriculture has been blended imper-
ceptibly with the language of the mysteries.”

36 Della Porta: Magia naturalis (Anm. 13), S.23 (lib. 1, cap. 9): ,Quod sane animadvertens Agri-
cultura, praeparat agrum, seminaque ad coelestia dona; [...]. Sic et Philosophus astrorum
peritus, quem proprie Magum appellare solemus, quibusdam illecebris, coelestia terrenis
opportune quidem, nec aliter inserens, quam in insitionis studiosus agricola veterem recenti
stipiti surculum.”

37 Marcus Fabius Quintilianus: Institutio oratoria. Ausbildung des Redners. Hg. und {ibers.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Der Kairos des Naturmagiers 253

Nach Art des geschickten Rhetorikers modifiziert Quintilian diesen Vergleich
unter der Hand, indem er ihn vom Bauern auf Praxiteles, den grofiten attischen
Bildhauer, iibertragt, um sogleich zu behaupten, dass dessen Kunst (,,ars”) zwar
auf die Materie angewiesen sei und dass diese Materie auch als formlose einen
Wert (,,pretium”) hat, die hochste Kunst aber besser sei als die beste Materie.*

Offensichtlich hat es Quintilian darauf abgesehen, den Vergleich mit der sozi-
al niedrigen, manuellen Arbeit des Bauern durch die Einfiihrung der Virtuositét
des Kiinstlers zu nobilitieren (und damit die eigene Kunstfertigkeit als Rhetorik-
lehrer aufzuwerten). Denn anders als der (mehr oder weniger naive) Landwirt,
der seine Produkte , certis temporibus” wachsen und reifen ldsst, ist der Rhetor,
gleich dem Kiinstler, mit der Veredelung wertvollerer Materie beschaftigt. In sei-
ner irrefithrenden Analogie verwischt Quintilian allerdings auch (und in rich-
tungsweisender Art) den Gegensatz zwischen einem lediglich von aufien bear-
beiteten und einem natiirlich gewachsenen Gegenstand.

Genau das nun ist auch der Argumentationsgang, welchen die Naturmagi-
er verwenden, wenn sie die magische Kraft, die dem Gemmenschneiden zum
rechten Zeitpunkt innewohnt, erweisen wollen. Auch sie vergleichen sich mit
dem Bauern, hantieren aber lieber statt mit Korn oder Zwiebeln mit edlen Steinen
und anderen kostbaren Materialien. Und, theoretisch noch signifikanter, auch
sie verwenden die Schlitterlogik Quintilians: die Identifikation von natiirlichem
Wachstum und manueller Intervention, die Verwechslung von kiinstlerischer
Bearbeitung der Materie mit jenem Prozess, den der Landmann mit der Aussaat
zum rechten Zeitpunkt blof8 in Gang setzt, nicht aber manipulieren kann.*” Die-
se Gleichsetzung wird im naturmagischen Diskurs durch Bezug auf die bereits
erwahnte Technik der Veredelung verstarkt. Denn wie das Gemmenschneiden
ist die Veredlung eine geradezu chirurgische Fahigkeit, in der Edelreiser auf be-
stimmte Pflanzenstamme gepfropft werden, damit diese besondere Friichte oder
Bliiten erzeugen. Es ist eine spektakulédre Bestatigung fiir den Anspruch, die Na-
tur durch die magische Kunst verandern zu kénnen. Im Gegensatz zum bearbei-
teten Edelstein ist die Veredelung die Folge einer manuellen Intervention in das
Organische. Die Inokulation (deren Erfolg selbstverstandlich auch vom richtigen
Zeitpunkt des Eingriffs abhéngig ist), heifit im Lateinischen , maritare” also: ver-

von Helmut Rahn. Darmstadt 1995, Bd. 1, S.264 (2, 19, 2): ,[An natura plus ad eloquentiam
conferat an doctrina] [...] sicut terrae nullam fertilitatem habenti nihil optimus agricola pro-
fuerit, e terra uberti utile aliquid etiam nullo colente nascetur: at solo in fecundo plus cultor
quam ipsa per se bonitas soli efficiet.”

38 Quintilianus: Institutio (Anm. 37), Bd. 1, S.266 (2, 19, 3): ,Et si Praxiteles signum aliquod ex
molari lapide conatus esset exculpere, Parium marmor mallem rude: at si illud idem artifex
expolisset, plus in manibus fuisset quam in marmore. Denique natura materia doctrinae
est: haec fingit, illa fingitur. Nihil ars sine materia, materiae etiam sine arte pretium est; ars
summa materia optima melior.”

39 Vgl. dazu Brian P. Copenhaver: How to do Magic and Why. Philosophical Prescriptions. In:
The Cambridge Companion to Renaissance Philosophy. Hg. von James Hankins. Cambridge
2007, S. 137-169.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



254 Sergius Kodera

heiraten.* Das gibt dem Verfahren eine sexuelle Wendung, denn das Wort ,, mari-
tare” bezeichnet sowohl die Kreuzung von Pflanzen als auch von Tierarten.

Was in Quintilians Kunstgriff der Identifikation von Bauer und Kiinstler also
wohl hauptsédchlich als Nobilitierung seiner eigenen Arbeit als Rhetoriklehrer
intendiert war, erhdlt in der Naturmagie eine vollig neue Valenz. Der Magier
versteht sich als Experte darin, oben (die gottliche Welt der Gestirne) und unten
(die Dinge hier auf der Erde, im Zentrum der Schopfung) zu kreuzen und damit
zu veredeln: aber eben nicht nur die Dinge, die Pflanzen und die Tiere, sondern
auch die sexuelle Attraktion zwischen den Menschen, zwischen Individuen zu
erkennen, zu erregen, zu manipulieren, zu verstarken oder auch in ihr Gegenteil,
in Hass zu verkehren. Aufgrund seiner angeborenen und praktisch wie theore-
tisch geschulten Begabung ist der Magier daher fahig, alle Arten von (mehr oder
weniger rechtmafligen) Liaisonen zu stiften. Der Magier wird hier zum Kuppler.
Das ist eine (nicht nur) im Imagindren der Renaissance topisch negativ besetze,
zwielichtige Figur, der wir in Brunos Magietheorie nochmals begegnen werden.

Die Naturmagier der Renaissance verbinden die Gleichsetzung von Bauer
und Kiinstler explizit mit dem magischen Kairos, also dem astrologisch richti-
gen Zeitpunkt, und mit der Fahigkeit, durch die Wahl des richtigen Zeitpunktes
der Bearbeitung auch die substanzielle Form eines Dings verandern zu kénnen.*
Diesen Aspekt hatte Quintilian bei seinem Vergleich nicht im Blick: Bei ihm ma-
nifestiert sich der Kairos der Rede als Einheit von ,prepon” und Kairos, eine
Gleichung, die Cicero, Quintilians grofses Vorbild, entwickelt hatte.*> Cicero ver-
nachldssigte die mantische, somatische Dimension der Rede, die Gorgias und
— wie oben erwédhnt zu einem gewissen Grad — auch Platon stark gemacht hatten.
Cicero hingegen vermengte den rhetorischen Kairos (,eukairia”) mit dem Begriff
des ,prepon”, lat. ,decorum” (,,das Angemesse”), und tibersetzte ihn mit ,, opportu-
nitas temporis” und dem Wort ,,occasio”*® Als sozusagen gezahmter Kairos muss

40 Della Porta: Magia naturalis (Anm. 13), S.13 (lib. 6, cap. 13): ,Haec noscens Magus, ut agri-
cola ulmos vitibus, sic ipse coelo terram vel, ut apertius loquar, inferna haec superiorum
dotibus mirificisque virtutibus maritat, et inde arcana Naturae gremio penitus latentia, ve-
luti minister in publicum promit, quaeque assidua exploratione vera noverit, ut omnes cunc-
torum artificiis amore flagrantes, sui conentur omnipotentiam laudare et venerari.” Zum
Begriff ,maritare” vgl. auch Kodera: Disreputable Bodies (Anm. 33), S.279f. mit zahlreichen
Belegstellen.

41 Della Porta: Magia naturalis (Anm. 13), S.24, (lib. 1, cap. 9): ,[...] materiis certis opportu-
nisque temporibus adhibentes, sic et Magus ubi cognovit quae materiae, sive quales, partim
inchoatae, Natura, partim arte perfecta, et si sparse fuerint congregatae, quae coelitus in-
fluxum suscipere possint, has, eo regnante, potissimum colligit praeparat, adhibet, sibique
per esa coelestia vendicat [...] [Dicit Proclus, De sacrificio et magia quod] cognationem
quandam, et mutuum nexum aliorum ad alia, et manifestorum ad vires occultas, cuncta et
in cunctis invenirent.”

42 Vgl. Baumlin: Ciceronian Decorum (Anm. 1), S. 138f.

43 Vgl. Cicero: De officiis (1.142); Baumlin: Ciceronian Decorum (Anm. 1), S.143, erklart das
folgendermafien: , Though Latin ,decorum’ specifically translates the Greek ,to prepon’, it
would appear that Ciceronian theory combines to prepon and to kairos, ,the fitting’ and
,the timely”, in a complex synthesis, at once observing both the formal and the temporal or

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Der Kairos des Naturmagiers 255

die Ciceronianische ,opportunitas” stindig Riicksicht auf das gesellschaftlich
Akzeptable nehmen.* Die perfekte Redekunst ist bei Cicero und Quintilian Aus-
druck von ,decorum” und von ,urbanitas”, von Weltdufigkeit.*> Dieser Vorstel-
lungskomplex findet sich wie selbstverstdndlich in der Rhetoriktradition der Re-
naissance, die ja geradezu eine Ciceromania erlebte, reflektiert.* In Baldassare
Castigliones Cortegiano wird dariiber hinaus das Konzept der ,urbanitas” in die
Leitmaxime des idealen Hoflings, die , sprezzatura”, iibersetzt.”” Aus dieser Per-
spektive betrachtet, dréngt sich die Vermutung auf, dass die Naturmagie der Re-
naissance eine der ,sprezzatura” geradezu komplementdre Wahrnehmung des
Kairosbegriffs entwickelt hat: im Rahmen einer Kunst, die mit dem Wilden, den
Naturkriften, dem Abjekten, Umgang pflegte.

8 Rhetorisch-magischer Kairos: Agrippa von Nettesheim und Quintilian
Dass die naturmagische Tradition der Renaissance gleichzeitig von einem aus-
gesprochen technischen Vokabular der Rhetorik informiert wird, erweist sich an
folgendem Beispiel aus Agrippas De occulta philosophia. Hier werden die bereits
diskutierten Funktionen des Kairos nochmals verhandelt:

So grof3 ist die Macht und Kraft der Himmelskorper, [...] dass auch Kleider
und Gebédude und alle Werke der Kunst von den Gestirnen gewisse Eigen-
schaften empfangen. Daher versichern die Magier, dass nicht blof8 durch
Mischung und Anwendung nattirlicher Dinge, sondern auch durch Bilder,
Siegel, Ringe, Spiegel und andere solche Instrumente, die man zur rechten
Zeit [opportune], namlich unter einer bestimmten Konstellation verfertigt,
eine bestimmte himmlische lebendige Darstellung [illustratio] und etwas
Wunderbares aufgenommen werden konne. Denn die beseelten, lebendi-
gen, mit Empfindung begabten, wunderbare Eigenschaften und die gros-

situational aspects of discourse. In fact the terms were already linked in Greek sophistic
rhetoric, wherein fo prepon, as Mario Untersteiner notes, ,represents the formal aspect of the
epistemological content expressed in kairos.””

44 Vgl. dazu auch Baumlin: Ciceronian Decorum (Anm. 1), S. 158f., der S. 159 schreibt: ,[...] Cice-
ronian decorum represents a synthesis of kairos and prepon. It would seem that each acts upon
the other as an opposing force. When successful, kairos undermines prepon by changing the
status quo; in contrast, prepon strives to regulate kairos, thereby weakening the latter’s capac-
ities for effecting change. In a sense, kairos and prepon enact a dialectic between freedom and
formal restraint; stated rhetorically, kairos and prepon pit an individual’s powers of invention
against the formidable constraints of social convention and audience expectations.”

45 Baumlin: Ciceronian Decorum (Anm.1), S.143. Vgl. dazu z.B. Quintilianus: Institutio
(Anm.37), Bd.1, S.424 (4, 1, 49) wo ,urbanitas” mit dem rechten Zeitpunkt ihres Einsatzes
die Langeweile vertreibt: ,Et urbanitas opportuna reficit animos et undecumque petita iudi-
cis voluptas levat taedium.”, S.714 -748 (6, 3, 1-100), ist Quintilian in Auseinandersetzung
mit Cicero bemiiht, ,,urbanitas” vom Lachhaften und daher Uneleganten abzugrenzen.

46 Vgl. Baumlin: Ciceronian Decorum (Anm. 1), S. 139-149.

47 Baumlin: Ciceronian Decorum (Anm. 1), S.145. Vgl. dazu auch Kapitel eins aus Nancy S.
Struever: The Language of History in the Renaissance. Rhetoric and Historical Conscious-
ness in Florentine Humanism. Princeton, NJ 1970.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



256 Sergius Kodera

te Kraft mit sich fithrenden Strahlen der Himmelskorper driicken durch
unerwartete Bewegung [momentum] und eine plétzliche Berithrung auch
jenen Bildern wunderbare Kréfte ein, die aus einem weniger geeigneten
Material sind. Wirksamere Eigenschaften jedoch teilen sie solchen Bildern
mit, die nicht aus einem beliebigen, sondern aus einem bestimmten Ma-
terial verfertigt werden, dessen natiirliche und spezifische Kraft mit dem
Werke iibereinstimmt, und wobei die Figur des Bildes der himmlischen Fi-
gur dhnlich ist. Ein solches Bild nimmt namlich sowohl wegen der Sache,
zu der es bestimmt ist, und des dem himmlischen Einfluss angemessenen
Materials, als auch wegen seiner himmlischen Figur dhnlichen Gestalt
sehr bereitwillig die Bewegungen [actiones] und Krifte der himmlischen
Korper und Figuren auf und wirkt dann auch anhaltend auf anderes. Zu-
dem beugen sich ihm andere Dinge in Gehorsam [per obedientiam sese
inclinant]. Daher sagt Ptoleméaus in seinem Centiloquium, dass die unteren
Dinge den himmlischen gehorchen, [aber] nicht allein diesen selbst, son-
dern auch ihren Bildern, gerade wie die irdischen Skorpione nicht allen
dem himmlischen Skorpion, sondern auch seinem Bilde gehorchen, das
zur rechten Zeit [opportune] [wahrend] seinem Aufstieg und unter seiner
Herrschaft verfertigt worden ist.*®

In dieser Passage geht es um die Vermittlung von stellaren Kréaften an die irdischen
Dinge und deren gegenseitige Affinitaten. Die Kommunikation mittels Strahlen
von oben nach unten erfolgt nicht nur aufgrund einer Kongruenz im Material
der irdischen Dinge, sondern auch mittels Zeichen. Es ist daher nicht verwunder-
lich, wenn dieser Vorgang in der Terminologie der Redekunst beschrieben wird.
Neben der , opportunitas”, dem Kairos, sind das in chronologischer Reihenfolge:
Jillustratio”, ,momentum”, ,actio”, ,figura”, ,imago”. Offensichtlich sind diese

48 Agrippa von Nettesheim: Ubers. Frenschkowski (Anm. 8), S.273f. modifiziert. Agrippa von
Nettesheim: Occulta philosophia (Anm. 8), S. CLXXIX (lib 2, cap. 35): ,Tanta est coelestium
magnitudo, virtus et potestas, quod [...] etiam vestes et aedificia et quaecumque artis opera
certa a syderibus suscipere qualitatem. Sic magi non modo mixtione et applicatione rerum
naturalium, sed etiam imaginibus, sigillis, annulis, speculis et quibusque aliis instrumen-
tis, opportune scilicet sub certa constellatione fabricatis, coelestem quandam illustratio-
nem capi, et mirandum aliquod suscipi posse confirmant. Coelestium enim corporum radii
animati, vivi, sensuales, dotes mirificas, potentiamque vehementissimam secum ferentes,
etiam repentino momento ac subito tactu mirabiles in imaginibus imprimunt vires, etiam
in materia minus apta. Efficaciores tamen largiuntur imaginibus virtutes, si non ex quali-
bet, sed certa materia fabricentur, cuius videlicet virtus naturalis cum specifica simul operi
conveniat, figuraque imaginis similis sit figurae coelesti; talis nanque imago, cum propter
materiam naturaliter operari ac coelesti influxui congruam, tum propter figuram coelesti
figurae similem, paratissima est ad actiones et vires coelestium corporum et figurarum ca-
piendas: et coeleste munus subito in se concipit, tum agit assidue in alterum, et res aliae per
obedientiam sese inclinant ad illam. Unde inquit Ptolemaeus in Centiloquio, quod res infe-
riores obediunt coelestibus, non solum illis, sed etiam earum imaginibus: sicut non solum
scorpiones terreni obediunt scorpioni coelesti, sed etiam imagini scorpionis illius, qui fuerit
opportune sub eius ascensu ac dominio figurata.”

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Der Kairos des Naturmagiers 257

Worter nicht ausschliefilich dem oratorischen Fachvokabular zugehorig. Gleich-
wohl erdffnet sich eine neue Dimension des magischen Texts, wenn man sich die
spezifische Bedeutung dieser Begriffe in der Rhetorik vergegenwartigt, denn die-
se erweist sich als Resonanzboden, geradezu als Kommentar fiir das obige Zitat.
Als Vergleichsfolie dient im Folgenden nochmals Quintilians Institutio oratoria,
die alle genannten Termini erdrtert. Das Vokabular gruppiert sich um einen Zen-
tralbegriff, ndmlich die ,actio”, den Vortrag der Rede, sowie um das durch die
,actio” ausgeldste ,momentum?”, die affektive Bewegung, die im Publikum her-
vorgerufen werden soll. Dabei geht es um die direkte Anwendung der ,figurae”
(Redefiguren) und der Bilder (,imagines”) in der ,illustratio” jener Technik, die
darauf abzielt, dem Auditorium das Gemeinte so zu vergegenwartigen, als wiirde
es diesem vor Augen stehen. Diese Begriffe bestimmen also die wichtigsten per-
formativen Aspekte der Rede. Hier ist die grofite Lebendigkeit gefordert, um die
Zuhorerschaft emotional zu bewegen (,movere”). Dies geschieht, indem der Red-
ner durch seine Kunst abwesende Dinge geradezu heraufbeschwort.

Aber der Reihe nach: Quintilian schreibt, dass der erfolgreiche Vortrag (,,ac-
tio”) sowohl auf dem richtigen Einsatz von Stimme als auch von der Gestik des
Redners beruht. Wie Quintilian ausfiihrt, bestimmte Cicero daher die ,actio”
einmal gleichsam als Sprache (,,sermo”), ein anderes Mal als eine Art korperli-
cher Eloquenz, die in ,vox” und ,motus”, in Stimme und Bewegung, ihren Aus-
druck findet. Quintilian erklart, dass die ,,actio” in der Rede eine wunderbare
Kraft (,vis”“) und Macht (,potestas”) hat. Denn im Vortrag ist nicht die formale
Qualitédt der Rede ausschlaggebend, sondern es kommt darauf an, dass das Publi-
kum durch das Horen der Rede ,bewegt”, also emotional affiziert wird (,nam
ita quisque ut audit movetur”). Daher verliert auch jede Rede ihre Kraft, wenn
sie nicht mit vollem Einsatz (,adservatio”) vorgetragen wird, denn die Affekte
miissen notwendig ermatten, wenn sie nicht von der Stimme, dem Gesicht oder
Mienenspiel (,vultus”) und dem gesamten Habitus des Korpers befeuert (,in-
ardescunt”) werden. Trotz aller dieser Vorkehrungen mdiissen sich die Redner
allerdings gliicklich schatzen, wenn dieses Feuer auch die Entscheidungstréger
im Publikum erfasst, denn die Gefahr, das Auditorium mit der eigenen Lange-
weile anzustecken, ist viel grofer als das Vermdgen des Redners, es mitzureifien.
Zur Untermauerung dieser Thesen weist Quintilian auf den Unterschied zwi-
schen lebendigem Vortrag durch Schauspieler und stiller Lektiire eines Textes
hin. Wenn es sich so schon mit blofs erfundenen Ereignissen (,,res fictas”) verhilt,
fragt Quintilian in einem , argumentum a fortiori”, wie sehr dann erst mit re-
alen Ereignissen, die uns nahe gehen?”® Wenig spater lasst sich unser Autor so-

49 Quintilianus: Institutio (Anm. 37), Bd. 2, S. 608-610 (11, 3, 1-5): ,Pronuntiatio a plerisque actio
dicitur, sed prius nomen a voce, sequens a gestu videtur accipere. Namque actionem Cicero
alias ,quasi sermonem’, alias ,eloquentiam quandam corporis’ dicit. Idem tamen duas eius
partis facit, quae sunt eaedem pronuntiationis, vocem atque motum: quapropter utraque
appellatione indifferenter uti licet. Habet autem res ipsa miram quandam in orationibus
vim ac potestatem: neque enim tam refert qualia sint quae intra nosmet ipsos composuimus

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



258 Sergius Kodera

gar dazu hinreifsen, unumwunden zuzugeben, dass in der erfolgreichen ,actio”
das Naturtalent den Ausschlag gibt und die Redekunst bestenfalls nachhelfen
kann.* Bereits in dieser Passage wird die Rolle des Kairos bei der Ansteckung
des Publikums offensichtlich: Sie erfolgt durch die Ubertragung der affektiven
Zustdande des Redners auf sein Publikum, wobei der rechte Zeitpunkt und die
nattiirliche Begabung, mit dem ganzen Korper zu kommunizieren, ausschlagge-
bend sind. Aus der Perspektive der Naturmagie lasst sich also sagen, dass der
erfolgreiche Redner auch ein guter Magier ist, denn dieser fungiert in der , ac-
tio” als lebendiger Talisman, als Beschworer affektiver Regungen. Wir werden
im letzten Abschnitt des vorliegenden Beitrages mit Giordano Bruno einem Autor
begegnen, der diese Verbindung explizit macht.

Auch der Begriff der ,illustratio” (,lebendige Darstellung”) steht bei Quinti-
lian in engem Zusammenhang mit dem Kairos. Dieses ,Ins-Licht-Riicken” zielt
darauf ab, den Gegenstand der Rede und die mit ihm verbundenen Emotionen
so anschaulich zu vergegenwaértigen, als ware das Publikum selbst mitten im Ge-
schehen (,,sirebus ipsis intersimus”). Die ,illustratio” hat eine geradezu halluzina-
torische Kraft, denn sie erzeugt, wie Quintilian sagt, , visiones”, also: Erscheinun-
gen, Phantasiebilder. Er fiigt hinzu, dass Cicero mit ,illustratio” und ,evidentia”
(,Anschaulichkeit”) das griechische Wort der , enargeia” {ibersetzte.” Das ist auch
insofern interessant, als Aristoteles mit diesem Begriff das spezifische Vermogen
der Metapher, in der Rede zu {iberzeugen, bezeichnet hatte. ,Enargeia” bezeichnet
also ein , Vor-Augen-Stellen”, das die erfolgreiche Metapher bewirkt. Richard Mo-
ran hat dazu bemerkt, dass die Zuhorer die derart evozierten Dinge wie Lebewe-
sen wahrnehmen sollen, die das Auditorium dazu bewegen, bestimmte Dinge zu

quam quo modo efferantur: nam ita quisque ut audit movetur. Quare neque probatio ulla,
quae modo venit ab oratore, tam firma est ut non perdat vires suas nisi adiuvatur adsevera-
tione dicentis: adfectus omnes languescant necesse est, nisi voce, vultu, totius prope habitu
corporis inardescunt. III. Nam cum haec omnia fecerimus, felices tamen si nostrum illum
ignem iudex conceperit, nedum eum supini securique moveamus ac non et ipse nostra osci-
tatione solvatur. Documento sunt vel scaenici actores, qui et optimis poetarum tantum adi-
ciunt gratiae ut nos infinite magis eadem illa audita quam lecta delectent, et vilissimis etiam
quibusdam impetrant aures, ut quibus nullus est in bibliothecis locus sit etiam frequens in
theatris. Quod si in rebus quas fictas esse scimus et inanes tantum pronuntiatio potest ut
iram lacrimas sollicitudinem adferat, quanto plus valeat necesse est ubi et credimus?”

50 Quintilianus: Institutio (Anm. 37), Bd. 2, S.612 (11, 3, 11): ,Verum illi persuasione sua fruan-
tur, qui hominibus ut sint oratores satis putant nasci: nostro labori dent veniam, qui nihil
credimus esse perfectum nisi ubi natura cura iuvetur. In hoc igitur non contumaciter con-
sentio, primas partis esse naturae.” Weiter unten in diesem Kapitel erklart Quintillian, dass
die Methode, das Publikum zu bewegen darin bestehe, die Affekte entweder darzustellen
oder nachzuahmen. Vgl. dort S. 666 (11, 3, 156): ,Movendi autem ratio aut in repraesentandis
est aut imitandis adfectibus.”

51 Quintilianus: Institutio (Anm. 37), Bd. 1, S.710 (6, 2, 32): ,,Insequentur enargeia, quae a Cice-
rone inlustratio et evidentia [Partitiones oratoriae 6, 20] nominatur, quae non tam dicere
videtur quam ostendere, et adfectus non aliter quam si rebus ipsis intersimus sequentur. An
non ex his visionibus illa sunt [...].”

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Der Kairos des Naturmagiers 259

tun (,movere”).” Es liegt auf der Hand, dass wir damit an einem Knotenpunkt
von klassischer Rhetorik und Magie angelangt sind: Denn das Vor-Augen-Stellen,
die Erzeugung von Visionen ist die paradigmatische Aufgabe der Magie insge-
samt.”® Aus der Perspektive des naturmagischen Denkens erschliefSt sich damit
ein der Metapher innewohnender mantischer Charakter. Er besteht darin, etwas
Abwesendes zu vergegenwartigen, und zwar so, als ob es lebendig vor uns stiin-
de.”* Fiir Quintilian ist es das ,momentum” der Rede, um einen weiteren Begriff
aus unserem Agrippa-Zitat zu erlautern, auf das die ,illustratio” abzielt, denn die
Dinge (,,res”) haben viel mehr Macht als die Worter (,,verba”).”

Eng verbunden mit der ,illustratio” sind die ,figurae” (,schemata”). Figu-
ren und Tropen sind, wie Quintilian erklédrt, schwer auseinanderzuhalten, weil
beide die Rede wandeln oder ,drehen” (,vertant”), weshalb sie auch , motus”
(,Bewegung”) genannt werden, indem sie einem Inhalt (,res”) sozusagen kineti-
sche Energie verleihen.” Dies erlaubt wiederum eine Perspektive auf die in dem
Agrippa-Text mit ,figura” gemeinten Konstellationen. Denn zur rechten Zeit auf-
gerufen ,drehen” ja auch diese Figuren die Geschicke der irdischen Dinge, ver-
leihen ihnen durch diese Bewegung Kraft. Wie oben im Zusammenhang mit dem
,vultus”, dem Gesicht der Gestirne, diskutiert, ldsst sich die himmlische ,figura”,
die Konstellation, zudem als Richtersenat oder Hofstaat, als entscheidungsbefug-
tes Auditorium verstehen. Hinzu kommt, dass Mitglieder des in den Himmel

52 Vgl. Aristoteles: Rhetorik (3, 10), 1410b34 und (3, 11) 1411b 24-27; Richard Moran: Artifice
and Persuasion. The Work of Metaphor in the Rhetoric. In: Essays on Aristotle’s Rhetoric.
Hg. von Amélie Ockensberg Rorty. Berkley 1996, S.385-398, hier S.395f., schreibt: ,[...] It
is part of what Aristotle says he means when he speaks of something ,set before the eyes’
that the mind of the hearer is provoked, set into motion, and engaged imaginatively with
the metaphor. Enargeia is thus not only on the side of what is depicted, but what is depicted
is specifically figured as living thing demanding some set of responses from the audience,
some mental activity of its own [...]. The aim of pro ommaton poiein [to set before the eyes,
S.K\]is to get one’s audience to do various things, to imagine in lively fashion that involves
much associating, connecting, and emotional responding.”

53 Ein gutes Beispiel sind hier die vielen Passagen in der Historia D. Johann Fausten, in denen
der Magier solche Halluzinationen oder visuellen Tauschungen erzeugt. Vgl. dazu Clark,
Stuart: Vanities of the Eye. Vision in Early Modern European Culture. Oxford 2007, S.123-
151, besonders S.79-80; Kodera: Gelehrte Magie (Anm. 30), S. 354-356.

54 Dabeilegen die Renaissancemagier wie Quintilian grofies Gewicht auf die Ausnutzung und
Beobachtung der Phantasietatigkeit, jener psychischen Fakultdt, die uns {iberhaupt erst in-
stand setzt, solche Operationen vorzunehmen. Vgl. Quintilianus: Institutio (Anm. 37), Bd.1,
S.710 (6, 2, 20-31).

55 Quintilianus: Institutio (Anm. 37), Bd. 2, S.546-549 (11, 1, 7): ,Nam si tantum habent etiam
verba momentum, quanto res ipsae magis? Quarum quae esset observatio suis locis subinde
subiecimus.”

56 Quintilianus: Institutio (Anm. 37), Bd.2, S.250 (9, 1, 1-2): ,Cum sit proximo libro de tropis
dictum, sequitur pertinens ad figuras (quae schemata Graece vocantur) locus ipsa rei natura
coniunctus superiori. Nam plerique has tropos esse existimaverunt, quia, sive ex hoc duxe-
rint nomen, quod sint formati quodam modo, sive ex eo, quod vertant orationem, unde et
motus dicuntur, fatendum erit esse utrumque eorum etiam in figuris. Vsus quoque est idem:
nam et vim rebus adiciunt et gratiam praestant.”

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



260 Sergius Kodera

projizierten griechisch-rémischen Pantheons standig als Rede- und Denkfiguren
verwendet wurden und so im rhetorischen Repertoire der Frithen Neuzeit ihren
festen Platz hatten.

Ebenfalls der ,illustratio” eng verbunden ist der Begriff der ,imago”, dessen
evokatives Potential Quintilian ebenfalls hervorhebt. Hier geht es darum, einen
Sachverhalt verbal so zu prasentieren, dass er vor Augen steht, was besonders
effektvoll dort ist, wo schreckliche Ereignisse Gegenstand der Rede sind. Diese
,res” konnen auch proleptisch und nur in Umrissen skizziert werden, um dann,
ganz plotzlich, das ganze Bild so zu présentieren, als wéren die Zuhorer in ihm
gegenwartig.”” Aus Agrippas Perspektive betrachtet ist es wohl geradezu unmog-
lich, bei dieser Beschreibung des Einsatzes von ,imagines” nicht an die Drama-
turgie von Invokationen oder an den Prozess des Gemmenschneidens zu denken:
Dabei wird ja ebenfalls zuerst die Figur im Umriss gezeichnet (,primis lineis”
wie es bei Quintilian heif8t), woraufhin sich zur rechten Stunde schlagartig die
Prasenz des evozierten Gottes oder Ddmons manifestiert.

Die hier diskutierten rhetorischen Termini unterstiitzen also die Behauptun-
gen in obigem Agrippa-Zitat, denen zufolge im Kairos erzeugten Zeichen eine
den Dingen analoge Macht zukommt. Fiir den magischen Operateur gilt aller-
dings, dass nicht nur Menschen diesen verkorperten Bildern gehorchen, sondern
auch z.B. Skorpione. Die rhetorischen Begriffe werden also durchwegs in einer
den magischen Intentionen Agrippas kongruenten Weise verwendet: Sie alle zie-
len auf den performativen Aspekt beider Kiinste. Die Bewegung im Auditori-
um wird durch den Aufruf lebendiger Bilder evoziert, dabei gibt nicht nur die
sprachliche, sondern auch die materielle und die performative Dimension den
Ausschlag. Diese ,imagines” sind zum richtigen Zeitpunkt und vom dafiir be-
gabten Operator / Rhetor im Publikum / den Dingen der Welt mit ganzem korper-
lichem und geistigem Einsatze und zum giinstigen Zeitpunkt zu erzeugen.

9 Giordano Bruno: Magische Rhetorik und Kuppelei

Wie so oft in der Philosophie der Spédtrenaissance artikuliert ein Text von Gior-
dano Bruno Uberlegungen zum Kairos in ihrer vielleicht radikalsten Form. De
vinculis in genere (1591) ist eine Abhandlung {iber Fesselungskiinste, sie theoreti-
siert die entscheidende Rolle des richtigen Augenblicks in Magie und Rhetorik.
Bruno schreibt:

Die Wechselfélle der [magischen] Fesselung. Es ist jedem Akt der Fesse-
lung das angemessen, was wir beim Essen und beim Geschlechtsverkehr
dauernd erfahren. Wir werden vom Begehren und der Liebe nicht dauernd

57 Quintilianus: Institutio (Anm. 37), Bd. 1, S. 482-484 (4, 2, 120-123): ,Vbi vero maior res erit, et
atrocia invidiose et tristia miserabiliter dicere licebit, non ut consumantur adfectus sed ut
tamen velut primis lineis designentur, ut plane qualis futura sit imago rei statim appareat.
Multum confert adiecta veris credibilis rerum imago, quae velut in rem praesentem perdu-
cere audientis videtur [...].”

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Der Kairos des Naturmagiers 261

und gleich in derselben Weise und in demselben Mafs und demselben
Wechsel der Zeiten angezogen und gefesselt. Weil namlich unser Tempe-
rament [complexio] und alles, was mit diesem ursédchlich verbunden ist,
mit der Zeit flieSt und von ihr mitgerissen wird. Daher ist der Zeitpunkt
der Fesselung im Vorhinein und durch friihzeitige Uberlegung vorherzu-
bestimmen, um dann ganz schnell und auf der Stelle ausgefiihrt zu wer-
den, damit jener, der zu fesseln vermag, so rasch wie moglich bindet und
zusammenschniirt.”®

Bruno bestimmt den Vorgang des Fesselns als Uberfall und den fiir die erfolg-
reiche Ausfiithrung eines solchen Attentats notwendigen Kairos im Zusammen-
hang mit der kontinuierlichen Verdnderung, der alle Dinge unterworfen sind.
Dieses Konzept der universellen ,vicissitudo”, der Wechselfélle des Schicksals,
ist ein zentraler Lehrsatz in seiner Theorie eines unendlich ausgedehnten, mate-
riellen Universums.?® Denn es bleibt im ununterbrochenen Wechsel der Formen,
im Werden und Vergehen der Dinge nichts konstant, bis auf die universelle (und
daher gottliche) Materie. Fiir Bruno sind Formen lediglich temporare Erscheinun-
gen.®® Wie aus dem obigen Zitat erhellt, bedeutet solche Entropie ,sub specie in-
finitatis” allerdings keinesfalls, dass im Hier und Jetzt kein Handlungsspielraum
gegeben ware. Dieser ist allerdings nur bei akribischer Planung vorhanden. Der
glinstige Zeitpunkt, die magische Fessel anzulegen, ist dabei von zentraler Be-
deutung. Bruno fiihrt diese Uberlegungen in einem drastischen Vergleich weiter:
Die Fesselung ist namlich eine Form der Zuhélterei (,,lenocinium”).

Die Zuhélterei [lenocinia] des Fesselnden. Jener, der fesselt, fesselt den zu
Fesselnden ebenso wenig leicht wie ein [Heer-]fiihrer eine wohlgertistete
Festung erobert, aufier dieser erhélt Zugang durch einen Verriter von in-

58 Giordano Bruno: De vinculis in genere [MS Frankfurt 1590, Transkript von H. Besler 1591].
In: Giordano Bruno: Opera latine conscripta. Hg. von F. Tocco und F. Fiorentino. Neapel,
Florenz 1879-91) 3 Bd.in 8 Teilen, Bd. 3, S. 635-700, hier S. 667: ,Vincientis vices. [...] Propor-
tionale est in omni vinciendi actu, quod in cibo et coitu continue experimur. Trahimur enim
et vincimur horum desiderio et amore, sed non eorundem semper, eodem modo, eademque
mensura, iisdemque temporis vicissitudinibus; cum tempore enim fluit et praecipitatur
complexio, et omnia quae complexionem consequantur. Ideo provide et praematurato con-
silio vinciendi tempus praecognoscendum est, velocissime praesens praesenti utendum, ut
vincire potens quamprimum vinciat et stringat.”

59 Cicero libersetzte das griechische Wort ,, metabolé” mit ,vicissitudo” (Tusculanae Disputatio-
nes, V.24, 69). Aristoteles hatte diesen Begriff fiir alle Arten von Wechselféllen des Schicksals
und der Politik verwendet, aber auch fiir den kontinuierlichen Wechsel der vier Elemen-
te ineinander, die kreisformige Bewegung der Gestirne und die Verdauung der Nahrung.
,Vicissitudo” wird in der Renaissance daher oft bei der Diskussion zyklischer Weltbilder
verwendet. Bruno wahlt den Begriff also mit Bedacht; vgl. dazu die erhellenden Ausfiihrun-
gen in M. A. Granada: La reivindicacion de la filosofia en Giordano Bruno. Barcelona 2005,
S.215-258.

60 Fiir eine hervorragende Einfiithrung in die Thematik vgl. Paul Richard Blum: Giordano Bru-
no. Miinchen 1999, S. 55-60.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



262 Sergius Kodera

nen, [oder] durch eine Vereinbarung mit einem anderen Helfer, oder durch
Vertrag oder Kapitulation. Ebensowenig siegt Venus mit ihresgleichen
und erobert die Festung leicht, wo die Gefifle leer sind, der Lebensgeist
bedriangt, und Angste brennen. Die Festung kapituliert dann, wenn die
Gefdfle angeschwollen, die Seele unbewegt, der Geist ruhig, der Koérper
unbeschaftigt ist. Hat man die Ablose der Wachen und Beschiitzer [der
Festung] beobachtet, muss man, plotzlich und gewagt, mit voller Kraft los-
stiirmen, mit aller Macht handeln und [darf] nicht nachlassen. Nichts an-
ders muss man in [allen] anderen Fesselungsakten beachten.®

In dieser Passage sind zwei inhaltliche Ebenen verschrankt: Eroberung und Ver-
fiihrung im militarisch-politischen und im sexuellen Sinne. Bruno fiihrt diese
Themen in einem nicht vollig konsistenten Vergleich zusammen. Dies wird be-
sonders dann offensichtlich, wenn man den Autor beim Wort seines oben skiz-
zierten Materialismus nimmt. Denn der hier beschriebene, kirperliche Zustand
eines Menschen, den es sexuell zu fesseln gilt, ist der Konstitution von zu {iber-
rumpelnden Verteidigern einer Festung ganz und gar nicht kompatibel. Es
drédngt sich die Vermutung auf, dass Bruno deswegen ,schlampig’ argumentiert,
weil es ihm mit diesem Vergleich auf etwas Anderes ankommt: darauf namlich,
die politische mit der sexuellen Fesselung in radikaler Weise zu identifizieren. In
beiden Fallen ist der Kairos riicksichtslos auszunutzen, vorzugehen wie bei ei-
nem Uberfall, einer Vergewaltigung.®> Die zeitliche Dimension bei dieser kupple-
rischen Tatigkeit ist dabei entscheidend. Das kommt auch dort zum Ausdruck,
wo Bruno erklért, dass sich unsere Bestrebungen stets wandeln und eine Fessel

61 Bruno: De vinculis (Anm. 58), S.668: ,Vincientis lenocinia. [...] Non ligat vincibile vinciens,
sicut neque munitissimam arcem expugnat dux facile, nisi domestico aliquo proditore vel
alio quocunque pacto consentiente vel succumbente vel utcunque tractabili ministro fiat
aditus; sicut in specie non vincit Venus neque arcem expugnat facile, ubi inania sunt vasa,
turbatus spiritus, urens anxia, sed produnt arcem intumescentia vasa, tranquillus animus,
mens quieta, corpus otiosum, quorum custodum et vigilum vicibus observatis repente
audendum, vi ruendum, viribus omnibus agendum, non cessandum. Haud aliter in aliis
vinciendi actibus observandum.”

62 Wayne A. Rebhorn: The Emperor of Men’s Minds. Literature and the Renaissance Discourse
of Rhetoric. Ithaca 1995, hat diesen Aspekt der Rhetorik als Vergewaltigung stark gemacht:
Er schreibt unter Hinweis auf Agrippas von Nettesheim Angriffe auf die Rhetorik als Magie
in De incertitudine et vanitate sientiarum, S.149: ,Rhetoric [...] is [...] for renaissance rhetori-
cians a kind of magic, a metamorphic art whose fundamental goal is she transformation of
the auditor.” Und, S. 158-160, dass Nicolaus Caussin, ,[...] praises eloquence as ,efficacious in
seizing and binding’ [illigandis spiritis], and talks of how speech allures [allicit] minds. [...]
In his De ratione dicendi, Jean Luis Vives declares: ,Speech both allures [allicit] minds to itself
and rules in the emotions.” ,Allicere”, ,illigare” und ,illecebra” all come from the the verb
,lacio”, whose noun ,laqueus” means snare or noose. [...] In effect, when rhetoricians use
such words, they represent the author as ensnaring and binding his auditor with a ,rope’ of
words. Ironically, Renaissance writers produce this disturbing vision of rhetoric as rape in
their effort to ,save’ it for its male practitioners, to defend its moral respectability and to deny
that the rhetor is a version of Circe.”

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Der Kairos des Naturmagiers 263

daher auch schnell unbequem und vom Opfer wieder abgestreift werden kann.®
Im Vergleich zu dem bereits diskutierten Tropus vom Naturmagier und Rhetor
als Landwirt bei Ficino und Della Porta bedeutet die von Bruno verwendete Me-
taphorik militarischer und sexueller Gewalt eine Radikalisierung und gleichzei-
tige Universalisierung des Kairosbegriffs. Dabei kommt noch ein weiterer Aspekt
hinzu, der uns schon bei Agrippa begegnet ist: Fiir Bruno ist die Fessel etwas, das
Tater und Opfer, ,,agens” und , patiens”, miteinander gemeinsam haben miissen.

Der Samen oder Zunder des Fesselbaren. Es fesselt das am meisten, von
dem etwas im Fesselnden selbst ist, oder ebenso, wenn es von irgendetwas
in ihm gefesselt wird. Um das an einem Beispiel zu zeigen: Nekromanten
vertrauen darauf, mithilfe von Fingerndgeln und Haaren der Lebenden
und ebenso durch Teile der Kleidung und Fufispuren Macht iiber den
ganzen Korper zu haben; mithilfe irgendwelcher Leichenteile beschworen
sie die Seelen der Toten. Um diese Gefahr abzuwenden, sorgt man beson-
ders fiir Begrébnisse und Feuerbestattung, und halt es fiir grobes Unrecht,
[Leichen] unbestattet zu lassen. So verfahren auch die Redner in ihrer
Kunst, sich des Wohlwollens zu versichern, indem etwas von ihnen selbst
sich sowohl im Auditorium als auch im Richter findet.**

Wie schon im vorhergehenden Zitat ist der Vergleich auch hier weit gespannt
und drastisch: Bruno identifiziert die Praxis der Schwarzmagier, die mithilfe von
Leichenteilen und anderen (gewissermafien synekdochischen) materiellen Ob-
jekten die Verfiigungsgewalt iiber ein Individuum erringen, mit der Praxis der
captatio benevolentiae der Oratorik. Also jener spezifischen Selbstinszenierung
des Redners, die uns bei Aristoteles begegnet ist. Auch sie besteht darin, dass
Auditorium und Richter mit einer auch dem Redner gemeinsamen Fessel ge-
bunden werden. Wie alles im unendlichen Universum ist auch diese Fessel eine
materielle Substanz, zusammengesetzt aus ewiger Materie und auf ihr kontinu-
ierlich wechselnden Formen. Bruno muss daher auch nicht zwischen natiirlicher
und ddmonischer Magie oder der Verfithrung durch den Redner, den Liebha-

63 Bruno schreibt: ,Die Dinge fiirchten den Stillstand derart, dass wir manchmal geneigt sind
etwas zu verdammen, und manchmal es zu begehren. Denn es ist so natiirlich danach zu
streben, die Fesseln abzustreifen, so wie wir sie kurz zuvor noch von freiwilliger und sponta-
ner Neigung gefesselt werden konnten.” Bruno: De vinculis (Anm. 58), S. 674f.: ,Status quoque
usque adeo a rebus abhorret, ut interdum etiam ,in vetitum nitamur magis et eius desiderio
amplius afficiamur’ [Ovid: Amores III, 4, 17]. Vinculis enim solvi ita naturale est appetere,
sicut et paulo ante ipsis alligari ultronea et spontanea quadam inclinatione potuimus.”

64 Bruno: De vinculis (Anm. 58), S. 672: ,Vincibilis semen seu fomes. Art. VI. Vincitur maxime
aliquid, quando aliquid sui est in vinciente, vel ideo quia per aliquid sui vinciens imperat
illi. Hinc necromantici (ut uno in genere demonstrem) per ungues et capillos vivorum, quin
imo et per vestium partes et vestigia, in universum corpus exercere confidunt imperium;
per ossa item et quascunque mortuorum partes manes evocant. Unde non temere sepulturas
maxime curabant, rogos praeposuerunt et insepultum relinquere inter fera supplicia com-
putabant. Rhetores arte benevolentiam captant, ideo ut aliquid sui auditores et iudex habeat
in ipso.”

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



264 Sergius Kodera

ber oder den Militirkommandanten differenzieren, wenn er iiber die Fesselung
theoretisiert. Im Fall des Orators ist offensichtlich, dass Bruno nicht unbedingt
an Korperteile, wohl aber an eine durch die Kérpersiafte und damit das indivi-
duelle Temperament konstruierte affektive Fessel denkt, die z.B. im Gleichklang
der Rede kommuniziert wird. Dieser performative Aspekt der Fesselung wird im
Folgenden noch deutlicher:

Der Fesselnde hat allerdings jenes Gliick gegentiiber dem Gefesselten, dass
er Herr iiber die Fessel ist und daher nicht im gleichen Maf3 leidet und
beeinflusst wird. Mit dieser Lehre im Einklang steht, dass der Zuhalter
fesselt, [selbst] aber nicht gefesselt wird, der Liebende die Geliebte aller-
dings nur dann tatsdchlich [in actu] fesseln kann, wenn auch der Liebende
von der Geliebten tatsdchlich gefesselt wird. Manchmal besteht die Fes-
sel auch in einem verborgenen Verhiltnis [ratio], nach dem die geliebte
Sache von Liebenden gefesselt wird, obwohl sie diesen weder kennt noch
liebt. [...] Aber im gesellschaftlichen Leben kann niemand fesseln, aufSer
er bindet sich [selbst] mit der gleichen oder einer verwandten Fessel an
diesen oder jenen, den er fesseln will. Um mich deutlicher auszudriicken:
Ohne selbst leidenschaftlich zu sein, erregt [movet] ein Redner keine Lei-
denschaft [affectus].®

Wie stets in seinem (zu) kurzen Leben war Bruno wenig diplomatisch und sehr
direkt, wenn es um die Artikulation dessen ging, was er fiir philosophische
Wahrheit hielt. Wir sind hier zuriick bei den Urspriingen der rhetorischen Theo-
rie des Gorgias und seiner Engfiihrung von Kairos, Liebeszauber, und Pharma-
kon, und bei der kupplerischen Hebammenkunst, wie Sokrates sie im Theaitetos
beschrieben hatte. Auffillig bleibt in diesem Zusammenhang die Absenz der As-
trologie. Sie ist wohl darin begriindet, dass Bruno Heliozentriker war und daher
den alten Zuordnungen schon deshalb nicht glauben wollte, weil sie auf einer
irrigen Kosmologie aufgebaut waren, die zudem die Gestirne jenseits des Mon-
des als substanziell unterschieden von der Erde aufgefasst hatte. Das bedeutet
keineswegs, dass Bruno die Einfliisse der Gestirne auf irdische Vorgiange geleug-
net hatte: nur, dass diese aufgrund der gemeinsamen Materie reziprok sind, weil
die iibrigen Himmelskorper nicht substanziell vom Planeten Erde unterschieden
sind und daher auch von allen analoge Impulse ausgehen. Dies gilt bei Bruno
auch vom Kairos des Redners, Kupplers und jedweden Magiers, deren Tatig-

65 Bruno: De vinculis (Anm. 58), S. 682f.: ,Hanc vero felicitatem habet vinciens supra vincto,
qua vinculis dominus est et qua interdum non pari patiatur et afficiatur ratione. Huic doc-
trinae proportionale est, quod leno vincit et non vincitur, amico vero amica non vincitur in
actu nisi etiam amicus amicae actu vinciatur. Ex spiritu vero occulta est vinculi ratio inter-
dum, qua res amata amanti vincitur, quem non cognoscit interdum, nedum non amat. [...]
Civiliter vero nemo vincit nisi in eodem vel propinquo vinculi genere si non ei, saltem cum
eo, quem vincire concupiscit, vinciatur; non enim (ut clarius loquar) rhetor affectus movet
sine affectu.”

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Der Kairos des Naturmagiers 265

keiten er im Tropus der magischen Fesselungstechnik zusammenfasste. Auch
sie ist, wie alle anderen naturmagischen Techniken der Renaissance, vom Kai-
ros existenziell abhdngig und zutiefst von den Begrifflichkeiten der klassischen
Rhetorik informiert. Die Beobachtung dieser Affinitdten hat uns dabei auch im
umgekehrten Weg ermoglicht, das mantische Potential der Oratorik neu zu ver-
stehen — und zwar im Licht der komplexen Synthesen, welche die Naturmagier
der Renaissance zwischen sehr heterogenen Traditionen der Rhetoriktheorie in
ihrem Sinne gebildet haben.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Autor*innenverzeichnis

Christopher Braun, Postdoc an der Universitat Ziirich, Mitarbeiter am SNF-Pro-
jekt ,,Zwischen Religion und Alchemie. Der Gelehrte Ibn Arfa® Ra’s (gest. 1197)
als Modell fiir eine integrative arabische Literatur- und Kulturgeschichte”. For-
schungsschwerpunkte in der arabischen Magie und Alchemie zwischen 900 und
1700, insbesondere in Bezug auf Gelehrten- und Buchkultur, sowie Rezeptions-
geschichte des pharaonischen Agyptens in spéterer islamischer Zeit. Publikatio-
nen: Equipped with Shovels, Pickaxes, and Books. Treasure Hunters and Grave
Robbers in Medieval Egypt. In: Living with Nature and Things. Contributions to
a New Social History of the Middle Islamic Periods. Hg. v. Bethany J. Walker und
Abdelkader Al Ghouz. Bonn 2020, S. 79-99. Das Kitab Sidrat al-muntaha des Pseu-
do-Tbn Wahsiya. Einleitung, Edition und Ubersetzung eines hermetisch-allegori-
schen Traktats zur Alchemie. Berlin 2016. “‘Who Began with this Art? Where did
it Emerge?’ A Hermetic Frame Story on the Origins of Alchemy in Pseudo-Ibn-
Wahshiya’s The Book of the Ziziphus Tree of the Furthest Boundary. In: Al-
Qantara. Revista de Estudios Arabes 37,2 (2016), S.373-398.

Jutta Eming, Professorin fiir Altere deutsche Literatur und Sprache an der Freien
Universitat Berlin, Leiterin des Teilprojekts ,,Das Wunderbare als Konfiguration
des Wissens in der Literatur des Mittelalters” am Sonderforschungsbereich 980.
Forschungsschwerpunkte in der deutschen Literatur zwischen 1200 und 1600,
insbesondere Historische Emotionalitat, Theorien des Wunderbaren und des Ma-
gischen, Performativitdt, Temporalitdt, Gattungstheorie. Publikationen: Marsilio
Ficino in Deutschland und Italien. Renaissance-Magie zwischen Wissenschaft
und Literatur. Hg. v. Michael Dallapiazza und Jutta Eming. Wiesbaden 2017. Aus
den swarzen buochen. Zur Asthetik der Verritselung von Erkenntnis und Wis-
senstransfer im Parzival. In: Magia daemoniaca, magia naturalis, zouber. Schreib-
weisen von Magie und Alchemie in Mittelalter und Frither Neuzeit. Hg. v. Peter-
André Alt, Tilo Renz, Volkhard Wels und Jutta Eming. Wiesbaden 2015, S.75-99.
Abracadabra. Magische Objekte im Mittelalter. In: Abecedarium. Erzéhlte Dinge
im Mittelalter. Hg. v. Peter Glasner, Sebastian Winkelstrater und Birgit Zacke. Ber-
lin 2019, S. 181-188.

Regula Forster, Professorin fiir Islamische Geschichte und Kultur an der Univer-
sitdt Titbingen, Leiterin des SNF-Projektes ,Zwischen Religion und Alchemie”
an der Universitat Ziirich. Forschungsschwerpunkte in der klassisch-arabischen
Literatur, Koranexegese und Wissenschaftsgeschichte. Publikationen: Wissens-
vermittlung im Gesprach. Eine Studie zu klassisch-arabischen Dialogen. Leiden

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



268 Autor*innenverzeichnis

2017. Auf der Suche nach Gold und Gott. Alchemisten und Fromme im arabischen
Mittelalter. In: Meister und Schiiler in Geschichte und Gegenwart. Von Religionen
der Antike bis zur modernen Esoterik. Hg. v. Almut-Barbara Renger. Gottingen
2012, S.213-229. Das Geheimnis der Geheimnisse. Die arabischen und deutschen
Fassungen des pseudo-aristotelischen Sirr al-asrar /Secretum secretorum. Wies-
baden 2006.

Frank Fiirbeth, Professor fiir Altere deutsche Literatur an der Johann Wolfgang
Goethe-Universitat Frankfurt. Forschungsschwerpunkte: Geschichte der wis-
sensvermittelnden Literatur des Mittelalters (insb. zur Medizin, Magie, Astro-
logie u. Kriegstheorie); Bibliotheksgeschichte des Mittelalters und der Frithen
Neuzeit. Publikationen: Das Johannes Hartlieb zugeschriebene ,Buch von der
hand’ im Kontext der Chiromantie des Mittelalters. Zeitschrift fiir deutsches Al-
tertum 136 (2007), S.449-479. Sandrichter und Damonen in der Geomantie des
Mittelalters. In: Turpiloquium. Kommunikation mit Teufeln und Ddmonen in
Mittelalter und Frither Neuzeit. Hg. v. Julia Gold und Jérn Bockmann, Wiirzburg
2017, S.161-185. Der Gral in Wolframs ,Parzival’ und das zugrundeliegende Buch
des Flegetanis im Kontext der Astralmagie des 12. Jahrhunderts. In: Astronomie
und Astrologie im Kontext von Religionen. Hg. v. Gudrun Wolfschmidt. Ham-
burg 2018, S. 143-167.

Sergius Kodera, Privatdozent an der Universitdt Wien, wissenschaftlicher Mitar-
beiter an der New Design University, St. Polten. Forschungsschwerpunkte in Ge-
schichte und Theorie der Medien und des Korpers, der Magie, dem Denken der
Frithen Neuzeit. Publikationen: Giovan Battista della Porta’s Erotomanic Art of
Recollection. In: Sex, Sexuality, and Gender in Early Modern Italy. Hg. v. Jacque-
line Murray und Nick Terpstra. New York 2019, S. 226-246. Die gelehrte Magie der
Renaissance von Marsilio Ficino bis Giovan Battista della Porta. In: Neue Diskur-
se der Gelehrtenkultur in der Frithen Neuzeit. Ein Handbuch. Hg. v. Herbert Jau-
mann und Gideon Stiening. Berlin, Boston 2016, S. 345-389. Disreputable Bodies.
Magic, Gender, and Medicine in Renaissance Natural Philosophy. Toronto 2010.

Thomas Leinkauf, Professor fiir Philosophie an der Universitdt Miinster, Direk-
tor der Leibnizforschungsstelle Miinster. Forschungsschwerpunkte: Philosophie
des Humanismus und der Renaissance, Nicolaus Cusanus, Giordano Bruno, Gott-
fried Wilhelm Leibniz, Rezeption antiker, vor allem spéatantiker Philosophie in
Renaissance und Frither Neuzeit. Publikationen: Philosophie des Humanismus
und der Renaissance 1350-1700, Hamburg 2017. Eros und Sympathie bei Plotin. In:
Sympathy in Transformation. Hg. v. R. A. Barton, A. Klaudies und Th. Micklich.
Berlin 2018, S. 19-37. The Structure and the Implications of Giovanni Pico’s Famous
‘Oratio de dignitate hominis’. Is it Really on the 'Dignity of Man’? In: Rivista di
filosofia neo-scolastica 110 (2018), S. 911-928. Mdoglichkeit, Potential und Kraft (pos-
sibilitas, potentia, potestas, virtus/vis). In: Kraft, Intensitat, Energie. Zur Dynamik
der Kunst. Hg. von E. Fehrenbach, R. Felfe und K. Leonhard. Berlin 2018, S. 31-51.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Autor*innenverzeichnis 269

Daniel Queiser, Studium der Philosophie und Literaturwissenschaft an der
Freien Universitdt Berlin, promoviert dort mit einer Arbeit zu pneumatischen
Materiemodellen in der englischen Naturphilosophie des 17. Jahrhunderts,
Editionsassistent beim Historisch-Kritischen Worterbuch des Marxismus. For-
schungsschwerpunkte in der Philosophie- und Wissensgeschichte der Frithen
Neuzeit. Publikation: Vorwérts zu Aristoteles? Ernst Blochs Komposition einer
linksaristotelischen Linie. In: Das Argument 325/1 (2018), S. 74—-88.

Bernd Roling, Professor fiir Lateinische Philologie des Mittelalters an der Freien
Universitdt Berlin. Forschungsschwerpunkte in der Wissenschafts- und Univer-
sitdtsgeschichte, Jesuitenliteratur, Skandinavien. Publikationen: Drachen und Si-
renen. Die Aufarbeitung und Abwicklung der Mythologie an den europdischen
Universitaten. Leiden 2010. Physica Sacra. Wunder, Naturwissenschaft und histo-
rischer Schriftsinn zwischen Mittelalter und Friiher Neuzeit. Leiden 2013. Odins
Imperium. Der Rudbeckianismus als Wissenschaftsparadigma an den schwedi-
schen Universitaten (1680-1850). Leiden 2020.

Wilhelm Schmidt-Biggemann, Professor fiir Geschichte der Philosophie und
der Geisteswissenschaften an der Freien Universitédt Berlin, Gastprofessuren in
Prag, Princeton, Cambridge, Kopenhagen, Philadelphia und Tel Aviv. Inhaber der
Comenius-Medaille und der Goldenen Medaille der Karls-Universitédt Prag, des
Hamann Preises und der Friedrich Senior-Professur. Forschungsschwerpunkte:
Religionsphilosophie, Geschichtsphilosophie, Philosophie- und Philologiege-
schichte besonders in der Frithen Neuzeit, Politische Theologie, Geschichte der
christlichen Kabbala. Neueste Biicher: Geschichte der christlichen Kabbala, Stutt-
gart-Bad Cannstatt 2012-2014; Geschichte Wissen. Eine Philosophie der Kontin-
genz im Anschluss an Schelling. Stuttgart-Bad Cannstatt 2014; Gott, versuchswei-
se. Eine philosophische Theo-Logie. Freiburg u. a. 2018.

Volkhard Wels, Professor fiir Wissensgeschichte der Frithen Neuzeit an der
Freien Universitat Berlin, Leiter des Teilprojekts , Alchemia poetica” am Sonder-
forschungsbereich 980. Forschungsschwerpunkte in der Literatur-, Wissen-
schafts- und Religionsgeschichte der Frithen Neuzeit. Publikationen: Manifesta-
tionen des Geistes. Frommigkeit, Spiritualismus und Dichtung in der Frithen
Neuzeit. Gottingen 2014; Der Geist des Lebens. Spiritualismus als Mittelpunkt der
paracelsistischen Theoalchemie. In: Spuren der Avantgarde. Theatrum alchemi-
cum. Hg. v. Helmar Schramm u. a. Berlin, Boston 2017, S.28-62. Die Alchemie der
Frithen Neuzeit als Gegenstand der Wissensgeschichte. In: Magia daemoniaca,
magia naturalis, zouber. Schreibweisen von Magie und Alchemie in Mittelalter
und Friither Neuzeit. Hg. v. Peter-André Alt, Jutta Eming, Tilo Renz und Volkhard
Wels. Wiesbaden 2015, S. 233-265.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



