
De
r B

eg
riff

 de
r M

ag
ie 

in 
M

itt
ela

lte
r u

nd
 Fr

üh
er

 N
eu

ze
it

Ha
rra

ss
ow

itz

HARRASSOWITZ VERLAG

Der interdisziplinäre Band, hervorgegangen aus dem 
SFB 980 Episteme in Bewegung, versammelt  Studien 
aus der Arabistik, der Philosophiegeschichte, der 
Wissen schaftsgeschichte und der Literaturgeschichte 
mit einem historischen Schwerpunkt im Mittelalter 
und in der Frühen Neuzeit. Im Mittelpunkt steht die 
Frage, welches konkrete Wissen historisch mit dem 
Begriff der Magie verbunden ist, in welchen literar-, 
philosophie-, religions- und sozialhistorischen Kon-
texten der Begriff der Magie gebraucht wird und 
welche Praktiken mit ihm verknüpft werden. 
Die Beiträge fragen nach den Kontinuitäten zwischen 
dem Wissen der Magie und dem Wissen der späteren 
Experimentalwissenschaften und der Technik wie auch 
nach dem Verhältnis zur Alchemie und zur Theologie. 
Einen weiteren Schwerpunkt bildet die Frage, welche 
Transfers und Neukonzeptualisierungen magisches 
Wissen in literarisch-poetischen Kontexten er-
fährt, denn offensichtlich ist es gerade die 
Literatur, die aus der Darstellung 
magischer Praktiken eine beson-
ders suggestive Kraft bezieht.

www.harrassowitz-verlag.de

Herausgegeben von  
Jutta Eming und Volkhard Wels

DER BEGRIFF DER MAGIE  
IN MITTELALTER UND  

FRÜHER NEUZEIT

Ep
ist

em
e  

  1
7



Der Begriff der Magie in Mittelalter und Früher Neuzeit

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4

H
ar

ra
ss

ow
itz

 J
ou

rn
al

s
nu

r 
zu

m
 p

er
sö

nl
ic

he
n 

G
eb

ra
uc

h 
/ k

ei
ne

 u
nb

ef
ug

te
 W

ei
te

rg
ab

e

P
ow

er
ed

 b
y 

T
C

P
D

F
 (

w
w

w
.tc

pd
f.o

rg
)

http://www.tcpdf.org


Episteme in Bewegung
Beiträge zu einer transdisziplinären Wissensgeschichte

Herausgegeben von Gyburg Uhlmann  
im Auftrag des Sonderforschungsbereichs 980 

„Episteme in Bewegung.  
Wissenstransfer von der Alten Welt  

bis in die Frühe Neuzeit“

Band 17

2020
Harrassowitz Verlag · Wiesbaden

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



2020
Harrassowitz Verlag · Wiesbaden

Der Begriff der Magie  
in Mittelalter und Früher Neuzeit

Herausgegeben von 
Jutta Eming und Volkhard Wels

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet 
über https://dnb.dnb.de abrufbar.

Bibliographic information published by the Deutsche Nationalbibliothek 
The Deutsche Nationalbibliothek lists this publication in the Deutsche 
Nationalbibliografie; detailed bibliographic data are available on the internet 
at https://dnb.dnb.de. 

Informationen zum Verlagsprogramm finden Sie unter 
https://www.harrassowitz-verlag.de
© Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 2020
Das Werk einschließlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschützt.
Jede Verwertung außerhalb der engen Grenzen des Urheberrechtsgesetzes ist ohne  
Zustimmung des Verlages unzulässig und strafbar. Das gilt insbesondere 
für Vervielfältigungen jeder Art, Übersetzungen, Mikroverfilmungen und  
für die Einspeicherung in elektronische Systeme.
Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier.
Druck und Verarbeitung: Memminger MedienCentrum AG
Printed in Germany
ISSN 2365-5666	 ISBN 978-3-447-11509-4
eISSN 2701-2522	 Ebook ISBN 978-3-447-39006-4

Die Reihe „Episteme in Bewegung“ umfasst wissensgeschichtliche Forschungen mit einem 
systematischen oder historischen Schwerpunkt in der europäischen und nicht-europäischen 
Vormoderne. Sie fördert transdisziplinäre Beiträge, die sich mit Fragen der Genese und 
Dynamik von Wissensbeständen befassen, und trägt dadurch zur Etablierung vormoderner 
Wissensforschung als einer eigenständigen Forschungsperspektive bei.
Publiziert werden Beiträge, die im Umkreis des an der Freien Universität Berlin angesiedelten 
Sonderforschungsbereichs 980 „Episteme in Bewegung. Wissenstransfer von der Alten Welt 
bis in die Frühe Neuzeit“ entstanden sind.

Herausgeberbeirat:
Anne Eusterschulte (FU Berlin) 
Kristiane Hasselmann (FU Berlin)
Andrew James Johnston (FU Berlin)
Jochem Kahl (FU Berlin)
Klaus Krüger (FU Berlin)

Beate La Sala (FU Berlin)
Christoph Markschies (HU Berlin)
Tilo Renz (FU Berlin)
Anita Traninger (FU Berlin)

Gefördert durch die Deutsche Forschungsgemeinschaft (DFG) –  
Projektnummer 191249397 – SFB 980.

Umschlaggestaltung unter Verwendung eines magischen Siegels aus  
Athanasius Kircher: Oedipus aegyptiacus. Bd. II.2. Rom 1653, S. 74.  
Der Skorpion stammt aus Paracelsus: Archidoxis magicae. In ders.: Bücher und Schrifften.  
Hg. v. Johann Huser. Basel 1591, S. 344. 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



﻿

Zum Geleit
Andrew James Johnston und Gyburg Uhlmann

Der an der Freien Universität Berlin angesiedelte Sonderforschungsbereich 980 
„Episteme in Bewegung. Wissenstransfer von der Alten Welt bis in die Frühe 
Neuzeit“, der im Juli 2012 seine Arbeit aufgenommen hat, untersucht anhand 
exemplarischer Problemkomplexe aus europäischen und nicht-europäischen 
Kulturen Prozesse des Wissenswandels vor der Moderne. Dieses Programm 
zielt auf eine grundsätzliche Neuorientierung wissensgeschichtlicher Forschung 
im Bereich der Vormoderne ab. Sowohl in der modernen Forschung als auch 
in den historischen Selbstbeschreibungen der jeweiligen Kulturen wurde das 
Wissen der Vormoderne häufig als statisch und stabil, traditionsgebunden und 
autoritätsabhängig beschrieben. Dabei waren die Stabilitätspostulate moderner 
Forscherinnen und Forscher nicht selten von der Dominanz wissensgeschicht-
licher Szenarien wie dem Bruch oder der Revolution geprägt sowie von Peri-
odisierungskonzepten, die explizit oder implizit einem Narrativ des Fortschritts 
verpflichtet waren. Vormodernen Kulturen wurde daher oft nur eine einge-
schränkte Fähigkeit zum Wissenswandel und vor allem zur – nicht zuletzt histo­
rischen – Reflexion dieses Wandels zugeschrieben. Demgegenüber will dieser 
SFB zeigen, dass vormoderne Prozesse der Wissensbildung und -entwicklung 
von ständiger Bewegung und auch ständiger Reflexion geprägt sind, dass diese 
Bewegungen und Reflexionen aber eigenen Dynamiken unterworfen sind und 
in komplexeren Mustern verlaufen, als es eine traditionelle Wissensgeschichts-
schreibung wahrhaben will.

Um diese Prozesse des Wissenswandels fassen zu können, entwickelte der 
SFB 980 einen Begriff von ‚Episteme‘, der sich sowohl auf ‚Wissen‘ als auch ‚Wis­
senschaft‘ bezieht und das Wissen als ‚Wissen von etwas‘ bestimmt, d.  h. als mit 
einem Geltungsanspruch versehenes Wissen. Diese Geltungsansprüche werden 
allerdings nicht notwendigerweise auf dem Wege einer expliziten Reflexion er-
hoben, sondern sie konstituieren sich und werden auch reflektiert in Formen der 
Darstellung, durch bestimmte Institutionen, in besonderen Praktiken oder durch 
spezifische ästhetische oder performative Strategien. 

Zudem bedient sich der SFB 980 eines speziell konturierten Transfer-Begriffs, 
der im Kern eine Neukontextualisierung von Wissen meint. Transfer wird hier 
nicht als Transport-Kategorie verstanden, sondern vielmehr im Sinne komplex 
verflochtener Austauschprozesse, die selbst bei scheinbarem Stillstand iterativ 
in Bewegung bleiben. Gerade Handlungen, die darauf abzielen, einen erreichten 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



VI Zum Geleit

Wissensstand zu tradieren, zu kanonisieren, zu kodifizieren oder zu fixieren, tra-
gen zum ständigen Wissenswandel bei.

Gemeinsam mit dem Harrassowitz Verlag hat der SFB die Reihe „Episteme in 
Bewegung. Beiträge zu einer transdisziplinären Wissensgeschichte“ ins Leben 
gerufen, um die Ergebnisse der Zusammenarbeit zu präsentieren und zugäng-
lich zu machen. Die Bände, die hier erscheinen, werden das breite Spektrum der 
Disziplinen repräsentieren, die im SFB vertreten sind, von der Altorientalistik bis 
zur Mediävistik, von der Koreanistik bis zur Arabistik. Publiziert werden sowohl 
aus der interdisziplinären Zusammenarbeit hervorgegangene Bände als auch 
Monographien und fachspezifische Sammelbände, die die Ergebnisse einzelner 
Teilprojekte dokumentieren.

Allen ist gemeinsam, dass sie die Wissensgeschichte der Vormoderne als ein 
Forschungsgebiet betrachten, dessen Erkenntnisgewinne von grundsätzlichem 
systematischen Interesse auch für die wissensgeschichtliche Erforschung der 
Moderne sind.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Inhalt

Jutta Eming und Volkhard Wels
Einleitung .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 1

Christopher Braun und Regula Forster 
Alchemist und Magier? Ibn Arfaʿ Raʾs im Kontext der arabisch-islamischen  
Gelehrsamkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 15

Wilhelm Schmidt-Biggemann
Sakrament: Geheimnis, Magie, Kult und Recht .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 35

Frank Fürbeth 
Propheten, Beschwörer, Nigromanten, Märchenzauberer, Illusionisten,  
Automatenbauer. Phänotypen des Zauberers in der deutschen Literatur  
des Mittelalters unter diskursgeschichtlichem Aspekt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 47

Jutta Eming 
Magie und Wunderbares. Aspekte ihrer ästhetischen und epistemischen  
Konvergenz .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 81

Bernd Roling 
Die Heilige Jungfrau, die Weltseele und die natürliche Kausalität.  
Christlich-kabbalistische Auslegungen der Shechinah bei Guillaume Postel  
und seinen Vorgängern .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 113

Thomas Leinkauf
Magie und neuplatonisches Denken.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 133

Volkhard Wels 
Magie und (Al)Chemie im 16. Jahrhundert. Thesen zu ihrer Begründung  
im Neuplatonismus, bei Paracelsus und im Paracelsismus.. . . . . . . . . . . . . . . . . 	 157

Daniel Queiser 
„Operatio libera“ oder angewandte Metaphysik. Zum Begriff  
der Naturmagie bei Francis Bacon . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 203

Sergius Kodera 
Der Kairos des Naturmagiers. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 237

Autor*innenverzeichnis.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 267

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Einleitung
Jutta Eming und Volkhard Wels

Der Titel dieses Bandes mag ambitioniert erscheinen, ja vermessen. Denn die 
Schwierigkeiten einer Definition oder auch nur Beschreibung dessen, was Magie 
in Mittelalter und Früher Neuzeit ausmachte, sind enorm. Zusammenzudenken 
sind so divergente Wissensformen und -praktiken wie Astrologie, Hexenwesen, 
Zahlenquadrate und Liebestränke, so divergente Texte und Textsorten wie die 
Beschwörungsformeln der „Höllenzwänge“ oder der Clavicula Salomonis,1 Alber-
tus Magnus’ Bücher über die magische Kraft der Kräuter und Edelsteine,2 die ge-
lehrte Magie eines Marsilio Ficino, die medizinische Fachliteratur eines Paracel-
sus, die Schriften der Kabbala und der Hexenhammer, genauso aber die höfischen 
Romane mit ihren Semantiken des Wunderbaren oder die Historia von D. Johann 
Fausten. Können wir für diese Wissensformen und Textsorten überhaupt einen 
übergreifenden Begriff der Magie voraussetzen? Haben wir es nicht viel eher mit 
einem Bündel von heterogenen Traditionen zu tun, die der historisch-begriffli-
chen Schärfe zuliebe besser getrennt gehalten werden sollten? – Was gegen die-
sen auf den ersten Blick einleuchtenden Vorschlag spricht, ist die Tatsache, dass 
die genannten Wissensformen und Textsorten historisch selbst durchaus als ver-
bunden betrachtet wurden. Marsilio Ficino etwa rechnet, wie seine „Apologie“ 
zeigt, in der medizinisch-gelehrten Magie seiner De vita libri tres mit dem Vor-
wurf, genau die dämonische Zauberei zu praktizieren, für die der Faust der His-
toria in die Hölle fährt.3 Jean Bodin, Martin Del Rio und Johann Weyer machen, 
was ihre Verurteilungen magischer Praktiken betrifft, keine Unterschiede zwi-
schen gelehrter Magie und volkstümlicher Zauberei,4 und auch Johannes Hart-
lieb amalgamiert in seinem Buch aller verbotenen Künste von 1456 sämtliche ihm 

1		 Eine kritische Edition ist nach wie vor ein Desiderat, beste verfügbare Textgrundlage ist der 
von Joseph H. Peterson auf der Internetseite „Esoteric Archives“ bereitgestellte Text, auf der 
Grundlage der Edition von Samuel Liddell MacGregor Mathers: The Key of Solomon the 
King (Clavicula Salomonis). Hg. und übers. von S. Liddell MacGregor Mathers. London 1888 
(diverse Nachdrucke). Vgl. Bernd-Christian Otto: Magie. Rezeptions- und diskursgeschicht­
liche Analysen von der Antike bis zur Neuzeit. Berlin, New York 2011, S. 532f. 

2		 Albertus Magnus: Mineralium libri quinque. In ders.: Opera omnia. Hg. von August Borg-
net. Bd. 5. Paris 1890, S. 1–116. 

3		 Marsilio Ficino: De vita libri tres. Drei Bücher über das Leben. Hg., übers., eingel. und mit 
Anmerkungen versehen von Michaela Boenke. München 2012, S. 397–407.

4		 Jean Bodin: De magorum daemonomania libri IV. Basel 1581; Martin Anton Del Rio: Disqui-
sitionum magicarum libri sex in tres tomos partiti. Löwen 1599–1601; Johann Weyer [Wier]: 
De praestigiis daemonum, et incantationibus, ac veneficiis, libri V. Basel 1563.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



2 Jutta Eming und Volkhard Wels

bekannten Praktiken und Wissensformen zu den „artes magicae“, nicht ohne sie 
ursächlich an den Teufel zurückzubinden.5 

Wenn es also – zumindest für das Mittelalter und die Frühe Neuzeit – einen 
Begriff der Magie geben sollte, der die divergenten Phänomene in sich vereinigt, 
dann könnte ein erster Schritt auf der Suche nach diesem Begriff sein, die gän­
gigen historischen Lexika zu konsultieren. Wer das Lexikon des Mittelalters, die 
Encyclopaedia of the Middle Ages, das Historische Wörterbuch der Philosophie oder die 
neueste Auflage von Religion in Geschichte und Gegenwart konsultiert, ist dann al
lerdings – und das ist die zweite, eigentlich nicht selbstverständliche Beobach-
tung – mit der Tatsache konfrontiert, dass die Erforschung der Magie grundsätz-
lich von einer religionswissenschaftlichen Perspektive dominiert ist.6

Zu deren Konstanten gehörte es lange Zeit und gehört es partiell immer noch, 
Magie über einen Rückgriff auf die Glaubensformen von ‚frühen Kulturen‘ zu de­
finieren, sei es das altbabylonische Orakelwesen oder der Schamanismus der ‚Na­
turreligionen‘. Magie als Merkmal dieser ‚frühen Kulturen‘ wird dann an einem 
Fortschrittsparadigma gemessen und abgewertet. Magie wäre eine frühe und ‚pri­
mitive‘ Form der Religion. Sie gilt als ‚abergläubisch‘ und ‚irrational‘, ein Merkmal 
‚niederer Religionsformen‘ oder als ein ‚Religionsderivat‘. Während eine Religion 
diesem Verständnis zufolge ethisch-moralische Maßstäbe entwickelte, gilt Ma-
gie als ‚moralisch indifferent‘ und allein auf den Erwerb und die Ausübung von 
Macht bezogen. Magie und Religion werden also in ein historisches Ablösungs
verhältnis gebracht, in dem dann schließlich die Wissenschaft als evolutionär 
höchste Form verortet wird, im Sinne etwa einer zunehmenden Rationalisierung 
der Welt: von der Magie über die Religion zur Wissenschaft. Auch wenn diese 
Modelle, die auf das späte 19. Jahrhundert zurückgehen (E. B. Taylor, J. G. Frazer),7 
heute niemand mehr in dieser Form vertritt, bleiben die zugrunde liegenden An-
nahmen doch weiterhin in ihren einzelnen Elementen virulent. Neuere Ansätze, 
die Magie nicht mehr in Opposition zur Religion oder zur Wissenschaft bringen, 
haben es mitunter schwer, in den historisch arbeitenden Wissenschaften über-
haupt wahrgenommen zu werden.8

5		 Vgl. Johannes Hartlieb: Das Buch aller verbotenen Künste, des Aberglaubens und der Zau-
berei. Hg., übers. und komm. von Falk Eisermann und Eckhard Graf. Ahlerstedt 1989.

6		 Vgl. Kurt Goldammer: Magie. In: Historisches Wörterbuch der Philosophie. Hg. von Joachim 
Ritter und Karlfried Gründer. Bd. 5. Darmstadt 1980, Sp. 631f.; Christoph Daxelmüller: Ma-
gie. In: Lexikon des Mittelalters. Bd. 6. München, Zürich 1993, Sp. 82; Catherine Rider: Magic. 
In: International Encyclopaedia for the Middle Ages-Online. A Supplement to LexMA-On-
line. Turnhout 2006; F. A M. Wiggermann: Magie. In: Religion in Geschichte und Gegenwart. 
Handwörterbuch für Theologie und Religionswissenschaft. Vierte, völlig neu bearb. Aufl. 
Hg. von Hans Dieter Betz u.  a. Bd. 5. Tübingen 2002, Sp. 661f.

7		 Einflussreiche Texte zur Magie versammelt der ‚Reader‘ von Bernd-Christian Otto und Mi-
chael Stausberg: Defining Magic. A Reader. London 2014. Bei Otto: Magie (Anm. 1), S. 39–134 
findet sich bereits eine ausführliche Kritik in diesem Sinn.

8		 Dies gilt z. B. für Randall G. Styers: Making Magic. Religion, Magic and Science in the Mod-
ern World. New York 2004. Styers hält Magie für eine Kategorie, die der Selbstlegitimation 
der ‚Moderne‘ dient. 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



3Einleitung

Das gilt auch und besonders für die Forschung zu Mittelalter und Früher Neu-
zeit. Die Abgrenzung der Magie vom Christentum als der ‚offiziellen‘ Religion 
ist ein allgegenwärtiges kulturgeschichtliches Paradigma. Magie auf der anderen 
Seite erscheint neben Praktiken des Aberglaubens als Relikt einer ‚volkstümli­
chen‘ Kultur, das im Zuge der Christianisierung zunehmend verdrängt und un­
terdrückt wird.9 Daran ist sicherlich so viel richtig und nicht zu bestreiten, dass 
es seit Augustinus und seiner Theorie des Dämonenpakts von klerikaler Seite 
massive Versuche gibt, Magie in einen Gegensatz zur christlichen Religion zu 
rücken und sie unidirektional auf teuflisches Wirken zurückzuführen. Eine Ge­
schichte der Magie aus dieser Perspektive ist dann eine Geschichte der Ausgren-
zung, der Dämonisierung (im Sinne des Wortes), der Verteufelung. Sie beginnt 
mit Augustinus und führt über die mittelalterliche Theologie (zumeist Thomas 
von Aquin) zum Hexenhammer und zu den großen Dämonologien der Frühen 
Neuzeit (Weyer, Bodin, Del Rio).10

Ausgeblendet wird in einer solchen Geschichte, dass im christlichen Früh-
mittelalter magische Diskurse und magisches Wissen bis in das 12. Jahrhundert 
hinein von mittelalterlichen Theologen und Philosophen weder pauschal ausge-
grenzt, noch einfach perpetuiert,11 sondern, wie in Anlehnung an den Transfer-
Begriff der neueren Wissensgeschichte gesagt werden kann (s. u.), ‚in Bewegung‘ 
geraten sind und in/von neuen Kontexten adaptiert wurden. Zu berücksichtigen 
ist ferner der Aufschwung magischen Wissens, der mit der Rezeption arabischer 
Schriften im Hochmittelalter an europäischen Universitäten einsetzte und die-
se nachhaltig beeinflussen konnte. Christopher Braun und Regula Forster skiz-
zieren in ihrem Beitrag für diesen Band anhand des Werkes von Ibn Arfaʿ Raʾs, 
eines marokkanischen Gelehrten des 12.  Jahrhunderts, was magisches Wissen 
hier konkret bedeutet haben könnte. Frank Fürbeth arbeitet in seinem Beitrag 
heraus, dass in der Rezeption dieser arabischen Tradition Magie gerade nicht als 
dämonische Praxis begriffen wurde, sondern auf natürliche Kausalitäten abhob, 
derer man sich im Sinne einer ‚Kunstlehre‘ („ars“) etwa durch Talismane bedie­
nen konnte. Magie wird solcherart schon im Mittelalter, lange bevor sich der 
Terminus in der Frühen Neuzeit begrifflich verfestigt, auch als magia naturalis 
manifest, mithin als eine Form von Magie, deren Wirkungen nicht auf Teufel 

	 9	 Nachvollziehbar an den Argumentationen von so unterschiedlichen Wissenschaftlern wie 
dem Historiker Jacques Le Goff: Das Wunderbare im mittelalterlichen Abendland. In ders.: 
Phantasie und Realität des Mittelalters. Stuttgart 1990, S. 39–63 und dem Romanisten Francis 
Dubost: Aspects fantastiques de la littérature narrative médiévale (XIIème–XIIIème siècles). 
L’Autre, l’Ailleurs, l’Autrefois. Paris-Genève 1991. Vehement wendet sich gegen eine solche 
Vorstellung Christoph Daxelmüller: Zauberpraktiken. Eine Ideengeschichte der Magie. Zü-
rich 1993, bes. S. 95–108. 

10	 Vgl. im Einzelnen, mit durchaus eigenen Gewichtungen, etwa Helmut Birkhan: Magie im 
Mittelalter. München 2010, S. 154–76; Daxelmüller: Zauberpraktiken (Anm. 9), S. 74–285; Kurt 
Flasch: Der Teufel und seine Engel. Die neue Biographie. München 2015, S. 145–259.

11	 Vgl. insbesondere Valerie I. J. Flint: The Rise of Magic in Early Medieval Europe. Princeton 
1991.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



4 Jutta Eming und Volkhard Wels

oder Dämonen, sondern auf die ‚verborgenen‘ und in diesem Sinne ‚okkulten‘ 
Kräfte der Natur zurückgehen. Es ist diese Tradition, welche die Magie dann 
in der Frühen Neuzeit auch in ein komplexes Verhältnis zu den entstehenden, 
experimentell verfahrenden ‚Naturwissenschaften‘ rückt. Der Begriff der Magie 
gehört deshalb nicht nur in die Religionsgeschichte und Religionswissenschaft, 
sondern immer auch in die Wissenschaftsgeschichte. 

Vor allem ist Magie (oder sollte es zumindest sein) ein Gegenstand der Litera
turwissenschaft. Gerade der Beitrag spezifisch literarischer Formen der Reflexion 
magischen Wissens wird oft unterschätzt. Uneingestandenermaßen liegt dieser 
Tendenz wohl die Annahme zugrunde, dass fiktionale Darstellungen zu ver­
nachlässigen sind gegenüber auf der einen Seite philosophischen Entwürfen von 
Plotin bis hin zu Ficino und auf der anderen Seite theologischen Verdikten von 
Augustinus bis zum Hexenhammer. Dem gegenüber steht das Faktum, dass Ma-
gie und Zauber zu den größten Themen der Dichtung gehören: angefangen mit 
der Odyssee über die Metamorphosen des Apuleius, die gesamte mittelalterliche 
Dichtung, die Literatur der Romantik bis hin in die populäre Kultur der Gegen
wart – aus der sich jedes Beispiel von selbst erübrigt, so gesättigt ist diese popu­
läre Kultur mit Zauberern und Magiern. Es kann dabei keine Rede davon sein, 
dass magisches Wissen in der literarischen Darstellung des Mittelalters und der 
Frühen Neuzeit ausschließlich dämonisiert würde – wie man es erwarten müs-
ste, wenn die dogmatische Perspektive die verbindliche wäre. Ganz im Gegenteil: 
Die mittelalterliche und frühneuzeitliche Literatur ist voll von Feen und Magiern, 
Zauber und magischen Dingen, mit denen die Protagonisten in sehr unterschied-
licher Weise umgehen, und keineswegs grundsätzlich so, dass sie sich dadurch 
als literarische Helden diskreditieren würden. 

Die Vielfalt magischen Wissens in der mittelalterlichen und frühneuzeitlichen 
Literatur entfaltet sich vielmehr oft als Faszinosum und als Neugier sowie Stau-
nen erregender Vorgang – so, wenn literarische Helden wie von Zauberhand in 
leer stehende Paläste geleitet werden und sich fragen müssen, was hier mit ihnen 
geschieht,12 wenn ihnen anspruchsvoll gestaltete Automaten begegnen, welche 
die Höfe mächtiger Herrscher schmücken,13 oder sie auf unerklärliche Weise von 
kostbaren Steinen angezogen oder affektiv geprägt werden.14 Die Verführungs-

12	 Vgl. Jutta Eming: Neugier als Emotion. Beobachtungen an literarischen Texten des Mittelal­
ters. In: Neugier und Tabu. Regeln und Mythen des Wissens. Hg. von Martin Baisch und 
Elke Koch. Freiburg 2010, S. 107–130. 

13	 Vgl. Jutta Eming: Luxurierung und Auratisierung von Wissen im Straßburger Alexander. In: 
Fremde – Luxus – Räume. Konzeptionen von Luxus in Vormoderne und Moderne. Hg. von 
Gaby Pailer, Franziska Schößler, Johannes Traulsen und Jutta Eming. Berlin 2015, S. 63–83; 
Jutta Eming: Schöne Maschinen, versehrte Helden. Zur Konzeption des künstlichen Men-
schen in der Literatur des Mittelalters. In: Textmaschinenkörper. Genderorientierte Lektü-
ren des Androiden. Hg. von Eva Kormann, Anke Gilleir und Angelika Schlimmer. Amster-
dam, New York 2006, S. 35–46.

14	 Vgl. etwa die sogenannte Tugendsteinepisode in Wirnt von Grafenberg: Wigalois. Text der 
Ausgabe von J. M. N. Kapteyn. Übers., erläutert und mit einem Nachwort versehen von Sa-

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



5Einleitung

kräfte von Kunst und schönem Schein werden in literarischen Texten keineswegs 
eindeutig und theologisch korrekt einer teuflischen Herkunft zugewiesen.15 In 
der literaturgeschichtlichen Forschung ist das große Reservoir an Erzählweisen, 
in denen magische Vorstellungen einer geheimnisvoll besetzten oder gelenkten 
Materie künstlerisch aufgegriffen und weiter ausspekuliert sind, lange Zeit über­
haupt nicht daraufhin befragt worden, welche Erfahrungen und Erkenntnispro-
zesse damit darstellbar werden.16 Es ist so nicht als eigene Wissensformation und 
im skizzierten Sinne als Resultat einer eigenen Wissensbewegung in den Blick 
genommen worden.17 Literatur wurde lange eher als ‚Rezeption‘, Bestätigung 
oder Spiegelung der philosophischen und theologischen Diskurse aufgefasst, 
mitunter auch als gleichsam entrückt in eine eigene Sphäre der ‚Schönen Lite­
ratur‘.18 Um es an einem weiteren Beispiel auf den Punkt zu bringen: Der Faust 
der Historia fährt für seine Sünden in die Hölle, das ist richtig, und insofern ist 
die Historia eine theologisch stark eingefärbte Propagandaschrift der protestan-
tischen Kirche. Gleichzeitig lebt die Historia aber von der Erzählmacht all der 
Grenzüberschreitungen, die ihr Held sich zuvor erlaubt: uneingeschränkt lieben, 

bine und Ulrich Seelbach. Berlin, New York 2005, V. 1489–1544, oder die glückliche Konstitu­
tion des Ritters Lanzelet, die auf den Umstand zurückgeführt wird, dass er in einem Feen-
palast aufgewachsen ist, der mit positive Emotionen vermittelnden Edelsteinen besetzt ist, 
vgl. Ulrich von Zatzikhoven: Lanzelet. Text – Übersetzung – Kommentar. Studienausg., hg. 
von Florian Kragl. 2., revidierte Aufl. Berlin, Boston 2013, V. 234–240.

15	 So Mireille Schnyder: Die Verfügbarkeit des Teufels und die Kunst. In: Unverfügbarkeit. Hg. 
von Ingrid Kasten. Berlin 2012, S. 47–59, passim. Vorsichtiger argumentiert Richard Kieck­
hefer: Magie im Mittelalter. Übers. von Peter Knecht. München 1995, S. 130–132. Weiter­
führend scheint es hier, schon für die mittelalterliche Literatur ein ästhetisches Spiel mit 
literalen und metaphorischen Bedeutungen anzusetzen, wie es Sandra Linden an mittelal­
terlichen Minnereden vorgeführt hat, vgl. Sandra Linden: Zauber der Minne – Zauber der 
Tugend. Zur Verbindung von Magie und Tugend in spätmittelalterlichen Minnereden. In: 
Magia daemoniaca, magia naturalis, zouber. Schreibweisen von Magie und Alchemie in Mittel­
alter und Früher Neuzeit. Hg. von Peter-André Alt, Jutta Eming, Tilo Renz und Volkhard 
Wels. Wiesbaden 2015, S. 121–142. Vgl. auch Eming: Schöne Maschinen (Anm. 14).

16	 Dies ist hingegen der Ansatz des Projekts B02 „Das Wunderbare als Konfiguration des Wis-
sens in der Literatur des Mittelalters“ im Berliner SFB Episteme in Bewegung, zum Beispiel mit 
Blick auf die für dessen Forschungsprogramm wichtige Fragen nach Wissen, das material- 
und medialitätsgebunden und entsprechend ästhetisiert ist. 

17	 Ansätze gibt es, insbesondere für die bildende Kunst, bei Brian P. Copenhaver: Magic in 
Western Culture. From Antiquity to the Enlightment. New York 2015, im Kapitel „Nature, 
Magic, and the Art of Picturing“, S. 272–330. Vgl. insbesondere im Abschnitt zu Leonardo 
da Vinci die Ausführungen zum Einfluss neuer Maltechniken auf Wahrnehmungsformen 
des Magischen, S. 291–299, hier S. 293: „New techniques of picturing (perspective, shading, 
woodcuts, engraving) dazzled the eye with magical sights seldom seen before […].“

18	 So ist es für Richard Kieckhefer in seinem Standardwerk zur Magie im Mittelalter (Anm. 16) 
und dort im Abschnitt „Magisches in der Schönen Literatur“ (S. 122–134) ausgemacht, dass 
fiktionale literarische Texte des Mittelalters „nicht den Anspruch erheben, Wirklichkeit zu 
beschreiben“ (S. 122), obwohl sie etwas über „die Denkweise und die Wertvorstellungen der 
Menschen“ vermittelten (S. 122). Auch einem ‚weichen‘ Wissensbegriff, der Wissen nicht als 
‚Wissen von etwas‘ nach modernen Kriterien, sondern als Wissen mit historischem Gel­
tungsanspruch auffasst, könnte dies nicht genügen.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



6 Jutta Eming und Volkhard Wels

fliegen, feiern, zaubern und andere Menschen auf diese Weise beeindrucken und 
manipulieren zu können.19 Die narrative Darstellung der Magie in der Historia 
erlangt dadurch einen weitaus größeren Deutungsspielraum als die begrifflich 
verfahrende theologische oder juristische Literatur. Und sie zeugt von einer Fas
zinationskraft der Magie, die von der Kirche nicht in den Griff zu bekommen 
war. In diesem Sinne skizziert Jutta Eming in ihrem Beitrag zu diesem Band die 
Vielfalt der Aneignungsformen magischer Denkweisen und Praktiken in literari-
schen Texten des Mittelalters. 

Die religionswissenschaftlich bestimmte Perspektive der Magie-Forschung 
geht vielfach auch über die Tatsache hinweg,20 dass magisches Denken Analogien 
zu zentralen Glaubenssätzen des Christentums aufweist, wie dem Wunderwir­
ken, der Transsubstantiationslehre und der Vorstellung von Mittlerfiguren der 
Transzendenz. Die christlich-theologische Abgrenzung musste vielleicht gerade 
deshalb so scharf ausfallen, weil Magie (freilich nicht unter diesem Begriff) sub­
stanziell zur christlichen Theologie und Religion gehört. Das könnte zumindest 
eine der argumentativen Konsequenzen aus dem Beitrag von Wilhelm Schmidt-
Biggemann in diesem Band sein. Mit den drei Magiern aus dem Morgenland 
bezeugt die Bibel selbst an prominenter Stelle (Mt. 2) die Gültigkeit einer Form 
magischen Wissens, der Astrologie. Und was spricht dagegen, die von Christus 
berichteten Wunder (Auferweckung von Toten, Heilung von Blinden usw.) selbst 
als magische Praktiken zu erachten? Spätestens Paracelsus tut genau dies, wenn er 
den Versuch unternimmt, die christliche Religion selbst – als Ganze – magisch zu 
verstehen. In der Folge der Überzeugung von Pico della Mirandola, kein Wissen 
würde die Menschen der Göttlichkeit Christi stärker versichern als das der Ma-
gie und Kabbala,21 sind auch Johannes Reuchlins kabbalistische Schriften nichts 
anderes als der Versuch, das Christentum selbst als höchste Form der Magie zu 
verstehen – durchaus analog zu dem, was Paracelsus auf der Grundlage seiner 
Naturphilosophie zu tun beansprucht. Bernd Roling zeigt in seinem Beitrag zu 
diesem Band, dass Ähnliches für die christlich-kabbalistischen Auslegungen der 
Shechinah bei Guillaume Postel und seinen Vorgängern gilt. Es stellt sich deshalb 
die Frage, ob man das Verhältnis von Magie und christlicher Religion nicht selbst 
schon aus der Perspektive einer ganz spezifisch theologischen, sozusagen augu-
stinischen Perspektive heraus beschreibt, wenn man Magie vor allem über ihren 
Gegensatz zur christlichen Theologie betrachtet. Auch Paracelsus, Ficino, Pico, 
Reuchlin und Agrippa – um bei diesen nur exemplarisch zu verstehenden Na-

19	 In wissensgeschichtlicher Perspektive ausgewertet von Jutta Eming: Body Imagery and 
Knowledge in Historia von D. Johann Fausten. In: Anthropological Reformations – Anthropo-
logy in the Era of Reformation. Hg. von Anne Eusterschulte und Hannah Wälzholz. Göttin-
gen, Bristol 2015, S. 113–128.

20	 Vgl. in diesem Sinne schon Otto: Magie (Anm. 1), S. 305–336.
21	 Giovanni Pico della Mirandola: Conclusiones sive theses DCCC Romae anno 1486 publice 

disputandae, sed non admissae. Hg. von Bohdan Kieszkowski. Genf 1973, S. 79: „Nulla est 
scientia, que nos magis certificet de divinitate Cristi, quam magia et cabala.“

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



7Einleitung

men zu bleiben – haben sich innerhalb der christlichen Tradition verortet, ja aus 
ihrer Perspektive gerade an einer Reform der christlichen Theologie gearbeitet. 
Dass es nicht diese Tradition war, die sich durchgesetzt hat, war im 16. Jahrhun­
dert noch nicht abzusehen. 

Ähnlich problematisch kann es sein, Magie als Wegbereiterin der modernen 
Wissenschaft zu verstehen. Diese Relationierung hat insgesamt allerdings weit 
weniger Aufmerksamkeit gefunden als das Verhältnis von Magie und Religion. 
Doch seit der monumentalen Darstellung von Lynn Thorndike (A History of Magic 
and Experimental Science, 1923–1958) steht die These im Raum, dass die im 17. Jahr
hundert entstehenden Experimentalwissenschaften, Technik und Ingenieurwe-
sen in einer substanziellen Verbindung zu Traditionen der Magie stehen und sich 
aus diesen entwickeln. Unbezweifelbar wird diese Verbindung spätestens ab 
dem Moment, in dem die magia naturalis in der Frühen Neuzeit auch begrifflich 
in Erscheinung tritt und eine ganze Reihe genau der Phänomene zu erklären be-
ansprucht, die später unter den Begriffen der Technik, der Ingenieurskunst und 
der ‚Naturwissenschaft‘ firmieren. Francis Bacon, der als ‚Herold der Experimen-
talwissenschaft‘ gilt, arbeitet genau in diesem Sinne an einer Reform der Magie, 
wie Daniel Queiser in seinem Beitrag zu diesem Band zeigt. 

Tatsächlich kann magisches Wissen mit empirischem Wissen streckenweise 
identisch sein. Nicht zuletzt geht es bei Magie immer um Herrschaft über die 
Natur. Das, was Thorndike zu seiner These einer inneren Verbindung von Magie 
und experimentellem Wissen geführt hat, war gerade, dass die mittelalterlichen 
Wissensformen, wie sie an den Universitäten gelehrt wurden, (zumindest vor
geblich) keinen Bezug zur Empirie, zum Experiment oder auch nur zur Erfah-
rung anstrebten. Der große Kampf des Paracelsus im 16. Jahrhundert kann vor 
diesem Hintergrund auch als ein Kampf um ein gleichermaßen empirisches wie 
magisches Wissen verstanden werden, das sich gegen das Buchwissen der ga-
lenischen Ärzte an den Universitäten richtete. Das empirische Wissen um die 
Wirkkräfte der Kräuter, wie Paracelsus es den ‚alten Weiblein‘ zuschrieb – und 
wie es dann in der Frühen Neuzeit auch als Phantasma der übelwollenden alten 
Dorfgenossin, der „Hexe“ auftaucht, die solche Kenntnisse für Attacken auf die 
Nachbarn verwendet –,22 ist in dem Sinne ein Wissen um ihre magischen Kräfte. 

Aber nicht nur das magische Wissen ist – nach der Meinung von Paracelsus – 
ein empirisches Wissen. Auch das Wissen der Alchemie ist ein empirisches Wis-
sen. Wie der Beitrag von Volkhard Wels zeigt, etabliert sich die heute gängige 
Verschwisterung von Magie und Alchemie erst im Paracelsismus. Sie ist deshalb 
auch nicht die Verbindung zweier ‚okkulter‘ Künste (dass dieser Begriff ahisto-

22	 Vgl. dazu Lyndal Roper, Witch Craze: Terror and Fantasy in Baroque Germany. New Haven, 
London, Munich 2004, Deutsch: Dies.: Hexenwahn. Geschichte einer Verfolgung. München 
2007; Thomas Robisheaux: The Last Witch of Langenburg. Murder in a German Village. New 
York 2009, in exemplarischer Verknüpfung von ‚wissenschaftlicher‘ mit ‚magischer‘ Tradi-
tion auch Ulinka Rublack: The Astronomer and the Witch. Johannes Kepler’s Fight for his 
Mother. Oxford 2015.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



8 Jutta Eming und Volkhard Wels

risch ist, ist seit längerem bekannt),23 sondern die Verbindung zweier Künste, die 
an derselben Schaltstelle zwischen ‚natürlich‘ und ‚übernatürlich‘ operieren. Für 
die Alchemie gilt dabei das Gleiche wie für die Magie: Wie es immer schon eine 
magia naturalis gab (die sich eben als empirisches Wissen verstand), so gab es 
auch immer schon eine alchemia naturalis, die als solche immer schon in einer 
Verbindung zur Chemie als experimenteller Naturwissenschaft steht, wie sie 
sich dann im Laufe des 17. Jahrhunderts herausbildet. 

Die verborgenen, aber natürlichen Ursachen und Eigenschaften, welche die 
magia naturalis zu operationalisieren beansprucht, entsprechen in hohem Maße 
den Ursachen, die später auf ‚technischem‘ Wege genutzt werden sollen. Der 
Magnet ist dafür wahrscheinlich das prominenteste Beispiel. Was ist der Unter-
schied zwischen einer magischen Erklärung der magnetischen Wirkung und ei-
ner physikalischen, wenn diese Frage nicht auf die Begründung als solche zielt, 
sondern auf die Funktion der Begründung selbst? Wenn man also nicht fragt: ist 
die Begründung ‚richtig‘ im Sinne einer Physik als ‚Naturwissenschaft‘, sondern 
danach, in welchem Kontext eine Begründung entstanden ist und welche Funkti-
on sie für diejenigen hat, die sich ihrer bedienen. In beiden Fällen, im ‚magischen‘ 
genauso wie im ‚physikalischen‘ Zusammenhang sind die Begründungen offen-
sichtlich als Rationalisierungen zu verstehen, insofern sie Erklärungsmodelle für 
ansonsten unerklärliche Wirkungen liefern. Magie ist – in diesem Sinne – immer 
Ausdruck einer Rationalisierung, ein Versuch, scheinbar Unerklärliches erklär-
bar zu machen. In diesem Sinne steht sie dann aber quer zu jedem Versuch, ma-
gisches Denken mit Irrationalität in Verbindung zu bringen. 

Mit den natürlichen, aber verborgenen Ursachen steht immer auch das Ver-
hältnis von ‚natürlich‘ und ‚übernatürlich‘ auf dem Spiel, mithin der Punkt, an 
dem die ‚religiöse‘ Erklärung mit der ‚wissenschaftlichen‘ Erklärung magischer 
Erscheinungen in Konflikt gerät. Was aus theologischer Perspektive auf eine ver-
borgene Ursache im Sinne eines dämonischen, teuflischen Wirkens zurückgehen 
kann, kann aus naturphilosophischer Perspektive auf eine verborgene (oder bloß 
noch nicht verstandene), aber natürliche Ursache zurückgehen.24 Scaligers Rede 
von den verborgenen Ursachen als „asylum ignorantiae“, gegen die Magie gerich-
tet, kann aus dieser Perspektive auch eine dezidiert anti-religiöse Stoßrichtung 
bekommen.25 Aber selbst dann, wenn man die verborgenen Ursachen ausschließ-

23	 Vgl. Paul Richard Blum: Qualitates occultae. Zur philosophischen Vorgeschichte eines 
Schlüsselbegriffs zwischen Okkultismus und Wissenschaft. In: Die okkulten Wissenschaf-
ten in der Renaissance. Hg. von August Buck. Wiesbaden 1992, S. 45–64.

24	 Thomas Leinkauf spricht in seiner Skalierung von Formen der Relationierung des Wunder-
baren und des Rationalen in der Frühen Neuzeit in Bezug auf ein solches noch nicht verstan-
denes Phänomen von einem ‚begleitenden‘ („komitativen“) mirabile, vgl. Thomas Leinkauf: 
Zur Funktion des ‚Wunderbaren‘ (mirabile) in Philosophie und Poetologie des 16. Jahrhun
derts. In: Mirabiliratio. Das Wunderbare im Zugriff der Frühneuzeitlichen Vernunft. Hg. 
von Christoph Strosetzki. Heidelberg 2015, S. 47. 

25	 Julius Cäsar Scaliger: Exotericae exercitationes. Paris 1557. Hier exercitatio 344, dist. 8, 
S. 1080. Vgl. Blum: Qualitates occultae (Anm. 24), S. 58. 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



9Einleitung

lich als dämonische Ursachen denkt, ist damit noch keine Klarheit geschaffen, 
was die theologische Bewertung dieser dämonischen Ursachen betrifft. Dämoni-
sche Ursachen können sowohl als teuflische im Sinne der christlichen Theologie 
gedacht werden, als auch als ‚spirituelle‘ im Sinne des Neuplatonismus – eine 
Ambivalenz, die etwa Marsilio Ficino ganz bewusst auszunutzen scheint, wenn 
er sich in der „Apologie“ seiner De vita libri tres dem Urteil der Kirche unterwirft, 
ansonsten aber mit dem Wirken der ‚spirituell‘ verstandenen Dämonen durchaus 
rechnet. Auch hier geht es in letzter Instanz schon um die Frage, ob magisches 
Wirken ‚wissenschaftlich‘ (nämlich im Sinne verborgener Ursachen) zu erklären 
ist oder theologisch (nämlich dämonisch). Das Verhältnis von ‚natürlich‘ und 
‚übernatürlich‘, von ‚Religion‘ und ‚Wissenschaft‘ steht überall dort, wo es um 
die Erklärung der Magie geht, auf dem Spiel. 

Der wissensgeschichtliche Kontext des Bandes
Der Band ist aus den gemeinsamen Interessen an Traditionen magischen Wissens 
und ihrer Ästhetisierung in literarischen Texten entstanden, welche die beiden 
Herausgeber*innen im Rahmen des SFB 980 Episteme in Bewegung verfolgen. Er ist 
eng an das Forschungsprogramm dieses SFB geknüpft, insofern dessen Arbeits
hypothese lautet, dass ein alternativer wissensgeschichtlicher Zugriff wenigstens 
einige der skizzierten Aporien zu lösen oder neues Licht auf sie zu werfen ver-
mag. Das betrifft an erster Stelle die skizzierte Ausgrenzung und ‚Dämonisie-
rung‘ der Magie aus der Perspektive der christlichen Theologie, bei der wir es 
– in der Terminologie des SFB 980 – paradigmatisch mit einer Form des negativen 
Transfers zu tun haben. Das bedeutet: Gerade indem magisches Wissen konti
nuierlich kritisch diskursiviert und auf seine Legitimität hin befragt wurde, ist es 
nicht nur erhalten und tradiert worden, sondern hat auch bestimmte Strategien 
des Transfers ausgeprägt. Es dürfte kaum ein anderes Wissen geben, das in die-
sem Maße zeitlich, räumlich und interdisziplinär tradiert worden ist, indem man 
gerade versucht hat, diese Tradierung zu verhindern. 

Fast noch entscheidender aber könnte dieser wissenshistorische Zugriff da-
durch sein, dass er es erlaubt, die Entgegensetzung von ‚Wissensdiskursen‘ und 
‚fiktionaler Literatur‘, von begrifflich-theoretischen und narrativen Formen der 
Wissensvermittlung aufzuheben. Sowohl die religionswissenschaftliche als auch 
die philosophiehistorische Forschung – und zwar nicht nur die ältere – geht zu 
einem erheblichen Teil davon aus, dass ein Wissen, das literarisch und erzählend 
vermittelt ist, weniger ernst genommen werden muss, entsprechend der unein-
gestandenen Überzeugung, dass es sich dabei ja ‚bloß um Literatur‘ handelt. Das 
Gegenargument, wie es zu den Grundannahmen des SFB 980 gehört, liegt auf 
der Hand: Narrative Darstellungen können eine wesentlich vieldeutigere, ambi-
valente Haltung zur Magie entwickeln, indem das Erzählen zum Beispiel – wie 
oben schon am Beispiel der Faust-Historia vorgeführt – ein Wissen zu verurtei-
len vorgibt, dessen Faszinationskraft es gerade entfaltet. Literatur trägt auf diese 
Weise in hohem Maße dazu bei, Wissen zu dialogisieren und zu rekonfigurieren 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



10 Jutta Eming und Volkhard Wels

und grundsätzlich als Aushandlung von Geltungsansprüchen zu begreifen, die 
gerade nicht textlich oder begrifflich fixiert sind. Gerade weil sich der Begriff der 
Magie einer Definition entzieht wie kaum ein anderer, könnte ein solcher an tex-
tuellen Phänomenen ansetzender, wissensgeschichtlicher Ansatz neue Perspek-
tiven eröffnen.

Eine so verstandene Wissensgeschichte bietet die Möglichkeit eines viel brei-
teren Zugriffs auf relevante Gegenstandsbereiche als eine Begriffsgeschichte, die 
eben immer auf das Vorkommen bestimmter Begriffe angewiesen bleibt. Für die 
Magie ist der begriffshistorische Ansatz schon deshalb problematisch, weil sie 
gerade in mittelalterlichen Kontexten oft in ganz anderen Begriffen konzeptua­
lisiert wird, wie z. B. dem Begriff der Nigromantie. Magie ist ferner, wie gezeigt, 
auch als spezifische Praxis und Vielfalt – man denke an die literarischen Texte – 
von Erfahrungsmöglichkeiten zu begreifen. Die alternative Wissensgeschichte, 
die wir avisieren, geht deshalb induktiv von den Phänomenen aus, die nur ein-
geschränkt mit einer (historischen oder modernen) Theorie der Magie korreliert 
werden können. Wie sich zeigt, würde dafür z. B. die Affinität des Magischen 
zum Wunderbaren eine viel größere Rolle spielen als etwa der Versuch, magische 
Wirkungen auf ‚spirituelle‘ Kräfte zurückzuführen oder sie überhaupt in irgend­
einer Form zu erklären.

Schließlich bietet auch der Begriff der Wissensoikonomie, wie ihn der SFB 980 
geprägt hat, eine neue Perspektive auf das magische Wissen des Mittelalters und 
der Frühen Neuzeit. Das Konzept der Wissensoikonomie legt den Fokus auf Ent
wicklungen, die quer zu räumlichen, epochalen und begrifflichen Grenzziehun­
gen der traditionellen Historiographie stehen und versucht, insbesondere die 
Reziprozitäten und Rückbezüglichkeiten der vielfältigen, an den Prozessen des 
Wissenswandels beteiligten Faktoren zu erfassen. Eine solche, noch zu schreiben
de Darstellung magischen Wissens müsste nicht nur Texte und Begriffe in den 
Blick nehmen, sondern auch die – fiktiven genauso wie historisch bezeugten – 
Akteure dieses Wissens, die Institutionen genauso wie die Objekte und Materia
lisierungen, an denen es sich je neu zur Geltung bringt.

Zu den einzelnen Beiträgen
Vor dem Hintergrund der skizzierten komplexen Problemlage und des mittler-
weile erreichten wissenschaftsgeschichtlichen Konsenses, dass eine übergrei
fende Magie-Definition nicht möglich ist, lag das Bestreben der Beiträger*innen 
dieses Bandes nicht darin, eine begriffliche Klärung oder Synthese zu erarbeiten. 
Es ging vielmehr darum, aus der je gegebenen disziplinären Perspektive zu er
läutern, welche Probleme sich mit dem Begriff der Magie mit Blick auf ihre Ge­
genstände stellen. Im Ensemble lassen die Beiträge ebenso teilweise kontroverse 
Ausrichtungen wie überraschende Verbindungslinien erkennen. 

Eröffnet wird der Band mit einem arabistischen Beitrag von Christopher Braun 
und Regula Forster: „Alchemist und Magier? Ibn Arfaʿ Raʾs im Kontext der ara
bisch-islamischen Gelehrsamkeit“ skizziert das Spannungsverhältnis der beiden 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



11Einleitung

Disziplinen Alchemie und Magie im arabisch-islamischen Raum zwischen dem 
7. und 15.  Jahrhundert in Hinblick auf die Einteilung der Wissenschaften und 
illustriert dieses an einigen ausgewählten Texten. Der zweite Teil des Beitrags ist 
dann einem berühmten Alchemiker des 12. Jahrhunderts gewidmet, dem marok
kanischen Gelehrten Ibn Arfaʿ Raʾs. Nach einem kurzen Überblick über sein Le-
ben und Werk diskutiert der Beitrag die Frage, inwiefern er auch als Magier an-
gesprochen werden kann.

Wilhelm Schmidt-Biggemann widmet sich in seinem Beitrag – „Sakrament: Ge
heimnis, Magie, Kult und Recht“ – der Magie des christlichen Sakraments, insbe
sondere der Eucharistie. Schmidt-Biggemann nimmt diese Magie beim Wort: Die 
Formel „Hoc est corpus meum“ zielt darauf, durch die Kraft des Wortes einen 
Körper zu verwandeln. Das Zauberwort „Hokuspokus“ ist eine Verballhornung 
dieser Formel, hat aber den magischen Kern der Eucharistie bewahrt. Die katho-
lische Messe, insbesondere in ihrer alten, tridentinischen Form ist ein magisches 
Ritual, ist kultisches Symboltheater. Schmidt-Biggemann deutet den christlichen 
Kult und die Sakramente als den paradoxen Versuch, das Unverwaltbare zu ver-
walten, es juristisch zu institutionalisieren. Als Magie entzieht sich dieses Ritual 
jedoch der juristischen Logik. Das Versprechen der gnädigen Anwesenheit des 
Gottessohnes als Versöhnungsopfer in der Hostie bleibt ein Versprechen, dessen 
Einlösung an einen magischen Akt gebunden ist: an den Glauben an die Wirk-
samkeit der Magie, die sich in der Einsetzungsformel vollzieht. 

Frank Fürbeth widmet sich in seinem Beitrag den Figurationen des Magiers 
in der mittelalterlichen Literatur: „Propheten, Beschwörer, Nigromanten, Mär­
chenzauberer, Illusionisten, Automatenbauer: Phänotypen des Zauberers in der 
deutschen Literatur des Mittelalters unter diskursgeschichtlichem Aspekt“, und 
versucht, aus den dort jeweils für die Magie verwendeten Termini auf den dahin-
terstehenden Magie-Diskurs zu schließen. Er kann zeigen, dass der um 1100 noch 
kaum belegbare Terminus der „Nigromantie“ im Zuge der Rezeption der arabi-
schen Autoren verwendet wird, um die dort beschriebenen astrologisch-astral-
magischen Verfahren zu bezeichnen, obwohl diese nach Meinung der arabischen 
Autoren gerade nicht dämonisch bewirkt sind, sondern auf rein ‚naturwissen-
schaftlichen‘ Kausalitäten beruhen, nämlich im Sinne einer „ars“, die sich mit 
der Nutzbarmachung der stellaren Einflüsse auf die sublunare Welt etwa durch 
Talismane oder „imagines“ beschäftigt. Anders als vielleicht aufgrund der Ver-
urteilung aller magischen Praktiken durch Augustinus und Thomas von Aquin 
zu erwarten, spielt der Teufel in den von Fürbeth ausgewerteten Texten keine 
übermäßig große Rolle. Magie erscheint in der mittelalterlichen Epik vor allem 
als das, was später „magia naturalis“ heißen wird.

Jutta Emings Beitrag nimmt von dem auffälligen Umstand seinen Ausgang, 
dass in wissenschaftlichen Untersuchungen zu Magie ebenso wie zum Wun-
derbaren beide häufig als Substitute füreinander verwendet werden, ohne dass 
diese Ersetzung – die sich mit Blick auf die Begriffsgeschichte nicht von selbst 
versteht – eigens begründet würde. In Anlehnung an den Sprachspiel-Begriff von 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



12 Jutta Eming und Volkhard Wels

Ludwig Wittgenstein und am Gegenstandsbereich der deutschen Literatur des 
Mittelalters fragt sie nach der Logik dieser Verwendungen. Einerseits ist im Sin-
ne des Transfer-Begriffs des SFB 980 dabei auf dem Umstand zu insistieren, dass 
scheinbare Übernahmen magischer Vorstellungen aus klerikalen Konzepten im-
mer zu Veränderungen führen: In diesem Sinne wird das Magische im literari-
schen Text zum Wunderbaren. Andererseits wird auf diese Weise eine Affinität 
zwischen Konzepten des Magischen und des Wunderbaren ersichtlich. 

Bernd Roling widmet sich in seinem Beitrag den christlich-kabbalistischen 
Auslegungen der Shechinah bei Guillaume Postel und seinen Vorgängern, bis 
hin zu Jehuda Halevi. Die Shechinah bezeichnet dabei die Anwesenheit Gottes in 
seiner Schöpfung und gehört seit dem Talmud zu den Leitideen des rabbinischen 
Judentums. In der Rezeption der christlichen Kabbalisten wurde die Shechinah 
zu einem zentralen Element und konnte Züge der Weltseele, des möglichen In
tellekts, genauso aber der heiligen Jungfrau Maria annehmen. Magisch relevant 
konnte diese Interpretation der Shechinah werden, indem sie etwa als naturphi-
losophisch begründete Kausalität gedeutet wurde, die in der Schöpfung selbst 
am Werk war. 

Thomas Leinkauf arbeitet in seinem Beitrag die philosophische Dimension 
des frühneuzeitlichen, neuplatonischen Magie-Begriffs heraus. Vor allem auf 
der Grundlage von Plotin gelingt es den neuplatonischen Denkern des 15. und 
16. Jahrhunderts, einen positiven Begriff von Magie zu entwickeln. Magie als sol­
cherart rationale Konstruktion beruht auf der Überzeugung, dass es im physi-
schen Sein eine pneumatische Substruktur gibt, deren dynamische Kräfte einer 
Instrumentalisierung durch den Menschen zugänglich sind. In einer Struktur-
analyse der in den magischen Texten evozierten Homologien, Korrespondenzen 
und Parallelismen bringt Leinkauf dieses Verständnis der Magie auf einen phi-
losophischen Begriff. Magie ist in diesem Sinne der Versuch, die verborgenen 
Kräfte der Natur ans Licht zu bringen und einen praktisch-operativen Zugriff auf 
diese Kräfte zu ermöglichen. Diesen rationalen Magie-Begriff grenzt Leinkauf 
einerseits von einer irrationalen, in der Tradition von Zaubertraktaten, Dämonen-
glauben und Alchemie stehenden Magie-Vorstellung ab, andererseits von einer 
theologischen Auseinandersetzung mit der Magie (wie sie etwa von jesuitischer 
Seite geführt wird), die diese gänzlich dem Bereich der „superstitio“ zuweist. 

Der Beitrag von Volkhard Wels gilt dem Verhältnis von Magie und (Al)Chemie 
im Neuplatonismus, bei Paracelsus und im Paracelsismus. Entgegen der populä-
ren Annahme, dass Magie und Alchemie eng verbunden sind, lautet die These 
von Wels, dass es sich bei der Verbindung von Magie und Alchemie um eine 
Entwicklung handelt, die auf die Neubestimmung beider Wissensformen im 
16. Jahrhundert zurückgeht. Dabei wird in den beiden gewichtigsten Traditionsli-
nien – dem Neuplatonismus und dem Paracelsismus – die Magie unterschiedlich 
bestimmt. Dasselbe gilt für die (Al)Chemie, die im italienischen Neuplatonismus 
eine äußert marginale Rolle spielt, bei Paracelsus dagegen als pharmazeutische 
Chemiatrie grundlegend ist. Erst im Paracelsismus – dort dann erstaunlicher-

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



13Einleitung

weise unter dem Einfluss des italienischen Neuplatonismus – kommt es zu einer 
expliziten Konvergenz von (Al)Chemie und Magie.

Daniel Queiser wendet sich in seinem Beitrag dem Begriff der Naturmagie bei 
Francis Bacon und der – seit langem diskutierten – Frage zu, inwiefern moderne 
Begriffe einer ‚experimentellen Naturwissenschaft‘ und einer Technik als Be­
herrschung der Natur in der magia naturalis vorgeprägt sind. Bacon fordert die 
‚Läuterung‘ dieser magia naturalis, indem die als ‚okkult‘ angenommenen Kräfte 
als Eigenschaften der Materie erkannt werden, mithin ‚naturalistisch‘ verstan-
den werden sollten. Anders als es aber später etwa die rein mechanische Natur-
philosophie von Descartes impliziert, ist Bacon weiter davon überzeugt, dass sich 
hinter den sichtbaren Phänomenen der Natur schöpferische Potenzen verbergen, 
von deren Kenntnis das Gelingen magischer Operationen abhängt. Im Gegensatz 
zur neuplatonischen Magie-Konzeption sucht Bacon die Gründe für das Gelin-
gen magischer Operationen aber nicht im Wirken intelligibler Wesenheiten oder 
stellarer Einflüsse, sondern in den materiellen Beschaffenheiten der Gegenstände 
und den allgemeinen Bewegungsformen des Stoffs selbst. Wie Queiser an einer 
detaillierten Interpretation des Baconischen Begriffs der Form zeigt, kann die Na-
turphilosophie Bacons als der Versuch verstanden werden, den Hylemorphismus 
der Renaissance-Philosophie mit ihrem neuplatonischen Überbau durch eine spe-
kulative Materietheorie zu ersetzen, die alle natürlichen Phänomene auf stoffli-
che Ursachen zurückführen will, ohne dabei deren qualitatives Naturverständnis 
preiszugeben. Dabei werden die im engeren Sinne ‚magischen‘ Konzepte nicht 
schlichtweg annulliert, sondern in eine andere Theoriesprache übersetzt.

Sergius Kodera schließlich widmet sich in seiner Arbeit einer auffälligen Par-
allele zwischen dem Kairos der antiken Rhetorik (also der Überzeugung, dass 
der ‚richtige Augenblick‘ für das Gelingen einer rhetorischen Strategie wichtiger 
ist als alle ‚technischen‘ Künste) und der für den Erfolg magischer Operationen 
gleichermaßen bedeutsamen Wahl des richtigen Zeitpunktes. Sowohl für die 
Rhetorik wie für die Magie ist darüber hinaus das ingenium, die angeborene Be
gabung des Redners / Magiers von entscheidender Bedeutung, die ihrerseits wie-
derum astral induziert ist und damit vom richtigen Zeitpunkt abhängt. Kodera 
verfolgt die Lehre vom Kairos über die antike Rhetorik (Gorgias, Platon, Cicero 
und Quintilian) bis in die Naturmagie der Frühen Neuzeit. Insbesondere Agrip
pa von Nettesheim in seiner Occulta philosophia und Giordano Bruno in einem 
Text „über Fesselung im Allgemeinen“ (De vinculis in genere, 1591) schöpfen aus 
der rhetorischen Tradition, deren Kairos-Lehre sie gleichermaßen radikalisieren 
wie universalisieren: Für Bruno ist es dasselbe Prinzip, das im Kairos des Red-
ners, Kupplers und jedweden Magiers zum Ausdruck kommt. 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Alchemist und Magier? 
Ibn Arfaʿ Raʾs im Kontext der arabisch-islamischen Gelehrsamkeit

Christopher Braun und Regula Forster* 

In der vormodernen arabisch-islamischen Welt genossen die ‚Geheimwissen­
schaften‘ einen hohen Stellenwert.1 Die vielfältigen und in zahllosen Hand
schriften überlieferten Texte bezeugen das rege Interesse und die intensive 
Auseinandersetzung mit Magie, Alchemie, Astrologie und anderen okkulten 
Wissenschaften.2 Dabei scheint es zahlreiche Berührungspunkte zwischen den 
einzelnen Disziplinen gegeben zu haben. Als paradigmatisch für dieses enge 
Beziehungsgeflecht kann das Verhältnis zwischen Alchemie und Magie ange-
führt werden. Die Berührungspunkte zwischen diesen zwei Geheimwissen-
schaften liegen auf der Hand: Beide sind nicht nur abstrakte Wissenschaften, 
sondern auch praktische Künste, beide basieren auf antiken Praktiken, die mit 
dem Aufkommen des Islams assimiliert und teilweise ‚islamisiert‘ wurden, beide 
stehen im Ruf, am Rand des theologisch Erlaubten zu stehen, und beide widmen 
sich Kräften, die mit den Sinnesorganen nicht erfasst werden können.3

Im Folgenden skizzieren wir zunächst, in welchem Spannungsverhältnis die-
se beiden Wissensfelder im arabisch-islamischen Raum in der Zeit vom 7. bis ca. 
ins 15. Jahrhundert stehen, und zwar einerseits mit Blick auf die Einteilung der 

*		 Der Beitrag entstand im Rahmen des vom Schweizerischen Nationalfonds geförderten Pro-
jektes „Zwischen Religion und Alchemie. Der Gelehrte Ibn Arfaʿ Raʾs (gest. 1197) als Modell 
für eine integrative arabische Literatur- und Kulturgeschichte“.

1		 Unter dem Begriff der „Geheimwissenschaften“ („al-ʿulūm al-
�
hāfiya, al-ʿulūm al-ġāmiḍa“) 

möchten die Schreibenden diejenigen Disziplinen verstanden wissen, die zwischen den Na
turwissenschaften und der Metaphysik angesiedelt sind und die sich mit okkulten bzw. 
verborgenen Kräften und Erscheinungen beschäftigen. Zur arabischen Terminologie siehe 
Sebastian Günther und Dorothee Pielow: Magie im Islam. Gegenstand, Geschichte und Dis-
kurs. In: Die Geheimnisse der oberen und der unteren Welt. Magie im Islam zwischen Glau-
be und Wissenschaft. Hg. v. dens. Leiden, Boston 2018, S. 39–43.

2		 Die beste Übersicht über die vormoderne geheimwissenschaftliche Literatur der arabisch-
sprachigen Welt ist nach wie vor Manfred Ullmann: Die Natur- und Geheimwissenschaften 
im Islam. Leiden 1972. Zur Magie im Speziellen vgl. nun Günther und Pielow: Magie im 
Islam (Anm. 1), S. 3–115. 

3		 Zur Kritik an der Magie vgl. z. B. Mahmoud Haggag: Magie im theologisch-rechtlichen 
Diskurs der arabisch-islamischen Gelehrsamkeit. In: Günther und Pielow: Magie im Islam 
(Anm. 1), S. 135–154. – Zur Kritik an der Alchemie vgl. Paola Carusi: Alchimia islamica e re­
ligione: la legittimazione difficile di una scienza della natura. In: Oriente Moderno, N. S. 19 
(2000), S. 461–502; Regula Forster: Alchemy. In: Encyclopaedia of Islam. Three. Fasz. 2016-2. 
Hg. v. Gudrun Krämer u.  a. Leiden 2016, S. 15–28, hier S. 24 f.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



16 Christopher Braun und Regula Forster

Wissenschaften vor allem im 10. Jahrhundert, andererseits an ausgewählten Bei-
spielen von Texten und Autoren aus beiden Bereichen. Sodann stellen wir einen 
berühmten Alchemisten des 12.  Jahrhunderts, den marokkanischen Gelehrten 
Ibn Arfaʿ Raʾs, ins Zentrum und diskutieren nach einem kurzen Überblick über 
sein Leben und Werk, inwiefern er auch als Magier angesprochen werden kann. 

1	 Alchemie und Magie im arabischen Wissenschaftskanon
Die Einteilung der Wissenschaften war in der islamischen Welt schon früh ein be
sonderes Anliegen der Gelehrten.4 Hierfür bedienten sie sich zweier unterschied
licher Modelle. Die häufig vorgenommene Unterscheidung der Wissenschaften 
in „ʿulūm ʿaqlīya“ („rationale Wissenschaften“) und „ʿulūm naqlīya“ („überliefer­
te Wissenschaften“)5 scheint bei der Diskussion um Alchemie und Magie keine 
Rolle gespielt zu haben. Daneben teilten die muslimischen Gelehrten die Wis
senschaften hinsichtlich ihres Ursprungs ein, d. h. hinsichtlich der Frage, ob eine 
Wissenschaft arabischer oder fremder Herkunft war. Die einheimischen, arabi
schen Wissenschaften („ʿulūm ʿarabīya“) umfassten die religiösen Wissenschaf­
ten (Koran, .Hadī⁻t etc.), die arabische Sprach- und Literaturwissenschaft, die 
Rhetorik und die Stilistik. Als ‚nicht-arabische‘, fremde Wissenschaften („ʿulūm 
al- aʿ �gam“) wurden hingegen die Philosophie, die Mathematik, die Astronomie 
und Astrologie, die Musik, die Medizin, die Alchemie und die Magie angesehen. 
Den Zeitgenossen war folglich der nicht-arabische Ursprung der Alchemie und 
Magie durchaus bewusst, obwohl Ursprungsmythen zirkulierten, die ihre An-
fänge in die Geschichte des Islams zu integrieren versuchten.6

Dieser Einteilung in arabische Wissenschaften und nicht-arabische Wissen-
schaften folgte auch der im späten 10. Jahrhundert am Samanidenhof tätige Sekre
tär Abū ʿAbdallāh Mu .hammad al-

�
Hwārazmī in seiner Enzyklopädie Mafātī .h al-

ʿulūm („Die Schlüssel der Wissenschaften“). In diesem Werk, einer Art Handbuch 
für Sekretäre, das er einem Samanidenwesir widmete, zählt al-

�
Hwārazmī zu den 

nicht-arabischen Wissenschaften die Philosophie, die Medizin, das Quadrivium 
(Arithmetik, Geometrie, Astronomie und Musik), die Mechanik, die Astrologie 
und die Alchemie. Die Magie lässt er unerwähnt.7 In seinem Kapitel zur Alche
mie berichtet al-

�
Hwārazmī zunächst, dass die Alchemisten ihre Kunst „die Weis­

4		 Vgl. Christel Hein: Definition und Einteilung der Philosophie. Von der spätantiken Einlei­
tungsliteratur zur arabischen Enzyklopädie. Frankfurt/M. u.  a. 1985.

5		 Ulrich Rudolph: Einleitung. In: Philosophie in der islamischen Welt. Bd. 1: 8.–10. Jahrhun­
dert. Hg. v. Ulrich Rudolph. Basel 2012, S. ix–xxxv, hier S. xxx–xxxi.

6		 Zu Ursprungsmythen der Alchemie vgl. Christopher Braun: „Who Began with this Art? 
Where did it Emerge?“ A Hermetic Frame Story on the Origins of Alchemy in Pseudo-Ibn-
Wa .hshīya’s The Book of the Ziziphus Tree of the Furthest Boundary. In: Al-Qan.tara 37ii (2016), 
S. 373–398; zu jenen der Magie Emilie Savage-Smith: Introduction: Magic and Divination in 
Early Islam. In: Magic and Divination in Early Islam. Hg. v. Emilie Savage-Smith. Aldershot 
2003, S. xiii–li, hier S. xxi.

7		 A. I. Sabra: al-Khwārazmī. In: The Encyclopaedia of Islam. New Edition. Hg. v. E. van Don-
zel, B. Lewis und Ch. Pellat. Bd. 4. Leiden 1976, S. 1068 f.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



17Alchemist und Magier?

heit par excellence“ („al- .hikma ʿalā l-i.tlāq“) nennen. Daraufhin beschreibt er die 
Apparaturen der Alchemisten, die sie zum Destillieren, Schmelzen und Erhitz en 
von Stoffen verwenden, darunter Destillierkolben und Öfen. Es folgt ein Abschnitt 
zu den verschiedenen Metallen und anderen Grundstoffen sowie deren Verbin­
dungen. Schließlich beschreibt er die alchemischen Prozesse: Destillation, Ver
flüssigung, Sublimation, Kalzinierung etc. Alles in allem beschränkt er seine Aus­
führungen auf die experimentelle Ausrichtung der Alchemie. Die theoretischen 
Grundlagen und etwaige Analogien zur Magie diskutiert er hingegen nicht.8

Ebenfalls im zehnten Jahrhundert verfasste der Bagdader Buchhändler Ibn an-
Nadīm eine Art ‚Katalog lieferbarer Bücher‘ (al-Fihrist, „Der Katalog“).9 Er wid
met der Alchemie ein eigenes Kapitel. Obwohl er anfangs verspricht, auf alle noch 
nicht behandelten Wissenschaften im zehnten und letzten Kapitel einzugehen, 
thematisiert er dann aber tatsächlich in diesem Kapitel einzig und allein die Al
chemie. Auf die Magie geht er hingegen bereits im achten Kapitel ein, in dem 
er auch von Geschichtenerzählern und Fabeln berichtet. Folglich betrachtet Ibn 
an-Nadīm die Alchemie als eigene Wissenschaft, während ihm die Magie eher 
in den Bereich der Märchen und der Wundererzählungen zu gehören scheint.10

In seinem Kompendium zur Klassifizierung der Wissenschaften, Ǧawāmiʿ al-
ʿulūm („Das umfassende Buch der Wissenschaften“), erwähnt Ibn Farīġūn, der 
um die Mitte des 10. Jahrhunderts lebte, dass die Alchemie, neben der Talisman-
Wissenschaft, der Physiognomik, Astrologie usw., eine der Wissenschaften sei, 
deren Wahrheitsgehalt angezweifelt wird. Jedoch scheint er die alchemische Um
wandlung unedler Metalle in Silber und Gold als zumindest theoretisch möglich 
anzusehen, denn er erklärt, dass „die Alchemie das tut, was die Natur tut, welche 
wiederum das Werk des Schöpfers ist“.11

Im siebten Sendschreiben der berühmten Enzyklopädie Rasāʾil I
�
hwān a.s-.Safāʾ 

(„Sendschreiben der Lauteren Brüder“, wahrscheinlich Mitte des 10.  Jahrhun-
derts entstanden) wird die Alchemie unter den „ʿulūm riyāḍīya“ („mathemati-
sche oder propädeutische Wissenschaften“) aufgeführt, neben Lesen, Schreiben, 
Grammatik, Lexikographie, Rechnen, Poesie und der Magie.12 Das gemeinsame 
Ziel dieser Wissenschaften ist es, dass derjenige, der sie betreibt, damit seinen Le

	 8	 Clifford Edmund Bosworth: A Pioneer Arabic Encyclopaedia of the Sciences: Al-Khwārazmi’s 
Keys of the Sciences. In: Isis 54 (1963), S. 97–111.

	 9	 Ibn an-Nadīm: Kitāb al-Fihrist. Hg. v. Riḍā Ta�gaddud. Teheran 1973; engl. Übersetzung: Ibn 
al-Nadīm: The Fihrist of al-Nadīm. A Tenth-Century Survey of Muslim Culture. Übers. v. 
Bayard Dodge. 2 Bde. New York 1970.

10	 Vgl. Travis Zadeh: Commanding Demons and Jinn: The Sorcerer in Early Islamic Thought. 
In: No Tapping around Philology: A Festschrift in Honor of Wheeler McIntosh Thackston 
Jr.’s 70th Birthday. Hg. v. Alireza Korangy und Daniel J. Sheffield. Wiesbaden 2014, S. 131–160, 
hier S. 139–142.

11	 Ibn Farīġūn: Compendium of Sciences. Jawāmīʿ al-ʿulūm by Ibn Farīʿūn (tenth century A. D.). 
Hg. v. Fuat Sezgin. Facsimile Edition. Frankfurt am Main 1985, S. 146. – Zu Ibn Farīġūn vgl. 
Hans Hinrich Biesterfeldt: Ibn Farīġūn. In: Rudolph: Philosophie in der islamischen Welt 
(Anm. 5), S. 167–170.

12	 I
�
hwān a.s- .Safāʾ: Rasāʾil. [Hg. v. Bu.trus al-Bustānī.] Bd. 1. Beirut o. J., S. 266 f.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



18 Christopher Braun und Regula Forster

bensunterhalt verdienen und ein gutes Leben führen kann. Dies steht im Gegen
satz zu den religiösen Wissenschaften einerseits und zu den wahren philoso­
phischen Wissenschaften andererseits, die beide keinem praktischen Zweck im 
Diesseits („ad-dunyā“) dienen. Im 52. Sendschreiben wird die Alchemie neben 
der Astrologie, der Magie und der Talismanherstellung, der Medizin und der 
seelischen Selbsterkenntnis („ta�grīd“) aufgeführt.13 Dies ist eine ganz andere Ka
tegorisierung als im siebten Sendschreiben, wird hier doch die göttliche Kunst 
deutlich in den Kontext der okkulten Wissenschaften gestellt.14 

Eine klare Hierarchie der beiden Wissenschaften sieht der andalusische Ge-
lehrte Maslama al-Qur .tubī (gest. 964), der in seinem magischen Kompendium 
Ġāyat al- .hakīm („Das Ziel des Weisen“, ins Lateinische übersetzt als Picatrix) und 
in seiner alchemischen Abhandlung Rutbat al- .hakīm („Der Rang des Weisen“) die 
Alchemie in ihrer Bedeutung unter der Magie einordnet. Für ihn stellt das Studi-
um der Alchemie den letzten Schritt zur Erlangung der Geheimnisse der Magie 
dar. Letztere ist dann das „Ziel des Weisen“.15

Der Philosoph und Arzt Ibn Sīnā (latinisiert: Avicenna, gest. 1037) teilt die Na­
turphilosophie in zwei Klassen ein, „u.sūl“ („Wurzeln“; „Grundlagen“) und „furūʿ“ 
(„Zweige“; „praktische Anwendungen“). Diese Unterscheidung basiert auf Ibn 
Sīnās Aristotelesrezeption, da „u.sūl“ diejenigen Wissensfelder bezeichnen, die be­
reits von Aristoteles behandelt wurden, während „furūʿ“ die Wissenschaften sind, 
die nicht im Corpus Aristotelicum zu finden sind, vor allem Medizin, Astrologie 
und Alchemie.16 Ähnliche Klassifizierungen werden später vom Arzt Ibn al-Ak­
fānī (gest. 1348) in seinem Iršād al-qā.sid („Die Anleitung für den Sucher“) und vom 
Historiker und Enzyklopädisten Tāšköprüzāde (gest. 1561) in seinem Miftā.h as-
saʿāda („Der Schlüssel zum Glück“) vorgenommen.17

In diesen von Gelehrten entwickelten Einteilungen der Wissenschaftsdiszipli
nen werden Alchemie und Magie nur manchmal als ebenbürtige Disziplinen 

13	 I
�
hwān a.s- .Safāʾ: Rasāʾil (Anm. 12), Bd. 4, S. 286 f., vgl. auch ebd. S. 305 f.; Übers. Godefroid de 

Callataÿ und Bruno Halflants: On Magic. An Arabic Critical Edition and English Translation 
of Epistle 52, Part 1. Oxford 2011, S. 95 f. und S. 143. Zur Stellung der Alchemie bei den I

�
hwān 

a.s-.Safāʾ siehe auch Yves Marquet: La place de l’alchimie dans les épîtres des frères de la 
pureté (I

�
hwān a .s- .Safāʾ). In: L’alchimie et ses racines philosophiques: La tradition grecque et 

la tradition arabe. Hg. v. Cristina Viano. Paris 2005, S. 189–200.
14	 De Callataÿ und Halflants: On Magic (Anm. 13), S. 10–14. Wir danken Sébastien Moureau 

(Louvain-la-Neuve) für diesen Hinweis.
15	 Vgl. Godefroid de Callataÿ und Sébastien Moureau: Again on Maslama Ibn Qāsim al- 

Qur.tubī, the Ikhwān al- .Safāʾand Ibn Khaldūn. New Evidence from Two Manuscripts of Rut-
bat Al- .Hakīm. In: Al-Qan.tara 37ii (2016), S. 329–372.

16	 Ibn Sīnā: Risāla fī aqsām al-ʿulūm al-ʿaqlīya. In ders.: Tisʿ rasāʾil fī l- .hikma wa-.t-.tabīʿīyāt. Kai­
ro o. J., S. 104–118, hier S. 111.

17	 Ibn al-Akfānī: De Egyptische arts Ibn al-Akfānī (gest. 749/1348) en zijn indeling van de we-
tenschappen. Hg. v. Jan Just Witkam. Leiden 1989, S. 45–53; .Tāšköprüzāde: Kitāb Mifta .h as- 
saʿāda wa-miṣbāh ̣ as-siyāda f̄i mawdụ̄ʿāt al-ʿulūm. Bd. 1. Hyderabad 1328 [1910], S. 301–322. 
Siehe auch Tuna Artun: Hearts of Gold and Silver. Production of Alchemical Knowledge in 
the Early Ottoman World. Diss. Princeton University 2013, S. 21–23.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



19Alchemist und Magier?

präsentiert. Gelegentlich scheint die Alchemie einen höheren Rang als die Magie 
einzunehmen (so zum Beispiel bei al-

�
Hwārazmī und Ibn an-Nadīm), manchmal 

wird sie der Magie untergeordnet (insbesondere von Maslama al-Qur.tubī). Zu-
dem scheint der Status der Magie als ‚Wissenschaft‘ teils infrage gestellt worden 
zu sein, obwohl sie durchaus in einigen Werken über die Klassifikation der Wis­
senschaften erwähnt wird. 

Diese gelehrten Einteilungen lassen eine konkrete Vorstellung von ‚Geheim­
wissenschaften‘ („al-ʿulūm al-

�
hāfiya“) oder ‚okkulten Wissenschaften‘ („al-ʿulūm 

al-ġāmiḍa“), unter die Alchemie und Magie gleichermaßen fallen würden, ver-
missen. Einige der vorgenommenen Zuordnungen, so zum Beispiel mit den 
praktischen Künsten oder der Literatur und Fiktion, lassen jedoch ein gewisses 
Unbehagen gegenüber dem Status der Alchemie und der Magie als reine Wissen
schaftsdisziplinen erkennen.

2	 Ein magisches Elixier
Dass die Grenzen von Alchemie und Magie im konkreten Fall oftmals schwieri-
ger zu definieren sind, als es diese theoretischen Schriften suggerieren, wird bei 
einem Blick in ein Werk deutlich, das dem Genre der sog. Schatzsucher-Handbü-
cher zugerechnet wird, einer Gattung der arabischen magischen Literatur.18 Dass 
die Suche nach dem Stein der Weisen, dem Elixier, eines der wichtigsten Ziele in 
der arabisch-alchemischen Literatur ist, dürfte unumstritten sein.19 Die Verwen-
dung des Elixiers als Allheilmittel hingegen ist in der arabischen Alchemie deut-
lich seltener ein Thema, als man vermuten könnte.20 Umso interessanter ist ein 
kurzer Abschnitt in einem Schatzsucherhandbuch, das in einer Handschrift des 
15.  Jahrhunderts erhalten ist. Hier wird dem Schatzsucher empfohlen, zu einer 
bestimmten Kirche in Kairo zu gehen. Dort findet er schließlich einen Zizyphus-
baum mit seinen Früchten:

18	 Vgl. Christopher Braun: Treasure Hunting and Grave Robbery in Islamic Egypt. Textual Ev-
idence and Social Context. Diss. London 2017.

19	 Vgl. z. B. Ullmann: Die Natur- und Geheimwissenschaften (Anm. 2), S. 257–261.
20	 Die Idee, dass das Elixier als Medikament oder gar als Allheilmittel wirke, findet sich zwar 

schon im Corpus Ǧābirianum (Ǧābir b.  .Hayyān: Mu
�
htār rasāʾil. Hg. v. Paul Kraus. Paris 1935, 

S. 303–305; vgl. Donald R. Hill: The Literature of Arabic Alchemy. In: Religion, Learning 
and Science in the ʿAbbasid Period. Hg. v. M. J. L. Young u.  a. Cambridge 1990, S. 328–341, 
hier S. 335; ders.: Islamic Science and Engineering. Edinburgh 1993, S. 82; Gotthard Stroh­
maier: Elixir, Alchemy and the Metamorphoses of Two Synonyms. In: Al-Qan.tara 37ii (2016), 
S. 423–434, hier S. 428) und später z. B. auch bei Ibn al-Akfānī (Ibn al-Akfānī: De Egyptische 
arts (Anm. 17), S. 52), ist aber nie ein zentrales Motiv der arabisch-islamischen Alchemie ge­
worden; vgl. dazu auch Lawrence M. Principe: The Secrets of Alchemy. Chicago 2013, S. 5, 
71 f., 227 (mit Anm. 56).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



20 Christopher Braun und Regula Forster

Wenn du eine dieser Früchte [„nabaqa“] in zwei Hälften schneidest, fin-
dest du eine rote und eine gelbe Hälfte. Sie heilt Lepra, Elefantiasis und 
Blindheit. Wenn du das Gewicht eines Teils [„ �guzʾ“] auf tausend [mi⁻tqāl]21 
Quecksilber aufträgst, wird es zu einem Elixier [„iksīr“]. Und wenn ein 
kranker Mann etwas davon in Öl und Fett hineinreibt, wird das seine Hei-
lung sein. Wenn ein Erblindeter es als Kollyrium verwendet, lässt Gott ihn 
das Licht wieder erblicken.22

Einige Aspekte dieses Rezepts sind bemerkenswert: Erstens ist die Grundlage des 
Verfahrens kein Mineral, sondern pflanzlichen Ursprungs, nämlich die Frucht 
des Zizyphusbaums, ein Baum, der dafür bekannt ist, im Paradies zu wachsen 
(vgl. Q 53:14).23 Die Verwendung dieser Frucht als Elixier könnte der Überlegung 
entsprungen sein, dass der arabische Name dieser Frucht „nabaqa“ lautet, ein 
Wort, dem die gleiche Wurzel „n-b-q“ wie dem Wort „anbīq“, also dem Alambic 
bzw. Destillierhelm, zugrunde liegt.24 Zweitens muss diese Frucht mit Queck
silber kombiniert werden, einer Substanz, die für die arabische Alchemie von 
grundlegender Bedeutung war: Vermutlich aufgrund indischen Einflusses wur-
de das Quecksilber zum zentralen Element und etwa in der Quecksilber-Schwe
fel-Theorie als Fundament für die Transmutation der Metalle angesehen.25 Drit
tens liegt hier womöglich eine ältere Verwendung des Wortes „iksīr“, „Elixier“, 
vor, nämlich bevor es zu einem Synonym für den Stein der Weisen wurde. Zu-
nächst wurde der Begriff für ein Kollyrium verwendet, ein Medikament, das zur 
Behandlung von Augenkrankheiten Anwendung fand.26 In diesem Zitat wird 
das Elixier nicht auf alchemische, sondern auf eine mehr oder weniger pharma
zeutische Weise hergestellt, indem die Frucht des Zizyphusbaums zunächst mit 
Quecksilber und dann mit Öl oder Fett gemischt wird. Das Medikament wird 
offensichtlich entweder auf die von Lepra oder Elefantiasis betroffenen Körper-
teile aufgetragen oder als Kollyrium in die Augen gerieben. 

21	 Ein „mi⁻tqāl“ wog in Ägypten 4.68g (in Syrien 4.62g und in Irak sogar nur 4.46g). Vgl. Walther 
Hinz: Islamische Maße und Gewichte. 2. Aufl. Leiden und Köln 1970, S. 1–8.

22	 Anonymus: Kitāb ad-Durr al-maknūz wa-s-sirr al-maʿzūz fī d-dalāʾil wa-l-
�
habāyā wa-d-

dafāʾin wa-l-kunūz. Livre des perles enfouies et du mystère précieux au sujet des indications 
des cachettes, des trouvailles et des trésors. Hg. und übers. von A .hmad Kamāl. Bd. 1. Kairo 
1907, S. 2. (Unsere Übersetzung.)

23	 Interpretationen dieser Koranstelle werden diskutiert in Regula Forster: Methoden mittelal-
terlicher arabischer Qurʾānexegese am Beispiel Q 53, 1–18. Berlin 2001.

24	 Für den Hinweis danken wir Sébastien Moureau (Louvain-la-Neuve). 
25	 In der arabischen Alchemie spielte etwa die Oxidation von Quecksilber eine große Rolle, 

vgl. Eric John Holmyard: Makers of Chemistry. Oxford 1931, S. 78; Manfred Ullmann: al-
Kīmiyā .ʾ In: The Encyclopaedia of Islam. New Edition. Hg. v. C. E. Bosworth u.  a. Bd. 5. Lei-
den 1979, S. 110–115, hier S. 114. Zur Rolle des Quecksilbers in der indischen Alchemie vgl. 
Oliver Hellwig: Wörterbuch der mittelalterlichen indischen Alchemie. Eelde und Groningen 
2009, S. 12 f. Zur Quecksilber-Schwefel-Theorie vgl. Hill: The Literature (Anm. 19), S. 334 f.; 
Hill: Islamic Science (Anm. 20), S. 80; Artun: Hearts of Gold and Silver (Anm. 17), S. 75–79.

26	 Strohmaier: Elixir (Anm. 20), S. 425.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



21Alchemist und Magier?

Dieses Elixier, dessen wichtigste Zutat nur mithilfe magischer Praktiken zu 
finden ist, ist also nicht gerade eine Panazee, aber doch ein außerordentlich po-
tentes Heilmittel – und ein interessanter Beleg für die Nähe von Alchemie, Me-
dizin und Magie.

3	 Alchemisten und Magier in Personalunion? 
Im arabisch-islamischen Kulturraum waren die verschiedenen Geheimwissen
schaften wie die Alchemie und die Magie nicht strikt voneinander getrennte Dis-
ziplinen. Sie standen vielmehr in wechselseitigem Austausch, sodass zahlreiche 
Überschneidungen, sowohl auf Ebene der Doktrinen als auch der Akteure, kon-
statiert werden können.27 In beiden Disziplinen wird zum Beispiel Namen und 
Buchstaben eine besondere Bedeutung zugewiesen.28 In der Tat legten die Auto-
ren arabisch-alchemischer Literatur den Adepten aber teilweise auch magische 
Methoden ans Herz, wie zum Beispiel die Anrufung von Engeln und Dämonen 
mit Hilfe von Gebeten und magischen Formeln.29 Es braucht daher auch nicht 
zu erstaunen, dass sich im magischen Corpus der Schriften, die unter dem Titel 
Šams al-maʿārif („Die Sonne der Kenntnisse“) dem ägyptischen Magier al-Būnī 
(gest. 1225) zugeschrieben werden, tatsächlich aber aus einer Zeit zwischen 1272 
und dem späten 14. Jahrhundert stammen, auch eine alchemische Abhandlung 
findet.30 

27	 Georges C. Anawati: Arabic Alchemy. In: Encyclopedia of History of Arabic Science. Hg. 
v. Roshdi Rashed. Bd. 3. London, New York 1996, S. 853–885, hier S. 880–882. – Einen engen 
Bezug gibt es auch zwischen Alchemie und Astrologie. Schon die griechischen Alchemisten 
rieten den Adepten dieser Wissenschaft, die Sternkonstellationen zu berücksichtigen (vgl. 
Edmund O. von Lippmann: Entstehung und Ausbreitung der Alchemie. Bd. 1. Berlin 1919, 
S. 322). Dies wird auch in der späteren islamischen Wissenschaftstradition immer wieder 
hervorgehoben. So betonte der jüdische Astrologe Sahl b. Bišr, dass die Sternkonstellationen 
berücksichtigt werden müssen, bevor man mit dem alchemischen Werk beginnen könne 
(vgl. Charles Burnett: The Astrologer’s Assay of the Alchemist. Early References to Alchemy 
in Arabic and Latin Texts. In: Ambix 39 (1992), S. 103–109, hier S. 105 f.). Dies scheint später 
auch zum Mantra unter den Alchemisten im Osmanischen Reich geworden zu sein (Artun: 
Hearts of Gold and Silver [Anm. 16], S. 164). Diese enge Beziehung zwischen Alchemie und 
Astrologie wird auch im grundsätzlich alchemischen Corpus Ǧābirianum deutlich, wel-
ches auch Texte zur Astrologie enthält, darunter das Kitāb al-Ba.h⁻t („Das Buch der Untersu- 
chung“), vgl. Paul Kraus: Jābir ibn  .Hayyān. Contribution à l’histoire des idées scientifiques 
dans l’Islam. Bd. 1. Kairo 1942, S. 142–146 (Nr. 1800).

28	 Siehe Carusi: Alchimia islamica (Anm. 3), S. 465.
29	 Ullmann: Die Natur- und Geheimwissenschaften (Anm. 2), S. 145; Paola Carusi: Alchimia 

islamica (Anm. 3), insb. S. 465.
30	 Anawati: Arabic Alchemy (Anm. 27), S. 880–881; Ullmann: Die Natur- und Geheimwissen-

schaften (Anm. 2), S. 234. Zu al-Būnī und dem Corpus Bunianum vgl. vor allem die Arbeiten 
von Coulon (insb. Jean-Charles Coulon: La magie islamique et le corpus bunianum au Mo-
yen Âge. Diss. Paris 2013; ders.: La magie en terre d’islam au Moyen Âge. [Paris] 2017) und 
Gardiner (Noah Gardiner: Forbidden Knowledge? Notes on the Production, Transmission, 
and Reception of the Major Works of A .hmad al-Būnī’s Works. In: Journal of Arabic and 
Islamic Studies 12 [2012], S. 81–143; ders.: Esotericist Reading Communities and the Early 
Circulation of the Sufi Occultist A .hmad al-Būnī’s Works. In: Arabica 64 [2017], S. 405–441).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



22 Christopher Braun und Regula Forster

Zwischen der Alchemie und der Magie sind also durchaus Berührungspunkte 
festzustellen. Es überrascht daher kaum, dass Gelehrte sich nicht nur ausschließ-
lich mit Alchemie oder mit Magie beschäftigt haben. Das bekannteste Beispiel 
ist der bereits erwähnte Andalusier Maslama al-Qur.tubī, der im 10. Jahrhundert 
sowohl eine alchemische Abhandlung als auch ein magisches Kompendium 
verfasste und die Alchemie als Vorstufe zur Erlangung der Magie betrachtete. 
Doch auch später finden sich verschiedentlich Belege für die enge Verbindung 
der beiden Wissenschaften in einer Person, von denen wir hier nur eine Aus-
wahl präsentieren. So scheint der bekannte Alchemist Abū l-Qāsim as-Sīmāwī al-
ʿIrāqī (Mitte 13. Jh.), der Autor des Kitāb al-ʿIlm al-muktasab fī zirāʿat a⁻d-⁻dahab („Das 
erworbene Wissen über die Kultivierung des Goldes“),31 auch zwei magische 
Schriften verfasst zu haben.32 Der aus Tlemcen (Algerien) stammende Gelehrte 
Mu .hammad b. al- .Hā�g �g at-Tilimsānī (gest. 1336) studierte sowohl Magie als auch 
Alchemie: Er behandelt die Magie in zwei Kapiteln seines ansonsten magischen 
Werkes mit dem Titel Šumūs al-anwār wa-kunūz al-asrār („Sonnen der Lichter und 
Schätz e der Geheimnisse“).33 Der Arzt Dāʾūd al-An.tākī (gest. 1599) ist nicht nur 
der Autor von Abhandlungen zu verschiedenen medizinischen Themen, sondern 
auch von Texten zur Magie, Astrologie und Alchemie, darunter ein Sendschrei-
ben über den Stein der Weisen (Risāla fī .t-.tayr wa-l-ʿuqāb, „Sendschreiben über 
Vögel und Adler“).34 

Der Fall von Maslama al-Qur.tubī wird dadurch nochmals interessanter, als 
er nicht nur an Magie und Alchemie interessiert, sondern auch durchaus ‚ortho­
doxer‘ religiöser Gelehrter war und Hadith vom Propheten überlieferte.35 Die Be-
schäftigung mit Themen, die in den Bereich des Okkulten fallen, stand folglich 
nicht in diametralem Gegensatz zu einem frommen Lebenswandel und der Aus-
übung religiöser Ämter. Dabei lässt sich besonders oft auch eine Nähe zum Su-
fismus, der islamischen Form der Mystik, nachweisen.36 Vor diesem Hintergrund 

31	 Abu ‘l-Qāsim Mu .hammad ibn A .hmad al-ʿIrāqī: Kitāb al-ʿilm al-muktasab fī zirāʿat adh-dha-
hab. Hg. und übers. von Eric J. Holmyard. Paris 1923. 

32	 Ullmann: Die Natur- und Geheimwissenschaften (Anm. 2), S. 235 f. und S. 391 f.
33	 Ullmann: Die Natur- und Geheimwissenschaften (Anm. 2), S. 234.
34	 Raphaela Veit: Dāʾūd al-An.tākī. In: Encyclopaedia of Islam. Three. Fasz. 2010-1. Hg. v. Gud-

run Krämer u.  a. Leiden 2010, S. 183 f. – ‚Adler‘ ist ein geläufiger Deckname für Salmiak; 
Vogel wird als Deckname normalerweise genauer spezifiziert, so bezeichnet z. B. ‚der weiße 
Vogel‘ das Quecksilber, ‚der grüne Vogel‘ hingegen das Kupfer, vgl. Alfred Siggel: Deckna-
men in der arabischen alchemistischen Literatur. Berlin 1951, S. 44 f.

35	 Vgl. Maribel Fierro: Bā.tinism in Al-Andalus. Maslama b. Qāsim al-Qur.tubī (d. 353/964), Au-
thor of the Rutbat al- .Hakīm and the Ghāyat al- .Hakīm (Picatrix). In: Studia Islamica 84 (1996), 
S. 87–112.

36	 Vgl. z. B. Ullmann: Die Natur- und Geheimwissenschaften (Anm. 2), S. 149, 196 f., 227; Claude 
Addas: Quest for the Red Sulphur. The Life of Ibn ʿArabī. Cambridge 1993; Kathryn V. John-
son: Jalāl al-Dīn Rūmī’s Use of Alchemical Imagery. In: Islamic Culture 70 (1996), S. 1–25; 
Artun: Hearts of Gold and Silver (Anm.  17), S. 21 f.; Eva Orthmann: Lettrism and Magic 
in an Early Mughal Text. Mu .hammad Ghawth’s Kitāb al-Jawāhir al-Khams. In: The Occult 
Sciences in Pre-modern Islamic Cultures. Hg. v. Nader El-Bizri und Eva Orthmann. Beirut 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



23Alchemist und Magier?

mag auch zu verstehen sein, dass der ‚orthodoxe‘ ägyptische Rechtsgelehrte 
A .hmad ad-Damanhūrī (gest. 1778) sich intensiv mit den Geheimwissenschaften 
auseinandersetzte. In einem ausführlichen Bericht über seine Studien teilt er uns 
mit, dass er sich nicht nur den religiösen Wissenschaften widmete, sondern auch 
der Logik, Philosophie, Mathematik, Astronomie, Medizin und den Geheimwis-
senschaften. Ad-Damanhūrī verfasste im Lauf seines Lebens Bücher zu Rechts-
fragen und eine Reihe von Schriften zu den Natur- und Geheimwissenschaften. 
Eine Nähe zum Sufismus mag bei dem späteren Scheich der Azhar aber vielleicht 
ebenfalls dazu gekommen sein, denn sein marokkanischer Lehrer ʿAbdallāh al-
Kinaksī hatte ihn auch mit einer sufischen Litanei bekannt gemacht.37

Obwohl al-Qurtubī und ad-Damanhūrī wohl eher die Ausnahme als die Regel 
darstellen, so legen doch ihre Biografien nahe, dass das Interesse an okkulten 
Fragestellungen und die intensive Beschäftigung mit den Geheimwissenschaften 
durchaus mit einem religiösen Lebenswandel in Einklang stehen konnten. Und 
dies, obwohl die Alchemie von einigen Kritikern, unter anderem vom bekannten 
Historiker Ibn 

�
Haldūn (gest. 1406), mit schwarzer Magie in Verbindung gebracht 

und vehement abgelehnt wurde.38 Dass diese verschiedenen Interessensgebiete 
nicht als unvereinbar angesehen wurden, bezeugt auch das Beispiel des Ibn Arfaʿ 
Raʾs, eines Autors, der als Alchemist und, wohl fälschlicherweise, als religiöser 
Gelehrter Berühmtheit erlangte und dem später auch Werke magischen Inhalts 
zugeschrieben wurden.

4	 Ibn Arfaʿ Raʾs: Zu Leben und Werk eines Alchemisten des 12. Jahrhunderts
Ibn Arfaʿ Raʾs erlangte Bekanntheit als Autor einer Sammlung alchemischer Ge-
dichte, eines sog. „dīwāns“, mit dem Titel Šu⁻d ūr a⁻d-⁻dahab („Die Goldsplitter“). 
Manfred Ullmann schlug vor, seinen Namen als „Sohn dessen, der den Kopf sehr 
hoch getragen hat“ zu übersetzen.39 Richard Todd hält den Namen hingegen für 
eine ironische Wendung: ‚Sohn des höchsten Kopfes‘, d. h. ‚Sohn des Hochtraben­
den‘.40 Es ist möglich, dass es sich dabei um einen Familiennamen handelt (siehe 
unten Abschnitt 4.2.)

Die üblichen bio-bibliografischen Quellen berichten, dass Ibn Arfaʿ Raʾs aus 
einer andalusischen Familie stammte, im almohadischen Marokko lebte und 
um 1197 starb sowie dass er religiöser Gelehrter, Prediger an der Hauptmoschee 

2018, S. 223–247; dies.: Die Beschwörung von Geistern und Planeten. Al-Ǧawāhir al-
�
hams von 

Mu .hammad Ġau⁻t Gwāliyārī. In: Günther und Pielow: Magie im Islam (Anm. 1), S. 372–399.
37	 Khaled El-Rouayheb: al-Damanhūrī, A .hmad. In: Encyclopaedia of Islam. Three. Fasz. 2013-

4. Hg. v. Gudrun Krämer u.  a. Leiden 2013, S. 98–100.
38	 Anawati: Arabic Alchemy (Anm. 27), S. 881 f. sowie ausführlich Mushegh Asatrian: Ibn 

Khaldūn on Magic and the Occult. In: Iran & the Caucasus 7 (2003), S. 73–123 und Matthew 
Melvin-Koushki: In Defense of Geomancy. Šaraf al-Dīn Yazdī Rebuts Ibn 

�
Haldūn’s Critique 

of the Occult Sciences. In: Arabica 64 (2017), S. 346–403, insb. S. 366–384.
39	 Ullmann: Die Natur- und Geheimwissenschaften (Anm. 2), S. 231, Anm. 5.
40	 Richard Todd: Alchemical Poetry in Almohad Morocco: The Shudhūr al-dhahab of Ibn Arfaʿ 

Raʾs. In: Oriens 44 (2016), S. 116–144, hier S. 119.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



24 Christopher Braun und Regula Forster

von Fès und Autor von Werken über Alchemie und Magie gewesen sei.41 Regula 
Forster und Juliane Müller haben kürzlich aufgrund von Quellen- und Hand
schriftenstudien zu zeigen versucht, dass in dieser Biografie vermutlich zwei 
unterschiedliche Personen mit ähnlichen Namen in eine einzige verschmolzen 
wurden, etwas, das in der bio-bibliografischen Literatur des Öfteren passiert.42 

Was wissen wir also (noch) über den Alchemisten Ibn Arfaʿ Raʾs? Er lebte ver
mutlich wie sein Namensvetter im 12. Jahrhundert und stammte sehr wahrschein­
lich wie dieser aus einer nach Marokko ausgewanderten andalusischen Familie. 
Der Alchemist Ibn Arfaʿ Raʾs war wohl – anders als sein Landsmann Maslama 
al-Qur.tubī – kein religiöser Gelehrter. Zwar enthalten seine Werke zahlreiche 
Koranzitate, Verweise auf Geschichten über die Propheten („qi.sa.s al-anbiyāʾ“) 
und das .Hadī⁻t , also Aussagen und Taten des Propheten Mu .hammad.43 Zum Bei-
spiel vergleicht Ibn Arfaʿ Raʾs in einem seiner Gedichte den alchemischen Pro
zess mit dem Leben Moses und verweist auf die ‚Transmutation‘ seines Stabs in 
eine Schlange.44 Doch finden sich insbesondere in seinem eigenen Kommentar 
zu den Šu⁻dūr a⁻d-⁻dahab verschiedene Passagen, in denen eine Spannung zwischen 
Religion und Alchemie aufgebaut und tendenziell der Alchemie der Vorrang ein-
geräumt wird.45

Dass sich Autoren alchemischer Literatur für ihre Bilder bei religiösen Quellen 
bedienen, ist ja zudem auch nicht eine Besonderheit der europäischen Alchemie: 
So finden sich ähnlich religiös gefärbte Passagen wie bei Ibn Arfaʿ Raʾs auch im 
Kitāb al-Māʾ al-waraqī wa-l-arḍ an-na�gmīya („Das Buch des Silberwassers und der 
Sternenerde“) des Ibn Umayl (10. Jh.).46 Zitate aus dem Koran sind auch im Miftā .h 
al- .hikma prominent, das einem Schüler des Apollonius von Tyana zugeschrieben 
wird und in dem mehrere Koranverse verwendet werden, um die Wahrheit der 

41	 Vgl. z. B. 
�
Hayr ad-Dīn az-Ziriklī: al-Aʿlām. 15. Aufl. Bd. 5. Beirut 2002, S. 62; Emilia Calvo La­

barta: Ibn Arfaʿ Raʾsahu. In: Biblioteca de al-Andalus. Hg. v. Jorge Lirola Delgado und José 
Miguel Puerta Vílchez. Bd. 2. Almeria 2009, S. 332–334.

42	 Regula Forster und Juliane Müller: The Identity, Life, and Works of the Alchemist Ibn Arfaʿ 
Raʾs. In: Al-Qan.tara (im Druck).

43	 Koranzitate finden sich z. B. an den folgenden Stellen: Ibn Arfaʿ Raʾs al-Ǧayyānī al-Andalusī: 
Šu⁻dūr a⁻d-⁻dahab. Hg. v. al-Hawwārī Ghazzālī (Lahouari Ghazzali). Beirut 2018, S. 180, 224, 
240, 250. Vgl. auch Todd: Alchemical Poetry (Anm. 40), S. 121 f.

44	 Ibn Arfaʿ Raʾs: Šu⁻dūr a⁻d-⁻dahab (Anm. 43), S. 189–194 (1. Gedicht auf .tāʾ). 
45	 Vgl. z. B.  .Hall muškilāt Šu⁻dūr a⁻d-⁻dahab, Hs. London, British Library, Or 11592, fol. 18v–19r, 43v, 

59r–60v.
46	 Carusi: Alchimia islamica (Anm. 3), S. 468 f. – Das Kitāb al-Māʾ al-waraqī (Mu .hammad bin 

Umail: Three Arabic Treatises on Alchemy by Mu .hammad bin Umail [10th century A. D.]. 
Hg. v. M. Turāb ʿAlī, H. E. Stapleton and M. Hidāyat  .Husain. Kalkutta 1933) wurde auch 
ins Lateinische übersetzt, vgl. Ullmann: Die Natur- und Geheimwissenschaften (Anm. 2), 
S. 219 f. Der lateinische Text ist gedruckt in Johann Jacob Heilmann: Theatrum Chemicum, 
praecipuos selectorum auctorum tractatus de chemiae et lapidis philosophici antiquitate, 
veritate, jure, praestantia, & operationibus continens […]. Bd. 5. Argentorati [Straßburg] 1660, 
S. 218–266 und in Jean Jacques Manget: Jo. Jacobi Mangeti Bibliotheca chemica curiosa, seu 
rerum ad alchemiam pertinentium thesaurus instructissimus. Bd. 2. Genf 1702, S. 216–235.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



25Alchemist und Magier?

Alchemie zu verteidigen.47 Die religiösen Anspielungen in den Šu⁻dūr a⁻d-⁻dahab 
sind somit nicht unbedingt ein Indiz dafür, dass Ibn Arfaʿ Raʾs ein religiöses Amt 
bekleidete.

Womöglich war der Autor ein Alchemist mit einem Talent für Dichtung oder 
ein Poet mit einem besonderen Interesse an Alchemie. Die Nachwelt rühmte Ibn 
Arfaʿ Raʾs jedenfalls für seinen eleganten literarischen Stil und seine Bildung. Der 
Historiker und Biograph al-Kutubī (gest. 1363) schreibt über ihn: „Falls er dich 
die Kunst des Goldes nicht lehrt, so doch die Kunst des Stils.“48 Er nennt ihn 
„šāʿir al- .hukamāʾ wa- .hakīm aš-šuʿarāʾ“, „den Dichter unter den Philosophen und 
den Philosophen unter den Dichtern“.49 Der spätere Historiker al-Maqqarī (gest. 
1632) bezeichnet sein dichterisches Hauptwerk als einen „Führer der Eloquenz“ 
(„dalīl ʿ alā l-balāġa“) für die Andalusier.50 Der Biograph a.s- .Safadī (gest. 1363) geht 
so weit, die Gedichte von Ibn Arfaʿ Raʾs mit jenen des arabischen ‚Dichterfürsten‘ 
al-Mutanabbī (gest. 955) zu vergleichen.51 Eine Handschrift überliefert tatsächlich 
Ibn Arfaʿ Raʾs’ Šu⁻dūr a⁻d-⁻dahab mit al-Mutanabbīs Gedichten.52

4.1	Šu⁻dūr a⁻d-⁻dahab
Die Šu⁻dūr a⁻d-⁻dahab sind Ibn Arfaʿ Raʾsʼ unbestrittenes Hauptwerk. Es handelt sich 
um eine Sammlung von 43 Gedichten alchemischen Inhalts, rund 1400 Verse. Diese 
sind, wie in einem „dīwān“ üblich, alphabetisch nach Reimbuchstaben geordnet. 
Jeder Buchstabe des Alphabets ist mit mindestens einem Gedicht vertreten. Das 
kürzeste Gedicht ist vier Verse lang, das längste 58. Wir konnten bisher 92 Hand-
schriften der Šu⁻dūr identifizieren, die aus einer Zeit zwischen dem 14. und dem 
20. Jahrhundert stammen. Das heißt, dass die Šu⁻dūr auch noch in einer Zeit, die 
wir gewöhnlich als ‚Moderne‘ bezeichnen, ihre Leser gefunden haben. Während 
viele der jüngeren Handschriften aus dem Westen der islamischen Welt stammen, 
ist keine der ganz alten Handschriften maghrebinisch. Dies könnte bedeuten, dass 
die Šu⁻dūr primär vor allem im Osten der islamischen Welt gelesen wurden.

Angesichts der bedeutenden Anzahl an überlieferten Handschriften muss 
sich das Werk großer Beliebtheit erfreut haben. Dass das Werk als wichtig be
trachtet wurde, zeigt sich auch an der reichen Kommentarliteratur.53 Zudem gibt 

47	 Carusi: Alchimia islamica (Anm. 3), S. 465–468.
48	 Al-Kutubī: Fawāt al-Wafayāt. Hg. v. Mu .hammad Mu .hyī d-Dīn ʿAbdal .hamīd. Bd. 2. Kairo 

1953, S. 181.
49	 Al-Kutubī: Fawāt al-Wafayāt (Anm. 48), S. 181.
50	 Al-Maqqarī: Analectes sur l’histoire et la littérature des Arabes d’Espagne. Hg. v. William 

Wright u.  a. Bd. 2. Leiden 1861, S. 410.
51	 A.s-.Safadī: Kitāb al-Wāfī bi-l-wafīyāt. Das biographische Lexikon des .Salā .haddīn 

�
Halīl Ibn 

Aibak a .s- .Safadī. Bd. 22: ʿAlī b. Mu .hammad b. Rustam bis ʿ Umar b. ʿAbd an-Na .sīr. Hg. v. Ram-
zi Baalbaki. Wiesbaden 1983, S. 264.

52	 Hs. Uppsala, Universitetsbiblioteket, 133. Datiert 1652. Vgl. Carl Johan Tornberg: Codices 
Arabici, Persici et Turcici Bibliothecae Regiae Universitatis Upsaliensis. Uppsala 1849, S. 76 f.

53	 Das Werk ist mindestens ein Dutzend Mal kommentiert worden. Juliane Müller (Zürich) ar
beitet aktuell daran, die Texte zu sichten, ihren jeweiligen Autoren zuzuordnen und zu datie
ren. Der älteste Kommentar – nach jenem von Ibn Arfaʿ Raʾs selbst (vgl. unten Abschnitt 4.2) – 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



26 Christopher Braun und Regula Forster

es einen sog. „ta
�
hmīs“, also eine poetische Erweiterung, die von Mu .hammad b. 

Mūsā al-Qudsī (14. Jh.) stammt.54 Die Šu⁻dūr dienten endlich auch als Vorlage für 
eine alchemische Gedichtsammlung auf Türkisch, Dīwān-i  .hikmet („Die Gedicht-
sammlung der Weisheit“), welche wahrscheinlich vor 1600 verfasst wurde.55

4.2	Weitere alchemische Werke
Neben seinem „dīwān“ hat Ibn Arfaʿ Raʾs mindestens ein Strophengedicht, ein 
sogenanntes „muwašša .h“, über Alchemie geschrieben.56 Interessanterweise 
wird Ibn Arfaʿ Raʾs manchmal mit einem berühmten „muwašša .h“-Dichter in 
Verbindung gebracht: Der Alchemist könnte nämlich ein Ururenkel oder Ur-Ur-
Großneffe des Mu.hammad ibn Arfaʿ Raʾsah sein. Dieser lebte um die Mitte des 
11. Jahrhunderts und war Hofdichter von Maʾmūn b. ⁻Dīn-Nūn (reg. 1037–1075), 
dem Herrscher von Toledo, und bekannt für seine „muwašša .hāt“.57 Mit seiner 
strophischen Dichtung über Alchemie könnte Ibn Arfaʿ Raʾs also eine Art Fami
lientradition fortgesetzt haben.

Da die Gedichte der Šu⁻dūr schwierig sind, und zwar sowohl auf inhaltlicher 
als auch sprachlicher Ebene, ist es nicht erstaunlich, dass Ibn Arfaʿ Raʾs sich der 
Aufgabe angenommen hat, sie selbst zu kommentieren: Er verfasste einen Kom
mentar mit dem Titel  .Hall muškilāt Šu⁻dūr a⁻d-⁻dahab („Erklärung der unklaren Stel-
len der ‚Goldsplitter‘“), der recht breit überliefert ist.58 

Neben dem  .Hall verfasste Ibn Arfaʿ Raʾs weitere Prosaschriften über Alchemie, 
insbesondere eine kurze, praktisch orientierte Abhandlung mit dem Titel Fī tarkīb 
al-iksīr al- .hayawānī al-insānī („Über die Herstellung des tierischen und mensch­

stammt von as-Sīmāwī (Mitte 13. Jh.), aber auch der berühmte mamlukenzeitliche Alchemist 
al-Ǧildakī (Mitte 14. Jh.) schrieb nicht weniger als vier Kommentare zu den Šu⁻dūr. 

54	 Vgl. Arie Schippers: al-An.sārī, Abū l-  .Hasan. In: Encyclopaedia of Islam. Three. Fasz. 2009-1. 
Hg. v. Gudrun Krämer u.  a. Leiden 2009, S. 92 f. – Zum „ta

�
hmīs“ als literarischer Form siehe 

Philip F. Kennedy: Takhmīs. In: The Encyclopaedia of Islam. New Edition. Hg. v. P. J. Bear-
man u.  a. Bd. 10. Leiden 1998, S. 123–125.

55	 Artun: Hearts of Gold and Silver (Anm. 17), S. 36.
56	 Eine Edition des „muwašša .h“ wird aktuell von Regula Forster vorbereitet. Das Gedicht liegt 

in zahlreichen Handschriften vor; den besten Text bietet unseres Erachtens die Hs. Istanbul, 
Topkapı, A 2572, fol. 69v–71v (datiert 1475). Vgl. Fehmi Edhem Karatay, Topkapı Sarayı Mü-
zesi Kütüphanesi, Arapça yazmalar katalŏgu. Bd. 4: Filoloji, edebiyat, mecmualar. No. 7488–
9043. Istanbul 1969, S. 303 (Nr. 8487); Ali Rıza Karabulut, Muʿ�gam al-ma

�
h.tū.tāt al-maw�gūda fī 

maktabāt Istānbūl wa-Ānā.tūlī. Bd. 2. Kayseri [2005], S. 987 (Nr. 3095).
57	 Vgl. James T. Monroe: Hispano-Arabic poetry. A student anthology. Berkeley 1974, S. xv und 

224–227.
58	 Wir haben 29 Handschriften des Kommentars identifiziert. Der  .Hall wurde mindestens zwei 

Mal in Kurzfassungen umgearbeitet, und zwar unter dem Titel von Fī Šar.h baʿḍ al-abyāt min 
Kitāb .Hall al-muškilāt („Kommentar einiger Verse aus dem Buch ‚Erklärung der unklaren 
Stellen‘“) von ʿAlī b. Masʿūd al- .Hāʾirī ar-Ruštāqī (wohl 19. Jh.), lithographisch gedruckt in 
Mumbai 1881, sowie von einem anonymen Autor als al-Wasm al-wasīm ʿan al- .ha �gar al-karīm 
(„Das anmutige Wappen über den edlen Stein“), fragmentarisch in der Hs. Berlin, Staatsbi­
bliothek, Orientabt. Lbg. 96, fol. 106v erhalten. – Juliane Müllers kritische Edition des  .Hall 
soll demnächst in der Reihe Bibliotheca Islamica (Beirut) erscheinen.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



27Alchemist und Magier?

lichen Elixiers“).59 Möglicherweise ist er auch der Autor einer Risāla fī l-kīmiyāʾ 
(„Sendschreiben über die Alchemie“)60 und des Traktates Tartīb al-iksīr („Die Be
reitung des Elixiers“).61

4.3	Werke über Magie
Während die meisten mit dem Namen Ibn Arfaʿ Raʾs in Verbindung gebrachten 
Texte in den Bereich der Alchemie gehören, sind zwei ihm zugeschriebe Werke 
magischen Inhalts: a.t-Ṭibb ar-rū.hānī bi-l-Qurʾān ar-ra .hmānī („Die spirituelle Me
dizin mit Hilfe des Korans des Barmherzigen“) und al-Ǧihāt fī ʿilm at-tawa�g�guhāt 
(„Die Richtungen über die Wissenschaft des Aufbruchs“). Das Werk a.t-Ṭibb ar- 
rū.hānī62 stammt allerdings nicht von Ibn Arfaʿ Raʾs, sondern wurde ihm nur zu
geschrieben, wie zuletzt Jean-Charles Coulon gezeigt hat. Der Text muss nach 
Ibn Arfaʿ Raʾs entstanden sein, da er teils auf Ps-al-Būnīs Šams al-maʿārif und Ibn 
Sabʿīn (gest. 1269 oder 1271) basiert.63 Insofern werden wir uns im folgenden Ab
schnitt mit der einzigen möglicherweise authentischen Schrift des Ibn Arfaʿ Raʾs 
zur Magie befassen, al-Ǧihāt fī ʿilm at-tawa�g�guhāt.

5	 Ibn Arfaʿ Raʾs: al-Ǧihāt fī ʿilm at-tawa�g�guhāt („Die Richtungen über die 
Wissenschaft des Aufbruchs“)

Der Text liegt uns derzeit in drei Handschriften vor:64

	 1.	 Kairo, Dār al-kutub, 6365

	 2.	 Paris, Bibliothèque nationale de France, 3253 (Supplément 1578)66

	 3.	 Princeton, Princeton University Library, Garrett, MS. 4167

59	 Die einzige uns bekannte Handschrift ist Teheran, Malik, 3119, fol.  91–94. Vgl. Mu.s.tafā 
Dirāyatī: Fihristgān-i nus

�
hahā-yi  

�
ha.t.tī-yi Īrān (fan

�
hā). Bd. 8. Teheran 2012, S. 153.

60	 Die einzige uns bekannte Handschrift ist Kairo, Dār al-kutub, 763, fol. 37v–41r. 
61	 Wir haben dieses Werk bisher nicht gesehen. Kurkīs ʿAwwād: Fihrist al-ma

�
h.tū.tāt al-ʿarabīya 

fī  
�
Hizānat Qāsim Mu .hammad ar-Ra�gab bi-Baġdād. In: Ma�gallat Ma�gmaʿ al-ʿilmī al-ʿirāqī 12 

(1965), S. 165–191, hier S. 182 (Nr. 146/2) weist es für die  
�
Hizānat ar-Ra�gab in Bagdad nach. Ob 

es die Handschrift noch gibt und um was für ein Werk es sich gegebenenfalls handelt, muss 
derzeit offen bleiben.

62	 Carl Brockelmann: Geschichte der arabischen Litteratur. 2. Aufl. Gesamtbd. 1. Leiden 1943, 
S. 496.

63	 Coulon: La magie en terre d’islam (Anm. 30), S. 259 f.
64	 Die Handschrift Kairo, Dār al-kutub,  .Hurūf wa-awqāf 67, die im alten Katalog der Khediven-

bibliothek in Kairo als Handschrift der Ǧihāt angeführt wird, enthält, soweit wir dies auf-
grund der uns vorliegenden Digitalisate beurteilen können, keinen Text, der mit Ibn Arfaʿ 
Raʾs in Verbindung gebracht werden könnte, sondern astrologische Ausführungen, vgl. An-
onymus: Fihrist al-kutub al-ʿarabīya al-ma .hfūẓa bi-l-kitāb

�
hāna al-

�
hadīwīya al-mi .srīya. Bd. 5. 

Kairo 1890, S. 367.
65	 30 fol. Undatiert. Vgl. Anonymus: Fihrist al-kutub al-ʿarabīya (Anm. 64), Bd. 5, S. 334. Uns lag 

ein Digitalisat von einem Mikrofilm aus Dubai vor (Dubai, Juma al-Majid, Center 461195).
66	 38 fol. 17. Jh. Vgl. http://archivesetmanuscrits.bnf.fr/ark:/12148/cc311567 [25. Feb. 2019].
67	 68 fol. 17. Jh. (?). Vgl. http://pudl.princeton.edu/objects/tt44pq48g [20. Feb. 2019].

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



28 Christopher Braun und Regula Forster

Von diesen drei Handschriften bieten nur diejenigen aus Paris und Princeton 
einen vollständigen Text; in der Kairiner Handschrift bricht der Text vorzeitig 
ab.68 

Der Titel al-Ǧihāt fī ʿilm at-tawa�g�guhāt („Die Richtungen über die Wissenschaft 
des Aufbruchs“) verweist auf die Richtungen, in die man sich drehen muss, wenn 
man Gottes Hilfe oder die Hilfe der Geistwesen („arwā .h“) ersucht.69 Der Traktat 
ist ein Prosakommentar zu einem Gedicht über Buchstabenmagie von einem ge-
wissen Ṯābit ibn Sulaymān. Diese Person konnten wir bisher nicht identifizie-
ren. Der Name ist weder besonders auffällig, noch besonders gewöhnlich, jedoch 
scheint er in der magischen Literatur nirgends vorzukommen.70 Da der Name als 
„der Feste, Sohn Salomons“ verstanden werden kann, besteht die Möglichkeit, 
dass hier auf den biblischen König bzw. koranischen Propheten Salomon ange-
spielt werden soll, der gemäß der islamischen Überlieferung Herrschaft über die 
Dämonen erlangte und in der islamischen Magie eine zentrale Rolle spielt.71 Da 
im Text auch von einem weiteren Pakt mit den Dämonen berichtet wird, der nach 
Salomon geschlossen wurde (Hs. Paris, fol. 3r), könnte mit Ṯābit ibn Sulaymān ein 
ansonsten unbekannter Sohn Salomons gemeint sein. 

Der Text beginnt paradigmatisch: Nach der Anrufung Gottes mit der üblichen 
islamischen Formel „Im Namen Gottes des Barmherzigen und Gnädigen“, der 
sog. Basmala, folgt, wie zu erwarten, ein Gotteslob, das hier aber für den spezifi-
schen Kontext adaptiert wurde, heißt es doch:

Preis sei Gott, dem Schöpfer der Intellekte der Seelen der Geister der Geist-
wesen, der ihnen unter den Formen den Vorrang eingeräumt hat, der ihre 
körperlichen Erscheinungen wahrnimmt und der ihnen freie Hand gelas
sen hat durch den Buchstaben Nūn des Befehls und den Buchstaben Kāf 
des göttlichen Seins.72

68	 Die Kairiner Handschrift ist weder paginiert noch foliiert; wenn man vom Anfang an 
durchzählte, endete der Text auf fol. 17v. – Wir zitieren der Einfachheit halber nach der Pari-
ser Handschrift.

69	 Cf. http://archivesetmanuscrits.bnf.fr/ark:/12148/cc311567 [25. Feb. 2019]. Hier wird der Ti-
tel leicht variierend als al-Ǧihāt fī ʿilm at-taw�gīhāt angegeben, doch haben alle konsultierten 
Handschriften eindeutig at-tawa�g�guhāt.

70	 Auch Ullmann: Die Natur- und Geheimwissenschaften (Anm. 2), S. 232 scheint nichts Ge-
naueres über ihn in Erfahrung gebracht zu haben. Ein Ṯābit b. Sulaymān findet sich weder 
in aš-Šiblīs magischer Enzyklopädie (aš-Šiblī: Ākām al-mar�gān fī a .hkām al- �gānn. Hg. v. Ed­
ward Badeen. Beirut und Berlin 2017) noch im Nachlass von Fritz Meier (Basel, Universitäts­
bibliothek, NL 323: D 4, siehe https://aleph.unibas.ch/F/?local_base=DSV05&con_lng=GER& 
func=find-b&find_code=SYS&request=000080115 [20. Februar 2019]); vgl. auch Tobias 
Nünlist: Dämonenglaube im Islam. Eine Untersuchung unter besonderer Berücksichtigung 
schriftlicher Quellen aus der vormodernen Zeit (600–1500). Berlin 2015. Es lassen sich natür
lich verschiedene Personen dieses Namens nachweisen, doch keiner erscheint als Autor eines 
Gedichts über Magie. 

71	 Ullmann: Die Natur- und Geheimwissenschaften (Anm. 2), S. 386. Ausführlich Nünlist: Dä­
monenglaube im Islam (Anm. 70), S. 405–506.

72	 Hs. Paris, Bibliothèque nationale de France, 3253, fol. 1v.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



29Alchemist und Magier?

Hier wird bereits die enge Verflechtung der Magie mit gängigen theologischen 
Konzepten und religiösen Praktiken deutlich, ein zentrales Charakteristikum 
der Magie in der islamischen Welt: Die religiöse Gottesanrufung wird ergänzt 
um die Nennung der Geistwesen, deren Kräfte magisch relevant sind. Dabei legt 
der Text Wert darauf, dass die Magie nicht gottlos oder areligiös ist, vielmehr 
steht Gott im Hintergrund aller Wirksamkeit, er ist der Schöpfer aller Dinge und 
garantiert somit auch die Beziehung der Geistwesen zum Seienden, ohne die die 
Magie nicht wirksam wäre.73 Der Schöpfungsakt, im Koran mit dem Imperativ 
„kun“ („sei!“) ursächlich verbunden,74 wird, wie auch in der mystischen Tradition 
der Sufis,75 an den Anfang gestellt und zur Begründung der nachfolgenden buch
stabenmagischen Ausführungen benutzt.

Der Einleitung folgen dann die einzelnen Verse des kommentierten magischen 
Gedichts als Lemmata, zwischen die jeweils der Prosakommentar eingeschoben 
wird. Das Thema des Gedichts und des Kommentars ist die Buchstabenmagie, 
Arabisch meist „ʿilm al- .hurūf“ oder „sīmiyāʾ“ genannt.76 Das Werk bietet ein 
Sammelsurium an magischen Ideen, die auch in anderen arabischen Werken 
zur Magie zum Tragen kommen. Die Ǧihāt betonen sehr stark die Bedeutung der 
Geistwesen: „Diese Wissenschaft“ („hā ⁻dā l-ʿilm“) wird über alle anderen gesetzt 
und dabei auch der praktische Nutzen der Beherrschung der Dämonen betont, 
kann man die Macht über sie doch brauchen, um zu Gold, Silber etc. zu gelangen 
(Hs. Paris, fol. 33r). Der Traktat folgt der gängigen Unterteilung in die obere („al-
ʿulwī“) und untere („as-suflī“) Welt, die jeweils von Geistern („arwā .h“) bewohnt 
werden, den Engeln („al-malāʾika“) in den oberen Sphären und den chthonischen 
Geistern, den Ǧinn bzw. Dämonen („šayā.tīn“), also rebellierenden Ǧinn.77

Von zentraler Bedeutung in diesem und in anderen magischen Traktaten 
sind die Namen („asmāʾ“) und Buchstaben („ .hurūf“) bei der Dienstbarmachung 
(„isti

�
hdām“) der Geister.78 Die Beschwörung der Geistwesen wird als größtes 

73	 Die Diskussion um den göttlichen Hintergrund der Magier bzw. die Abgrenzung von Ma-
gie und (prophetischem) Wunder ist überaus rege, vgl. z. B. Maher Jarrar: Al-Qāḍī ʿAbd al-
Ǧabbār über Magie. In: Günther und Pielow: Magie im Islam (Anm. 1), S. 119–134.

74	 Das Wort wird nur mit den Buchstaben Kāf und Nūn geschrieben. Zum koranischen Im­
perativ vgl. Matthias Radscheit: Word of God. In: Encyclopaedia of the Qurʾān. Hg. v. Jane 
Dammen McAuliffe. Bd. 2. Leiden und Boston 2006, S. 541–548.

75	 Vgl. zu dem Imperativ beim aus Andalusien stammenden Sufi Ibn al-ʿArabī (gest. 1240) z. B. 
Michael A. Sells: Mystical Languages of Unsaying. Chicago u.  a. 1994, S. 250 f. (mit Anm. 32); 
Maria De Cillis: Free Will and Predestination in Islamic Thought. Theoretical Constructs in 
the Works of Avicenna, Ghāzālī and Ibn ʿArabī. London 2014, insb. S. 190.

76	 Melvin-Koushki verwendet dafür den eleganten Begriff ‚lettrism‘ (vgl. insb. Matthew S. Mel-
vin-Koushki: The Quest for a Universal Science. The Occult Philosophy of .Sāʾin al-Dīn Turka 
I.sfahānī [1369–1432] and Intellectual Millenarianism in Early Timurid Iran. Diss. Yale Uni-
versity 2012).

77	 Coulon: La magie islamique (Anm. 30), S. 911.
78	 Zur Bedeutung der Namen in der Magie vgl. Dorothee Pielow: „Ach, wie gut dass niemand 

weiß…“ Die Bedeutung des geheimen Namens in der islamischen Magie. In: Günther und 
Pielow: Magie im Islam (Anm. 1), S. 347–371.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



30 Christopher Braun und Regula Forster

Werk überhaupt bezeichnet, auf das man sich durch Fasten („.sawm“), körperli-
che Übungen („riyāḍa“) und Gottesdienst („ʿibāda“) innerlich vorbereiten muss 
(Hs. Paris, fol. 31r).

Charakteristisch für Autoren arabischer Literatur zur Magie sind auch ver
meintliche Hebraismen.79 So versucht auch der Verfasser der Ǧihāt, sich durch 
die Verwendung von hebräisch klingenden Engelsnamen (z. B. Ṭa .hī.tamġīlyāl,80 
Hs. Paris, fol. 9v) in die jüdische Tradition einzuschreiben. Der Traktat verweist 
auch des Öfteren auf die Bedeutung Metatrons (Mīṭāṭrūn), eines Engels, der in 
der jüdischen Kabbala enorm wichtig ist und auch Einzug in die islamische Ma-
gie gehalten hat.81

Auch numerologische Überlegungen kommen zum Tragen. Die Zahl Sieben 
wird häufig erwähnt, so bedingt ein Name mit sieben Buchstaben den Gehorsam 
der sieben Engel, die den sieben Erdgeistern zugeordnet sind. Auch die sieben 
Himmel, die sieben Sphären und die sieben Planeten werden genannt (Hs. Paris, 
fol. 10v). Ebenso gehört der letzte Abschnitt über Siegelringe („

�
hawātim“) (Hs. Pa-

ris, fol. 35r–v) zum Kanon magischer Kompendien und tritt besonders prominent 
in der Ġāyat al- .hakīm auf.82

Interessanterweise wird auch der Fatimidenkalif al- .Hākim bi-Amr Allāh (reg. 
996–1021) erwähnt (Hs. Paris, fol. 11v). Der Kalif wurde in mamlukischer Zeit 
zur Hauptfigur eines populären Epos („sīra šaʿbīya“), in dem ein Geist Saturns  
al- .Hākim die Schätze Ägyptens zeigt.83 Der Autor der Ǧihāt behandelt tatsächlich 
auch das Thema der Schatzsuche (Hs. Paris, fol. 33r). Die Suche nach wertvollen 
Metallen und anderen verborgenen Schätzen war insbesondere in Ägypten be-
liebt, wo die Faszination für unentdeckte Reichtümer ein eigenes literarisches 
Genre hervorgebracht hat.84 Da zwei Handschriften des Textes aktuell in Kai-
ro aufbewahrt werden und die magische Tradition insbesondere in Ägypten 
florierte,85 könnte der vorliegende Traktat dort entstanden sein.86

79	 Zu Wörtern in der magischen Tradition, die dem Hebräischen ähneln, aber anderen Ur-
sprungs sind, siehe Gideon Bohak: Hebrew, Hebrew Everywhere? Notes on the Interpreta-
tion of Voces Magicae. In: Prayer, Magic, and the Stars in the Ancient and Late Antique World. 
Hg. v. Scott B. Noegel, Joel Walker und Brannon M. Wheeler. University Park 2003, S. 69–82.

80	 Der Name entspricht sicher dem bei al-Būnī erwähnten Tahba.tmaġilyāʾīl, vgl. zu den Na-
men Dorothee Anna Maria Pielow: Die Quellen der Weisheit. Die arabische Magie im Spie-
gel des Uṣūl al-h ̣ikma von Aḥmad ibn ʿAlī al-Būnī. Hildesheim u.  a. 1995, S. 100–102; vgl. auch 
Nünlist: Dämonenglaube im Islam (Anm. 70), S. 401 (mit Anm. 140). 

81	 Coulon: La magie islamique (Anm. 30), S. 887 f. 
82	 Coulon: La magie islamique (Anm. 30), S. 189. Zur Literatur der Gemmenschnitte siehe Ull-

mann: Die Natur- und Geheimwissenschaften (Anm. 2), S. 416–426.
83	 Antje Lenora: Der gefälschte Kalif. Eine Einführung in die Sīrat al-Ḥākim bi-Amrillāh. Diss. 

Halle-Wittenberg 2011, S. 44 f.
84	 Braun: Treasure Hunting (Anm. 18); vgl. auch oben Abschnitt 2.
85	 Catherine Mayeur-Jaouen: Magie. Islam / Égypte. In: Dictionnaire de l’ésotérisme. Hg. v. 

Jean Servier. Paris 2013, S. 777a–778a.
86	 Ibn Arfaʿ Raʾs gilt gemeinhin als marokkanischer Autor, doch haben Regula Forster und Ju-

liane Müller Hinweise gefunden, dass er möglicherweise auch in Ägypten tätig war (Forster 
und Müller: The Identity [Anm. 42]).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



31Alchemist und Magier?

Von besonderem Interesse für das Verständnis der Magie in vormodernen 
islamischen Gesellschaften ist ein kurzer Abschnitt über die Konformität der 
hier präsentierten Magie mit der islamischen Religion (Hs. Paris, fol. 14r) und die 
zahlreichen Aufforderungen, Gott anzurufen, Gebete zu sprechen oder auch die 
Sure Yāsīn (Q 36) zu rezitieren (Hs. Paris, fol. 32r–v). Dies ist durchaus charakte-
ristisch für eine große Anzahl von arabischen Traktaten zur Magie. Magie und 
Religion lassen sich in diesen Texten meist nur schwer trennen, und in vielen 
Fällen tritt der religiöse Grundcharakter der magischen Rezepte so stark zum 
Vorschein, dass Sabine Dorpmüller dafür den Begriff ‚religiöse Magie‘ prägte.87 
Dabei scheint es sich nicht um das simple Einkleiden der Texte in ein religiöses 
Gewand zu handeln, mit der Intention, vermeintlich ‚unorthodoxe‘ Praktiken zu 
verschleiern. Vielmehr scheint die Beschäftigung mit den Geheimwissenschaf-
ten nur selten auf Ablehnung gestoßen zu sein. Dies hat jüngst eine Studie von 
Christian Mauder wieder deutlich gemacht, in der er die Behandlung der Astro-
logie, Wahrsagerei, des Amulettgebrauchs und der Zauberei in der Literatur über 
das Amt des Marktaufsehers („muḥtasib“) untersucht.88 Dennoch setzten sich Ge-
lehrte immer wieder mit dem Thema kritisch auseinander. Der große arabische 
Kritiker der Magie, der Historiker Ibn  

�
Haldūn, betrachtete die Buchstabenmagie 

gerade noch als akzeptabel. Während seine prinzipielle Haltung gegenüber den 
Geheimwissenschaften ist, dass diese zwar grundsätzlich funktionieren, aber 
weder ökonomisch noch sozial sinnvoll und in aller Regel auch von einem religi-
ösen Standpunkt aus verwerflich sind, mag er die besondere Kraft und Wirksam-
keit der Namen Gottes nicht abstreiten. Insofern sieht Ibn  

�
Haldūn diesen kleinen 

Bereich der Magie nicht nur als wirksam an, sondern auch als im Prinzip erlaubt 
und gesellschaftlich betrachtet sinnvoll.89

Seine Überlegungen lassen bereits ein Dilemma erkennen, mit dem auch die 
moderne Forschung konfrontiert ist. Wenn es sich bei der Buchstabenmagie um 
religiös legitimierte Praktiken handelt, kann sie dann noch als ‚Magie‘ gewertet 
werden? Müsste sie dann nicht eher dem Bereich der Religion zugeordnet wer-
den? Diese Frage stellt sich nicht nur im Hinblick auf die Buchstabenmagie. Eben-
so können Amulette und Talismane, auf denen neben Anrufungen Gottes und 
der Engel Beschwörungen der gängigen Dämonen zu finden sind, nicht eindeutig 

87	 Sabine Dorpmüller: Religiöse Magie im Buch der probaten Mittel. Analyse, kritische Edition 
und Übersetzung des Kitāb al-Mu�garrabāt von Mu .hammad ibn Yūsuf as-Sanūsī (gest. um 
895/1490). Wiesbaden 2005. – In eine ähnliche Richtung geht Emilie Savage-Smith, welche 
die wichtige Rolle der Gottesanrufung in der islamischen Religion betont (Savage-Smith: 
Introduction (Anm. 6), insb. S. xvii–xviii und xxii–xxv).

88	 Christian Mauder: Nur hinter verschlossenen Türen? Das Amt des muhṭasib und die Öf­
fentlichkeit von Astrologie, Wahrsagerei, Zauberei und Amulettgebrauch. In: Günther und 
Pielow: Magie im Islam (Anm. 1), S. 319–343.

89	 Vgl. Asatrian: Ibn Khaldūn on Magic and the Occult (Anm. 38); Melvin-Koushki: In Defense 
(Anm. 38), S. 366–384.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



32 Christopher Braun und Regula Forster

dem Bereich der Religion oder der Magie zugeordnet werden.90 Eine zufrieden-
stellende Grenzziehung wird sich nicht realisieren lassen. Es kann vielmehr kon-
statiert werden, dass die Etablierung eines starren Kanons der Wissenschafts-
disziplinen und Wissensbereiche dem Phänomen der Geheimwissenschaften im 
vormodernen islamischen Raum nicht gerecht wird.

6	 Schlussbetrachtung: War der Alchemist Ibn Arfaʿ Raʾs auch ein Magier?
Zahlreiche Aspekte des Traktats al-Ǧihāt fī ʿilm at-tawa�g�guhāt sprechen gegen eine 
Autorschaft des Ibn Arfaʿ Raʾs. So wird in diesem Traktat die Beschwörung der 
Geistwesen als das größte Werk überhaupt dargestellt (Hs. Paris, fol. 31r), etwas, 
das aus dem Mund eines Alchemisten abwegig klingt. Dies ist eher wenig kon
gruent mit der geistigen Physiognomie des Alchemisten Ibn Arfaʿ Raʾs, der sicher 
die Alchemie als den besseren Weg zu wahrem Gold und Silber beschrieben und 
wohl auch die Alchemie als die höhere Kunst denn die Magie bezeichnet hätte. 
In einem seiner Gedichte äußert sich Ibn Arfaʿ Raʾs jedenfalls negativ über die 
Anhänger der Magie: 

Eine Gruppe hielt es für das Beste, mit den Ǧinn in Verbindung zu treten. 
Sie hielten Magie [„si .hr“] und Beschwörungen [„ʿazāʾim“] für den Auf-
stieg zum Geheimnis, 
während unsere Symbole ihnen die Wahrheit verkünden und sagen:  
Du Weinender im Herzen! Suche das Wissen nicht durch Zauberei 
[„ruqā“], 
ohne zuerst Metall zu verbrennen und zu zerreiben.91

Diese Verse aus dem authentischen „dīwān“ sprechen nicht dafür, dass der Autor 
Ibn Arfaʿ Raʾs ein Anhänger der Magie war. Darüber hinaus sind Buchstaben und 
ihre Eigenschaften, das zentrale Thema der magischen Ǧihāt, in den Šu⁻dūr a⁻d- 

⁻dahab so gut wie kein Thema. Ebenso spricht die Erwähnung des Kalifen al- .Hā­
kim im Kontext der Magie für einen deutlich späteren Entstehungszeitpunkt des 
Traktats, da die Mythen um den Kalifen in der ihm gewidmeten Erzählliteratur 
(„sīra“) erst für das 14. Jahrhundert belegt sind.92 Insofern muss die Zuschreibung 
des Textes an Ibn Arfaʿ Raʾs zumindest zweifelhaft erscheinen.

Dennoch wirft die wohl fälschliche Zuschreibung des Werkes an Ibn Arfaʿ 
Raʾs interessante Fragen auf: Warum wurde speziell dieses Werk zur Buchsta
benmagie diesem Autor zugeschrieben? Ibn Arfaʿ Raʾs erlangte ja in späterer Zeit 
vor allem als Alchemist und Dichter Bekanntheit. Möglicherweise galt seine Be-
rühmtheit als Garant für den Verkauf von Werken über die okkulten Wissen

90	 Yasmine F. Al-Saleh: „Licit Magic“. The Touch And Sight Of Islamic Talismanic Scrolls. Diss. 
Harvard Univ. Cambridge 2014; Tobias Nünlist: Entzauberte Amulettrollen. Hinweise zu einer 
typologischen Gliederung. In: Günther und Pielow: Magie im Islam (Anm. 1), S. 247–293.

91	 Ibn Arfaʿ Raʾs: Šu ⁻dūr a ⁻d- ⁻dahab (Anm. 43), S. 236 (2. Gedicht auf „qāf“, vv. 38–42). Wir stützen 
uns für unsere Übersetzung auf Vorarbeiten von Juliane Müller. 

92	 Lenora: Der gefälschte Kalif (Anm. 83), S. 15.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



33Alchemist und Magier?

schaften insgesamt? Im Fall der Ǧihāt kommt hinzu, dass es sich um die Kom
mentierung von Poesie handelt und dass Ibn Arfaʿ Raʾs eben nicht nur Dichter, 
sondern auch Kommentator seiner eigenen Dichtung war. Wäre es auch denkbar, 
dass Ibn Arfaʿ Raʾs, der ja nicht nur als Alchemist, sondern, in späterer Zeit zu-
mindest, als religiöser Gelehrter angesehen wurde, gerade deswegen für einen 
magischen Text als Autor herangezogen wurde, um so dem Traktat und der darin 
präsentierten Wissenschaft mehr – auch religiöse – Autorität zu verleihen? Denn 
die Affinität zwischen dem Bereich des Religiösen und dem des Okkulten ist ja 
in diesem Traktat besonders auffallend. Der eigentliche Grund für die Zuschrei-
bung wird sich freilich nicht mehr eruieren lassen. 

In Anbetracht der engen, sowohl konzeptionellen als auch personellen Ver-
bindungen zwischen Magie und Alchemie braucht es jedoch nicht zu erstaunen, 
dass ein einigermaßen obskurer magischer Text einem prominenten Alchemisten 
zugeschrieben wurde. 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Sakrament: Geheimnis, Magie, Kult und Recht
Wilhelm Schmidt-Biggemann

1	 Ein Sakrament ist ein sinnliches Zeichen, mit Worten vollzogen,  
es verspricht himmlischen Kredit

„Sakrament“ wird durchweg als lateinisches Äquivalent des griechischen „Mys­
terion“ ausgegeben; und das zugehörige Wortfeld umfasst auch „Myste“ – „Mys-
tik“ – „Theologia mystica“. Damit ist beim griechischen „Mysterion“ eine Dimen-
sion im Spiel, die sich, mindestens prima vista, vom Lateinischen unterscheidet. 
Das lateinische „sacramentum“ hat nämlich zunächst eine säkulare juristische 
Dimension. Es bedeutet 

1. 	 Fahneneid
2. 	 die hinterlegte Geldsumme, die prozessführende Parteien im Heiligtum nie-

derlegen mussten.1 Schon die 
3. 	 Bedeutung von „Sakrament“: „Sacer“ – „geweiht“, auch „dem Tode geweiht“ – 

ist schon nicht mehr säkular, sondern bestimmt die Grenze zwischen säkular 
und heilig. „Sacer esto!“ ist die Formel, mit der performativ der zum Tode 
Verurteilte definiert wurde. Das ist nicht geheim, sondern eine Definition des 
Besonderen, Abgesonderten.2 Mysterion ist es aber nicht. 

4. 	 Im Corpus Paulinum des Neuen Testaments hat „Mysterion“ eine apokalyp­
tische Färbung, d. h. Verweis auf zukünftige Herrlichkeit, Verheißung histori­
scher Realität. „Sacramentum“ kommt in der Vulgata an zwei Stellen im Ephe
serbrief vor, übersetzt da aber nur „Mysterion“. Auch sonst wird „Mysterion“ 
durchweg als griechisches Fremdwort behandelt und mit „Mysterium“ über­
setzt,3 aber bei Paulus fehlt die juristische Dimension. 

5. 	 Augustin führt die Zeichenterminologie ein; für ihn ist „sacramentum“ ein 
Zeichen, in welchem sich ein geistiger Gehalt ausspricht: „Accedit verbum 

1		 Rudolph von Jhering: Vorgeschichte der Indoeuropäer. Leipzig 1894, S. 436: „Das sacramen-
tum war die Abfindungssumme, welche der Gottheit dafür entrichtet wurde, daß sie die 
Entscheidung des Rechtsstreits durch Menschen duldete – in heutiger Sprache ausgedrückt, 
eine Ablösung ihres Entscheidungsrechts.“ Das ist exakt die Bedeutung von Sakrament im 
Sinne der Sakramentstheologie.

2		 So ähnlich wie „templum“?
3		 Mk. 4,11, mysterum regni Dei und die Paral. 1 Kor. 2,6–16; 13,2;14,2 mysterium; Eph. 1,9 sacra-

mentum voluntatis suae gr. Mysterion; 3,9 sacramentum (gr. mysterion;) 5,32 sacramentum; 
Röm. 16,25 mysterium; Kol.1,26f mysterium; 2,2; 4,3 mysterium; 1. Tim. 3,9 mysterium. 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



36 Wilhelm Schmidt-Biggemann

ad elementum, et fit sacramentum, etiam ipsum tanquam visibile verbum“.4 
„Visibile verbum“: Das Wort wird sichtbar, stellt sich zur Schau, ist geistliche 
Schaustellerei, Kult als geistliches Schaustellergewerbe. Damit ist die trans
zendente Dimension von „sacramentum“ wirkmächtig festgesetzt: in Din-
gen und Handlungen sichtbares Wort. Diese Definition bleibt mittelalterlich 
wirksam. Für Hugo von St. Victor ist „Sakrament […] das nach außen gesetzte, 
sinnliche Element für die unsichtbare geistige Gnade“,5 und Petrus Lombar-
dus definiert Sakrament als Zeichen für die Gnade Gottes und deren sichtbare 
Gestalt.6

Im Jahr 1264 wurde mit einer Bulle Urbans IV., „Transiturus de hoc mundo“, das 
Fronleichnamsfest kirchlich beschlossen; 1306 terminierte Clemens V. die Feier 
auf den elften Tag nach Pfingsten. Thomas von Aquin lieferte die Begründung 
in der Summa Theologiae III, 60–90,7 wie Augustinus zeichentheoretisch: Thomas, 
S. Th. III, 60, Art. 2 resp.: „Respondeo dicendum, quod signa proprie dantur ho­
minibus, quorum est per nota ad ignota pervenire.“ „Per nota ad ignota” – das 
ist der Verweis aufs Geheimnis. Das Geheimnis der Sakramente ist zeichentheo
retisch, also semiotisch: Sie sind sinnliche Zeichen mit übersinnlichem Kredit.

2	 Die geheimnisvolle Kraft der Sprache: Befehl, Bitte, Magie – die Formel: 
Hoc est …, triffst du nur das Zauberwort

Die geheimnisvolle Kraft der Sprache zeigt sich im Befehl, in der Bitte, in der 
Magie dergestalt, dass durch das Wort etwas real werde. Zwar vermeidet die Sa
kramentaltheologie peinlichst das Wort Magie, und sie hat guten Grund dazu: 
Magie hat immer das Moment der Doppeldeutigkeit an sich, dass auch Wider
göttliches magisch beschworen werden könnte. Und genau dieses muss in der Sa­
kramentaltheologie unbedingt vermieden werden; deshalb ist die sakramentale 
Sprache juristisch geregelt.

4		 Vgl. den Art. „Sakrament“ in: Historisches Wörterbuch der Philosophie. Bd. 8. Hg. v. Joachim 
Ritter und Karlfried Gründer. Basel 1992, Sp. 1128–1132, hier Sp. 1129. Dort die Nachweise: 
De doctrina Christiana II, 2.f MPL 34, Sp. 37; de Genesi ad literam XII,7,17, MPL 34, Sp. 459. 
„Accedit verbum ad elementum, et fit sacramentum, etiam ipsum tanquam visibile ver-
bum“. In: Joh. Ev. LXXX, 3 MPL 35, Sp. 1840.

5		 MPL 176, Sp. 317, De sacr. Christ. Fidei I, 9.
6		 Petrus Lombardus: Sent. IV, 1,2 MPL 192, Sp. 839.
7		 Art. Sakrament (s. Anm. 4), Sp. 1129. In der Tauler-Ausgabe: Joh. Tauleri Predigten/ Auff alle 

Sonn und Feyertage […]. Frankfurt 1692 mit einer Vorrede von Philipp Jacob Spener (Neu­
druck der Ausgabe von D. Sudermann, zuerst Frankfurt 1631). Dort findet sich S. 405 bei 
der Fronleichnamspredigt Taulers die Anmerkung: „Decretales Clementinae lib. 3. und die 
Historien bezeugen/ daß der Pabst Urbanus IV. umb das Jahr Christi 1264. den Fronleich-
nams-Tag erstlich angeordnet/ auch Thomae de Aquin, einem Prediger-Münche befohlen/ 
das gantze Ambt/ wie es alsdann solle bedienet werden/ zu beschreiben: Wiewohl heutiges 
Tags vielmehr Ding daran gehalten werden/ als die erste Stiftung mit sich bringet. Item/ daß 
Clemens V. umb das Jahr Christi 1306. auff einem concilio beschlossen/ daß solches Fest am 
11. Tage nach Pfingsten jährlich solle gefeyret werden.“ 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



37Sakrament: Geheimnis, Magie, Kult und Recht

Aber auch in der Sakramentaltheologie geht es – wie in der Magie – nie nur 
um Deskription, immer ist die Sprache auch performativ. Das Modell der sa
kramentalen Sprache ist der Befehl. Der höchste Befehl bewirkte die Schöpfung 
aus dem Nichts: „Gott sprach und es ward“. Die Tatsache, dass durch das Wort 
etwas werde, ist das Wesen des Performativen ebenso wie des Magischen. In den 
Dingen, die durch das Wort wurden, was sie sind, schläft das Wort – Eichendorff: 

Schläft ein Lied in allen Dingen, die da träumen fort und fort,  
und die Welt hebt an zu singen, triffst du nur das Zauberwort.

Entscheidend für diese Sprachtheologie ist der Befehl. Die performative Gram
matik / Semantik des Befehls verlangt Gehorsam. Ein Befehl verlangt immer Ge
horsam. Ist schon dieser Anspruch und die Kraft des Befehls ein Geheimnis? 
Sicher: Das ist sie schon, wenn mir jemand gehorcht, d. h. wenn auf den Befehl, 
die Bitte etc. Gehorsam erfolgt. Gehorsam ist der Sinn des Befehls, Erfüllung ist 
der Sinn der Bitte. 

Bei der sakramentalen Formel, die das Transzendente gleichermaßen anruft 
und beschwört, ist dieser Prozess von Befehl und Gehorsam unterstellt: Auf 
das Wort hin stellt sich die Wirkung des Sakraments ein. Dann nämlich wird 
das Ding zum Zeichen und bekommt eine himmlische Dimension. Man muss 
es glauben, erfahren kann man diese Dimension in dieser Welt nicht, jedenfalls 
nicht mit äußerer Empirie.8 Das Ziel des Befehls, der in die Transzendenz zielt, ist 
geheim, eben verborgen und noch nicht offenbar. Das Transzendente werde sich 
zeigen, wird versprochen, wie auch immer. 

Die Formel lautet: „Hoc est enim corpus meum“. Man sieht nichts und doch 
soll das Bedeutendste überhaupt geschehen: Gott mit uns, Gott bei uns in dem, 
was wir konsumieren, vereinnahmen, assimilieren. Essen ist schließlich die radi
kalste Form der Verinnerlichung und Assimilation. Wer weiß eigentlich, ob das 
„Hoc est enim corpus meum“ Hokuspokus (o)der Transsubstantiation ist? Die 
unterstellte Bedeutung hängt davon ab, ob man den Zeichencharakter transzen-
dent und im Sinne des Glaubens deutet. – Im Sinne von: „Unser Glaub’ ersetzet 
alles, was der Sinn nicht fassen kann“. 

Aber was passiert hier: Magie? Wenn ein Sinn von Magie ist, durch Worte den 
Gehorsam auch von Dingen bewirken zu können, dann handelt es sich um die 
höchste Fassung von Magie. In der alten, tridentinischen Messe wurden diese 
Partien des Hochgebets in der Messe still gebetet und vollzogen; nur die Eleva­
tion der Hostie und des Kelches bekam das Volk mit. Der ‚eigentlich‘ magische, 
geheimnisvoll sakramentale Akt war Angelegenheit des Priesters – ein klassi-
scher Fall davon, ein Geheimnis zu hüten: ein Zaum um die Magie zum Schutz 
vor dem profanum vulgus.

8		 Es sei denn, man beschwört Geister, die sich zeigen. Faust beschwört bei Goethe den Teufel, 
er braucht eine ganze Weile, bis er endlich erscheint; aber Faust nennt (und kennt den Na-
men) Mephistos nicht, und er offenbart ihn auch nicht, er nennt sich nur „[…] ein Teil des 
Teils, der Anfangs alles war, ein Teil der Finsternis, die sich das Licht gebar.“

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



38 Wilhelm Schmidt-Biggemann

3	 Die Messe: kultisches Symboltheater, Gegenwärtigsetzung  
des Heilsereignisses

Was passiert nun in der Messe? Es handelt sich um kultische Symbolanreiche-
rung. Es wird nicht nur die Transsubstantiation des Brotes inszeniert, sondern 
jede Handlung ist kultisch gesteigert: 

1. 	 Im Brotbrechen wird der Tod Jesu als des Christus symbolisiert. 
2. 	 Aber es ist mehr als nur die Symbolisierung von Christi Tod: Es ist der Opfer-

tod – der Tod des Gottessohnes, der für unsere Sünden gestorben ist. Das Brot 
wird zur Hostie: „Hostia“ heißt Opfer. 

3. 	 Hierher gehört nun die Symbolik des Opferlamms: Am Beginn der Kommuni-
on wird die Hostie – das Opferlamm – gezeigt: „Ecce agnus Dei, ecce qui tollit 
peccata mundi.“ 

4. 	 Dieses Opferlamm ist zugleich das Osterlamm, das geschlachtet und wie an 
Pessach verzehrt wird. 

5. 	 Dieser Verzehr ist einerseits die Vergegenwärtigung des letzten Abendmah­
les – doch die Symbolik geht weiter: Die Christen vereinnahmen, sie fressen ihren 
Gott: das ist die höchste Form der Assimilation des Göttlichen an das Mensch-
liche überhaupt.

Diese Symbolik entfaltet sich im Vollzug der Messe. Es ist kultisches Symbol­
theater auf höchstem Niveau – nicht Wiederholung, das wäre angesichts des ein
maligen Opfertods des Gottessohnes blasphemisch. Die Formel für diese hoch 
angereicherte, magisch-symbolische Inszenierung heißt: Gegenwärtigsetzung des 
Kreuzesopfers. Das ist mehr als Erinnerung. Es ist die Aufhebung der Zeit und da-
mit zugleich die Inszenierung der historischen Distanz zwischen der Gegenwart 
und dem einmaligen Heilsgeschehen. Was ist hier das Geheimnis und die Magie? 
Dass dieser Vollzug transzendenten Kredit erwirkt: Er wirkt nicht in dieser Welt, 
sondern ist Unterpfand – „pignus“ – des unsichtbaren Heilsgeschehens.

4	 Sakramentalverwaltung I: Kirchliches Monopol  
auf den Sakramentsvollzug, performativ, heilswirksam, aber unsichtbar

Sakramentalverwaltung: Verwaltung bedeutet Walten, Schalten und Walten. 
Walten hat einen alten Wortstamm; Gotisch bedeutet „waldan“, „regieren“. Das 
Wort findet sich in „Ge-walt“, „An-walt“, „Vergewaltigung“ und eben „Verwal-
tung“. Geheimnisverwaltung ist ein paradoxer Vorgang. Es ist der Versuch, das, was 
sich prinzipiell der Verfügbarkeit entzieht, beherrschen zu wollen, bzw. weiter-
gehend zu behaupten, man könne es verwalten, sich gefügig machen. Diese Ver
waltungskompetenz besteht einmal in der Festsetzung und Überprüfung der 
allein richtigen Performationsverwaltung, d. i. der orthodoxen Kombination von 
Wort und Handlung in den rechten Kultvorschriften. Der Anspruch der Sakra
mentaltheologie besteht darin, für diesen Vorgang, der mit einer irdischen Hand
lung eine transzendente Wirkung erzeugt, eine göttliche, d. i. biblische Lizenz zu 
besitz en, die Schlüsselgewalt. Die entsprechende Bibelstelle ist die Verheißung, 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



39Sakrament: Geheimnis, Magie, Kult und Recht

die Petrus gegeben wird: „Dir will ich die Schlüssel des Himmelreiches geben. 
Was du auf Erden binden wirst, wird auch im Himmel gebunden sein, was du auf 
Erden lösen wirst, wird auch im Himmel gelöset sein.“ (Mt. 16, 19) 

Wenn es sich bei diesem Satz Jesu um einen Auftrag zur Sakramentalverwal-
tung handeln soll, dann muss es für die verwaltende Institution von größter 
Wichtigkeit sein, ihre Legitimität zu belegen. Das geschieht durch den Anspruch 
der römischen Kirche, die legitime Nachfolgerin der Petrusgemeinde zu sein und 
die Sakramentalverwaltung seit ihrer Einsetzung kontinuierlich zu pflegen. Da-
bei handelt es sich zunächst um die beiden Kernsakramente Taufe und Eucharis
tie; die später hinzukommenden Sakramente werden als weitere heilswirksame 
Handlungen begriffen, deren Institutionalisierung dem Heilsauftrag der Kirche 
entspricht. Sie nimmt für sich in Anspruch, durch eine göttlich verliehene Voll­
macht über die geheime Heilswirksamkeit dieser Handlungen juristisch zu ver
fügen. Es ist die Stipulation einer messianischen Kompetenzverleihung an die 
Institution Kirche, die für das Geheimnis allein verwaltungsberechtigt zu sein 
vorgibt. 

So entsteht ein kirchliches Verwaltungsmonopol fürs Geheimnis, das zugleich 
Heilswirksamkeit beansprucht. Der Musterbeleg ist die Definition des Transsub-
stantiationsdogmas auf dem 4. Laterankonzil (1215). Constitutio I definiert: 

Es gibt nur eine universale Kirche der Gläubigen, außerhalb derer nie
mand gerettet wird. Jesus Christus ist in ihr Priester und Opfer und sein 
Leib und sein Blut sind im Altarssakrament in Brot und Wein wahrhaft 
enthalten, weil durch göttliche Macht das Brot in sein Fleisch und der 
Wein in sein Blut transsubstantiiert werden. So vollzieht sich das Wunder 
der Vereinigung, indem wir von ihm empfangen, was er von uns empfan-
gen hat.9

Riskant am verwalteten Sakrament ist die versprochene Einlösung der sym-
bolischen Handlung in ihrem Transzendenzbezug: Man werde das Geglaubte 
einst erfahren. Es ist der Kredit auf die Zukunft in einer anderen Welt. Nun geht 
zwar aller Kredit auf seine Einlösung in der Zukunft. Aber beim sakramen
talen Kredit ist das Einlösungsrisiko gesteigert. Das Heilsversprechen, dessen 
‚Unterpfand‘ die sakramentale Handlung ist, geht nicht nur auf die Zukunft, 
sondern auf die Zukunft in einer anderen, besseren, vollendeten Welt. Die Kre-
ditvergabe erfolgt durch die monopolistische Sakramentalverwaltung der Kir-

9		 Text in: Conciliorum oecomenicorum decretal. Ed. Centro di Documentazione Bologna = 
COD, Freiburg Br. ²1962, S. 206: „a vero est fidelium universalis ecclesia, extra quam nullus 
omnino salvatur, in qua idem ipse sacerdos et sacrificium Iesus Christus, cuius corpus et san­
guis in sacramento altaris sub speciebus panis et vini veraciter continentur, transsubstan
tiatis pane in corpus et vino in sanguinem potestate divina, ut ad perficiendum mysterium 
unitatis accipiamus ipsi de suo, quod accepit ipse de nostro.“ Vgl. Handbuch der Kirchen
geschichte. Bd. III. 2. Hg. v. Hubert Jedin. Freiburg 1968. Kap. 22. Laterankonzil (von Hans 
Wolter SJ.)

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



40 Wilhelm Schmidt-Biggemann

che: „Nulla salus extra sacramentis.“ Es sind die symbolischen Heilshandlun­
gen der Kirche, „per quae omnis vera iustitia vel incipit, vel coepta augetur, vel 
amissa reparatur“.10

5	 Sakramentalverwaltung II: juristische Heilssymbolik,  
kultische Opferverwaltung, Recht statt Gnade

5.1	Heilsame Gottesverwaltung

Nun wird mit den Sakramenten nicht irgendetwas verwaltet. Verwaltet wird die 
göttliche Gnade, die in den Sakramenten sichtbar wird. Dass es sich um Gnaden-
zeichen handelt, die heilswirksam sind, macht die Transzendenzdimension aus, 
die die Sakramente beanspruchen. Allemal geht es um das Heil des Gottesvolkes, 
das mit dem Genuss dieser Sakramente versprochen und verheißen wird. 

Die Heilsfunktion der Sakramente ist unterschiedlich. Mit der Taufe wird mit 
dem Aussprechen der vorgeschriebenen Formel: „Ich taufe dich im Namen des 
Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geistes“ die Eingliederung in die „Gemein-
schaft der Gläubigen“ performativ vollzogen – und bei der Kindstaufe auch 
dann, wenn vom Glauben noch keine Rede sein kann. Die Taufe ist, wie der 
Eid, opus operatum, eine Handlung, die vollzogen werden muss, damit sie wirk-
sam ist. Auch bei der Eucharistie handelt es sich, wenn sie denn ein Sakrament 
sein soll, gleichermaßen um ein opus operatum, die Einsetzungsworte „Hoc est 
enim corpus meum“, „haec est sanguis mea“ müssen gesprochen werden, damit 
das Sakrament sich vollzieht, in juristischer Terminologie: „gültig“ ist. Aber im 
Sakrament der Eucharistie wird etwas Anderes erzeugt als die Initiation in eine 
Gemeinschaft. Hier wird die Anwesenheit Gottes performativ erzeugt. Vorausgesetzt 
ist, dass Jesus als Christus der Sohn Gottes und damit selber Gott ist. Das ist 
der eigentliche Akt der Gottesverwaltung im Sakrament der Eucharistie. Der 
trinitarische Gott, der schon in der Trinität rational gefügig gemacht wurde, ist 
in seinem Sohn, dem im Vater erzeugten Logos, in der „Welt“, d. h. in Jesus von 
Nazareth historisch Fleisch geworden, mithin leiblich und geschichtlich einmalig 
präsent gewesen. Die historische Präsenz hatte ihre höchste und schlimmste 
Realität in der Kreuzigung. Diese Präsenz des logisch-trinitarisch gefügigen 
und historisch in Jesus „Christus“ „realisierten“ gekreuzigten Gottes wird nun 
in die Verfügungsgewalt seiner Offenbarungsverwaltungsinstitution, der Kir-
che, gegeben. 

10	 Conciliorum oecomenicorum decreta (s. Anm. 9), S. 660: Concilium Tridentinum, Sessio VII. 
Decretum primum [De sacramentis]: Prooemium: „Ad consummationem salutaris de iusti­
ficatione doctrinae, quae in Praecedenti proxima sessione uno omnium patrum consensu 
promulgata fuit, consentaneum visum est, de sanctissimis ecclesiae sacramentis agere, per 
quae omnis vera iustitia vel incipit, vel coepta augetur, vel amissa reparatur.“

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



41Sakrament: Geheimnis, Magie, Kult und Recht

5.2	Mein Fleisch für das Leben der Welt
Die Deutung von Jesu Kreuzestod als Opfer bedient das Muster der Opferung als 
Schutzgelderpressung, das schon das Abrahamsopfer kennzeichnete. Das Opfer 
ist das Symbol des bedingungslosen Gehorsams, der mit der unberechenbaren 
Macht des unberechenbaren Gottes zu rechnen versucht. Die Opferung passt 
nicht zur Liebesbotschaft der Eucharistie – aber es scheint, als solle der unver
söhnte Gott noch einmal, letztmalig, durch ein Opfer versöhnt werden, durch 
ein unvergleichliches Opfer, das Opfer seines Sohnes. Der Sohn ist auch schon 
durch die Inkarnation als Vermittler von Gott und Mensch wirksam geworden. 
War diese Herabkunft nicht wirksam genug? 

Die Frage bleibt unbeantwortet, ist möglicherweise auch nicht beantwortbar. 
Sie wird stattdessen im Sakrament kultisch-theatralisch entschärft. Die Kreuzigung 
wird kultisch inszeniert, nicht wiederholt, sondern präsent gesetzt. Sie gilt als 
Opfer; aber wem wird geopfert? Das ist eine höchst umstrittene Deutung, weil 
niemand weiß, warum der trinitarische Gott seinen in der Fülle der Zeit fleisch­
gewordenen Logos opfern sollte. Die Kreuzigung entzieht sich der Juristenlogik der 
Dogmatiker;11 aber sie wird kultisch bewältigt. Kult ist die theatralische Form 
der Verwaltung. In der Feier der Eucharistie wird die Kreuzigung symbolisch 
inszeniert und dadurch wird – hoffentlich – ihre Heilswirksamkeit entfaltet: Die 
„Praefatio de Ss. Sacramenti“ des Tridentiner Sacramentale betet zu Gott dem Va-
ter und verkündet: 

Christus gab seinen Leib und sein Blut für uns zum Opfer hin, damit an 
jedem Ort deinem Namen ein reines Opfer gebracht werde, das dir allein 
wohlgefällt. Darin besteht die unerschöpfliche Weisheit und das unfassba-
re Geheimnis der Gnade, dass das, was er selbst am Kreuz vollbracht hat, 
nicht aufhört, wunderbar zu wirken: er ist selbst Opfernder und Opfer. 
Uns, die wir mit ihm im Opfer vereint sind, lädt er zum heiligen Gast-
mahl, in dem er sich selbst zur Speise gibt und an sein Leiden erinnert, 
erfüllt er die Seele mit Gnade und gibt uns ein Unterpfand der kommenden 
Herrlichkeit.12

11	 Wie die Juristenlogik am Erlösungsdogma scheitern kann, wird auf höchstem spekulativen 
Niveau in Anselm von Canterburys Cur Deus homo deutlich. 

12	 Missale Romanum. Ex decreto sanctissimi Concilii Tridentini restitutum. Editio vigesima 
iuxta Typicam Vaticanam. Regensburg 1937. Praefatio de Ss. Sacramento. Separate Paginie-
rung nach S. 296: „Vere dignum et iustum est, aequm et salutare, nos tibi semper et ubique 
gratias agere, Domine, sancte Pater, omnipotens et aeterne Deus, per Christum dominum 
nostrum. Qui, remotis carnalium victimarum inanibus umbris, corpus et sanguinem suum 
nobis in sacrificium commendavit: ut in omni loco offeratur nomini tuo, quae tibi sola com-
placuit, oblatio munda. In hoc igitur inscrutabilis sapientiae, et immensae caritatis mysterio, 
id ipsum quod semel in Cruce perfecit, non cessat mirabiliter operari, ipse offerens, ipse et 
oblatio. Et nos, unam secum hostiam effectos, ad sacrum invitat convivium, in quo ipse ci-
bus noster sumitur, recolitur memoria Passionis eius, mens impletur gratia, et future gloriae 
nobis pignus datur.“ 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



42 Wilhelm Schmidt-Biggemann

5.3	Sakramentaljuristische Selbstgerechtigkeit
Gott wird in der Eucharistie sakramental verfügbar: Das Sakrament, das in der 
Hostie – „hostia“ heißt, wie gesagt, Opfer – doppelt substantiiert ist, als Brot und 
als Fleisch Christi, ist Unterpfand der kommenden Herrlichkeit („futurae glo-
riae nobis pignus“). So kompliziert diese Verfügbarkeit in ihrer Deutung auch 
sein mag, die Kirche reklamiert für sich die Verfügbarkeitskompetenz, und zwar in 
Monopolverwaltung. Das Konzil von Trient hat das mit der nötigen Deutlichkeit 
festgestellt: 

Weil nämlich, wie unser Erlöser Jesus Christus sagt, das, was unter der 
Gestalt des Brotes gezeigt wird, wirklich sein Leib ist, war die Kirche im-
mer von dem überzeugt, was jetzt diese heilige Versammlung feststellt: 
durch die Konsekration von Brot und Wein werden diese vollständig zur 
Substanz seines Leibes und seines Blutes. Diese Verwandlung heißt tradi-
tionell und passend Transsubstantiation.13

Das ist Gottesverwaltung auf höchstem juristischen Niveau. Aber ist es nicht 
auch sakramentaljuristische Selbstgerechtigkeit? Wie steht es mit dem göttlichen Gna-
denvorbehalt – Gnade, wie schon angemerkt, ist das genaue Gegenteil von Recht. 
Kann man Gnade verrechtlichen, oder bleibt nicht notwendig ein Restrisiko? Al-
les gründet doch nur auf dem Versprechen, dass die Magie der Transsubstan
tiation wirke, auf dem Versprechen der gnädigen Anwesenheit des Gottessoh­
nes als Versöhnungsopfer. Kann dieses Versprechen durch Kultvorschriften zum 
juristischen Vertrag gesteigert werden? Und wenn es ein Vertrag wäre, dann 
bliebe die Partnerschaft zwischen Mensch und Gott doch asymmetrisch, denn 
könnte der Mensch Gott bei Vertragsbrüchigkeit verklagen? Vor welcher Instanz? 
Und wer definierte den Vertragsbruch und entschiede als unabhängige Instanz? 
Schließlich ist Gott die letzte Instanz.

6	 Fronleichnam: das institutionalisierte Geheimnis 
Die Augustinerchorfrauen Johanna und Eva von Lüttich hatten 1204 die Vision 
eines schwarzen Streifens im Vollmond und interpretierten diese Erscheinung 
als Zeichen für die Hostie, die verehrt werden will. Was wird an dieser Geschich
te deutlich? Die Offenbarung zeigt sich in Zeichen – wie sonst? Es offenbart sich 
irgendwie; aber was offenbart sich eigentlich? Wenn Johanna von Lüttich und ihre 
Freundin Eva einen Streifen im Vollmond sehen, ist der Streifen etwas Bemer-

13	 Conciliorum oecomenicorum decreta (s. Anm. 9), S. 671. Concilium Tridentinum, SessioXIII.: 
„Quoniam autem Christus redemptor noster corpus suum, id, quod sub specie panis offe­
rebat [cf. Mt. 26,26 seqq; Mc. 14,22 sqq; Lc 22, 19 seq; Io 6,48; 1 Cor. 11, 24 sqq.] vere esse dixit, 
ideo persuasum semper in Ecclesia Dei fuit, idque nunc denuo sancta hac synodus declarat, 
per consecrationem panis et vini conversionem fieri totius substantiae panis in substantiam 
corporis Christi Domini nostri, et totius substantiae vini in substantiam sanguinis eius. 
Quae conversio convenienter et proprie a sancta catholica ecclesia transsubstantiatio est ap-
pellata.“

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



43Sakrament: Geheimnis, Magie, Kult und Recht

kenswertes. Dass es sich überhaupt um ein Zeichen handelt, ist die erste verwun-
derliche Perspektive; dass es sich um ein göttliches Zeichen handelt, ist die zweite 
Ebene der Interpretation. Dass der Vollmond drittens ein Zeichen für die Hostie 
sei, die ihrerseits Zeichen ist, macht die Sache zusätzlich komplex. Und dass die-
ses schon vierfach gestufte Zeichen bedeute, dass die Hostie, die als Zeichen für 
Christus steht, in besonderer Weise inszeniert werden solle, damit Christus, der 
in diesem Zeichen präsent sei, angemessen verehrt werde, ist eine weitere inter
pretatorische Volte, freilich, wie man weiß, eine mit erheblicher kultischer Folge
wirkung. 

Man kann aus diesem exemplarischen Vorgang die Konsequenz ziehen: Inter-
pretationen entheimnissen die Zeichen nicht, im Gegenteil: Sie inszenieren das Ge
heimnis und institutionalisieren es. Es gilt die simple Dialektik: Je mehr Erklärung, 
desto mehr Geheimnis. Die Geschichte des Fronleichnamsfestes zeigt das: 1209 die 
erste Fronleichnamsverehrung in Lüttich; 1247 wird Fronleichnam offizielles Fest 
der Diözese Lüttich, die ersten Prozessionen finden in Benediktbeuern 1273 und 
in Köln 1279 statt. 

Seit dieser Zeit gibt es die Legende der Gregorsmesse, die in vielen Altarbil
dern dargestellt ist. Der blutige und gemarterte Christus zeigt sich wunderba
rerweise während der Wandlung dem heiligen Gregor, der die Messe zelebriert. 
Hostien, die bluten, werden gesehen und an den Stellen des Blutwunders verehrt. 
Bis zur Reformation sind die berühmtesten Bluthostien des Heiligen Römischen 
Reichs die im brandenburgischen Wilsnack; aber es gibt sie auch anderwärts; 
und dieses Wunder zeigt sich den Gläubigen bis heute. Es zeigen sich Zeichen, 
die die Gottesanwesenheit stabilisieren. 

7	 Rezeption des Sakraments im Geist der Demut
Die Zeichen der Gottesanwesenheit verschwinden, wenn ihnen die weltliche Kri-
tik auf die Haut rückt. Es ist wie bei der Kunst: Wenn man fragt, worin sie besteht, 
bekommt man keine andere Antwort als ‚es sei eben Kunst‘. Andernfalls verliert 
sie ihre Besonderheit. In diesem Sinn wird die Kunst, so profan sie sich gerieren 
mag, den Offenbarungscharakter und damit ihre religiöse Aura nicht los.

Es muss etwas in der Seele geschehen, was jenseits der Verfügbarkeit ist, und die-
ses Geschehen passt nicht zur rationalen Kritik. Es fügt sich auch der juristischen 
Gottesverwaltung nur widerwillig. Als rational-juristische Sakramentalverwal­
tung wird die Eucharistie zum Hokuspokus. Hokuspokus ist die Verballhornung 
der Wandlungsformel: Hoc est corpus meum. Der angemessene Habitus ist der 
Geist der Demut gegenüber der Offenbarung. Man darf nicht fragen, „Was ist 
Offenbarung?“, nicht fragen, „Was zeigt sich eigentlich?“, man muss sich zurück­
nehmen, muss die „göttlichen Maßnahmen“, das göttlich verordnete Maß für 
„die Menschen“ akzeptieren. Andernfalls verschwinden die Geheimnisse und 
mit ihnen ihre Aura. Und ein solcher Verlust ist für die Gläubigen fürchterlich – 
es ist die Furcht vor dem Verlust des erhofften sakramentalen Trostes. „Christen 
betet dies Geheimnis in dem Geist der Demut an! Unser Glaub ersetzet alles, was 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



44 Wilhelm Schmidt-Biggemann

der Sinn nicht fassen kann.“ Gelassenheit ist die Haltung für die göttliche Maß­
nahme der Offenbarung, Gelassenheit und Devotion. 

Thomas von Aquin, der wie keiner den Akt philosophischer und juristischer 
Selbstvergewisserung der Sakramentalverwaltung vorangetrieben hat – eine Art 
rhetorische Autosuggestion mit den aristotelischen Kategorien Substanz und Ak
zidens – wusste wohl um das theologische Risiko, das er einging; seine Fron­
leichnamshymnen betonen deshalb stets erneut den Überschuss des Göttlichen 
gegenüber den menschlichen Verstehensanstrengungen: 

Adoro te devote 
In Demuth bet’ ich dich, 
Verborgne Gottheit, an, 
Obgleich mein blöder Sinn 
Dich nicht entdecken kann; 
In dieser Brodsgestalt 
Bist du wahrhaftig hier 
Mein Herz verlieret sich 
Und unterwirft sich dir.

Gesicht, Geschmack, Gefühl 
Tut mir den Schein nur kund; 
Doch das Gehör verleiht 
Den wahren Glaubensgrund; 
Was Gottes Sohn gesagt 
Ist hier der Glaube mein; 
Es ist der Wahrheit Wort, 
Und was kann wahrer sein!14 

8	 Geheimnis und die Hermeneutik des Verdachts
Es gibt den unfasslichen Überschuss des Göttlichen, denn Er ist definitionsge-
mäß mehr als wir fassen können.15 Aber zugleich sind alle Versprechen Gottes 
eben nur Versprechen aufs Jenseits und ihre Erfüllung in der Transzendenz kann 
hier noch nicht überprüft werden. Alle kirchlich-juristischen Vertragsversuche 
der Sakramentaltheologie können zwar in kultischer Strenge und in Pracht – von 
Bachs Matthäuspassion bis zu Bruckners drei großen Messen (WAB 26–28) – als 
Gegenwärtigsetzung des Kreuzesopfers und zugleich als Vorschein der himmli-
schen Herrlichkeit wirkungsvoll inszeniert werden, aber sie sind nur Vorschein 
und nicht Unterpfand („pignus“) der göttlichen Herrlichkeit. Auf Erden gibt es 
keine Instanz, die sagen könnte, es handle sich beim kirchlichen Kult, zumal bei 

14	 Übersetzung von Heinrich Bone in: Cantate! Katholisches Gesangbuch 2. Aufl. Paderborn 
1851, Nr. 269.

15	 Die anselmische Formel: „Quo maius cogitari nequit“, „was größer nicht erkannt werden 
kann“, ist dagegen sozusagen Transzendentalphilosophie, denn unser Denken wird zum 
Maßstab der Gotteserfahrung.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



45Sakrament: Geheimnis, Magie, Kult und Recht

der Messe, der Feier der Eucharistie, tatsächlich um ein Unterpfand. Denn ein sol-
ches Unterpfand wäre ein Gut, das bei Nichteinhaltung des Vertrags eingezogen 
werden könnte. Und was hieße das für die Eucharistie: Das Sakrament, Leib und 
Blut des Gottessohnes, das Zeichen unserer Erlösung in Brot und Wein, wäre bei 
Nichteinhaltung des Versprechens, das die Kirchensakramentarier als Vertrag 
interpretieren, wieder nur gewöhnliche irdische Substanz. Der ganze Hokuspo-
kus fiele in sich zusammen. 

Aber auch das kann man nicht wissen, denn die einmal erfolgte Symbolisie­
rung eines Kult- und Kulturzusammenhanges lässt sich nicht einfach rückgängig 
machen. Ein symbolischer Erklärungskomfort entfaltet eine unkontrollierbare Aura  – 
und genau hier wirkt die Logik des Verdachts: Wir – wer immer „wir“ ist – könn
ten uns diesen Komfort nur selbst eingeredet haben. Der Verdacht ist kein Be
weis, aber er oszilliert zwischen einer Frömmigkeit, die gern hätte, dass es wahr 
wäre, was zu schön zu sein scheint, um wahr zu sein, und der wahrheitsasketi
schen Sparsamkeitsversion, bloß nichts anzunehmen, was nicht auch „hier“ und 
möglichst auch „jetzt“ belegbar wäre. Und so bleibt die Logik des Verdachts, dass 
es so sein könnte – aber eben auch nicht so sein könnte. 

9	 Man darf/kann es nicht so genau wissen
Gottesprädikationen – „quo maius cogitari nequit“ – das ist der ontologische Got-
tesbeweis, der so funktioniert, dass, wenn Gott diejenige Instanz ist, die perfek-
ter nicht gedacht werden kann, er auch notwendig „sein“ muss; „sein“ ist hier 
als Vollverb im Sinne von „existieren“ gebraucht. Wenn man diesen Gedanken 
zu Ende denkt, dann landet er bei dem Paradox: Wenn Gott wirklich oberhalb 
unserer Denkkapazität ist, dann können wir ihn überhaupt nicht prädizieren; 
und dann gilt entscheidend: Wir können keinerlei Aussagen über ihn machen, 
weder ob er ist oder nicht ist, noch was er ist, noch wie er ist. Dieser Gott wäre 
jenseits von Sein und Nichtsein: indifferent. Für „uns“, die Besitzer des transzen­
dentalphilosophischen Ich, wäre das die Selbstauflösung der Vernunft im göttli-
chen Geheimnis der Indifferenz. Was aber wäre dann Offenbarung? Diese Selbst­
aufh ebung des Ich würde die historische Offenbarung überflüssig machen, die 
Heilsgeschichten von innen auflösen – und so ist es wohl am bekömmlichsten, 
einen eher diätetischen Umgang mit dem Unverfügbaren, dem Geheimnis an 
sich, zu versuchen: sich mit dem Kult und der mittleren Distanz zu begnügen, zu 
hoffen, dass die sakramentalen Kirchenjuristen recht haben und auch recht be­
halten werden und vor allem, dass jeder Einzelne bei dem Zusammenfallen von 
Sein und Nichts in der göttlichen Selbstprädizierung nicht verloren geht – und 
dass sich die beseligende Erkenntnis des Unerkennbaren im Sakrament als Kraft 
des Geistes mitteilt.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



46 Wilhelm Schmidt-Biggemann

Das Ergebnis dieser Mitteilung des Göttlichen beschreibt Meister Eckhart:

Noch ein kraft ist, diu ist ouch unlîplich; si vluizet ûz dem geiste und blîbet 
in dem geiste und ist zemâle geistlich. In dirre kraft ist got âne underlâz 
glimmende und brinnende mit aller sîner rîcheit, mit aller sîner süezicheit 
und mit aller sîner wunne. Wærlîche, in dirre kraft ist alsô grôziu vröude 
und alsô grôziu, unmaezigiu wunne, daz nieman vollen dar abe gespre-
chen noch geoffenbâren kan. Ich spriche aber: wære ein einic mensche, 
der hie inne schouwete vernünfticlîche in der wârheit einen ougenblik die 
wunne und die vröude, diu dar inne ist: allez daz er gelîden möhte und 
daz got von im geliten wolte hân, daz wære im allez kleine und joch nih-
tes niht; ich spriche noch mê; ez waere im alzemâle ein vröude und ein 
gemach.16

Das wünsche ich uns allen!

16	 Meister Eckhart: Werke in zwei Bänden, Texte und Übersetzungen herausgegeben von Ni-
klaus Largier. Frankfurt 1993, Bd. 1, S. 30–33. Neuhochdeutsch: „Noch eine Kraft gibt es, die 
ist auch unleiblich; sie fließt aus dem Geiste und bleibt im Geiste und ist ganz und gar geis-
tig. In dieser Kraft ist Gott ohne Unterlaß glimmend und brennend mit all seinem Reichtum, 
mit all seiner Süßigkeit und all seiner Wonne. Wahrlich, in dieser Kraft ist so große Freude 
und so unermeßliche Wonne, dass es niemand erschöpfend auszusagen vermag. Ich sage 
wiederum: Gäbe es irgendeinen Menschen, der hierin mit der Vernunft wahrheitsgemäß 
einen Augenblick lang die Wonne und Freude schaute, die darin ist – alles was er leiden 
könnte und was Gott von ihm erlitten haben wollte, das wäre ihm alles gering, ja ein Nichts, 
ich sage noch mehr: Es wäre ihm alles eine Freude und ein Gemach.“ [Gemach = Wohlfüh-
len, Wonne?] 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Propheten, Beschwörer, Nigromanten,  
Märchenzauberer, Illusionisten, Automatenbauer
Phänotypen des Zauberers in der deutschen Literatur des 

Mittelalters unter diskursgeschichtlichem Aspekt

Frank Fürbeth

1	 Fragestellung
Die Geschichte der deutschen weltlichen Literatur des Mittelalters beginnt mit 
dem Auftritt eines Magiers. Man erfährt von ihm allerdings nur indirekt: Das 
Gerücht wird zurückgewiesen, dass Alexander der Große von einem Zauberer 
gezeugt worden sei. Das Alexanderlied des Pfaffen Lamprecht (um 1150) lehnt da-
mit ebenso wie seine Vorlage, der Roman d’Alexandre des Albéric de Pisançon (um 
1120), die Erzählung „bôser lugenârer“ ab, Alexander sei „eines goukelâres sun“ 
(Vorauer Alexander, 71f.) gewesen.1 Lamprecht übersetzt hier mit „goukelâre“ das 
französische „encatatour“ (Alberic, 28) und verschiebt damit ein wenig die Bedeu
tung. Denn auch wenn in den einschlägigen mhd. Wörterbüchern als Bedeutung 
von „goukelære“ an erster Stelle „Zauberer“ angegeben wird und auch das fran­
zösische „enchanteur“ „Zauberer“ bedeuten soll, so meinen beide Termini doch 
Verschiedenes. Die während des ganzen Mittelalters als grundlegend geltende De­
finition der „ars magica“ in den Etymologien (um 650) Isidors von Sevilla, wonach 
diese „aus der Tradition der bösen Engel sich über viele Jahrhunderte auf dem 
Erdkreis verbreitet“ habe,2 nennt nämlich unter den insgesamt 17 Subspecies der 
„magi“ einerseits die „incantatores“, „welche (die) ars (magica?) mittels Worten 
(Sprüchen) ausführen“,3 und andererseits das „praestigium“ („Blendwerk“), des-
sen Verfahren zwar nicht näher beschrieben wird,4 aber von Hugo von St. Viktor 
in seiner Magie-Definition im Didascalicon (um 1128) erläutert wird: „Es handelt 
sich um ‚praestigia‘, wenn durch die dämonische ars mittels phantastischer Illu­
sionen die menschlichen Sinne hinsichtlich der Veränderung der Dinge betrogen 

1		 Die bibliographischen Angaben zu den einzelnen Editionen wie zu der diesbezüglichen For-
schungsliteratur finden sich im Anhang unter den entsprechenden Werken. Werkübergrei­
fende Forschungsliteratur ist in der abschließenden Bibliographie verzeichnet. Alle anderen 
bibliographischen Angaben werden vollständig in den Fußnoten bei Erstzitat angegeben. 

2		 „Vanitas magicarum artium ex traditione angelorum malorum in toto terrarum orbe plu-
rimis saeculis valuit.“ Isidor von Sevilla: Etymologiarum Libri XX. Hg. v. W. M. Lindsay. 
Oxford 1911, Lib. VIII (De ecclesia et sectis diversis), Kap. 9 (De magis).

3		 „Incantatores dicti sunt qui artem verbis peragunt.“ Ebd.
4		 Ebd.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



48 Frank Fürbeth

werden“.5 Albrecht und Lamprecht greifen so mit den beiden Termini zwei un-
terschiedliche Aspekte aus der von ihnen nicht übersetzten Vorgeschichte des 
Alexanderromans, der Verführung der griechischen Königin Olimpias durch den 
geflohenen ägyptischen König Nectanebos und der dabei erfolgten Zeugung 
Alexanders,6 heraus und verändern damit gleichzeitig die Perspektive auf Necta-
nebos von einem astrologiekundigen Hohepriester des ägyptischen Gottes Am-
mon hin zu einem teufelsbündnerischen Götzendiener.

In der Vorlage Albérics, der lateinischen Übersetzung des griechischen Alexan-
derromans des Ps.-Kallisthenes7 durch Julius Valerius8 (um 340 n. Chr.)9 erscheint 
Nectanebos als ägyptischer König, der vor seinen Feinden ins makedonische Exil 
fliehen muss; von Olimpias befragt, ob er jener sei, der in den Wahrsagekünsten 
bewandert ist („mathesos sciens“), und welche Art er betreibe, antwortet er, dass 
es davon viele gebe, insbesondere die „interpretatio somniorum et astrici“.10 In 
der Folge stellt er ihr das Horoskop, wonach sie sich mit dem Gott Ammon ver-
einigen werde; um sie von seiner Vorhersage zu überzeugen, bewirkt er durch 
eine Wachsfigur („corpusculum feminae ex cera“), mit Hilfe von ausgepressten 
Kräutern und durch ein geheimes „Lied“ oder einen „Spruch“ („carmen secre-
tum“) einen entsprechenden Traum, woraufhin er, verkleidet (nicht verwandelt!) 
als Ammon, ihr nachts beiliegt und Alexander zeugt. Die Episode schließt mit 
den Worten: „in hunc igitur modum Olimpias magicis artibus ducebatur“.11 Kann 
man nun für den Griechen Ps.-Kallisthenes und für den Römer Julius Valerius 
davon ausgehen, dass sie kein Problem damit hatten, den ägyptischen König 
Nectanebos als obersten Priester des Gottes Ammon zu sehen und deshalb seine 
Vorhersage- und Traumerzeugungskünste als Teil des priesterlichen Kultes bzw. 
der göttlichen Nähe zu akzeptieren – Nectanebos erinnert so an die ägyptischen 
Theurgen, die Dämonen zwingen und Träume ausdeuten können12 – so muss 
Alberic (und mit ihm Lamprecht) nicht nur deshalb Bedenken gegen diese Ge-
schichte gehabt haben, weil Alexander damit ein Bastard gewesen wäre, was bei 

	 5	 „praestigia sunt, quando per phantasticas illusiones circa rerum immutationem sensibus 
humanis arte daemoniaca illuditur”. Hugo von St. Viktor: Didascalicon de studio legendi. 
Hg. v. Charles Buttimer. Washington 1939, Lib. VI, Kap. 15 (De magica et partibus ejus).

	 6	 Zu der Verarbeitung dieses Motivs in der Weltliteratur vgl. Otto Weinreich: Der Trug des 
Nektanebos. Wandlungen eines Novellenstoffs. Leipzig, Berlin 1911.

	 7	 Leben und Taten Alexanders von Makedonien. Der griechische Alexanderroman nach der 
Handschrift L. Hg. u. übers. von Helmut van Thiel. Darmstadt 1974.

	 8	 Iuli Valeri Res Gestae Alexandri Magni Translatae ex Aesopo Graeco. Hg. von Michaela Ro-
sellini. Stuttgart, Leipzig 1993.

	 9	 Zur Überlieferung und den Abhängigkeiten der mittelalterlichen Alexanderliteratur vgl. 
Herwig Buntz: Die deutsche Alexanderdichtung des Mittelalters. Stuttgart 1973, hier S. 10f.

10	 Valerius (Anm. 8), S. 3.
11	 Valerius (Anm. 8), S. 9.
12	 Nach dem Brief an Anebo des Porphyrios (ca. 232–304 n. Chr.) und Über die Mysterien Ägyp-

tens des Iamblichos (ca. 240–330 n. Chr.). Vgl. dazu Georg Luck: Magie und andere Geheim
lehren in der Antike. Mit 112 neu übersetzen und einzeln kommentierten Qellentexten. 
Stuttgart 1990, S. 41; Textauszüge S. 157, 163–167, 286, 334.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



49Propheten, Beschwörer, Nigromanten

der Bedeutung, „die eine unzweifelhafte und hohe Abstammung für den Feu-
daladel besaß“,13 unvorstellbar war, sondern schlimmer noch: Weil seit der Um-
deutung der antiken Götterverehrung als Dämonenkult durch Augustinus14 alle 
damit zusammenhängenden priesterlichen Vorhersagepraktiken als Werke des 
Teufels galten, wie von Isidor expressis verbis beschrieben.

Die beiden von Alberic und Lamprecht gewählten Bezeichnungen des Nec
tanebos – die so in ihrer Vorlage nicht zu finden sind – rekurrieren demnach 
auf zwei für sie offensichtlich bezeichnende Episoden in der Vorgeschichte, das 
Absingen bzw. Sprechen der „carmina secreta“ und den Beischlaf in der Verklei
dung als Gott Ammon, die sie nun als „incantatio“ („enchanteur“) bzw. „praesti­
gium“ („goukel“) unter dämonologischer Prämisse als Herbeirufung bzw. Dienst 
des Teufels interpretieren und Nectanebos so zum Teufelsbündner machen. 
Wichtig für unseren Fragezusammenhang ist dabei allerdings weniger die Um
perspektivierung an sich, sondern die Tatsache, dass sowohl Alberic wie auch 
der Pfaffe Lamprecht als gebildete Kleriker Kenntnis eines gelehrten Diskurses 
über Magie im 12.  Jahrhundert hatten, die es ihnen erlaubten, differenziert die 
einzelnen magischen Phänomene zu benennen und zu beurteilen. Die Überset-
zung dieser differenzierenden Begriffe durch „zouber“, wie es nicht nur in den 
einschlägigen Wörterbüchern vorgeschlagen, sondern in den Übertragungen der 
mhd. Werke auch praktiziert wird, planiert diese diskursabhängigen Unterschie-
de dagegen wieder ein.15

Ausgehend von dieser Beobachtung soll im Folgenden daher versucht wer-
den, diejenigen Werke der mittelalterlichen deutschen Literatur, in denen von 
Magiern, Zauberern, Nigromanten, zauberkundigen Feen und dergleichen mehr 
die Rede ist, auf die jeweils verwendeten Termini für alle Arten der Magie zu 

13	 Vgl. Christoph Mackert: Die Alexander-Geschichte in der Version des ,Pfaffen‘ Lamprecht. 
Die frühmittelhochdeutsche Bearbeitung der Alexanderdichtung des Alberich von Bisinzo 
und die Anfänge weltlicher Schriftepik in deutscher Sprache. München 1999, S. 111.

14	 Aurelius Augustinus: Vom Gottesstaat. Bd. 2. Übers. v. Wilhelm Thimme, eing. u. erl. v. Carl 
Andresen. 2. Aufl. Zürich., München 1978, S. 686–689 (Buch 21, Kap. 6).

15	 Einige Beispiele mögen genügen. Der im Wilhelm von Österreich [Anhang, Nr. 35] beschrie-
bene Stuhl, auf dem Wilhelm eine Nacht verbringen muss und der von Virgilius „mit richer 
kunst nigromanci“ hergestellt worden sein soll, wird von Almut Schneider (Chiffren des 
Selbst. Narrative Spiegelungen der Identitätsproblematik in Johanns von Würzburg Wilhelm 
von Österreich und in Heinrichs von Neustadt Apollonius von Tyrland. Göttingen 2004, S. 23) 
als „Zaubergestühl“ bezeichnet. Umgekehrt wird auch die „list“, bei der es sich zuerst ein-
mal nur um die mhd. Bezeichnung für die regelgeleitete „ars“ handelt (vgl. unten Anm. 25), 
mit „Magie“ übersetzt, so etwa von Dieter Kühn in seiner Übertragung des Parzival [An-
hang, Nr. 8, Lit.] „listeclîchiu wîsheit“ (566, 25) mit „gelehrt in der Magie“ (I, S. 935) oder 
„mit liste“ (V589,17) mit „es war mit Kunst, Magie errichtet“ (II, S. 21), oder die „listen“, mit 
denen Gansguoter in der Crône seine Burgen gebaut hat, von Florian Kragl [Anhang, Nr. 14, 
Lit.] S. 188, mit „Dazu befähigte ihn Zauberei“ oder S. 307 mit „weil es durch Zauberei ge-
schah. Auf dieselbe Art gewann er sich diese Burg und nannte sie Salye, denn er hatte sie 
mit Zauberei gemacht und sie mit List so ausgestattet, dass niemand sie einnehmen kann“. 
Philipowski [Anhang, Nr. 46, Lit.] meint sogar, dass „kunst“ und „list“ typische Begriffe zur 
Charakterisierung des Zauberers seien (S. 318, A. 60).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



50 Frank Fürbeth

untersuchen und daraus, soweit möglich, auf den jeweils dahinter stehenden Ma
gie-Diskurs zu schließen.16 Die Zusammenstellung der Werke, die im Anhang 
zu finden ist, beruht auf einer Auswertung der Mittelhochdeutschen Begriffsdaten
bank17 sowie des Motif-Index of German Secular Narrative Literature;18 hinzugezogen 
wurden außerdem die Übersichtsveröffentlichungen zu dem Thema sowie die 
einschlägige Forschungsliteratur zu einzelnen Werken.

2	 „zouber“ in der mittelalterlichen deutschen Literatur bis und um 1200
Die größte Auffälligkeit in Hinsicht auf die literarischen Magie-Diskurse bis ca. 
1200 ist, dass ein neuer Begriff auftaucht: die „Nigromantie“. Dies geschieht fast 
gleichzeitig in zwei Werken, wobei es von der Datierung des Lanzelet des Ulrich 
von Zatzikhoven [6] im Vergleich zum Parzival Wolframs von Eschenbach [8] ab­
hängt,19 wem von beiden der Primat zuzusprechen ist. Im Lanzelet will der Pro
tagonist die Königin Ginover aus der Gewalt ihres Entführers Valerin befreien, 
der seine Burg jedoch mit einem „zouber“ umgeben hat, der jeden Eindringling 
zum Feigling macht (3542–3545). Diesen „zouber“ kann nur Malduc außer Kraft 
setzen, der selbst als „gougelær“ (7455) und als „wîser man“ (7364) bezeichnet 
wird, der „an den swarzen buochen sîne liste“ versucht (7357). Bei der Zaube-
rei im Lanzelet handelt es sich eindeutig um die für die Artusliteratur typischen 
Märchenelemente20 – bezeichnenderweise wurde Lanzelet als Kind von einer 
„merfeie“ entführt –, wie sie auch im zeitgleichen Iwein Hartmanns von Aue 
etwa in dem unwetterverursachenden Quellwasser oder in dem unsichtbar ma­
chenden Zauberring entgegentritt. Umso auffälliger ist, dass Malduc für seine 
„list“ nun „swarze buocher“ benötigt und dass die Lebensechtheit der auf ei-
nen Mantel gestickten Tiere, den die Meerfee an den Artushof für eine Tugend-
probe geschickt hatte, durch „ein zouberlist von nigromanzîe“ (5830f.) bewirkt 
worden sein soll. Was mit der „zouberlist“ gemeint sein könnte, zeigt die fast 

16	 Zur den Magie-Diskursen in der Antike und in der frühen Neuzeit s. Bernd-Christian Otto: 
Magie. Rezeptions- und diskursgeschichtliche Analysen von der Antike bis zur Neuzeit. 
Berlin, New York 2011; zur Magie im Mittelalter s. Richard Kieckhefer: Magie im Mittelalter. 
München 1992.

17	 URL: http://mhdbdb.sbg.ac.at/ (18.03.2019).
18	 Motif-Index of German Secular Narrative Literature from the Beginning to 1400. Hg. v. Hel-

mut Birkhan. 7 Bde. Berlin [u.  a.] 2005–2010.
19	 Isolde Neugart: [Art.] Ulrich von Zatzikhoven. In: 2VL 10 (1999), Sp. 61–68, hier Sp. 65.
20	 Vgl. Wolfram Voelker: Märchenhafte Elemente bei Chrétien de Troyes. Bonn 1972; Hans-

Dieter Mauritz: Der Ritter im magischen Reich. Märchenelemente im französischen Aben­
teuerroman des 12. und 13. Jahrhunderts. Frankfurt/M., Bern 1974; Walter Haug: Das Fantas­
tische in der späteren deutschen Artusliteratur. In: Spätmittelalterliche Artusliteratur […]. 
Hg. v. Karl Heinz Göller. München, Wien, Zürich 1984, S. 133–149; Natascha Wieshofer: Fee 
und Zauberin. Analysen zur Figurensymbolik der mittelhochdeutschen Artusepik bis 1210. 
Wien 1995. – Die neuere Forschungsliteratur dagegen sieht den Begriff des ,Märchenhaf-
ten‘ kritisch und setzt denjenigen des ,Wunderbaren‘ dagegen. S. Schöning (Lit. zu Nr. 34), 
S. 165–193; Jutta Eming: Funktionswandel des Wunderbaren. Studien zum Bel Inconnu, zum 
Wigalois und zum Wigalois vom Rade. Trier 1999.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



51Propheten, Beschwörer, Nigromanten

zeitgleich von Otto von Freising geschriebene Übersetzung der Josaphat-Legen­
de (um 1200) [7]: Nachdem Josaphat von dem Eremiten Barlaam zum Christen­
tum bekehrt worden ist, zieht der Vater, nachdem alle anderen Mittel versagt 
haben, einen Meister Theodosias zu Hilfe, der Josaphat wieder vom christlichen 
Glauben abbringen soll. Dieser Theodosias wird als Herr der Teufel geschildert, 
die von ihm ausgesandt werden, um Josaphat, insbesondere durch die Liebe zu 
einer jungen Frau, zum Abfall zu bewegen, was aber misslingt; am Ende wird 
Theodosias selbst zum Christen. Die Art seiner Herrschaft über die Teufel wird 
nicht näher beschrieben; es wird lediglich gesagt, dass er ein „zouberaere“ war 
und „an zouberbuochen“ las (12037f.). In der Vorlage Ottos, der im letzten Drittel 
des 12. Jahrhunderts entstandenen sog. Vulgatfassung der lateinischen Überset­
zung21 der griechischen Legende,22 wird Theodosias beschrieben als „Mann, der 
sich den ‚artes magicae‘ widmet und Verteidiger der Irrtümer der Abgötter“ sei.23 
Wenn Otto die „ars magica“, mit denen Theodosias seine „dyabolica milicia“, 
das heißt viele der bösen Geister („multos malignorum spirituum“) rufen kann 
(„vocans“),24 mit „zouberbuoch“ übersetzt, dann zeigt dies, dass er unter „ars ma­
gica“ jetzt eine Buchwissenschaft versteht. In diesem Sinne wäre dann auch die 
„zouberlist“ Ulrichs von Etzenbach als Entsprechung von „ars magica“ zu ver-
stehen, die Malduc wie Theodosias „den swarzen buochen“ entnehmen und die 
bei Ulrich nun erstmals als „nigromancîe“ beschrieben wird. Im Unterschied zu 
Otto allerdings, das bliebe festzuhalten, liegt bei Ulrich die Betonung mehr auf 
der „list“, dem Kunstgemäßen also;25 von einer Herbeirufung der Dämonen ist 
bei ihm nirgends die Rede.

Diese selbe magische Buchgelehrsamkeit der Nigromantie findet sich nun 
auch im Parzival Wolframs von Eschenbach (nach 1203) wieder. Bekanntlich be-
richtet Wolfram in einem Exkurs, dass die Quelle des Parzival, eine angeblich 
von dem Provençalen Kyot geschriebene Gralsgeschichte, zurückgehe auf ein 

21	 Eine moderne Ausgabe existiert nicht. Der älteste Druck ist: Barlaam et Josaphat. [Speyer: 
Drucker der Gesta Christi, um 1472/73] (GW 03396). 

22	 Vgl. Constanza Cordoni, Barlaam und Josaphat in der europäischen Literatur des Mittelal-
ters. Darstellung der Stofftraditionen – Bibliographie – Studien. Berlin 2014.

23	 „vbi habitat vir quidam magicis vacans artibus ydolorum erroris accerimus defensor theo-
das nomine“. Barlaam et Josaphat (Anm. 21), f. 218v.

24	 Ebd.
25	 Mhd. „list“ meint diejenigen Kenntnisse, die auf eine methodische Aneignung von Wissen 

zurückgehen; schon Notker übersetzt daher „ars“ mit „buochliste“. „ars“ wiederum wird 
von Isidor definiert als derjenige Wissensbestand, der aus Regeln und Vorschriften bestehe. 
Alternativ wird zu „list“ im Mhd. auch „kunst“ gebraucht, wobei die beiden Begriffe der­
gestalt hierarchisiert werden, dass mit „kunst“ die höherwertigen Kenntnisse des richtigen 
Handelns bezeichnet werden. Vgl. dazu: ,Scientia’ und ,Ars’ im Hoch- und Spätmittelalter. 
Hg. v. Ingrid Cramer-Ruegenberg u. Andreas Speer. Berlin, New York 1994, und zusammen­
fassend Udo Kühne, [Art] Artes liberales. In: 3Reallexikon 1 (1997), S. 144–146; Frank Fürbeth: 
Das wissensvermittelnde Schrifttum des Mittelalters in deutscher Sprache. In: Deutsches 
Literatur-Lexikon. Das Mittelalter. Hg. v. Wolfgang Achnitz. Bd. 6. Das wissensvermittelnde 
Schrifttum bis zum Ausgang des 14. Jahrhunderts. Berlin 2014, S. VII–XXVII, hier S. VII–IX.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



52 Frank Fürbeth

von diesem in Toledo gefundenen Buch von einem gewissen Flegetanis, das „in 
heidenischer schrifte“ (453, 13) geschrieben war und offensichtlich die Bewegung 
der Sterne und ihren Einfluß auf die menschliche Natur dargestellt hatte; zu de-
ren Verständnis habe Kyot erst „der karakter â b c“ (453, 15) lernen müssen, wozu 
er aber nicht die „list von nigrômanzie“ (453, 17) benötigt habe. Die Beschreibung 
des Inhalts des Buchs als „list“ („ars“) (magica) „von nigrômanzie“ deckt sich mit 
derjenigen der Bücher Malducs bei Ulrich von Zatzikhofen; Wolfram gibt aber 
noch einige weitere Informationen: Es geht darin um den Sternen- und Planeten
himmel und damit zusammenhängend um „karakteres“. Zu den letzteren wer-
den nun tatsächlich im 12. Jahrhundert in Toledo Bücher aus dem Arabischen ins 
Lateinische übersetzt; es handelt sich dabei um Schrift- oder sonstige Zeichen, 
die bei bestimmten Himmelskonstellationen in korrespondierendes Material 
geschnitten werden und so die stellaren Kräfte konservieren und auch zukünf-
tig wirkmächtig machen können.26 Auf ein solches astrologisch-imagologisches 
Werk muss Wolfram anspielen,27 wobei die Betonung, die er darauf legt, dass 
Kyot die „list von nigrômanzie“ für das Verständnis der Gralsgeschichte nicht 
habe lernen müssen, deutlich macht, dass es sich dabei für ihn um eine nicht un
problematische „ars“ handele.

3	 Die Karriere eines Terminus: Nigromantie
Dies verweist nun auf die Begriffsgeschichte der ,Nigromantie‘. Der Terminus 
nämlich entsteht erst in der ersten Hälfte des 12.  Jahrhunderts und ersetzt das 
ältere Wort ,Necromantie‘, das nach Isidor von Sevilla als weitere Subspecies der 
„ars magica“ die Zukunftsvorhersage mit Hilfe der Befragung von Toten meint.28 
Mit der Wortveränderung einher geht eine Begriffsverschiebung: Durch die 
schon bei Isidor zu findende Anmerkung, die Totenbefragung geschehe mittels 
der Opferung von Blut, weil dies die Dämonen liebten,29 wird aus der Totenbe-
fragung die Dämonenbeschwörung; das griechische „necros“ wird ersetzt durch 
das lateinische „niger“.30 Die erste ausführliche theoretische Darstellung stammt 

26	 Vgl. Nicola Weill-Parot: Les „images astrologiques“ au Moyen Âge et à la Renaissance. Spé-
culations intellectuelles et pratiques magiques (XIIe–XVe siècle). Paris 2002. Abbildungen von 
solchen „caracteres“ aus einer Münchner Handschrift bei Richard Kieckhefer: Forbidden 
Rites. A Necromancer’s Manual of the Fifteenth Century. Gloucestershire 1997, S. 353–373.

27	 Vgl. dazu ausführlich Frank Fürbeth: Der Gral in Wolframs Parzival und das zugrundelie-
gende Buch des Flegetanis im Kontext der Astralmagie des 12. Jahrhunderts. In: Astronomie 
und Astrologie im Kontext von Religionen. Hg. v. Gudrun Wolfschmidt. Hamburg 2018, 
S. 143–167 (mit weiterer Literatur).

28	 „Necromantii sunt, quorum praecantationibus videntur resuscitati mortui divinae, et ad 
interrogata respondere.“ Isidor: Etymologiarum Libri (Anm. 2), 8, 9, 11.

29	 „ad quos sciscitandos cadaveri sanguis adicitur. Nam amare daemones sanguinem dicitur“. 
Ebd.

30	 Die Entwicklung der Wort- und Begriffsgeschichte bei Dieter Harmening: Supersititio. Über­
lieferungs- und theoriegeschichtliche Untersuchungen zur kirchlich-theologischen Aber
glaubensliteratur des Mittelalters. Berlin 1979, S. 205–207. Vgl. dazu auch die Ausführungen 
in Anm. 38.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



53Propheten, Beschwörer, Nigromanten

von Bern von der Reichenau (1008–1048), der die Verbreitung häretischer Irrleh-
ren von Leuten, 

die in dem Glauben, ein jeder Mensch werde unter einer bestimmten Ster-
nenkonstellation geboren, den Lauf der Gestirne beobachten, von den Dä-
monen Auskünfte einholen, Wahrsager befragen [und] sich der Kunst der 
Magie widmen,31 

zum Anlass nimmt, einen Traktat De nigromantia seu divinatione daemonum zu 
schreiben. In der Hauptsache geht es ihm dabei um die Frage, ob und wie die 
Dämonen die Zukunft vorhersagen können und wie die guten von den bösen 
Engeln zu unterscheiden sind; seine Quellen sind vor allen De civitate Dei des 
Augustinus und die Verteidigungsschrift des Apuleius gegen den Vorwurf 
der Magie.32 Die Heiligung der Dämonen durch Opfergaben durch den Magus 
wird nun von Bern erstmals als „nichromantia“ bezeichnet,33 wobei allerdings 
die Nähe zu dem Konzept der „Necromantie“ bei Isidor immer noch groß ist.34 
Wenn man dem Herausgeber des Textes folgen will, hätte man gleichwohl „in 
Berns Traktat die frühesten Belege für die Bedeutungsveränderung des Begriffs 
der ‚necromantia‘“,35 was im Übrigen dadurch gestützt werde, dass zeitgleich um 
1050 Anselm von Besate in seiner Rhetorimachia, einer Schrift gegen die Laster 
der Kleriker, beschreibt, wie ein „maleficus“, um die Dämonen herbeizuzwingen, 
sich einiger „caracteres hebraica vel diabolica“ bediene, die in einem „quaternio 
nigromantiae“ enthalten seien.36 Auch Bern erwähnt die „caracteres“ in einem 
Zug mit der Dämonenbeschwörung und der Astrologie: „In his omnibus caue-
amus obseruationes stellarum, supersticiones doemunum, signa characterum, 
curas somniorum.“37

Auf diesen um 1100 noch relativ neuen und kaum belegbaren38 Terminus 
der ,Nigromantie‘ wird nun erstaunlicherweise im Zuge der Rezeption der ara­

31	 „qui syderum cursus obseruant putantes unumquemque hominem sub constellationibus 
nasci, a daemonibus responsa petunt, diuinationes requirunt, artem magicam colunt.“ Bern 
von der Reichenau: De nigromantia seu divinatione daemonum contemnenda […] Edition, 
Übersetzung, Kommentar von Niels Becker. Heidelberg 2017, Zitat S. 88, Übersetzung S. 89.

32	 Vgl. dazu Luck: Magie (Anm. 12), S. 138–144 (Übersetzung der Kapitel 25–43), Otto: Magie 
(Anm. 16), S. 235–264.

33	 „Num legimus aliquem magum uel, qui diabolo per nichromantiam sacrificant uel Deum 
negant […]” („Aber lesen wir, dass ein Zauberer oder Menschen, die dem Teufel durch Nik-
romantie Opfer gebracht haben […]“) Bern: De nigromantia (Anm. 31), S. 146, 736 u. 145.

34	 Becker (Bern: De nigromantia, Anm. 31), S. 73, meint dagegen, dass „nichromantia“ auf den 
Inhalt des gesamten Traktats, der Divination durch Dämonenbeschwörung, zu beziehen sei. 
Die Titelgebung ,De nigromantia‘ scheint allerdings eine spätere Zutat zu sein (ebd., S. 69f.).

35	 Becker (Bern: De nigromantia, Anm. 31), S. 73.
36	 Zit. n. Bern: De nigromantia (Anm. 31), S. 72. Die Rhetorimachia ist ediert in den MGH, Quel-

len zur Geistesgeschichte 2 (1958), S. 143–146.
37	 Bern: De nigromantia (Anm. 31), S. 160, Z. 975ff. („Bei all dem hüten wir uns vor der Be-

obachtung der Gestirne, der abergläubischen Verehrung der Dämonen, der Verwendung 
abergläubischer Zeichen und der Deutung von Träumen.“ Ebd., S. 161).

38	 Harmening: Superstitio (Anm. 30), S. 207, nennt als ältesten Beleg für den Terminus „nigro­

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



54 Frank Fürbeth

bischen Wissenschaften im 12.  Jahrhundert zur Bezeichnung der astrologisch-
astralmagischen Verfahren zurückgegriffen, obwohl diese nach Meinung der 
arabischen Autoren und ihrer lateinischen Übersetzer gerade nicht dämonisch 
bewirkt sind, sondern auf rein naturwissenschaftlichen Kausalitäten beruhen.39 
Dominicus Gundissalinus subsumiert um 1150 in seiner auf der arabischen Wis-
senseinteilung des Al-Farabi basierenden „divisio philosophiae“ unter die „scien
cia naturalis“ acht Teile: „scientia de medicina, scientia de iudiciis, scientia de 
nigromantia secundum physicam, scientia de imaginibus, scientia de agricultu-
ra, scientia de navigatione, scientia de speculis, scientia de alquimia.“40 Da die 
„nigromantia“ zwischen der Astrologie (der „sciencia de iudiciis“) und der Wis
senschaft „von den Bildern“ („de imaginibus“) aufgeführt wird, bei der es sich 
um die auch bei Wolfram genannte astrologisch-imagologische „ars“ handeln 
wird, muss mit „nigromantia“ bei Dominicus eine gleichsam naturwissenschaft
liche („secundum physicam“) Ausnutzung der Sternenkräfte gemeint sein. Da 
das arabische Original von Al-Farabis Wissenseinteilung verloren und nur die 
lateinische Übersetzung erhalten ist, in der ebenfalls nur die „nigromantia se­
cundum physicam“ genannt wird,41 wissen wir nicht mehr, welchen arabischen 
Terminus Dominicus damit übersetzt hat. Charles Burnett hat in diesem Zusam­
menhang auf zwei Schriften des Petrus Alfonsi hingewiesen, der im arabischen 
Spanien aufgewachsen und 1106 zum Christentum konvertiert war; in seinen 
Werken hat er seine Kenntnisse des arabisch-jüdischen Wissens weitergegeben.42 
In seiner Disciplina clericalis (um 1110/20) zählt er die sieben „artes“ auf, wobei 
die ersten sechs für ihn „dialectica, arithmetica, geometria, phisica, musica“ und 

mantia“ den Policraticus Johns von Salisbury (1156/59). Becker (Bern: De nigromantia, Anm. 31), 
S. 72, führt außer der Rhetorimachia noch zwei Belege aus den mittellateinischen Wörterbü­
chern für die Jahre um 1125 an. Dies widerspricht dem Befund von Michaela Essler: Zauber, 
Magie und Hexerei. Eine etymologische und wortgeschichtliche Untersuchung sprachlicher 
Ausdrücke des Sinnbezirks Zauber und Magie in indogermanischen Sprachen. Norderstedt 
2017 (Diss. Münster 2016), S. 136, die die Bildung von „ars nigromantica“ schon ab dem 6. Jahr­
hundert als belegt ansieht, sich dabei aber auf Isidor beruft, der hier allerdings weder von ei-
ner „ars“ spricht noch die Schreibweise „nigromantia“ benutzt. Andere von ihr beigebrachte 
Belege sind ein Zitat von Gregor von Tours (6. Jh.) sowie ebenfalls mehrere Nachweise aus 
mittellateinischen Wörterbüchern für die Schreibweisen „necromantie“ und „nigromantie“, 
„die zwischen dem 8. und 12. Jh. datieren“. Da Essler offensichtlich nicht zwischen „necro­
mantie“ und „nigromantie“ unterscheidet, ist vorerst den Belegen von Becker zu glauben.

39	 Vgl. zu den unter christlich-theologischer Perspektive als superstitiös verurteilten natur
wissenschaftlichen Praktiken der Araber und ihrer Bewertung in den lateinischen Wis
senssystematiken Frank Fürbeth: Die Stellung der Artes magicae in den hochmittelalterli­
chen ,divisiones philosophiae‘. In: ‚Artes‘ im Mittelalter. Hg. v. Ursula Schaefer. Berlin 1999, 
S. 249–262.

40	 Dominicus Gundissalinus: De divisione philosophiae. Über die Einteilung der Philosophie. 
Lateinisch/Deutsch. Hg., übers. […] v. Alexander Fidora u. Dorothée Werner. Freiburg, Basel, 
Wien 2007, S. 76.

41	 Alfarabi: Über den Ursprung der Wissenschaften (De ortu scientiarum). Hg. v. Clemens 
Baeumker. Münster 1916.

42	 Vgl. J. Stohlmann, [Art.] P.[etrus] Alfonsis. In: LexMA 6 (1999), S. 1960f.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



55Propheten, Beschwörer, Nigromanten

„astronomia“ seien. Bezüglich der siebten seien sich die Gelehrten uneinig, man-
che nennen die Grammatik, manche die Philosophie, diejenigen aber, die die 
Möglichkeit von Weissagungen („prophetias“) verfechten, meinen, dies sei die 
„nigromantia“.43 In seinem Dialogus (um 1110) untergliedert Petrus die „nigro-
mancia“ wiederum in neun Teile: Die ersten vier beschäftigen sich mit den vier 
Elementen und zeigen, wie wir mit ihnen „secundum physicam“ operieren, die 
anderen fünf dagegen, wie wir dazu die Hilfe der bösen Geister („maligni spi-
ritus“), die von den Menschen Teufel genannt werden, herbeirufen.44 Burnett 
meint, dass diese vier ersten Teile der Nigromantie (bei der es sich im Übrigen um 
eine der frühesten Erwähnungen des Terminus handeln dürfte) „secundum phy­
sicam“ mit jener „nigromantia secundum physicam“ bei Dominicus Gundissali­
nus identisch sei,45 und verweist dazu auf den einhundert Jahre nach der Divisio 
philosophiae entstandenen Speculum astronomiae (um 1260), der Albertus Magnus 
zugeschrieben wird und in dem es um eine Beschreibung und Aufzählung der 
einzelnen Teile der Astronomie und Astrologie sowie der dazugehörigen Wer
ke geht. Dabei nennt Albertus bei der letzten der vier Arten der Astrologie nach 
Ptolemaeus („de revolutionibus, de nativitatibus, de interrogationibus, de electio
nibus horarum“) noch einen fünften Teil „de imaginibus“, der diesen vieren zu-
geordnet sei, weil ihre Verfechter astronomische Beobachtungen für ihre Zwecke 
gebrauchen: Es handele sich dabei um jene „verfluchten nekromantischen Bücher 
von den Bildern, Vortäuschungen und ‚caracteres‘, Ringen und Siegeln“.46 Diese 
„scientia de imaginibus“ unterteilt Albertus wieder dreifach: Die erste stelle die 
Bilder unter Rauchopfern und Anrufung der Dämonen her,47 die zweite schreibe 
„caracteres“ unter Beschwörung bestimmter Namen,48 und die dritte eliminie­
re diese „Unflätigkeit“, weil sie keine Rauchopfer, Invokationen, Beschwörungen 
oder Einschreibungen von „caracteres“ enthalte, sondern ihre Kraft allein von 
den himmlischen Konstellationen erhalte.49 Ohne im weiteren zu sehr ins Detail 

43	 „Hae sunt artes: dialectica, arithmetica, geometria, phisica, musica, astronomia. De septima 
vero diversae plurimorum sunt sententiae quaenam sit: philosophi qui prophetias sectan-
tur, aiunt nigromantiam esse septimam.“ Petrus Alfonsi: Disciplina clericalis. Hg. v. Alfons 
Hilka u. Werner Söderhjelm. Bd. 1. Lateinischer Text. Helsinki 1911, S. 10.

44	 Charles Burnett: Talismans: Magic as Science? Necromancy among the Seven Liberal Arts. 
In: Ders., Magic and Divination in the Middle Ages. Aldershot 1996, S. 1–15, hier S. 4f.

45	 Burnett: Talismans (Anm. 44), S. 4, Anm. 13.
46	 „Quarta de electionibus horarum laudabilium, cui parti supponitur pars illa quae est de 

imaginibus. […] Sed isti parti associantur illi libri maledicti necromantici, de imaginibus, 
praestigiis et characteribus, annulis et sigillis eo quo simulationis gratia sibi mutuant quas-
dam observationes astronomicas, ut sic se reddant aliquatenus fide dignos.“ Paola Zambel-
li: The Speculum Astronomiae and its Enigma. Astrology, Theology and Science in Albertus 
Magnus and his Contemporaries. Dordrecht, Boston, London 1992, S. 222.

47	 „Est enim unum modus abominabilis, qui suffumigationem et invocationem exigit.“ Zam-
belli: Speculum (Anm. 46), S. 240.

48	 „Est alius modus aliquantulum minus incommodus, detestabilis tamen, qui fit per inscrip­
tionem characterum per quadeam nomina exorcizandorum.“ Ebd.

49	 „Tertius enim modus est imaginum astronomicarum, qui eliminat istas spurcitias, suffu-

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



56 Frank Fürbeth

gehen zu wollen: sollte es sich bei dieser dritten Subspecies der „sciencia de ima-
ginibus“ tatsächlich um die von Dominicus genannte „nigromantia secundum 
physicam“ handeln, dann dürfte sie nach Albertus Magnus eigentlich gar nicht 
so heißen, da sie eben im Gegensatz zu den ersten beiden nicht „necromantisch“ 
ist. Wie auch immer: die Ausführungen von Petrus Alfonsi über Dominicus Gun-
dissalinus bis Albertus Magnus zeigen, dass sich ab dem Beginn des 12.  Jahr
hunderts eine zweite Bedeutung von ,Nigromantie‘ etabliert hat, die nicht mehr 
nur, wie etwa bei Bern von Reichenau, die Beschwörung von Dämonen meint, 
sondern bei der es um eine naturwissenschaftliche „scientia“ bzw. „ars“ geht, 
die sich mit der Nutzbarmachung der stellaren Einflüsse auf die sublunare Welt 
durch die Herstellung von „imagines“ beschäftigt. 

Als berühmtester Vertreter dieser ,naturwissenschaftlichen Nigromantie‘ im 
Mittelalter kann wohl, folgt man dem späteren Zeugnis des Münchner Arztes 
Johannes Hartlieb in seinem Buch aller verbotenen Künste, der es als das vollkom-
menste, aber auch als das teuflischste Buch in dieser Kunst bezeichnete,50 der 
Picatrix gelten, bei dem es sich um eine im Jahr 1256 erfolgte erst spanische, dann 
lateinische Übersetzung des arabischen Ġājat al- .hakīm („Das Ziel des Weisen“) 
handelt; als Verfasser wird ein ansonsten unbekannter arabischer Autor des 
11. Jahrhunderts aus Spanien angenommen.51 Der Picatrix bietet eine umfassende, 
aus verschiedenen anderen Autoren zusammen gefügte Übersicht über die Theo-
rie und Praxis der Magie, wobei allerdings der Schwerpunkt auf der Darstellung 
der stellaren Einflüsse auf die sublunare Welt liegt; im Picatrix wird dieser Ein-
fluss erklärt durch die Emanationen insbesondere der Planeten, die als deren 
Kräfte die gesamte Natur sympathetisch durchziehen.52 In praktischer Hinsicht 
können diese Kräfte gebündelt und eingefangen werden; die Beschreibung der 
Herstellung von entsprechenden Talismanen zu den verschiedensten Zwecken 
nimmt im Picatrix einen großen Raum ein.

Für unseren Zusammenhang von besonderem Interesse ist nun, dass zu An-
fang des Picatrix der Autor eine kurze Definition dieser Zusammenhänge gibt: 

sein Gegenstand ist [die Wirkung von]53 Geist auf Geist. Diese aber liegt 
vor beim Nirendsch und der Phantasmagorie, während der Gegenstand 
der Talismankunst [die Wirkung von] Geist auf Körper, und der der Alche-
mie [die von] Körper auf Körper ist.54 

migationes et invocationes non habet, neque exorcizationes aut characterum inscriptiones 
admittit, sed virtutem nanciscitur solummodo a figura caelesti.“ Ebd., S. 246.

50	 Johannes Hartlieb: Das Buch aller verbotenen Künste, des Aberglaubens und der Zauberei. 
Hg., übers. und kommentiert v. Falk Eisermann u. Eckhard Graf. Ahlerstedt 1989, S. 48.

51	 Vgl. dazu Picatrix. Das Ziel des Weisen von Pseudo-Mağrī .tī. Translated into German from 
the Arabic by Hellmut Ritter. London 1962, S. XXIf.

52	 Ebd., S. XXX–XXXII.
53	 Einfügungen in eckigen Klammern im Original.
54	 Ebd., S. 7.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



57Propheten, Beschwörer, Nigromanten

Der Talisman übe „aus den Substanzen der Macht und der Gewalt heraus“ 

auf das, wofür er zusammengesetzt ist, eine Wirkung der Überwältigung 
und Übermächtigung aus durch Zahlenbeziehungen und sphärische Ge-
heimnisse, die in bestimmte Körper zu geeigneten Zeiten gelegt sind, und 
durch starke Räucherungen, die das dem betreffenden Talisman zugehö-
rige Pneuma anziehen.55 

Die Gesamtheit dieser „artes“ wird vom arabischen Autor „si .hr“ genannt, was 
in der modernen Übersetzung mit „Zauber“ übertragen wird. In der lateinischen 
Übersetzung des 13. Jahrhunderts steht an den entsprechenden Stellen allerdings 
nicht „(ars) magica“, sondern „Nigromantie“,56 was deutlich zeigt, dass dieser 
Terminus nun auch von den Vertretern einer nicht-dämonisch, sondern natur-
wissenschaftlich aufgefassten astrologisch-imagologischen Kunst benutzt wird. 
Dass diese durch die begleitende „invocatio spiritum“ oder „exorcizatio nomi-
num“ wiederum in die Nähe der Nigromantie im ersten Sinne, der Dämonenbe-
schwörung, gerückt wird, versteht sich von selbst und dürfte verantwortlich sein 
einerseits überhaupt für die Verwendung des Terminus für die Nigromantie im 
zweiten Sinne, andererseits aber auch für die Verwirrung beider Begriffe in der 
Wissenschaft wie in der Literatur der Zeit.

Ulrich von Zatzikhoven und Wolfram von Eschenbach sind damit auf der 
Höhe des zeitgenössischen Magie-Diskurses, wobei Wolfram, anders als Ulrich, 
nicht einfach nur von irgendeiner „zouberlist von nigromanzîe“ schreibt, sondern 
offenbar den Inhalt dieser nigromantischen „scientia de imaginibus“ genauer 
kennt. Insbesondere aber weiß Wolfram, wo diese Bücher geschrieben werden: in 
Toledo, dem Zentrum der Übersetzertätigkeit aus dem Arabischen, dem deshalb 
nicht von ungefähr im Lauf der Zeit eine ,Hochschule der Zauberei‘ zugeschrie-
ben wird.57 Bei Hartmann von Aue und Heinrich von Veldeke ist dieser neue 
Terminus dagegen noch nicht angekommen. Im Erec (um 1185) [4] verweist nicht 
zuletzt der Name der Königsschwester Famurgan, der von Hartmann gegenüber 
Chrétien um das Präfix ,Fee‘ ergänzt worden ist, wieder auf die Märchenwelt.58 
Die Anspielungen Hartmanns auf die Sibille (5216) in Eneas’ Unterweltfahrt und 
Ericto (5217) in Lukans Pharsalia rufen dagegen antike Vorstellungen von Pro
phetie und Magie auf, wozu auch passt, dass Famurgan als „gotinne“ (5161) be-

55	 Ebd., S. 8.
56	 Picatrix. The Latin version of the Ghāyat Al- .Hakīm. Text, Introduction, Appendices, Indices. 

Ed. by David Pingree. London 1986, S. 5.
57	 Vgl. Jean P. Molénat: [Art.] Übersetzer, Übersetzungen. II. Die Schule von Toledo. In: LexMA 

Bd. 8 (1997), Sp. 1150–1152; Philippe Verelst: L’art de Tolède ou le huitième des arts libéraux. 
Une approche d’une merveilleux épique. In: Aspects de l’epopée romane. Mentalités, idéo­
logies, intertextualités. Hg. v. Hans van Dijk u. Willem Noomen. Groningen 1995, S. 3–41; 
Klaus Herbers: Wissenskontakte und Wissensvermittlung in Spanien. Sprache, Verbreitung 
und Reaktionen. In: Artes im Mittelalter (Anm. 39), S. 230–247.

58	 Vgl. Hendricus Sparnaay: Feimurgan. In: Neophilologus 16 (1931), S. 255–261; Cola Minis: 
Fâmurgân. ,Erec‘ 5156. In. Neophilologus 30 (1946), S. 65–68.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



58 Frank Fürbeth

zeichnet wird und Fähigkeiten der Diana besitzt. Allerdings sind diese Vorstel-
lungen schon christlich umgedeutet, so dass Famurgan als Teufelsbeherrscherin 
dargestellt wird: es „waren die übelen geiste, die dâ tiuvel sint genant […] alle 
under ir hant“ (5195–5197). Ausschließlich auf den antiken Magie-Diskurs ver-
weist Heinrich von Veldeke im Eneasroman (um 1187/89) [5], wo die verlassene 
Dido nach einer Frau schickt, „diu starke zouber kann“ (2265) und von der sie 
ein Gegenmittel zu ihrer Liebe zu Eneas erhofft (bei Heinrich allerdings nur zum 
Schein, um von dem geplanten Selbstmord abzulenken). Dido beschreibt die Frau 
als sternenkundig, die die Zukunft vorhersagen kann und deshalb „den prophe-
ten gelîchet“ (2278), außerdem könne sie „wunderes vil“ (2280). Als „Prophet“ ist 
auch Nectanebos in der Historia de preliis von Olimpias bewundernd angeredet 
worden, so dass man es hier deutlich mit einen weiblichen Gegenstück zum per
sisch-ägyptischen „magus“ zu tun hat. In der indirekten Vorlage Heinrichs, der 
Eneide Vergils, wird die Frau tatsächlich als ,Priesterin‘ und „Hüterin des Tempels 
der Hesperiden“ beschrieben.59

4	 Phänotypen des Zauberers: Diskurse über Magie  
in der deutschen Literatur nach 1200

Wie zu sehen, sind die zentralen Indikatoren für die jeweiligen Vorstellungen 
von Zauberei die Termini, die dafür gebraucht werden. Betrachtet man etwa 
die gängigen mittelalterlichen Beschreibungen von Magie, wie sie von Isidor 
von Sevilla, Hugo von St. Viktor oder in anderen Wissenssystematiken gegeben 
werden, dann handelt es sich zum größten Teil um Zusammenstellungen von 
Wahrsagepraktiken, also genau dem, was man heute eigentlich gar nicht unter 
Magie verstehen würde. Isidor schreibt zwar zu Beginn seiner entsprechenden 
Ausführungen in der für ihn typischen etymologischen Ableitung, dass die Ma-
gier („magi“) diejenigen seien, die gemeinhin Übeltäter wegen der Größe ihrer 
Verbrechen genannt werden („qui vulgo malefici ob facinorum magnitudinem 
nuncupatur“), nennt dann aber, angefangen mit den Totenbeschwörern („necro-
mantii“) bis zu den Loswerfern („sortilegi“), nur eine lange Reihe von gängigen 
antiken Arten der Zukunftsvorhersage. Die einzige Ausnahme bilden die „incan-
tatores“ als Subspecies der „magi“, die „allein durch die Gewalt ihres Spruches 
jemanden aus dem Wege räumen können“, die „Elemente durcheinander rütteln 
können“ und „die Sinne der Menschen verwirren“. Erst im Nachgang erklärt Isi-
dor diese „incantatio“ gut augustinisch als Herbeirufung der Dämonen.60

Wie gezeigt stehen Alberic und Lamprecht in dieser Diskurstradition, wenn 
sie Nectanebos als „enchanteur“ oder „goukelære“ bezeichnen. Die zweite Über­
setz ung allerdings des griechischen Alexanderromans, die Nativitas et victoria 
Alexandri magni (um 968/69) und ihre Bearbeitungen, die verschiedenen Rezen
sionen der Historia de preliis (11. u. 12. Jh.), haben in Folge der Umdeutung der 

59	 „Massylae gentis monstrata sacerdos, Hesperidum templi custos“; Aeneis, 4. Gesang, 483f.
60	 Isidor: Etymologiarum libri (Anm. 2), Lib. VIII, Kap. 9, 9.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



59Propheten, Beschwörer, Nigromanten

antiken Götter zu teuflischen Dämonen durch Augustinus auch aus dem Pries­
terkönig Nectanebos einen Teufelsbündner gemacht. Nectanebos ist zwar noch 
immer Astrologe und Mathematicus,61 das „carmen secretum“ wird jetzt aller-
dings zu einer „incantatio per diabolica figmenta“,62 und Nectanebos verkleidet 
sich nicht mehr zu seinem Beilager bei Olimpias, sondern er „transfigurat se per 
magicas incantationes in figuram draconis“.63 Die Basler Bearbeitung des Alexan
derliedes [3] (13. Jh.) des Pfaffen Lamprecht fügt nun die von Lamprecht mit Albe­
ric unterdrückte Vorgeschichte des Nectanebos nach der Historia de preliis wieder 
ein. Erstaunlicherweise tilgt der Basler Alexander allerdings den dämonologischen 
Charakter, wozu er vielleicht durch eine Veränderung in seiner Vorlage ermutigt 
wurde: In einer Handschrift der Historia de preliis aus dem 12.  Jahrhundert er-
scheint nun auch der neue Terminus der „Nigromantie“: „mathematica“, das von 
Isidor bis zu Hugo von St. Viktor die Vorhersage aus den Sternen meinte, wird 
jetzt ersetzt durch „nigrama[n]tica“.64 Der Basler Alexander muss dies im Sinne der 
„nigromantia secundum physicam“ verstanden haben, denn dem König Nectane­
bos kommt niemand in den Kenntnissen an „astronomî“ und „nigramacî“ gleich 
(3–5), so dass er zur Produktion des falschen Traumes von Olimpia die „incantatio 
per diabolica figmenta“ nicht mehr benötigt; dies lässt der Basler Bearbeiter weg. 
Stattdessen betont er, dass Nectanebos für seinen „zouber“ Kräuter und Wurzeln 
ausgräbt und damit nach „künstlîchem sit“ („nach Art und Weise der ars“; 216) 
Olimpias träumen lässt, dass der Gott Ammon ihr beigelegen habe (217–218);65 
in der nächsten Nacht kommt Nectanebos selbst „in eines traken wîs  […] und 
volbrâchte den willen sîn“ (243–245). Im Gegensatz zur Historia de preliis, wo sich 
Nectanebos wieder „per incantationes magicas“ verwandelt,66 sagt der Basler Be-
arbeiter nichts über die Bewerkstelligung dieser Transmutation. Auch die Ver-
wandlung des Nectanebos in einen Drachen, der vor dem König erscheint, wird 
im Basler Alexander abgeschwächt zu einem plötzlich im Saal auftauchenden Dra-
chen (V. 320).67 Insgesamt erscheint Nectanebos als gelehrter Astronom, der die 
Geburt Alexanders so lange verzögert, bis die Sternenkonstellation passend ist 
(367–390), und als Nigromant, unter dem aber jetzt ein Wissenschaftler zu verste-
hen ist, der die sublunaren Elemente (Kräuter und Wurzeln) nach den Regeln sei-
ner Kunst für seine Zwecke zu nutzen versteht. Von den „magicis artibus“, welche 

61	 Nectanebos ist „ingeniosus et peritus in astrologia et mathematica et de magicis virtutibus 
plenus“; Historia Alexandri Magni (Historia de preliis). Rezension J1. Hg. v. Alfons Hilka u. 
Karl Steffens. Meisenheim am Glan 1979, S. 2.

62	 Historia de preliis (Anm. 61), S. 12, 58.
63	 Historia de preliis (Anm. 61), S. 14, 13.
64	 Nectanebos „fuerit ingeniosus in astrologia et nigramatica“. Kinzel (Anhang, Nr. 1, Lit.), S. 3, 

Apparat zu 1–6; in der Pariser Handschrift 14169 aus dem 13. Jh. (ebd. S. XVIII).
65	 Vgl. auch V. 273 und „schuof mit den listen sîn“ statt in der lat. Vorlage „hec faciebat per dya­

bolica figmenta“ (Kinzel [Anm. 64], S. 14).
66	 Kinzel (Anm. 64), S. 12f.
67	 „Anecatanabus autem per artem magicam induit formam draconis“. Kinzel (Anm. 64), S. 16; 

„dô gie ein trak zuo der tür in“ (V. 320).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



60 Frank Fürbeth

die Historia de preliis noch ausdrücklich erwähnt, ist zwar noch gelegentlich als 
„zouber“ die Rede, die Teufel sind aber dabei nicht mehr involviert. 

Eine solche Verschiebung in der Terminologie und damit in der Beschreibung 
und Begründung magischer Handlungen ist nun in der gesamten deutschspra
chigen Literatur bis zum 15. Jahrhundert festzustellen. Dabei möchte ich von fünf 
Phänotypen des Zauberers und der Zauberin ausgehen, die wiederum für ver-
schiedenen Diskurse über Magie in der Antike und im Mittelalter stehen. Der 
erste wird von dem Nectanebos der Res Gestae Alexandri Magni verkörpert: ein 
antiker Priester-Magier, der aufgrund seiner Nähe zu den Göttern über die Fähig-
keiten der Traumdeutung, der „incantatio“ (im Sinne Isidors: „durch die Gewalt 
ihres Spruches“) und der Sinnestäuschung („praestigium“) verfügt. Dieser Typus 
findet sich naturgemäß in den Antikenromanen, also der Alexandergeschichte 
sowie der Geschichte Trojas, wo er von Medea verkörpert wird. Die kennzeich-
nenden Termini sind „wissager“,68 „goukelære“69 oder „prophet“.70 Dieser erste 
Phänotypus wird in der Nachfolge der augustinischen Dämonologie umgedeutet 
in den zweiten Phänotypus eines Teufelsbeschwörers; verkörpert wird er wieder 
von Nectanebos, wie er etwa in der lateinischen Historia de preliis beschrieben 
wird. Durch die terminologische Verschiebung von „Necromant“ zu „Nigro-
mant“ wäre dies die auch in der deutschen Literatur zu findende Bezeichnung. 
Damit ergibt sich allerdings eine folgenschwere Begriffsverwirrung; denn wie 
im Basler Alexander zu sehen, der von der Nigromantie-Definition bei Domini­
cus Gundissalinus beeinflusst scheint, wird auch der Wissenschaftler, der sich 
die Kenntnisse der kosmologischen Zusammenhänge für seine sublunaren Prak
tiken zu Nutze macht, als „Nigromant“ bezeichnet. Dieser dritte Phänotyp, ver­
körpert durch den Nectanebos des Basler Alexander, aber auch durch Flegetanis 
im Parzival, ist aber glücklicherweise durch eine Reihe von Attributen, Kennt-
nissen und Praktiken gut zu identifizieren. Das wichtigste ist, dass es sich bei 
seiner Tätigkeit um regelgeleitete Verfahren im Sinne des mittelalterlichen „ars“-
Begriffes handelt, was einerseits durch Bezeichnungen wie „kunst“ oder „list“ 
ausgedrückt wird,71 und andererseits dadurch gekennzeichnet wird, dass man 
diese „ars“ erlernen kann (vorzugsweise in Toledo,72 aber auch in Konstantino-
pel73 oder Paris74) und dass sie in Büchern niedergeschrieben ist.75 Diese (nicht-
dämonische) Art der Nigromantie ist eng verknüpft mit der Astronomie (im heu-

68	 Meister Wichbolt (Babiloth), ,Cronica Alexandri des großen Königs‘ (Anhang, Nr. 42).
69	 Vorauer Alexander (Anhang, Nr. 1), Straßburger Alexander (Anhang, Nr. 2).
70	 ,Eneasroman‘ (Anhang, Nr. 5), Meister Wichbolt (Anhang, Nr. 42), Johannes Hartlieb, 

,Alexanderroman‘ (Anhang, Nr. 45).
71	 Anhang, Nr. 4, 15, 17, 21, 23, 25, 45 („zouberlist“); 40 („zauberliche kunst“); 6, 8, 12, 13, 20, 29 

(„list von nigromancie“); 31, 32, 35, 36, 38 („chunst nigramancay“).
72	 Anhang, Nr. 8, 13, 14, 29, 46.
73	 Anhang, Nr. 23.
74	 Anhang, Nr. 46.
75	 Anhang, Nr. 6, 9, 12, 23, 26, 35, 39 („schwarze Bücher“); 19 („Buch mit Kraft von Worten“); 7, 

8. 17, 18, 27 („nigramanziê buoch“), 43, 46 („bucher der nygromancien“).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



61Propheten, Beschwörer, Nigromanten

tigen Sinne der Astrologie), was wiederum den Ausführungen bei Dominicus 
Gundissalinus und im Speculum astronomie entspricht. Bezeichnend ist außerdem 
ein (allerdings nur selten erscheinendes) Element dieser „ars nigromantiae se-
cundum physicam“: die „karacteres“.76 Ein vierter Phänotyp ist der Zauberer oder 
die Fee des höfischen Romans: Für sie als Figuren der iro-keltischen Märchen-
welt bedarf es keiner Begründung ihrer außergewöhnlichen Fähigkeiten; sie zau-
bern, weil sie es können und weil der Erzähler es so will.77 Schließlich soll noch 
ein fünfter Phänotyp genannt werden: der Illusionist und Automatenhersteller. 
Zwar ist auch das von dem antiken Priester-Magier erzeugte „praestigum“ eine 
Illusion, und auch mittels teuflischer Hilfe kann Blendwerk erzeugt werden, aber 
im Anschluss an Augustinus, der manche Formen vermeintlich magischer Effek-
te wie etwa eine ewig leuchtende Lampe als Erzeugnisse „menschlicher Kunst-
fertigkeit“ deutete,78 soll der Hersteller solcher Automaten79 hier als Illusionist 
verstanden werden. Kennzeichen dieses Typs ist, dass die von ihm gebauten Au-
tomaten in den Texten überhaupt nicht als magisch, sondern als „wunder“ be-
zeichnet werden; die Darstellung als ,Zauberwerk‘ beruht dagegen eher auf den 
modernen Interpretationen und Übersetzungen.

Wie schon am Beispiel des Alexanderromans zu sehen, ist keiner der fünf Phä-
notypen in reiner Form zu finden. Elemente des einen Diskurses überlagern den 
andern, in einer Person vereinigen sich verschiedene Phänotypen, so dass nicht 
immer zu entscheiden ist, von welchem Typ von Zauberer gerade erzählt wird. 
Dazu kommt, dass der Terminus der Nigromantie nach dem erstmaligen Auf-
tauchen in der deutschen Literatur bei Ulrich von Zatzikhoven und Wolfram von 
Eschenbach derartig beliebt wird, dass alle Typen des Zauberns mit ihm bezeich-
net werden, selbst wenn es sich um Propheten, Märchenzauberer oder Illusioni-
sten handelt; kaum einer der hier ausgewerteten Texte kommt ohne ihn aus. 

Unter den 36 zwischen 1220 und 1487 zu datierenden Werken erscheint ,Nigro
mantie‘ in 29 Texten, in vier weiteren wird von „den swarczen kunsten“ gespro

76	 Anhang, Nr. 8, 13.
77	 „Denn der spätere Artusroman legt sich in dieser Hinsicht vielfach keinerlei Beschrän

kungen auf: es wird ungehemmt mit grotesken, dämonischen, ja fantastischen Motiven 
gearbeitet. […] Man kann sich nicht genug tun mit Ungeheuern jeglicher Art, mit tierisch-
bestialischen Figuren, die jeder Spielart von Brutalität und Grausamkeit huldigen, oder mit 
zauberischen Mechanismen und teuflischen hinterhältigen Apparaturen. […] Dazu kommt 
eine Fülle von magischen Utensilien: Zaubernetze, Medusenhäupter, unfehlbare Schwerter, 
Falltore, Automaten.“ Haug: Das Fantastische (Anm. 20), S. 134f. – Zu einer differenzieren-
deren Betrachtung der einzelnen Phänomene vgl. die Beiträge in: Das Wunderbare in der 
arthurischen Literatur. Probleme und Perspektiven. Hg. v. Friedrich Wolfzettel. Tübingen 
2003; und Friedrich Wolfzettel: Le Conte en palimpseste. Studien zur Funktion von Märchen 
und Mythos im französischen Mittelalter. Stuttgart 2005.

78	 Augustinus: Vom Gottesstaat (Anm. 14), S. 687.
79	 Vgl. dazu umfassend Martin Zimmermann: Technische Meisterkonstruktionen – dämoni-

sches Zauberwerk: der Automat in der mittelhochdeutschen Literatur. Eine Untersuchung zur 
Darstellung und Funktion von Automatenschilderungen in Erzähltexten des 12. bis 14. Jahr
hunderts unter Berücksichtigung des kulturgeschichtlichen Hintergrundes. Berlin 2011.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



62 Frank Fürbeth

chen,80 so dass nur drei den Terminus nicht verwenden. Dabei handelt es sich 
einmal um den Friedrich von Schwaben81 sowie um Hans Mairs Buch von Troja82 
und die Cronica Alexandri Meister Wichbolts.83 Kennzeichnenderweise sind in 
diesen beiden Antikentexten mit „weissagung“ und „mathematica“ die Termini 
des paganen Diskurses erhalten geblieben; im Friedrich von Schwaben handelt es 
sich eindeutig um einen Märchenzauberer („zauberer“), der am Ende vom König 
im dritten Kampf besiegt wird. Ansonsten aber wird alles und jedes mit ,Nigro­
mantie‘ bezeichnet; dies ergreift sogar das Deuteronomium, wo das Gebot Moses, 
das Volk Israel solle niemanden dulden, der von den Toten die Wahrheit zu er-
fahren suche,84 mit „die von ,nigromanzie‘ und ,astronomie‘ weissagen wollen“ 
übersetzt wird (Rudolf von Ems, Weltchronik [16]), die Lehre vom Endchrist, der 
vom Teufel selbst „die kunst nigromancie“ lernt (Heinrich von Neustadt, Got-
tes Zukunft [31]), oder dient als Erklärungsmodell für einen Hochstapler, der sich 
im Jahr 1285 als der in die Welt zurückgekommene Kaiser Friedrich ausgegeben 
hatte und deshalb mit dem Tod durch Verbrennung bestraft worden war; dieser 
„habe diu buoch gelesen von nigramanzî“ und damit die Menschen getäuscht 
(Steirische Reimchronik [33]).

Dies macht es im Einzelfall schwer zu entscheiden, welcher Typ von Zauberer 
jeweils gemeint ist. Am eindeutigsten scheint mir das bei dem naturwissenschaft
lichen Nigromanten zu sein. Dieser ist gekennzeichnet durch seine Ausbildung, 
wobei Astronomie und Nigromantie eng zusammengehören. Diese dadurch fast 
schon topische Attribuierung findet sich in 13 Werken,85 wobei das astronomisch-
nigromantische Buch des Flegetanis im Parzival vielleicht Vorbild war für die 
Selbstdarstellung Klingsors im Wartburg-Krieg [15, 24, 28]. Alle, von denen gesagt 
wird, sie haben die Nigromantie studiert, haben damit zusammen auch die Astro
nomie erlernt, so Meister Helie von Toledo im Prosa-Lancelot [19], die anonyme 
Meisterin von Tydonie im Meleranz [21], Meliur im Partonopier [23] und Medea im 
Trojanerkrieg Konrads von Würzburg [26].. In der Stadt ,Tritonia‘ (im Anhang der 
Alexandreis [25]), kommt zu Astronomie und Nigromantie sogar noch Alchemie 
hinzu, was den Namen der Stadt als „dreifache Weisheit“ erklärt. Eine solche für 
die deutsche Literatur des Mittelalters singuläre Zusammenstellung dieser drei 
Artes lässt an die Wissenseinteilung bei Dominicus denken, wo sie einen großen 
Teil der „sciencia physica“ ausmachen; dass Astronomie und Nigromantie „se­
cumdum physicam“ zusammengehören, liest man nicht nur dort, sondern wie 
gezeigt auch im Speculum astronomiae des Albertus Magnus. Aber auch in der 

80	 Anhang, Nr. 39, 43, 44, 45.
81	 Anhang, Nr. 34.
82	 Anhang, Nr. 40.
83	 Anhang, Nr. 42.
84	 „Nec inveniatur in te qui lustret filium suum, aut filiam, ducens per ignem; aut qui ariolos 

sciscitetur, et observet somnia atque auguria, nec sit maleficus, nec incantator, nec qui py-
thones consulat, nec divinos, aut quaerat a mortuis veritatem.“ Deut. 18, 10f.

85	 Anhang, Nr. 8, 15, 16, 17, 19, 21, 23, 24, 26, 28, 30, 38, 41.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



63Propheten, Beschwörer, Nigromanten

Volkssprache findet sich eine entsprechende Reihung: In seinem Buch Von allen 
freien Künsten folgt Heinrich von Mügeln mit Grammatik, Logik, Rhetorik, Arith
metik, Geometrie und Musik der konventionellen Ordnung der Artes liberales 
und gipfelt dann wie zu erwarten in der Beschreibung der Astronomie; daraufhin 
folgt aber noch die Alchemie, die Philosophie, eine Lehre von den „speculis“, die 
Medizin, die Nigromantie, die Pyromantie und die Geomantie.86 Zur Nigroman
tie schreibt Heinrich, dass sie lehre, wie man die Erscheinung eines Menschen 
verändere und wie man die Geister aus der Hölle herbeizwingen kann; als Mei-
ster dieser Kunst nennt er Nectanebus,87 als grundlegendes Lehrbuch ein Vacca 
Platonis.88 Dieses ps.-platonische Buch ist erhalten;89 dabei handelt es sich aller-
dings nicht, wie bei der naturwissenschaftlichen Nigromantie zu erwarten, um 
Anleitungen zur Herstellung von astralmagischen Bildern oder Amuletten, son-
dern um nigromantische Rezepte unter anderem zur Herbeirufung von Geistern. 

Heinrich von Mügeln ist damit nicht nur Zeuge für die Einordnung der Nigro
mantie unter die Naturwissenschaften, wie von Dominicus vorgegeben, sondern 
auch für die eigentlich dazu konträre Auffassung als dämonische Teufelsbe­
schwörung.90 Dies ist erstaunlich, denn anders als aufgrund der Verurteilung al-
ler magischen Praktiken als grundsätzlich dämonisch durch Augustin und Tho-
mas von Aquin zu erwarten, spielt der Teufel in den ausgewerteten Texten keine 
übermäßig große Rolle. Grundsätzlich gilt er natürlich als Verursacher oder zu-
mindest Genosse des Bösen, was dazu führt, dass Merlin als vom Teufel gezeugt 

86	 Die kleineren Dichtungen Heinrichs von Mügeln. Erste Abteilung: Die Spruchsammlung 
des Göttinger Cod. Philos. 21. 2. Teilband: Texte der Bücher V–XVI. Hg. v. Karl Stackmann. 
Berlin 1959, S. 329–345.

87	 Nectanebos wird von Heinrich von Mügeln noch ein zweites Mal genannt: im zehnten Buch 
über Dichter, Historien und Chroniken führt er an, dass Nectanebos, „wie die kronik seit 
für war“, drei „formen“, eines Drachen, eines Stiers und eines Adlers, angenommen habe. 
Er geht hier also nicht von einer Täuschung durch Nectanebos, sondern von einer realen 
(nigromantischen) Transmutation aus. Ebd., S. 297, Str. 252.

88	 Ebd., S. 293.
89	 Liber vaccae, Platon oder Galen zugeschrieben. Hinweis bei Stackmann: Heinrich von Mü-

geln (Anm. 86), S. 293. Ausführlich dazu Lynn Thorndike: A History of Magic and Expe-
rimental Science. Bd. 2. New York 1923, S. 777–782. Der Liber vaccae bietet Anleitungen zur 
Herstellung von vernunftbegaben Lebewesen, zum Wettermachen oder zur Herbeirufung 
von Geistern.

90	 Eine ähnliche Reihung findet sich beim Marner in seinem lateinischen Fundamentum artium 
(ed. Deutsche Lyrik des späten Mittelalters. Hg. v. Burghart Wachinger. Frankfurt/M. 2006, 
S. 252–254). Auf die „septem artes liberales“ folgen „theologia, [sciencia] naturalis, medicina, 
metaphysica, nigromantia, alchimia“ und „iura“. Der Marner beschreibt die Nigromantie 
dergestalt, dass sie „spiritus malignos arcet“ („Die bösen Geister bannt die Nigromantie“; 
Wachinger, S. 255), nennt also nicht die Transmutation der Menschen, wie sie bei Heinrich 
von Mügeln als Gegenstand der Nigromantie erscheint. Zur Quellenfrage vgl. Udo Kühne: 
Überlegungen zum Marner. In: ZfdA 125 (1996), S. 275–296, hier S. 284–290, der ebenfalls auf 
die Divisio philosophiae des Dominicus Gundissalinus und die Disciplina clericalis des Petrus 
Alfonsi hinweist (S. 28, Anm. 47). Für die Nigromantie zieht er allerdings nur den Ackermann 
aus Böhmen zum Vergleich heran, „was wiederum nur belegt, wie konstant sich derartiges 
Standardwissen zur Verfügung hielt“ (S. 290).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



64 Frank Fürbeth

dargestellt wird (Wilhelm von Österreich [35], Merlin [48]), dass der Teufel selbst 
dem Endchrist die Nigromantie beibringt (Gottes Zukunft [31]) oder dass Rôaz von 
einer Wolke begleitet wird, in der sich der Teufel verbirgt (Wigalois [10]). In den 
wenigen anderen Texten, in denen der Teufel explizit vorkommt, ist er aber nicht 
der Versucher oder sogar der Beherrscher des Menschen, sondern im Gegenteil, 
der Mensch kann ihn mit seiner „ars“ zwingen, das zu tun, was er will.91 Nur in 
einem Text überhaupt, dem Prosa-Lancelot [19], wird erzählt, dass dies nicht un­
gefährlich ist.

König Artus lässt nach den „wißesten pfaffen“ in seinem Land schicken, 
die nach Auskunft seiner Bischöfe die Meister der Astronomie seien, um 
zwei Träume Galahots auszulegen. Besonders empfohlen wird ihm Meis-
ter Helies aus Toledo, „der was alte und kund vil von nigromancie“. Helies 
erbittet von Galahot für sich und die anderen Meister neun Tage Frist, „das 
wir unser bucher“ auf die Träume hin „besehen und studieren“. Am zehn-
ten Tag kommen alle zusammen; den Anfang der Traumauslegung macht 
„ein meister von Rome, der ein edel Pfaff was und hieß Bonifacius“. Sechs 
weitere folgen; der achte „was ein meisterpfaff und was genant meister 
Akarintes von Bulgerie“. Am Ende wird Helies von Galahot nach seiner 
Deutung gefragt; er schickt die neun anderen und auch Lancelot hinaus 
und nimmt Galahot die Beichte ab. 

Es geht um die Frage nach dem weiteren Schicksal Galahots und insbeson-
dere darum, wann Galahot sterben wird. Helies benutzt dazu ein Buch, 
dessen darin geschriebene Worte große Kraft besitzen. Er selbst habe da-
mit schon einen Fluss den Berg hinauf fließen lassen, und als einmal ein 
Meister in Rom in dem Buch las, ohne zu wissen, was er da tat, wurde er in 
Stücke gerissen; daraufhin habe er das Buch in seinen Besitz genommen. 
Helies beginnt in dem Buch zu lesen und fängt dabei an, außerordentlich 
zu schwitzen; er beauftragt Galahot, eine in der Kapelle befindliche Reli-
quie, nämlich ein Stück Holz von dem Kreuz des Herrn in einem Kruzi-
fix, holen zu lassen. Helies liest weiter in dem Buch, bis die Kapelle sich 
wie bei einem Erdbeben bewegt; danach malt Helies vier mal 45 Kreise 
an die Wand der Kapelle, die Jahre, Monate, Wochen und Tage bedeuten 
sollen. Erneut wird die Kapelle erschüttert, beide fallen in Ohnmacht, und 
nach dem Erwachen sehen sie eine Hand, die ein glühendes und scharfes 
Schwert hält. Die Hand bewegt sich erst auf Helies, dann auf Galahot zu 
und will sie mit dem Schwert erstechen; beide können sich aber durch das 
Kruzifix schützen. Am Ende bewegt sich die Hand zur Wand und löscht 
alle Kreise bis auf dreieinhalb der größten, was, wie Helies später erklärt, 
die Anzahl der Jahre sei, die Galahot noch zu leben habe. Die Hand ver-
schwindet durch eine geschlossene Tür.

91	 Anhang, Nr. 4, 15, 18, 27, 31, 35, 38, 46, 47.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



65Propheten, Beschwörer, Nigromanten

Man hat hier die detaillierte Beschreibung einer nigromantischen Prozedur; He-
lies zwingt einen Dämon zur Beantwortung einer Frage, wobei sich dieser Dä-
mon allem Anschein nicht unterwerfen, sondern seinen Beschwörer umbringen 
will, wogegen der sich allerdings durch eine Art Super-Reliquie zu schützen 
weiß. Alle Attribuierungen Helies deuten darauf, dass es sich um die naturwis­
senschaftliche Nigromantie handelt: die Herkunft aus Toledo, die Meisterschaft 
in der Astronomie, das Buch und die Kraft der darin geschriebenen Worte. Unter 
dem erzählten Lesevorgang wird man sich deshalb wohl auch ein lautes Lesen 
vorstellen müssen; es sind die Worte, mit denen der Dämon gerufen wird. Das 
Verfahren selbst ist aber dämonologischer Art; es geht ja, nach der Traumdeu-
tung, um die Herbeirufung des Dämons zur Beantwortung der Frage nach dem 
Todeszeitpunkt. Offensichtlich ist also die Verschmelzung zweier Diskurse, des 
theologisch geprägten, der unter jeder Form von Magie eine Art des Dämonen-
pakts versteht und dies seit dem Anfang des 12. Jahrhunderts als Nigromantie 
bezeichnet, und des naturwissenschaftlich geprägten, der mit Hilfe der Sternen
strahlen und -konstellationen die Dinge des sublunaren Bereichs zu verändern 
und dazu auch die Hilfe der Dämonen zu erzwingen können glaubt (und dies 
unglücklicherweise auch als Nigromantie, wenn auch „secundum physicam“ 
bezeichnet), nichts Ungewöhnliches; auch das Buch von den freien Künsten Hein-
richs von Mügeln ist ja ein Beispiel für solch eine Verschmelzung. Dass diese Art 
einer dämonenzwingenden, aber trotzdem sich als naturwissenschaftlich verste-
henden Nigromantie auch in der historischen Realität eine Angelegenheit von 
„wîsen pfaffen“, d. h. studierten Klerikern, war, weiß man seit dem bekannten 
Verbot des Pariser Bischofs Tempier von 1277, an der Pariser Artistenfakultät die 
„libros, rotulos seu quaternos nigromanticos“ weiterhin zu lesen,92 und es über-
rascht daher auch nicht, die einschlägigen Texte im Spätmittelalter vor allem in 
klerikalen Bibliotheken zu finden.93 Für die Untersuchung der deutschen Litera
tur des Mittelalters zu der Frage, welche Diskurse von Magie jeweils konstitutiv 
sind, bedeutet dies aber eine zusätzliche Erschwernis, denn es müssen jeweils 
die einzelnen Elemente unterschiedlicher Diskurse herauspräpariert werden, die 
der Erzähler, ob bewusst oder in einer diskursiven oder erzählerischen Tradition 
stehend, zusammengefügt hat. Dies soll hier zuletzt an einem Text exemplarisch 
versucht werden.

92	 „item libros, rotulos seu quaternos nigromanticos aut continentes experimenta sortilegio-
rum, invocationes demonum, sive conjurationes in periculum animarum […] condempna-
mus.“ Aufklärung im Mittelalter? Die Verurteilung von 1277. Das Dokument des Bischofs 
von Paris übersetzt und erklärt v. Kurt Flasch. Mainz 1989, S. 90.

93	 Vgl. Frank Fürbeth: Magische Texte in mittelalterlichen Bibliotheken. In: Magia daemoniaca, 
magia naturalis, zouber. Schreibweisen von Magie und Alchemie in Mittelalter und Früher 
Neuzeit. Hg. v. Peter-André Alt, Jutta Eming, Tilo Renz u. Volkhard Wels. Wiesbaden 2015, 
S. 165–188.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



66 Frank Fürbeth

5	 Zauberdiskurse im Reinfried von Braunschweig [27]
Reinfried von Braunschweig landet mit seinen Gefährten auf dem im Meer 
gelegenen Magnetberg. Ein steiler Weg führt den Berg hinauf an ein eiser
nes, offen stehendes Tor, hinter dem ein „frömdez wunder“, nämlich ein 
ebenfalls aus Eisen gegossenes, riesenhaftes „manlîch bilde“ (21158) zu 
sehen ist, das ein „tiuvellîche grôz gesiht“ (21172) hat, so dass „nie krêa-
ture sô tiuvellich gemachet“ (21236f.) gesehen wurde. Nach anfänglichem 
ängstlichen Zögern gehen sie durch das Tor, ohne dass ihnen von der Sta-
tue etwas getan wird; sie erreichen eine ringförmige Mauer um den Berg, 
die ebenfalls vier Tore mit ähnlichen Figuren besitzt. Endlich kommen sie 
an eine Höhle, in der Reinfried ein kaiserliches Grab findet, an dem ein 
Epitaph mitteilt, dass hier Savilôn begraben liegt. Die Geschichte Savilôns 
wird in einem an das Grab angeketteten Buch erzählt, wobei dieses so ge­
schrieben war, „daz es menneclîch wol las von aller sprachen zungen“ 
(21304f.). Reinfried und seine Gefährten beginnen, in dem Buch zu lesen; 
die darin erhaltene Geschichte wird vom Erzähler selbst berichtet.

Ein edler Fürst in Athen in Griechenland namens Savilôn hat schon als jun­
ger Mann „ze hôher künste“ (21322) gestrebt; er war der erste, der „astrono­
mie“ (21329) und „nigramanzîe“ (21331) gekannt hat. Letztere ist zwar heu­
tigen Tags verboten, aber damals hatte sie großen Wert besessen (21332f.). 
In den Sternen erkennt Savilôn, dass in 1200 Jahren ein Kind von einer 
Jungfrau geboren werden solle, wodurch das jüdische Volk untergehen 
werde. Die Mutter Savilôns, die selbst Jüdin ist – Savilôns Vater war ein 
„heide“ (21359) –, fordert ihn auf, dies nochmals an den Sternen zu über
prüfen; die Sterne bestätigen dies und sagen ihm, dass er, wenn er die 
Sache abwenden wolle, von „figûren“ (21394) ein „kleinez brievel“ (21397) 
mit den dazu gehörigen „wort“ (21400) und „paragraffen“ (21404) schrei-
ben solle. Dieses „brievel“ wird bei entsprechender Sternenkonstellation 
(„nâ des selben sternen schîn“; 21423) verfertigt. Da niemand das „brievel“ 
finden darf, beschließt Savilôn, sich auf den Magnetberg zurückzuziehen, 
wo er „mit künste“ (21440) und „mit listen“ (21449) die Statuen, die Mauer 
und den Berg herstellt. Dabei helfen ihm böse Geister, die er mit „künste 
rîcher art“ dazu „twanc“ (21445). Als er seinen Tod ahnt, nimmt er alle 
„nigramanzîe buoch“ (21464), von denen es insgesamt nur vier gibt; drei 
mauert er ein, und mit dem vierten will er seinen Geist an seinen Körper 
binden, so dass dieser immer bei ihm bleiben muss, wie in einem „twalme 
swebende“ (21479), so dass Savilôn weder schläft noch wacht; zu diesem 
Zweck legt Savilôn das Buch, er selbst in einem Stuhl sitzend, unter seine 
Füße. Für den Fall einer unbefugten Entnahme erschafft Savilôn eine wei-
tere eiserne Figur, die in der Hand einen Hammer über seinem Kopf hält; 
wenn jemand das Buch wegnähme, schlüge dieser Hammer auf seinen 
Kopf, so dass „sîn geist der wære hin“ (21495). Den „kleinen brief“ (21510) 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



67Propheten, Beschwörer, Nigromanten

steckt er in sein Ohr, den Schlüssel des Buchs „warf er in daz mer“ (21506). 
Als eine Art Wächter hat er außerdem „mit meisterlîchem prîse“ (21532) 
„in ein glas einen geist“ (21533f.) verschlossen und diesen an dem auf-
wärts führenden Pfad des Magnetbergs plaziert.

Nachdem die 1200 Jahre fast vergangen sind, macht sich Vergil, ein in Ar-
mut gefallener Fürst aus Mantua, der von „der hôhen künste, die mit rîcher 
vernünste Savilôn hât funden“ (21583ff.), gehört hat, mit elf Gefährten auf 
zur Magnetinsel, um dort nach den vier Büchern zu suchen. Am Fuß des 
Berges finden sie den in der Flasche eingeschlossenen Geist, der ihnen (aus 
der Flasche sprechend!) das Angebot macht, die Bücher, „da an aller tiuvel 
fluoch meisterlichen stât geschrieben“ (21632f.), und den dazugehörigen 
Schlüssel für sie zu gewinnen. Nachdem der Geist ihnen versprechen 
musste, sie nicht zu betrügen, nimmt Vergil die Flasche mit dem darin 
befindlichen Geist, der sie zu Savilôn führt, wo sie „daz wunderklein brie-
velîn ligen in dem ôren sîn“ (21666f.) sehen; kaum entnommen, bricht die 
Kraft des „brieves, dô man die karakter sach und ouch der figûren schrift“ 
(21672f.). Der Hammer schlägt zu, „der alte starp“ (21685). Vergil nimmt 
das Buch und lernt noch auf der Fahrt die Künste, so dass er den Geistern 
befehlen kann, das Grab für Savilôn zu machen, das Reinfried gesehen 
hat; das alles stehe in dem vorgenannten (am Grab angeketteten) Buch. 
Wie aber Vergil den Teufel täuschte und an den Schlüssel gelangte, und 
wie sie wieder alle heimkamen, ist in diesem Buch nicht zu finden.

Es ist offensichtlich, dass der Verfasser des Reinfried von Braunschweig diese Ge-
schichte mehr oder minder geschickt aus den verschiedensten Quellen und Tra-
ditionen zusammenkompiliert hat.94 Im Zentrum steht Savilôn als Astrologe und 
Nigromant, der diese Künste sogar erfunden haben soll; dies sowie die Bezeich-
nung von Astronomie und Nigromantie als „hôhe künste“ machen deutlich, dass 
es sich dabei um die naturwissenschaftliche Nigromantie handelt. Die recht de

94	 Außer den beiden Monographien zum Reinfried von Braunschweig (Klaus Ridder: Mittelhoch-
deutsche Minne- und Aventiureromane. Fiktion, Geschichte und literarische Tradition im 
späthöfischen Roman. Reinfried von Braunschweig, Wilhelm von Österreich, Friedrich von Schwa-
ben. Berlin, New York 1998; Wolfgang Achnitz: Babylon und Jerusalem. Sinnkonstituierung 
im Reinfried von Braunschweig und im Apollonius von Tyrland Heinrichs von Neustadt. Tübin-
gen 2002) haben sich nur Peter Strohschneider, Matthias Meyer und Christa Tuczay (s. An-
hang, Nr. 27, Lit.) eingehender mit der Episode beschäftigt. Meyer konzentriert sich auf die 
von Savilôn verfassten nigromantischen Bücher, wodurch der Magnetberg „zur Bibliothek 
eines magischen und heilsgeschichtlichen Wissens“ werde (S. 45), und kommt zu der These, 
Savilôn habe „sein Naturkundewissen in Bücher“ gegossen (ebd.), weshalb sein „Wissen, 
seine verschriftlichten Erkenntnisse […] auf auffällige Weise neutral“ seien (ebd.). Ange-
sichts des Inhalts der Bücher, die nach Aussage des Flaschengeistes „aller tiuvel fluoch“ 
(21632f.) enthalten, scheint mir diese These doch sehr gewagt. Tuczay dagegen versucht, die 
Episode in dem Kontext magischer Diskurse zu sehen, wobei sie das Buch aller verbotenen 
Künste Johannes Hartliebs, die ps.-salomonischen Schriften des Mittelalters und anderes 
zum Vergleich heranzieht; der Reinfried selbst kommt dabei allerdings etwas zu kurz.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



68 Frank Fürbeth

taillierte Beschreibung der Herstellung des „brievels“, bei dem es sich natürlich 
nicht um einen Brief,95 sondern um ein kleines Pergamentstück (lat. „breve“) 
handelt,96 das mit „figûren“, „paragraffen“ (wohl im Sinne von nicht-lateinischen 
Schriftz eichen97), „karakter“ und den dazu gehörigen „wort“ beschrieben wird, 
und das, damit es zur Abwendung der Auswirkungen der Sternenkonstellation 
dienen kann, die zur Geburt Jesu führen, genau unter derselben Sternenkonstel
lation verfertigt werden muss („nâ des selben sternen schîn“), macht deutlich, 
dass es sich hier um ein Verfahren der imagologischen Astrologie handelt, die 
im Speculum Astronomiae als Nigromantie und bei Dominicus als „Nigromantie 
secundum physicam“ bezeichnet wird. 

Beides, die Einheit von Astrologie und Nigromantie wie auch die Zeichen-
schrift der „caracteres“ erinnern dabei an das Buch des Flegetanis im Parzival. 
Flegetanis und Savilôn verbindet aber darüber hinaus auch ihre Abstammung; 
von beiden wird gesagt, dass der eine Elternteil jüdisch und der andere „heid-
nisch“, d. h. wohl arabisch, gewesen sei. Dies kann ein Reflex der Herkunft der 
einschlägigen astrologisch-imagologischen Werke aus dem arabisch-jüdischen 
Kulturraum der iberischen Halbinsel sein; wahrscheinlicher ist aber, dass hier 
auf die islamische Sicht auf König Salomon Bezug genommen wird, der dort nicht 
nur als König, Weiser und Prophet gilt, sondern vor allem auch als Beherrscher 
der Dämonen. Diese Dämonen (arab. Dschinn) bestehen nach koranischer Schöp-
fungsgeschichte aus rauchlosem Feuer,98 was wiederum die Vorstellung erlaubt, 
sie können in Flaschen eingeschlossen werden; Salomon selbst soll dies gemacht 
haben. In den Westen gekommen sind diese Vorstellungen vor allem durch orien
talisches Erzählgut, namentlich aus 1001 Nacht: In der „Geschichte des Fischers 
mit dem Geiste“ etwa befreit ein Fischer zufällig einen Dschinn aus einer Flasche, 
die sich in seinem Netz gefangen hatte; die ersten Worte des Dschinn nach seiner 
Befreiung sind ein Schwur des Gehorsams an Salomon, dass er dessen Befehlen 
nie mehr zuwider handeln wolle.99

Da Flaschengeister den europäischen Dämonenvorstellungen fremd sind,100 
muss der Verfasser des Reinfried dieses Motiv aus östlichen Erzählungen über

	 95	 So Meyer (Anhang, Nr. 27, Lit.), S. 44 („magischer Brief“, „Brief“).
	 96	 In den katechetischen Handbüchern des Spätmittelalters, in denen unter den Verstößen 

gegen das erste Gebot auch verschiedene magische Praktiken genannt werden, erscheinen 
immer wieder auch die mit „caracteres“ oder Worten beschriebenen „briefe“ dieser Art: 
Manche etwa „tragen am hals oder an andern glidern ettleich segenn oder vnerchantew 
wortt zeichen oder figur swert prieff oder ander prieff oder segen wider das fewer wider 
das wasser wider das swert“. Karin Baumann: Aberglaube für Laien. Zur Programmatik 
und Überlieferung mittelalterlicher Superstitionenkritik. Würzburg 1989, Bd. 1, S. 444. Bei 
dem „brievel“ im Wigalois [Anhang, 10], V. 7334, dürfte es sich auch um ein solches Perga-
mentstück mit magischen Zeichen zur Abwehr gegnerischer Angriffe handeln.

	 97	 Vgl. O. Mazal, [Art.] Paragraphos. In: LexMA 6 (1999), Sp. 1700f.
	 98	 [Art.] Djinn. In 2EI 2 (1965), S. 546b–550a.
	 99	 1001 Nacht. Übersetzt von Gustav Weil. Hamburg 2013 (Erstdruck 1865), Bd. 1, S. 45–50, 

hier S. 47.
100	 [Art.] Flaschengeist. In: Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens 2 (1927), Sp. 1573–1577.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



69Propheten, Beschwörer, Nigromanten

nommen haben;101 vielleicht hat er dabei auch die Vorstellung von Salomon als 
dem Beherrscher der Geister kennengelernt. Dies wiederum legt die Vermutung 
nahe, dass er seinen Savilôn, der ja im Reinfried der Erfinder von Astrologie und 
Nigromantie sein soll, als Nachkomme Salomons verstehen will; die Namens­
ähnlichkeit könnte darauf hindeuten. Allerdings fragt sich dann wieder, warum 
er ihn gerade im griechischen Athen und nicht in Jerusalem leben lässt; viel-
leicht ist hier wiederum die Erinnerung an Nectanebos, der von Ägypten nach 
Griechenland fliehen musste, eingeflossen. Einige der astralmagischen Texte des 
Mittelalters laufen in der Tat unter dem Namen des Salomon, etwa das Sigillum 
Salomonis, die Clavicula Salomonis oder das Testamentum Salomis.102 Von daher ist 
auch die Bemerkung zu verstehen, dass die Nigromantie zwar heute verboten sei, 
aber zur Zeit Savilôns großen Wert besessen habe. Damit wechselt der Verfasser 
gleichsam zweifach den Diskurs: Er unterstellt wie Heinrich von Mügeln, dass es 
bei dieser wissenschaftlichen Nigromantie darum gehe, wie man die Geister aus 
der Hölle herbeizwingen kann („da mit er den tiuvel treip“, V. 21030), und er be­
urteilt dieses Verfahren unter der theologischen Verbotsperspektive, wie wir sie 
aus dem Speculum astronomiae kennen.

Aber damit ist er mit seinem eklektischen Verfahren noch nicht am Ende: Es 
bleiben noch die von Savilôn gebauten eisernen Statuen. Savilôn hat dazu zwar 
die Hilfe der Dämonen gebraucht, aber im Grunde handelt es sich um Automa-
ten, die jeden Eindringling abschrecken und gegebenenfalls umbringen sollen, 
wie sie auch aus zahlreichen anderen Werken der deutschen Literatur bekannt 
sind.103 Einer dieser Automaten, die Statue mit dem Hammer, deren Zweck im 
Reinfried, nämlich Savilôn im Falle eines Bücherraubs umzubringen, im Übrigen 
ziemlich unlogisch wirkt, erscheint erstmals in dem Image du Monde (1245/46), 
wo der Apostel Paulus bei einer Reise nach Sizilien eine unterirdische Höhle ent-
deckt, deren Eingang von zwei eisernen Männern mit Hämmern bewacht wird; 
in der Höhle sitzt Virgil und liest in Büchern.104 Es scheint, als habe der Verfas-
ser solche über Virgil umlaufenden Erzählmotive105 genommen und auf Savilôn 
transponiert.

101	 Zur Rezeption des Flaschengeistmotivs ab dem 13. Jahrhundert vgl. Karel Horálek: [Art.] 
Geist im Glas. In: Enzyklopädie des Märchens 5 (1987), Sp. 922–928.

102	 Vgl. Peter Busch: Das Testament Salomos. Die älteste christliche Dämonologie, kom
mentiert und in deutscher Erstübersetzung. Berlin, New York 2006. Vgl. dazu auch Otto 
(Anm. 16), S. 378–380.

103	 Vgl. Zimmermann: Meisterkonstruktionen (Anm. 79), S. 251–268 („Wächterautomanten“).
104	 John Webster Spargo: Virgil the Necromancer. Studies in Virgilian Legens. Cambridge 

1934, S. 20 u. 61.
105	 Vgl. auch Frieder Schanze: [Art.] Virgils Fahrt zum Magnetberg. In: 2VL 10 (1999), S. 377–

379, zu einem Erzähllied des 15.  Jahrhunderts, in dem die Motive ebenfalls, allerdings 
stark verändert, erscheinen. Aus dem von Virgil geöffneten Zauberbuch entfahren hier 
8000 Teufel, die Virgil zum Bau einer Straße zwingt.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



70 Frank Fürbeth

6	 Fazit
Das Beispiel zeigt, dass dem Autor offensichtlich Versatzstücke aus verschiede-
nen Magiediskursen zur Verfügung standen, die er problemlos neu zusammen-
fügen konnte. Ob ihm dabei bewusst war, dass er damit auch verschiedene Vor-
stellungen über Magie miteinander vermischte, ist eher fraglich; allem Anschein 
nach ging es ihm vordringlich darum, Motive und Termini, die zu seiner Zeit 
eine gewisse Modernität besaßen, in seiner Erzählung unterzubringen. Eine sol-
che Tendenz zur Andockung an populäre Motive aus dem aktuellen Magiedis-
kurs ist sehr schön an den häufigen Nennungen der ,Zauberuniversität‘ Toledo 
zu sehen; im Biterolf wird dies derart auf die Spitze getrieben, dass die geogra-
phische Situierung der Hauptstadt Toledo des Helden bei einem Berg, wo die 
,Nigromantie‘ getrieben wird, erzählmotivisch völlig ohne Sinn bleibt. Auf der 
anderen Seite stehen einige wenige Werke, bei deren Verfassern man zumindest 
rudimentäre Kenntnisse magischer Praktiken bzw. der diese enthaltenden Bü-
cher vermuten darf; Wolfram von Eschenbach wäre hier an erster Stelle zu nen-
nen. In diesem Zusammenhang fällt auch auf, dass nur in wenigen Werken, wie 
etwa im Prosa-Lancelot, magische Verfahren überhaupt näher beschrieben wer-
den; ob dies auf tatsächlicher Unkenntnis der Verfasser oder auf einer gewissen 
Scheu vor der Verbalisierung dieser Praktiken beruht, wie sie insbesondere in der 
Verbotsliteratur des späteren Mittelalters begegnet, sei dahingestellt. Insgesamt 
aber ist zu sagen, dass gerade wegen der vielfältigen Kombinationsmöglichkeiten 
der Elemente einzelner Magiediskurse es naturgemäß schwierig ist, diese jeweils 
aus den Texten herauszupräparieren; dies sollte gleichwohl nicht dazu verfüh-
ren, unterschiedslos von dem „zouber“ oder dem Magier in der mittelalterlichen 
deutschen Literatur zu sprechen. 

Anhang: Zauberer in der deutschen Literatur des Mittelalters

Pfaffe Lamprecht, Alexanderlied (um 1150): 
	 (1) 	 Vorauer Alexander (um 1160)
		  Die Behauptung wird zurückgewiesen, Alexander sei der Sohn „eines goukelâres“ 

gewesen (72).

	 (2) 	 Straßburger Alexander (1170)
		  Die Behauptung wird zurückgewiesen, Alexander sei der Sohn „eines gouchelêres“ 

gewesen (84).

	 (3) 	 Basler Alexander (13. Jh.)
		  Nectanebos schläft der Königin Olimpias in Gestalt des Gottes Ammon bei und zeugt 

so Alexander. 
	 Ed. Lamprechts Alexander nach den drei Texten mit dem Fragment des Alberic von Besan-

çon und den lateinischen Quellen. Hg. v. Karl Kinzel. Halle 1884. – Lit. Haage 1986, S. 54f.

(4) 	Hartmann von Aue, Erec (1180)
	 Erec wird mit einer Salbe geheilt, die von der Meisterin der „zouberlist“, Famurgan, der 

Schwester von König Artus, stammt (5156–5231). Famurgan beherrscht die Teufel (5195–5197).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



71Propheten, Beschwörer, Nigromanten

	 Lit. Erec von Hartmann von Aue. Mit einem Abdruck der neuen Wolfenbütteler und Zwett-
ler Erec-Fragmente. Hg. v. Albert Leitzmann, fortgeführt von Ludwig Wolff. 7. Auflage be-
sorgt von Kurt Gärtner. Tübingen 2006. – Lit. Christine Wand-Wittkowski: Die Zauberin 
Feimurgan in Hartmanns Erec. Ein Beispiel für phantastisches Erzählen im Mittelalter. In: 
Fabula 38 (1997), S. 1–13.

(5) 	Heinrich von Veldeke, Eneasroman (1190)
	 Eine Frau, „diu starke zouber kann“ (2265), soll Dido von ihrer Liebeskrankheit heilen. Die 

Frau ist sternenkundig und gleicht deshalb den Propheten (2278).
	 Ed. Heinrich von Veldeke: Eneasroman. Mittelhochdeutsch / Neuhochdeutsch, nach dem 

Text von Ludwig Ettmüller ins Neuhochdeutsche übersetzt, mit einem Stellenkommentar 
und einem Nachwort, durchgesehene und bibliographisch ergänzte Ausgabe von Dieter 
Kartschoke, Stuttgart 1997. – Lit. Haage 1986, S. 55; Witte 2007, S. 172–175.

(6) 	Ulrich von Zatzikhoven, Lanzelet (um 1193)
	 Valerins Burg ist mit einem „zouber“ umgeben (3542–3545), der von Malduc, einem „gouge-

laere“ (7455), der „die swarzen buoch“ gelesen hat (7357), gelöst werden soll. – Ein Mantel 
ist mit einer „zouberlist von nigromancîe“ (5830f.) hergestellt worden. 

	 Ed. Ulrich von Zatzikhoven: Lanzelet. Text – Übersetzung – Kommentar. Studienausga-
be. Hg. v. Florian Kragl. Berlin 2009. – Lit. Maksymiuk 1994; Witte 2007, S. 207f. – Elisabeth 
Hesse, Zauber und Zauberer im Lanzelet Ulrichs von Zatzikhoven. In: Zauberer und Hexen 
in der Kultur des Mittelalters. III. Jahrestagung der Reineke-Gesellschaft e. V., San Malo, 
5.–9. Juni 1992. Greifswald 1994, S. 95–113.

(7) 	Otto von Freising II., Barlaam und Josaphat (um 1200)
	 Ein Meister Theodosias ist ein „zouberaere“ und liest in „zouberbuochen“ (12037f.).
	 Ed. Bischof Otto II. von Freising: Der Laubacher Barlaam. Hg. v. Adolf Perdisch. Tübingen 

1913 (Nachdruck Hildesheim, New York 1979).

(8) 	Wolfram von Eschenbach, Parzival (1200/10)
	 1. Wolfram hat angeblich als Quelle das Buch eines gewissen Kyot benutzt, das wiederum 

auf einer astronomisch-nigromantischen Schrift des heidnisch-jüdischen Flegetanis basiert 
(453,11–454,30). Das Buch ist in „der karakter â b c“ geschrieben (453, 15); mit diesen „karac-
ten“ (470, 24) ist auch das Epitaph auf dem Gral geschrieben.

	 2. Gawein betritt eine Kemenate auf der Burg „schastel marveil“, die von Klingsor mit „lis-
teclîchiu wîsheit“ (566, 25) gemacht ist und in der ein sich selbst bewegendes Bett steht. Auf 
dem Bett liegend wird Gawein von 500 automatischen Schleudern und Pfeilen beschossen 
(568, 21f.). In einer „mit liste“ (589,17) erbauten Säule ist die weitere Umgebung zu sehen. 
Klingsor ist der Nachkomme Vergils (656, 18) und beherrscht die „list von nigrômanzî“, 
so dass er „mit zouber“ Männer und Frauen zwingen kann (617, 12–14). Zu „zoubers site“ 
(657, 7) kam er aus Rache für seine Kastration.

	 Ed. Wolfram von Eschenbach: Parzival. Nach der Ausgabe Karl Lachmanns revidiert und 
kommentiert von Eberhard Nellmann. Übertragen von Dieter Kühn. 2 Bde. Frankfurt/M. 
2006. – Lit. Maksymiuk 1996; Brall 1999, S. 223; Witte 2007, S. 92–148. – W. Wolf. Die Wunder­
säule in Wolframs Schastel marveile. In: Festschrift für E. Öhmann zum 60. Geburtstag. Hel­
sinki 1954, S. 275–314; Walter Blank: Der Zauberer Clinschor in Wolframs Parzival. In: Studien 
zu Wolfram von Eschenbach. Tübingen 1989, S. 321–332; Susan Tuchel: Macht ohne Minne. 
Zur Konstruktion und Genealogie des Zauberers Clinschor im Parzival Wolframs von Eschen-
bach. In: Archiv für das Studium der neueren Sprachen und Literaturen 146 (1994), S. 241–257.

(9) 	 Gottfried von Straßburg, Tristan und Isolde (um 1210)
	 Polemik gegen die unverständlichen Dichter, die ihren Geschichten eigene Ausdeuter bei

geben müssen; man habe auch nicht die Muße, die „glôse in den swarzen buochen“ zu 
suchen (4687f.).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



72 Frank Fürbeth

	 Ed. Gottfried von Straßburg: Tristan, Bd. 1: Text. Hg. von Karl Marold. Unveränderter fünf-
ter Abdruck nach dem dritten, mit einem auf Grund von Friedrich Rankes Kollationen 
verbesserten kritischen Apparat besorgt und mit einem erweiterten Nachwort versehen 
von Werner Schröder, Berlin 2004. – Lit. Haage 1986, 61.

(10)	 Wirnt von Grafenberg, Wigalois (1210/1220)
	 Wigalois kämpft mit dem Usurpator Rôaz, dem „mit zouber ein wolken“ (7317) voran geht. 

In der Wolke verbirgt sich ein „tievel“ (7325), der Rôaz bislang „mit sînen listen“ (7333) 
geholfen hat. In diesem Kampf kann sich der Teufel aber Wigalois nicht nähern, da dieser 
vorher mit einem „brieve, der im wart gestricket an sîner vart umb sîn swert mit gebet“ 
(7334–7338), geschützt worden war.

	 Ed. Wirnt von Grafenberg: Wigalois. Text der Ausgabe von J. M. N. Kapteyn übers., er-
läut. […] von Sabine Seelbach u. Ulrich Seelbach. Berlin, New York 2005. – Lit.: Maksymiuk 
1996; Brall 1999, S. 220–223; Witte 2007, S. 246–261. – Jutta Eming: Funktionswandel des 
Wunderbaren. Studien zum Bel Inconnu, zum Wigalois und zum Wigalois vom Rade. Trier 
1999, S. 209–215; Cora Dietl: Wunder und ‚zouber‘ als Merkmal der aventiure in Wirnts 
Wigalois? In: Das Wunderbare in der arthurischen Literatur. Probleme und Perspektiven. 
Hg. v. Friedrich Wolfzettel. Tübingen 2003, S. 297–312; Friedrich Michael Dimpel: Fort mit 
dem Zaubergürtel! Entzauberte Räume im Wigalois des Wirnt von Gravenberg. In: Projek-
tion – Reflexion – Ferne. Räumliche Vorstellungen und Denkfiguren im Mittelalter. Hg. v. 
Sonja Glauch. Berlin [u.  a.] 2011, S. 13–37.

(11) 	Stricker, Daniel von dem Blühenden Tal (um 1220)
	 Das Land von der grünen Aue wird von einem Usurpator beherrscht, den der „leidige 

tîfel“ (4335) gesandt hat. Der Usurpator verlangt Menschenopfer, um mit dem Blut seine 
Krankheit zu heilen.

	 Ed. Der Stricker, Daniel von dem Blühenden Tal. Hg. v. Michael Resler. Tübingen 1983. – 
Lit. Brall 1999, S. 225–228; Witte 2007, S. 261–266.

(12) 	Herbort von Fritzlar, Liete von Troye (um 1220)
	 Medea beherrscht die Arznei und „von nygromancien, daz man heizzet swarze buch“ 

(551–553), womit man die bösen Geister zwingen kann, Vergangenes und Zukünftiges zu 
sagen. Die Nigromantie wird noch heute in Toledo unterrichtet. – Hektor liegt in einer 
Kammer, deren vier Säulen mit Bildern ausgestattet sind; in den Bildern der vierten Säule 
ist die Zukunft zu sehen. Aus diesen Bildern spricht der Teufel; dies kommt von der „zo­
berlist die nigromanica geheizzen ist“ (9372f.).

	 Ed. Herbort von Fritslâr: Liet von Troye. Hg. v. Karl Frommann. Quedlinburg, Leipzig 
1837. – Lit. Haage 1986, S. 55f.; Witte 2007, S. 215–219.

(13) 	Die gute Frau (um 1230)
	 Die Königin von Frankreich bewirkt Impotenz bei ihrem Mann. Die Hilfe dazu erhält sie 

von einem „meister von Tôlet der von nigromanzîe las und des listes gar ein meister was“ 
(2434–2436); der schreibt zu diesem Zweck „ein karakteres“ (2437).

	 Die gute Frau. Gedicht des dreizehnten Jahrhunderts. Hg. v. Emil Sommer In: ZfdA 2 
(1842), S. 385–481.

(14) 	Heinrich von dem Türlin, Die Crône (um 1230)
	 Ein Bote schenkt Artus einen Becher, den ein Meister der „nigromancie“ (1091) in Toledo 

gemacht hat. – Der Kleriker Gansguoter hat eine sich ständig drehende Burg gebaut, dazu 
befähigten ihn seine „listen“ (13027). Nachdem Gawein die Burg betreten konnte, muss er 
mit Gansguoter kämpfen; zuerst schlägt er ihm den Kopf ab, am nächsten Tag ist Gans-
guoter aber wieder lebendig. Er wird als „zouberære“ bezeichnet (13172). – Gansguoter hat 
die Burg Salîe durch „nigromancîe“ gewonnen (20404); ebenso hat er die Frau des Königs 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



73Propheten, Beschwörer, Nigromanten

Utpandragon mit vielen Frauen von „zouber“ (20401) auf diese Burg gebracht. Die Burg hat 
er mit „listen“ (20406) so eingerichtet, dass niemand sie erobern kann.

	 Ed. Diu Crône von Heinrîch von dem Türlîn. Hg. v. Gottlieb Heinrich Friedrich Scholl, 
Stuttgart 1852.– Lit. Maksymiuk 1996; Witte 2007, S. 212–215, 271–285. – Stephan K. Mak-
symiuk, Knowledge, politics, and magic. The magician Gansguoter in Heinrich von dem 
Türlin’s Crône. In: The German Quarterly 67 (1994), S. 470–483; Annegret Wagner-Harken: 
Märchenelemente und ihre Funktion in der Crône Heinrichs von dem Türlin. Ein Beitrag 
zur Unterscheidung zwischen ,klassischer‘ und ,nachklassischer‘ Artusdichtung. Bern 
[u.  a.] 1995; Sandra Linden: Clinschor und Gansguoter. Zwei Romanfiguren im Span­
nungsfeld von Gelehrsamkeit und Magie. In: Literaturwissenschaftliches Jahrbuch der 
Görres-Gesellschaft 48 (2008), S. 9–32; Heinrich von dem Türlin, Die Krone. Ins Neuhdt. 
übers. v. Florian Kragl. Berlin, Boston 2012.

(15) 	Wartburgkrieg (um 1239)
	 Klingsor rühmt sich, „nigramanziam“ und „astronomie“ zu beherrschen; er findet die 

„clamanei in rehter ahte“ (S. 372). – Ein Meister der Astronomie bannt den Teufel in ein 
Glas (S. 460); der Teufel gibt zu, dass er gewungen ist, alle Fragen zu beantworten (S. 462). 
Er unterrichtet über Kosmologie, Art der Geister, das Paradies, die Hölle und die Sünden 
(,Hort von der Astronomie‘, S. 458–514). – Wolfram berichtet über Zabulons Buch, das Vir­
gilius auf dem Magnetstein erlangt habe. Der Verfasser sei der erste gewesen, „der sich 
astronomie underwant“ (S. 563). Ihm stand sein Herz nach „grozen zouberlisten“; „Nigro­
mantie“ zog er heran (S. 565) (,Zabulons Buch‘, S. 554–582).

	 Ed. Jan Hallmann, Studien zum mittelhochdeutschen Wartburgkrieg. Literaturgeschichtli­
che Stellung – Überlieferung – Rezeptionsgeschichte. Mit einer Edition der Wartburgkrieg-
Texte, Berlin, Boston 2015. – Lit. Haage 1986, S. 56. – Alessandro Zironi, Der Wartburgkrieg. 
Toleranz und Intoleranz über Astronomie und Zauberkunst im deutschen Mittelalter. In: 
Toleranz und Intoleranz im Mittelalter. VIII. Jahrestagung der Reineke-Gesellschaft; Tole-
do, 14.05. – 20.05. 1997. Greifswald 1997, S. 163–183; Franziska Wenzel: Teuflisches Wissen. 
Strategien, Paradoxien und die Grenzen der Wissensvermittlung im Hort von der Astro­
nomie. In: Literatur und Macht im mittelalterlichen Thüringen. Hg. v. Ernst Hellgardt, 
Stephan Müller u. Peter Strohschneider. Köln [u.  a.] 2002, S. 143–163; Franziska Wenzel: 
Rätsel, „Stubenkrieg“ und „Sonrat“. Geltungskämpfe nach dem Klingsor-Wolfram-Streit 
in der Kolmarer Liederhandschrift. In: Geltung der Literatur. Formen ihrer Autorisierung 
und Legitimierung im Mittelalter. Hg. v. Beate Kellner, Peter Strohschneider u. Franziska 
Wenzel. Berlin 2005, S. 91–110.

(16) 	Rudolf von Ems, Weltchronik (um 1240)
	 Moses verbietet die „zouberere“, „valsche wissagin“, Traumdeuter, Deutungen von „ange-

gang, vogil vlug, stimme odir gesang, gouggelere“ und die von „nigromanzie“ und „astro
nomie“ weissagen wollen (15509–15524) (5 Moses 18)

	 Ed. Rudolfs von Ems Weltchronik. Aus der Wernigeroder Handschrift hg. v. Gustav Ehris-
mann. Berlin 1915. – Lit. Haage 1986, S. 56.

(17) 	Rudolf von Ems, Alexanderroman (um 1240)
	 Nectanebos war aller „Liste vol“ und konnte von „nigromanzîe“ und „astronomîe“, was 

immer er wollte (125–129). Nectanebos besitzt „zouberbuoch“ (380), in denen er heimlich 
liest (792) und im Exil „seine zouberlîche list mit kunst“ (423) betreibt. Nectanebos kann 
aufgrund seiner „meisterschaft mit zouberlîcher liste“ den Teufel zwingen, seinen Willen 
zu tun (317f. u. 733–735) und ihm beizubringen, wie er „sich kunde gemachen mit zouber-
lîchen sachen zeinem trachen“ (801ff.).

	 Ed. Rudolf von Ems: Alexander. Ein höfischer Versroman des 13. Jahrhunderts. Hg. v. Vic-
tor Junk. Leipzig 1928 u. 1929 (Nachdruck Darmstadt 1970).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



74 Frank Fürbeth

(18) 	Rudolf von Ems, Barlaam und Josaphat (um 1240)
	 Nachor, der in der Wildnis lebt, liest in „zouberlîchen buochen“ (7954) und betreibt sein 

„zouberliste“ (7965) nach dem Willen der Abgötter. – Theodas, „des tiuvels valscher dienst­
man“ (11383), versucht im Auftrag von Josaphats Vater, diesen vom christlichen Glauben 
abzubringen; er beauftragt dazu einen Teufel, den er mit seinem „zouber“ (11936) und 
seinem „zouberbuoch“ (11934) zwingen kann. Der Teufel „was betwungen von des zou
beræres zungen mit nigromanzie“ (11941–11943).

	 Ed. Rudolf von Ems: Barlaam und Josaphat. Hg. v. Franz Pfeiffer. Berlin 1965.

(19) 	Prosa-Lancelot (um 1250)
	 Artus lässt die zehn weisesten Meister „von astronomie“ (54, 14) kommen, um die Träume 

Galahots zu deuten. Darunter ist auch Meister Helie von Toledo, der „kund vil von nigro
mancie“ (54, 17f.). Helie bezieht sich auf „Merlins prophecien“ (66, 29). Um die Zukunft 
Galahots zu schauen, nimmt Helie ein Buch „mit großer krafft von worten“ (72, 2f.), das 
bei unbefugtem und falschem Gebrauch zum Tode führt. Er liest in dem Buch, schützt 
sich aber gegen eine im Raum erscheinende Hand mit Schwert mit einem Kruzifix. Das 
Schwert löscht Kreise an der Wand, die Helie vorher gemalt hat, so dass aus dem Rest die 
verbleibende Lebensdauer Galahots erschlossen werden kann. 

	 Ed. Lancelot und Ginover II (Prosalancelot II). Nach der Heidelberger Handschrift Cod. Pal. 
germ. 147 hg. v. Reinhold Kluge […] Übers., komment. u. hg. v. Hans-Hugo Steinhoff, Frank-
furt a. M. 1995. – Lit. Christa Agnes Tuczay: The Book of Zabulon – A Quest for Hidden 
Secrets: Intertextuality and Magical Genealogy in Middle High German Literature, with an 
Emphasis on Reinfried von Braunschweig. In: Classen 2017 (Bibliographie), S. 397–422.

(20) 	Pleier, Garel von dem bluenden Tal (vor 1270)
	 Der Zwerg Albewin schenkt Garel einen Edelstein, der die Kraft von 12 Männern verleiht. 

Dieser Stein sei von seinem Onkel gemacht worden, „der kunde liste wunder. / er het ouch 
besunder von nigromanzîe gelernet vil mit listen. zouberlîchiu zil der kund er mêr dann 
genuoc“ (6561–6565).

	 Ed. Garel von dem bluenden Tal von dem Pleier. Hg. v. Wolfgang Herles. Wien 1981.

(21) 	Pleier, Meleranz (1250/80)
	 Tydonie erzählt Meleranz, dass sie schon vor ihrer ersten Begegnung alles über ihn aus 

den Erzählungen einer „meisterîn“ erfahren habe, die „mit listen zouberlîchiu zil“ kann 
und auch „an sternen sehen“; diese habe „den list von nigramancîen“ gelernt (1016–1023).

	 Ed. Melerantz von Frankreich – Der Meleranz des Pleier. Nach der Karlsruher Handschrift. 
Edition – Untersuchungen – Stellenkommentar von Markus Steffen. Berlin 2011. – Lit. Haa-
ge 1986, S. 56.

(22) 	Albrecht, Jüngerer Titurel (1260/70)
	 Der König von Marroko antwortet Artus, dass Klingsor die Frauen geraubt habe. Klingsor, 

der „nigromanticus“, sei von Neapel gebürtig und kenne „der zoubers vil“ (Str. 2476). Mit 
seiner „zouberie“ bewirke er „goukels wunder“ (Str. 2479).

	 Ed. Albrechts von Scharfenberg Jüngerer Titurel. Bd. II/1 (Strophe 1958–3236). Hg. v. Wer-
ner Wolf. Berlin 1964.

(23) 	Konrad von Würzburg, Partonopier und Meliur (1277)
	 Nachdem Partonopier die Nacht mit Meliur verbracht hat, muss er ihr versprechen, sie 

dreieinhalb Jahre nicht zu sehen. Er verstößt gegen das Gebot und beleuchtet sie nachts 
nackt mit einer Lampe, die von seiner Mutter von „zouberlisten“ (7795) gemacht wurde. 
Die entehrte und betrogene Meliur berichtet, dass sie in Konstantinopel in allen Wissen
schaften unterrichtet worden sei; neben der Astronomie habe sie auch die „nigrômancîen“ 
gelernt, „dâ mite ich fremdiu wunder machte swenne ich sollte“ (8094–8099); wenn ihr 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



75Propheten, Beschwörer, Nigromanten

Vater das gewünscht habe, habe sie mit „zoubers witze“ manche „goukel bilde“ vor seinen 
Augen geschaffen; so war sie „der swarzen buoche ein meisterîn“ (8135). Die Liebe zu ihm 
aber habe jetzt ihre Fähigkeit zu „zouberîe“ und „nigromancîe“ erlöscht (8160f.).

	 Ed. Konrad von Würzburg, Partonopier und Meliur. Aus dem Nachlass von Franz Pfeiffer 
u. Franz Roth hg. v. Karl Bartsch. Wien 1871. Lit. Eming (Lit.verz.).

(24) 	Lohengrin (um 1285).
	 Der Lohengrin beginnt mit einer Partie aus dem ,Rätselspiel‘ des Wartburgkriegs; enthalten 

ist auch die Strophe, in der Klingsor von sich sagt, dass er „nigromanciam“ und die „astro
nomie“ kenne und „die clamanî in rehter ahte“ finde (180–183).

	 Ed. Lohengrin. Edition und Untersuchungen von Thomas Cramer. München 1971.

(25) 	Ulrich von Etzenbach, Alexandreis (1287)
	 Der in Liebe zu Olimpias entbrannte Nectanebos bittet die Götter Apollo, Tervigant, Mah-

met und Venus um Hilfe (387–393). Da Olimpias ihn nicht erhört, will er seinen Willen mit 
„zouberlisten“ (633) erreichen, denn er beherrscht „vil künste von nigromancî“ (627) und 
verwandelt sich in einen Drachen, wie ihn die Königin in ihrem Traum sah („auch das 
geschach aber von zaubers gewalt“; 638f.). 

	 Im Anhang erklärt der Bürger von Trîtôniâ Alexander den Namen der Stadt: Dieser bedeute 
dreifache „sapientia“: „alchimîâ“, „astronomîâ“ und „nigromancîe“ (891–893) gehen allen 
anderen Wissenschaften voraus (das erinnert sehr an Dominicus!), „nigromancîe“, „astro­
nomîe“ und auch alle „kunst der Philosophî“ (1240–1242) werden zu recht ‚frei‘ genannt.

	 Ed. Ulrich von Eschenbach: Alexander. Hg. v. Wendelin Toischer (Nachdruck Hildesheim, 
New York 1974). – Lit. Haage 1986, S. 56f.

(26) 	Konrad von Würzburg, Trojanerkrieg (vor 1287)
	 Medea ist „der swarzen buoche wîse“ (7426), sie zwingt die Geister und ist mit „zouber 

und mit lôze behende“ (7435). Sie beherrscht die „nîgromancîe“ (7443), so dass sie aus 
einem klaren Tag eine finstere Nacht machen kann, „mit starker zouberîe geschuof si 
grôz unbilde“ (7444f.). Sie ist eine Meisterin der Astronomie und der „siben houbetliste“ 
(7451). – Der Stadt Troja ist keine andere Stadt gleich; vor dem mit Edelsteinen und Elfen-
bein ausgestatteten Palas steht ein Baum, auf dessen Ästen Vögel aus Edelsteinen sitzen, 
die sich bewegen und singen; diese waren „gemaht von nigromantîe“ (17602f.).

	 Ed. Konrad von Würzburg: Der Trojanische Krieg. Hg. v. Adelbert von Keller. Stuttgart 
1858. – Lit. Witte 2007, S. 219–230.

(27) 	Reinfried von Braunschweig (nach 1291)
	 Der griechische König Savilôn, der als erster „astronomie“ und „nigramanzîe“ (21329ff.) 

gekannt hat, will die Geburt Christi mit Hilfe von „nigramanzîe buoch“ (21464) und einem 
„brievel“ mit „karakter“ (21672f.), „figûren“ (21394) und „paragraffen“ (21404) verhindern 
und versetzt sich dazu 1200 Jahre v. Chr. auf dem Magnetberg mit den Büchern in einen 
ewigen Schlaf; ein Flaschengeist soll ihn beschützen (21533f.). Der später auf den Magnet-
berg kommende Vergil zerstört mit Hilfe des Dämons den Zauber.

	 Ed. Reinfrid von Braunschweig. Hg. v. Karl Bartsch. Tübingen 1971 (Nachdruck Hildes-
heim, Zürich, New York 1997). – Lit. Haage 1986, S. 59. – Matthias Meyer: Von Briefen und 
Zauberbüchern. Schreiben und Lesen in Mai und Beaflor und im Reinfried von Braunschweig. 
In: Sprache und Literatur durch das Prisma der Interkulturalität und Diachronizität. Fest-
schrift für Anton Janko zum 70. Geburtstag. Hg. v. Marija Javor Briški. Ljubljana 2009, 
S. 35–48; Peter Strohschneider: Höfische Textgeschichten. Über Selbstentwürfe vormo­
derner Literatur. Heidelberg 2014, S. 73–88 („Schriftkomplexionen auf dem Magnetberg“); 
Christa Agnes Tuczay: The Book of Zabulon – A Quest for Hidden Secrets: Intertextuality 
and Magical Genealogy in Middle High German Literature, with an Emphasis on Reinfried 
von Braunschweig. In: Classen 2017 (Bibliographie), S. 397–422.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



76 Frank Fürbeth

(28) 	Leben der heiligen Elisabeth von Thüringen (1297)
	 Zum Sängerwettstreit kommt auch Klingsor nach Eisenach, dem alle Dinge bekannt sind: 

die „nigromanzie“ (205) und die „astronomie“ (206).
	 Ed. Das Leben der Heiligen Elisabeth vom Verfasser der Erlösung. Hg. v. Max Rieger. Stutt-

gart 1868. – Lit. Haage 1986, S. 56.

(29) 	Biterolf und Dietleib (13. Jh.)
	 König Biterolf herrscht in Toledo, der Hauptstadt seines Reichs; nahebei liege ein Berg, „dâ 

der list nigrômanzî von êrste wart erfunden, den man bî unsern stunden noch vaste üebet 
unde liset“ (79–83).

	 Ed. Biterolf und Dietleib. In: Deutsches Heldenbuch, Erster Teil. Hg. v. Oskar Jänicke. Ber-
lin 1866.

(30) 	Heinrich von Neustadt, Appolonius von Tyrus (um 1300)
	 König Nabuchodonosor lässt die „hochsten maister von astronomia und von nigromancia“ 

rufen, um einen Traum zu deuten (48–50). Da ihnen dies nicht gelingt, werden sie verbrannt. 
– Ydrogand hat drei „zawber“ Krüge, mit denen er Regen und Hagel machen kann (10835ff.).

	 Ed. Heinrichs von Neustadt Apollonius von Tyrland nach der Gothaer Handschrift. Gottes 
Zukunft und Visio Philiberti nach der Heidelberger Handschrift. Hg. v. Samuel Singer. Ber-
lin 1906. – Lit. Haage 1986, S. 59.

(31) 	Heinrich von Neustadt, Gottes Zukunft (um 1300)
	 Als der Endchrist in das Erwachsenenalter kommt, lernt er vom Teufel „zauberie, die kunst 

nigromancie“ (5074f.). Er kennt den Sternenlauf, die Teufel sind ihm untertan (5079f.). An 
seinem Todestag bewirkt er mit „zauberie und mit nigromancie“, dass er drei Tage wie tot 
da liegt. Am dritten Tag erhebt er sich mit „zauberie“ in die Luft (5758–5765).

	 Ed. Heinrichs von Neustadt Apollonius von Tyrland nach der Gothaer Handschrift. Gottes 
Zukunft und Visio Philiberti nach der Heidelberger Handschrift. Hg. v. Samuel Singer. Ber-
lin 1906.

(32) 	Göttweiger Trojanerkrieg (um 1300).
	 „Samlon der wise“ (312), ein „maister rich von hocher kunst“ (403), wird zur Königin He-

kuba gerufen, um einen Traum auszulegen. Den Traum findet er „in astromye“ (807). Er 
deutet der Königin den Traum mittels eines goldenen Wasserbeckens, in dem die Strahlen 
der Sterne sich brechen; er selbst trägt dabei ein „zedemones hutt“ (820). – Medea „übtte 
von nigramantie dü künst“, mit der sie „wunders vil“ bewirkte (21569–21571).

	 Ed. Der Göttweiger Trojanerkrieg. Hg. v. Alfred Koppitz. Berlin 1926, – Lit. Haage 1986, S. 59.

(33) 	Steirische Reimchronik (1301/19)
	 Ein Mann gibt sich als der auferstandene Kaiser Friedrich aus; er wird verbrannt. Einige 

behaupten, er wäre ein Täuscher gewesen und „habe diu buoch gelesen von nigramanzî“ 
(32599); wer diese Kunst beherrsche, der kann mit „zouber“ (32604) tun, wonach ihm der 
Sinn stehe.106

	 Ed. Ottokars Österreichische Reimchronik. Hg. v. Josef Seemüller. Hannover 1890–1893.

(34) 	Friedrich von Schwaben (vor 1314)
	 Die Stiefmutter einer Königstochter rächt sich an dieser, indem sie ihren Geliebten, einen 

Zauberer (203, 1046,), dazu bringt, den König so zu verzaubern, dass dieser außerhalb des 

106	 Die Stelle bezieht sich auf Tile Kolup (auch als Dietrich Holzschuh bekannt), der sich in den 
Jahren 1284/85 in Köln und Neuss als Kaiser Friedrich ausgab. Er wurde am 7. Juli 1285 als 
Ketz er verbrannt. Vgl. Alfred Haverkamp, [Art.] Dietrich Holzschuh. In: LexMA 3 (1986), 
Sp. 1036–1037. 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



77Propheten, Beschwörer, Nigromanten

Palastes blind ist; die Tochter wird beschuldigt und durch ein Urteil der Stiefmutter ver-
stoßen und mit einem Bann belegt, aber nach einer gewissen Zeit von Friedrich gefunden. 
Der „zauberer Jeroparg“ (5426) will gegen Friedrich kämpfen und ihn „durch mein kunste 
rich“ (5463) töten. Im Kampf hat der Zauberer „ellen und krafft von der zabry macht“ 
(6145f.), im dritten Kampf besiegt ihn aber Friedrich (6420).

	 Ed. Friedrich von Schwaben. Hg. u. komm. v. Sandra Linden. Konstanz 2005. Lit.: Brigitte 
Schöning, Friedrich von Schwaben. Aspekte des Erzählens im spätmittelalterlichen Versro-
man. Erlangen 1991, S. 131–133.

(35) 	Johann von Würzburg, Wilhelm von Österreich (1314)
	 Wilhelm lässt sich auf seiner Fahrt nach Marroch abends auf einem Stuhl nieder, der mit 

ihm zu einem künstlichen Sternenhimmel hinauffährt und dort verharrt. Erst am nächs-
ten Morgen hilft ihm der König von Marroch mit einer Leiter wieder herab. Der Stuhl soll 
vor langer Zeit von Virgilius „mit richer kunst nigromanci“ (4906f.) gefertigt worden sein 
(4891–5179). – Parklise, Tochter des Dedalus, rettet Wilhelm vor der Hinrichtung. Ihr Vater 
war „in nigramanci der best“ (10865, 10907) und hat auch sie in der „swartzen buoche 
kunst“ unterrichtet (10877). Parklise fliegt auf einem Greifen wie auf einem Pferd; realiter 
ist dies aber der Teufel „in aines grifen gestalt“ (10895). Parklise erzählt Wilhelm, dass sie 
die „kunst und auch die sinne von nigramanci“ besitze, womit sie den „tiuvel twingen 
kann daz er muoz vor mir swingen“ (11384–11388). – Parklise kommt im Auftrag der Köni
gin Crispin, deren Reich von Merlin „des tiuvels sun“ (11250) „beslozzen“ ist. Merlin hat 
das Land mit Windmühlen befestigt, aus denen Feuer schlägt; die Mühlen waren gemacht 
„von listen wunderlichen“ (11860), hinter denen aber „der tiuvel durch sinen sun Merli-
nen“ (11878) steht. Wilhelm kämpft mit Merlin.

	 Ed. Johanns von Würzburg Wilhelm von Österreich. Aus der Gothaer Handschrift hg. v. Ernst 
Regel. Berlin 1906. – Lit. Weiss 1933, S. 40–48; Schiprowski 1933, S. 29–30; Maksymiuk 1996.

(36) 	Claus Wisse u. Philipp Colin, Rappoltsteiner Parzival (1331/36).
	 Merlin ist ein „wissage“ (592, 25) am Hofe des Königs Uterpandragun und erschafft eine 

Säule, an die nur der beste Ritter der Welt sein Pferd binden kann. Die Herstellung der 
Säule erfolgt mit „nigramanzien kunst“ (593, 25f.).

	 Ed. Parzifal von Claus Wisse und Philipp Colin (1331–1336). Eine Ergänzung der Dichtung 
Wolframs von Eschenbach. Hg. v. Karl Schorbach. Strassburg 1888. – Lit. Schiprowski 1933, 
S. 30.

(37) 	Ulrich Boner, Der Edelstein (um 1345)
	 Ein „pfaffe“ beherrscht die sieben Künste und die nigromanzie (5). Damit lässt er seinen 

Gesellen glauben, ein König zu sein; nachdem dieser ihn nicht mehr kennen will, versetzt 
er ihn wieder in seinen ursprünglichen Zustand.

	 Ed. Der Edelstein von Ulrich Boner. Hg. v. Franz Pfeiffer, Leipzig 1844, Nr. 94 (S. 167–169).

(38) 	Seifrit, Alexander (1352)
	 Nectanabos ist Meister der sieben freien Künste, der „chunst astronomey“ und der „chunst 

nigramanczay“; er liest in den schwarzen Büchern; er bannt die Geister (81–552).
	 Ed. Seifrits Alexander. Aus der Strassburger Handschrift herausgegeben v. Paul Gereke. 

Berlin 1932.

(39) 	Elsässisches Trojabuch (vor 1386)
	 Medea kennt die sieben Künste und den Lauf der Sterne, dazu die „swarczen buoch“ 

(26,11), mit denen man die Geister beschwören kann, so dass sie das tun müssen, was man 
will. Sie beherrscht auch „zouberie“ (26, 13), mit der sie die finstere Nacht zu einem heite-
ren Tag macht.

	 Ed. Das Elsässische Trojabuch (Buch von Troja I). Hg. v. Christoph Witzel. Wiesbaden 1995.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



78 Frank Fürbeth

(40) 	Hans Mair von Nördlingen, Buch von Troja (1390/92)
	 Medea ist eine Meisterin der natürlichen Künste und der „mathematica, daz ist mit der 

zauberlichen kunst“ (15, 21). Sie kann das Licht in Finsternis verwandeln und umgekehrt, 
und dass das Wasser den Berg hinauf fließt; sie kann den Schein von Sonne und Mond 
verdunkeln, „daz doch nach unserem gelauben nie geschach, dann do unser herr Cristus 
gemartert ward“ (15, 26f.). – Medea schenkt Jason einige Gegenstände, deren besondere 
Kraft sie „mit zauberlicher kunst“ (22, 3) bewirkt hat.

	 Ed. Das Buch von Troja von Hans Mair. Kritische Textausgabe und Untersuchung von 
Hans-Josef Dreckmann. München 1970. 

(41) 	Der Große Alexander (Wernigeroder Alexander; Ende 14. Jh.)
	 Neptanabus ist ein Meister in „astronomius“ und „nygromaticus; daz in teutsch spricht 

alsus: Ain maister in der zauberey“ (104f.). Neptanabus täuscht die Königin mit seiner 
Kunst („het erplent“; 172); von teuflischer Beteiligung ist keine Rede (98–263).

	 Ed. Der Grosse Alexander. Aus der Wernigeroder Handschrift hg. v. Gustav Guth. Berlin 1908.

(42) 	Meister Wichbolt (Babiloth), Cronica Alexandri des großen Königs (Anfang 15. Jh.)
	 Nectanebos ist kundig „an den sternen vnd an der weissagung“ (S. 32). Auf die Frage von 

Olimpias antwortet er, dass er Ägypter sei, und diese können die Träume deuten und den 
Vogelgesang vernehmen. Auch er könne dies und sei deshalb wie ein „prophett“ und wie 
ein „gottlicher mensch“ (S. 35). Er „zawbert“ in der Wildnis den nächtlichen Traum von 
Olimpias (S. 37). Nach der Nacht „machet sich gleich Nectaabus einem tracken“ (S. 38).

	 Ed. Die Alexanderchronik des Meister Babiloth. Ein Beitrag zur Geschichte des Alexander-
romans. Stuttgart 1896/97.

(43) 	Buch von Troja II (Anfang 15. Jh.)
	 Medea ist in den sieben freien Künsten und besonders „in den swarczen kunsten“ erfah-

ren (S. 73, 30f.). – Medea schenkt Jason ein silbernes Bild, das „durch zceuberniß“ gemacht 
ist (S. 77, 24), außerdem andere Dinge zum Schutz vor Verbrennung u. dgl. – Jason erschlägt 
einen Drachen, aus dessen Zähne Ritter wachsen; dies geschieht von „zceuberen der swar-
czen kunst“ (S. 79, 20).

	 Ed. Eine anonyme deutsche Übersetzung des Buches von Troja nach Guido de Columnis. Hg. 
v. Hildegard Bokova u. Vaclav Bok. Berlin 1990.

(44) 	Bairisch-österreichisches Buch von Troja (Buch von Troja II) (um 1450)
	 Medea ist ain „rechtew maysterin der swarczen chunst“ (50, 3), mit der sie den bösen Geis-

tern gebieten kann. Sie ist „pehende mit czauber und mit lossen“ und macht aus einer 
kleinen Lache einen großen See und aus einem klaren Tag eine finstere Nacht (50, 5f.).

	 Ed. Das Bairisch-österreichische Buch von Troja (Buch von Troja II). Kritische Ausgabe von 
Heribert A. Hilgers u. Heinz Thoelen. Wiesbaden 2012.

(45) 	Johannes Hartlieb, Alexanderroman (um 1450)
	 Nectanebos ist „aller zawberlist vnd schwarczer kchunst ain grozzer maister“ (Z. 136f.), 

in Ägypten wird er als „warsager“ (Z. 221) und „fuer den weyßisten prophetten“ (Z. 198) 
angesehen. Mit den ausgegrabenen Wurzeln und Kräutern, die er zusammenstößt, „als in 
sein kchunst lernett“ (Z. 308f.), macht er seine „zawberlist“ (Z. 310), mit der er die Königin 
„betriegt“ (Z. 311), so dass sie glaubt, der Gott Ammon schlafe mit ihr.

	 Ed. Johann Hartliebs Alexander. Eingel. u. hg. v. Reinhard Pawis. München, Zürich 1991.

(46) 	Malagis (1450/60)
	 Die Fee Oriande ist Herzogin in ihrem Land; sie hat die „nygromancij“ (925) von ihrem 

Bruder Baldaris gelernt und versteht sich darauf besser als die Doktoren in Paris; sogar in 
Toledo wird sie geehrt (930). Sie findet Malagis und nimmt ihn zu sich und zu ihrem Bru-

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



79Propheten, Beschwörer, Nigromanten

der. Als Malagis sieben Jahre alt ist, entdeckt er im „tresor“ des Bruders „die bucher der 
nygromancien“ (1172), kann diese zwar nicht verstehen, aber weiß, dass man damit „den 
meyster der tufel von der hellen“ zwingen kann (1261). Oriande unterrichtet ihn in den 
Büchern; in zwei Jahren lernt er durch „experment“, damit „man den tufel schent“ (1299f.). 
Bald kann Malagis einen Zauberwettstreit mit Baldaris durchführen (1306–1439). – Spiet 
stellt Malagis durch Zauberei bloß; dieser versucht, sich in gleicher Weise zu rächen: „Da 
began er in der wile sinen gramancz zu lesen“ (17694f.).

	 Ed. Der deutsche Malagis. Hg. v. Annegret Haase [u.  a.]. Berlin 2000. – Lit.: Bob Duijvestijn: 
„Er hett gelert und was eyn clerg gut / von nygromancij“. Die Zauberkunst im Malagis. In: 
Sprache und Literatur des Mittelalters in den Nideren Landen. Köln [u.  a.] 1999, S. 67–86; 
Katharina-Silke Philipowski: Zauberei, Magie, Teufelsbeschwörung und ihre legenda-
rische Überformung im Malagis und Reinolt von Montalban. In: Das Potenzial des Epos. 
Die altfranzösische Chanson de geste im europäischen Kontext. Hg. v. Susanne Friede u. 
Dorothea Kullmann. Heidelberg 2012, S. 299–326; Nathanael Busch u. Björn Reich: Derbe 
Erotik? Groteske Zauberkunst? Vom Zauberritter Malagis und dem nackten Kaiser Karl. 
In: Vergessene Texte des Mittelalters. Stuttgart 2014, S. 157–170; Albrecht Classen: Magic in 
Late Medieval German Literature: The Case of the Good Magician Malagis. In: Classen 
2017 (Bibliographie), S. 523–545.

(47) 	Reinolt von Montalban (1450/60)
	 Malagis kann den Teufel bannen (4275); er begegnet Reinolt in der Gestalt eines 200 Jah-

re alten Pilgers (4288). Zusammen in Paris angekommen, gießt Malagis in eine goldene 
Schüssel einen Schlaftrunk (4847). Diesen hat er mit „gaukeleye und mit nigromancye“ 
gemacht (4848f.). – Von Karl in den Kerker geworfen, befreit er sich um Mitternacht: „eynen 
gramadet er began als in nygromancien getan“ (11604f.).

	 Ed. Reinolt von Montelban oder Die Heimonskinder. Hg. v. Friedrich Pfaff. Tübingen 1885. – 
Lit.: Philipowski 2012 [Nr. 46]. 

(48) 	Ulrich Fuetrer, Merlin (1473/1487)
	 Merlin wird durch die Übertragung des teuflischen Spermas gezeugt (Str. 153). – Der 

König von Britannien will einen Palast bauen, der aber immer einstürzt; zwölf Meister 
der Astronomie, der Philosophie und der „zaubereye“ werden dazu befragt (Str. 165), die 
dazu raten, Merlin zu töten. – Merlin verwandelt sich in die Gestalt eines jungen Mannes 
(Str. 208, 233).

	 Ed. Die Gralepen in Ulrich Füetrers Bearbeitung (Buch der Abenteuer). Nach der Münchner 
Handschrift Cgm. 1 unter Heranziehung der Wiener Handschriften Cod. vindob. 2888 
und 3037 und der Münchner Handschrift Cgm. 247 hg. v. Kurt Nyholm, Berlin 1964. – Lit. 
Weiss 1933, S. 48–51; Schiprowski 1933, S. 26–29.

Literaturverzeichnis
Birkhan, Helmut: Magie im Mittelalter. München 2010. 
Brall, Helmut: Die Macht der Magie. Zauberer in der hochmittelalterlichen Epik. In: 

Artes im Mittelalter. Hg. v. Ursula Schaefer. Berlin 1999, S. 215–229.
Brugger-Hackett, Silvia: Merlin in der europäischen Literatur des Mittelalters. Stutt-

gart 1991. 
Cieslik, Karin: Die Zauberin in höfischen Dichtungen des Mittelalters. In: Sprachspiel 

und Lachkultur. Beiträge zur Literatur- und Sprachgeschichte. Rolf Bräuer zum 
60. Geburtstag. Hg. v. Angela Bader. Stuttgart 1994, S. 215–226.

Eming, Jutta: Reiz, Rausch, Remedium. Zur emotionalen Wirkung von Zauberkraft 
in höfischen Romanen des 12. und 13. Jahrhunderts. In: Das Wunderbare in der 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



80 Frank Fürbeth

arthurischen Literatur. Probleme und Perpektiven. Hg. v. Friedrich Wolfzettel. Tü-
bingen 2003, S. 141–157.

Haage, Bernd Dietrich: Aberglaube und Zauberei in der mittelhochdeutschen Dich-
tung. Mannheimer Berichte (Universität Mannheim) 30 (1986), S. 53–72.

Krohn, Rüdiger: „ein phaffe der wol zouber las“. Gesichter und Wandlungen des 
Zauberers Klingsor. In: Gegenspieler. Hg. v. Thomas Cramer. München u.  a. 1993, 
S. 88–113.

Krohn, Rüdiger: „habt ir von Klingsor nye vernomen?“ Der Zauberer Klingsor im 
Mittelalter. In: Mittelalter-Mythen: 3 Verführer, Schurken, Magier. Hg. v. Ulrich 
Müller u. Werner Wunderlich. St. Gallen 2001, S. 509–527.

Magic and Magicians in the Middle Ages and the Early Modern Time. The Occult in 
Pre-Modern Sciences, Medicine, Literature, Religion, and Astrology. Hg. v. Alb-
recht Classen. Berlin, Boston 2017.

Maksymiuk, Stephan: The court magician in medieval German romance. Frank­
furt/M. u.  a. 1996.

Meyer, Matthias: Briefe – Grabinschriften – Zauberbücher. Beispiele intradiegetischer 
Schreibkonstellationen in der mittelalterlichen Literatur In: Konstellationen – Ver­
suchsanordnungen des Schreibens. Hg. v. Helmut Lethen. Göttingen 2013, S. 13–32.

Meyer, Matthias: Struktureller Zauber. Zaubersalben und Salbenheilungen in der 
mitttelhochdeutschen Literatur. In: Zauberer und Hexen in der Kultur des Mittel­
alters. III. Jahrestagung der Reineke-Gesellschaft e. V., San Malo, 5.–9. Juni 1992. 
Greifswald 1994, S. 139–150.

Neudeck, Otto: Vergil in deutschsprachiger Literatur um 1300. Ein Zauberer und Ma-
gier in heilsgeschichtlicher Funktion. In: Germanica Wratislaviensia 1989, H. 85, 
S. 41–49.

Rinn, Karin: Liebhaberin, Königin, Zauberfrau. Studien zur Subjektstellung der Frau 
in der deutschen Literatur um 1200. Göppingen 1996.

Schiprowski, Erwin: Merlin in der deutschen Dichtung. Diss. Breslau 1933.
Seemann, Annette: Merlin – Prophet und Zauberer? Eine komparatistische Studie 

zum Merlin-Stoff im Mittelalter und im 19. u. 20.  Jahrhundert unter besonderer 
Berücksichtigung der Identitätsproblematik. Frankfurt/M., Diss. 1987.

Tuczay, Christa: Magie und Magier im Mittelalter. München 2003. 
Weiss, Adelaide Marie: Merlin in German Literature. A study of the Merlin Legend in 

German Literature from Medieval Beginnings to the End of Romanticism. Wash
ington D. C. 1933.

Wieshofer, Natascha: Fee und Zauberin. Analysen zur Figurensymbolik der mittel-
hochdeutschen Artusepik bis 1210. Wien 1995.

Wilson, Anne: The Magical Quest. The Use of Magic in Arthurian Romance. Manches
ter 1988.

Witte, Sandra: Zouber: Magiepraxis und die geschlechtsspezifische Darstellung ma­
giekundiger Figuren in der höfischen Epik des 12. und 13. Jahrhunderts. Hamburg 
2007.

Wolf, N. R.: Die Gestalt Klingsors in der deutschen Literatur des Mittelalters. In: Süd­
ostdeutsche Semesterblätter. 19. Heft, München 1967, S. 1–19.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Magie und Wunderbares
Aspekte ihrer ästhetischen und epistemischen Konvergenz

Jutta Eming

Lynn Thorndikes History of Magic and Experimental Science gehört zu den bekann-
testen und angesehensten Studien über das umstrittene Verhältnis von Magie 
und Wissenschaft. Noch Brian Copenhaver bezeichnet sie in seiner magistralen 
Untersuchung zur Tradition des Hermetismus als ein „exceptional achievement“.1 
Die Publikation der acht umfänglichen Bände setzte im Jahr 1923 ein und wurde 
1958 abgeschlossen.2 Den Anfangspunkt der Untersuchungen bilden Magietra-
ditionen im Römischen Reich, der Abschluss liegt am Ende des 17. Jahrhunderts. 
Besonders viel Raum ist den Magiediskursen der Renaissance gewidmet, was 
angesichts der mit Pico della Mirandola und Marsilio Ficino im 15. Jahrhundert 
konzeptualisierten neuen Diskurse um die magia naturalis nahe liegt.

Wie Thorndike in seiner Einführung erläutert, beruht sein Projekt auf der 
Grundannahme, 

[…] that magic and experimental science have been connected in their de-
velopment; that magicians were perhaps the first to experiment; and that 
the history of both magic and experimental science can be better under-
stood by studying them together.3

Thorndike diskutiert sodann Band nach Band und Kapitel nach Kapitel die Ar-
beiten antiker, mittelalterlicher und frühneuzeitlicher Autoritäten hinsichtlich 
verschiedener Themenbereiche, die sich der Magie zuordnen lassen. Dazu gehö-
ren die Fragen, wie über die Eigenschaften von Pflanzen, Steinen und Edelstei-
nen gehandelt wurde; welche Einstellungen zu Astrologie, Träumen und Prophe-
zeiungen erkennbar werden; welche Dämonenfurcht sich mit Magie verbindet. 
Beispielhaft lässt sich Thorndikes Erkenntnisinteresse in Bezug auf die Magie an 
einer Passage zu Plinius dem Älteren und dessen Naturgeschichte illustrieren: 
„Pliny represents a number of marvelous and to us incredible things as proved by 
experience. Divination from thunder, for instance, is supported by innumerable 
experiences, public and private.“4

1		 Brian P. Copenhaver: Magic in Western Culture. From Antiquity to the Enlightenment. New 
York 2015, S. 20.

2		 Lynn Thorndike: A History of Magic and Experimental Science. 8 Bde. New York 1923–1958.
3		 Thorndike: A History of Magic (Anm. 2), Bd. 1, S. 2.
4		 Thorndike: A History of Magic (Anm. 2), Bd. 1, S. 57.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



82 Jutta Eming

Wie dieses Beispiel zeigt, ist Thorndike in erster Linie an einer Wissenschafts-
geschichte des Experiments und der Erfahrung interessiert, in diesem Fall an den 
Hypothesen, welche durch das Erlebnis des Donners hervorgerufen wurden und 
sich sodann empirisch bestätigen ließen. Modernen Kriterien von Wissenschaft-
lichkeit könnte eine Versuchsanordnung, der zufolge der Donner als Prodigium 
oder Prophezeiung aufgefasst werden kann, zwar schwerlich genügen. Aber das 
fällt für Thorndike nicht ins Gewicht. 

Bemerkenswert ist am zitierten Beispiel darüber hinaus, dass Thorndike ‚mag-
ic‘ meint und ‚marvelous‘ schreibt. Beide Begriffe scheinen bei ihm unmittelbar 
füreinander einstehen zu können. Es ist diese begriffliche Analogisierung und 
Substituierung in der modernen wissensgeschichtlichen, kultur- und literatur
wissenschaftlichen Forschung, der ich im Folgenden in einigen Aspekten nach-
gehen möchte. Sie ließe sich an weiteren Beispielen aus Thorndikes Abhandlun
gen verfolgen, nicht zuletzt in Bezug auf die Autoritäten der mittelalterlichen 
Scholastik. Dabei ist zu beobachten, dass Thorndike ‚marvelous‘ durchaus in 
einer größeren semantischen Spannbreite verwendet. Über die Auseinander-
setzung von Albertus Magnus mit Plinius etwa schreibt Thorndike, dieser sei 
„far […] from rejecting all of Pliny’s marvelous assertions“,5 also ‚weit davon ent-
fernt, alle unrealistischen Annahmen des Plinius zurückzuweisen.‘ An anderer 
Stelle hält Thorndike fest: „Many allusions to magic occur in Albert’s treatise 
on minerals, as the especially marvelous powers attributed to gems in antiquity 
might well lead us to expect“.6 Hier meint ‚marvelous‘ so viel wie ‚erstaunlich‘, 
oder auch ‚wirksam‘. Zu Thomas’ von Aquin Auffassung, dass magische Figu-
ren nicht durch sich selbst wirken, paraphrasiert Thorndike – und gebraucht 
‚marvelous‘ im Sinne von ‚ungewöhnlich‘ –: „If […] astronomical or necromantic 
or magic images and characters seem to produce marvelous effects, it must be 
because they are illicitly employed as secret signs to demons who really achieve 
the results.“7 

Es geht im Folgenden wohlgemerkt nicht um die Ebene der historischen Se-
mantik des Mittelalters. Thomas von Aquin zum Beispiel verwendet den Begriff 
miraculum, um diesen gerade von magia abzugrenzen.8 Es geht stattdessen um die 
Ebene der Beschreibungssprache in der modernen Forschung und der dabei ver-
wendeten Termini. Es wird im Folgenden nicht der Versuch unternommen, die 

5		 Thorndike: A History of Magic (Anm. 2), Bd. 2, S. 543.
6		 Thorndike: A History of Magic (Anm. 2), Bd. 2, S. 556.
7		 Thorndike: A History of Magic (Anm. 2), Bd. 2, S. 611.
8		 „Et quantum ad modum differunt: quia boni operantur miracula per invocationem divini 

nominis pie et reverenter; sed mali quibusdam deliramentis, sicut quod incidunt se cultris, 
et huiusmodi turpia faciunt. Et ita signa per bonos facta, manifeste possunt discerni ab his 
quae virtute daemonum fiunt.“ 2 Sent d. 7, q. 3, a. 1, ad 2, CD Z. 1–26; vgl. dort auch 2. Vgl. 
einschlägig dazu die Untersuchung von Thomas Linsenmann: Die Magie bei Thomas von 
Aquin. Berlin 2000, zur vorliegenden Stelle: S. 114. Ähnlich argumentiert bereits Augusti-
nus, vgl. dazu Bernd-Christian Otto: Magie. Rezeptions- und diskursgeschichtliche Analy-
sen von der Antike bis zur Neuzeit. Berlin, New York 2011, S. 324–331.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



83Magie und Wunderbares

kultur-, literatur- und wissenschaftshistorische Entwicklung nachzuzeichnen, 
in welcher die historischen Begriffe von magia einerseits, mira oder mirabilia und 
miracula andererseits einander angenähert werden. Dies wäre jedoch eine eigene 
Untersuchung wert. 

Mein Interesse steht speziell mit dem hier zugrunde gelegten deutschsprachi-
gen Begriff des Wunderbaren in Zusammenhang, und Entsprechungen wie mar-
velous oder merveilleux. Es nimmt seinen Ausgang von der Frage: Wieso kommt es 
dazu? Warum wird in der jüngeren Forschungsliteratur, und zwar in der zur Ma
gie ebenso wie der zum Wunderbaren häufig eine entsprechende Annäherung 
vorgenommen?9 Ein Grund liegt auf der Hand: Sowohl ‚Magie‘ als auch das ‚Wun­
derbare‘ sind äquivoke und alles andere als einheitlich verwendete Kategorien. 
Der Vieldeutigkeit des Magie-Begriffs ist der gesamte vorliegende Band gewid­
met. Doch auch das Wunderbare ist als Kategorie in der Literatur- und Kultur
wissenschaft, Ästhetik und Wissenschaftsgeschichte zwar weit verbreitet, deckt 
dabei aber ein breites Spektrum an Bedeutungen ab. Die Begriffstradition, auf 
welche Thorndike sich im Kontext seines Beispiels zum Donner berufen könn-
te, ist die des miraculum, eventuell auch des mirabilium. Im klerikalen Schrifttum 
werden die Begriffe miraculum und mirabilium dafür verwendet, einen Eingriff 
Gottes einerseits zu bezeichnen, ein weltliches Kuriosum oder auch eine natürli-
che Gegebenheit der Schöpfung andererseits, wobei zwischen beiden noch viele 
Übergangsphänomene bestehen. In der kultur- und literaturgeschichtlichen For-
schung – etwa seit den 80er Jahren des 20. Jahrhunderts – dagegen ist auffällig, 
dass Verwendungen des einen wie des anderen Begriffs häufig in Ketten mehr 
oder weniger treffender Synonyma integriert sind. Dazu gehören das Märchen-
hafte, das Geheimnisvolle oder Rätselhafte, das Phantastische, das Mythische 

9		 Vgl. am Beispiel eines typischen Gegenstandsbereiches, der Automaten, etwa Ulrich Ernsts 
Aufsatz: Mirabilia mechanica. Technische Phantasmen im Antiken- und im Artusroman des 
Mittelalters. In: Das Wunderbare in der arthurischen Literatur. Probleme und Perspektiven. 
Hg. von Friedrich Wolfzettel. Tübingen 2003, S. 45–77, der hier unter dem ‚Wunderbaren‘ 
verzeichnet, was in Darstellungen zur Magie regelmäßig als eben das begegnet, nämlich 
als Magisches. Zum Beispiel bei Richard Kieckhefer: Magie im Mittelalter. Übers. von Peter 
Knecht. München 1995, S. 118–119; Helmut Birkhan: Magie im Mittelalter. München 2010, 
S. 45–52. E. R. Truitt: Medieval Robots. Mechanism, Magic, Natur, and Art. Philadelphia 
2015, passim, wiederum verwendet verschiedene englische Äquivalente aus dem semanti-
schen Feld des Wunderbaren (marvel[s], mirabilia, marvelous) als Oberbegriffe und diskutiert 
Magie als eine Kraft, die nach mittelalterlicher Auffassung an ihrer Herstellung beteiligt 
gewesen sei oder eben nicht. Martin Zimmermann: Technische Meisterkonstruktionen – 
dämonisches Zauberwerk: der Automat in der mittelhochdeutschen Literatur. Eine Untersu-
chung zur Darstellung und Funktion von Automatenschilderungen in Erzähltexten des 12. 
bis 14. Jahrhunderts unter Berücksichtigung des kulturgeschichtlichen Hintergrundes. Ber-
lin 2011, S. 146–154, schätzt meines Erachtens den Anteil ‚negativer‘ Magie bei literarischen 
Darstellungskonventionen von Automaten zu hoch ein. Vgl. auch den Beitrag von Queiser 
im vorliegenden Band zu Francis Bacon.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



84 Jutta Eming

oder der Mythos.10 Grundsätzlich indiziert eine derartige „Akkumulation“11 eine 
unterliegende Zugehörigkeit der Begriffe zu einem gemeinsamen semantischen 
Feld im Sinne ihres „Zusammenhangs in einer Vielheit“12. Zugleich handelt es 
sich bei ihnen jedoch nicht um Synonyma, sondern um je voraussetzungsreiche 
und hochbesetzte Kategorien. Ansätze zu ihrer Klärung und Abgrenzung sind 
seit längerer Zeit im Gange, haben für die Literaturwissenschaft aber noch nicht 
alle Bereiche abdecken können, insbesondere nicht in Form vergleichender Be-
griffsanalysen.13 So besteht hier nach wie vor ein hoher Klärungsbedarf.

Thorndike allerdings benutzt den Begriff der Magie ebenso wenig ad libitum 
wie das schillernde Bedeutungsspektrum von ‚marvelous‘. Seine scheinbar selbst­
verständliche Substitution von ‚magic‘ und ‚marvelous‘ könnte eine Affinität bei­
der Phänomene voraussetzen, die er in seinen Schriften zwar nicht weiter thema­
tisiert, die sich jedoch für andere Kontexte als bedenkenswert erweisen könnte. 
Wenn das Magische und das Wunderbare also nicht als Phänomene, sondern 
als Begriffe aufgefasst werden, deren synonyme Verwendung ein Sprachspiel bil­

10	 Oder auch: das Performative, das Mythische. Vgl. Udo Friedrich, Bruno Quast: Mediävisti-
sche Mythosforschung. In dies.: Präsenz des Mythos. Konfigurationen einer Denkform in 
Mittelalter und Früher Neuzeit. Berlin, New York 2004, S. IX–XXXVII, hier S. XXXIII: „[Das 
Mythische in der Literatur des Mittelalters firmiert in substanieller Hinsicht] als das Nicht-
heilsgeschichtliche, als im emphatischen Sinne Vor-literarisches, als das Wunderbare, das 
Offene, Unabgeschlossene und Entdifferenzierte.“

11	 Gyburg Uhlmann: Akkumulation. In: Von ‚Allusion‘ bis ‚Metonymie‘. Interdisziplinäre Per­
spektiven auf die Wirkmacht rhetorischer Tropen und Figuren. Hg. von Melanie Möller. 
Heidelberg 2019, S. 43–65.

12	 Uhlmann: Akkumulation (Anm. 11), S. 65.
13	 Für das Märchenhafte vgl. Max Lüthi: Das europäische Volksmärchen. 8. Aufl. Tübingen 

1985; Brigitte Schöning: „Friedrich von Schwaben“. Aspekte des Erzählens im spätmittelal­
terlichen Versroman. Erlangen 1991, S. 165–201; für das Phantastische Walter Haug: Das Fan­
tastische in der späteren deutschen Artusliteratur. In: Spätmittelalterliche Artusliteratur. 
Hg. von Karl Heinz Göller. Paderborn u.  a. 1984, S. 133–149; Francis Dubost: Aspects fan-
tastiques de la littérature narrative médiévale (XIIème–XIIIème siècles). L’Autre, L’Ailleurs, 
l’Autrefois. Paris-Genève 1991; Phantastik. Ein interdisziplinäres Handbuch. Hg. von Hans 
Richard Brittnacher und Markus May. Stuttgart, Weimar 2013; darin Jutta Eming: „Mittelal­
ter“, S. 10–18; für das Geheimnisvolle neben der Reihe Schleier und Schwelle: Archäologie 
der literarischen Kommunikation V, die Bände: Geheimnis und Öffentlichkeit (V, 1). Hg. 
von Aleida Assmann und Jan Assmann in Verbindung mit Alois Hahn und Hans-Jürgen 
Lüsebrink. München 1997; Geheimnis und Offenbarung (V, 2). Hg. von Aleida Assmann 
und Jan Assmann in Verbindung mit Theo Sundermeier. München 1998; Geheimnis und 
Neugierde (V, 2). Hg. von Aleida Assmann und Jan Assmann. München 1999, demnächst 
auch: Darstellung und Geheimnis in Mittelalter und Früher Neuzeit. Hg. von Jutta Eming 
und Volkhard Wels. Wiesbaden 2021. Einschlägig für den Zusammenhang zur Magie ist 
ferner Daniel Jütte: Das Zeitalter des Geheimnisses. Juden, Christen und die Ökonomie des 
Geheimen (1400–1800). Göttingen 2012. Für das Verhältnis gerade von Wunderbarem und 
Phantastischem vgl. neben dem von Wolfzettel herausgegebenen Tagungsband zum Wun­
derbaren und der Monographie von Dubost auch ders.: La Merveille médiéval. Paris 2016; 
Susanne Friede: Die Wahrnehmung des Wunderbaren. Der Roman d’Alexandre im Kontext 
der französischen Literatur des 12.  Jahrhunderts. Tübingen 2003, S. 1–19; vergleichend zu 
allen Phänomenen auch Jutta Eming: Funktionswandel des Wunderbaren. Studien zum Bel 
Inconnu, zum Wigalois und zum Wigoleis vom Rade. Trier 1999, S. 22–27.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



85Magie und Wunderbares

det,14 lässt sich vielleicht etwas über beide verstehen. Wie verhält sich also der 
Begriff der Magie zu dem des Wunderbaren? Darum geht es in meinen folgenden 
Überlegungen.15 Ihren Fluchtpunkt und wesentlichen Gegenstandsbereich bildet 
dabei die volkssprachliche Dichtung des Mittelalters, die sich, so meine These, 
durch Poetiken des Wunderbaren auszeichnet und dafür unter anderem auf his
torische Konzepte von Magie zurückgreift. Es ist deshalb danach zu fragen, wel-
che Vorstellung(en) von Magie für das Mittelalter vorauszusetzen sind.

1	 Zur Problematik des Magie-Begriffs im Mittelalter
Es ist immer wieder betont worden, dass „Magie“ als Terminus im Mittelalter 
beinahe ausschließlich negativ besetzt war.16 Das verbindliche Verständnis des 
Begriffs wurde von Augustinus geprägt, dem zufolge jegliche magische Aktivität 
auf einen Pakt mit Dämonen zurückgeht und in einer Theorie konventioneller 
Zeichen begründet ist. Magie resultiert damit aus einem Vertrag, der Bedeutun-
gen festlegt. Magische Rituale und Praktiken sind nicht in sich selbst wirksam, 
sondern funktionieren als ein Medium zwischen Mensch und Dämon.17

Durch Thomas von Aquin wurde der zeichentheoretische Aspekt weiter dif-
ferenziert, indem er die Theorie des pactus tacitus entwickelte, das Dogma also, 
dass durch bestimmte Praktiken die Dämonen auch unfreiwillig herbeigeru-
fen werden können. Im Gegensatz zu dieser Tradition der negativen Besetzung 
des Magiebegriffs stand im christlichen Mittelalter schon immer eine wichtige 
Ausnahme: Die Bezeichnung magi für die drei weisen Männer aus dem Fernen 
Osten, die, nachdem sie die Bedeutung des Sterns entziffert hatten, nach Bethle-
hem reisten, um den neugeborenen Christus zu ehren. Aufgrund der Tatsache, 
dass diese Geschichte in den Evangelien berichtet wird und die drei Männer als 
magi bzw. Μάγοι bezeichnet werden, wurde eine Verbindung von Weisheit und 
Erkenntnis zur Astrologie hergestellt, die viel dazu beigetragen hat, dass Magie 

14	 Vgl. Ludwig Wittgenstein: Philosophische Untersuchungen. 3. Aufl. Frankfurt/M. 1982, Nr. 65, 
S. 56 „Statt etwas anzugeben, was allem, was wir Sprache nennen, gemeinsam ist, sage ich, 
es ist diesen Erscheinungen gar nicht Eines gemeinsam, weswegen wir für alle das gleiche 
Wort verwenden, — sondern sie sind miteinander in vielen verschiedenen Sprachen ver
wandt.“

15	 Der vorliegende Beitrag wurde wesentlich durch die Erteilung eines Research Award des 
interdisziplinären Peter Wall Institutes der University of British Columbia in Vancouver/ 
Kanada im akademischen Jahr 2016/17 ermöglicht, dem ich an dieser Stelle dafür sehr herz-
lich danke.

16	 Vgl. Otto: Magie (Anm. 8), S. 309–336; Frank Fürbeth: Zum Begriff und Gegenstand von Ma-
gie im Spätmittelalter. Ein Forschungsproblem oder ein Problem der Forschung? In: Jahr-
buch der Oswald von Wolkenstein Gesellschaft 12 (2000), S. 411–422; Christoph Daxelmüller: 
Zauberpraktiken. Eine Ideengeschichte der Magie. Zürich 1993, S. 74–108. Vgl. auch Linsen-
mann: Die Magie bei Thomas von Aquin (Anm. 8), S. 331: „Wenn der Mensch sich nicht an 
die Dämonen, sondern an Gott oder die guten Engel wendet, liegt keine Magie vor, son-
dern Prophetie oder Wundertätigkeit, da die Bitte um Hilfe sich an die Quelle richtet, von 
der tatsächlich Wunderbares zu erwarten ist. Die Qualifizierung einer Handlung als Magie 
hängt also essentiell an der Hinwendung zu den Dämonen.“ 

17	 Grundlegend: Otto: Magie (Anm. 8), Daxelmüller: Zauberpraktiken (Anm. 16).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



86 Jutta Eming

im Mittelalter immer wieder auch akzeptiert, diskutiert und praktiziert worden 
ist. Mein Gebrauch des Magie-Begriffs wird die mittelalterliche, primär strikt ne-
gative Auffassung im Folgenden zwar immer im Blick behalten,18 doch darüber 
hinaus religions-, wissens- und kulturgeschichtlich fundierte Konventionen he
ranziehen, die Rolle magischen Denkens für das Mittelalter oder die Vormoderne 
allgemein zu beschreiben. 

Als problematisch hat in diesem Zusammenhang die Annahme zu gelten, 
dass magisches Denken im Mittelalter, als einer von der christlichen Religion ge-
prägten Epoche, nur noch in archaischen Residuen weiter wirkte und insofern 
eine Art von Vormoderne der Vormoderne darstellt.19 Wie Valerie Flint in ihrer 
grundlegenden Studie zum Rise of Magic in Early Medieval Europe argumentiert, 
war es vermutlich gerade das Misstrauen der Kirchenväter gegenüber Magie, 
genauer, dämonischer Magie, und damit verbundenen Praktiken wie Astrologie 
und Prophetie, welches zu anhaltenden Diskussionen über und Auseinanderset-
zungen mit Magie geführt hat.20 Dieses starke Interesse hält das gesamte Mittel-
alter hindurch an und wird insbesondere dadurch sogar noch einmal verstärkt, 
dass Nordeuropa mit der gelehrten arabischen Literatur bekannt wird, sowie mit 
der Rezeption des Aristotelismus an den mittelalterlichen Universitäten.21 Ein be-
sonders wichtiger Einfluss geht von den Schriften von Al-Kindi und Avicenna 
aus.22 Allerdings wird der Verurteilung von aristotelisch-averroistischen Auffas-
sungen in Paris im Jahr 1277 durch Bischof Etienne Tempier der Charakter einer 

18	 Wie Frank Fürbeth betont hat, ist die mittelalterliche Verwendung von magia mit der von 
magia daemonica so gut wie identisch, vgl. Fürbeth: Zum Begriff und Gegenstand von Magie 
(Anm. 16), S. 419.

19	 So etwa Jacques Le Goff: Das Wunderbare im mittelalterlichen Abendland. In ders.: Phanta­
sie und Realität des Mittelalters. Stuttgart 1990, S. 39–63, aber auch Dubost: L’Autre, l’Ailleurs, 
l’Autrefois (Anm. 13). 

20	 Vgl. Valerie I. J. Flint: The Rise of Magic in Early Medieval Europe. Princeton 1991. Der Pro-
zess ist außerordentlich komplex und wird von Flint auf mehreren Ebenen untersucht, die 
verschiedene Diskurse umgreifen, nämlich rechtliche, naturgeschichtliche, theologische 
und literarische. Außerdem geht sie davon aus, dass es sich dabei um einen längeren histo-
rischen Prozess handelte, der etwa im fünften Jahrhundert einsetzte und um das Jahr 1100 
abgeschlossen war (vgl. S. 6). Zu seinem Beginn seien die Angst vor Magie und das Miss-
trauen gegenüber der Magie groß gewesen, am Ende war seine Akzeptanz relativ gestiegen 
(vgl. auch S. 6). Beides, wie sie ausführt, ist in hohem Maße abhängig vom Begriff von Natur, 
dem Wissen darüber, dem Wissen oder vermeintlichen Wissen von übernatürlichen Kräf-
ten, die Konzeptualisierung von Natur. Am Ende des Prozesses ist Magie beziehungsweise 
sind einige ihrer Spielarten an europäischen Universitäten für eine Zeitlang etabliert.

21	 Ähnlich Claude Lecouteux: Paganisme, christianisme et merveilleux. In: Annales. Écono-
mies – Sociétés – Civilisations 37 (1982), Hft. 4, S. 700–716, zum Einfluss magischen Denkens 
auf die (französische) Literatur des Mittelalters S. 707–708. 

22	 Vgl. eingehend, im Kontext von mittelalterlichen Theorien des Imaginären, Michelle Karnes: 
Marvels in the Medieval Imagination. In: Speculum 90 (2015), Hft. 2, S. 327–365, hier S. 349. 
Auch Karnes verwendet ‚magic‘ und ‚marvels‘ in ihrer Studie häufig analog.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



87Magie und Wunderbares

Zäsur zugeschrieben,23 der auch die Lehre magischer Inhalte und ihrer Implika-
tionen betrifft.24 

Wie Frank Fürbeth hervorgehoben hat, ist ein Verständnis von theoretischer 
Magie bereits bei Isidor von Sevilla zu finden und wird durch das Didascalicon 
des Hugo von St. Viktor in eine systematische Ordnung gebracht. Zeitweilig ist 
sie möglicherweise in mittelalterlichen artes-Fakultäten – allerdings nicht unter 
diesem Namen – unterrichtet worden. Diesen Systematisierungen zufolge ist 
die Mantik die erste Form von Magie, welche dann weiter unterteilt wird in Ne
kromantie, Geomantie,25 Hydromantie, Aeromantie und Pyromantie.26 Ein po
sitiver Begriff für Magie, insbesondere ‚magia naturalis‘, ist nicht vor der zweiten 
Hälfte des 15. Jahrhunderts bekannt, als Marsilio Ficino, Agrippa von Nettesheim 
und Giambattista della Porta beginnen, ihn für ein synthetisierendes und ela­
boriertes Modell natürlicher Magie zu konzeptualisieren, die von Gott geschaf-
fen worden ist. 

Wie aus der Magieforschung klar hervorgeht, wäre es unmöglich und vermut-
lich nicht einmal notwendig, zu einer umfassenden Magie-Definition zu gelan-
gen, die allen Kulturen und Epochen applizierbar wäre. Zu fragen ist vielmehr, 
wie sich systematische und historische Aspekte von Magie im Mittelalter und der 
Frühen Neuzeit bis mindestens zum Ende des 16. Jahrhunderts in eine Arbeits-
definition integrieren ließen. Leider lässt gerade Ottos sehr umfassende Studie 
diesen Zeitraum aus und springt von Augustinus direkt zu Marsilio Ficino und 
dem Florentiner Neo-Platonismus.27

23	 Trotz der anerkannten Bedeutung dieser Zäsur gelten ihre Stoßrichtung und Wirkungen 
als vergleichsweise wenig erforscht, vgl. den Überblick in Hans Thijssen: Condemnation of 
1277. In: The Stanford Encyclopedia of Philosophy  (2018), URL: https://plato.stanford.edu/
archives/win2018/entries/condemnation/ (Zugriff 24.02.2020).

24	 Karnes verweist auf die Theorien der Imagination, deren Ausbreitung durch die „Con-
demnations of 1277“ begegnet worden war, Karnes: Marvels in the Medieval Imagination 
(Anm. 22), S. 349, zur unter anderem von William von Auvergne vertretenen Auffassung zur 
Telekinese, die dort aufgenommen worden war, S. 357–358.

25	 Vgl. zu letzterer auch den instruktiven Beitrag von Frank Fürbeth: Sandrichter und Dämo-
nen in der Geomantie des Mittelalters. In: Turpiloquium. Kommunikation mit Teufeln und 
Dämonen in Mittelalter und Früher Neuzeit. Hg. von Jörn Bockmann und Julia Gold. Würz-
burg 2017, S. 161–185.

26	 Bei Isidor in den Etymologien, Buch VIII, Kap. 9; bei Hugo von St. Viktor im Didascalicon, 
Kap. 25. Vgl. Frank Fürbeth: Art. „Artes magicae“. In: Reallexikon der deutschen Literatur­
wissenschaft Bd. 1. Berlin, New York 1997, S. 146–149, ferner Frank Fürbeth: Die Stellung der 
Artes magicae in den hochmittelalterlichen ,divisiones philosophiae‘. In: Artes im Mittelal-
ter. Hg. von Ursula Schaefer. Berlin 1999, S. 249–262.

27	 Auch Copenhaver belässt es bei wenigen Bemerkungen zum Mittelalter, wie auch Francis 
Young in seiner Rezension feststellte, vgl. https://reviews.history.ac.uk/review/1999 (Zugriff 
13.01.2020). An die Besprechung ist eine kurze Notiz von Brain Copenhaver angefügt wor-
den, der diesen Mangel konzediert. 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



88 Jutta Eming

Systematisch28 lässt sich Magie als eine Form der Konzeptualisierung der 
Welt bezeichnen,29 welche auf sympathetischen Strukturen, Ähnlichkeiten30 und 
Korrespondenzen zwischen Mikro- und Makrokosmos beruht. Diese Beziehun-
gen, welche nicht oder nicht ganz offen liegen, und in diesem Sinne okkult sind, 
lassen sich erkennen, untersuchen und für unterschiedliche Praktiken nutzen.31 
Die bekannteste mittelalterliche Schrift, die sie beschreibt, ist die im lateinischen 
Westen als Picatrix bekannt gewordene synthetisierende Bearbeitung älterer, 
zumeist arabischer, Quellen zur theoretischen und praktischen Magie.32 Einige 
dieser Praktiken lassen sich als Zauber verstehen, andere als Heilungsprozesse. 
Einen weiteren zentralen Bereich, den Christel Meier-Staubach an der Litholo-
gie des Mittelalters detailliert nachgewiesen hat, repräsentiert die sachgerechte 
Anwendung verschiedener Edelsteine, um Emotionen zu beeinflussen, Gefah-
ren abzuwehren und dämonische Machinationen zu bekämpfen.33 Dies hat einen 

28	 Zur Abgrenzung von einem solchen Ansatz und dieser Definition vgl. auch Fürbeth: Zum 
Begriff und Gegenstand der Magie (Anm. 16), S. 411–412 et passim, der dafür plädiert, sich 
grundsätzlich an der historischen Begrifflichkeit zu orientieren. Dies ist eine legitime, aber 
nicht die einzig mögliche Option – im „heuristischen Anachronismus“ (Peter von Moos) den 
historischen Abstand auf die betreffenden Phänomene zu nutzen, um neue Begriffsbildun-
gen zu erarbeiten, ist eine eingeführte Methode. Vgl. Peter von Moos: Einleitung. In: Unver-
wechselbarkeit. Persönliche Identität und Identifikation in der vormodernen Gesellschaft. 
Hg. von dems. Köln, Weimar, Wien 2004, S. 1–42, hier S. 2.

29	 Dies teilweise in Anlehnung an Christoph Daxelmüller: Magie. In: Lexikon des Mittelalters 
Bd. VI. München, Zürich 1993, Sp. 82–83.

30	 Noch allgemeiner als Kontakt- und Kontiguitätsbeziehungen wurde dieser Aspekt elaboriert 
von Harald Haferland: Kontiguität. Die Unterscheidung vormodernen und modernen Den
kens. In: Archiv für Begriffsgeschichte 51 (2009), S. 61–104. Vgl. auch in strukturell-psycholo­
gischer Perspektive unter dem speziellen Aspekt der ‚Ansteckung‘ (contagion) Paul Robin, 
Carol Nemeroff: The Laws of Sympathetic Magic. A Psychological Analysis of Similarity and 
Contagion. In: Cultural Psychology. Essays on Comparative Human Development. Hg. von 
James W. Stiller, Richard A. Shweder und Gilbert Herde. Cambridge 1990, S. 205–232.

31	 Es wird nicht recht deutlich, warum Fürbeth: Zum Begriff und Gegenstand der Magie 
(Anm. 16), S. 411–412, diese Definition nicht gelten kann lassen kann. Dass Konzepte sympa­
thetischer Kosmologie im Mittelalter als scientia naturalis bezeichnet wurden und nicht als 
Magie (S. 420), bedeutet nur, dass die Analogien zur dämonischen Magie nicht diskusiviert 
worden sind. Sie bedeutet nicht grundsätzlich, dass die moderne Identifikation von Magie 
ihr den Status von Wissenschaftlichkeit abspricht (S. 420). Es geht eben darum, Strukturen 
zu erkennen. 

32	 Einen Überblick über den Picatrix, auch in seinem Einfluss auf Ficino, vermittelt Otto: Magie 
(Anm. 8), S. 443–451. Eine deutsche Ausgabe wurde zuletzt 1962 vom Warburg-Institut veröf­
fentlicht, vgl. „Picatrix“. Das Ziel des Weisen von Pseudo-Mağrīțī. Translated into German 
from the Arabic by Hellmut Ritter and Martin Plessner. London 1962, z. B. Buch II, Kap. 5 und 
6. Ob eine von den Herausgebern – und auch von Otto (S. 444) – vermutete „weite Verbreitung“ 
dieser Schrift wirklich für das Mittelalter angesetzt werden kann, problematisiert Frank Für-
beth: Magische Texte in mittelalterlichen Bibliotheken. In: Magia daemoniaca, magia naturalis, 
zouber. Schreibweisen von Magie und Alchemie in Mittelalter und Früher Neuzeit. Hg. von 
Peter-André Alt, Jutta Eming, Tilo Renz und Volkhard Wels. Wiesbaden 2015, S. 165–188.

33	 Vgl. Christel Meier: Gemma spiritalis. Methode und Gebrauch der Edelsteinallegorese vom 
frühen Christentum bis ins 18.  Jahrhundert. Teil 1. München 1977, das Kapitel „Magische 
Wirkungen“, S. 413–460. 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



89Magie und Wunderbares

„unmittelbaren Realitätsgehalt“,34 aber kann ebenso geistige Kräfte repräsentie-
ren, d. h. zur Allegorese ausgeformt werden. Die Praktiken können Tendenzen 
zur Naturbeherrschung annehmen, aber sie sind nicht grundsätzlich mit dieser 
identisch.35 Im skizzierten System zeigen sie immer nur die äußere, sichtbare Sei-
te der unterliegenden Verhältnisse. In der Frühen Neuzeit werden die Ähnlich-
keitsrelationen als Signaturen bezeichnet, doch der zugrunde liegende Gedanke 
einer (Auf)Prägung einer Gestalt, welcher auf eine im Inneren verborgene Eigen-
schaft verweist und zugleich Ketten mit anderen Eigenschaften bildet, ist bereits 
im Mittelalter bekannt.36 Thomasin von Zerklaere greift in seinem um 1215/16 
entstandenen großen mittelhochdeutschen Lehrgedicht Der Welsche Gast darauf 
zurück, um die Tugend der Beständigkeit zu illustrieren:

Daz ist noch staet: swaz inder lebet,
kriuchet, gât, vliugt ode swebet,
und swaz ist niderhalbe des mân,
daz muoz vier elmente hân.
ich mein die natûre vier,
von den gemeinlîchen wier
gemünzet sîn unde geslagen.37

Thomasins Ausführungen zeigen im Folgenden den Zusammenhang zur antiken 
medizinischen Konstitutionenlehre, die seit dem 12.  Jahrhundert in Europa zu
nehmend rezipiert wurde: swenn der mâne voller ist, / die âder sint vol zuo der vrist. 
(V. 2379f.) („Wenn der Mond voll ist, / sind zugleich die Adern voll[er Flüssigkeit]“.) 

Es gibt deutliche Verbindungen zwischen dieser Definition und Michel Fou-
caults Konzept der Renaissance-episteme, die sich in der Vorstellung von Ähn-
lichkeiten zusammenfassen lassen.38 Weil sie sich jedoch auf eine spezifische Dis-
kurskonstellation bezieht, ist sie nicht so breit angesetzt wie Foucaults Definition, 
und seine Kernzeit ist nicht auf die Renaissance begrenzt.

34	 Meier: Gemma spiritalis (Anm. 33), S. 417.
35	 So Marina Münkler: Epistemische Figurationen. Überlegungen zum Status von Magiern 

und Alchemisten in der Wissensordnung der Frühen Neuzeit. In: Alt, Eming, Renz, Wels: 
Magia (Anm. 32), S. 203–231, hier S. 207. 

36	 Friedrich Ohly: Zur Signaturenlehre der Frühen Neuzeit. Bemerkungen zur mittelalterli-
chen Vorgeschichte und zur Eigenart einer epochalen Denkform in Wissenschaft, Literatur 
und Kunst. Aus dem Nachlaß herausgegeben von Uwe Ruberg und Dietmar Peil. Stuttgart, 
Leipzig 1999, S. 32 et passim.

37	 Thomasin von Zerklaere: Der Welsche Gast. Ausgewählt, eingeleitet, übersetzt und mit An-
merkungen versehen von Eva Willms. Berlin, New York 2004, V. 2277–2283. Weitere Versan­
gaben erscheinen direkt im laufenden Text. Meine Übersetzung folgt mit geringen Abwei­
chungen der von Eva Willms: „Auch das ist beständig: Was irgend lebt, / kriecht, geht, fliegt 
oder schwimmt, / und was unterhalb des Mondes gegeben ist, / muss vier Elemente aufwei-
sen. / Ich spreche von den vier Naturen, / von denen wir allgemein / geformt und geprägt 
sind.“ Gemeint sind Feuer, Luft, Wasser, Erde. 

38	 Vgl. auch Münkler: Epistemische Figurationen (Anm. 35).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



90 Jutta Eming

Man könnte meinen, dass niemand die Vorstellung eines komplexen, ausge-
feilten Kosmos aus Myriaden von unterliegenden Beziehungen in einer Synthese 
antiker, insbesondere neuplatonischer, und biblischer Diskurse weiter ausgear-
beitet hat als Marsilio Ficino in seiner 1489 erschienenen Schrift De Vita Libri Tres. 
Zumindest handelt es sich um den „(erstmaligen) Versuch […], ein gleicherma-
ßen medizinisch wie astrologisch fundiertes Kompendium zur Gesundheit und 
den speziellen Problemen des frühneuzeitlichen Gelehrten […] vorzulegen“39 
und in diesem Zusammenhang den Magiebegriff umfassend aufzuwerten. Da-
für verwendet Ficino den Begriff ‚magia naturalis‘, der als solcher älter ist.40 Die 
Konstruktion einer vielschichtigen, bis in kleinste Substanzen abgestuften Welt 
voller interner Verbindungen und Affinitäten, welcher der Gelehrte sich nicht 
nur in verschiedenen Dosierungen bedienen, sondern auf die er sich affirmativ 
und affektiv bewusst beziehen soll, entwickelt eine gewaltige suggestive Kraft, 
welche die dämonischen Magie-Begriffe der mittelalterlichen Tradition in den 
Hintergrund treten lässt – vorhanden sind sie in seinem Text gleichwohl immer 
noch.41 Eine diesbezüglich besonders ausgearbeitete Passage betrifft die als solar 
kategorisierten Lebewesen:

Wenn du willst, dass dein Körper und dein Lebensgeist die Kraft irgend-
eines Teils des Kosmos, zum Beispiel der Sonne, aufnehme, so suche dir 
unter den Metallen und Steinen diejenigen aus, die die meisten solaren 
Eigenschaften haben, und mehr noch unter den Pflanzen, und noch mehr 
unter den Tieren, am meisten aber unter den Menschen, denn je ähnlicher 
dir etwas ist, desto mehr wird es dir zweifelsohne davon gewähren. Diese 
Dinge müssen sowohl äußerlich angewendet als auch so weit wie möglich 
innerlich eingenommen werden, besonders am Tage und zur Stunde der 
Sonne und wenn die Sonne in einer Himmelsfigur herrscht. Solare Dinge 
sind all jene Edelsteine und Blumen, die heliotrop genannt werden, weil 
sie sich zur Sonne drehen, ebenso Gold, Goldpigment und goldene Farben, 
der Chrysolit, der Karfunkel, Myrrhe, Weihrauch, Moschus, Bernstein, 
Balsam, gelber Honig, Gewürzkalmus, Safran, Spicanarde, Zimt, Aloe-
holz und die übrigen Gewürze; der Schafbock, der Falke, der Hahn, der 
Schwan, der Löwe, der Skarabäus, das Krokodil und Menschen, die blond, 
lockig, zu Kahlköpfigkeit neigend und großherzig sind. Die oben genann-
ten Dinge können teils Nahrungsmitteln, teils Salben und Räucheressen-
zen zugesetzt und teils durch gewohnheitsmäßigen Gebrauch assimiliert 
werden. Du solltest diese Dinge oft mit deinen Sinnen wahrnehmen und 

39	 Otto: Magie (Anm. 8), S. 432.
40	 Vgl. Otto: Magie (Anm. 8), S. 425.
41	 Vgl. etwa Susanne Beiweis: Allmacht, Ohnmacht und Magie. Saturn als Kippbild bei Mar-

silio Ficino. In: Marsilio Ficino in Deutschland und Italien. Renaissance-Magie zwischen 
Wissenschaft und Literatur. Hg. von Jutta Eming und Michael Dallapiazza unter Mitarbeit 
von Falk Quenstedt und Tilo Renz. Wiesbaden 2017, S. 55–66.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



91Magie und Wunderbares

über sie nachdenken, und vor allem sollst du sie lieben, und du solltest 
dich auch möglichst viel Licht aussetzen.42

Eine weitere Verknüpfungsleistung Ficinos geht aus der vorliegenden Stelle nicht 
hervor, ließe sich aber durch andere erhärten – die Einbettung des Magie-Begriffs 
in eine Rhetorik des Wunderbaren. Lorraine Daston und Katherine Park zufolge 
ist diese tatsächlich ganz wesentlich auf Ficino zurückzuführen: 

[…] although Ficino reached back to earlier magical theory, he reclothes the 
ideas he found there in the language of wonder, which had been signally 
lacking in the discourse of the academic writers on philosophy and med-
icine. Following Ficino, magical action, rooted into the powers of the soul 
or the occult properties conferred on terrestrial objects by the heavens, 
was increasingly referred to as ‚wonderful‘ (mirabilis) and its effects as mira, 
miracula, or mirabilia.43

42	 Marsilio Ficino: De vita libri tres / Drei Bücher über das Leben. Hg., übersetzt, eingeleitet und 
mit Anmerkungen versehen von Michaela Boenke. Paderborn 2011, S. 219 und S. 221. Original:

		  „Si optas corpus tuum atque spiritum ex aliquo mundi membro, videlicet ex Sole, virtu-
tem accipere, quaere quae ante alia sunt Solaria inter metalla lapillosque, magis autem inter 
plantas, sed inter animalia magis, maxime inter homines. Similiora enim tibi magis procul-
dubio conferunt. Haec et extra sunt adhibenda et intus pro viribus assumenda, praesertim 
in die et hora Solis, et Sole in figura coeli regnante. Solaria vero sunt omnia ex lapillis et flo-
ribus quae heliotropia nominantur, quia vertuntur ad Solem. Item aurum et auripigmentum 
aureique colores, chrysolitus, carbunculus, myrrha, thus, muscus, ambra, balsamum, mel 
flavum, calamus aromaticus, crocus, spica nardi, cinnamomum, lignum aloes, ceteraque 
aromata; aries, astur, gallus, olor, leo, cantharis, crocodillus, homines flavi, crispi, saepe cal-
vi, magnanimi. Superiora partim cibariis, partium unguentis suffumigationibusque, partim 
usui accommodari possunt. Haec sentienda et cogitanda frequenter et imprimis amanda; et 
luminis plurimum est quaerendum.“ Vgl. dort außerdem S. 218 und S. 220. 

43	 Lorraine Daston, Katherine Park: Wonders and the Order of Nature. 1150–1750. New York 
1998, S. 163. Vgl. im vorliegenden Band außerdem den Beitrag von Thomas Leinkauf und die 
Ausführungen zum weiten Magie-Begriff von Martin del Rio, der ebenfalls auf das Wunder-
bare (opera mirabilia) ausgedehnt worden sei. Die Anbindung des Magie-Begriffs an Diskurse 
des Wunderbaren, und zwar in einer histrionischen und performativen, ja unterhaltsamen 
Variante des Neuplatonimus beschreibt Sergius Kodera: Giambattista Della Porta’s Histri-
onic Science. In: California Italian Studies 3 (2012), S. 1–28, sowie ders.: Giovan Battista della 
Porta’s Imagination. In: Image, Imagination, and Cognition. Medieval and Early Modern 
Theory and Practice. Hg. von Christoph Lüthy, Claudia Swan, Paul Bakker und Claus Zit-
tel. Leiden, Boston 2018, S. 117–146. Vgl. zum selben Komplex auch Sergius Kodera: Stau-
nenswerte Experimente. Die einheitlichen Gesetze von Akustik, Optik und Magnetismus in 
Athanasius Kirchers Phonurgia nova (1673). In: „Avec discrétion“. Rethinking Frohberger. Hg. 
von Andreas Vejvar und Markus Grassl. Wien, Köln, Weimar 2018, S. 53–73. Vgl. außerdem 
den Beitrag des Verfassers im vorliegenden Band.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



92 Jutta Eming

2	 Zur historischen Unterscheidung zwischen theoretischer und  
praktischer Magie und zur Abgrenzung von geist- und sprachtheoreti
schem Magie-Verständnis

Dem skizzierten Magie-Verständnis zufolge bilden Natur und Kosmos ein vibrie-
rendes System, dessen Energien stets neu aktiviert werden können.44 Wie dieses 
superiore Medium genauer vorzustellen ist – ob als Emanationen der Weltseele, 
‚Strahlen‘,45 Gottes Schöpfungskraft, Engel, Dämonen, ‚Liebe‘ (Ficino)46 oder in 
hierarchischen Strukturen zwischen diesen Instanzen, ändert sich je nach Syste­
matik. Die Erkenntnis, dass Magie und Religion sich in struktureller Hinsicht 
kaum voneinander unterscheiden, ist eine Konsequenz aus dieser prinzipiellen 
Offenheit.47 

Wenn Magie primär als System oder als überlegenes Bewusstsein aufgefasst 
wird, sind alle seine Wirkungen, einschließlich des Einsatzes von Sprache, se-
kundär. Die Wirkungen beruhen auf einem Kommunikationsakt, der auf Grund 
vorher verabredeter Zeichen funktionieren kann.48 Auch die Setzung von Thomas 
von Aquin, dass Intentionen unter bestimmten Bedingungen die Wirksamkeit 
von Sprache nicht außer Kraft setzen können, geht auf die Vorstellung zurück, 
dass dies in letzter Instanz durch einen Pakt begründet ist, hier den Pakt mit Dä-
monen. Dabei ist die Vorstellung, dass Magie auf der Grundlage rituell verfass
ter Rede auch unabhängig von den Intentionen derjenigen funktioniert, die sie 
verwenden,49 höchst einflussreich. Noch der Herausgeber der Historia D. Johann 
Fausten von 1587 entscheidet sich dagegen, die Zaubersprüche (formae coniuratio
num) abzudrucken, mit denen sein Protagonist den Teufel beschwört, weil sie 
ihre Wirksamkeit auch unabhängig vom literarischen Referenzrahmen und den 

44	 Vgl. zur Bedeutung der Kosmologie für die Vormoderne, insbesondere das 15. Jahrhundert, 
auch Monika Neugebauer-Wölk: Kosmologische Religiosität am Ursprung der Neuzeit. 
1400–1450. Paderborn 2019.

45	 Diese Auffassung vertritt Al-Kindi in seiner im lateinischen Westen als De radiis oder De the-
oretica artium magicarum bekannt gewordenen Schrift, vgl. Karnes: Marvels in the Medieval 
Imagination (Anm. 22), S. 350–354 et passim.

46	 Dies betrifft insbesondere die Schrift De Amore, vgl. Marsilio Ficino: Über die Liebe oder Pla-
tons Gastmahl. Mit einer Einleitung und Anmerkungen herausgegeben von Paul Richard 
Blum. Hamburg 2014, dazu Stéphane Toussaint: Magie und Humanismus (Ficino, Pico, Pao-
lini und Gallucci). In: Eming, Dallapiazza: Marsilio Ficino (Anm. 41), S. 19–34.

47	 Vgl. Otto: Magie (Anm. 8), S. 28–31; in medien- und überlieferungsgeschichtlicher Perspekti-
ve Christa M. Haeseli: Magische Performativität. Althochdeutsche Zaubersprüche in ihrem 
Überlieferungskontext. Würzburg 2011, S. 36–47, in sozial- und kulturhistorischer Perspek-
tive Aaron J. Gurjewitsch: Mittelalterliche Volkskultur. München 1987; in kultisch-liturgi-
scher Perspektive im Beitrag von Wilhelm Schmidt-Biggemann im vorliegenden Band.

48	 Vgl. Daxelmüller: Zauberpraktiken (Anm. 16), S. 85; Otto: Magie (Anm. 8), S. 316–324. 
49	 Vgl. etwa Daxelmüller: Zauberpraktiken (Anm. 16), S. 126. Dies gilt allerdings als Merkmal 

rituellen Sprechens überhaupt, vgl. Caroline Humphrey, James Laidlaw: Die rituelle Einstel-
lung. In: Ritualtheorien. Ein einführendes Handbuch. Hg. von Andréa Belliger und David 
J. Krieger. Göttingen 1998, S. 135–155.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



93Magie und Wunderbares

Intentionen des Herausgebers entfalten könnten, mit der Faust-Figur ein Negativ-
Exempel zu statuieren.50

Praktische Magie beruht auf der Nutzung und Anwendung von Qualitäten, die 
nicht offen liegen. Eine solche Qualität kann aus der Heilkraft einer Pflanze be-
stehen ebenso wie aus einer stellaren Konstellation, die es zu entziffern gilt, oder 
aus einem auf einem Talisman imprägnierten Bild, das Schadenszauber möglich 
macht. In letzterem Fall ist es auch berechtigt, davon zu sprechen, dass eine Per-
son, welche Magie ausübt, die Natur beherrschen möchte und eine gottgleiche 
Position einzunehmen bestrebt ist.51 In einem eingeschränkten Sinne ließe sich 
der Magier als eine Person definieren, die in einer Weise auf Materie einwirkt, 
welche weder religiös noch empirisch begründbar ist und dabei bestimmten 
Übertragungsrelationen folgt: vom Wort zu seiner (unmittelbaren) Schöpfung,52 
vom Gedanken zu seiner Verwirklichung. Aber das ist ein eingeschränktes Ma
gieverständnis, in welches sich insbesondere die Konzeptualisierung des Magi-
ers als Weisen und Priester, wie sie Ficino vertritt,53 nicht integrieren ließe. Auch 
Rituale und das Hantieren mit bestimmten Objekten spielen eine wichtige Rolle 
in der Diskussion des Magiebegriffs,54 inwiefern sie für ihn unverzichtbar sind, 
ist derzeit noch nicht geklärt.55

In nicht-christlich fundierten Magie-Konzeptionen wird es komplizierter, die 
Rolle von Sprache, ihrem rituellen Einsatz oder ihrer Performanz und eventuell 

50	 Vgl. Historia von D. Johann Fausten: Text des Druckes von 1587. Kritische Ausgabe mit den 
Zusatztexten der Wolfenbütteler Handschrift und der zeitgenössischen Drucke. Hg. von Ste-
phan Füssel und Hans Joachim Kreutzer. Stuttgart 1988, S. 12, 25. Im Weiteren erscheinen 
Seiten- und Zeilenangaben direkt im laufenden Text.

51	 Vgl. Dan Burton, David Grandy: Magic, Mystery, and Science. The Occult in Western Civi-
lization. Bloomington, Indiana 2004, Kapitel 2: „Magic and Miracles“, S. 35–59. Dem gegen-
über hebt Ohly: Zur Signaturenlehre der Frühen Neuzeit (Anm. 36), S. 20–33, hervor, dass 
gerade die ‚Prägemetapher‘ – später Signatur – die Vorstellung vertritt, dass den Menschen 
und Dingen eine Gestalt, Eigenschaften, Tugenden etc. vorgegeben sind, derer sie gerecht 
werden sollen. Dies hat mit Unterwerfung nichts zu tun.

52	 Diese Unmittelbarkeit unterscheidet Magie von Performativität, vgl. dazu auch Jutta Eming: 
Sprechmagie und Sprechakttheorie. Ein Versuch über Parzivals zweiten Aufenthalt auf der 
Gralburg. In: Stimme und Performanz in der mittelalterlichen Literatur. Hg. von Monika 
Unzeitig, Nine Miedema und Angela Schrott. Berlin, Boston 2017, S. 449–467.

53	 Vgl. Otto: Magie (Anm. 8), S. 471 et passim.
54	 Zur schwierigen Rolle der Ritualität und Materialität von Magie bei Ficinio vgl. das Kapitel 

„How to do magic, and why“ bei Copenhaver: Magic in Western Culture (Anm. 1), S. 231–271. 
Die Materialität des Magischen wird in der historischen Magieforschung seit kurzem auf der 
Basis archäologischer Funde, d. h. von Amuletten, Figuren oder Tafeln mit Verwünschungen 
untersucht. Sie stammen aus den alten Kulturen, allerdings wird auch die Diskussion von 
Talismanen im Neuplatonismus der Frühen Neuzeit einbezogen, vgl. The Materiality of Ma-
gic. Hg. von Dietrich Boschung und Jan N. Bremmer. Paderborn 2015. Das Mittelalter spielt 
bislang eine eher untergeordnete Rolle, was in der archäologischen Situation begründet sein 
könnte. 

55	 Vgl. als Ansatz, die Rolle von Bildern bzw. Abbildlichkeit für magische Praktiken zu klären, 
Wolfgang Brückner: Bilddenken. Mensch und Magie oder Missverständnisse der Moderne. 
Münster, New York, München, Berlin 2013.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



94 Jutta Eming

den Einsatz weiterer Praktiken zu definieren. Dies möchte ich an einem sehr be-
kannten Beispiel diskutieren, das zu den ersten literarischen Texten in deutscher 
Sprache gezählt wird, nämlich dem zweiten Merseburger Zauberspruch. Er ist ver-
mutlich erst zu Beginn des 10. Jh. als nachträglicher Eintrag auf dem Vorsatzblatt 
eines Sakramentars entstanden:

Phol ende uuodan uuorun zi holza. Voll und Wotan ritten in den Wald.
du uuart demo balderes uolon sin 
uuoz birenkit.

Damals verrenkte sich Balders 
Roß den Fuß. 

thu biguol en sinthgunt sunna era 
suister;

Da besprach ihn Sinthgunt, der 
Sunna Schwester, 

thu biguol en friia,  uolla era suister da besprach ihn Frija, der Volla 
Schwester,

thu biguol en uuodan so he uuola 
conda:

da besprach ihn Wotan, wie gut er  
es vermochte:

sose benrenki sose bluotrenki  
sose lidirenki

Knochenverrenkung ist gleich Blut
verrenkung ist gleich Gliedverren
kung. 

ben zi bena bluot zi bluoda, Knochen zum Knochen, Blut zum 
Blut,

lid zi geliden sose gelimida sin. Glied zum Gliede. So seien sie fest 
zusammengefügt.56

In diesem Pferdesegen in althochdeutscher Sprache geht es um eine komplizierte 
Konstellation: Ein verletztes Pferd ist durch einen Segensspruch zu heilen. Dieser 
funktioniert, weil er an einen vergleichbaren Vorfall in der Tiefe der Zeiten an-
knüpft, in dem verschiedene germanische Gottheiten erfolgreich durch Sprache 
ein Pferd geheilt haben. Damit handelt es sich um eine temporal konditionier
te Ähnlichkeitsrelation, welche zugleich ein Beispiel für die Affinität von Magie 
und Mythos darstellt. Sie ist nicht minder kompliziert als die in anderen bereits 
genannten Kategorienpaaren gefassten Beziehungen. Tatsächlich begegnet die 
Bezugnahme auf einen primordialen und deshalb mythischen Anfang bei dieser 
Art der Verbalmagie häufiger.57 Im vorliegenden Beispiel evoziert der Spruch „ei-
nen göttlichen Unfall in göttlicher Zeit und Wodan als göttlichen Arzt“.58 Dabei 
wird suggeriert, dass erst die genaue Wiederholung von Wortlaut und Metrik zur 

56	 Baldrs Pferd. Zweiter Merseburger Zauberspruch. In: Althochdeutsche poetische Texte. Alt
hochdeutsch / Neuhochdeutsch. Ausgewählt, übersetzt und kommentiert von Karl A. Wipf. 
Stuttgart 1992, S. 64–67. Die Übersetzung folgt weitgehend derjenigen des Herausgebers.

57	 Vgl. Birkhan: Magie im Mittelalter (Anm. 9), S. 23.
58	 Wolfgang Haubrichs: Von den Anfängen zum hohen Mittelalter. Teil 1: Die Anfänge: Versu-

che volkssprachlicher Schriftlichkeit im frühen Mittelalter (ca. 700–1050/60). Frankfurt/M. 
1988, S. 434. 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



95Magie und Wunderbares

Heilung führt. Indem folglich ein analoges Heilverfahren memoriert und arti
kuliert wird, das germanische Gottheiten vollzogen haben, soll der Spruch das 
gebrochene Bein eines Pferdes heilen können. Es handelt sich um eine ‚narrative 
Form von Zauberspruch‘,59 in der „an einer Situation [angesetzt wird], in der schon 
einmal jemand erfolgreich magisch gehandelt hat.“60 Eine solche Konvention, der 
zufolge eine Verbindung zwischen einem aktuellen und einem früheren Ereignis 
hergestellt werden kann, also eine Kontiguitätsbeziehung und „Fernwirkung“,61 
und welche eine solche Verbindung zugleich behauptet, wird auch als historiola 
bezeichnet.62 Es ist nichts darüber bekannt, ob das Aufsagen des Pferdesegens 
von weiteren Praktiken begleitet sein sollte,63 aber es ist deutlich, dass Sprache für 
ihn eine Schlüsselrolle spielt: Damit der Spruch seine Wirkung ausüben kann, 
müssen die Worte in exakt dieser Ordnung und dem Reimschema aufgesagt wer-
den. Wie gelangt ein solcher Spruch auf christliches Pergament? Diese Frage ist 
letztlich nicht zu beantworten. Er ist Teil einer Sammelhandschrift, einerseits „in 
der klassischen germanischen Dichtform, in Stabreimen“64 geschrieben, anderer
seits arbeitet er mit der ‚magischen Dreizahl‘, was die Wirkung als ‚Beschwö­
rungsformel‘ erhöht.65 

Wie funktioniert diese Magie mit Blick auf die oben vorgestellte Magie-Defi-
nition? Es ließe sich sagen, dass Rhythmus und Reim prästabilierte Beziehungen 
zwischen Mikro- und Makrokosmos aktivieren, in diesem Fall die Beziehung zu 
einer transzendenten Macht, welche die Kraft hat zu heilen. Bemerkenswert ist 
dabei, dass die Beziehung hier eine bedeutende temporale Dimension aufweist: 
Der Vorgang, der sich in der Vergangenheit, womöglich einer mythischen Vor-
zeit, ereignet hat, weist Analogien zu einem der Gegenwart auf und kann des-
halb bei Anrufung wiederholt werden. Mit Blick auf die Pakttheorie ließe sich 
zuspitzen, dass Sprache hier als anwendungsbezogene oder praktische Seite der 
Magie eine sekundäre Rolle gegenüber einem vorgängigen Kommunikationsakt 
spielt, auf dem sie tatsächlich beruht.

Wird dagegen die sprachtheoretische Seite als eigenständige Komponente er
achtet und somit stärker gewertet als die geisttheoretische, wäre zu fragen: Soll 
der Spruch gelingen, weil er eine Formel darstellt bzw. beinhaltet, über das Me-
trum geheimnisvolle Kräfte der Sprache aktiviert, welche Materie verändern 

59	 Vgl. Meinolf Schumacher: Geschichtenerzählzauber. Die Merseburger Zaubersprüche und die 
Funktion der historiola im magischen Ritual. In: Erzählte Welt – Welt des Erzählens. Fest-
schrift für Dietrich Weber. Hg. von Rüdiger Zymner in Verbindung mit Elisabeth Stein, Ul-
rich Ernst und Dieter Lamping. Köln 2000, S. 201–215, hier S. 202.

60	 Schumacher: Geschichtenerzählzauber (Anm. 59), S. 203.
61	 Vgl. mit Haferland: Kontiguität (Anm. 30), S. 67 et passim.
62	 Vgl. Schumacher: Geschichtenerzählzauber (Anm. 59), passim.
63	 Dies hält auch Haeseli: Magische Performativität (Anm. 47), in ihrer Studie zu Zaubersprü-

chen fest (vgl. S. 203). Wie sie zeigt, ist gerade die Schriftlichkeit der Überlieferung ein be­
deutendes Element magischer Wirksamkeit.

64	 Haubrichs: Von den Anfängen zum hohen Mittelalter (Anm. 58), S. 431.
65	 Vgl. Haubrichs: Von den Anfängen zum hohen Mittelalter (Anm. 58), S. 431.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



96 Jutta Eming

können? Weil die Formel bzw. diese Sprache göttlich gestiftet wurde? Sprache 
wird dieser Auffassung gemäß unter bestimmten Bedingungen absolut und pri-
mär wirksam. Am gegenwärtigen Punkt der Debatte ist nicht möglich zu ent­
scheiden, welche der genannten Komponenten unverzichtbar sind.

Eine Definition, der gemäß magische Wirksamkeit aus der Applikation einer 
bestimmten Sprechweise folgt, lässt sich allerdings weder umkehren noch ver-
allgemeinern. Damit Magie wirksam werden kann, ist sie nicht in jedem Fall auf 
ritualistisch eingesetzte (oder performative) Sprache angewiesen. Es gibt viele 
Beispiele von Magie, die anders funktionieren, wie die Lektüre der Sterne, die 
Konsumtion eines Liebestranks, die Wirkung von Edelsteinen, die Betörung 
durch bestimmte Formen von Gesang. Es sind solche Beispiele von Magie, welche 
die Literatur des Hochmittelalters, die seit dem 12. Jahrhundert im Kontext der 
höfischen Kultur entsteht, in besonderer Weise für sich entdeckt. 

3	 Das Wunderbare in der Literatur des Mittelalters und der Frühen Neuzeit
Die magische Provenienz von Darstellungsmustern des Wunderbaren anzuer
kennen fällt der Literaturwissenschaft vielfach schwer. Dies scheint mir kaum 
anders erklärlich als durch eine Persistenz der Annahme, dass magische Theo
rie und Praxis in strikter Opposition zu Wissenschaft und Rationalität auf der 
einen Seite, zur christlichen Religion auf der anderen Seite stünden. Diese dürfte 
wiederum wesentlich auf James George Frazers kulturgeschichtliche Hypothese 
zurückzugehen, dass alle drei als Geisteshaltungen in einem historischen Ab
lösungsverhältnis zueinander stehen (von der Magie zur Religion zur Wissen
schaft).66 Beide Annahmen sind ebenso problematisch wie die geistes- und so
zialwissenschaftliche These, dass magisches Denken und magische Praktiken 
nur als ‚Reste‘ an der Peripherie oder im Untergrund der mittelalterlichen Kultur 
überlebten, die ansonsten klar von der christlichen Religion dominiert gewesen 
sei. Sie wird von ausgewiesenen Mediävisten wie dem Historiker Jacques Le 
Goff, oder dem Spezialisten für das Phantastische in der französischen Literatur 
des Mittelalters, dem Romanisten Francis Dubost, ebenso wie von Angehörigen 
der Disziplin der Volkskunde vertreten.67 

Vielleicht aufgrund solcher Vorbehalte gegenüber dem Umstand, dass magi-
sche Vorgänge in der mittelalterlichen Literatur verbreitet beschrieben werden, 
sind ihre verschiedenen Funktionen und Kontexte bislang wenig untersucht 
worden. Selbst einschlägige Untersuchungen zu Magie im Mittelalter, wie Ri­
chard Kieckhefers klassische Studie, beschreiben Magie in der mittelalterlichen 
fiktionalen Literatur als in erster Linie auf einem psychologischen Niveau ope­
rierend,68 und damit auf einem metaphorischen. Während dies für einige Dich-

66	 Vgl. zuletzt die Diskussion bei Copenhaver: Magic in the Western Culture (Anm. 1), S. 9–25.
67	 Gegen letztere insbesondere wendet sich Daxelmüller: Zauberpraktiken (Anm. 16). Vgl. 

außerdem Le Goff: Das Wunderbare (Anm. 19), S. 60–62; Dubost: L’Autre, l’Ailleurs, l’Autre­
fois (Anm. 13).

68	 Vgl. Kieckhefer: Magie im Mittelalter (Anm. 9), S. 122–134, besonders S. 127–129. 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



97Magie und Wunderbares

tungen jedoch durchaus zutreffend ist, verwenden viele andere ein konkretes 
Verständnis von Magie, und nicht wenige gleiten semantisch schillernd an wört-
lichen und metaphorischen Verständnisebenen entlang.69 

In diesem Zusammenhang ist darauf hinzuweisen, dass der hier entwickelte 
Ansatz zur Konzeptualisierung des Wunderbaren – und Magischen – sich von 
wichtigen rezenten diskurs- und wissenschaftsgeschichtlichen Forschungen in 
einigen Punkten unterscheidet. Lorraine Daston und Katherine Park beziehen in 
ihre wissenschaftsgeschichtlichen Untersuchungen Beispiele aus zentralen lite
rarischen Texten des Mittelalters zwar punktuell ein,70 widmen dem Wunder
baren bei den zeitgenössischen Theologen und Philosophen jedoch eigene gro-
ße Kapitel. Ähnlich unterscheidet Caroline Walker Bynum das Wunderbare in 
klerikalen und naturgeschichtlichen Schriften von der literarischen Tradition, 
die sie als „literature of entertainment“71 bezeichnet. Auf diese Weise entsteht 
der Eindruck, dass literarische und Wissens-Diskurse grundsätzlich auf ande-
ren Ebenen angesiedelt sind. Dagegen vertrete ich die Auffassung, dass die spe­
ziellen Darstellungsmuster des Wunderbaren in literarischen Texten von etwa 
1200–1600 ebenfalls grundsätzlich Wissen vermitteln, wenn sie auch in eben die-
ser Spezifik allererst bestimmt werden müssen.72 Die Frage ist auch deshalb nicht 
trivial, als die Relationierung von Wissen und Verwunderung seit der Antike 
als Grundvoraussetzung von Erkenntnis gilt, insbesondere in der prominenten 
und immer wieder zitierten These von Aristoteles, dass die emotionale Reak
tion der „Verwunderung“ das Einfallstor für Wissen und Erkenntnis darstelle.73 
Ich wende mich in diesem Zusammenhang gegen eine Auffassung, der zufolge 
Verwunderung als Emotion langfristig stets durch Wissen (als Kognition) ersetzt 
werde.74 Sie beförderte die – gegenüber der philosophischen Tradition verkürzte – 
Einstellung, dass Wissenserwerb und Bildung über die Verwunderung hinaus-
gehen und diese schließlich ersetzen.75 

69	 Vgl. etwa Sandra Linden: Zauber der Minne – Zauber der Tugend. Zur Verbindung von Ma-
gie und Tugendlehre in spätmittelalterlichen Minnereden. In: Alt, Eming, Renz, Wels: Magia 
(Anm. 32), S. 121–142. 

70	 Vgl. Daston, Park: Wonders and the Order of Nature (Anm. 43), Kapitel I und II.
71	 Caroline Walker Bynum: Metamorphosis and Identity. New York 2005, S. 53–56. 
72	 Dies entspricht dem Forschungsprogramm meines Teilprojekts „Das Wunderbare als Konfi-

guration des Wissens in der Literatur des Mittelalters“ im Berliner Sonderforschungsbereich 
Episteme in Bewegung.

73	 Vgl. Aristoteles: Metaphysik. Schriften zur Ersten Philosophie. Übersetzt und herausgege-
ben von Franz F. Schwarz. Stuttgart 1970: „Weil sie sich nämlich wunderten, haben die Men-
schen zuerst wie jetzt noch zu philosophieren begonnen; sie wunderten sich anfangs über 
das Unerklärliche, das ihnen entgegentrat.“ S. 21–22.

74	 Differenziert werden die Möglichkeiten der Relationierung dargestellt bei Thomas Lein-
kauf: Zur Funktion des ‚Wunderbaren‘ (mirabile) in Philosophie und Poetologie des 16. Jahr­
hunderts. In: Mirabiliratio. Das Wunderbare im Zugriff der Frühneuzeitlichen Vernunft. Hg. 
von Christoph Strosetzki. Heidelberg 2015. S. 33–65. 

75	 Vgl. auch, mit spezifischem Akzent auf dem das Wunderbare produzierenden Imaginären, 
Karnes: Marvels in the Medieval Imagination (Anm. 22), S. 364–365.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



98 Jutta Eming

Als Lexem erscheint das Wunderbare in der Literatur des Mittelalters regel-
mäßig erst ab dem 16.  Jahrhundert.76 Stattdessen begegnet – in einer sehr brei-
ten Verwendung – das Wort wunder. Dies bringt für eine Begriffsklärung erneut 
Schwierigkeiten mit sich, weil wunder in seiner prominentesten und wichtigsten 
Verwendung das Wirken Gottes in der diesseitigen Welt bezeichnet. Wenn litera­
rische Helden sich mit einem schönen, unbekannten, anziehenden und/oder be
ängstigenden Objekt oder Erlebnis konfrontiert sehen und es von ihnen oder vom 
Erzähler als wunder bezeichnet wird, bleibt die Frage, welche Kraft sich dahinter 
verbirgt, aber oftmals gerade offen. Mittelalterliche Dichter der höfischen und 
späthöfischen Literatur schöpfen große Potentiale an Spannung aus dieser episte-
mologischen – und im Horizont der Erzählungen: metaphysischen – mangelnden 
Eindeutigkeit. 

So sind sich Herzog Ernst und seine Gefolgschaft, nachdem sie auf ihrem Weg 
ins Heilige Land beinahe Schiffbruch erlitten hätten, in dem Moment, in dem sie 
endlich am Ufer ein hêrlîche burc stân sehen,77 sicher: daz uns got hât gesant (V. 2259). 
ez ist ein michel (großes) wunder / daz got mit uns hât getân (V. 2424f.). Als wunder 
(V. 2460) werden beim anschließenden Gang durch die unbekannte Stadt aber 
dann auch deren einzigartige Kostbarkeiten bezeichnet, von golde und von gestei-
ne, / von grôzer zierde reine (V. 2461f.). Die gesamte Architektur bildet ein wunder 
(V. 2557), eine kostbare Badeanlage mit einem ausgeklügelten Bewässerungs­
system wird innerhalb der wunder manicvalt (V. 2700) dabei noch eigens hervorge­
hoben. Die Helden nehmen alles staunend wahr und spazieren durch diese Stadt, 
doch ihre Zuversicht, dass Gott sie sicher lenkt und alles für sie eingerichtet hat, 
hat sie längst verlassen; sie empfinden jetzt auch eine wunderlîche nôt (V. 2731) 
und fragen sich, ob die Stadt nicht Bewohner hat, die sie bald mit ihrer Rückkehr 
überraschen werden. Tatsächlich sehen sie bald ein schreckenerregendes wun-
der (V. 2817) in Form der in die Stadt zurückkehrenden Bewohner, welche von 
menschlicher Gestalt und höfisch gekleidet sind, aber Köpfe von Kranichen auf­
weisen und über ein für die Besucher unverständliches Krächzen miteinander 
kommunizieren.

76	 Dieser Befund gilt nur für die mittelhochdeutsche Sprache. Seit dem 12.  Jahrhundert be­
gegnet im Französischen bereits regelmäßig merveilleux, im Englischen marvelous, beide Ab
leitungen von der Wurzel des lateinischen mirari. Vgl. Claude Lecouteux: Introduction à 
l’étude du merveilleux médiéval. In: Etudes Germaniques 36 (1981), Hft. 3, S. 273–290, hier 
S. 273–274. Regelmäßig ist in der mittelhochdeutschen Literatur dagegen das Adjektiv wun
derlîch vertreten. Zu Semantik und Bedeutungswandel vgl. auch Walter Haug: Die komische 
Wende des Wunderbaren: arthurische Grotesken. In: Wolfzettel: Das Wunderbare (Anm. 9), 
S. 159–191, hier S. 159–160. 

77	 Herzog Ernst. Ein mittelalterliches Abenteuerbuch. In der mittelhochdeutschen Fassung B 
nach der Ausgabe von Karl Bartsch mit den Bruchstücken der Fassung A herausgegeben, 
übersetzt, mit Anmerkungen und einem Nachwort versehen von Bernhard Sowinski. 
Durchgesehene und verbesserte Ausgabe. Stuttgart 1979, V. 2213. Im Folgenden erscheinen 
die Versangaben direkt hinter dem Zitat im laufenden Text. Gelegentliche Übersetzungen 
dort, wo der mittelhochdeutsche Text nicht unmittelbar verständlich erscheint, folgen So-
winski.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



99Magie und Wunderbares

Es ließen sich viele Beispiele aus Dichtungen des Hochmittelalters anführen, 
in denen die Semantik von mhd. wunder in ähnlicher Weise schillert wie hier. Das 
Derivativ wunderlîche ist, wie sich gezeigt hat, dabei besonders geeignet, um die 
Verunsicherung abzubilden, welche hinsichtlich der Herkunft der beschriebenen 
Phänomene und an sie geknüpfter Vorgänge einhergehen kann. 

Als ästhetische Kategorie wird das Wunderbare regelmäßig erst in Poetiken 
seit dem 16. und 17.  Jahrhundert konzeptualisiert.78 Seine Verwendung für die 
vorausgegangenen Jahrhunderte ist wissenschaftlich trotzdem verbreitet und 
eingeführt. Auf welchen Gegenstandsbereich die Kategorie dabei jeweils bezo-
gen wird, wäre für die verschiedenen disziplinären Diskurse jedoch eventuell 
unterschiedlich zu beantworten. Für den hier konstituierten Untersuchungsbe-
reich ist das Wunderbare als konzeptionelle Kategorie von der Verwendung von 
wunder in der mittelalterlichen Dichtung, wie es am Beispiel des Herzog Ernst ge-
rade skizziert worden ist, qualitativ zu unterscheiden. Im Folgenden wird das 
Wunderbare zudem um eine Begriffsdimension erweitert, der zufolge es sich als 
epistemische Konfiguration in der Literatur des Mittelalters und der Frühen Neu-
zeit auffassen lässt.79 

Grundlegend für das Verständnis vom Wunderbaren als Episteme ist die Prä-
misse, dass es auf Transfers verschiedener historischer Wissensdiskurse und Wis
senselemente aus den Bereichen der Historiographie, Theologie, Naturgeschichte 
oder Medizin beruht und in Beschreibungen des höfischen Europa wie des Na-
hen Ostens und Ostasiens, der Antike und verschiedener Anderswelten zu Erleb-
nisbereichen kultureller und historischer Alterität je neu konfiguriert wird. Ent-
scheidend ist, dass sich im Zuge solcher Re-Konfigurationen im literarischen Text 
diese Traditionen und ihre Versatzstücke verändern. Das Wunderbare formiert 
sich auf diese Weise zu den neuen, nun ihrerseits rekurrenten Darstellungsmu-
stern in der fiktionalen Literatur des Mittelalters, die seit dem 12.  Jahrhundert 
transkulturell verbreitet sind: Anderswelten, die, wie die Stadt des Herzog Ernst, 
dennoch einen ausgeprägt höfischen Charakter haben,80 ihre Bewohner (Mon-
stren, Feen, Zauberer), Dinge mit besonderen Eigenschaften, Automaten, aber 
auch das Wirken Gottes oder verschiedene Vorstellungen aus dem Bereich des 
Magischen, wie Zauber und Transformationen.81 Schon an dieser Stelle ist aber 
festz uhalten, dass das Wunderbare mit Formen des Magischen nicht identisch ist. 

78	 Als Überblick: T. Hoffmann, C. Sittig: Wunderbare, das. In: Historisches Wörterbuch der 
Rhetorik. Hg. von Gert Ueding. Mitbegründet von Walter Jens. Bd. 9. Darmstadt 2009, 
Sp. 1444–1459. Vgl. außerdem Nicola Gess: Staunen. Eine Poetik. Göttingen 2019, die als An­
satzpunkt für eine „philosophische Ästhetik“ des Staunens das 18. Jahrhundert nennt, S. 30.

79	 Dies entspricht wiederum dem Forschungsprogramm meines Teilprojekts im SFB 980.
80	 Vgl. zur These, dass die Stadt Grippia im Herzog Ernst gerade keine Anderswelt, sondern eine 

idealisierte höfische Stadt im Mittelmeerraum repräsentiert, demnächst Falk Quenstedt: Mi­
rabiles Wissen. Deutschsprachige Reiseerzählungen um 1200 im transkulturellen Kontext 
arabischer Literatur. Dissertationsschrift Berlin 2019. 

81	 Vgl. zu dieser Systematisierung bereits Eming: Funktionswandel des Wunderbaren (Anm. 13), 
S. 5–27.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



100 Jutta Eming

Vielmehr macht es in Form von unterschiedlichen Objekten, Figuren, Topogra-
phien, Narrativen und Konfliktkonstellationen Anleihen bei magischen Denk-
mustern und Traditionen, um sie auf einer neuen Ebene zu re-inszenieren. Dazu 
gehören heilende Edelsteine, zauberkundige Figuren wie Feen oder Zauberer, 
Automaten oder – seltener – Mensch-Tier-Metamorphosen.

Das Wunderbare konstituiert sich dabei nicht nur als Objektbereich – mirabilia 
wie Magnetberge oder monströse Völker – und auf Seiten eines wahrnehmen-
den Subjekts nicht nur über die emotional-intellektuelle Haltung des Staunens. 
Vielmehr entfaltet es sich als ein umfassender Zusammenhang erzählerischer 
Inszenierung, zu dem rhetorische Stilisierungen durch descriptiones und Ekphra-
sen ebenso gehören wie Erzählerkommentare und Fokalisierungen, Handlungs-
vollzüge und Erfahrungen, Emotionen und Reflexionen der literarischen Figuren 
und atmosphärische Effekte.

Frank Fürbeth arbeitet in seinem Beitrag zu diesem Band heraus, in welch’ 
hohem Maße die literarischen Zauberer als eigene ‚Spezies‘ im Vergleich zu de-
nen der gelehrten Diskurse erscheinen. Auch andere Mediävisten weisen darauf 
hin, dass Diskurse über das Magisch-Dämonische, also über Vorgänge, die auf 
den Teufel und seine Dämonen zurückzuführen sind und die sehr ernsthaft in 
der mittelalterlichen Theologie geführt werden, in dieser Form nicht in literari-
schen Texten erscheinen. Ein Beispiel wäre die Metamorphose, insbesondere die 
Mensch-Tier-Metamorphose, deren theologischer Hintergrund – seit Augustinus 
die Doktrin eines grundsätzlich illusorischen Charakters, dem zufolge die Dämo-
nen sich nur scheinbar verwandeln – in literarischen Texten regelrecht verkehrt 
oder mit dem gespielt wird.82 

Viele klassische höfische Romane des Mittelalters enthalten magische Ele­
mente, wie Zauber, Heilungsprozesse oder Prophetien. Manche Gattungen ent­
wickeln ein Interesse an speziellen Formen von Magie. Antikisierende Romane 
etwa, darunter die Erzählungen über die Indienreise Alexanders des Großen, 
der Eneasroman oder auch die am Modell des hellenistischen Romans orientier
ten Liebes- und Abenteuerromane, zeigen eine Vorliebe für magische Automa
ten – exquisite künstliche Figuren oder Maschinerien, die andersweltliche Musik 
erzeugen.83 Die Plots von einigen der bekanntesten mittelalterlichen Dichtungen, 

82	 Vgl. Laurence Harf-Lancner: La metamorphose illusoire. Des théories chrétiennes de la mé-
tamorphose aux images médiévales du loup-garou. In: Annales. Économies – Sociétés – Ci-
vilisations. 40e Année (1985), Hft. 1, S. 208–226. 

83	 Vgl. zum Alexanderroman Jutta Eming: Luxurierung und Auratisierung von Wissen im 
Straßburger Alexander. In: Fremde – Luxus – Räume. Konzeptionen von Luxus in Vormo
derne und Moderne. Hg. von ders., Gaby Pailer, Franziska Schößler und Johannes Traulsen. 
Berlin 2015, S. 63–83; zum Eneasroman Jutta Eming: Faszination und Trauer. Zum Potential 
ästhetischer Emotionen im mittelalterlichen Roman. In: Wie gebannt. Ästhetische Verfahren 
der affektiven Bindung von Aufmerksamkeit. Hg. von Martin Baisch, Andreas Degen und 
Jana Lüdke. Freiburg i. Br. 2013, S. 235–264; zum Flore-Roman vgl. Jutta Eming: Schöne Ma­
schinen, versehrte Helden. Zur Konzeption des künstlichen Menschen in der Literatur des 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



101Magie und Wunderbares

zum Beispiel der Tristan Gottfrieds von Straßburg, entfalten sich entlang magi-
scher Ereignisse. 

Entscheidend ist für solche Bezüge allerdings der für die Wissenstraditionen 
bereits generell geltend gemachte Umstand: Das Wunderbare macht Anleihen 
bei diesen vorgängigen Traditionen, aber es bildet sie nicht einfach ab. Dies gilt 
auch für magische Wissensformen. Wie jede Episteme verändert sich auch magi
sches Wissen im Transfer, d. h. in Prozessen, in denen es vom Ursprungskon-
text in einem neuen Kontext rekonfiguriert wird. Dies gilt unabhängig davon, 
ob solcher Transfer in zeitlicher, räumlicher, kultureller, gattungshafter Hinsicht 
oder in einer Kombination aller vollzogen wird, und es ist gleichgültig, ob in 
den betreffenden Texttraditionen der Eindruck vermittelt werden soll, dass die-
ses Wissen gerade stabil bleibt.84 Zugleich zeigt sich dabei, dass Wissen sich im 
Vollzug verändert – eine Möglichkeit, die auch Wittgenstein in seinen Beispielen 
für Sprachspiele mit berücksichtigt hatte.85 Beim Wunderbaren kommt hinzu, 
dass es einer immanenten Überbietungslogik folgt und den Effekt, Staunen oder 
Verwunderung zu erzeugen, immer wieder neu herstellen muss.86 Auf jeden Fall 
aber wird ein Topos gelehrten Wissens zum Gegenstand eines mit verschiedenen 
narrativen Mitteln inszenierten Prozesses einer Erfahrung des Wunderbaren. 
Dadurch wird seine Geltung neu ausgehandelt. Die Veränderungen sind nicht 
in der Perspektive des Bruchs, sondern in der einer kleinteiligen, immer neuen 
Anpassung zu erfassen, zum Beispiel, wie im höfischen Roman des Mittelalters, 
an Narrativen der (ritterlichen) Erfahrung und der Abenteuersuche in einer Topo­

Mittelalters. In: Textmaschinenkörper. Genderorientierte Lektüren des Androiden. Hg. von 
Eva Kormann, Anke Gilleir und Angelika Schlimmer. Amsterdam, New York 2006, S. 35–46.

84	 Dies folgt der Arbeitshypothese des SFB 980 „Episteme in Bewegung“. Lecouteux: Intro-
duction (Anm. 76), S. 284, scheint eben diese Verschiebung im Blick zu haben, wenn er zu 
magischen Objekten im französischen Roman des Hochmittelalters festhält: „Ce qui compte, 
ce sont avant tous lex vertus magiques qu’on leur attribue, et le merveilleux est ici dans la 
relation du sujet à l’objet, ou si l’on veut, dans la relation entre possesseur et objet possédé.“ 
Eine schöne Studie zu diesem Phänomen hat Douglas Biow mit seiner komparatistischen 
Analyse von Transfers der bei Vergil erzählten Episode des blutenden Zweigs vorgelegt, vgl. 
ders.: Mirabile Dictu. Representations of the Marvelous in Medieval and Renaissance Epic. 
Ann Arbor 1996. 

85	 So etwa in der Notiz Nr. 83 der Philosophischen Untersuchungen: „[…] Wir können uns 
doch sehr wohl denken, daß sich Menschen auf einer Wiese damit unterhielten, mit einem 
Ball zu spielen, so zwar, daß sie verschiedene bestehende Spiele anfingen, manche nicht zu 
Ende spielten, dazwischen den Ball planlos in die Höhe würfen, einander im Scherz mit 
dem Ball nachjagen und bewerfen, etc. Und nun sagt Einer: Die ganze Zeit hindurch spielen 
die Leute ein Ballspiel, und richten sich daher bei jedem Wurf nach bestimmten Regeln. Und 
gibt es nicht auch den Fall, wo wie spielen und ‚make up the rules as we go along‘? Ja auch 
den, in welchem wir sie abändern – as we go along.“ Wittgenstein: Philosophische Untersu-
chungen (Anm. 14), S. 67.

86	 Vgl. dazu auch Jutta Eming, Falk Quenstedt, Tilo Renz: Das Wunderbare als Konfiguration 
des Wissens – Grundlegungen zu seiner Epistemologie. In: Working Paper 12/2018 des Son-
derforschungsbereichs 980 „Episteme in Bewegung. Wissenstransfer von der Alten Welt bis 
in die Frühe Neuzeit“. Freie Universität Berlin, URL: https://refubium.fu-berlin.de/handle/
fub188/26668.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



102 Jutta Eming

graphie, die teils andersweltliche Züge trägt.87 Dies möchte ich an einem weiteren 
Beispiel illustrieren.

Gervasius von Tilbury  (ca. 1150–1235), englischer Rechtsgelehrter, Historiker 
und Geograph, verfasste die Otia imperialia  („Kaiserliche Mußestunden“) wohl 
1209–1214 als Weltgeschichte und Weltbeschreibung für Kaiser Otto IV. Er verar­
beitet dafür nicht nur die gelehrte enzyklopädische Geographie und Weltgeschich­
te, sondern auch Wundergeschichten aus der mittelalterlichen Erzählliteratur, 
darunter die Vergilsage oder die Artustradition. In solcher Zusammenstellung 
kommt es immer wieder auch zu Überschneidungen zwischen dem Wunderbaren 
und dem Magischen. Als eines der ersten Beispiele für ‚Natürliches‘ nennt Ger­
vasius zum Beispiel ganz selbstverständlich den Salamander, von dem bekannt 
sei, dass er im Feuer nicht umkomme. Dann berichtet er über verschiedene Se
henswürdigkeiten, viele davon in Neapel, aber auch über den in Indien gelegenen 
Magnetberg, über den schon Augustinus berichtet habe. Unter anderem aber han
delt er auch über die französische Stadt Barjols, wo Folgendes zu beobachten sei:

11. Der Nußbaum, der zur selben Zeit Blätter und Früchte bekommt 

Auf das eine Wunder folgt das nächste. Im vorhin genannten Dorf Barjols 
habe ich noch etwas Erstaunliches gesehen. In einem Garten an der Stadt-
mauer sah ich nämlich einen großen Nußbaum, der wie die anderen Bäu-
me auch sein Laub abwirft und in der Kälte des Winters ohne Leben ist. 
Doch während, wenn der wohltätige Frühling zurückkehrt, alle übrigen 
Bäume wieder an Saft zunehmen und zu sprießen beginnen, sich belau-
ben und ihre Freunde mit den Blüten, den Vorboten der Früchte, erfreuen, 
verharrt allein dieser Nußbaum in seiner dürren Winterstarre. Keinerlei 
Anzeichen deuten auf Begrünung oder Früchte hin. Doch wenn nach etwa 
vier Monaten das Fest des heiligen Johannes des Täufers naht, nimmt er 
in einem plötzlichen Aufjauchzen Anteil an der Freude über die Geburt 
des Vorläufers und bekommt unerwartet Blätter und Früchte, deren Men-
ge dem Ertrag der anderen Bäume an Nüssen in nichts unterlegen ist oder 
nachsteht.88

Gervasius’ Kriterien zufolge ist der Nußbaum, der entgegen aller empirischen 
Wahrscheinlichkeit Blüten und Früchte zugleich trägt, ein Phänomen des Wun-
derbaren und doch natürlich. Wahrscheinlich ist die entsprechende Vorstellung 

87	 Damit befindet sich meine Auffassung in Opposition zu solchen, die Transfers von Begrif-
fen, Konzepten, Motiven als ‚Übernahmen‘ verstehen, die im neuen Kontext mehr oder we-
niger identisch wie im alten funktionieren, in diesem Sinne auch zum Beitrag von Frank 
Fürbeth im vorliegenden Band.

88	 Gervasius von Tilbury: Kaiserliche Mußestunden. Otia imperialia. Hg. von Heinz Erich Stie­
ne. Stuttgart 2009, S. 319.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



103Magie und Wunderbares

transkulturell verbreitet, so weist sie Parallelen zu Paradieses-Vorstellungen in 
der islamischen Tradition auf.89 

Was aber geschieht, wenn solche Phänomene in literarischen Texten auftau-
chen? Immerblühende Pflanzen oder Pflanzen, die entgegen der üblichen jah­
reszeitlichen Wahrscheinlichkeit blühen, kommen dort relativ häufig für die 
Markierung sogenannter Anderswelten vor. Kriterien des Wunderbaren (nach 
Gervasius und anderen) konvergieren dabei durch verschiedene Merkmale mit 
denen des Magischen, so durch das Aufheben der üblichen Kausalitäten von Zeit 
und Raum, durch Behauptungen wie die, dass es Orte gebe, an denen ‚immer‘ 
Sommer herrsche oder eben Früchte und Blüten gleichzeitig wüchsen. Ein be
kanntes Beispiel wäre der Iwein Hartmanns von Aue in einer zentralen Episode, 
in welcher der Protagonist einen magisch wirksamen Brunnen begießen muss.90 
Dieser ist in einem Wald mit entsprechenden Bäumen situiert. Aber auch der Lan
zelet Ulrichs von Zatzikhoven bietet ein Beispiel:

sô wart er ûz der ahte
starc, küene und geil.
ouch half dar zuo ein michel teil,
Vor sîner bürge lac ein tal,
kein krût was sô smal
noch sô lanc noch sô breit,
daz kein edel bluomen treit, 
daz enwære dâ in solcher art,
sô ez ie aller schœnest wart.
sô stuont diu heide für sich an
als rehte wol getân,
ân wandel an ir stæte.
swi daz weter tæte,
sô was der wert und der walt 
allez sumerlîch gestalt.91

89	 Vgl. Nerina Rustomji: The Garden and the Fire. Heaven and Hell in Islamic Culture. New 
York 2008, S. 64 et passim.

90	 Vgl. dazu die eingehende Analyse von Andreas Hammer: Tradierung und Transformation. 
Mythische Erzählelemente im „Tristan“ Gottfrieds von Straßburg und „Iwein“ Hartmanns 
von Aue. Stuttgart 2007, S. 215–237, der allerdings von einem ‚wundersamen‘ Brunnen 
spricht und die Episode insgesamt mit Blick auf mythische Erzählelemente analysiert. 

91	 Ulrich von Zatzikhoven: Lanzelet. Hg. von Florian Kragl. Bd. 1. Text und Übersetzung. Ber-
lin, New York 2006, V. 3968–3982. Übersetzung: So wurde er über die Maßen / stark, mutig 
und froh gestimmt. / Dazu trug sehr bei, / dass vor seiner Burg ein Tal lag / das kein Kraut 
vermissen ließ, sei es schmal, / lang oder breit, / das jegliche edle Blume trug, / wie es sie 
am allerschönsten gab. / So stand die Heide immergleich, / so überaus schön, / ohne Verän
derung ihrer Tugend. / Egal wie das Wetter ausfiel / sahen die Wiese und der Wald / immer 
sommerlich aus. Meine Übersetzung folgt in Teilen der von Florian Kragl. Zu den Parallelen 
vgl. auch Hammer: Tradierung und Transformation (Anm. 90), S. 231–232.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



104 Jutta Eming

Ulrich von Zatzikhoven könnte Erzählungen wie die von Gervasius gekannt 
haben, eine direkte Abhängigkeit von ihm oder auch vom Iwein ist eher nicht 
vorauszusetzen.92 Heißt das, dass er die Erzählung von solchen immerblühenden 
Bäumen ‚geglaubt‘ hat, für bare Münze nahm, also für Wissen? Oder ist ihm 
völlig klar, dass dies höchst unwahrscheinlich ist, hat er entsprechende Erzäh-
lungen als Folie verstanden, um eigene Welten des Wunderbaren zu entwerfen? 
Um diese Fragen kann es nicht gehen. Der Dichter verfährt auch gar nicht so, dass 
er die Stätte als Objekt gelehrten und imperialen Wissens präsentieren würde, 
wie Gervasius dies getan hat. An der vorliegenden Stelle geht es darum, für die 
Queste, den Abenteuerweg des Helden, wie er für den höfischen Roman typisch 
ist, Entsprechungen zwischen der emotionalen Verfasstheit und Zuversicht des 
Helden und seiner Umgebung zu konstituieren. Dafür wird der immerblühende 
Wald in einen locus amoenus umgestaltet. Entsprechende Mikro-Transfers zwi-
schen verschiedenen höfischen und gegenhöfischen, ‚anderen‘ Bereichen kenn­
zeichnen das Erzählen im höfischen Roman und erfordern inner- und extradiege-
tisch verschiedene Kompetenzen, solche Anspielungen entsprechend einordnen 
zu können. 

Der Liebestrank in Gottfrieds von Straßburg Tristan andererseits rekurriert auf 
eine magische Praktik bzw. auf magisches Wissen, für die sich in vielen vormo-
dernen Traktaten Rezepturen finden und die nachweislich früh umstritten sind; 
schon Ovid warnt vor ihnen.93 In der Tristan-Forschung hat der Umstand, dass 
die exzeptionelle Liebe des zentralen Paars durch ein ‚mechanisches‘, weil magi-
sches, Mittel begründet wird, zu anhaltenden Diskussionen geführt.94 Aber auch 
hier kommt es in der Dichtung darauf letztlich gar nicht an. Viel wichtiger ist der 
Umstand, dass der Tristan eingehend ausspekuliert, was ein Liebestrank eigent-
lich im Inneren einer Person bewirkt, und damit eine Form der Innensicht einer 
literarischen Figur und von Prozessen konfligierender Emotionen erzielt, die in 
der zeitgenössischen höfischen Literatur nicht ihresgleichen hat.95 Ein solcher 
Vorstoß ins Imaginäre als Darstellung eines Nicht-Darstellbaren, welcher durch 
das außergewöhnliche magische Mittel des Liebestranks stimuliert wird, lässt 

92	 Dies hängt mit der vermuteten Entstehungszeit des Textes zusammen, vgl. zu dieser um
strittenen Frage Florian Kragl: Forschungsbericht. Datierung des Lanzelet. In: Ulrich von 
Zatzikhoven: Lanzelet (Anm. 91), Bd. 2, S. 901–907.

93	 Vgl. P. Ovidius Naso: Ars amatoria. Liebeskunst. Lateinisch / Deutsch. Übersetzt und he-
rausgegeben von Michael von Albrecht. Stuttgart 1992 und 2003, S. 64 und S. 65. Birkhan: 
Magie im Mittelalter (Anm. 9), S. 136–137 zufolge gehören sie im Mittelalter zum ‚populären 
Aberglauben‘. 

94	 Als eine der letzten ist zu nennen: Florian Kragl: Gottfrieds Ironie. Sieben Kapitel über fi­
gurenpsychologischen Realismus im ‚Tristan‘. Mit einem Nachspruch zum ‚Rosenkavalier‘. 
Berlin 2019, S. 244–257, der dieses Erzählen – wiederum ironischerweise – als ‚verzauberten 
Realismus‘ bezeichnet.

95	 Vgl. meine Analyse in Jutta Eming: Emotionen im ‚Tristan‘. Untersuchungen zu ihrer Para-
digmatik. Göttingen 2015, S. 61–82.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



105Magie und Wunderbares

sich als eine eigene Form des Wissens verstehen.96 Den Begriff von Episteme, den 
ich hier für die Verbindung von Magie und dem Wunderbaren in Anlehnung an 
das begriffliche Instrumentarium des Berliner Sonderforschungsbereichs Episte-
me in Bewegung verwende, versteht ‚Wissen von etwas‘ nämlich auch in dem Sin-
ne als Wissen mit Geltungsanspruch, als diese Ansprüche nicht notwendig über 
explizite Reflexionen manifest werden müssen. Sie können stattdessen auch über 
spezielle Formen der materiellen und medialen Repräsentation, über bestimmte 
Institutionen oder ästhetische und performative Strategien zum Ausdruck kom-
men. Dazu gehört die differenzierte Prozessualität von Emotionen in Gottfrieds 
Tristan, für die der Liebestrank nur mehr als Auslöser und Chiffre fungiert. Es 
wäre abwegig, die entsprechenden Passagen der Dichtung als Auseinanderset-
zung mit Magie lesen zu wollen. Und sie lassen sich umgekehrt in zusammenfas-
senden Formulierungen wie ‚höfische Magie‘ nicht abbilden. 

Magier oder magisch begabte Figuren erhalten ihre Fähigkeiten in literari-
schen Texten einerseits qua Bestimmung, andererseits durch ihre Ausbildung, 
nicht selten durch beides. Die Feengestalt Meliur, welcher der Held Partonopier 
in ihrem magisch funktionierenden Palast schließlich begegnet und die seine Ge-
liebte wird (s. u.), erzählt ihm davon, dass ihr Vater dafür gesorgt habe, dass sie die 
nigromantie erlernte.97 Sie habe sie unter anderem dafür angewendet, ihrem Vater 
zu nächtlicher Stunde zur Unterhaltung etwas vorzuzaubern (V. 8100–8133).98 Die 
Verbindung von Eignung und Bildung lässt sich noch am literarischen Helden 
Harry Potter beobachten, der einerseits ausgezeichnet ist durch Geburt in eine 
Zauberer-Genealogie und andererseits die Schule von Hogwarts besuchen muss, 
um den richtigen Umgang mit seinen Fähigkeiten zu erlernen. Diese Eignung des 
literarischen Helden ist eine besonders bedeutende Spielart der Übernahme ma-
gischer Vorstellungen und ihrer Transformation im literarischen Text. Sie wird 
deshalb abschließend noch etwas eingehender thematisiert.

4	 Von der Disposition für das Magische zum Hang zum Wunderbaren
Die subjektive Komponente des Wunderbaren ist immer wieder betont worden, 
der Umstand, dass eigentlich alles zu ihm gehören kann, das bewundert wird, 
verwundert, Wissensdrang erzeugt. Sie gehört zum Begriff seit der Antike.99 
Das Staunen und die Ver-/Bewunderung sind dem Wunderbaren als Begriffe 

96	 Ich verwende den Begriff des Imaginären im Sinne von Wolfgang Iser als Einholen von 
etwas bis dato nicht Darstellbarem, vgl. ders.: Das Fiktive und das Imaginäre. Perspektiven 
literarischer Anthropologie. Frankfurt/M. 1991, S. 18–60.

97	 Konrads von Würzburg Partonopier und Meliur. Aus dem Nachlasse von Franz Pfeiffer her-
ausgegeben von Karl Bartsch. Mit einem Nachwort von Rainer Gruenter in Verbindung mit 
Bruno Jöhnk, Raimund Kemper und Hans-Christian Wunderlich. Berlin 1970, V. 8064–8099. 
Die weiteren Zitate erscheinen direkt im laufenden Text.

98	 Vgl. Jutta Eming: Reiz, Rausch, Remedium. Zur emotionalen Wirkung von Zauberkraft in 
höfischen Romanen des 12. und 13. Jahrhunderts. In: Wolfzettel: Das Wunderbare (Anm. 9), 
S. 141–157.

99	 Vgl. Hoffmann, Sittig: Wunderbare (Anm. 78). 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



106 Jutta Eming

deshalb affin.100 Die bekanntesten Protagonisten der mittelalterlichen Literatur, 
welche dem Wunderbaren begegnen, zeigen eine Disposition dafür.101 Das gilt 
für Alexander den Großen im Straßburger Alexander, den von Anfang an Zeichen 
des Wunderbaren und der Auserwähltheit bestimmen. Während seiner Geburt 
kommt es zu einem gewaltigen Gewitter, bei dem die Erde bebt. Er entwickelt 
sich in drei Tagen so schnell wie andere Kinder in 3 Monaten, sein Haar ähnelt 
dem eines Löwen; er hat ein blaues und ein schwarzes Auge; er ist physisch stark, 
klug und verständig.102 Die bereits angeführte Figur des Lanzelet ist hinsichtlich 
der ihr zugeschriebenen glücklichen Konstitution regelrecht von ihrer Umge-
bung entgrenzt, da er in einem Feenreich aufwächst, dessen magische Steine für 
eine immerwährende innere Freude ihrer Bewohner sorgen.103 

Auch hinsichtlich solcher Konvergenz ist davon auszugehen, dass aus an-
deren Wissenstraditionen, hier theologischen, geschöpft wurde und dass ihre 
Elemente sich durch den Transfer zugleich verändern. Bereits Augustinus hat 
Verbindungen zwischen der Gemütslage und den Emotionen eines Menschen, 
seiner Glaubensstärke und seiner Neigung hergestellt, für Dämonen anfällig zu 
sein.104 Davon ausgehend entwickelt sich eine mittelalterliche Psycho-Logik der 
Disposition für das Magische, die vielfach negativ verstanden worden ist. Und sie 
hat zweifellos schwerwiegende Konsequenzen in den frühneuzeitlichen Hexen
prozessen gezeitigt, in denen ein Zusammenhang zwischen Gender und daraus 
resultierender besonderer Verführbarkeit, Lebensalter105 und der Anfälligkeit 
für negative Emotionen wie Neid und Rachsucht und der Nähe zum Teufel kon
struiert worden ist. Das bekannteste literarische Beispiel für eine solche negative 

100	 Das Verhältnis beider zueinander wurde schon vielfach ausgelotet, vgl. in jüngerer Zeit 
den Band Poetiken des Staunens. Narratologische und dichtungstheoretische Perspek
tiven. Hg. von Nicola Gess, Mireille Schnyder, Hugues Marchal und Johannes Bartuschat. 
München 2019, insbesondere die Beiträge von Fritz Breithaupt, Angela Oster und Baldine 
Saint Girons.

101	 Sie ist schon festgestellt worden, vgl. Elisabeth Schmid: Da staunt der Ritter, oder der Leser 
wundert sich. Semantische Verunsicherungen im Wald der Zeichen. In: Wolfzettel: Das 
Wunderbare (Anm. 9), S. 79–94.

102	 Pfaffe Lambrecht: Alexanderroman. Mittelhochdeutsch / Neuhochdeutsch. Hg., übersetzt 
und kommentiert von Elisabeth Lienert. Stuttgart 2007, V. 115–154. Im Folgenden erschei-
nen die Versangaben direkt im Text. 

103	 Vgl. Ulrich von Zatzikhoven: Lanzelet (Anm. 91), Bd. 2, V. 234–240.
104	 „Dies alles erlangt nur Bedeutung, soweit es durch die Anmaßung der Gemüter gleichsam 

in einer gewissen gemeinsamen Ansprache mit den Dämonen verbunden ist. Dies alles ist 
trotzdem voll verderblicher Neugierde, quälender Beunruhigung, tödlicher Knechtschaft. 
Denn sie wurden ja nicht bemerkt, weil sie irgendeine objektive Macht haben, sondern 
umgekehrt aufgrund ihrer Wahrnehmung und Bezeichnung ist bewirkt worden, daß sie 
Macht besitzen. Daher haben sie für verschiedene Leute eine verschiedene Bedeutung. 
Jene Geister nämlich, die täuschen wollen, beeinflussen jeden Menschen nur so weit, wie 
er (wie sie sehen) durch seine ängstlichen Vermutungen und seine mentale Bereitschaft 
dazu disponiert ist.“ Aurelius Augustinus: Die christliche Bildung (De doctrina christiana). 
Übersetzung, Anmerkungen und Nachwort von Karla Pollmann. Stuttgart 2002, S. 78f. 

105	 Vgl. hierzu insbesondere Lyndal Roper: Hexenwahn. Geschichte einer Verfolgung. Mün-
chen 2007 (engl. 2004). 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



107Magie und Wunderbares

Adaptation ist der melancholische Held der Historia D. Johann Fausten von 1587, 
der den Teufel anzieht oder von ihm angezogen wird – das Verhältnis klärt sich 
im Laufe des Textes nie.106 

In diesem Zusammenhang ist nicht zuletzt von Interesse, wie sehr in diesem 
Text das Vermögen der Dämonen ausgespielt wird, Illusionen zu erzeugen, kurz, 
sich des Imaginären zu bemächtigen. Tatsächlich versucht der Teufel bei seinem 
ersten Auftritt, Faustus mit einem gewaltigen theatralen Budenzauber zu beein-
drucken (ein grosser Buechsenschuß / darauff ein Helle […] viel loeblicher Jnstrument / 
Music vnnd Gesaeng […] etliche Taentze / darauff etliche Thurnier mit Spiessen vnd 
Schwerdtern, S. 16, Z. 17–20) und dadurch von einer Macht zu überzeugen, über 
die er mittels des Paktes bald selbst verfügen könnte. Später wird Faust, im dritten 
Teil der Historia, dann ausgiebig selbst Illusionen schaffen. Solche Machinationen 
könnten als läppische Kabinettstückchen eines mittelmäßigen Autors angesehen 
werden, der einen Teufelsbündner erschaffen hat, dem so wenig an ‚richtigem‘ 
Wissen zuteil wird, dass der Teufelspakt sich nicht gelohnt habe.107 Ich denke, 
dies lässt übersehen oder geringschätzen, wie sehr Faustus dadurch auf seine 
Kosten kommt, dass er sich gut unterhält. Egal, ob die Höllenfahrt ‚echt‘ ist oder 
vorgespiegelt, Faustus „lacht“ (S. 51, Z. 23) über die Parade von höllischen We-
sen, die als Vorboten an ihm vorbeiziehen. Damit stellt er, in einer Dichtung, die 
aus dem unbarmherzigen Ablauf der Zeit bis zum sicheren Paktende und dem 
Geholtwerden durch den Teufel zentralen negativdidaktischen Gewinn bezieht, 
eine bemerkenswerte Hingabe an den Moment unter Beweis. Gerade während 
seiner ‚Abenteuer‘ im dritten und umfangreichsten Teil des Faustbuchs macht er 
Erfahrungen – Fliegen, Verschlingen, Zaubern – die als eigene Formen des Wis-
sens konzeptualisiert werden können.108

Daneben ist aber eine Aufwertung der Disposition für das Dämonische in 
vielen anderen Erzählzusammenhängen in der Literatur des Mittelalters – und 
darüber hinaus – zu beobachten. Greifbar wird es im Bereich der Liebe, insbe-
sondere der Feenliebe. In ihr wird die schillernde Semantik von wunder für einen 
Gesamtzusammenhang der rezeptionsästhetischen Spannung, figurenpsycholo-
gischen Verunsicherung und dem Spiel mit Wissensregistern produktiv. 

106	 Vgl. zu diesem Zusammenhang insbesondere Maria E. Müller: Der andere Faust. Melan-
cholie und Individualität in der Historia von D. Johann Fausten. In: Deutsche Vierteljahrs-
schrift für Literatur und Geistesgeschichte 60 (1986), S. 572–608.

107	 Vgl. Barbara Mahlmann-Bauer: Magie und neue Wissenschaften im Wagnerbuch (1593). 
In: Religion und Naturwissenschaften im 16. und 17.  Jahrhundert. Hg. von Kaspar von 
Greyerz, Thomas Kaufmann, Kim Siebenhüner und Roberto Zaugg. Heidelberg 2010, 
S. 141–183, hier S. 141–142: „Um nur dieses Wissen zu erlangen, hätte Faust sich nicht dem 
Teufel verschreiben müssen.“

108	 Vgl. für den dafür vorausgesetzten speziellen Begriff von Wissen auch Jutta Eming: Body 
Imagery and Knowledge in Historia von D. Johann Fausten. In: Anthropological Reforma-
tions. Anthropology in the Era of Reformation. Hg. von Anne Eusterschulte und Hannah 
Wälzholz. Göttingen, Bristol 2015, S. 113–128.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



108 Jutta Eming

So gelangt der jugendliche Held Partonopier in Konrads von Würzburg nach 
französischem Vorbild 1277 entstandenen Roman in einer der bereits skizzierten 
Situation des Herzog Ernst ganz ähnlichen Weise109 über Wasser in eine ihm un-
bekannte Stadt. Er ist allerdings alleine, nachdem er sich im Wald verirrt hat, was 
ihn besonders belastet (V. 756f.). Er findet an einem Ufer wie zufällig eine prächtig 
ausgestattete Barke, die mit einem Zelt versehen ist, beide sind reich an gezierde 
wunderlich (V. 769).110 Als das Schiff ihn in in eine glänzende Stadt bringt, fragt er 
sich ‚jâ herre got der guote, / wie sol mir aber noch geschehen? / waz wunders habe ich hie 
gesehen?‘ (V. 788–790).111 Wie Herzog Ernst läuft er voller Bewunderung durch die 
strahlend schöne, aus kostbaren Steinen erbaute Stadt und erspäht manic wunder-
licher sal (V. 832), viele schön ausgestattete Räume. Als er schließlich den kostba-
ren Saal der Burg betritt, wird er wie von Geisterhand an einem Tisch bedient, an 
dem er aber nach wie vor keinen Menschen sieht, und er fragt sich, womit er es 
zu tun hat: ein wunder in daz dûhte / für manic wunder wilde (V. 1090f.).112 Mit Blick 
auf die Vorgänge wäre hinsichtlich magischer Erklärungsmuster an Zauber zu 
denken, eventuell an Automaten, schließlich an Teufelswerk, und das fragt sich 
auch Partonopier: betriuget hier der tiufel mich / mit der goukelfuore sîn (V. 1058f).113 

Der Partonopier-Roman weist also ein dem Herzog Ernst analoges erzähleri-
sches Setting auf, einen vergleichbaren Handlungsverlauf, sehr ähnliche Darstel-
lungskonventionen – und doch perspektivieren die Romane mit Blick auf das 
Wunderbare ganz unterschiedlich. Auch hier zeigt sich, dass die Dichtungen of-
fensichtlich mit einem etablierten Erwartungshorizont hinsichtlich bestimmter 
Topoi rechnen, den sie bestätigen und zugleich unterlaufen. Wie sich das Wun-
derbare zum Magischen und weiter zum Dämonischen verhält, ist dabei eine 
vielfach implizit mit verhandelte Frage, auf die unterschiedliche Antworten gege-
ben werden. Im Herzog Ernst spielte sie keine Rolle; Fluchtpunkt der ambivalen-
ten Vorgänge in der Stadt waren körperliche Hybridität und kulturelle Alterität 
ihrer monströsen Bewohner. Die Pointe im Partonopier-Roman liegt dagegen in 
der Begegnung mit der verführerischen Bewohnerin der Stadt, einer feenähn-
lichen Figur, über deren Nähe zum Teufel und damit zur magia daemoniaca sich 
lange weder der Protagonist sicher ist, noch seine familiale Umgebung. Darüber 
kommt es schließlich zu einem schweren Konflikt, im Zuge dessen die Protagoni-
stin Partonopiers in herkömmlichem theologischem Wissen begründete Zweifel 

109	 Vgl. dazu auch Eming: Luxurierung (Anm. 83).
110	 Die Qualität der Eingriffe des Partonopier-Herausgebers Karl Bartsch und die Verlässlich-

keit seines kritischen Apparats sind umstritten, vgl. Konrad von Würzburg: Partonopier 
und Meliur (Anm. 97), V. 769, so vermerkt die Edition, ist in der Handschrift wuderkleich, 
hie wurde konjiziert. Für meine Argumentation fällt dies nicht ins Gewicht. Eine neue 
kritische Partonopier-Ausgabe wird derzeit von Holger Runow vorbereitet.

111	 Übersetzung: „Guter Gott, / was geschieht hier mit mir, / welche wunderbaren Dinge be-
komme ich zu sehen?“

112	 Übersetzung: „Das kam ihm merkwürdig vor / noch merkwürdiger als die vielen Wunder-
dinge, die er schon gesehen hatte.“

113	 Übersetzung: „Werde ich hier gerade vom Teufel betrogen, / der mir etwas vorgaukelt?“

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



109Magie und Wunderbares

als Leichtgläubigkeit eines treulosen Geliebten kritisiert: du wândest, herre, daz der 
alp / unde ein tiuvel trüge dich (V. 8054f.).114 Sie hebt dagegen stolz ihre Fähigkeit 
hervor, durch das Studium der Zauberei selbst in der Lage gewesen zu sein, das 
Wunderbare zu erschaffen: nigrômancîen ich begreif / für manegen list besunder, / dâ 
mite ich fremdiu wunder / machte swenne ich solte. (V. 8096–8099)115 Nigromantie ist 
hier ein akademisches Fach, das Meliur wie auf einer Universität (schuole, V. 8079) 
durch die besten meister (V. 8080) kennengelernt hatte. An dieser Erklärung wird 
nicht zuletzt die semantische Nähe von Magie (nigromantie) und Wunderbarem 
manifest, deren systematische Erforschung bislang ein Desiderat darstellt.

Bis in das Spätmittelalter hinein – hier am prominentesten am Beispiel der 
Melusine – werden ähnliche Verlockungs- und Verführungsszenarien für lite-
rarische Protagonisten entworfen. Vielfach handelt es sich dabei um männliche 
Helden, die in irgendeiner Hinsicht nicht dem Normalmaß entsprechen, sei es 
im positiven Sinne – durch Schönheit, Klugheit, physische Stärke – oder im ne-
gativen: So hat der Protagonist Reymund sich selbst aus allen sozialen Bezügen 
katapultiert, als er versehentlich ausgerechnet den Verwandten tötete, der ihn 
an seinem Hof die standesgemäße Erziehung zuteil werden lassen wollte, für 
welche sein Vater nicht die Mittel aufbringen konnte. In solcher grossen klag trifft 
er auf Melusine, die ihm durch eine Heirat mit ihr einen – mehr oder weniger al
ternativlosen – Ausweg bietet.116 Dabei lassen die Romane häufig die dämonische 
Herkunft einer Protagonistin auch dann letztlich offen, wenn diese, wie Melu-
sine, erklärt von gottes gnaden vnd warlichen ein guot Cristen mensch zu sein (S. 25, 
4–5).117 Es gehört zu den mittlerweile viel beschriebenen Entwicklungslinien von 
der vormodernen Literatur zur modernen, die Figur der Verführerin bis hin zu 
den Figurationen des Vamps (Vampirs) auf die Konvention des Teufelspakts zu
rückzuführen. Doch die enge Bindung der Potentiale erotischer Sprache oder 
des Erzählens von Erotik an Traditionen des Dämonischen und die dabei entste
hende Bandbreite an Semantiken ist für die mittelalterliche Literatur noch nicht 
eingehender systematisch untersucht worden.118 Dafür wäre zu berücksichtigen, 
dass es eben der Transfer in den literarischen Text ist, welcher es erlaubt, die At-

114	 Übersetzung: „Du hast Dir eingebildet, dass ein Gespenst / und ein Teufel dich betrügen 
würden.“

115	 Übersetzung: „Ich habe die Zauberei erlernt / und vielen anderen Künsten vorgezogen, / 
damit habe ich viele Wunder erschaffen, / wann immer es nötig war.“

116	 Melusine. In: Romane des 15. und 16. Jahrhunderts. Nach den Erstdrucken mit sämtlichen 
Holzschnitten. Hg. von Jan-Dirk Müller. Frankfurt/M. 1990, S. 9–176, hier S. 22,4. Weitere 
Zitate erscheinen im laufenden Text.

117	 In religiösen und klerikalen Diskursen des Mittelalters gehört dies zur Tradition der soge-
nannten „Unterscheidung der Geister“, vgl. Niklaus Largier: Rhetorik des Begehrens. Die 
‚Unterscheidung der Geister‘ als Paradigma mittelalterlicher Subjektivität. In: Inszenie­
rungen von Subjektivität in der Literatur des Mittelalters. Hg. von Martin Baisch, Jutta 
Eming, Hendrikje Haufe und Andrea Sieber. Königstein 2005, S. 249–270.

118	 Für die moderne Literatur liegen viele klassische Studien vor, vgl. etwa: Rein A. Zonder-
geld: Dämonie und Verführung bei Sheridan Le Fanu.  In: Phantastik in Literatur und 
Kunst. Hg. von Christian W. Thomsen und Jens Malte Fischer. Darmstadt 1980, sowie die 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



110 Jutta Eming

traktionen des Dämonischen auch in erotischer Hinsicht auszuloten. Denn eine 
Fee ist ein Element oder eine Agentin des Wunderbaren; selbst wenn sie über die 
Möglichkeit des Zauberns verfügt, ist sie keine Magierin, die mit dem Teufel im 
Bunde steht. An weiteren positiven Aspekten werden in tendenziell verführe-
rischen oder dämonischen Szenarien im höfischen Roman etwa herausgearbei-
tet, dass die literarischen Helden Empfindsamkeit und künstlerische Sensibilität 
zeigen, dass sie für Sinneseindrücke, Schönheit oder Atmosphären empfänglich 
werden. Diese Helden – Tristan, Herzog Ernst, Partonopier oder auch Flore, Par
zival, Wigalois – haben eine Disposition für Magie in der Form von Musik, Kunst, 
Architektur, und, am wichtigsten, für Liebe. Es ließe sich sagen, dass eine Emp-
fänglichkeit für und ein Verständnis von magischen Künsten ein Distinktions
merkmal exzeptioneller literarischer Helden wird. Vielleicht an dieser Stelle be
sonders zeigt sich, dass Konfigurationen des Wunderbaren magisch grundiert 
sind, aber diese Grundlagen zu ästhetischen Entwürfen weiterentwickeln. 

5	 Fazit
Dieser Beitrag nahm von der Beobachtung den Ausgang, dass in Untersuchun-
gen verschiedener disziplinärer Couleur Wunderbares und Magie, als Praktik 
wie als Denksystem, immer wieder in eine sprachliche und forschungsgeschicht­
liche Nähe gerückt werden, in der sie mitunter beinahe als Substitute füreinan
der erscheinen. Dies, wie zu zeigen war, hat heuristischen Wert, weil es erfordert, 
beider Verhältnis zueinander zu überdenken. Im gegebenen Rahmen wurde dies 
auf Basis eines historisch-systematischen Magiebegriffs an verschiedenen Ele-
menten magischen Wissens untersucht, die in literarische Texte eingehen. Dafür 
wurde ferner ein Wissens-Begriff zugrunde gelegt, der Geltung auch für seine 
Transfers und damit einhergehende Veränderungen beansprucht, und es wur-
den verschiedene Verwendungszusammenhänge und Re-Kontextualisierungen 
magischen Wissens in literarischen Texten des Mittelalters diskutiert. Als ein Re­
ferenzpunkt diente ferner Wittgensteins Gebrauchstheorie der Bedeutung in sei­
nem Spätwerk, das solcher pragmatischer Einbindung ein Erkenntnispotential 
zuschreibt: 

Einerseits ist klar, daß jeder Satz unsrer Sprache ‚in Ordnung ist, wie er ist‘. 
D. h., daß wir nicht ein Ideal anstreben: Als hätten unsere gewöhnlichen, 
vagen Sätze noch keinen ganz untadelhaften Sinn und eine vollkommene 
Sprache wäre von uns erst zu konstruieren.— Anderseits scheint es klar: 
Wo Sinn ist, muß vollkommene Ordnung sein.— Als muß die vollkomme-
ne Ordnung auch im vagsten Satze stecken.119 

Aufsatzsammlung: Femme fatale – Vamp – Blaustrumpf. Sexualität und Herrschaft. Hg. 
von Gerd Stein. Frankfurt/M. 1985. 

119	 Wittgenstein: Philosophische Untersuchungen (Anm. 14), Nr. 98, S. 75, Hervorhebung i. O.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



111Magie und Wunderbares

Demgemäß lässt sich festhalten, dass magisches Wissen im literarischen Text 
nicht schon dadurch seiner Geltungsansprüche entkleidet ist, dass es verändert 
und um neue Dimensionen angereichert wird. Es zeigte sich, dass Magie eines der 
zentralen Reservoirs darstellt, aus denen Darstellungsmittel des Wunderbaren 
in literarischen Texten – auf diese war hier zu fokussieren – schöpfen. Zugleich 
verändern solche Transfers jedoch das Wissen um Magie. Aus dem konventio-
nellen theologischen Dogma, dass der Teufel sich in schöne Frauen verwandelt 
und auf diese Weise versucht, Sterbliche zu verführen, wird im literarischen Text 
ein Wissen, dem zufolge Situationen von Angst und Gefahr sexuelles Begehren 
stimulieren. Aus der zeitgenössischen Auffassung des 15. und 16. Jahrhunderts, 
dass der Teufelspakt den Menschen die Fähigkeit zu fliegen verschafft, wird in 
der Historia D. Johann Fausten ein Wissen um neue Perspektiven auf die Welt, wel-
che der Flug eröffnet, und die Möglichkeiten grenzenloser, beinahe rauschhafter 
Mobilität, sich in ihr zu bewegen. Aus dem Wissen, dass manche Menschen an 
die Wirkung bestimmter Getränke für die Erzeugung von Liebe und Begehren 
glauben, wird im Tristan das Wissen, dass plötzliche Verliebtheit sich im Organis-
mus ausbreitet wie berauschender Wein und sämtliche affektive und kognitive 
Vermögen des Menschen durcheinander bringt. Das Wissen des literarischen Tex
tes entsteht aus der ästhetischen Rekonfiguration seiner Quellen. Es vertraut in 
hohem Maße auf erzählerische Darstellungsmittel wie Erzählerkommentare, So­
liloquien, Ekphrasen und Evidentien, auf je neue Verschränkungen von Medien 
und Materialien, auf die Techniken der Erzeugung von Verrätselung, Geheim
nisvollem und Spannung. Es streift die ursprünglich magischen Elemente dabei 
weniger völlig ab, als dass es sie um neue Dimensionen erweitert und mitunter 
relativiert. Dies zeigt sich paradigmatisch im Partonopier-Roman: Die Furcht, dass 
bei Begegnungen mit verführerischen Frauen immer der Teufel seine Hände im 
Spiel hat, ist bei einem naiven jungen Helden zwar teilweise nachvollziehbar, 
aber insgesamt abwegig. Allerdings eröffnet die eingeführte Verknüpfung von 
Dämonie und Verführung Möglichkeiten, die erste sexuelle Erfahrung dieses 
Helden mit besonderer Spannung zu erzählen, und es konstituiert Wissen über 
die Verbindung von Angst, Faszination und Begehren. Im Wunderbaren wird 
das Magische so zu einem Wissen, das zu lesen, zu entziffern und in seinen Po­
tentialen in beträchtlichem Maße erst noch zu entdecken ist.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Die Heilige Jungfrau, die Weltseele  
und die natürliche Kausalität 

Christlich-kabbalistische Auslegungen der Shechinah  
bei Guillaume Postel und seinen Vorgängern

Bernd Roling 

1	 Einleitung
Die Rechtfertigung der Magie und die Suche nach einer Urtradition sind in der 
Wissenschaftsgeschichte der Frühen Neuzeit von Anfang an Geschwister gewe-
sen. Einen bemerkenswerten Versuch, hermetische Philosophie und metaphysi-
sche Spekulation miteinander zu verbinden, unternimmt in der Frühen Neuzeit 
die Bewegung der Cabala christiana, deren Vertreter, darunter Giovanni Pico 
della Mirandola, Johannes Reuchlin und Agrippa von Nettesheim, sich bemü-
hen, die Lehren des Christentums aus der jüdischen Tradition zu belegen. Alle 
Dogmen, so ihre Auffassung, waren als geheimer Kern in der jüdischen Überlie­
ferung anwesend. Hatte man diesen inneren Gehalt freigelegt, konnte eine Be­
kehrung der Juden, die mit der Wahrheit des Christentums konfrontiert wurden, 
nicht mehr lange auf sich warten lassen, wie man einvernehmlich phantasierte. 
Der Horizont der Cabala christiana reichte jedoch weit über die christlich-jüdi-
sche Apologetik hinaus. Als ältestes Zeugnis der Weisheitsliteratur trug die eso-
terische Tradition des Judentums, wie die Mehrzahl der christlichen Kabbalisten, 
allen voran Giovanni Pico della Mirandola, glaubten, nicht nur die christlichen 
Grundwahrheiten, sondern zugleich eine erlösende Urphilosophie in sich, die 
mit den Ideen des Christentums übereinstimmte. Die Suche nach Parallelen zwi-
schen dem Christentum und der Kabbalah, die diese christliche Urphilosophie 
beweisen sollte, gewann ihr Eigenleben. Sie griff auf die Dogmen des Christen-
tums über und veränderte sie nachhaltig. Schritt für Schritt begann das Chris­
tentum der christlichen Kabbalisten selbst kabbalistische Züge zu tragen. Die 
christliche Kabbalah konnte auf diese Weise zu einer Philosophie mutieren, die, 
wie sich zeigen wird, gerade über ihr integratives Modell einer Naturphilosophie 
auch okkulte und magische Phänomene erklären wollte. Ließen sich über eine 
besondere Variante der privilegierten und aus einem übergeordneten Intellekt 
begründeten Kausalität, wie sie Vertreter der Cabala christiana favorisierten, 
womöglich Transformationsvorgänge der Alchemie plausibel machen? Oder gar 
Praktiken legitimieren, die auf eine Unsterblichkeit des organischen Körpers hin 
angelegt waren? 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



114 Bernd Roling 

Ein Beispiel des Transformationsprozesses, der in der Ausarbeitung einer 
neuen und erweiterten und in gewisser Weise okkulten Form des Christentums 
endete, liefert die Auseinandersetzung der christlichen Kabbalisten mit der She-
chinah, der Anwesenheit Gottes in seiner Schöpfung, die seit dem Talmud zu 
den Leitideen des rabbinischen Judentums gehörte. Den Kabbalisten wurde die 
Shechinah zu einer Projektionsfläche ihrer eigenen philosophischen Modelle, sie 
gewann Züge der Weltseele, des möglichen Intellekts, doch nahm sie, wie sich 
zeigen wird, ebenso die Eigenschaften der Heiligen Jungfrau Maria an und wur-
de schließlich zu einer weiblichen Erlöserin, die als Instanz einer weltinhärenten 
Naturkausalität auch magischen Praktiken den Begründungszusammenhang 
liefern konnte. Über die erste Hälfte des 16. Jahrhunderts hinweg lässt sich auf 
diese Weise durch die verschiedenen Beiträge der Cabala christiana hindurch 
eine Entwicklung verfolgen, die immer weitere Attribute zu einer Synthese zu 
vereinigen suchte. Je mehr der Shechinah an Qualitäten zugeschrieben wurde, 
desto mehr verselbstständigte sich ihre Rolle im System der christlichen Kabba-
listen jedoch. Schließlich sprengte sie, wie der Fall Guillaume Postells mehr als 
deutlich zeigen kann, die Fesseln der christlichen Dogmatik; sie musste zu einer 
häretischen Lehre mutieren, die auch scheinbar deviante Formen der Entgren-
zung des Organischen miteinschließen konnte, und zu einer Herausforderung, 
die das Christentum in seinem Kern hinter sich ließ.

2	 Die Shechinah in der jüdischen Tradition
Zwei weniger konkurrierende als sich ergänzende Interpretationen der Shechi-
nah, der göttlichen Einwohnung, sind dem jüdischen Mittelalter und der Renais-
sance geläufig. Beide finden, wie sich zeigen wird, ihren Weg in die Modelle der 
Cabala christiana.1

In seinem großen Religionsdialog, dem Kuzari, gibt Jehuda Halevi der Shechi
nah im 12. Jahrhundert eine Deutung, die vor allem der arabischen Epistemolo
gie verpflichtet ist. Als göttliche Glorie, als sichtbare und unsichtbare Manifes­
tation der göttlichen Herrlichkeit, sichert die Anwesenheit der Shechinah die 
Fähigkeit, prophetische Eingebungen aufzunehmen.2 Schon äußerlich oft durch 

1		 Zwei ältere christliche Disputationen zur Shechinah sollten erwähnt werden, nämlich Hen-
ricus Hulsius: Dissertatio de Schechinah, gedruckt in: Thesaurus Antiquitatum sacrarum 
complectens. Hg. von Blasius Hugolinus. Venedig 1761, Bd. 24, col. 171–206, und bes. Matthi-
as Asp – Gabriel N. Mathesius (resp.): Disputatio philologica de Shechinah. Uppsala 1734. 
Zur letzten Arbeit auch Bernd Roling: Erlösung im angelischen Makrokosmos: Swedenborg, 
die Kabbala denudata und die schwedische Orientalistik. In: Morgen-Glantz 16 (2006), 
S. 385–457, hier S. 414f.

2		 Zu Jehuda Halevis Konzeption der Shechinah Herbert Davidson: The Active Intellect in the 
Cuzari and Hallevi’s Theory of Causality. In: Revue des études juives 131 (1972), S. 351–396, 
bes. S. 381–395, und zum „inyan ha-elohi“ im Sefer ha-Kuzari auch Shelomo Pines: Shi’ite 
Terms and Conceptions in Judah Halevi’s Kuzari. In: Jerusalem Studies in Arabic and Islam 2 
(1980), S. 165–251, hier bes. S. 178–192, und schon Ignatz Goldziher: Le Amr Ilahi (ha-inyan 
ha-elohi) chez Judah Halévi. In: Revue des études juives 50 (1905), S. 32–41, zu Jehuda Ha-
levis Definition der Prophetie im Allgemeinen und ihrem Nachwirken Herbert Austryn 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



115Die Heilige Jungfrau, die Weltseele und die natürliche Kausalität 

Lichterscheinungen angekündigt, begleitet sie das Wirken der göttlichen Vorse-
hung und charakterisiert den direkten Eingriff Gottes in das Naturgeschehen.3 
Für Jehuda Halevi lässt sich der Shechinah auf diese Weise eine besondere Gabe 
des Verstandes an die Seite stellen, die nur den Juden eigen ist, das „inyan elohi“/ 
„amr ilahi“, die „res divina“. Als Herz und übergreifendes Lebensprinzip des Ju
dentums verkörpert das „inyan elohi“ das erkenntnistheoretische Äquivalent der 
Erwähltheit, den höchsten Grad sublunarer Existenz, damit aber auch gemein-
sam mit der Shechinah eine kollektive Ratio, die als Möglichkeit in der Lage ist, 
die Formen in Empfang zu nehmen, die dem menschlichen Geist aus dem Reich 
des Intellektes, dem Träger der Prophetie, durch göttlichen Willen zugetragen 
werden.4

In Auseinandersetzung mit dem Sefer Jesirah entwickelt die Kabbalah dagegen 
seit dem späten 12. Jahrhundert eine theosophische Konzeption der Shechinah, 
die ihr im System der Sefirot einen eigenen Platz einräumt. In der Mehrzahl der 
Texte der provenzalischen und spanischen Kabbalisten, die dem 16. Jahrhundert 
bekannt waren, entspricht die Shechinah der zehnten und letzten Sefirah Mal-
chut. Ausgehend vom Sefer Bahir verleihen ihr Autoren wie Moshe ben Nach-
man, Joseph Gikatilla, Abraham Abulafia, der Verfasser der Ma’arekhet ha-Elohut 
und Menachem Recanati eine Reihe von Attributen, die der Cabala christiana 
als Vorlage dienen konnte. Als Malchut trägt die Shechinah weibliche Züge. Sie 
bündelt den Einfluss der oberen Sefirot und gibt sie an die Schöpfung weiter, zu-
gleich ermöglicht sie den Zugriff auf die übrigen Sefirot. Ihre Synonyme sind das 
mündliche Gesetz, die Gemeinde Israels („knesset Israel“), Eva, der Mond und 
die Frucht des paradiesischen Baumes oder die „atarah“, das Diadem. Ihr männ-
liches Gegenstück ist die sechste Sefirah Tipheret, der Adam Kadmon, Baum des 
Lebens, die Sonne und das geschriebene Gesetz, die „torah ketuvah“. Für die 
kabbalistischen Glossare stehen sechste und zehnte Sefirah in einem geschlecht-
lichen Verhältnis zueinander.5 Solange beide Sefirot miteinander verbunden blei-

Wolfson: Hallevi and Maimonides on Prophecy. In ders.: Studies in the History of Philos-
ophy and Religion. Hg. von Isadore Twersky and G. H. Williams. Cambridge, Mass. 1973, 
Bd. 2, S. 60–119. 

3		 Jehuda Halevi: Kitab al-radd wa-‘l-dalil fi-‘l-din al-dhalil. Hg. von David H. Baneth. Jerusa-
lem 1977, II, § 14, S. 47–48, in der mittelalterlichen hebräischen Übersetzung Jehuda Halevi: 
Das Buch Kuzari nach dem hebräischen Texte des Jehuda Ibn-Tibbon. Übersetzt von David 
Cassel. Berlin 1920, II § 14, hebräisch und deutsch, S. 101f., in einer jüngeren hebräischen 
Ausgabe Jehuda Halevi: Sefer ha-Kuzari, kommentiert und übersetzt von Y. E. Shmuel. Tel 
Aviv 1972, II, § 14, S. 55f., dazu Jehuda Halevi: Kitab al-radd, IV, § 3, S. 148f., Das Buch Kuzari, 
IV, § 3, S. 301f., in der neuen Ausgabe Sefer ha-Kuzari, IV, § 3, S. 154 f., und zum spirituellen 
Licht, das die Shechinah umgibt, z. B. Jehuda Halevi: Kitab al-radd, II, §§ 7–8, S. 46f., Das 
Buch Kuzari, II, §§ 7–8, S. 95f., Sefer ha-Kuzari, II, §§ 7–8, S. 52.

4		 Yehuda Halevi: Kitab al-radd (Anm. 3), II, § 26, S. 59–63, Das Buch Kuzari (Anm. 3), II, § 26, 
S. 128–137, Sefer ha-Kuzari (Anm. 3), S. 64–68, Kitab al-radd (Anm. 3), II, § 44, S. 67f., Das Buch 
Kuzari (Anm. 3), II, § 44, S. 145–147, Sefer ha-Kuzari (Anm. 3), II, § 44, S. 72f.

5		 Unter den vielen Autoren, die von den christlichen Kabbalisten herangezogen wurden, un-
ter anderem zur Sefirah Malchut als Jungfrau und „sponsa“ Joseph Gikatilla: Sha’are orah. 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



116 Bernd Roling 

ben, ruht die Weltordnung in sich selbst; trennen sie sich, wie es im Sündenfall 
geschieht, bleibt der Schöpfung der Strom heilbringender Energie, der sich aus 
den oberen Sefirot ergießt, versagt. Nur die Sefirah des Gerichtes, die fünfte Sefi­
rah Gevurah, kann ihren Einfluss weiter entfalten. Als weibliche Größe hat die 
Shechinah ein Analogon in der dritten Sefirah, der Binah, die sich die kabbalis­
tischen Theosophen ebenfalls mit weiblichen Eigenschaften dachten.6 Als letzte 
der drei für sich bestehenden ersten drei Sefirot vermittelt Binah zwischen der 
Weisheit, Chochmah, und den unteren sieben Sefirot.7 Vor allem in den Kom-
mentaren zum Sefer Jesirah wird die Shechinah, ähnlich wie für Jehuda Halevi, 
darüber hinaus für die Kabbalisten zur Vermittlerin der Prophetie und zu einem 
Schöpfungsprinzip, dem „ruah ha-qodesh“, dem ‚Heiligen Geist‘.8 Im Anschluss 
an diese Überlegungen gewinnt die Shechinah als göttliche Glorie, „kavod elo-
him“, und „spiritus“ im ashkenazischen Milieu besondere Bedeutung.9 Sie wird 
zum Träger mystischer Erfahrungen, zum Mittler zwischen einem verborgenen 
Gott und menschlichem Erkenntniswillen.

Hg. von Joseph ben Shlomo. Jerusalem 1970, Bd. 1, S. 90, als „knesset Israel“ im Sefer ha-
Ma’arekhet ha-Elohut. Mantua 1558, c. 4, fol. 67a, als „regina coeli“ im Sefer Ma’arekhet ha-
Elohut, c. 8, fol. 126a, oder zur Sefirah Tipheret z. B. als ‚Baum des Lebens‘ Sefer Ma’arekhet 
ha-Elohut, c. 4, fol. 63a, oder Joseph Gikatilla: Sha’are orah, Bd. 1, S. 246f.

6		 Zur Beziehung von Malchut und den ersten drei Sefirot z. B. The Book Bahir. An Edition 
based on the earliest Manuscripts by Daniel Abrams. Los Angeles 1994, § 43, S. 141, § 67, 
S. 159–161.

7		 Die sexuelle Bipolarität der Shechinah auf der einen Seite und der übrigen neun Sefirot 
auf der anderen, die weibliche Figuration der Shechinah im Allgemeinen und die Natur 
der Partzufim, der Paarungen innerhalb der Sefirot, bestehend aus Tipheret und Malchut, 
Chochmah und Binah, Chessed und Gevurah ist Gegenstand zahlreicher Untersuchun
gen gewesen, dazu mit besonderer Berücksichtung des Sefer Bahir z. B. Elliot R. Wolfson: 
Woman. The Feminine as Other in Theosophic Kabbalah. Some Philosophical Observations 
on the Divine Androgyne. In: The Other in Jewish Thought and History. Constructions of 
Jewish Culture and Identity. Hg. von Laurence J. Silberstein und Robert Cohn. New York 
1994, S. 166–204, dort S. 171–184; Eliott R. Wolfson: Occultation of the Feminine and the Body 
of Secrecy in Medieval Kabbalah. In: Rending the Veil. Concealment and Secrecy in the 
History of Religions. Hg. von dems. New York 1999, S. 113–154, hier 134–146; Peter Schäfer: 
Mirror of His Beauty. Feminine Images of God from the Bible to the Early Kabbalah. Prince­
ton 2002, S. 123–128, und aus allgemeinerer Perspektive Charles Mopsik: Le sexe des âmes. 
Aléas de la différence sexuelle dans la Cabale. Paris 2003, S. 192–227; Daniel Abrams: The 
Female Body of God in Kabbalistic Literature. Embodied Forms of Love and Sexuality in the 
Divine Feminine (hebräisch). Jerusalem 2004, S. 68–92, und Moshe Idel: Kabbalah and Eros. 
New Haven, London 2005, S. 53–103.

8		 Als Beispiele Jehuda ben Barsilai: Commentar zum Sepher Jezira. Hg. von S. Z. H. Halber-
stam. Berlin 1885. ND Jerusalem 1970, S. 14, S. 31f., S. 174–176, oder El’azar Ben Yehuda of 
Worms: Sefer Sode Razayya. Hg. von Samuel ha-Cohen Weiss. Jerusalem 1991, S. 13–26.

9		 Zur Shechinah im Merkavah-Mystizismus und der ‚Sefer Hekhalot’-Tradition z. B. Peter 
Schäfer: Der verborgene und offenbare Gott. Hauptthemen der frühen jüdischen Mystik. 
Tübingen 1991, S. 117–120, zur Rolle der Shechinah als ruah ha-qodesh in der Ashekenaz-
Mystik z. B. Rahel Elior: Hasidic Thought. Mystical Origins and Kabbalistic Foundations 
(hebräisch). Tel Aviv 1999, S. 62–69.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



117Die Heilige Jungfrau, die Weltseele und die natürliche Kausalität 

3	 „Anima mundi“ und möglicher Intellekt: Die Shechinah in den Werken 
Giovanni Pico della Mirandolas und Johannes Reuchlins

Der erste große und zugleich prägende Protagonist der christlichen Kabbalah, 
Giovanni Pico della Mirandola (1463–1494), entwickelt 1486 in seinem Commento 
zu den Canzonen Girolamo Benivienis eine Interpretation der Shechinah, die sich 
in ihrer philosophischen Ausrichtung ebenso an Jehuda Halevi lehnt wie sie sich 
die kabbalistischen Entwürfe zu eigen macht. Für die späteren Spekulationen 
der Cabala christiana wird sie zur entscheidenden Grundlage.10 Als zehnte Se-
firah entspricht die Shechinah für Pico der „anima mundi“, der Weltseele. Als be-
wegter Beweger der sublunaren Sphäre wird die Shechinah auf diese Weise zum 
Antipoden des „intellectus agens“; in einem Zweckzusammenhang verbindet sie 
die sublunare Sphäre mit der Welt des tätigen Intellektes.11 Zugleich steht sie, wie 
Pico insistiert, der Wirklichkeit des Geistes auf diese Weise als zu realisierende 
Möglichkeit gegenüber. Pico kann dem Verhältnis von Intellekt und Weltseele ein 
weiteres Gegensatzpaar an die Seite stellen, die Antinomie von Idee und Begriff. 
Während der Intellekt zum Träger der Ideen wird, mutiert die „anima mundi“ 
zum möglichen Intellekt und zum Ursprung der Begriffe, zur Ratio.12 Auch die 
Rolle der Shechinah bestimmt Pico vor diesem synkretistischen Hintergrund, 
der nur zu oft mit Termini schillert, statt philosophisch präzise Begriffsbildung 

10	 Zu Picos kabbalistischem Interesse im Allgemeinen, seinen Quellen und den Manuskrip-
ten, die er verwendet hat, unter anderem die Überblicke von Chaim Wirszubski: Pico’s 
Encounter with Jewish Mysticism. Cambridge, Mass. 1989, S. 53–65; Fabrizio Lelli: Pico tra 
filosofia ebraica e ‚qabbala‘. In: Poliziano e l’Umanesimo di fine Quattrocento. Hg. von Pao-
lo Viti. Pico Biblioteca Medicea Laurenziana 4 novembre – 31 dicembre 1994. Florenz 1994, 
S. 193–223; Giuliano Tamani: I libri ebraici di Pico della Mirandola. In: Giovanni Pico della 
Mirandola. Convegno Internazionale di Studi nel cinquecentesimo anniversario della mor-
te (1494–1994). Hg. von Giancarlo Garfagnini. Florenz 1997, Bd. 2, S. 491–530; und darüber 
hinaus Franco Baccelli: Giovanni Pico e Pier Leone da Spoleto. Tra filosofia dell’amore e 
tradizione cabalistica. Florenz 2001, S. 1–36; Mauro Zonta: Due note sulle fonti ebraiche di 
Giovanni Pico e Giordano Bruno. In: Rinascimento 40 (2000), S. 143–153, hier S. 143–147; Sa-
verio Campanini in seiner Einleitung zur von Flavius Mithradates verantworteten lateini-
schen Übersetzung Sefer Bahir: The Book of Bahir. Flavius Mithradates’ Latin Translation, 
the Hebrew Text, and an English Version. Turin 2005, S. 60–98, Giacomo Corazzol: L’influsso 
di Mitradate sulla conzecione pichiana di cabalà. In: Flavio Mitridate mediatore fra culture 
nel contesto dell‘ebraismo siciliano del XV secolo. Hg. von Mauro Perani und Giacomo Co-
razzol. Palermo 2012, S. 149–200; Moshe Idel: The Kabbalistic Background of the Son of God 
in Giovanni Pico della Mirandola’s Thought. In: Giovanni Pico e la Cabbalà. Hg. von Fabrizio 
Lelli. Florenz 2014, S. 19–46; und Michela Andreatta: Filosofia e cabalà nel Commento al Can-
tico dei cantici di Lewi ben Gershom tradotto in latino per Giovanni Pico della Mirandola. In 
ebd., S. 69–92. Eine aktuelle Studie zur Bibliothek Picos allgemein liefert jetzt z. B. Giovanna 
Murano: La biblioteca di Giovanni Pico della Mirandola. Un primo censimento. In: Scripto-
rium 72 (2018), S. 213–250. 

11	 Giovanni Pico della Mirandola: Commento sopra una canzone de Amore composta da Gi-
rolamo Benivieni cittadino Fiorentino secondo la mente et opinione de’ Platonici. In: De 
hominis dignitate. Heptaplus. De ente et uno e scritti vari a cura di Eugenio Garin. Florenz 
1942, I, 9, S. 471–473. 

12	 Pico: Commento sopra una canzone (Anm. 11), Stanza sesta, settima e ottava, S. 566–569.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



118 Bernd Roling 

zu betreiben. Verwirklichen sich im Menschen die Ideen, die den Begriffen seines 
Verstandes zugrunde liegen, und befreit er sich von allen körperlichen Hinder-
nissen, so wird seine Seele, glaubt Pico, zu einem Teil der Universalseele, ja geht 
regelrecht in ihr auf.13 In ihr realisiert sich der tätige Intellekt, sie selbst wird zu 
einem Bestandteil des „intellectus possibilis“. Auf die gleiche Weise erhält die 
menschliche Seele Anteil an der Shechinah: Auf mystische Weise verwandelt sich 
der Mensch, in der Sprache der Kabbalah ausgedrückt, in den Tempel Salomos; 
er transformiert und entpersonalisiert sich, wie Pico glaubt, und wird zu einem 
Rezeptorium der göttlichen Erleuchtung.14 In der Oratio de dignitate hominis fügt 
Pico weitere kabbalistische Umschreibungen der Vereinigung von Seele und 
Intellekt hinzu. Eine Seele, die sich der Vorsehung und Gewalt des „intellectus 
agens“ unterwirft, verwandelt sich in einen Engel der Shechinah, einen „malach 
ha-shechinah“. Die Seele stirbt, um im Bräutigam, im Intellekt, weiterzuleben, 
und erlangt ewigen Frieden.15

In seinen Conclusiones, den 900 Thesen desselben Jahres, kann Pico seine 
Grundgedanken weiter vertiefen. Die Shechinah wird als Weltseele in ein Ge-
flecht der Sefirot eingeordnet und in den Kontext einer christlichen Erlösungs­
lehre gestellt, die alle Kulturen und Systeme zu einer großen Philosophie ver-
einigen sollte. In Gestalt der „anima mundi“, behauptet Pico in den Conclusiones 
cabbalisticae, kehrt die Schöpfung zu ihrem Ursprung zurück, der Welt des Intel
lekts, damit aber auch zu ihrem Schöpfer.16 Erkennt der Mensch alle erkennbaren 
Dinge, löst er sich von der sinnlichen Erkenntnis und wendet sich der Welt der 
Ideen zu. Ihm wird eine „anima superior“ zuteil, er geht auf in der „divinitas“, 
der Shechinah, und befreit sich mit Hilfe der göttlichen Gnade von den Folgen 
des Sündenfalls.17 Ebenso wie sich die Shechinah an der Sefirah Tipheret orien-
tiert und auf diese Weise die im Sündenfall gestörte Harmonie der Schöpfung 
wiederherstellt, erneuert die Vereinigung von „anima mundi“ und Intellekt die 

13	 Zu Picos möglicher Verwendung kabbalistischer Quellen innerhalb seiner Aufstiegssche-
mata z. B. Fabrizio Lelli: Yohanan Alemanno, Giovanni Pico della Mirandola e la cultura eb-
raica italiana del XV secolo. In: Garfagnini: Giovanni Pico della Mirandola (Anm. 10), Bd. 1, 
S. 303–325, hier S. 317–319; und Moshe Idel: Ascensions on High in Jewish Mysticism. Pillars, 
Lines, Ladders. Budapest 2005, S. 183–187.

14	 Pico: Commento sopra una canzone (Anm. 11), Stanza quarta, S. 554.
15	 Giovanni Pico della Mirandola: De hominis dignitate. Über die Würde des Menschen. Lat./

Dt. Hg. und übersetzt von Nikolaus Baumgarten. Hamburg 1990, S. 6–9.
16	 Zur „anima mundi“ im Allgemeinen in der Edition der Conclusiones: Syncretism in the West: 

Pico’s 900 Theses (1486). The Evolution of Traditional and Philosophical Systems. Hg. von 
Stephen Farmer. Tempe 1998, Conclusiones secundum Proclum 24.45, 24.51 (S. 330), Conclu­
sio in doctrinam Platonis 5>58 (S. 456); zur Identifikation der Shechinah, der „anima mundi“ 
und der Sefirah Malchut Conclusio cabalistica 11>6 (S. 522), und Conclusio in doctrinam Pla­
tonis 5>7 (S. 438) zur Rückkehr der Schöpfung in Gestalt der „anima mundi“, wie sie die Kab­
balah propagieren sollte, Conclusio cabalistica 11>28 (S. 532). Eine deutsche Übersetz ung der 
Conclusiones liegt jetzt auch vor als Giovanni Pico della Mirandola: Neunhundert Thesen. 
Übersetzt von Nikolaus Egel. Hamburg 2018. 

17	 Pico: Conclusiones (Anm. 16), Conclusio cabalistica 28.27 (S. 356), zusammen mit Conclusio 
in doctrinam Platonis 5>32 (S. 448).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



119Die Heilige Jungfrau, die Weltseele und die natürliche Kausalität 

Ordnung, die durch die Trennung der Seele von ihrem Ursprung in Frage gestellt 
wurde.18 In der Verknüpfung der Sefirot offenbart sich für Pico zugleich eine tri-
nitarische Struktur. Ähnlich wie die ersten drei Sefirot Keter, Chochmah und 
Binah eine in sich verborgene Dreifaltigkeit verkörpern, verhalten sich Tipheret, 
Jesod und Malchut zueinander; doch tragen sie die Bewegungen der Dreifaltig-
keit nach außen. Die Sefirah Jesod entspricht in dieser Dreiheit für Pico einem 
„intellectus in habitu“, dessen Erscheinen die Verbindung von Intellekt und See-
lenwelt begleitet.19

Obwohl Johannes Reuchlin (1455–1522) in seiner ersten kabbalistischen Schrift 
des Jahres 1494, De verbo mirifico, nur rudimentäre Kenntnisse der jüdischen Eso-
terik an den Tag legt, übernimmt er doch einige der Leitideen Picos.20 Auch für 
Reuchlin verkörpert sich in der Sefirah Malchut, dem „regnum Dei“, das im letz-
ten Buchstaben des Gottesnamens YHWH sein Zeichen hat, die „anima ratio­
nalis“, das letzte Produkt der Schöpfung. Sie verbindet die materielle Welt mit 
der Welt der Intelligenzen, die sich für Reuchlin im ersten H des Tetragramms 
zum Ausdruck bringt.21 Ein zweites Motiv, an das die Kabbalisten der Folgezeit 
anknüpfen konnten, schließt sich für Reuchlin an den wunderbaren und magi-
schen Gottesnamen YHShWH: Wie das unaussprechbare Tetragramm, die Quelle 
der Magie, im Buchstaben Shin prononcierbar und erkennbar wird,22 offenbart 
sich Gott, glaubt Reuchlin, im fleischgewordenen verbum, seinem Sohn und des-
sen gottmenschlicher Natur, die von der Heiligen Jungfrau geboren wurde.23 Der 
unausgesprochene Name Gottes, der scheinbare Kern jeder okkulten Handlung, 
war durch die Integration des Shin zum Ausgangspunkt jedes Mirakels und je-
der Form von Magie geworden. Hatten die Jünger nicht in diesem Namen, dem 
Namen Jesu, ihre Wunder getan? Es war die Naturkausalität des christologischen 

18	 Pico: Conclusiones (Anm. 16), Conclusio cabalistica 28.17–18 (S. 352), Conclusio cabalisti-
ca 28.10 (S. 350), Conclusio cabalistica 11>21, 11>24–25 (S. 530), Conclusio cabalistica 11>65 
(S. 548).

19	 Pico: Conclusiones (Anm. 16), Conclusio cabalistica 11>6 (S. 522), Conclusio cabalistica 11>20 
(S. 528), Conclusio cabalistica 11>48 (p. 540), zur Sefirah Jesod als Intellekt z. B. Conclusio 
secundum Iamblichum 23.2 (S. 310), parallel gelesen mit Conclusio cabalistica 28.5 (S. 346).

20	 Zu Johannes Reuchlins Traktat De verbo mirifico und seiner Leitidee, dem magischen Na
men der fünf Buchstaben, unter vielen Arbeiten z. B. Wilhelm Schmidt-Biggemann: Philoso
phia perennis. Historische Umrisse abendländischer Spiritualität in Antike, Mittelalter und 
Früher Neuzeit. Frankfurt a. M. 1998, S. 179–188; ders.: Christian Kabbalah: Joseph Gikatilla 
(1247–1305), Johannes Reuchlin (1455–1522), Paulus Ricius (d. 1541) and Jacob Boehme (1575–
1674). In: The Language of Adam. Die Sprache Adams. Hg. von Allison Coudert. Wiesbaden 
1999, S. 81–122, hier S. 102–108, ders.: Geschichte der christlichen Kabbalah. Stuttgart-Bad 
Cannstatt 2012–15, Bd. 1, S. 144–163, oder Charles Zika: Reuchlins De Verbo mirifico and the 
Magical Debate of the Late Fifteenth Century. In: Journal of the Warburg and Courtauld 
Institutes 39 (1976), S. 104–138; ders.: Reuchlin und die okkulte Tradition der Renaissance. 
Sigmaringen 1998, S. 23–62.

21	 Johannes Reuchlin: De verbo mirifico. Das wundertätige Wort (1494). Hg. von Widu-Wolf-
gang Ehlers, Lothar Mundt, Peter Schäfer. Stuttgart-Bad Cannstatt 1996, Liber II, S. 280–283.

22	 Reuchlin: De verbo mirifico (Anm. 21), Liber III, S. 294–297, S. 376–379.
23	 Reuchlin: De verbo mirifico (Anm. 21), Liber III, S. 305–309.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



120 Bernd Roling 

Logos und seine Finalursächlichkeit, der sich im Namen der fünf Buchstaben 
Geltung verleihen konnte; wer ihn besaß, hatte die Macht über die Natur gewon-
nen. Dieses Shin, der Garant der göttlichen Selbstmitteilung, trägt deutliche Attri-
bute der Shechinah und gibt für Reuchlin einen Hinweis auf das Öl des Messias 
(„shemen“) und das ätherische Feuer („esh“).24

Ob Reuchlin schon 1494 wusste, dass der Buchstabe Shin in der Kabbalah als 
Zeichen der Shechinah gedeutet werden konnte, bleibt offen, denn Reuchlin ent-
wickelt die Analogie zwischen Shin und Shechinah nicht weiter und konstru-
iert keinen Bezug zwischen der Shechinah und der Heiligen Jungfrau. In seiner 
zweiten kabbalistischen Schrift aus dem Jahre 1518, De arte cabbalistica,25 verleiht 
Reuchlin der engen Verbindung, die seiner Auffassung nach zwischen der She-
chinah, der Ratio und der „anima mundi“ besteht, weiteren Nachdruck. Der Mal-
chut schreibt Reuchlin die konventionellen Attribute der kabbalistischen Litera­
tur zu. Die letzte Sefirah und Shechinah entspricht der „sponsa“ des Canticum 
Canticorum, der „regina coeli“, der „virgo Israel“, dem mündlichen Gesetz und 
dem „templum regis“.26 Als Adonai, als Signum der Sefirah Malchut, so Reuch-
lin, durchläuft die Shechinah als Lebenskraft die Schöpfung, bewegt sich von 
Form zu Form, um am Ende zu Gott als dem „finis“ aller Kreaturen zurückzu-
kehren.27 Als Seele des Messias wird sie zum Bindeglied zwischen der kreatürli-
chen Schöpfung und der sefirotischen Welt Gottes, zu jenem Punkt, in dem sich 
Schöpfung und Gottheit wie in der Zweinaturenlehre des inkarnierten Christus 
begegnen.28 Als „ideata idea omnium vitarum“, in der Allgemeines und Konkre-
tes aufeinander treffen, nimmt, betont Reuchlin, die „anima Messiae“ die gleiche 

24	 Reuchlin: De verbo mirifico (Anm. 21), Liber III, S. 361–363, S. 376–377.
25	 Zu den Quellen und dem Inhalt von Reuchlins De arte cabalistica unter anderem Karl Erich 

Grözinger: Reuchlin und die Kabbalah. In: Reuchlin und die Juden. Hg. von Arno Herzig 
und Julius Schoeps. Sigmaringen 1993, S. 175–187; Josef Dan: The Kabbalah of Johannes 
Reuchlin and its Historical Significance. In ders.: The Christian Kabbalah. Jewish Mystical 
Books and their Christian Interpreters. Cambridge 1997, S. 55–96; Bernd Roling: The Com-
plete Nature of Christ. Sources and Structures of a Christological Theurgy in the Works 
of Johannes Reuchlin. In: The Metamorphosis of Magic from Late Antiquity to the Early 
Modern Period. Hg. von Jan N. Bremmer und Jan R. Veenstra. Leuven 2002, S. 231–266, dort 
S. 259–263; Myriam Jacquemier: La Kabbale chrétienne au XVIe siècle. L’homme, la nature 
et la langue. In: L’uomo e la natura nel Rinascimento. Hg. von Luisa Rotondi Secchi Taru-
gi. Mailand 1997, S. 288–307; Wolfgang von Abel und Reimund Leicht: Verzeichnis der He-
braica in der Bibliothek Johannes Reuchlins. Ostfildern 2005, S. 30–41; Wilhelm Schmidt-
Biggemann: Kabbalah as a Transfer of Pythagorean Number Theory. The Case of Johann 
Reuchlin’s De arte cabbalistica. In: Pythagorean Knowledge from the Ancient to the Modern 
World. Askesis, Religion, Science. Hg. von Almut-Barbara Renger und Alessandro Stavru. 
Wiesbaden 2016, S. 383–395 und ders.: Geschichte der christlichen Kabbalah (Anm. 20), Bd. 1, 
S. 164–208.

26	 Johannes Reuchlin: On the Art of the Kabbalah. De Arte Cabalistica. Lat./Engl. Transl. by 
Martin and Sarah Goodman. New York 1983, Liber III, fol. Miiir (S. 290f.). 

27	 Reuchlin: On the Art of the Kabbalah (Anm. 26), Liber I, fol. Biir (S. 44f.).
28	 Zu Reuchlins Interpretation der Seele des Messiah Jean-Pierre Brach: Das Theorem der ‚mes-

sianischen Seele’ in der christlichen Kabbalah bis zur Kabbala denudata. In: Morgen-Glantz 16 
(2006), S. 243–258, bes. S. 248f., zu der Shechinah darüber hinaus Geneviève Javary: Recher-

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



121Die Heilige Jungfrau, die Weltseele und die natürliche Kausalität 

Position ein wie die „mens“ unter den Seelenkräften des Menschen und der tä-
tige Intellekt innerhalb der „mentes“. Die Seele des Messias wird auf diese Wei-
se zum „rivus vitae“, zum Strom des Lebens.29 Zugleich gelangt in ihr als dem 
Zweckzusammenhang der ganzen Schöpfung, wie in einer Jakobsleiter, die von 
einer Welt in die andere führt, die Gesamtheit der Seelen zu ihrer Vollendung.30

4	 Die Shechinah als Urmutter, „intellectus possibilis“ und Heilige Jung
frau: Ägidius von Viterbo, Agrippa von Nettesheim, Paulus Ritius und 
Francesco Zorzi 

Der Kardinal und Ordensgeneral Martin Luthers, Ägidius von Viterbo (1469–
1532), bereichert die Diskussion um einen neuen Gedanken, die besondere Be-
ziehung zwischen der Shechinah und der Sefirah Binah.31 In seiner Schrift De 
Shechinah, die ungedruckt geblieben ist,32 unterscheidet Ägidius zwei ‚Mütter‘, die 
miteinander korrespondieren. So wie die zehnte Sefirah als Eva zur Mutter allen 
Lebens wird, trägt auch die Sefirah Binah mütterliche Züge,33 doch wird sie zur 
„maternitas“ der oberen Welt. Während die Shechinah den Endpunkt der sinn-
lichen Schöpfung bildet, ist Binah, glaubt Ägidius, für „sponsus“ und „sponsa“, 
für Tipheret und Malchut gleichermaßen als Ursache verantwortlich. Bleibt die 
Binah im Reich der ewigen Ideen, so schlägt die zweite Mutter, die Shechinah, 
die Brücke zur materiellen Schöpfung.34 Sie greift durch den Messias in die Zeit 
ein, gewinnt ihre Kraft jedoch aus der ewigen Mutter, dem weiblichen Urprinzip, 
das der Sefirah Chochmah gegenübersteht, die selbst wiederum männliche Züge 

ches sur l’utilisation du Theme de la Sekina dans l’apologetique chretienne du XVème au 
XVIIIème siecle. Lille, Paris 1978, S. 254–256. 

29	 Reuchlin: On the Art of the Kabbalah (Anm. 26), Liber I, fol. Eiiv (S. 118f.).
30	 Reuchlin: On the Art of the Kabbalah (Anm. 26), Liber II, fol. Fviiv (S. 158f.). Hierzu auch 

Giulio Busi: Die Kabbala als eine symbolische Option. In: Reuchlin und Italien. Hg. von 
Gerhard Dörner. Stuttgart 1999, S. 57–67, hier S. 59–61.

31	 Zu den hebräischen Quellen des Ägidius von Viterbo François Secret: Aegidiana Hebrai-
ca. In: Revue des études juives 122 (1963), S. 409–416, Moshe Idel: Aegidius of Viterbo and 
the Writings of Abraham Abulafia (hebräisch) Italia 3 (1980), S. 48–50; zu Aegidius’ philoso­
phischen Schriften im Allgemeinen die Übersicht von F. X.  Martin: Friar, Reformer, and 
Renaissance Scholar. Life and Work of Giles of Viterbo 1469–1532. Villanova 1992, S. 162–176, 
François Secret: Les Kabbalistes chrétiens de la Renaissance. Paris 1964. Reprint Mailand 
1985, S. 106–126, und ergänzend John Monfasani: Giles of Viterbo and the Errors of Aristotle. 
In: Egidio da Viterbo. Cardinale agostiniano tra Roma e l’Europa del Rinascimento. Hg. von 
Maria Chiabò. Rom 2014, S. 161–182. 

32	 Als Übersicht über die Kernideen von De Shechinah François Secret: Néoplatonisme et kab-
bale dans la Schechinah d’Egidio da Viterbo. In: Il Neoplatonismo nel Rinascimento. Hg. von 
Pietro Prini. Mailand 1993, S. 29–44, und Schmidt-Biggemann: Geschichte der christlichen 
Kabbalah (Anm. 20), Bd. 1, S. 372–383, für mögliche Bezüge zwischen Aegidius und Pico 
ders.: Notes sur Egidio da Viterbo. In: Augustiana 27 (1977), S. 205–237, hier bes. S. 205–209, 
zu Ägidius’ mariologischen Anspielungen Javary: Recherches (Anm. 28), S. 501f., S. 519–520, 
zur Verbindung der Shechinah mit dem Heiligen Geist ebd., S. 179f., S. 186–188. 

33	 Aegidius von Viterbo: Scechinah e Libellus de litteris hebraicis. Hg. von François Secret. 
Rom 1959, Scechinah, Bd. 2, S. 261.

34	 Aegidius von Viterbo: Scechinah e Libellus (Anm. 33), Scechinah, Bd. 2, S. 263.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



122 Bernd Roling 

trägt. Der geschlechtlichen Polarität, betont Ägidius, muss auf allen Ebenen der 
Schöpfung Rechnung getragen werden. So wie sich in der Ewigkeit Form- und 
Materialprinzip begegnen, so auch in der niederen Welt.35

Eine eigenwillige Verklärung der Frau als kosmischem Prinzip und Abbild der 
Shechinah liefert Agrippa von Nettesheim (1486–1535) im Anschluss an Pico 1509 
in seiner Schrift De praeexcellentia sexus foeminei.36 Auch wenn unsicher bleibt, 
wie seriös Agrippa seine Arbeit anging,37 bedient er sich dabei doch kabbalisti-
scher Argumente. Eva, nicht Adam, verkörpert den edleren Teil der Schöpfung, 
so Agrippa, sie manifestiert als „Chawa“ das Leben und ähnelt in der Buchsta
benfolge ihres Namens dem Tetragramm.38 Wie ein Kreis vollendet die Frau die 
Schöpfung und leitet in ihrer Person die Rückführung alles Geschaffenen zu 
seinem Ursprung ein. Während der Mann aus Schlamm geschaffen wurde, ent-
springt die Frau dem Geist.39 Als „anima rationalis“ vollendet sie die Schöpfung, 
wie schon Reuchlin und Pico betont hatten.40 Während der Mann die Hauptver
antwortung des Sündenfalls trägt, wird die Frau zum Garanten der Erlösung. 
Gott nimmt männliche Gestalt an, um das männliche Übel zu tilgen, lässt sich 
jedoch vom unbelasteten weiblichen Geschlecht gebären, um die gefallene mate-
rielle Welt erneut mit der geistigen zu versöhnen.41 So wird die Existenz Mariens 
zur entscheidenden Vorbedingung der Erlösung. Sie, die unbefleckte Gottesmut-
ter, wird zum vollkommenen irdischen Wesen, das frei von Sünde der Schlange 
den Kopf zertreten kann, wie die Bibel bekräftigt. Ihre Weiblichkeit entspricht 
dem immanenten Geistprinzip, das die gefallene Schöpfung erneuert und mit 
ihrem Ursprung verbindet.42

35	 Aegidius von Viterbo: Scechinah e Libellus (Anm. 33), Scechinah, Bd. 2, S. 277.
36	 Zu Agrippas Traktat De nobilitate et praecellentia foeminei sexus Maurice de Gandillac: Sur le 

rôle du féminin dans la théologie d’Agrippa de Nettesheim. In: Revue d’histoire et de philo-
sophie religieuses 55 (1975), S. 37–47, bes. S. 40–41; Barbara Newman: Renaissance Feminism 
and Esoteric Theology. The Case of Cornelius Agrippa. In: Viator 24 (1993), S. 339–356, bes. 
S. 341–345, S 347f.; Bernd Roling: Maimonides und Wissenschaftskritik. Christliche Kabba-
lah und Sündenfall bei Agrippa von Nettesheim. In: Moses Maimonides (1138–1204). His 
Religious, Scientific, and Philosophical Wirkungsgeschichte in Different Cultural Contexts. 
Hg. von Görge K. Hasselhoff und Otmar Fraisse. Würzburg 2004, S. 239–270, hier S. 264f.; 
und auch Eliott R. Wolfson: Alef, Mem, Tau. Kabbalistic Musings on Time, Truth, and Death. 
Los Angeles, London 2006, S. 241f.

37	 Im Gegenzug hierzu Agrippas weniger euphorische Bemerkungen zur Natur der Frau 
in Agrippa von Nettesheim: Über die Fragwürdigkeit, ja Nichtigkeit der Wissenschaften, 
Künste und Gewerbe. Hg. von Siegfried Wollgast. Berlin 1993, c. 63, S. 136–142, c. 71, S. 168f. 

38	 Agrippa von Nettesheim: De nobilitate et praecellentia foeminei sexus. Hg. und übersetzt 
von Otto Schönberger. Würzburg 1997, S. 32–35.

39	 Agrippa von Nettesheim: De nobilitate (Anm. 38), S. 36f.
40	 Agrippa von Nettesheim: De nobilitate (Anm. 38), S. 38f. Zur kosmologischen Rolle der „ani-

ma mundi“ auch Agrippa von Nettesheim: De occulta philosophia libri tres. Hg. von Vittoria 
Perrone Compagni. Leiden 1992, Liber I, c. 14, S. 112–114, Liber II, c. 55–57, S. 383–387.

41	 Agrippa von Nettesheim: De nobilitate (Anm. 38), S. 50–53.
42	 Agrippa von Nettesheim: De nobilitate (Anm. 38), S. 42f., S. 56f.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



123Die Heilige Jungfrau, die Weltseele und die natürliche Kausalität 

Während Agrippa von Nettesheim Shechinah, „anima mundi“ und die Got-
tesmutter nur vage miteinander verbindet, bemüht sich ein weiterer christlicher 
Kabbalist, Paulus Ritius († 1541),43 1509 in seiner Isagoge in eruditionem Cabalistarum 
um ihre systematische Verflechtung. Ricci summiert die Überlegungen Picos und 
verleiht ihnen in seinem Kompendium geordnete Gestalt. Auch in den Augen 
Riccis kann die zehnte Sefirah der Weltseele an die Seite gestellt werden, der der 
sublunare Raum als Sphäre zufällt, während die übrigen Sefirot den separaten 
Intelligenzen entsprechen.44 Wie Reuchlin weiß Ricci um die Synonyma der She-
chinah, „sponsa“, „hortus, ecclesia Israel“ oder „virgo Dei“.45 Wie Mann und Frau, 
so Ricci, verhalten sich auch die oberen neun Sefirot zur Shechinah, zur Him-
melskönigin und zum „vinculum mundi“.46 Als Eva, die Mutter des Lebens und 
„matrona“, und Adam kadmon, Baum des Lebens, bilden Malchut und Tipheret 
ein Paar, dessen Trennung den Sündenfall bedeutet.47 Beide Sefirot entsprechen 
dem tätigen und möglichen Intellekt, die im „intellectus in habitu“, der neun-
ten Sefirah Jesod, miteinander verbunden werden. Dem „intellectus possibilis“ 
wiederum lässt sich die menschliche Ratio an die Seite stellen.48 Ähnlich wie für 
Ägidius von Viterbo spielt auch für Ricci die Sefirah Binah in der Verbindung von 
Tipheret und Malchut eine entscheidende Rolle. Ihr Wirken entspricht der Tätig-
keit des Heiligen Geistes. Erst die Freigabe der Energie, die den oberen Sefirot 
entströmt, sichert die Wiederannäherung der Malchut an die höhere Welt und die 
erneute Verbindung von „anima mundi“ und „intellectus agens“.49

Ricci beendet seine Isagoge in eruditionem Cabalistarum mit einer kabbalisti-
schen Interpretation der Heilsgeschichte, die den „intellectus possibilis“, Maria 

43	 Zu Paulus Ritius, Paolo Ricci oder Paulus Israelita und seinen Schriften im Allgemeinen 
Theodor Wiedemann: Dr. Johann Eck. Professor der Theologie an der Universität Ingolstadt. 
Regensburg 1865, S. 341–344; Secret: Les Kabbalistes chrétiens de la Renaissance (Anm. 31), 
S. 87–98; Schmidt-Biggemann: Christian Kabbalah (Anm. 30), S. 88–92; ders.: Philosophia pe-
rennis (Anm. 20), S. 175–179, S. 272–286; Bernd Roling: Prinzip, Intellekt und Allegorese im 
Werk des christlichen Kabbalisten Paolo Ricci (gest. 1541). In: An der Schwelle zur Moder-
ne. Juden in der Renaissance. Hg. von Annette Winkelmann und Giuseppe Veltri. Leiden 
2003, S. 155–187; ders.: ‚Mediatoris fungi munere‘: Synkretismus im Werk des Paolo Ricci. In: 
Reuchlin und die christliche Kabbala. Hg. von Wilhelm Schmidt-Biggemann. Sigmaringen 
2003, S. 87–100; ders.: Der Streit zwischen Paulus Ritius und Johannes Eck um die Existenz 
der Weltseele. In: Reuchlins Freunde und Gegner. Kommunikative Konstellationen eines 
frühneuzeitlichen Medienereignisses. Hg. von Wilhelm Kühlmann. Stuttgart 2010, S. 125–
142 zur Kabbalah im Besonderen ders.: Christliche Kabbalah und aristotelische Naturphi-
losophie im Werk des Paulus Ritius († 1541). Tübingen 2007, S. 305–371, und Schmidt-Bigge-
mann: Geschichte der christlichen Kabbalah (Anm. 20), Bd. 1, S. 223–230, S. 242–246.

44	 Paulus Ritius: In Cabalistarum seu allegorizantium eruditionem Isagoge. Augsburg 1515 
(ND der Ausgabe Augsburg 1510), C. 31, fol. 6r, C. 36, fol. 6v.

45	 Ritius: Isagoge (Anm. 44), C. 48, fol. 7r.
46	 Ritius: Isagoge (Anm. 44), Conclusio trigesimasexta, fol. 22r f.
47	 Ritius: Isagoge (Anm. 44), C. 53, fol. 7r f.
48	 Ritius: Isagoge (Anm. 44), Conclusio vigesimaoctava, fol. 20v, Conclusio trigesimaprima, 

fol. 21r, Conclusio trigesimasexta, fol. 22v.
49	 Ritius: Isagoge (Anm. 44), C. 55–58, fol. 7v, Conclusio quinquagesimaseptima, fol. 23r.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



124 Bernd Roling 

und die letzte Sefirah aufeinander bezieht. Im Sündenfall, glaubt Ricci, löst sich 
die Ratio ebenso wie die Weltseele vom Einfluss der höheren geistigen Welt; zu-
gleich trennt sich die Shechinah von den oberen Sefirot.50 Erst wenn der mögliche 
Intellekt in Gestalt der „anima mundi“ von allen Bildern der Vorstellung befreit 
wird, kann er erneut vom tätigen Intellekt, seinem Gegenstück, erfüllt werden. 
Allein die reine Möglichkeit einer Ratio, die alle Imagination und Verunreini-
gung abgelegt hat, erlaubt den Empfang des habituellen Intellektes. Ist das Gesetz 
zur Gänze erfüllt ist, betont Ricci, kann der Immanuel, das Signum der Verbin-
dung von Ratio und Intellekt, geboren werden. Diese vollkommene intellektuelle 
Möglichkeit, die von allen Bildern gereinigte Ratio und zugleich die Seele, die 
dem Intellekt das Gegenstück liefert, ist die Heilige Jungfrau Maria, die „mu
lier purissima“. In der Heiligen Jungfrau erlöst sich die gesamte Materialität. Die 
exemplarische Verbindung von Seelenwelt und Intelligenz, wie sie in der Inkar
nation vollzogen wird, greift auf den gesamten Kosmos über. Im Endgericht be
stätigt sich die Reinigung, die durch die Verbindung von Christus und Maria 
eingeleitet wurde. In der Kraft des Geistes, der Binah, die schon die Konjunktion 
von Tipheret und Malchut ermöglicht hat, kehrt die befreite Schöpfung, glaubt 
Ricci, zu Gott zurück und mit ihr die Gesamtheit aller Seelen.51

Ohne Riccis eschatologisches Modell zu übernehmen, unterstreicht der Fran
ziskaner Franciscus Georgius Venetus, Francesco Zorzi (1460–1540), im Jahre 1536 
noch einmal die mariologische Rolle der letzten Sefirah, die Ricci ausgearbeitet 
hatte.52 Fast durchgehend beschreibt Zorzi in seinen In Sacram Scripturam proble-
mata die Heilige Jungfrau in Gestalt der Shechinah und gesteht ihr die gleiche 
Position zu. Als „regina coeli“ wird Maria, wie Zorzi unterstreicht, zur Quelle 
des wirklichen Lebens, während Eva nur der irdischen Existenz des Menschen 
den Anfang geben konnte. Als „idea universalis“ und „fons virtutem foemineam 
influens“ trägt sie Christus in sich, die Ursache der menschlichen Verklärung.53 
Zu ihren Füßen trägt Maria den Mond, denn sie repräsentiert wie die Shechinah 
die Mondsphäre, die „terra viventium“.54 Warum war es der Engel Gabriel, der 
ihr die Geburt Christi verkündete? Als Signum der Gevurah, des „robur Dei“ 
und der „fortitudo“, offenbart er, wie Maria die Schöpfung von der Gewalt des 

50	 Ritius: Isagoge (Anm. 44), fol. 24v f.
51	 Ritius: Isagoge (Anm. 44), fol. 25v f.
52	 Zu Francesco Zorzis Ort in der Geschichte der christlichen Kabbalah Secret: Les Kabbalistes 

chrétiens (Anm. 31), S. 126–140, zu seinen kabbalistischen Quellen Saverio Campanini: Le 
fonti ebraiche del De harmonia mundi di Francesco Zorzi. In: Annali di Ca’ Foscari 38 (1999), 
S. 29–74; zu seiner Identifikation von Maria und Shechinah die Bemerkungen von Javary, Re-
cherches (Anm. 28), S. 497–499. Zu Zorzis allgemeiner Einordnung in die Geschichte des Re-
naissanceplatonismus auch Saverio Campanini: Ein christlicher Kabbalist liest Ficino: Francesco 
Zorzi. In: Marsilio Ficino in Deutschland und Italien. Renaissance-Magie zwischen Wissen-
schaft und Literatur. Hg. von Jutta Eming und Michael Dallapiazza unter Mitarbeit von Falk 
Quenstedt und Tilo Renz. Wiesbaden 2017, S. 67–84.

53	 Francesco Zorzi: In Scripturam sacram problemata. Venedig 1536, Tomus 4, Sectio 9, § 479–
480, fol. 277r.

54	 Zorzi: In Scripturam sacram problemata (Anm. 53), Tomus 4, Sectio 9, § 482, fol. 277v.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



125Die Heilige Jungfrau, die Weltseele und die natürliche Kausalität 

Gerichtes befreien konnte.55 Maria öffnet der Gnade, der vierten Sefirah Chessed, 
den erneuten Zugriff auf die Schöpfung. Schon ihr Name ‚Mirjam‘, bestehend aus 
„Ram“ und „Yam“, zeigt, wie Maria als „erhabenes Meer“ die „Gnade vor dem 
Herrn findet“.56 Wie Henoch oder Moses, in dessen Angesicht die „gloria Dei“ 
zu erkennen war,57 wird Maria, ohne gestorben zu sein, mit einem Glorienleib 
in den Himmel aufgenommen, um zur Mutter der „regeneratio“ aller Seelen zu 
werden.58

5	 Prophet und Messias der Shechinah: Guillaume Postel 
Es ist der vielleicht eigenwilligste Gelehrte in der Bewegung der Cabala christi-
ana, Guillaume Postel (1510–1581), der schließlich die verschiedenen Ideen, die 
in der ersten Hälfte des 16. Jahrhunderts entwickelt werden, zusammenfasst. In 
seinen zahlreichen Werken entwickelt Postel ein Modell der Shechinah, das in 
sich nicht allein die philosophische Konzeption Jehuda Halevis mit den theoso-
phischen Bemühungen der Kabbalah vereinigt, sondern auch allen Überlegun-
gen der Cabala christiana Rechnung trägt. Auch Postel ordnet die Shechinah in 
das Sefirotsystem der kabbalistischen Glossare ein und übernimmt die damit 
verbundenen Zuschreibungen. Er macht sich Picos und Riccis Ansatz zu eigen, 
„anima mundi“ und Shechinah miteinander zu identifizieren, und adaptiert 
zugleich Picos und Riccis Bemühungen um eine Synthese neuplatonischer und 
aristotelischer Erkenntnislehre.59 Auch für Postel lässt sich die „anima mundi“ 
als Shechinah dem möglichen Intellekt der arabischen Erkenntnistheorie an die 
Seite stellen. Riccis und Zorzis Annäherungen der Shechinah und Weltseele an 
das Inkarnationsereignis und die Zweinaturenlehre, die ihr die Aufgaben der 
Jungfrau Maria zuweisen, integriert Postel ebenso in seinen großen philosophi-
schen Entwurf wie die kabbalistischen Lektüren des Ägidius von Viterbo, die 
zwei Mutterfiguren unterscheiden konnten, eine „maternitas“ ewiger Natur und 
eine konkrete Manifestation dieses Mutterprinzips, das in der Mutter des Messias 
seinen Ausdruck erhält. Ähnlich wie Agrippa von Nettesheim veranlassen auch 
Postel die kabbalistischen Spekulationen dazu, die Rolle der Frau im Kosmos zu 
überdenken. Ergebnis seiner Synthese ist im Gegensatz zu den vielen Entwürfen 

55	 Zorzi: In Scripturam sacram problemata (Anm. 53), Tomus 4, Sectio 9, § 484, fol. 277v f.
56	 Zorzi: In Scripturam sacram problemata (Anm. 53), Tomus 4, Sectio 9, § 486, fol. 278r, § 489, 

fol. 278v. 
57	 Zu Henochs and Moses unmittelbarer Anschauung Gottes außerdem Chaim Wirszubski: 

Francesco Giorgio’s Commentary on Giovanni Pico’s Kabbalistic Theses. In: Journal of the 
Warburg and Courtauld Institutes 37 (1974), S. 145–156, hier bes. S. 151f. 

58	 Zorzi: In Scripturam sacram problemata (Anm. 53), Tomus 4, Sectio 9, § 498, fol. 279v, § 500, 
fol. 280r.

59	 Zu Postels philosophischem System, seiner Trennung zwischen „animus“ und „anima“ und 
seinem Umgang mit der Idee der Shechinah William James Bouwsma: Concordia mundi. 
The Career and Thought of Guillaume Postel (1510–1581). Cambridge, Mass. 1957, S. 139–155. 
Als Synopse seiner ganzen Philosophie ist grundlegend Schmidt-Biggemann: Geschichte 
der christlichen Kabbalah (Anm. 20), Bd. 1, S. 510–657.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



126 Bernd Roling 

der christlichen Kabbalah allerdings keine Apologie des Christentums mehr, die 
in Kreisen der Kirche noch begrenzte Duldung finden konnte, sondern eine Hä-
resie. Kabbalistische Systematik gewinnt im Werk Postels über das Christentum 
die Oberhand, zugleich implodiert, was vielleicht die ursprüngliche Intention der 
Cabala christiana in der ersten Hälfte des 16. Jahrhunderts war, der Beweis des 
Christentums aus der „traditio perennis“ des Judentums. Ergebnis der Synthese 
Postels war stattdessen eine Heilslehre, die eine vollständige, in gewisser Weise 
auch alchemische Transformation des Menschen in Aussicht stellen konnte.

Angesichts der Fülle der Werke Postels kann die Kontinuität und Innovations-
kraft seines Systems nur auszugsweise nachvollzogen werden.

In seiner 1548 in Druck gegangenen Interpretatio Candelabri, einer allegorischen 
Auslegung der Menorah, die eine gründliche Lektüre der einschlägigen kabba
listischen Literatur verrät, zeigt Postel, wie sehr er gewillt ist, Anschluss an die 
Ergebnisse der anderen christlichen Kabbalisten zu suchen. So wie „zelem“ und 
„demut“ des Schöpfungsberichtes, „imago“ und „similitudo“, nach denen der 
Mensch mit Blick auf Gott geschaffen wurde, glaubt Postel, stehen sich auch die 
beiden Sefirot Tipheret und Malchut gegenüber. Beide verhalten sich wie ein „in­
tellectus immobilis“, ein unbewegter Beweger, und ein „intellectus mobilis“ zu
einander. Dem bewegten Beweger entspricht, wie zu erwarten, die Shechinah. 
So wie der männlich gedachte Intellekt das „principium“ verkörpert, enthält die 
weibliche Größe den „finis“ Schöpfung und gibt die Richtung vor, in der sich das 
Universum zurückbewegt.60 Auf ähnliche Weise, fährt Postel fort, treffen in bei-
den Intellekten und Sefirot die Welt der Universalien und die Welt der Einzeldin-
ge aufeinander, ebenso auch tätiger und möglicher Intellekt.61 Anders als seine 
Vorgänger geht Postel, wie sich zeigen wird, einen entscheidenden Schritt weiter. 
Aus der Omnipräsenz der Polarität von Intellekt und „anima“, Tipheret und She-
chinah, zieht er den Schluss, den die übrigen christlichen Kabbalisten zuvor zwar 
nahegelegt hatten und der ihrem System implizit war, der jedoch nicht ausge­
sprochen wurde. Es genügt nicht, in der weiblichen Komponente, der Shechinah, 
nur ein Instrument des männlichen Erlösers zu sehen. Zwei Erlösungsprinzipien 
benötigt die Heilsgeschichte, ein männliches und darüber hinaus ein zweites, 
ihm ebenbürtiges weibliches. 

Schon in zwei Werken des Jahres 1547, der Pantheosia und der Schrift De nati-
vitate mediatoris ultima, integriert Postel diese Grundannahme, die Existenz eines 
weiblichen Erlösungsprinzips, in die Sprache der christlichen Theologie. Der spi-
ritus, in seiner weiblichen Form das Gegenstück des männlichen Intellekts, und 
in seinem Wesen der „ruah ha-qodesh“, der heilige Geist der Shechinah, ist nicht 

60	 Guillaume Postel: Candelabri typici in Mosis Tabernaculo iussu divino expressi brevis ac di-
lucida interpretatio (Venezia, 1548). Nachgedruckt in: Guillaume Postel et son interprétation 
du Candélabre de Moyse. Hg. von François Secret. Nieuwkoop 1966, S. 124–126. Zum Vergleich 
auch Postels Übersetzung des Sefer Bahir: Midras Rabbi Nehunyah ben Qanah weniqra Sefer 
Ha-Bahir Behir. In: Postelliana. Hg. von François Secret. Nieuwkoop 1981, S. 111.

61	 Postel: Candelabri interpretatio (Anm. 60), S. 128f.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



127Die Heilige Jungfrau, die Weltseele und die natürliche Kausalität 

mehr nur Bedingung der Erlösung des Menschen, er wird ebenso neben dem 
„verbum Christi“ zur schaffenden Gewalt des Kosmos, wie er zur „salvatrix“ 
wird, die den Erlöser begleitet.

Um die Schöpfung zu ermöglichen, bedurfte Gott des „mediator“, stellt Po-
stel in der Pantheosia fest, der „sapientia creata et increata“, die in Gestalt Christi 
zwischen der Unendlichkeit und der Endlichkeit des Geschaffenen vermitteln 
konnte.62 Christi Domäne jedoch bleibt die Welt der Universalien. Ihm zur Seite 
steht daher in der Schöpfung, glaubt Postel, der „spiritus“, der das Einzelne und 
Individuelle begründet.63 Auch in der Wiederherstellung der im Sündenfall ge
fallenen Welt muss der weiblich gedachte „spiritus“ zum Tragen kommen. Als 
sakramentale Gnade, die dem Einzelnen gewährt wird, ermöglicht er die Auf
erstehung des zur Sterblichkeit verdammten Menschen.64 In der Inkarnation 
Christi entspricht er dem Geist, der der Gottesmutter zuteilwird. Während sich 
in Christus das allgemeine männliche Prinzip der Erlösung verkörpert, manifes
tiert sich in Maria der ihm zugehörige individuelle Erlösungsträger.65 

Die besondere Position des weiblichen Schöpfungs- und Erlösungsprinzips er-
klärt Postel in seiner Schrift De natitivate mediatoris ultima. So wie sich in Gott „ver-
bum“ und Heiliger Geist als gleichsam männliche und weibliche Größe begeg-
nen, treffen in Christus als dem schaffenden Wort Christus und sein „spiritus“ 
als die Ableitungen der ersten zwei Prinzipien aufeinander. Unschwer lassen sich 
hier die Sefirot Chochmah und Binah und Tipheret und die Shechinah wiederfin-
den. Beide Manifestationen sind für die Genese des Universums verantwortlich. 
Eine schöpferische Kette reicht vom „spiritus immobilis Dei“ über den „spiritus 
Christi“ und den „spiritus angelicus“ bis hinab zum „spiritus humanus“,66 der als 
„principium animae“ ebenso zum „indumentum mentis“ wird wie zur einenden 
und erhaltenden Kraft des menschlichen Körpers.67 In gleicher Form gilt dieses 
Abhängigkeitsverhältnis, wie Postel nahelegen möchte, auch für das männliche 
Komplementär, den Intellekt. Nur ein einziger „intellectus agens“, der Intellekt 
aller Intellekte, existiert in Gestalt Jesu Christi, eine „substantia immobilis“, in 
der alle „intellectus particulares“ aufgehoben werden.68 So wie der Mensch in 
beiden Größen geschaffen wurde, ist er auf beide Mediatoren angewiesen, um 
nach seinem Sündenfall erlöst werden zu können.69 Im Intellekt und „spiritus“ 

62	 Guillaume Postel: Panthenosia. Compositio omnium dissidiorum circa eternam veritatem 
aut verisimilitudinem versantium […]. Basel 1547, S. 13f.

63	 Postel: Panthenosia (Anm. 62), S. 16, S. 18.
64	 Postel: Panthenosia (Anm. 62), S. 70.
65	 Postel: Panthenosia (Anm. 62), S. 94f.
66	 Guillaume Postel: De nativitate Mediatoris ultima, nunc futura et toti orbi terrarum in sin-

gulis praeditis manifestanda opus. Basel 1547, S. 75.
67	 Postel: De nativitate Mediatoris ultima (Anm. 66), S. 77f. Im Vergleich auch zu einem späte-

ren Traktat mit dem Titel Qu’est ce que de l’image de Dieu à laquelle l’homme est créé, formé et faict? 
In: Secret: Postelliana (Anm. 60), S. 317.

68	 Postel: De nativitate Mediatoris ultima (Anm. 66), S. 81.
69	 Postel: De nativitate Mediatoris ultima (Anm. 66), S. 85f.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



128 Bernd Roling 

Christi wiedergeboren zu werden, bedeutet, betont Postel, nicht allein geistig, 
sondern in ganzer Körperlichkeit wiederaufzuerstehen. Alle Leiber werden im 
„spiritus“ erneuert werden.70 Die Transformation, die dem Menschen dabei zu-
teilwird, lässt sich für Postel der sakramentalen Transubstantiation an die Seite 
stellen. So wie sich der Intellekt mit dem Intellekt Christi vereinigt, verwandeln 
sich auch Seele und Leib des Menschen im „spiritus“ zur Gänze.71

Es blieb, wie bekannt, im Leben Postels nicht bei der Theorie, denn Postel be-
schränkte sich nicht darauf, der Shechinah einen Platz in einem abstrakten Ge-
rüst zuzuweisen. Während der Zeit, die er 1547–49 in Venedig verbrachte, kam es 
zu einer Begegnung, die sein Leben nachhaltig veränderte. In einem Hospital der 
Lagunenstadt traf er auf Mére Jehanne, in der Postel die inkarnierte Shechinah, 
die weibliche Entsprechung des fleischgewordenen Wortes, erkannte.72 Der vom 
Sündenfall befreite „spiritus“, so zeigte ihm die neue Eva, die Mutter Johanna, 
hatte seinen Weg auf die Erde zurückgefunden und die Zeit der Erlösung herauf-
beschworen. So wie die Verbindung der Heiligen Jungfrau mit dem Erlöser von 
Seiten des männlichen Prinzips die Rettung der Welt einleitete, war sie nun in 
die entscheidende Phase getreten. In Gestalt der Mère Jehanne hatte sich der er-
lösende Intellekt mit dem befreienden „spiritus“ verbunden, seinem weiblichen 
Gegenstück. Die Welt der Individuen ging ihrer Vollendung entgegen. Damit 
aber war es nicht genug. Kurz nach dem Tod der Mutter Johanna, Weihnachten 
1551, erreichte die Heilsgeschichte eine neue Epoche, ihre endgültig letzte. Aus 
der Vereinigung der Shechinah mit dem Intellekt Christi ging der erste Mensch 
hervor, der ebenso mit einem wiederhergestellten Geist ausgestattet war, wie 
mit einem Glorienleib, Postel selbst. Als „Cainus novus“, „Renatus“ und „Elias 
Pandochaeus“ begriff Postel, dass er selbst zum ersten Nachkommen der neuen 
Eva und des neuen Adam bestimmt worden war. Eine Verwandlung, die ihn wie 
eine „prima materia“ neu ordnete und formte, war in ihm vorgegangen. Die ohne 
Zweifel mystische Erfahrung, die Postel durchlitt, offenbarte ihm zugleich, dass 
er zum zweiten Messias, zum Messias der unteren sublunaren Sphäre und der 

70	 Postel: De nativitate Mediatoris ultima (Anm. 66), S. 143f., S. 147f. Hierzu außerdem Guil­
laume Postel: Des admirables secrets des nombres platoniciens. Hg. von Jean-Pierre Brach. 
Paris 2001, S. 268–271.

71	 Postel: De nativitate Mediatoris ultima (Anm. 66), S. 166–168.
72	 Zur ganzen Kette der Ereignisse und ihrem Hintergrund Marion Leathers Kuntz: Guillaume 

Postel. Prophet of the Restitution of All Things. His Life and Thought. Den Haag, Boston, 
London 1981, S. 69–142, und dies.: The Virgin of Venice and Concepts of the Millenium in Ve­
nice. In: The Politics of Gender in Early Modern Europe. Hg. von J. R. Brink u. Allison Cou­
dert. Kirksville 1989, S. 111–130. Zu Postels Identifikation der Mère Jehanne und der Shechi­
nah und ihren Konsequenzen Bouwsma: Concordia mundi (Anm. 59), S. 155–164; Yvonne 
Petry: Gender, Kabbalah and the Reformation. The Mystical Theology of Guillaume Postel 
(1510–1581). Leiden 2004, S. 95–116; und Javary: Recherches (Anm. 28), S. 486–490, zu einem 
möglichen Einfluss Zorzis und einem historischen Vorbild auch Cesare Vasoli: Un ‚prece-
dente‘ della ‚Vergine Veneziana‘: Francesco Giorgio Veneto e la Clarissa Chiara Bugni. In: 
Postello, Venezia e il suo mondo. Hg. von Marion Leathers. Florenz 1987, S. 203–223. 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



129Die Heilige Jungfrau, die Weltseele und die natürliche Kausalität 

Shechinah berufen worden war, während Christus als Heiland des Intellektes 
nur die oberen Sphären erlöst hatte.73

In den zahlreichen Werken, die er nach 1551 verfasst, versucht Postel, diese 
Grunderfahrung in sein Lehrgebäude einzufügen. Die christlich-kabbalistische 
Grundlage seiner Überlegungen musste er zu diesem Zweck kaum erweitern. 
Die beiden Universalprinzipien der Schöpfung, Form und Materie, so Postel 1552 
in seinem Liber de causis, beruhen auf der „sapientia“ und „potentia“ Gottes, die 
in seiner „benevolentia“ miteinander verbunden werden.74 Während sie im Urzu
stand als tätiger und möglicher Intellekt, als „pater“ und „mater generalis“, ver-
einigt sind, trennt sie der Mensch im Sündenfall und beraubt sich ihrer Wirkung. 
Das Ergebnis ist fatal. Sein Geist verliert die Erleuchtung, die ihm aus der Welt 
der Intelligenzen zukam, sein Leib wird sterblich.75 Wie Eva die Sünde in die sub
lunare Welt gebracht hatte, so Postel in seiner Restitutio omnium conditarum per ma-
num Eliae des Jahres 1552, so bereinigt die neue Eva, die Shechinah, diese Folgen 
des „lapsus primordialis“ in der unteren Welt.76 Sie vereinigt Intellekt und „ani
ma“ erneut. Ihr jungfräulich geborener Nachkomme, der neue Kain, befreit den 
gefallenen „mundus parvus“ von aller Depravation. Sobald dieser „Elias novus“, 
der in der Schrift angekündigte Regent der Endzeit, in der unteren Welt, dem 
Reich der „anima“, auf die gleiche Weise seine Herrschaft ausübt wie Gott in der 
oberen Welt, dem Reich des „animus“, gelangt die Schöpfung an ihr Ende.77 Nur 
Postel selbst, der aus der Rippe der neuen Eva, der „anima superabundans“ gebo
ren worden ist, der „Messias inferior“, der erste Mensch, in dem die körperliche 
Natur zur Auferstehung gelangt ist, kann diese Aufgabe erfüllen.78 

Noch deutlicher beschreibt Postel die Rolle, die er fortan im Weltganzen aus-
zuüben gewillt ist, in seiner Apologia pro Serveto, die 1553 mit dem vielsagenden 
Untertitel „De Dei et Naturae, vel de animae et Animi mundi effectu“ erscheint. 
Mehr als in den übrigen Werken Postels ist hier vielleicht der Einfluss Jehuda Ha-
levis spürbar. So wie dem Intellekt die „providentia immobilis“ zukommt, betont 
Postel, verkörpert sich in der Shechinah eine „providentia localis“.79 Beide For-
men der Vorsehung, die sich zugleich wie „paternalitas“ und „maternalitas“ und 

73	 Dazu die Beschreibung bei Guillaume Postel: La nouvelle Eve Mere du Monde. In: Apologies 
et Rétractations. Hg. von François Secret. Niewkoop 1972, S. 39–44.

74	 Guillaume Postel: Liber de causis seu de principiis et originibus naturae utriusque. Paris 
1552, c. 4, fol. A6r–A7r. Zu diesem Gegenstand auch schon Guillaume Postel: Absconditorum 
a constitutione mundi clavis. Basel 1547, c. 5, fol. b2r–b3r.

75	 Postel: Liber de causis (Anm. 74), c. 9, fol. Cv–C2r.
76	 Guillaume Postel: Restitutio omnium conditarum per manum Eliae prophetae terribilis, ut 

fiat in toto mundo conversio perfecta. Paris 1552, fol. 45r–46v.
77	 Postel: Restitutio (Anm. 76), fol. 49r–49v.
78	 Postel: Restitutio (Anm. 76), fol. 58v.
79	 Guillaume Postel: Apologia pro Serveto Villanovano, de anima mundi, sive de ea natura, 

quae omnino necessaria est, et habenda est media inter aeternam immobilemque, et creata, 
mobilemque, estque consubstantialiter in ipso Christo sicuti est etiam habenda contra as-
pergines et praecipitatum Calvini in hanc causam iudicium, sive, ut titulus fit clarior, De Dei 
et Naturae, vel de Animae et Animi Mundi, seu de divinae naturae et inseparabilium ab ea 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



130 Bernd Roling 

Wirklichkeit und Möglichkeit gegenüberstehen, geben in der Inkarnation Christi 
eine erste Antwort auf den Sündenfall. Während sich Christus in dieser Synthese 
der allgemeinen Vorsehung zuordnen lässt, repräsentiert die Heilige Jungfrau als 
Shechinah die „providentia particularis“.80 Beide kosmische Größen vereinigen 
sich für Postel erneut in der Mutter Johanna. So wie die menschliche Natur Chri-
sti aus der Verbindung von Gott und Gottesmutter hervorgegangen war, schafft 
die zweite Vereinigung den neuen Kain und zweiten Messias, Postel.81

Warum es der Mère Jehanne als der zweiten Konkretisierung der Shechinah 
neben Maria bedurfte, erklärt Postel 1553 in den Très merveilleuses victoires des 
femmes du noveau-monde, einem Traktat, das in seinem euphorisch-feministischen 
Ton eine Nähe zu Agrippas De praeexcellentia foeminei sexus nicht leugnen kann.82 
Noch einmal unterstreicht er die mikrokosmische Position, die die Frau als „Epi
tome ou sommaire du monde inferieur“ einnimmt.83 Nur eine Frau, betont Postel 
wie Agrippa, konnte die sublunare Welt von ihren Sünden befreien. Als „mère 
spirituelle“ vereinigte sich Mutter Johanna mit Christus, dem „père spirituelle“, 
und beide gemeinsam, „deux en une spirituelle chair“,84 überwanden als „intellect 
agent“ und „intellect le possible“, die Sterblichkeit des Leibes und des Körpers.85 
Auch mit der Heiligen Jungfrau Maria hatte sich Christus zu einer vergleichbaren 
Gemeinschaft verbunden, doch nahm sie nur neun Monate in Anspruch. Ihre 
Verbindung währte nicht lang genug, um die sublunare Welt zur Gänze zu be-
freien. Dreißig Jahre jedoch sind beide Komplementäre der Heilsgeschichte in 
der Mutter Johanna vereinigt gewesen, eine ausreichende Zeit, um die „nature 
materielle“ zu erlösen.86

Bis zu seinem Ende rückt Postel von den entscheidenden Prämissen seines Sys­
tems nicht mehr ab. In der Apologia ultima von 1578, drei Jahre vor seinem Tod, als 
er sich längst in Klosterhaft in Laon befand, geht er noch einmal auf die Shechi

virtutum eius summo conatu et effectu (1553). Gedruckt in: Johann Lorenz von Mosheim: 
Versuch einer unpartheischen Ketzergeschichte. Helmstedt 1746–48, Bd. 2, S. 466, S. 471.

80	 Postel: Apologia pro Serveto Villanovano (Anm. 79), S. 478–479.
81	 Postel: Apologia pro Serveto Villanovano (Anm. 79), S. 488. Mit der gleichen Emphase auch 

Postel: La nouvelle Eve (Anm. 73), S. 28f.
82	 Zu diesem Traktat im Besonderen J. MacLean: Les très merveilleuses victoires des femmes: Est-ce 

l’œuvre d’un fou? In: Studi francesi 41 (1997), S. 311–321, und Michael Andrew Screech: The 
Illusion of Postel’s Feminism. In: Journal of the Warburg and Courtauld Institutes 16 (1953), 
S. 162–170.

83	 Guillaume Postel: Les très merveilleuses victoires des femmes du noveau-monde. Paris 1553. 
ND Genf 1970, S. 12.

84	 Postel: Les très merveilleuses victoires (Anm. 83), S. 19–20.
85	 Postel: Les très merveilleuses victoires (Anm. 83), S. 15–16.
86	 Postel: Les très merveilleuses victoires (Anm. 83), S. 39–40. Dazu außerdem noch Guillaume 

Postel: Le Thresor des prophéties de l’univers. Hg. von François Secret. Den Haag 1969, c. 30, 
S. 147f., und ders.: De usu finali quinque corporum regularium sive elementorum aethernae 
veritatis libellus. In: Jean-Pierre Brach: Le petit traité de la signification ultime des cinq corps 
réguliers ou éléments de l’éternelle vérité de Guillaume Postel. In: Documents oubliés sur 
l’alchimie, la kabbale et Guillaume Postel offerts à François Secret. Hg. von Sylvain Matton. 
Genf 2001, S. 223–244, hier S. 239.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



131Die Heilige Jungfrau, die Weltseele und die natürliche Kausalität 

nah, die Jungfrau Maria und die Mutter Johanna ein. So wie sich in der „Virgo 
Dei“, der Gottesgebärerin, „providentia universalis“ und „providentia specialis“ 
miteinander vereinigen, unterstreicht Postel noch einmal, verbinden sie sich nach
haltig in der „Virgo veneta“.87 In sich erlösen Christus und die Mutter Johanna 
als „natura thriumphans“ wie eine „officina matricaria naturae“ alle Glieder der 
Natur und der sublunaren Ordnung.88 Wie in Gott „intelligere“ und „intellectio“ 
zusammenfallen, so Postel, finden in der Mère Jehanne bewegter und unbewegter 
Beweger zueinander, „lux vera“ und „lucimen“, zugleich der Intellekt Christi und 
die „anima mundi“, das „He“ des Gottesnamens, das schon Reuchlin in die Nähe 
der Weltseele gerückt hatte. Die Epoche der Wiederherstellung, der „restitutio uni­
versalis“, konnte anbrechen.89

87	 Guillaume Postel: Apologia ultima 1578 anno salutis scripta. In: Secret: Postelliana (Anm. 60), 
S. 120 f.

88	 Postel: Apologia ultima (Anm. 87), S. 122.
89	 Postel: Apologia ultima (Anm. 87), S. 126f. Zum zweiten „He“ des Tetragrammaton in Ergän­

zung auch noch Guillaume Postel: De summopere (1566). Edition critique, traduction et 
notes par Irène Backus. Genf 1995, S. 39f. Zu Postels Interesse an der hebräischen Sprache im 
Allgemeinen auch der Überblick von Jean-Pierre Brach: Outlines and Motivations of Guil­
laume Postel’s Interest in the Hebrew Language. In: Reuchlin und seine Erben. Forscher, 
Denker, Ideologen und Spinner. Hg. von Peter Schäfer und Irina Wandrey. Ostfildern 2005, 
S. 53–60, und ders.: L’évolution de l’intérêt pour la langue hébraïque et la kabbale chez Guil­
laume Postel (1510–1581). In: Les hébraïsants chrétiens en France au XVIe siècle. Hg. von 
Gilbert Dahan und Annie Noblesse-Rocher. Tours 2018, S. 323–340.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Magie und neuplatonisches Denken
Thomas Leinkauf 

In seinem einflußreichen Examen vanitatis scientiarum von 1520 spricht Gianfran
cesco Pico della Mirandola, durchaus berühmter Neffe seines Onkels Giovanni 
Pico della Mirandola, jedoch von gänzlich anderem philosophischen, vornehm-
lich skeptischen Temperament, der Naturphilosophie oder Naturwissenschaft 
jeglichen Wissenschafts-Charakter ab: 

Ich könnte unzählige sowohl platonische Philosophen als auch Vertreter 
anderer philosophischer Strömungen anführen und als Zeugen beibrin-
gen, die die Meinung vertreten, dass die Erkenntnis natürlicher Dinge (in 
welcher ja Aristoteles auf höchste Weise gelobt wird) kein Wissen sei, son-
dern nur Meinung [opinio] oder Glaube [credulitas] oder, wenn man so 
wollte, Vermutungswissen [opinativa ratio] hervorbringe. 

Hingegen sei als starkes Wissen, wie man heute sagen würde, nur die Mathema-
tik und das Wissen der rein intelligiblen Sachgehalte anzusetzen.1 

Die Stoßrichtung dieses Textes ist klar: Es geht gegen die damals mächtigste 
Schule in der Naturtheorie, die Schule von Padua, die seit dem späten 14. Jahrhun
dert, seit der beeindruckenden Lehrtätigkeit des Petrus Venetus, die Diskursszene 
so stark beherrscht hatte, dass aus ganz Europa, aus Oxford, aus Paris, aus Hei­
delberg, aus Prag und natürlich aus ganz Italien Kohorten von Studenten ausge
bildet wurden, die diese spezifische Mischung aus Aristotelismus (der in unter-

1		 Gianfrancesco Pico della Mirandola: Examen vanitatis scientiarum […] [1520]. In ders.: Ope-
ra Omnia. Basileae 1561, IV, c. 6, fol. 676: „Possem innumeros citare vel Platonicos philoso-
phos vel aliis philosophorum sectis addictos, at suspectos afferem testes, qui affirmarent 
rerum naturalium cognitionem (in qua maxime laudatus Aristoteles) scientiam non esse, 
sed opinionem sive credulitatem seu mavis opinativam rationem, sicut et cogitationem esse, 
mathematicam notitiam rerum, solaque intellectilia quae ratione et intellectu concipiun-
tur scientiam parere, naturalia quae sensu et ratione coniecturam. Sed et Peripatetici [so 
heißt es dann weiter] non desunt qui etiam res naturales sub scientia non claudunt“, da-
bei verweist Gianfrancesco, dessen Aristoteles-Kritik selbst hauptsächlich auf Philoponos 
(Ioannes Grammaticus) zurückgeht, auf Simplikios, Olympiodoros, Pietro d’Abano. Zum 
Hintergrund siehe Charles B. Schmitt: Gianfrancesco Pico della Mirandola and his critique 
of Aristotle. The Hague 1967, zur Kritik der aristotelischen Physik S. 128ff. Zur Semantik von 
‚credulitas‘, die er ebenfalls von Giovanni Pico übernommen haben könnte, siehe Conclusio-
nes nongentae, conclusiones secundum Proclum, concl. 44: „sicut fides, quae est credulitas, 
est infra [!] intellectum, ita fides, quae est vere fides, est supersubstantialiter supra scientiam 
et intellectum, nos Deo immediate coniungens.“ Hierzu Thomas Witthaker: The Neopla-
tonists. Cambridge 1928, ND Hildesheim 1961, S. 162–163.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



134 Thomas Leinkauf 

schiedlicher Ausprägung, als thomistisch, averroistisch oder alexandrinisch sich 
präsentierte), Medizintheorie und arabisch beeinflusster Sehtheorien in die ganze 
gebildete Welt trugen. Hier nicht – aber an anderen Stellen schon – genannter 
Gewährsmann dieses Skeptizismus, der gerade auch die empirische Seite unseres 
Weltwissens betrifft, ist Sextus Empiricus, dessen Texte der gute Gräzist Gian-
francesco noch vor den großen Editionen des späteren 16. Jahrhunderts (vor allem 
derjenigen von Henri Estienne) direkt im Original lesen konnte. Es ist durchaus 
wahrscheinlich, dass der Skeptizismus Gianfrancescos, der ansonsten völlig quer 
zum enzyklopädischen Wissens-Enthusiasmus des älteren Pico steht, von dessen 
astrologie-kritischem, letzten großen Werk, den Disputationes adversus Astrologi-
am divinatricem, beeinflusst worden ist. Dass es sich hierbei um ein großes Miss­
verständnis handelt, ist natürlich evident, denn Giovanni Pico setzt ebenso wie 
Ficino2 gerade auf die Stärke eines reflektierten, methoden-kritischen Sachwissens 
von natürlichen Phänomenen, also von körperlichen Gegenständen, von der inne-
ren Struktur von Mineralien oder Organismen, von Naturprozessen der Motorik, 
der qualitativen Veränderung, des biologischen Entstehens und Vergehens, etc. 

Für Gianfrancesco musste im negativen Sinne als Magie erscheinen, also als 
Vortäuschungs-Wissen, als erschlichenes Schein-Wissen, was für Pico gerade 
einer der zentralen Bereiche menschlichen Wissens gewesen ist, den er sogar, in 
Absetz ung von einer Pseudo-Magie, von Alchemie, Astrologie, Goêtie, als ‚magia 
naturalis‘ bezeichnet hatte.3 Magie ist für Giovanni Pico, wie wir alle wissen, zu 

2		 Marsilio Ficino: Apologia, in qua de Medicina, Astrologia, Vita mundi. Item de Magis, 
qui Christum statim natum, salutaverunt. In ders.: Opera omnia. Basileae 1576, Vol. I, fol. 
572–574, bes. S. 573: „neque de magia haec prophana, quae cultu daemonum nititur, ver-
bum quidem ullum asseverari, sed de magia naturali, quae rebus naturalibus ad prosperam 
corporum valetudinem coelestium beneficia captat, effici mentionem.[…] [magus] humanae 
inferiora mundi ad superiora contemperat“, es folgt die Unterscheidung in mehrere Typen 
von Magie, d. h. dämonische und natürliche, wobei letztere nochmals in zwei Subtypen un­
terschieden wird (curiosa, necessaria); Giovanni Pico: Apologia. In ders.: Opera omnia. Ba­
sileae 1557–73, Vol. I, fol. 169–170.

3		 Der Ausdruck ‚goêteia‘ geht vielleicht, vermittelt über Ficino, auf Plotin IV 4, 40, 1ff. zurück. 
Siehe auch Francesco Patrizi: Zoroaster. In ders.: Nova de universis philosophia. Venetiis 
(Meiettus) 1593 [Exemplar Biblioteca Nazionale Firenze, Guicc. 6. 5. 14], f. 3r–11v (separate 
Paginierung im ersten Anhang), f. 5rb–va, der, vielleicht mit Blick auf Platon Alcibiades I 122 
A, drei positive Formen von Magie, die allesamt aus seiner Sicht nichts anderes darstellen 
als „Verehrung Gottes und der Himmel, sowie Erkenntnis der natürlichen Kräfte“, von ihrer 
(f. 5va) „simia quaedam, & infelix aemula“ absetzt, der Goetie, die „cultu, ac comertio [sic!] 
daemonum referens Magiae Theologiam: praedictionibus, humanorum eventuum singula-
rium, similis facta Astrologiae […].“ Deren Flektionen sind in Richtung der „defuncta corpo-
ra“ die Nekromantie, Richtung Feuer-Wasser die Pyromantie und Hydromantie, Richtung 
Luft die „Mateotechnia“, Richtung Speisen, Kräuter etc. die Pharmazie. Die drei positiven 
Formen der Magie hingegen sind (f. 5rb): (i) „prima Magiae pars […] non aliud est quam 
Theologia, & religio“, die, wenngleich sie noch nicht die christliche Religion repräsentiert, 
dieser doch am nächsten von allen anderen Formen der Religion komme („proxime omni-
um“), (ii) die „cognitio coelestium motuum atque virium“, die als Astronomie bezeichnet 
werden könne, und (iii) die Medizin. Zusammenfassend ist Magie Naturerkenntnis: „nos 
vero cum magnis, ac piis [!] viris dicimus, Magiam in universum naturae totius cognitio­

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



135Magie und neuplatonisches Denken

denken als „absoluta consummatio [sc. scientiae naturalis])“, so in seiner berühm­
ten Oratio, der Einleitung zur Verteidigung seiner 900 Thesen.4 Hier wiederum 
seinem ehemaligen Freund und dann Widersacher (wobei die treibende Kraft des 
Gegensatzes Pico selbst gewesen ist) Marsilio Ficino und dessen neuplatonisch 
fundiertem Magie-Begriff verpflichtet, der davon ausgeht, dass ‚nulla mundi va-
cua daemonis existentis‘ sei und daher ein ubiquitärer Horizont eines pneuma-
tisch-ätherischen ‚Zwischen‘ anzusetzen sei, dessen Beherrschung substantieller 
Teil des Magie-Konzeptes ist.5 

Bevor ich zu diesem Begriff oder zu dem Syndrom von komplexen Derivatio­
nen komme, die sich aus der Rezeption einiger Texte von Plotin und Proklos er
geben haben, möchte ich kurz eine der grundlegenden Prämissen der Magie-For
schung ins Gedächtnis rufen, die aus den Forschungen von Walter Pagel, Paolo 

nem complecti.“ Patrizi stellt zuvor den Zoroaster als „magiae inventorem“ heraus (f. 3ra), 
sowie als aus der Chaldeischen Tradition stammend: „Sed Chaldeum eum fuisse, ut credam 
multis adducor argumentis“ (f. 3vb), die Magie selbst als von Goêtie und Pharmakeia unter-
schieden dar (f. 4vb: est sciendum, Magiam, & Goitiam, & Pharmaciam longe inter se esse 
diversas). Die ‚wahre‘ Bedeutung des Namens Magus sei „Dei cognitor & cultor“ (f. 5ra), der 
Inhalt der Magie komme der christlichen Religion am nächsten: „proxime omnium ad eam 
(sc. theologiam & religione a Christo relevatam) accedit“ (f. 5rb). Missverständlich ist aber 
auch die Aristoteles-Kritik Gianfrancescos, denn gerade der Stagirit hatte die Naturerkennt-
nis oder das mögliche Wissen um die konkreten, empirischen, natürlichen Dinge nicht an 
die erste Stelle menschlicher Wissensmöglichkeiten gerückt. Nicht das ‚Ding‘ (das tode ti, 
die res ipsa, das Dieses-Da) ist eigentlich Gegenstand des Wissens, sonder die intelligible 
Form, die dieses in seinem materiell changierenden Sein bestimmt.

4		 Giovanni Pico: Oratio De hominis dignitate. Hg. von Gerd von der Gönna. Stuttgart (1997) 
2009, hier S. 58: „Proposuimus et magica theoremata, in quibus duplicem esse magiam sig­
nificavimus, quarum altera daemonum tota opera et auctoritate constat, res medius fidius 
exsecranda et portentosa. Altera nihil est aliud, cum bene exploratur, quam naturalis phi
losophiae absoluta consummatio“. Siehe auch Paola Zambelli: Le problème de la magia na­
turelle. Warschau 1974, hier S. 67f. mit Verweis auf die Wirkung Picos etwa bei Cornelius 
Agrippa (Dialogus de homine, De occulta philosophia, De vanitate scientiarum) oder, später, bei 
Della Porta (Magiae naturalis sive de miraculis rerum naturalium libri IV. 1558 [Antverpiae 
1560]; Della magia naturale libri XX. Napoli 1611). In Della magia von 1611 (Anm. 38) gibt Por-
ta zu erkennen, dass er von Pico beeinflusst sein könnte, wenn er als Definition der Magie 
angibt: „Magia è preso per sapientia, e per una perfettissima ( ~ absoluta consummatio) 
cognitione delle cose naturali.“ Charles Webster: From Paracelsus to Newton. Magic and the 
making of modern science. Cambridge UP 1982, hier S. 71, versteht unter „natural magic“ 
einen Aspekt von spiritueller Magie (spiritual magic) „concerned with the interpretation 
and manipulation of physical phenomena“. Aber eben auch „spiritual magic“ sei schon zu 
verstehen, so S. 49, als „the non-demonic form of magic utilizing the powers of the spiri-
tus mundi, and reaching no higher in its mediations than the human spirit.“ Daher konnte 
auch die von dieser abgeleitete natürliche Magie als Zeichen von „Erwähltheit“ verstanden 
werden, so wie wir es hier im Sinne des natürlichen Priestertums verstehen wollen, siehe 
auch Thomas Leinkauf: Philosophie des Humanismus und der Renaissance. Hamburg 2017, 
Bd. II, S. 1500–1501.  

5		 Die Formel „nulla mundi pars vacua daemonis existentis“ findet sich im Corpus Hermeticum, 
dort im 15. Traktat: De intellectione & sensu (Perì aisthêseôs kai noêseôs) nach der Zählung 
Patrizis in seiner Hermes-Ausgabe, Venetiis 1593 (Anhang zur Nova de universis philosophia 
mit eigener Paginierung), f. 42va.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



136 Thomas Leinkauf 

Rossi, Daniel P. Walker, Frances Yates, Paola Zambelli und vielen anderen ge-
wonnen werden kann: Dies ist die These, dass die Entwicklung der experimen-
tellen Wissenschaften unablöslich und sachlich intim mit der Entwicklung und 
Bewertung der Magie als ‚magia naturalis‘ zusammenhängt, dass schließlich das 
„lebendige Interesse am Okkulten“ die ganze Periode von Paracelsus bis hin zu 
Newton kennzeichne.6 Die Motivation der Denker des 15. und dann vor allem 
des 16. Jahrhunderts, einen positiven Begriff von Magie aus den unscharfen und 
häufig irrationalen Magie-Vorstellungen der älteren Tradition herauszulösen, die 
meist in intimer Synthese mit Medizintheorie, Astrologie und Alchemie vorla-
gen, bestand in der Deutung dieser Phalanx von Forschern darin, dass man da-
von überzeugt gewesen ist, dass es eine – und hier möchte ich selbst einmal ei-
nen Interpretations-Begriff vorschlagen und einführen – pneumatische Substruktur 
im physischen Sein gebe, deren dynamische Kräfte einer Instrumentalisierung 
durch den Menschen zugänglich seien.7 

6		 Charles Webster: From Paracelsus to Newton (Anm. 4), hier S. 3, der auch auf S. 4 nicht ohne 
Grund darauf hinweist, dass „the first major confrontation of the Scientific Revolution was 
between Paracelsus and Galen, rather than between Copernicus and Ptolemy.“

7		 Zusammenfassend etwa Charles Webster: From Paracelsus to Newton (Anm. 4), hier vor 
allem S. 48–49, 68–71. In der Folge von Walker versteht Webster etwa S. 71 unter „natural 
magic“ den Aspekt der (übergeordneten) „spiritual magic“, der sich mit der Interpretation 
und Manipulation der physischen Phänomene beschäftigt. Siehe auch Paolo Rossi: Frances­
co Bacone: Dalla Magia alle scienze. Bari 1957; Walter Pagel: Paracelsus. Basel 1958; Fran-
ces A. Yates: Giordano Bruno and the Hermetic Tradition. London 1964; Daniel P. Walker: 
Spiritual and Demonic Magic from Ficino to Campanella. London 1958; Thomas Leinkauf: 
Philosophie des Humanismus und der Renaissance. Hamburg 2017, Bd. II, S. 1498–1516. Als 
pneumatische Substruktur im physischen Sein möchte ich alle in der Materie sich mani-
festierenden, trans-materiellen oder doch zumindest ‚auf der Grenze‘ zwischen Materie 
und Nicht-Materie (= Seelisches, Geistiges, Intelligibles) stehenden Kräfte oder Potentiale 
verstehen. Kandidaten für eine solche Substruktur sind in der hier diskutierten Tradition 
etwa Wärme/Feuer, Äther, Licht, Samen, insbesondere jedoch ‚spiritus‘ (pneuma) mit ihrem 
Potential der durchgehenden Verbreitung und aktiven Präsenz, so etwa das „pyr noêron“ 
(intelligibles Feuer), das Patrizi dem Zoroaster vindiziert, dessen spätere hellenistische 
(Stoa, Neuplatonismus) Ursprünge aber deutlich sind, Patrizi: Zoroaster (Anm. 3), f. 8(2) rb–
va, oder auch die Seele, die ordnend (kosmêsasa) durch alles hindurch geht und etwa die 
Funktion des Feuers kommuniziert (mignyménôn d’ochetôn pyròs aphthitou erga teloûsa), 
Zoroaster (Anm. 3) f. 9rb. Patrizi: Hermes Trismegistus. In ders.: Nova de universis philoso-
phia (Anm. 3), Anhang neu Paginierung f. 1r–51v, Liber I, De pietate, f. 5rb: „quae energiae 
sunt, in corpore sunt. […] Energiae non sursum feruntur, sed deorsum. […] Coelestia vero 
iuvant omnia terrena“; Lib. II, Poemander, f. 5va–6rb zu ignis-lux. Alles ist aus Licht und 
Leben entstanden und konstituiert, f. 7rb: Form ist Leben, die Auflösung des Körperlich-
Materiellen in dessen „Quellen“ (fontes) oder Ursprünge legt die immaterielle Form frei, 
die in Tätigkeit (actio) und Harmonie besteht; Lib. IV, Hermetis Clavis, f. 10va: „ambo ergo 
ingrediuntur in corpora, intelligibilia & materialia. Ex contrapositione enim & contrarietate 
oportet omnia constare. […] Quis ergo materialis est hic Deus? Pulcher mundus.“ Die Welt 
ist Lebewesen (animal), der Mensch „zweites Lebewesen“, der ‚spiritus‘ (f. 10va finis) ist die 
aktive, ko-präsente Kraft der Kommunikation des Formalen, Lebendigen, Aktiven in das 
materielle Substrat! F. 11rb: „anima vero, & ipsa divinum quid existens tamquam ministro 
utitur spiritu. Spiritus autem regit animal“, der Geist (mens), der sich in den körperlichen 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



137Magie und neuplatonisches Denken

Wenn man mit der Autorität des Hermes Trismegistos sagen kann, dass „das 
Ganze im Ganzen durch alle Vermögen und Kräfte seinen Bestand hat“ (to pân en 
pantì ek pasôn dynámeôn synhestós),8 so impliziert jeder auch irgend mögliche 
Zugriff auf den Bereich und Horizont dieser ‚dynámeis‘ eo ipso eine universale, 
‚magische‘ Macht. Dies gilt parallel auch für alle Interpretationen, die der –  in 
sich schon hinreichend komplexe – stoische Begriff des logos spermatikós oder 
einfach nur des sperma selbst schon seit der späteren Antike provoziert hatte. Für 
die Autoren der Renaissance und der frühen Neuzeit bestand seit der von Nico-
laus Cusanus veranlassten Übersetzung von De vitis philosophorum des Diogenes 
Laertios ein direkt zugänglicher Testimonien-Befund gerade auch zur Pneuma-
Sperma-Thematik, der schon Cusanus selbst angeregt hat: Hier wird die „sub
stantia fructifera seminis“ als im „spiritus vaporabilis“ subsistierend angesetzt, 
in dem sie ihre Wirkkräfte (dynámeis, virtutes, potentiae) unter unterschiedli­
chen Kontextbedingungen, zu denen eben auch externe Manipulationen durch 
Menschenhand gehören, freisetzen kann.9 Natürliche Magie – so dann die Vor-

Bereich begibt, „zieht ein feuerartiges Gewand“ (tunica ignea) an, er benützt das Feuer als 
Werkzeug (siehe das stoische pyr technikon).

8		 Hermes Trismegisti ad filium suum Tatium in monte sermo reconditus. In: Patrizi: Hermes 
Trismegistus lib. VII, (wie Anm. 4), f. 15va. Das ‚synhistêmi‘ = ‚constituo‘ im passivischen 
Gebrauch (synhistasthai, constitueri) impliziert substantielles Gegründet- oder Konsti-
tuiert-Sein, partizipiert der Magier an den genannten Kräften, steht er in unmittelbarem 
Kontakt zu den Welt-konstituierenden Potenzen, die er dann auch selbst, so der Anspruch, 
in Aktion treten lassen kann. Die rationale Magie hingegen setzt auf die dem Menschen 
als Rational-Wesen eigenen Kräfte, nämlich die Erkenntniskräfte und die aus diesen ent-
stehenden Wissenschaften und Techniken (siehe unten Anm. 34 die Parallelität von Ener-
gie [Gott], Natur [Welt] und Wissenschaft [Mensch]); siehe lib. X: Mens ad Hermetem, ib., 
f. 21rb–va; 22ra: Es ist nur „ein“ Leben oder eine dynamis, die alles Seiende durchdringt (ei 
dè pánta zeî, mía dè kaì hê zôê ktl.), lib. XI, f. 25rb: „nihil est in eo [sc. Mundo] […] quod non 
vivat“, diese substantielle Homogenität gewährt Teilhabe und Macht für alle, die aktiv (!) 
in sie eingebunden sind. Im Corpus Hermeticum, wie es den frühneuzeitlichen Autoren 
von Cusanus über Ficino zu Patrizi und Bruno zugänglich gewesen ist, wird auch schon 
präzise das Bild des „wagemutigen“ (audax) Natur-Forschers gezeichnet, der bin in die inne-
ren Naturgeheimnisse vordringen will, lib. XIII: Minerva Mundi, f. 31rb: „curiosum […], qui 
audacter inspicere velit pulchra naturae mysteria“, Meere und Steine, Tiere und sich selbst 
durchforschen, „quae nam in intimis adytis sacris natura inexistit.“ Das Innere der Natur 
erscheint als verborgenes Heiligtum. Zur metaphysischen Voraussetzung, die eingehender 
zu diskutieren wäre, siehe etwa Nicolaus Cusanus: De venatione sapientiae c. 24–29; h XII 
68–76, wo Cusanus den Begriff des „nexus“ aus dem Ternar unitas-aequalitas-conexio ein-
gehender diskutiert und mit vivificatio und amor zusammenbringt!

9		 Diogenes Laertius: Vitae atque sententiae eorum qui in philosophia claruerunt (ab Ambro-
sio Traversario anno 1433 Latine versum). Cusanus las diesen Text, den er 1462 auf Veran
lassung Cosimos erhielt, in seinem Exemplar London, British. Museum Ms Harleian. 1347, 
f. 1v–205v, vgl. De venatione sapientiae, Prologus n. 1; h XII 3. Zur stoischen Vorstellung 
des ‚spiritus vitalis‘, den Cusanus schon den Pythagoreern zuschreibt, siehe c. 1, n. 2; h XII 
4–5: „quod et Stoici, qui et Zenonii, approbantes substantiam fructiferi seminis in spiritu 
vaporabili esse dixerunt“; Diogenes Laetius: Vitae VII 158–159, Cusanus notiert Ms Harlein. 
f. 140r: „Nota. Spiritum substantiam seminis“. Diese flexible fein-und kleinstteilige, auf der 
Grenze zur Immaterialität stehende materielle Substanz, einmal als spiritus, dann als vapor, 
dann als ignis bezeichnet, wird im ‚magischen‘ Diskurs zum zentralen ‚Ort‘ der Interaktion 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



138 Thomas Leinkauf 

stellung Ficinos, Picos, Agrippas, Patrizis, Del Rios, Della Portas und vieler ande-
rer – könne als nicht-dämonische Magie die Kräfte des „spiritus mundi“ nutzen, 
nicht jedoch die genuinen Kräfte des menschlichen Intellektes übertreffen.10 In 
diese letztere Dimension des ‚transcensus‘ oder der ‚deificatio‘ hingegen könne 
nur entweder das hermetische Wissen (so bei Ficino und seiner Schule, aber auch 
bei Patrizi) oder die Kabbala (so bei Pico und seiner Schule, etwa prominent bei 
Reuchlin) führen, die die höchste noetische Aktivität des menschlichen Intellek
tes entweder stimulieren oder selbst direkt zum Ausdruck bringen. Die natür-
liche Magie weist demgegenüber einen durchaus praktischen Charakter auf, 
hier geht es nicht (nur, aber manchmal auch) um theoretische, kontemplative, 
durch Zeichen und Symbole gestützte Selbstübersteigung, sondern vor allem um 
praktische, experimentelle Selbsterweiterung durch Eingriff in die pneumatische 
Substruktur der Physis – Selbsterweiterung durchaus auch im Sinne von Macht­
erwerb gegenüber der Natur und den anderen Teilnehmern der jeweiligen So
zialisation. Die spirituelle Aufwertung des Magus kann im denktheoretischen 
Kontext des Neuplatonismus, vor allem von dessen christlicher Ausprägung 
(wichtig: Dionysius Areopagita), niemals an diejenige des spekulativen Denkers 
heranreichen – es gilt der Satz des Plotin: „Es bleibt, dass ausschließlich die Theo-
rie nicht der Magie unterliegt“11 –, allerdings kann diese Aufwertung sozusagen 
als Vorstufe zur Mentalaszese fungieren. Man muss aus meiner Sicht von einer 

und Verschränkung materialer und psychisch-mentaler Akte. Schon bei Cusanus aber wird 
Stoisches mit Pythagoreischem oder Alttestamentarischem (Buch der Weisheit, Philon) als 
gemeinsame Wurzel dieser Vorstellung eines lebendigen, fruchtbaren Substrates herausge-
stellt. Der Gedanke der Magie ist dann, dieses Substrat, sofern es noch nicht artikuliert und 
definiert ist, zu steuern und zu manipulieren, um damit ‚neue‘ Effekte zu erzielen auf den 
verschiedensten Gebieten (Medizin, Astrologie, Prognostik, siehe die verschiedenen Gebiete 
der ‚Magie‘, die Patrizi oder Del Rio dann unterscheiden, Anm. 3 und unten Anm. 38 und 44).

10	 Einschätzungen wie diejenige etwa Charles Websters in: From Paracelsus to Newton (Anm. 4), 
S. 11, sind, jedenfalls aus der Sicht der Autoren, die ich hier zur rationalen Magie zähle, zu 
unscharf: „This animistic view of nature (d. h. „the existence of fundamental harmonies and 
correspondences between the celestial and terrestrial world“) provided the intellectual un-
derpinning for magic. At the least the magus might unlock the potential of occult quali-
ties through exploiting natural magic; at the most he might gain spiritual ascendancy by 
transcending the limitations oft he human frame.“ Das ‚Aufschließen‘ der Potentiale und 
Vermögen verborgener Naturkräfte wäre hier schon, umgekehrt, ‚das Höchste‘; der Trans­
census, andererseits, nicht mehr Sache der Magie selbst! Zuzustimmen ist hingegen auch 
heute noch (bis auf wenige Ausnahmen in der Spezialforschung) der Einschätzung S. 12: 
„The dominance of the mechanical philosophy is exaggerated and this construct is handled 
too simplistically“.

11	 Plotin IV 4, 44, 1: „mónê dè leípetai hê theôría agoêteutos einai“. Vgl. auch Synesios: De 
insomniis 3; S. 148, 10 Terz. Zuvor schon 39,6–7: Die Prozesse innerhalb des (natürlichen) 
Ganzen (der Welt, Physis) „vollziehen sich nicht (!) gemäß den (logoi) spermatikoi, son-
dern gemäß Formen (logous), die höherstehende (oder: vorgeordnete) als die zeugenden 
Kräfte umfassen“, d.  h. die Formkräfte, die Plotin im Blick hat, weisen eine übergreifende, 
transzendente und alles umfassende Natur auf. Sie unterstehen der Rationalität der Seele 
des Ganzen; so auch ganz unmißverständlich V 1, 5, 11–13: „oudè en spérmasi dè tò hyrgòn 
tò tímion, allà tò mê horômenon, toûto dè arithmòs kaì lógos“.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



139Magie und neuplatonisches Denken

sich selbst verstärkenden Interaktion von hermetisch-neuplatonischer Theorie 
der Kontemplation und magisch-neuplatonischer Theorie der praktischen Reali
sation sprechen, deren Wirkung noch bis weit ins 18. Jahrhundert, bis hin zu Isaac 
Newton, ins Freimaurer-Schrifttum und die Romantik (Novalis) reichte.

Was hat es nun mit der pneumatischen (oder auch: spirituellen) Substruktur 
des Natürlichen auf sich, die gleichsam, im Sinne eines parallelismus membro
rum, eine Superstruktur des Mentalen neben oder über sich hatte? Der Grund 
dieser Parallelität ist meines Erachtens darin zu suchen, dass die pneumatische 
Substruktur des Natürlichen durch ein spezifisches Set an Begriffen definiert 
wird, die ihre Herkunft aus den Reflexionen zur Struktur des Geistigen nicht verleug
nen können. Man hat nicht ohne guten Grund gesagt, dass die Magie einem 
Weltbild zugehöre, das aus einem „auf Entsprechungen gegründeten Denken“ 
resultiere.12 Wir haben es mit einem Denken zu tun, das Analogien, Ähnlichkei-
ten, Verhältnisgleichheiten und Sympathien als Strukturformen der Wirklichkeit 
betrachtet und das die Substruktur, von der ich spreche, als eine komplexe Form 
der ontologisch dem Einen oder der Einheit – also christlich: Gott – nachgeordne-
ten Vielheit im Bereich dessen ansetzt, was wir als Ebene des Spirituellen – oder 
eben: Pneumatischen – bezeichnen würden. 

Die in sich vielheitlichen Verhältnisse wie etwa Analogien innerhalb der Ebe-
ne der pneumatischen Substruktur verweisen der Sache nach auf eine hinter der 
Relationalität stehende, diese tragende Identität. Im Denken der klassischen Me-
taphysik und Ontologie ist dies eine Ebene, die zwischen dem rein Seelischen und 
dem rein Natürlichen angesiedelt ist. Das Pneumatische und seine Geschwister 
Wärme, Licht, Magnetismus, stehen in direktem Bezug zum Psychischen, sind 
aber dessen Entfaltung in die Materialität, sozusagen der in Stofflichkeit resor-
bierte Form-Charakter einer trans-materiellen Kraft oder geistig-dynamischen 
(sich entfaltenden) Einheit. Verstehe ich die Form dieser Entfaltung im Sinne der 
erwähnten Relationsbegriffe Analogie, Ähnlichkeit, Verhältnisgleichheit oder 
Sympathie, dann habe ich immer schon in der Vielheit der als Substrat zugrunde 
liegenden Materialität eine bestimmte, wenn auch abgeschattete oder vermittelte 
Form von Einheit eingeführt. Und es ist genau diese im Vielen wirkende Einheit, 
die auch die sogenannten ‚magischen‘ Prozesse oder Zustände letztlich bewirkt. 
In diesen Horizont sind eingeschlossen Phänomene der Liebe, der Imagination, 
der natürlichen Konstellationen von Sternen oder anderen herausgehobenen Zei-
chenträgern. Vor allem ist wichtig, dass jedes Element der pneumatischen Sub-
struktur zugleich auch Zeichen von etwas ist. In vielen Fällen muss man mit einer 
Art Doppelbesetzung rechnen: das Pneumatische, Sub-Visible, Feinest-Teilige 
steht für sich selbst und verweist zur gleichen Zeit auf ein noch über es hinaus-
gehendes trans-pneumatisches Sein, in der platonisch-neuplatonischen Tradition 

12	 Rudolf Schmitz: Okkulte Wissenschaften und die moderne Pharmazie. In: Die okkulten 
Wissenschaften in der Renaissance. Hg. von August Buck. Wiesbaden 1992, S. 5–19, hier S. 7.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



140 Thomas Leinkauf 

auf die Gestaltungskraft der Welt-Seele oder ‚natura universalis‘, in der christli-
chen Tradition vor allem auf den Willen Gottes.13 

Ein rationaler Magie-Begriff wird immer auf die zuvor genannten Interaktio-
nen von Einheit und vermittelter Vielheit rekurrieren. Es geht darum, so sehen 
es dann die Theoretiker um 1500, also Pico, Agrippa, Paracelsus, Della Porta u.  a., 
die Kräfte (vires), die Sympathie (sympathia) und die Potentiale (potestates), die 
„in der Natur verborgen liegen (…) ans Licht zu bringen“, d. h. sie einer theore-
tischen Analyse seitens der Naturtheorie zugänglich zu machen, sowie auf der 
anderen Seite auch einen praktisch-operativen Zugriff auf die hier freigelegten 
und erfassten Potentiale des Natürlichen selbst zu erhalten.14 Der frühneuzeit
liche Magus, das ist jedenfalls die eine Seite der Medaille, beansprucht, in das 
Innere der Natur15 zu schauen und die dort vorfindlich pneumatische Substruk-
tur zu erfassen und der Wissenschaft dienstbar zu machen – damit will er sich 
dezidiert von einer Magie mit negativem Image distanzieren, die über alchemi-
sche Rezepturen, Beschwörungen, astrologische Praktiken und ähnliche Proze
duren entweder Zugriff auf die Geldbeutel verängstigter, irritierter Zeitgenossen 
gewinnen oder zumindest Proselyten im Bereich eines sich selbst inszenierenden 
Spezialwissens oder propagandistischen Illusions-Kunst machen will.16 Die ra

13	 So kann ein pneumatisches Seiendes x in eins entweder Komponente eines alchemischen 
Prozesses sein oder Dokument einer transzendenten Prophezeiung, so kann aber auch ein 
Himmelsphänomen y, sofern es beständig ist, entweder direkt manifestes Dokument der 
physischen Stabilität des Weltkreislaufs sein oder providentieller Verweis auf etwa poli­
tische Stabilität. Hier hängt alles vom Auftraggeber der Auslegungsarbeit ab, dort alles von 
der experimentellen und messenden Präzision des Astronomen; sofern es aber unbeständig 
oder singulär ist, wie ein Komet (etwa diejenigen von 1530–33, 1572, 1577 oder 1586) oder sel
tene Konjunktionen (von 1524 im Sternbild der Fische), kann es Verweis auf einen Einschnitt 
in der Biographie des Einzelnen oder eines Staates sein oder Zeichen zukünftiger Katastro
phen, etc. Auch die präziseren Analysen von Brahe kontextualisieren sich noch im astrolo­
gischen Verweishorizont. Hierzu Webster: From Paracelsus to Newton (Anm. 4), S. 15–47; 
und die Beiträge in Paola Zambelli: ‚Astrologi hallucinati‘. Stars and the end of the world in 
Luther’s time. Berlin, New York 1986. 

14	 Henricus Cornelius Agrippa: De vanitate scientiarum. In ders.: Opera. Lugduni 1550, Vol. II, 
S. 90: „magia itaque naturalis ea est, quae rerum omnium naturalium atque coelestium vires 
contemplata, earundemque sympathiam curiosa indagine scrutata, reconditas ac latentes in 
natura potestates […] in apertum procudit.“

15	 Zu dem Ausdruck ‚Inneres der Natur‘ (interna rerum, intima rerum) siehe meine Analysen 
in Thomas Leinkauf: Der Naturbegriff des 17. Jahrhunderts und zwei seiner Interpretamen­
te: „res extensa“ und „intima rerum“. In: Berichte zur Wissenschaftsgeschichte 23 (2000), 
S. 399–418.

16	 Der Zusammenhang zwischen Geld und Prophetik, Prognostik, Astrologie ist evident und 
vielfach untersucht. Dies wurde natürlich vor allem und mit größerer Konsequenz realisiert 
von den potenten Höfen und Herrscherhäusern und eben auch von Zeitgenossen kritisiert, 
so hob schon Paracelsus in seiner Auseinandersetzung mit den Prophetien Lichtenbergers 
(gest. 1503) hervor, dass dessen spezifische Voraussagen zur Zukunft Europas durch des-
sen französische Auftrags- und Geldgeber inspiriert (um nicht zu sagen manipuliert) seien, 
siehe Paracelsus: Auslegung zu Lichtenberger. In ders.: Sämtliche Werke, I. Abteilung: Me-
dizinische, naturwissenschaftliche und philosophische Schriften. Hg. von Karl Sudhoff. 
München, Berlin 1922–23, Bd. 7–8, Bd. 8. Webster: From Paracelsus to Newton (Anm. 4), hier 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



141Magie und neuplatonisches Denken

tionalisierte Magie, die Pico, Agrippa, Della Porta, de Vitoria oder später auch 
Bruno im Auge hatten, setzte sich zum Ziel dasjenige, was dem vorwissenschaft­
lichen Glauben (quae vulgus putat) als „Wunderwerk“ (miracula) erscheint, im 
Kern als Resultat nachweisbarer und rational einholbarer natürlicher Prozesse zu 
erweisen (tamen naturalia opera sunt).17

Hier macht es tatsächlich einigen Sinn, die Ursprünge des rationalen Magie-
Begriffs im Denken der neuplatonischen Autoren, vor allem des Plotin, zu beden-
ken. Die Platonici haben immer eine zentrale Rolle in dieser Diskussion gespielt, 
und es ist alles andere als verwunderlich oder zufällig, wenn der erste Autor, den 
Della Porta in seinen wohl 1558 fertiggestellten, immer wieder retraktierten und 
mehrfach aufgelegten Magiae naturalis sive de miraculis naturae libri als ersten Au-
tor überhaupt (und auch als ersten Begriff des ganzen Textes) Porphyrios (De ab-
stinentia c. 4: ‚Magier‘ [mágoi] seien bei den Persern: hoi perì to theîon sophoì, kai 
toûtou therapoúntes) und mit diesem Apuleius anführt, danach etwa Iamblichs 
De mysteriis und vor allem auch Plotin.18 Ich gehe zunächst einmal von Plotin und 
seiner Engführung von Magie mit dem Sympathie-Begriff aus, wie wir sie in der 
Enneade IV 4 (Peri psychês aporiôn beta) finden, dort insbesondere in den Kapiteln 
40 bis 44.19 Man kann sagen, dass Plotin in diesen Kapiteln den traditionellen Be-
griff der ‚Magie‘ der Intention nach vollständig rationalisieren und in sein System 
einbauen will, das heißt aber nicht, dass Magie selbst für sich schon ‚rational‘ sei. 
Rational ist es nur, ihr eine limitierte und definierte Position zuzuweisen, rational 
ist es aus der Sicht Plotins meiner Meinung nach ebenso, der Magie einen völlig 
magie-freien Bereich überzuordnen. Im Kern geschieht dies, indem die pneuma-
tische Substruktur der natürlichen Ding-Welt als eine dynamische, gesetzmäßige 
Prozessganzheit herausgestellt wird. 

Auf der Basis des Pneuma-Begriffs, den schon Aristoteles in seinen biologi-
schen Hauptwerken verwendet hatte, des stoischen Konzeptes der logoi sperma­
tikoi, wie es insbesondere von Poseidonios herausgearbeitet worden ist, und der 
Pneuma-Lehre des Galen entwickelt Plotin eine Naturtheorie, deren steuernde 
Faktoren ‚jenseits‘ der materiell verstandenen stoischen Seminalkräfte anzusie-
deln sind und als logos-förmige, geistige Formkräfte zu denken sind, die aus 

S. 22. Paracelsus‘ eigene Produktivität an Prognostik und Prophezeiung ist von beachtlicher 
Breite, Dichte und Wirkung. Auch er konnte sich nicht der grundsätzlichen Problematik sol-
cher Texte entziehen: der Uneindeutigkeit der Bezugsfakten, der Multifunktionalität ihrer 
Anwendung, der Beliebigkeit ihres Verständnisses. Aber: Diese Aktivität wurde von den 
Autoren selbst von der Magie im engeren Sinne unterschieden.  

17	 Henricus Cornelius Agrippa: De vanitate scientiarum (Anm. 14), Vol. II, hier S. 90–91.
18	 Della Porta: Della magia naturale (Anm. 38), Lib. I, c. 1, S. 1 (dies ist natürlich eine italienische 

Version aus dem Jahre 1611); c. 2, S. 3: „Iamblicho nel libro de‘ misterii degli Egitii“, dort auch 
die Berufung auf Plotin (vermutlich auf Ficinos zentrale Ausgabe).

19	 Siehe hierzu auch die Bemerkungen im Kommentar von Ficino: Commentaria in librum 
quartum de dubiis animae secundum. In ders.: Opera (Anm. 2), II, fol. 1740–1749, siehe insbe­
sondere fol. 1748–1749.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



142 Thomas Leinkauf 

der Weltseele in ihrer Funktion als Welt-Steuerungs-Instanz emittiert werden.20 
Den ganzen Komplex der interagierenden Wechselwirkung dieser Vielzahl von 
Kräften (dynámeis) bezeichnet Plotin – sicherlich mit Blick auf Poseidonios – als 
‚Sympathie‘.21 In diesem rein natürlichen Bereich der Weltganzheit setzt Plotin 
übergreifende Wirkkräfte an, die die Einlinigkeit etwa seminaler Formen, die 
an eine biologische Art oder an ein, wie man heute sagen würde, Biotop jeweils 
gebunden sind, übersteigen, ohne doch deswegen schon zu den rein rationalen 
Strukturen oder den intelligiblen Formen und Kräften zu gehören. Der von Plo
tin nicht geleugneten, sondern eben rationalisierten Magie liegen dieselben kom
plexen Formen zugrunde, die sich in der rationalen Dialektik oder der Einheit 
des rein geistigen Intellektes auf anderer Stufe nur zeigen: Der „Einklang des 
Gleichen“ und der „Gegensatz des Ungleichen“ – symphônía homoíôn kaì enan­
tíôsin anhomoíôn (40, 2–3). Nur auf der vor-rationalen Ebene erscheint die Wirk­
mächtigkeit dieser Repräsentanten der platonischen Dialektik in der Physis als 
‚magisch‘, also im Bereich der Vorstellung und vor allem der Empfindungen. 

Aus der Sicht der Philosophie erschließt sich erst das – sozusagen rationale – 
Faktum, dass diese gegen-strebigen Kräfte vorgreifend, eben durch den Logos der 
Weltseele, in eine Einheit vermittelt sind, ja ihre immanente, ihnen selbst natür-
lich nicht zugängliche Strebens-Richtung (gleichsam ihre Entelechie) in der Ein-
heit des Weltorganismus liegt 22 – hier haben wir natürlich eine Reminiszenz an 
Platons Timaios mit seiner Vorstellung vom Kosmos als „sinnlich erscheinendem 
Gott“ (theòs aisthêtós) und als Organismus.23 Daher kann es nicht verwundern, 
dass für Plotin die Instantiierungen von Einheit und Zwietracht, die durch Liebe 
oder eben Nicht-Liebe erzeugt werden, Hauptindikatoren des so verstandenen 
Magischen sind.24 Hier wird der Magie-Begriff spätantiker Provenienz ganz kal­

20	 Plotin IV 4, 40, 1–4.
21	 Hierzu Thomas Leinkauf: Eros und Sympathie bei Plotin. In: Sympathy in Transformation. 

Dynamics between Rhetorics, Poetics and Ethics. Ed. by Roman Alexander Barton, Alexan-
der Klaudies und Thomas Micklich. Berlin 2018, S. 19–37.

22	 Plotin IV 4, 40, 3–4: (dynámeôn) eis hèn zôon synteloúntôn.
23	 Platon: Timaios 30 B–C. Ficino bringt die Sache klar auf den Begriff: Commentaria, c. 41 

(Anm. 18), fol. 1748: „Qualis est in quolibet animali perfecto textura nervorum atque vena­
rum, talis in mundano est animali naturarum contextus, atque vitarum. Sicut ergo motio pas-
sioque pedis in nobis pertinent ad cervicem, & (sc. motio passioque) cervicis ad pedem, sic & 
in mundane hoc animali motus inferiorum ad superior proveniunt, atque vicissim, & quasi 
aequalium similiter ad aequalia.“ Siehe zur Korrespondenz- und Affinitäts-Struktur (cog-
natio, compassion) der Realität auch die zusammenfassenden Exzerpte/Interpretationen Fi-
cinos in: Proclus De sacrificio, et magia. Interprete Marsilio Ficino Fiorentino, Opera omnia 
(Anm. 2), fol. 1928–1929, fol. 1928: „quemadmodum amatores ab ipsa pulchritudine, quae 
citra [!] sensum apparet, ad divina paulatim pulchritudinem ratione progrediuntur: sic & 
sacerdotes antiqui, cum considerarent in rebus naturalibus cognationem quandam, com
passionemque aliorum ad alia & manifestorum ad vires occultas, & omnia in omnibus inve-
nirent, sacram eorum scientiam condiderunt. Agnoverint enim & in infimis suprema, & in 
supremis infima: in caelo quidem terrena secundum causam, modoque caelesti: in terra vero 
coelestia, sed modo terreno.“

24	 Plotin IV 4, 40, 4–32.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



143Magie und neuplatonisches Denken

kuliert mit dem Eros-Begriff Platons verbunden und als eine für den Einzelnen, 
sofern er sich nicht mit seiner Rationalität und geistigen Wachheit wappnet, un-
ausweichliche Dialektik von Anziehung-Attraktivität und Zurückstoßung-Häss­
lichkeit herausgestellt,25 eine Synthese, die insbesondere Marsilio Ficino fasziniert 
hat und der er in seinem Bestseller De amore ein ewiges Denkmal errichtet hat. 
Als Magier-Zauberer, teilweise auch als Sophist, taucht so hinter der Bühne des 
Lebens letztlich die Gestalt des Eros als (schwer greifbare) Synthese aus Dämon, 
Magier, Sophist und Poet (im Sinne des illusionierenden Dichters) prominent auf, 
Plotin verweist aber auch auf die Wirkmächtigkeit der Kräutermischer, Musiker 
und natürlicher Gifte hin, also auf die Ebene der traditionell eben als ‚magisch‘ 
bezeichneten Vorgänge oder Erlebnisse. 

Auch eine in die Religiosität herüberreichende Magievorstellung wird von Plo
tin abgewiesen: Natürlich ist es nicht die Sonne oder irgendein als Gott verehrtes 
Gestirn, das eine Bitte, die im Gebet geäußert worden ist, erfüllt, sondern es ist die 
in sich vollständig vermittelte Sympathie oder „Wirkungsgemeinschaft des Gan­
zen“ (Harder), die dies leistet (41, 1–4; 42, 1–7). Die Sonne und die Gestirne wir­
ken, aber nicht im Sinne einer magischen, zauberartigen oder religiös stimulier
ten Aktivität im Sinne eines Zuhörens-Antwortens, Erfüllens-Verweigerns etc.,26 
sondern im Sinne einer vollständigen – durch die organisierende Kraft des ratio
nalen Logos der Weltseele bewirkten – Harmonie aller Teile des natürlichen Seins 
untereinander, die aufeinander ‚reagieren‘ und ‚abgestimmt‘ sind, wie die Saiten 
einer Leier, die mit-schwingen, wenn auch nur eine von ihnen angezupft wird 
(41, 3–9).27 Hier ist die pneumatische Substruktur permanent aktiv. Die Sonne 
wie auch die Gestirne sind, aus der Perspektive, die Plotin hier entwickelt, keine 
einzelnen Götter, die quasi anthropomorph agieren und reagieren (das wäre ma­
gisch), sondern sie sind „Teile“ eines sie übergreifenden Organismus, der als All 
oder Welt zu denken ist, innerhalb dessen sie ihre Wirkungen als Konsequenz 
ihrer Wesensnatur ausüben.28 

Wenn auch innerhalb des Weltganzen vor-rationale Strukturen existieren und 
wirken, so ist doch aus der Sicht Plotins das All, vor allem aber sein „leitendes 
Prinzip“ (das hêgemonikon), völlig affektfrei und leidensfrei zu denken – dies 

25	 Plotin sieht hier auch den logis tôn palaiôn bestätigt und verweist auf das Empedokleische 
universelle Gegensatz-Paar ‚Liebe und Streit‘ (Philía kaì Neîkos), vgl. fr. 17, 19f. 

26	 Ficino: Commentaria, c. 42, Opera (Anm. 2), fol. 1748: „Respondet Plotinus (sc. zur These, 
dass es der Sinne, Empfindungen, Erinnerung der Gestirne bedürfe, um sacrificia & vota zu 
erfüllen), non [!] oportere: nam ex vivis mundi corporibus vitalis vigor suapte natura deri-
vatur in alia: qui & in corpora spiritus, animas, quando per votum & caetera competentia ad 
hauriendum aptius exponuntur, uberius affluit naturali [!] scilicet proprioque influxu, etiam 
si non sit electio.“ Dann verweist Ficino auf das nach-plotinische, komplexere System des 
Porphyrios und Jamblichos.

27	 Zur Leier schon IV 4, 8, 55–57 ebenfalls in kosmologischem Zusammenhang, d. h. hinsicht-
lich des komplexen Zusammenbestehens der Gestirne und ihrer seelischen Zentren. Ur-
sprung dieses Vergleiches z. B. Galen bei Porphyrios: Pròs Gaûron 49,22; Reinhardt: Kosmos 
und Sympathie, S. 119. 

28	 Plotin IV 4, 42, 4–7.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



144 Thomas Leinkauf 

sind aber die zentralen Kriterien der Tradition, mit denen reine Rationalität und 
Intelligibilität angezeigt worden ist. Wie die göttergleichen Gestirne, wie das lei-
tende Weltprinzip, also die Weltseele, so ist auch das Vernünftige am Menschen, 
tò logikón, „nicht affizierbar durch Magie“ – apathês eis goêteusin (43, 2). Plotins 
Argument hierfür ist die Autarkie des Vernünftigen und des Noetischen, die in 
dessen Selbstbezug und Selbstreflexion besteht: „nur oder einzig dasjenige, das 
sich zu sich selbst verhält (tò pròs hautó), ist frei von (magischer) Bezauberung“.29 
Im Umkehrschluss heißt dies allerdings, dass alles dasjenige, das sich zu ande-
rem verhält, zumindest der Möglichkeit nach auch durch Magie und Zauber affi­
ziert werden kann. Die Rationalisierung des Magischen hat also eine Grenze in 
der psychologischen Linie, die das Reflexiv-Vernünftige im Menschen von dem 
Affektiv-Unvernünftigen scheidet – dieser Linie entspricht ontologisch, wie wir 
gesehen haben, diejenige, die den leitenden Weltteil, das Hegemonikon, von al-
lem anderen unterscheidet, das sich als Wirkfeld dieses Seelischen darstellt, der 
natura naturata sozusagen. Das stoische Hegemonikon, selbst aus Vorgaben bei 
Platon und Aristoteles abgeleitet, wird hier aus der materialen, wenn auch subti-
len Körperlichkeit herausgerückt in eine hierzu transzendente Position. 

Das, was ich als pneumatische Substruktur bezeichne, entspricht also dem, 
was Plotin als kosmische Sympathie bezeichnen würde, die direkte Manifes­
tation der synthetisch-kybernetischen Kraft der Weltseele. Die Sympathie des 
auf den ersten, nicht-informierten Begriff Heterogenen, die über Entsprechun­
gen, Analogien, Attraktion (Magnetismus) sich artikuliert, ist faktische Magie 
der Natur, der die praktische Magie des Magus entspricht. Aus der Sicht Plotins 
dominiert die Gesamtstruktur der Welt als vollständig in sich selbst vermittelter 
Organismus, in dem kein Teil vom Leben und Selbstvollzug des Ganzen ausge
schlossen ist, als ein in sich notwendiger, dem stoischen Fatum und der anankê 
entsprechender Zusammenhang, den – daher nur scheinbar – selbstständigen 
Selbstvollzug des Einzelnen. Im Ganzen allerdings, das in der übergreifenden 
Struktur sympathetisch sich vollzieht, bleibt – dies typisch für die nicht-stoische, 
eher platonisch-aristotelische Sicht Plotins auf die Natur – Raum für das Nicht-
Rationale, den „álogon toû pantós“ (43, 3–4). ‚Nicht‘- oder ‚arrational‘ bedeutet 
hier aber eben nicht ‚irrational‘ im Sinne von vernunftwidrig, sondern bringt den 
Zwang, das Notwendige, das Ziehende und Stoßende zum Ausdruck, dem das 
Einzelne durch ihm unzugängliche Prozesse ausgesetzt ist.30 Auch wenn jedes x 
oder jedes y gerade dasjenige, was es seinem Wesen nach ist, also in sein X-Sein, 
oder Y-Sein etc., vollzieht, so vollzieht es doch zugleich nichts anderes als das all
gemeine Fatum des Ganzen, aus dem es nicht herauskommen kann (45, 1–15). 
Auch dem Menschen geschieht dies. Nicht nur, was das Körperliche betrifft, son­
dern durch Verwandtschaften (syngenesis), die „unsere andere Natur“ (allê phý-

29	 Plotin IV 4, 43, 18: mónon dè tò pròs hautò agoêteuton.
30	 Durchgehend in Plotin IV 4, 43–44.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



145Magie und neuplatonisches Denken

sis), also die pneumatisch-seelische Natur, mit den korrespondierenden Verfasst-
heiten der anderen, äußeren Dinge unvorgreiflich verbindet.31 

Diese Verwandtschaften markieren den Bereich der Sympathie im Affektiv-
Seelischen, der sich in vielem aber analog zu demjenigen im physischen Bereich 
verhält, etwa wie das spontane Mitschwingen einer Saite x, wenn allein eine an-
dere Saite y tatsächlich angeschlagen ist – so reagieren wir auf die Seele eines 
anderen Lebewesens/einer anderen Person unterhalb der Schwelle der Rationali-
tät. Im System Plotins kann das als ‚magisch‘ bezeichnet werden, ohne dass dies 
Irrationalität implizierte. Ich hatte schon darauf verwiesen, dass Plotin alle nach 
außen oder auf anderes gerichteten Aktivitäten als grundsätzlich für Magisches 
zugänglich bezeichnet hat, weil sie eine Flanke in ihrem Sein aufweisen, nämlich 
die der Affizierbarkeit oder des Leidens (páthos), die sie einer Heteronomie aus-
setzen. Quo ad nos äußerst sich dies etwa in Liebesaffekten, in Begierde, Sorge, 
Interesse, Neugierde etc., es ist die Praxis und es ist das breite Feld des Außenbe-
zuges, die, wenn überhaupt, den Menschen als wesentlich rationales Wesen, der 
Magie aussetzen. Soweit meine natürlich unvollständige Skizze zu Plotin.

Es zeigt sich also, dass Plotin noch keinen Magie-Begriff entwickelt hat, wie er 
dann im Skopos anderer spätantiker Denkströmungen, die ich hier nicht disku
tieren kann, und vor allem der frühneuzeitlichen Denker gestanden hat. Der 
‚Magier‘ oder ‚Magus‘ sozusagen als positiver Held im Drama um die Naturbe-
herrschung und die Erweiterungen der Kompetenzen des Menschen gegenüber 
der Natur als seinem ihm gegenüberstehenden, widerständigen Anderen ist ge-
nuiner Teil einer Entwicklung des Denkens, das eine grundständige Alternative 
zur dominanten Naturdeutung der aristotelisch-galenischen Schule suchte. Auf 
der anderen Seite steht der ‚obskure‘, a limine verdächtige Magier, dessen Gestalt 
wie Begriff ebenso vielförmig, flüchtig und schwer zu greifen ist wie die Wis­
sens- und Tätigkeitsbereiche es sind, in denen er sich immer wieder materiali
siert.32 In diesem Zusammenhang möchte ich vorschlagen, zwischen einem im 

31	 Plotin IV 4, 45, 14–15: synhaphthéntes toîs syngénesin hoîs échomen pròs tà syngénê tôn éxo.
32	 Aufschlussreich hierzu ist das „Proloquium de difficilitate et necessitate huius tractationis“, 

das Martin Del Rio seinen Disquisitiones magicarum libri sex von 1599–1600 (in drei Teilen) 
voranschickt, hier nach der Ausgabe 1562 (Anm. 38), sine pag. (= 3 Quart-Seiten r–v); zu sei-
nen Vorläufern der Beschäftigung mit Magie zählt er u.  a. Agrippa von Nettesheim, Pietro 
Abbano und Giordano Bruno, f. 1r. Jedenfalls wird die Strömung der Magie, zusammen mit 
der Verbreitung von Seuchen (der Syphilis vor allem, als Lust-Seuche) als Zeichen einer an­
tichristlichen, Welt-bedrohenden Entwicklung gesehen, f. 1v: „Revera non cum anilibus de-
liramentis, aut idiotarum insomniis, quod quidam dictitant depugnandum, sed cum ipsis 
daemonibus [!], quorum ope, consilio magi utuntur“, neben anderen Fehlern der Menschen, 
die zur Herrschaft des Dämonisch-Magischen führen, ist es aus Sicht des Jesuiten Del Rio 
die Abwendung vom katholischen Glauben: „pestilitatis maximam partem sibi vendicat, 
languor quidam, & contemptus Catholicae fidei.“ Zusammen mit dem Jesuiten-Kollegen Io 
Maldonatus legt Del Rio eine Liste von 5 zentralen Gründen für das Besessen-Werden durch 
Dämonen vor, f. 2v–3r. Hierzu gehören etwa auch das Wirken der (wissenschaftlichen) Neu-
gierde (curiositas), 3r: „ut quemadmodum famem pestilentia sequatur, ita haeresim varia 
curiosarum artium genera sequantur.“ Wichtig (und viel gelesen) zuvor Giambattista della 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



146 Thomas Leinkauf 

Kern rationalen Magie-Begriff und einer irrationalen, in der Tradition von Zau­
bertraktaten, Dämonenglauben und Alchemie stehenden Magie-Vorstellung zu 
unterscheiden. Ich hatte eine analoge Differenzierung auch hinsichtlich unseres 
Verständnisses dessen vorgeschlagen, was wir als Hermetismus bezeichnen. 
Mein Vorschlag würde es auch systematisch erlauben, den rationalen Hermetis­
mus eines Ficino etwa und den rationalen Magie-Begriff in einer Art Engfüh-
rung zu deuten.33 Unterscheidet man heuristisch zwischen zwei grundsätzlichen 
Seins-Bereichen, zwischen (A) dem Materiell-Körperlichen und (B) dem Intelligi
bel-Unkörperlichen, und nimmt man zusätzlich an, dass die „operatio“ oder „ac-
tio“ der magia naturalis einen Bereich (C) zwischen dem Materiellen (A) und 
dem Intelligiblen (B) betrifft, dann würde ich diesen mittleren Bereich teilweise, 
sofern er ‚näher‘ am ersteren steht oder ihm schon direkt verbunden ist, mit der 
pneumatischen Substruktur identifizieren, zum anderen Teil aber mit dem, was 
Plotin als das Hegemonikon der Physis bezeichnet hatte, d. h. mit der aktiven 
Kraft der Weltseele. 

Mit Platon könnte man diesen mittleren Bereich ‚magischer‘ Aktivität auch als 
das „Band“ (desmós, vinculum) bezeichnen, dessen lebendige, durch die Welt­
seele gesteuerte Wesensform das Pneuma oder der ‚spiritus‘ ist.34 Dieses Pneu-
ma steht „auf der Grenze“ (in horizonte) von Körper und Seele, wie Ficino in De 
vita eindrücklich formuliert: „es bedarf hierzu [sc. zur konstruktiven Aktivität 
der Seele in Bezug auf das Körperliche] eines sehr feinen Körpers, der gleichsam 
Nicht-Körper ist und gleichsam schon Seele. Ebenso aber ist er gleichsam Nicht-

Portas Definition, in: Della magia naturale (Anm. 38), Lib. I, c. 2, S. 3: „Ma à noi non par ver-
amente, che altro sia la Magia, che una contemplatione della natura. Perche considerando i 
moti de‘ Celi, delle Stelle, degli Elementi, e delle loro trasmutationi, così degli animali, delle 
piante, de’minerali, e de’loro nascimenti, e delle morti si vengono à scoprire gli occulti sec-
reti, che tutta la nostra scientia viene à scoprirsi dal volto della natura […].“ 

33	 Versucht habe ich das in Philosophie des Humanismus und der Renaissance (Anm. 4), II, 
S. 1505–1514.

34	 Marsilio Ficino: De vita libri tres, lib. III, c. 1, ed. 1978, fol. m iii v: „talis namque spiritus [!] 
necessario requiritur tamquam medium [!], quo anima divina et adsit corpori crassiori, et 
vitam eidem penitus largiatur […]. Opus est igitur excellentioris corporis adminiculo quasi 
non corporis“; fol. m iv r. Dies kommt natürlich aus spätantiker Tradition, siehe etwa die 
These in der Clavis des Hermes Trismegistos, in: Francisci Patrizi: Hermes Trismegistus 
(wie Anm. 4), lib. IV, f. 11va: „Communicatio est vero animarum. Et communicant animae 
Deorum cum humanis. Humanae vero animabus brutorum. Curam vero gerunt praestan
tiores minorum, Dei quidem hominum, homines vero brutorum animalium“, diese Vermitt-
lung geschieht mittels „Strahlen“ (aktines, radii), die als Energie, Natur (natura naturans) 
oder Wissen die drei Welten der frühen Neuzeit (mundus divinus, naturalis, humanus) 
strukturieren und untereinander vernetzen. Dass man dies in der Grundtextur schon in an-
tiken Texten, vor allem in solchen, die damals noch als ‚älteste‘ Weisheitsrelikte galten, lesen 
konnte, verstärkte nur die positive Rückkoppelung zur ‚prisca sapientia‘ – trotz aller Diffe-
renz, derer man sich bewusst gewesen ist. Für Platon ist natürlich immer auch die wichtige 
Bestimmung der Magie als ‚theapeía theôn‘ aus dem Alcibiades I, 122 A in Anschlag zu 
bringen, die etwa bei Patrizi: Zoroaster 4vb–5ra, zusammen mit Porphyrios: De abstinentia 
c. 4 und Proklos In Timaeum II (ex Porphyrio referens) angeführt wird, und dann später 
ebenso bei Della Porta oder Del Rio auftaucht. 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



147Magie und neuplatonisches Denken

Seele und quasi schon Körper“.35 Der Mensch, insofern er selbst klassischerweise 
als Mitte der Welt bezeichnet worden ist, kann mit seinem seelischen Vermögen 
in die Funktion der Natur als ‚natura naturans‘ eintreten, wenn er die pneuma­
tische Substruktur beherrschen kann und auf ihrer Basis die wechselseitige Ver
wandlung des Nichtsinnlichen ins Sinnliche und des Sinnlichen ins Nichtsinn
liche bewirken oder zumindest die Prozesse, die sich auch als Naturprozesse 
selbst schon spontan vollziehen, erkennen kann.36 Immer wieder ist aber der 
mittlere Bereich (C) gerade auch in seiner Affinität zu (B) (zum Transzendenten) 
als Horizont des Engelischen, vor allem aber Dämonischen bezeichnet worden: 
Was insbesondere die nach-tridentinischen Debatten betrifft, ist von der Bedeu-
tung des ‚Dämonischen‘ generell, insbesondere aber auch für den Magie-Begriff 
nicht abzusehen.37

Blickt man aus der Frühen Neuzeit selbst zurück auf die komplexe Entfaltung 
des Magie–Begriffs, so erhält man durchaus auch komplexe Antworten und Aus-
künfte. So etwa in den Disquisitionum magicarum libri VI des Jesuiten Martin Del 
Rio, erschienen exakt am Ende dieses bewegten Jahrhunderts, nämlich 1599–1600 
(mit einer ganzen Flut von Neuauflagen), in Francisco de Vitorias (auch: Victoriae) 
Relectio de arte Magica (vorgetragen 1540), in Jean Bodins De la démonomanie des 
sorciers (Paris 1580/81) oder schließlich in Giambattista della Portas Standardwerk 
Della magia naturale libri XX.38 Vor dem Hintergrund einer systematischen Aus­

35	 Ficino: De vita libri tres (wie Anm. 34), lib. III, c. 1, ed. 1978, fol. M iv r: „ipse vero est corpus te­
nuissimum, quasi non corpus, & quasi iam anima. Item quasi non anima, & quasi iam corpus.“

36	 Massimo Luigi Bianchi: The Visible and the Invisible. From Alchemy to Paracelsus. In: Al-
chemy and Chemistry in the 16th and 17th centuries. Ed. by Piyo Rattansi and Antonio Cle-
ricuzio. Dordrecht 1994, hier S. 19: „the mutual conversion of the visible and the invisible.“ 
Leinkauf: Philosophie des Humanismus und der Renaissance (Anm. 4) II, hier S. 1509.

37	 De Vitoria: Relectio de arte magica. In: Relectiones (Anm. 38), S. 555–562 (An omnino sint 
daemones), S. 563 (quinta propositio): „Operationes Magorum supra facultatem naturalem, 
malorum daemonum potestate & virtute fiunt“.

38	 Martin Del Rio: Disquisitionum magicarum libri VI in quibus continetur accurata curiosa-
ru artium & vanarum superstitionum confutatio. Lovanii 1599–1600. Venetiis (Junta) 1652 
(Exemplar: Biblioteca Nazionale Firenze, Targ. 1.2. Ri), im Folgenden: Disquisitiones. Es gab 
ca. 20 Auflagen bis hinein ins 18.  Jahrhundert. Francisco de Vitoria: Relectio XII, De arte 
magica. In: Relectiones (1540). Ingolstadti 1580 (Biblioteca Nazione di Firenze Magl. 4.5.435), 
S. 542–590 (zuvor Lugduni 1557, Salamanca 1565; auch in: Relectiones [Vorlesungen]. Hg. von 
Ulrich Horst, Heinz-Gerhard Justenhoven, Joachim Stüben. Stuttgart 1995–1997, 2 Vol., II, 
S. 606–687); Jean Bodin: Della démonomanie des sorciers. Paris (du Puy) 1580 bzw. 1581 (ed. 
Paris [du Puy] 1587, Biblioteca Nazionale di Firenze Rari Guicc. 10.1.35), hier wichtig Livre 
premier, chap. V, f. 30r–45r: Des moyens naturels pour scavoir les choses occultes, Livre deu, 
chap. I, f. 55v–64r: De la magie en general, et des especes d‘icelle; Giacomo della Porta: Della 
magia naturale libri XX. Napoli (Carlino) 1611 (Biblioteca Nazionale di Firenze Magl. 3.2.505). 
Interessant ist auch ein Blick auf Jacopo Mazzonis: De triplici hominum vita, active nempe, 
contemplative, & religiosa methodi tres […] in quibus omnes Platonis, et Aristotelis, multae 
vero aliorum Graecorum, Arabum, & Latinorum in universe scientiarum orbe discordiae 
componuntur. Caesenae Raverius 1577 (Biblioteca Nazionale Firenze, Magl. 10.4.819), der 
sich in der Methodus viae religiosae n. 4918–4969, f. 392v–397r differenziert zur Magie äu-
ßert: siehe die „prima divisio“ der Magie n. 4918, f. 392v in „naturalem, & ceremonialem“, 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



148 Thomas Leinkauf 

differenzierung des Magie-Begriffs, den etwa Del Rio sehr weit fasst,39 d. h. als 
Vermögen oder Kunst, „irgendetwas Wunderbares und Ungewöhnliches“ durch 
nicht über-natürliche Kräfte hervorzubringen, das nur die Sinnlichkeit und die 
gewöhnliche Fassungskraft der Menschen übersteigt (also eben nicht ir-rational 
ist),40 bestimmt der Jesuit (sicher im Rückgriff auf Giovanni Pico) die magia natu-
ralis wie folgt: 

Die natürliche und zulässige Magie ist Adam zusammen mit den übrigen 
Wissenschaften von Gott verliehen [oder: gewährt] worden. Die gebildete 
Nachfolgerschaft hat sie durch ihre [eigenen] Hände hervorgebracht und 

dann die weitere Einteilung der magia naturalis in „magiam rerum & magiam nominum“, 
die letztere ist die ars Caballistica (n. 4919, f. 392v). Dann in n. 4920, f. 392v–393r die Auftei-
lung wiederum der magia naturalis in physicam specialem & mathematicam: f. 392v–393r: 
„Magia autem physicam id est quae in natura fundamentum habet esse dicimus scientiam, 
& artem quondam, quae non quascunque, sed naturales tantum res & intus delitescentes 
virtutes, applicando actione, ac passione vera, ac physica: accelerata tamen, admiranda pro-
ducat“. N.  4921 Aufteilung der mathematica in mathematica in specie und Astronomica, 
f. 393r: „Voco autem mathematicam illam Magiae naturalis partem, quae absque naturalibus 
actionibus, & passionibus, ex solis mathematicis disciplinis, earumque vicaria sympathia 
sese naturae operum similia producere posse pollicetur“. N. 4923, f. 393r: „Dicimus autem 
nullam e superius connumeratis Magiam miraculum efficere posse, & sane cum omnis re 
naturalis Magiae effectus, vel realis sit, vel praestigiosus, in reali patet nullum adesse mira-
culum. Rationes enim seminarias in materia delitescentes, qui ingenii subtilitate, & rerum 
naturalium peritia opime norunt, id quod eadem seminali virtute sensim, ac paullatim na-
tura producit, illi brevi temporis spacio, subiecto disposito praestant […].“ n. 4941, f. 394v: 
Die magia ceremonialis ist einmal goetia, zum anderen theurgia!

39	 Del Rio: Disquisitiones (Anm. 38), lib. I, c. 2, fol. 3.1 A: „magiam universim sumptam definio 
terminis latissimis, ut sit ars seu facultas, vi create, & non supernaturali, quaedam mira & 
insolita efficiens quorum ratio sensum & commune hominum captum superat.“ Es wird 
dann unterschieden eine magia naturalis, magia artificiosa, magia diabolica auf der causa 
efficiens Seite, und entsprechend eine magia bona bzw. magia mala (diese ist magia prohibi-
ta, idololatria tacita) auf der causa finalis Seite. Vgl. die Einteilung, die Patrizi etwas später in 
seinem Zoroaster vornehmen wird, und auf die wir oben Anm. 3 schon hingewiesen haben.

40	 Del Rio: Disquisitiones (Anm. 38), lib. I, c. 2, fol. 3.1 A: „ut sit ars seu facultas, vi creata, & non 
supernaturali, quaedam mira & insolita efficiens, quorum ratio sensum, & communem ho-
minum captum superat.“ Vielleicht im Rückgriff auch auf die ‚theologische‘ Perspektive des 
berühmten Francisco de Vitoria, siehe Relectio de arte magica (Anm. 38), S. 542: „facultas 
aliqua ad edendum & faciendum illa opera mirabilia, quae de magis scribuntur, & circum-
feruntur.“ Vitoria insistiert in der ‚pars destruens‘ S. 542–545 darauf, dass eben vieles, was 
über Jahrhunderte als ‚wahr‘ und ‚gültig‘ ausgegeben worden sei, etwa durch Autoren wie 
Zoroaster, von den ‚Weisen‘ und der Wissenschaft „pro vanis & falsis habentur“ (S. 543). 
Auch gebe es keinerlei Abbildungen oder andere Dokumentationen, so S. 545, außer in den 
Texten der sog. ‚Magier‘ selbst. In der ‚pars construens‘ hingegen wird die Existenz der Ma-
gie verteidigt S. 545–546, dann wieder, im Stile der scholastischen Quaestiones, kritisch die 
„Wirkkraft“ oder „Effektivität“ (efficacia) der Magie oder ihre ‚Natürlichkeit‘ (an mirabilia 
opera sint omnia opera naturalia, S. 548s) befragt. So wird die Alchemie S. 549 als rein natür-
lich ent-dämonisiert, etc. Wichtig ist S. 551–561 die Diskussion der ersten beiden ‚propositio-
nes‘, prop. I (S. 551): „aliqua magia potest dici naturalis“, und prop. II: (S. 553) „praeter hanc 
magiam naturalem non est dubitandum, quin sit alia ars magica, quae non viribus & caussis 
naturalibus constat, sed potestate aliqua, & virtute immateriali, & separata nititur & utitur.“ 
Mit Berufung auf Thomas von Aquin: Summa contra gentiles III, c. 104.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



149Magie und neuplatonisches Denken

auch dem Weltkreis vermittelt: Über sie sollte man meiner Meinung nach 
das denken, was man aus den Talmudischen Schriften ziehen kann […]. 
Sie ist nichts anderes (wie Psellos und Proklos festhalten), als eine genau-
ere Erkenntnis der Geheimnisse der Natur, mittels welcher, nachdem man 
die Bewegung des Himmels und der Sterne, sowie ihren Einfluss und die 
Sympathien und Antipathien zwischen den einzelnen Dingen [genau] be-
obachtet hat, zu seiner Zeit und an seinem Orte Dinge auf Dinge angewen-
det werden und dadurch wunderbare Dinge [mirifica] vollbracht [vollen-
det] werden, die denen, denen die Ursachen unbekannt sind, als etwas 
Wertvolles und als Wunderdinge [miraculosa] erscheinen.41 

Aus einer vorhergehenden Begriffsunterscheidung Del Rios wird klar, dass er 
‚miraculosa‘ als zum Bereich des Göttlichen gehörend versteht, ‚mira‘ oder ‚mi-
rifica‘ hingegen zum Dominium des Menschen zählt. Durch falsch zugeordnete 
‚miracula‘ oder ‚res miraculosa‘ erschleicht sich der Mensch also Göttliches, mög-
licherweise (für Autoren wie Francisco Vitoria, Bodin oder Del Rio: klarerweise) 
durch das Wirken böser, maligner Geister (Dämonen, Teufel) erzeugt. Die Magie, 
ursprünglich als positives, der Philosophie vergleichbares Sachwissen von der 
Natur verstanden, wird durch den Einfluss von malignen Dämonen oder auch 
durch Perversion religiösen Glaubens in Aberglauben gleichsam umgedreht und 
in ihr Gegenteil verkehrt.42 Das macht die Magie so gefährlich, dass etwas ur
sprünglich Gutes (das universale Menschheitswissen) ins Schlechte (in partiku-

41	 Del Rio: Disquisitiones (Anm. 38), lib. I, c. 3, fol. 7.1 AB: „naturalem vero legitimamque ma-
gicen cum caeteris scientiis Adamo Deus largitus: a quo posteritas docta, per manus, & or-
bem eam propagavit: de hac arbitror intellegendum, quod ex Thalmudicis. […] Ea (ut 
Psellus, & Proclus advertere) nihil est aliud, quam exactior quaedam arcanorum naturae 
cognitio, qua caelorum, ac syderum cursu, & influxu, & sympathiis atque antipathiis rerum 
singularum observatis, suo tempore loco ac modo, res rebus applicantur, & mirifica quae-
dam hoc pacto perficiuntur, quae causarum ignaris praestigiosa, vel miraculosa videntur“. 
Wenn ich allerdings, von einem bestimmten Rationalismus ausgehend, etwa bestreite, dass 
es eine „naturalis coordinatio“ zwischen der Seele des einen und der Seele oder dem Körper 
des anderen gebe, wie Del Rio es tut (lib. I, c. 3, q. 3; f. 13.2 D–E), dann wird es etwa mit be-
stimmten – auch den nicht irrationalen – Ausprägungen des Sympathie-Begriffs schwierig: 
„anima denique unius ad alterius animam vel corpus nulla [!] est naturalis coordinatio.“ 
Diese ontologische Isolation in Verbindung mit der harten Zurückweisung der Funktion des 
Materiellen als Träger von (körperlich) wirkenden Informationen, etwa bei der „fascinatio“, 
beim „bösen Blick“, bei Affekten durch musikalische Tonfolgen etc., siehe ib., lib. I, c. 3, q. 4; 
f. 16.2–25.2, etwa f. 16.2 BC: „vox in audientem nihil potest operari nisi per accidens, ratione 
soni, vel significationis verborum, alterans audientem“, zur ‚visio‘, 16.2 E f–18.2 D, zum „con-
tactus“ f. 18.2 E: „tactus […] nec vim habet aliam, nisi tangendi“, auch f. 23.2 D–E (hier auch, 
wie sonst mehrfach, gegen Pomponazzi); lib. I, c. 4, q. 2; f. 31.1 B: „numerus, qua numerus est 
nullam neque naturalem, neque supernaturalem vim operandi continet“, gegen orphische, 
neupythagoreische, astrologische Zahl-Magie (vermischt mit Musik).

42	 Diesen Perversions-Vorgang und Umstülpungsprozesse hebt z. B. ganz klar Bodin hervor: 
Della démonomanie des sorciers (Anm. 38), Livre second, chap. 1, f. 55v: „Le mot de Ma-
gie est Persique, & signifie Science des choses divines, & naturelles: & Mage, ou Magicien, 
n’estoit rien autre chose, que Philosophe: Mais tout ainsi que la Philosophie a esté adulteree 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



150 Thomas Leinkauf 

lar-egoistisches Scheinwissen) gedreht wird, etwas ursprünglich Sinnvolles (das 
Wissen von der Natur oder sogar von Göttlichem) in Unsinniges (in Zauberei, 
Illusionswissen etc.).43 

Hinzu treten die Faktoren der extrinsischen Einflüsse, das heißt der Wirkung 
von malignen Kräften, die sich als Geister, Dämonen, Zauberer manifestieren. 
Man muss sich also klarmachen, dass der Magie-Diskurs gerade aus der jesuiti-
schen Sicht etwa Del Rios generell vor einem theologischen und natürlich auch 
religions-historischen Hintergrund stattfindet, der selbst wiederum auf Katego­
rien und Grundsätze aus der Philosophie (vor allem der Logik) zurückgreift. Das 
betrifft ihre Zuweisung zur „superstitio“ oder auch, sofern sie dadurch „irreligio-
sa“ ist, ganz allgemein zum Bereich des Truges, der Idololatrie und der Unwahr-
heit: des, so könnte man sagen, negativ Wunderbaren.44 In diese Kerbe schlägt, 
mit etwas anderer Neigung der Klinge, auch Jean Bodins Theorie des Dämoni-
schen und der Zauberer.45 Hingegen geht ein Autor wie Della Porta sozusagen 

par les Sophistes, & la Sagesse qui est on don de Dieu, par l’impieté & idolatrie des Payens: 
aussi [!!] la Magie a esté tournee en Sorcellerie Diabolique“. 

43	 Für Bodin etwa wäre dies die Verkehrung der ursprünglich positiven, erlaubten Voraus-
schau oder Vorwegnahme (divination licite) künftiger oder vergangener Dinge in eine „un-
erlaubte“ oder „unzulässige“ (illicite), vgl. Della démonomanie des sorciers (Anm. 38), Livre 
premier, chap. 5, f. 30r. In seiner harten Zurückweisung aller magischen Kraft, die Dingen, 
Figuren, Charakteren zugeschrieben wird (da ja das negativ Magische oder Dämonische 
ausschließlich Produkt maligner Geister ist), kritisiert Bodin auch explizit Giovanni Pico, 
vgl. ib., f. 40r–v!

44	 Del Rio: Disquisitiones (Anm. 38), Lib. I, c. 1, fol. 2.1–2; zur Unterscheidung zwischen ‚mi-
rum/mira‘ und ‚miraculosa‘ oder ‚miracula siehe c. 2, f. 3.1 C–D. Die Einteilung der Magie 
bei Del Rio kennt eine Haupteinteilung, die von den causae efficientes ausgeht, in f. 3.1 D–E: 
(A) magia naturalis, (B) magia artificiosa und (C) magia diabolica (die wir etwa bei Patrizi 
nicht finden), dann von den causae finales, in: (I) magia bona, (II) magia mala, die letztere 
ist die „verbotene“ (prohibita) und „abergläubische“ (superstitiosa), die auf „einem Pakt mit 
den Dämonen“ beruht, der f. 3.2 A–D entweder (II, a) ‚tacitus‘ ist (magia idololatrica) oder 
(II b) ‚expressus‘. Die „verschwiegene“ Magie (die mit der diabolischen, verbotenen, idolo­
latrischen identisch ist) ist vierfach unterteilt in II b i: magia specialis, II b ii: divinatio, II b 
iii: malefica, II b iv: nugatoria, vana. Del Rio diskutiert diese einzelnen Varianten der Magie 
ausführlich in seinen Disquisitiones, ihre große Verbreitung rührt auch gerade aus diesem 
Handbuchcharakter. Die magia naturalis (A) wird dann c. 3, f. 7.2 DE unterschieden in ope-
ratrix und divinatrix, letztere war hingegen Teil der magia specialis, usf. Siehe als Quelle für 
Del Rio u.  a. Francisco de Vitoria: Relectiones de arte magica (ursprünglich 1540). In: Relec-
tiones (Anm. 38); Francesco Patrizi: Zoroaster (Anm. 3) und Hermes Trismegistus (Anm. 4). 
Del Rio beruft sich etwa lib. I, c. 3, f. 6.2 A und E (Zoroaster) auf Patrizi: „Ex his hodie tantum 
extant, Zoroastri chaldaika seu magikalogia, quae ex Platonicorum scriptis laboriose colle-
git Fran(ciscus) Patricius obscuritatis maioris quam utilitatis, in quae existant comment(aria) 
Graeca Plethonis, & Pselli“. 

45	 Bodin: La démonomanie des sorciers (Anm. 38), Livre premier, chap. 2, f.7v–15v: De l’associa­
tion des Esprits avec les hommes. Ist eine Verbindung der ‚association‘ nur möglich „entre 
choses semblables“, die Ähnlichkeit und Zusammenstimmung voraussetzen oder impli-
zieren (f. 7v), und ist die Struktur der Welt (ganz wie bei Platon Timaios) konstituiert „par 
moyens, & liaisons indissolubles“, von denen die menschliche Seele das zentrale Mittelglied 
ist, dann steht diese Seele zwischen den Engeln und den Dämonen (f. 8r: entre les Anges, & 
les Demons) und kann, aufgrund der ontologischen Verwandtschaft als pneumatisch-noe

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



151Magie und neuplatonisches Denken

unmittelbar von antiken und, teilweise, wohl auch von Ficinos und Agrippas Vor­
gaben aus – mit einem deutlichen Hintergrund an antiker, atomistisch oder sto-
isch imprägnierter Naturauffassung (Lukrez, Plinius, Seneca) –, und diskutiert 
Magie direkt als „una parte attiva della natural Filosofia“, deren Beherrschung 
durch den Magus zwingend voraussetzt, dass dieser wiederum „consumatissimo 
nella filosofia, e dottissimo“ sei.46 Ansonsten bleibt sein großflächiges Szenario 
eigentümlich konservativ mit deutlicher Tendenz zu einer hermetisch-platoni-
schen Deklination des ‚Magischen‘.47

Zu einem philosophischen Verständnis von Magie können wir, ebenso wie 
zu dem von Hermetismus oder Alchemie, nur durch Strukturanalysen gelangen. 
Strukturanalyse kann wiederum nur darin bestehen, die in den magischen Tex-
ten immer wieder evozierten Homologien, Korrespondenzen, Parallelismen auf 
einen allgemeinen Begriff zu bringen. Ich habe das hinsichtlich von Hermetik 
aber auch von Astrologie an anderer Stelle versucht und kann hier nur kurz auf 
Resultate verweisen, die ich als Interpretamente dieser komplexen Materie, also 
gerade auch des Magie-Begriffs, vorschlagen möchte. Wie die Argumente der 
Hermetik sich in denen der Astrologie spiegeln und umgekehrt, so reflektiert die 
Magie-Diskussion ohne Einschränkung diejenigen von Hermetik und Astrolo-

tisches Sein, zu beiden ein Verhältnis der Assoziation eingehen. Bodin setzt hier (f. 9r) den 
freien Willen, „le franc arbitre“, ein.

46	 Della Porta: Della magia naturale (Anm. 38), Lib. I, c. 3; S. 4–5. Mit Blick auf ganz konkrete, 
in der Medizin verankerte Tätigkeiten, die für die „secreti della natural Magia“ notwendig 
sind: „il meschiare, il temprare, e somigliantemente il comporre, e l’applicare“. Della Porta 
setzt, wie bei seiner eigenen Ausbildung, grundlegendes Basis-Wissen voraus: (S. 5) Kennt­
nis der Elemente, der einzelnen Spezies von Tieren und Pflanzen, der (chemischen) Mate­
rien, der Prozesse von Destillation, (S. 6) Himmels-Planeten-Bewegungen, Geometrie und 
Optik/Perspektive, etc. In der Frage nach den Agentien (Kräften) in Naturprozessen, setzt 
Della Porta lib. I, c. 5, S. 11 neben materiellen Potentialen, die sich in bestimmten Eigenschaf­
ten äußern, vor allem auf die Form (innerhalb eines – aristotelischen – Kompositums aus 
Materie und Form), als „divino principio“ und „cagione superiore, & eccellentissima“! Diese 
Krafte – quella forza – „vom Himmel seine (jeweiligen) Gaben zu erhalten“ (ricevere dal 
cielo i suoi doni), kommt aus der „Form selbst“ (dalla istessa forma). Für Della Porta scheint 
also die ‚Form‘ dasjenige innerhalb natürlicher Prozesses zu sein, durch das eine Ebene x 
(cielo) mit einer anderen Ebene y (terra) in der Weise verbunden ist, dass von x zu y ein ‚in-
fluxus‘ möglich ist, c. 6, S. 12: „La forma dunque come cosa piu eccellente di tutti, è forza che 
venghi da luogho anchor eccellentissimo, dunque dal cielo, e dalle intelligenze […] e final­
mente dall’istesso Dio, onde l’origine della forma, e parimente origine della occulte proprietà“ 
(m. H.). Platons anima mundi, Aristoteles‘ natura universalis und Avicennas dator forma-
rum werden als Instanz genannt, aus der in direkter spontaner Abkunft die verschiedenen 
Kräfte des Denkens, Fühlens, Wachsens etc. dem irdischen Sein mitgeteilt werden: „la virtù 
superiore spargendo i suoi raggi, venisse in fin quà giù, e toccandosi uno estremo, ne va, e 
move il restante […]“ (S. 12–13). Homer-Platons Bild der Kette (catena) und der Kettenglieder 
(anelli) wird zitiert! Gegenüber Picos radikal kritischem Durchgriff bleibt Della Porta eigen­
tümlich traditionell.

47	 So etwa in Della magia naturale (Anm. 38), lib. I, c. 7: Della Simpatia, & Antipatia delle cose, 
S. 14–18. Hier fehlt völlig die philosophische Tiefenschärfe Plotins und auch Ficinos oder, 
später, Brunos; siehe für Sympathie in Plotin: Thomas Leinkauf: Eros und Sympathie bei 
Plotin (wie Anm. 21).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



152 Thomas Leinkauf 

gie. Die folgenden vier Argumentationsmuster und drei Erklärungstypen sind 
keine endgültigen Mengen, es lassen sich bestimmt noch einige andere hinzufü-
gen – immer jedoch werden in ihnen zentrale Kriterien des Analogie-Denkens, 
des Ähnlichkeits-Paradigmas und der Entfaltungs-Dynamik wiederkehren.48

Im Diskussionsfeld des Hermetismus oder der ‚Hermetik‘ lassen sich, hat man 
das im Blick, was ich als „philosophisch-mystische“ Filiation des Hermetismus 
oder auch als rationalen Hermetismus bezeichnet habe,49 folgende, immer wieder
kehrende Argumentationsmuster diagnostizieren, die man sozusagen dem Her-
mes-Pimander in den Mund legte als Ausdruck eines ‚absoluten Wissens‘:50 

Argument 1: ‚A verhält sich zu B in X wie A‘ sich zu B‘ in Y verhält‘, so dass 
gesagt werden kann, „quaecumque sunt infra, sunt etiam supra, meliori tamen, 
perfectiori, & nobiliori modo“.51 Dies impliziert die klassische Analogie von Ma-
kro-und Mikrokosmos, grundsätzlicher aber noch – das steckt nachweislich im 
Kern der ersten Sätze der Tabula Smaragdina – das platonische Konzept der intel
ligiblen Welt (supra), das als Archetypus oder Perfektion der sinnlichen Welt (in-
fra) zu denken sei.

Argument 2: ‚A verhält sich durch m zu B wie C durch m zu D‘ oder, in einer 
etwas komplexeren Form: ‚A verhält sich durch m zu B wie sich C durch n zu D 
verhält‘,52 so dass, wenn im zweiten Relationspaar der ersten Version ‚C durch m 
zu D‘ C die unbekannte Größe ist – wie etwa im Falle des absolut ersten Prinzips 
oder Gottes, das schlechthin und an sich Unerkennbare (arrhêton, agnôston, aka­
talêpton) – , A, weil es die selbe Funktions-Stelle einnimmt, zum aufschließenden 

48	 Leinkauf: Philosophie des Humanismus (Anm. 4), II, S. 1484, 1490, 1510; siehe auch Leinkauf: 
Interpretation und Analogie. Rationale Strukturen im Hermetismus der Frühen Neuzeit. In: 
Antike Weisheit und kulturelle Praxis. Hermetismus in der Frühen Neuzeit. Hg. v. Anne-
Charlotte Trepp, Hartmut Lehmann. Göttingen 2001, S. 41–61. Siehe auch das Zitat aus Fici-
nos Plotin-Kommentar c. 41, fol. 1748 (Anm. 21).

49	 Siehe Leinkauf: Rationale Strukturen im Hermetismus der Frühen Neuzeit (Anm. 48), S. 45–46.
50	 Zum Folgenden Leinkauf: Interpretation und Analogie (Anm. 48), S. 57–59. Mit dem Aus-

druck ‚absolutes Wissen‘ beziehe ich mich auf Aussagen, wie sie etwa im Tractatus de signa-
turis internis rerum seu de vera & viva anatomia maioris et minoris mundi des Oswald Crollius 
(in: Id.: Basilica Chymica, Frankfurt 1609, S. 26) zu finden sind: Adam hatte „ex arte praedes-
tinata, id est signata, rerum naturalium absolutam cognitionem ac cuilibet rei nomen indidit 
proprium internam naturam simul exprimentem“ (m. H.).

51	 Oswald Crollius: Tractatus de signaturis (Anm. 50), hier S. 16–17 mit Berufung auf die Tabula 
Smaragdina des Hermes Trismegistus (Nachweise in Leinkauf: Interpretation und Analogie 
[Anm. 48], dort Anm. 47). 

52	 Hintergrund ist Platons sogenanntes Sonnen-Gleichnis Politeia VI, 507 D–509 B: Die Sonne 
verhält sich durch das Licht so zu den Dingen wie sich das Gute durch die Wahrheit zum 
Seienden verhält. Hierbei, das ist der Unterschied, gibt es noch einmal eine Spannung zwi-
schen den verschiedenen ‚Mitteln‘ – das ‚durch‘ ist einmal durch Licht, zum anderen durch 
Wahrheit qualifiziert. Dennoch ist die Grundstruktur diejenige unseres zweiten Basisargu­
mentes: das Gute (= C) wird durch die Sonne (= A) in seinem an sich unzugänglichen, ab-
soluten Sein aufgeschlossen, es bringt analog zum Licht, das Wachstum, Entfaltung, Form, 
Erkennbarkeit der sinnlichen Dinge vermittelt, für die intelligiblen, wirklich seienden Sach­
gehalte eben Wahrheit, d. h. Struktur, Identität, Stabilität, Intelligibilität.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



153Magie und neuplatonisches Denken

Indikator für das wird, was (zumindest eine) Bestimmung an C ist.53 Oder das 
durch m ausgedrückte Mittel kann, blickt man auf die zweite Version, zum Inter­
pretament für sein Analogon n werden. Um nur zwei mögliche Deutungsebenen 
anzudeuten. Dabei ist m hierbei auch Kandidat für das, was ich die pneumatische 
Substruktur nenne – etwa Feuer, Wärme, Licht, seminale Kraft, Magnetismus – 
und n die Instanz, die ihr intelligibles Gegenmoment ist (siehe oben Anm. 7 und 
Absatz II).

Argument 3: ‚A enthält in Bezug auf C x so in sich, wie B in Bezug auf C y in 
sich enthält‘. Hier kann also gesagt werden, dass die Pflanze A in sich (z. B. durch 
ihre Flüssigkeit) eine Kraft x (vis, virtus) trägt, die ihrem funktionalen Status nach 
in Entsprechung zu der Funktion steht, die das (verletzte) Organ y im Menschen 
B oder die die Ursache y‘ der Verletzung in der Relation zum menschlichen Orga­
nismus B‘ einnimmt. Das, wofür x steht, ist dann dadurch eine therapeutische 
‚signatura‘, die A von y bzw. y‘ trägt, dass beide Relate (x wie y) auf C und damit 
auf etwas wie die übergeordnete Relation des Argumentes 1 (Makro-Mikro-Kos-
mos-Bezug) bezogen werden. Das Verhältnis, das x zu y oder zu y‘ besitzt, wird 
dann oft als ein magisches oder als dasjenige einer Signatur bezeichnet:54 der 
Flüssigkeits-Extrakt x der Pflanze steht in einem magischen Verhältnis zur Lä­
sion y des menschlichen Organismus oder sogar zur Ursache y‘ dieser Verletzung 
– vor dem Hintergrund einer grundsätzlich analogisch gedachten Weltstruktur 
mit ihrem Ähnlichkeits-Paradigma. Auch x ist hier eindeutiger Kandidat für die 
subpneumatische Dimension.

Argument 4: ‚A impliziert B und B ist nichts anderes als eine Realisierung die-
ser Implikation, so dass die Differenz zwischen A und B eigentlich als das Aus­
einandertreten der in A gegeben Einheit in ihre Momente A, A‘, A‘‘ etc. gedacht 
werden kann, ohne dass die zugrundeliegende Identität und Einheit aufgelöst 
wird‘. Man kann dieses Argument als das Argument der Entfaltung und Expres­
sivität bezeichnen, in dessen Perspektive jedes Seiende nichts anderes als eine 
mehr oder weniger angemessene Entfaltung seiner eigenen „unitas fontalis“ oder 
samenhaften Einheit darstellt. Dadurch bildet sich ‚analog‘ oder ‚magisch‘ das 

53	 Als (verbreitetes) Beispiel: ‚Der Bauer verhält sich durch das Säen zur Erde (Natur) wie sich 
Gott durch sas Säen zur Welt verhält‘. Im Corpus Hermeticum, ed. Arthur D. Nock, André-
Jean Festugière. Paris 1954, Vol. II, Tr. XIV, nn. 9–10, S. 226 wird die Analogie des Säens als 
diejenige herausgestellt, die eine eikôn (Bild) des in den Begriffen poiêsis-gignesthai (Schaf-
fen-Werden) Gemeinten sei. Das Werden (= Wachsen), das das Säen des Bauern der Natur 
vermittelt, ist Analogen des Werdens (= Geschaffen-Werden, Schöpfung) der Welt durch 
Gott. Die ‚magische‘ Kraft des Samens oder des Aktes des Säens besteht gerade in dieser 
unterstellten Vermittlung (durch Influx, durch Transformation, durch Weitergabe etc.) von 
Geistigem (Intelligiblem, Spirituellen) in Sinnliches.

54	 Massimo Luigi Bianchi: Signatura rerum. Segni, magia e conoscenza da Paracelso a Leibniz. 
Roma 1987, hier S. 7, 15f, 25f.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



154 Thomas Leinkauf 

Grundverhältnis ab, das Gott zu seiner eigenen Entfaltung einnimmt: Die Welt 
kann dann als ‚deus evolutus‘ bezeichnet werden.55

Im Diskussionsfeld der Astrologie ist festzustellen, dass diese im Sinne einer 
rationalen, kosmologisch fundierten Influxus-Theorie auf einer vorausgesetzten 
strikten Parallelität von Prozessen im himmlischen (= x) und sublunaren (= y) 
Bereich basiert, so dass ein Zustand z oder ein Prozess p in x immer einen ent
sprechenden Zustand z‘ oder Prozess p‘ in y als Resultat, Effekt des Einflusses 
(influxus) von x auf y aufweist. Diese Einflüsse, die direkte Folgen natürlicher 
Kräften und Potentiale sind, ‚überstehen‘ sozusagen die Magie-Kritik, die seit 
Pico über Francisco de Vitoria bis hin zu Del Rio mit dem begründeten Verdacht 
nicht auf Fehlschlüsse, sondern vor allem auf Voraussetzungen argumentiert, die 
reine Verstandesbegriffe (entia rationis) oder reine Fiktionen (entia fictionales, 
fictitia) an die Stelle von realen, natürlichen Agentien setzt: ‚etwas, was nicht ist 
(quod non est, z. B. das Fiktive), kann in dem, was ist (quod est), keinerlei Wirkung 
hervorbringen‘.56

1. Typus: Gott [S] – Sterne/Planeten [x] – sublunare Welt [y], älterer Typ, in dem 
die mittlere Position der Sterne gleichsam als Puffer der göttlichen Intention und 
Macht (potentia absoluta, voluntas absoluta) fungiert.

55	 Im Hintergrund steht hier der neuplatonische, vor allem von Plotin entwickelte Gedanke 
der ‚Entfaltung‘ (exelittein) des Einen in seine hypostatischen Momente, der, aufgenommen 
von Dionysius Areopagita und Johannes Scotus Eriugena, dann mit großer Wirkung von 
Nicolaus Cusanus (Grundverhältnis complicatio-explicatio) der Frühen Neuzeit vermittelt 
worden ist, hierzu siehe Stephan Meier-Oeser: Die Präsenz des Vergessenen. Zur Rezepti-
on der Philosophie des Nicolaus Cusanus vom 15. bis zum 18. Jahrhundert. Münster 1989, 
S. 174ff. Crollius: Tractatus de signaturis rerum (Anm. 50), S. 19–23, S. 23: „semen est arbor 
complicata [= A], arbor est semen evolutum & explicatum [= A‘]: unitas est numerus compli-
catus, numerus est unitas evoluta: Angelus est astra complicata, astra sunt Angelus evolu-
tus: Deus est in quo seu Archetypo mundus complicatus est divino modo: Mundus est Deus 
(ut ita dicam) evolutus“.

56	 Del Rio: Disquisitiones (Anm. 38), lib. I, c. 3, q. 1; f. 8.2 D–9.1 B, 9.1 B: „Fictitiae vero figurae 
nulla potest esse efficientiae, qua talis est, nec cum vera figura sympathia, vel amor natu-
ralis: id, quod non est, quem effectum, in eo quod est, queat producere“ Ib., q. 2; f. 11.2 A–B: 
Zwischen den einzelnen Arten (species) geistiger wie körperlicher Wesen ist keine (Spe-
zies-übergreifende) „Unterordnung“ (subiectio) möglich außer derjenigen, die den Grün-
den des Stärkeren (des Aktiven) bzw. Schwächeren (des Passiven) in einer Wechselwirkung 
entspringen: „nisi ratione actionis & passionis propter quam, quod imbecillius est, id cedit 
fortiori“ – es kann hier keine „oboedientia universalis“ geben. Die ‚mechanistischen‘ Ver­
laufserklärungen natürlicher Prozesse des Descartes und seiner Schule bis hin zu Spinozas 
Konzept von actio-passio leuchten schon hervor, und wir wissen, dass die Jesuiten mit zu 
den Ersten gehörten, die die „neue“ Erklärung natürlicher Prozesse in ein katholisch-christ-
liches Weltbild zu integrieren versuchten. Auch Vitoria hatte, in der Folge von Giovanni Pico 
und anderen, darauf gedrungen, dass die „magia naturalis“ sozusagen eine Art vorläufiger 
‚Magie‘ sei, die im Grunde ent-dämonisiert und ent-magisiert werden würde durch den 
Prozess des wissenschaftlichen Fortschritts, Muster: die bislang nicht erklärbaren ‚Kräf-
te‘ des Magneten werden in absehbarer Zeit rational aufgeschlüsselt werden, Relectiones 
(Anm. 41), S. 551–552.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



155Magie und neuplatonisches Denken

2. Typus: Himmel [x] – Kraft (Samen, virtus, vis) bzw. spiritus – individuelles 
Sein [y], neuerer Typ (durch Giovanni Pico vorgeschlagen), in dem die Position 
des Göttlichen durch die Himmelsmechanik substituiert wird, die vermittelnde 
(distributive) Funktion durch den spiritus (pneuma) bzw. die Kraft besetzt wird.

3. Typus: Gott [A] – Sterne [x] – Kräfte/spiritus – sublunare Welt, Individuen [y], 
gemischter Typ aus 1 und 2, Beispiel: Das natürliche Sein eines Menschen a in y ist 
direkte Funktion seiner Humoralkomplexion b, die selbst in direkter Abhängig
keit zu der Sternenkonstellation x zur Zeit der Geburt von a steht; A verhält sich 
dann in naturalibus – im klaren Unterschied zu theologischen Verhältnissen – zu 
a niemals immediat (wie bei Gnadenakten), sondern immer und notwendig nur 
mediat, mittels der motus caeli bzw. der Wärme-Licht-Ausstrahlung oder der ein­
zelnen Sternen-Kräften.57

In den hermetischen Argumenten und in den astrologischen Parallelitäts-Ty-
pen ließen sich mit Blick auf die komplexe Magie-Debatte fundamentale Kandi-
daten für die funktionalen ‚Gelenkstellen‘ (d. h. das Gelenk zwischen Geistigem 
und Stofflich-Materiellem) innerhalb der subpneumatischen Ebene festmachen, 
die allesamt den Bereich betreffen, den etwa Francesco Patrizi als denjenigen des 
‚Geistes‘ (pneuma, spiritus) systematisch auf die ‚Grenzscheide‘ (in horizonte) 

57	 Ein ganzes über die Welt gespanntes Netz von Kräften (virtù), das die ‚obere‘, himmlische 
Welt mit der ‚unteren‘, irdischen Welt in Kontakt hält, skizziert Della Porta: Della magia 
naturale (Anm. 38), Lib. I, c. 8, S. 18–23; Zeugen Hermes, Platon, Aristoteles (!), Iamblich, etc. 
Die Gefahren, die das frühneuzeitliche Bewusstsein hiermit verbinden konnte, liegen etwa 
in der Ansicht, dass ‚Licht‘ (als Leuchtlicht lux oder als materiell gesättigtes Licht lumen) 
eine „dämonische Macht“ haben könne, Ficino: Commentaria in Platonis Sophistam c. 46, 
Opera (Anm. 2) f. 1293 (zu 265 E–266 C): „Et in lumine potestas quaedam est daemonica, 
effectrix videlicet imaginum et umbrarum, quemadmodum et daemones solent mira quae­
dam visa non solum dormientibus et abstractis sed etiam vigilantibus ostentare“, dazu gibt 
es dann, nach Vorgaben des Platonismus, drei Stufen an Dämonen und ihrem körperlichen 
Substrat: (i) gradus igneus, corpora coelestia, (ii) gradus igneus cum aere plurimo tempe
ratus, (iii)  gradus tertius coactus quadruplici vapore elementorum, die verschiedenstufi-
ge „imagines“ oder „phantasmata“ erzeugen, die die Menschen täuschen und in die Irre 
führen können. Es kann Intention der (negativen, schwarzen) Magie sein, sich dieser Licht-
Phänomene und „imagines speculares“ oder „idola“ zu bedienen. Dies geht unter anderem 
sicherlich zurück auf Platons Figur des Glaukon in der Politeia, der mit einem Spiegel die 
Illusion einer (eben nur gespiegelten) Wirklichkeit beliebig, d. h. Wenden und Drehen und 
Ausrichten des Spiegels, erzeugt. Platon stellt dies in die Nähe der Sophistik, der Illusionis-
tik und der Zauberei. Ficino greift dies in seiner Platon-Deutung mehrfach auf, siehe die 
überzeugenden Deutungen von Michael J. B. Allen: Icastes: Marsilio Ficino’s Interpretation 
of Plato’s Sophist. Five Studies and a Critical Edition with Translation. Berkeley, Los Angeles-
Oxford 1989, S. 117–204. Strukturgleichheit zum Aberglauben, der ja durch die Gegenrefor-
mation als Ko-Phänomen zur Magie gedeutet wurde, besteht darin, dass auch hier ein x, das 
nicht x (= Gott) ist, als x (= Gott) angebetet wird, so Del Rio: Disquisitiones (Anm. 38), Lib. I, 
c. 1, S. 2.2: „si id pro Deo colatur, quod Deus non est; hunc nostri nominant: superstitionem 
falsi cultus“, ebenso wird in der (Spiegel-)Illusion ein x, das nicht x (sondern nur das Spiegel
bild x‘) ist, als x gesehen, geglaubt oder behauptet. Del Rio erweist sich unter anderem auch 
als Anhänger von Giovanni Picos Astrologie- (und Magie-) Kritik, wenn er Disquisitones 
lib. I, c. 3, q. 1; f. 10,1 A–C zu calor, lux und motus als realen influxus-Agentien mit Berufung 
in margine auf „Picus, li. 3 contra Astrol“! verweist.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



156 Thomas Leinkauf 

von intelligibel-psychischer und sensibel-körperlicher Welt stellte.58 Indem er dia
lektisch den Seins-Status des „spiritus“ als in Eins oder als zugleich geistig und 
körperlich bestimmte, eröffnete er im Rahmen der klassischen Ontologie der pla­
tonisch-aristotelischen Tradition einen Bereich aktiver Übergänglichkeit und dy­
namischer Funktionalität, in den sich die Grundfaktoren der ‚magischen‘, ‚herme­
tischen‘ und ‚astrologischen‘ Prozess-Dynamik eintragen lassen. Wärme, Licht, 
Magnetismus, Feuer u.  a. Phänomene des Natürlichen erscheinen so als stoffliche 
‚Außenseite‘ einer jeweiligen ‚inneren‘ Kraft-Einheit – wobei natürlich auch im-
mer wieder etwa von intelligibler, prinziphafter Wärme gesprochen wird, deren 
Erscheinungen, Instantiierungen, Entfaltungen dann die faktisch messbaren Wär-
megrade in re darstellen (so auch analog bezüglich des Lichtes, des Magneten etc.). 

Soweit meine Analysen und Vorschläge, wie man mit dem Phänomen des ‚Ma­
gischen‘ in der Renaissance und Frühen Neuzeit aus Sicht der Philosophie um-
gehen könnte.

58	 Siehe etwa Patrizi: Nova de universis philosophia (Anm. 3), Pampsychia II, f. 51ra, wo Patrizi 
zwei Seinsformen, die beide die Bestimmung körperlich und unkörperlich (geistig, intelli-
gibel) tragen, ‚zwischen‘ (inter) das rein Unkörperliche und das rein Körperliche einstellt: 
„Nos vero iam antea [id est Panarchia XXII, f. 47rb–va], inter hae duo (sc. incorporeum & 
corpus), veluti extrema, & sibi maxime contratia interseruiumus. Alterum incorporeis vi-
cinum incorporeum corporeum. Alterum corporibus proximum corporeum incorporeum“; 
f. 51vb: „[…] & tertia quaedam in universitate erit natura, non corporea, non incorporea, sed 
utrumque & incorporea, & corporea, ita ut media quaedam sit inter utramque. Incorpo­
reo suo, ab incorporea pendens. Corporeo vero ad corpus vergens“. Diese ‚dritte‘, ‚mittlere‘ 
Seinsform ist der „animus“ und, im Unterschied zur Rational-Seele (anima), als universales 
allgegenwärtiges geistiges Prinzip innerhalb der Welt zu denken, II f. 52ra, 52vab; IV, f. 56v 
(vinculum indissolubile, sympathia). Für die Rückbindung dieser Ontologie an Zoroaster, 
Hermes Trismegistus und Orpheus – also an die Repräsentanten der ‚prisca theologia‘ – sie-
he IV, f. 54r–56v, insbesondere 55ra.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Magie und (Al)Chemie im 16. Jahrhundert
Thesen zu ihrer Begründung im Neuplatonismus,  

bei Paracelsus und im Paracelsismus

Volkhard Wels

Nicht nur in der populären Kultur, sondern auch in zahlreichen wissenschaft-
lichen Darstellungen werden Magie und Alchemie in einem Atemzug genannt. 
Unter dem Oberbegriff der „okkulten Künste“ werden sie mit dem Geheimen, 
dem Verborgenen und Verbotenen identifiziert. Dem widerspricht die Tatsache, 
dass bis in die zweite Hälfte des 16. Jahrhunderts hinein bisher keine Quellen be
nannt worden sind, in denen diese Verbindung begrifflich hergestellt wird.1 Die 
These des folgenden Aufsatzes lautet deshalb, dass es sich bei der Verbindung von 
Magie und Alchemie um eine Entwicklung handelt, die auf die Neubestimmung 
dieser beiden Wissensformen im 16. Jahrhundert zurückgeht. Diese Neubestim-
mung ist jedoch, wie zu zeigen sein wird, keine einheitliche, denn in den beiden 
gewichtigsten Traditionslinien – dem Neuplatonismus und bei Paracelsus – wird 
die Magie ganz unterschiedlich bestimmt. Beides ist wiederum nicht identisch 
mit dem Magie-Begriff des Paracelsismus, der zwar den Namen des Paracelsus 
trägt, gerade in diesem Punkt aber weit über ihn hinausgeht. Dasselbe gilt für die 
(Al)Chemie, die als alchemia transmutatoria im italienischen Neuplatonismus 
eine äußert marginale Rolle spielt und als Chemiatrie gar nicht auftaucht. Bei 
Paracelsus dagegen ist die (Al)Chemie als pharmazeutische Chemiatrie grund-
legend. Erst im Paracelsismus – und selbst hier nur in Teilen, und dort dann er
staunlicherweise unter dem Einfluss des italienischen Neuplatonismus – kommt 
es zu einer expliziten Konvergenz von (Al)Chemie und Magie.

1		 Eine (allerdings gewichtige) Ausnahme bildet die arabische Tradition, vgl. den Beitrag von 
Braun und Forster zu Ibn Arfaʿ Raʾs in diesem Band. Auch im arabischen Picatrix, einer früh 
ins Lateinische übersetzen Kompilation magischer, astrologischer und talismankundlicher 
Texte, wird die Alchemie zumindest beiläufig der Magie unter- oder beigeordnet. Vgl. auch 
unten Anm. 101. Zumindest mitverantwortlich für die Verbindung von Alchemie und Magie 
in der neueren Forschung ist die nach wie vor einflussreiche Studie von Michel Foucault: Les 
mots et les choses (zuerst 1966). Im zweiten Kapitel hatte Foucault dort ein ‚Denken in Ähn-
lichkeiten‘ zur epistemischen Form des 16. Jahrhunderts erklärt und dieses unter anderem 
an alchemischen und magischen Texten demonstriert. Dieser Versuch verkennt nicht nur 
die gesamte Universitätsphilosophie der Zeit, die von einem (teilweise extremen) Aristote-
lismus geprägt ist, sondern verwischt auch genau die Differenzierungen zwischen Neupla-
tonismus, Paracelsus und Paracelsismus, um die es im Folgenden geht.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



158 Volkhard Wels

Um diese komplexe Sachlage angemessen darzustellen, gebe ich erstens eine 
kurze Darstellung des neuplatonischen, zweitens des paracelsischen Magie-Be-
griffs. In einem ersten Zwischenbefund arbeite ich die Gemeinsamkeit beider 
Traditionen heraus, die darin besteht, dass in beiden Fällen Magie als magia na
turalis verstanden wird, mithin als der Versuch, scheinbar unerklärbare Phäno
mene natürlich zu erklären. In einem zweiten Zwischenbefund arbeite ich die 
erheblichen Unterschiede zwischen dem Neuplatonismus und Paracelsus heraus. 
Der gewichtigste Unterschied ist dabei die bereits erwähnte Bedeutung der Al
chemie. Fünftens rekonstruiere ich deshalb den paracelsischen Begriff der Al­
chemie. In einem letzten Schritt versuche ich zu zeigen, wie in Teilen des Paracel­
sismus unter dem Einfluss des italienischen Neuplatonismus die Alchemie der 
Magie (und der Kabbala) angenähert wird. 

1	 Magie im Neuplatonismus
In ihrer Ausprägung durch Marsilio Ficino ist die Magie im Kern eine medizi-
nisch-biologische Theorie. Der Titel des Werkes, in dem Ficino seine Theorie der 
Magie entwickelt, lautet Über das Leben (De vita libri tres) und in diesem Sinne 
könnte man auch von einer ‚Theorie des Lebens‘ sprechen.2 Im engeren Sinne 
‚magisch‘ ist dabei nur das dritte Buch von De vita, dessen Titel lautet: „Wie man 
sich Leben von den Himmeln erwirbt“ („De vita coelitus comparanda“). Kernele-
ment dieser ‚Theorie des Lebens‘ ist die Annahme eines spiritus, der den Kosmos 
als eine ‚geistige‘ (gleichwohl aber körperliche, feinstoffliche) Substanz durchflu-
tet und als Träger der magischen Wirkungen dient. Thomas Leinkauf spricht von 
einer „pneumatischen Substruktur im physischen Sein“.3 Dieser spiritus kann als 
‚Weltgeist‘ (spiritus mundi) verstanden werden und bildet die Verbindung zwi-
schen dem menschlichen Mikrokosmos und dem Makrokosmos der Natur und 
der Planeten. Als ‚Lebensgeist‘ (spiritus vitae) ist er das belebende Prinzip des 
menschlichen Körpers und wird als vom Blut transportiert gedacht. Er kann mit 
der Körperwärme (die beim Tod verschwindet) und dem Atem identifiziert (oder 
zumindest in Verbindung gebracht) werden, genauso wie im makrokosmischen 
Bereich mit der vom Sonnenlicht ‚transportierten‘ Wärme. ‚Energie‘ ist ein mo-

2		 Marsilio Ficino: De vita libri tres. Drei Bücher über das Leben. Hg., übers., eingel. und mit 
Anmerkungen versehen v. Michaela Boenke. München 2012. Aus der umfangreichen For
schungsliteratur zur neuplatonischen Magie nenne ich stellvertretend für die ältere For
schung nur drei Titel mit Überblickscharakter: Brian P. Copenhaver: Magic in Western Cul-
ture. From Antiquity to the Enlightenment. Cambridge 2015; Sergius Kodera: Die gelehrte 
Magie der Renaissance von Marsilio Ficino bis Giovan Battista della Porta. In: Neue Diskurse 
der Gelehrtenkultur in der Frühen Neuzeit. Hg. v. Herbert Jaumann und Gideon Stiening. 
Berlin, Boston 2016, S. 345–387 und Bernd-Christian Otto: Magie. Rezeptions- und diskurs­
geschichtliche Analysen von der Antike bis zur Neuzeit. Berlin, New York 2011, S. 413–504. 
Aus der älteren Forschung sind hervorzuheben Daniel P. Walker: Spiritual and Demonic 
Magic from Ficino to Campanella. London 1958 und Wolf-Dieter Müller-Jahncke: Astrolo
gisch-magische Theorie und Praxis in der Heilkunde der frühen Neuzeit. Stuttgart 1985.

3		 Vgl. den Beitrag von Thomas Leinkauf in diesem Band, oben S. 136. 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



159Magie und (Al)Chemie im 16. Jahrhundert

dernes Konzept, zu dem der spiritus in einer gewissen Analogie gedacht werden 
könnte. Die eigentliche Idee der Magie, wie sie das dritte Buch entwickelt, besteht 
darin, dass man die kosmische ‚Energie‘ (den spiritus mundi) benutzen kann, um 
die Lebensenergie des menschlichen Körpers (den spiritus vitae) zu stärken. Der 
‚Weltgeist‘ (spiritus mundi) vermittelt zwischen der ‚Weltseele‘ (anima mundi als 
das belebende Prinzip) und der körperlichen Welt, dem Makrokosmos, genauso 
wie der ‚Lebensgeist‘ (spiritus vitae) zwischen der menschlichen Seele und dem 
menschlichen Körper als Mikrokosmos vermittelt.4

Was beim Sonnenlicht unbezweifelbar ist – dass es wärmt und belebt –, gilt 
auch für die spirituellen Wirkungen der anderen Planeten. Auch ihnen ent-
spricht eine bestimmte Modifikation des spiritus, auch sie wirken auf die sublu-
nare Welt und auf den Körper des Menschen. Wenn niemand bezweifeln kann, 
dass die Sonne Licht und Wärme spendet, kann man annehmen, dass auch die 
anderen Planeten nicht nur am Himmel sichtbar sind, sondern einen je spezi-
fischen Einfluss ausüben.5 Wie die Sonne durch ihre belebende Kraft mit dem 
Herzen in Verbindung steht, so die Venus mit den zeugenden, fruchtbringenden 
Kräften des menschlichen Körpers und Saturn etwa mit der Fähigkeit geistiger 
Konzentration und intellektueller Kontemplation. Astrologische Konstellationen 
und das durch die Mischung der Säfte („humores“) bedingte Temperament jedes 
Menschen stehen in einem engen und komplexen Abhängigkeitsverhältnis, das 
das eigentliche Thema des dritten Teils von De vita darstellt. Magisch relevant 
werden diese Abhängigkeitsverhältnisse von Mikro- und Makrokosmos, wenn 
bestimmte Stoffe und Lebensmittel, Amulette und Talismane, aber auch rituel-
le Praktiken (Bewegungen, Musik, Gesänge, Weihrauch etc.) eingesetzt werden, 
um – durch den gemeinsamen spiritus – eine Verbindung zwischen Makro- und 
Mikrokosmos herzustellen.6 Man stärkt den solaren spiritus, indem man solare 
‚Energie‘ herabzwingt, oder die Zeugungskraft, indem man die Verbindung zur 
Venus stärkt. Die Verbindung zwischen menschlichem und kosmischem Geist 
kann dabei auch insofern instrumentalisiert werden, als der menschliche Geist 
sich durch dieselben Verbindungen auf die astrale Ebene erheben und dort im 
Sinne eines Enthusiasmus göttlicher Einsichten teilhaftig werden kann. 

Sonnenlicht hilft gegen Depression: Das kann eine medizinische genauso wie 
eine magische Erfahrung sein. Dass Sonnenlicht wärmt, ist eine offensichtliche 
Eigenschaft, dass es gegen Depression hilft, ist eine verborgene, im Sinne des 
Wortes ‚okkulte‘ Eigenschaft.7 ‚Okkult‘ sind diese Kräfte und Eigenschaften nur 

4		 Vgl. Ficino: De vita (s. Anm. 2), III.1, S. 213–221.
5		 Vgl. Ficino: De vita (s. Anm. 2), III.4, S. 233–237.
6		 Zur Theorie der Talismane vgl. insb. Ficino: De vita (s. Anm. 2), III.15 und 16, S. 299–317. 
7		 Zum Begriff der ‚qualitates occultae‘ und seiner Umdeutung in der Frühen Neuzeit vgl. 

Paul Richard Blum: Qualitates occultae. Zur philosophischen Vorgeschichte eines Schlüssel
begriffs zwischen Okkultismus und Wissenschaft. In: Die okkulten Wissenschaften in der 
Renaissance. Hg. v. August Buck. Wiesbaden 1992, S. 45–64. Zur Entstehung des Gegensatzes 
von ‚okkulten‘ und ‚exakten‘ Wissenschaften vgl. Christoph Meinel: Okkulte und exakte Wis­
senschaften. In: Die okkulten Wissenschaften in der Renaissance. Hg. v. August Buck. Wies

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



160 Volkhard Wels

insofern, als sie verborgen im ursprünglichen Sinne des lateinischen Begriffes 
sind. Sie sind keine sichtbaren oder spürbaren Eigenschaften der Dinge, wie 
Farben, Gerüche oder Aggregatzustände, sondern verborgene, eben ‚spirituelle‘ 
Eigenschaften. Agrippa bezeichnet den spiritus mundi deshalb als das „Band 
der verborgenen Eigenschaften“ („vinculum occultarum virtutum“).8 Wer diese 
verborgenen Eigenschaften kennt, kann sich ihrer bedienen. Genau das wird im 
Neuplatonismus ‚Magie‘ genannt. Magie ist angewandte Naturphilosophie, sie 
ist eine Praxis, eine Technik, um bestimmte Wirkungen hervorzubringen, und 
darin ist sie der Medizin verwandt. Auch die Medizin ist nicht bloß ein theore-
tisches Wissen, sondern immer eine Anwendung dieses Wissens. Der Arzt, der 
um die Eigenschaften und Qualitäten der Heilpflanzen weiß, kann diese zum 
Wohl seines Patienten einsetzen. Der Magier, der außerdem noch um die ver­
borgenen Eigenschaften dieser Heilpflanzen weiß, kann auch diese einsetzen. 
Als eine solche Technik ist die Magie die höchste Form der Naturphilosophie. 
So bezeichnet sie Giovanni Pico della Mirandola in der Einleitung zu seinen 900 
Thesen, bekannt geworden unter dem Titel Von der Würde des Menschen: Magie ist 
die „höchste Vollendung der Naturphilosophie“ („naturalis philosophia absoluta 
consummatio“).9

Indem es die ‚spirituelle‘ Kraft der Gestirne ist, die durch die Magie in den 
menschlichen Körper ‚herabgezwungen‘ wird, ist die Astrologie die notwendi-
ge Schwesterdisziplin der Magie oder ein Teil von ihr. Das astrologische Wissen 
um die verborgenen Eigenschaften der astralen Körper ist notwendiger Bestand-
teil einer Magie, die sich als Theorie genau dieser verborgenen Eigenschaften 
versteht. Während Ficino sich dem Anliegen von De vita entsprechend auf die 
medizinische Dimension der verborgenen Eigenschaften beschränkt, behandelt 
Heinrich Cornelius Agrippa von Nettesheim in seiner Occulta philosophia (1510/33) 
– die einflussreichste Darstellung der neuplatonischen Magie-Theorie für das 
16. Jahrhundert – die gesamte Bandbreite dieser Eigenschaften.10 Dazu gehören 
dann etwa auch die Zahlen und Buchstaben, die genauso verborgene Eigenschaf-
ten haben wie die Kräuter oder die Elemente. Wie die Anordnung der Sterne 
am Himmel nicht nur Ergebnis mathematisch berechenbarer Planetenbahnen ist, 

baden 1992, S. 21–43, der dem Gegensatz von ‚okkulten‘ und ‚exakten‘ Wissenschaften jede 
Relevanz in historischem Kontext bestreitet. Vgl. auch dort S. 28 die präzise Bestimmung: 
„Eine bestimmte qualitas occulta als Grund für eine zweifelhafte Erscheinung angeben, hieß 
eben nichts anderes, als feststellen, daß das Phänomen vollkommen natürlich, wenn auch 
durch eine sinnlich nicht wahrnehmbare Ursache hervorgerufen sei.“

	 8	 Heinrich Cornelius Agrippa von Nettesheim: De occulta philosophia libri tres. Hg. v. V. Per-
rone Compagni. Leiden u.  a. 1992, I.14, S. 112 (Titel des 14. Kapitels). 

	 9	 Giovanni Pico della Mirandola: Oratio de dignitate hominis. Lat./Dt. Eingel. v. Eugenio Ga-
rin. Bad Homburg, Berlin, Zürich 1968, S. 70f. 

10	 Zu Agrippa vgl. Christopher I. Lehrich: The Language of Demons and Angels. Cornelius 
Agrippa’s Occult Philosophy. Leiden, Boston 2003 und die Arbeiten von Paolo Zambelli, ich 
verweise stellvertretend auf den Band: White Magic, Black Magic in the European Renais-
sance. Leiden, Boston 2007. 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



161Magie und (Al)Chemie im 16. Jahrhundert

sondern auch eine ‚spirituelle‘ Bedeutung hat, so sind Zahlen nicht bloß Zeichen, 
die man in mathematischen Operationen kombinieren kann, sondern haben eine 
verborgene, ‚spirituelle‘ Bedeutung. Die Zahl Vier kann einfach nur vier Dinge 
bedeuten, als Zahl jedoch, als ‚Vierheit‘, steht sie in einem komplexen Verhält-
nis zur Welt als ganzer, zur Natur genauso wie zur Geschichte. In diesem Sinne 
widmet ihr Agrippa ein Kapitel seiner Occulta philosophia, in dem er die Mani
festationen der ‚Vierheit‘ in ihrer Bedeutungsvielfalt auslotet.11 Die ‚magischen 
Quadrate‘, die Agrippa reproduziert und die heute als mathematische Spielereien 
erscheinen (die Summe der vertikalen und horizontalen Reihen ist immer die-
selbe), künden für Agrippa von den verborgenen Eigenschaften der Zahlen, die 
es herauszufinden gilt.12 Sie können kein bloßer Zufall sein, sondern bezeugen 
Koinzidenzen. Der Kosmos ist ein geordnetes System, in dem – durch die ‚okkul-
ten‘ Eigenschaften – alles miteinander in Verbindung steht.

Als Kabbala erscheint diese Magie, wo es um die verborgenen Eigenschaften 
der – hebräischen – Buchstaben und Namen geht.13 Ausgehend von Pico della Mi-
randola, der in seinen 900 Thesen die Verbindung von Kabbala und Magie bereits 
hergestellt hatte, entwickelt Johannes Reuchlin in seinen kabbalistischen Schrif­
ten (De verbo mirifico, 1494 und De arte cabalistica, 1517) eine äußerst komplexe, aus 
dem göttlichen Tetragramm in seiner hebräischen Form und den zehn Sefiroth 
abzuleitende Vorstellung von Magie, die im Kern analog zu Ficino aufgebaut ist.14 
Wie bei Ficino ist ihr letztes Ziel eine ‚spirituelle‘ Verschmelzung des mensch­
lichen Geistes mit den makrokosmischen Kräften. Während Ficino die theologi
sche Dimension seiner Magie-Theorie jedoch weitestgehend ausblendet,15 hatten 
Pico della Mirandola und Reuchlin aus ihr keinen Hehl gemacht. Eine der weni-
gen Thesen Picos, die die katholische Kirche nach kurzem Zögern für häretisch 
erklärt hatte, war die These, dass es keine Wissenschaft gäbe, die uns gewisser 

11	 Agrippa: Occulta philosophia (s. Anm. 8), II.7, S. 263–265. 
12	 Agrippa: Occulta philosophia (s. Anm. 8), II.22, S. 314f.
13	 Ich vereinfache auch hier stark, möchte aber wenigstens auf die Forschungsliteratur hinwei

sen, die ein komplexes Bild der Kabbala zeichnet. Vgl. in diesem Sinne Bernd Roling: Aris-
totelische Naturphilosophie und christliche Kabbalah im Werk des Paulus Ritius. Tübin
gen 2007; ders.: The Complete Nature of Christ. Sources and Structures of a Christological 
Theurgy in the Works of Johannes Reuchlin. In: The Metamorphosis of Magic from Late 
Antiquity to the Early Modern Period. Hg. v. Jan N. Bremmer u. Jan R. Veenstra. Leuven u.  a. 
2002, S. 231–266; Wilhelm Schmidt-Biggemann: Geschichte der christlichen Kabbala. Bd. 1. 
Stuttgart-Bad Cannstatt 2012 und Charles Zika: Reuchlin und die okkulte Tradition der Re­
naissance. Sigmaringen 1998. Zur Bedeutung der Kabbala bei Agrippa von Nettesheim vgl. 
Bernd Roling: Maimonides und Wissenschaftskritik. Christliche Kabbala und Sündenfall 
bei Agrippa von Nettesheim. In: Moses Maimonides (1138–1204). Hg. v. Görge K. Hasselhoff 
u. Otfried Fraisse. Würzburg 2004, S. 239–269.

14	 Vgl. Thomas Leinkauf: Reuchlin und der Florentiner Neuplatonismus. In: Reuchlin und Ita-
lien. Hg. v. Gerald Dörner. Stuttgart 1999, S. 109–132.

15	 Symptomatisch die dem dritten Buch vorangestellte „Erklärung des katholischen Autors“, in 
der es heißt, von dem folgenden Buch solle nur so viel gelten, „als von der Kirche genehmigt 
ist“. Vgl. Ficino: De vita (s. Anm. 2), III, Vorrede, S. 211.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



162 Volkhard Wels

über die Göttlichkeit Christi unterrichte als Magie und Kabbala.16 Wer die hebräi
schen Buchstaben kabbalistisch auslegen kann, begreift, dass Christus bereits im 
Alten Testament angekündigt worden ist. Das hebräische Tetragramm verweist 
auf die christliche Trinität. Der Name Jesu selbst ist, wie es Reuchlin darstellt, ein 
magisches Wort.17

Magie im Sinne Ficinos impliziert deshalb nicht unbedingt eine Form der Dä-
monenbeschwörung oder einen Teufelspakt. Für die Wirksamkeit eines Amuletts 
oder eines Talismans ist kein Dämon nötig, genauso wenig wie die Gültigkeit 
einer astrologischen Vorhersage oder die Wirksamkeit eines Medikaments ei-
nen Teufelspakt impliziert.18 Die Wirksamkeit beider Techniken hängt allein von 
den verborgenen Eigenschaften der Dinge ab, die der Magier eben kennt und 
beherrscht oder nicht. Das heißt aber auf der anderen Seite nicht, dass bei den 
magischen Operationen nicht Dämonen involviert sein können oder eine astro-
logische Vorhersage nicht deshalb zutrifft, weil sie vom Teufel inspiriert wurde. 
Dämonisches Wirken ist – jedenfalls aus theologischer Perspektive – nirgendwo 
auszuschließen, deshalb konnte man auch bei der Magie nicht vor den Dämonen 
sicher sein. Aber darin unterschied sich die Magie nicht von den anderen Wis
senschaften. Auch der Arzt konnte nicht sicher sein, ob eine Krankheit teuflisch 
verursacht war. Man konnte bei einer Pestepidemie nicht wissen, ob sie eine Stra-
fe Gottes war oder auf astrologische Konstellationen (mithin verborgene, aber 
natürliche Ursachen) zurückging. Melancholie konnte durch Saturn verursacht 
sein, durch ein bestimmtes Temperament im Sinne der Humoralpathologie oder 
durch einen Dämon. Deshalb empfahl es sich bei einem Exorzismus immer, den 
melancholisch Erkrankten sicherheitshalber zuerst durch ein Purgiermittel von 
schwarzer Galle zu befreien.19 Ein erhöhtes Risiko konnte für den Magier höch-

16	 Giovanni Pico della Mirandola: Conclusiones sive theses DCCC Romae anno 1486 publice 
disputandae, sed non admissae. Hg. v. Bohdan Kieszkowski. Genf 1973. Conclusiones magi-
cae 9, S. 79: „Nulla est scientia, que nos magis certificet de divinitate Cristi, quam magia et 
cabala.“

17	 Vgl. Johannes Reuchlin: De verbo mirifico. Das wundertätige Wort. Hg. v. Widu-Wolfgang 
Ehlers, Lothar Mundt, Hans-Gert Roloff u. Peter Schäfer unter Mitwirkung von Benedikt 
Sommer. In ders.: Sämtliche Werke Bd. I.1. Stuttgart-Bad Cannstatt 1996 und ders.: De arte 
cabalistica libri tres. Die Kabbalistik. Hg. v. Widu-Wolfgang Ehlers u. Fritz Felgentreu. In 
ders.: Sämtliche Werke Bd. II.1. Stuttgart-Bad Cannstatt 2010. 

18	 Ich vereinfache auch hier, denn Ficino übernimmt teilweise den neuplatonischen Begriff von 
Dämonen als Zwischenwesen, im Gegensatz zum christlichen Begriff der Dämonen als Teufel. 
Der Unterschied (und damit das Problem einer Abgrenzung) ist ihm durchaus bewusst. So 
heißt es in seinem Kommentar zu Platons „Gastmahl“, einige Platoniker nähmen „in Über-
einstimmung mit den christlichen Gottesgelehrten das Dasein einer gewissen Anzahl böser 
Dämonen an.“ Von diesen sei aber hier nicht die Rede. Vgl. Marsilio Ficino: Über die Liebe 
oder Platons Gastmahl. Übers. v. K. P. Hasse. Hg. u. eingel. v. Paul Richard Blum. 3., verb. Auf-
lage. Hamburg 1994, S. 193. Ich danke Daniel Queiser für diesen und einige andere Hinweise. 
Grundsätzlich zum Status der Dämonen vgl. Stuart Clark: Thinking with Demons. The Idea of 
Witchcraft in Early Modern Europe. Oxford 1997, dort bes. Teil II, „Science“, S. 149–312. 

19	 Vgl. Johann Weyer [Weier, Wier]: De praestigiis daemonum. Von Teuffelsgespenst, Zau­
berern vnd Gifftbereytern […] von Johanne Fuglino verteutscht. Frankfurt/M. 1586. Ndr. 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



163Magie und (Al)Chemie im 16. Jahrhundert

stens darin bestehen, dass er aufgrund der Verborgenheit der Ursachen, mit denen 
er hantierte, noch weniger sicher sein konnte als andere, dass sich nicht Dämonen 
einschalteten und die Wirkung vollbrachten, die er eigentlich auf magische, näm-
lich ‚spirituelle‘ Weise hatte vollbringen wollen. Das wäre dann ein impliziter 
Teufelspakt gewesen und als solcher ein Verbrechen. Aber das konnte eben auch 
jedem anderen Arzt passieren. 

Dass es Dämonen (oder Engel, für die im Grunde dasselbe gilt) gab, war für 
die Theoretiker der Magie in genau demselben Sinne selbstverständlich, in dem 
es für jeden Anderen selbstverständlich war. Wer die Existenz von Dämonen an-
zweifelte, hätte z. B. auch den Wahrheitsgehalt zahlreicher biblischer Erzählun­
gen anzweifeln müssen, allen voran die im Neuen Testament von Christus 
berichteten Exorzismen. Der entscheidende Punkt war, dass es in der Bibel klar 
verboten worden war, Dämonen zu beschwören und einen Pakt mit ihnen einzu-
gehen, während es nirgendwo verboten war, sich der verborgenen Kräfte einer 
bestimmten Pflanze oder eines Planeten zu bedienen. Um zwischen beiden klar 
zu unterscheiden, sieht sich allerdings schon Ficino gezwungen, in einer „Apolo-
gie“ zu De vita sich gegenüber dem Vorwurf zu verteidigen, Dämonenbeschwö-
rung zu lehren und die von ihm praktizierte Magie als „natürliche Magie“ (ma-
gia naturalis) von einer dämonischen zu unterscheiden.20 

Dämonenbeschwörung und ‚Teufelszwänge‘ (wie sie etwa die Clavicula Sa-
lomonis boten) waren strafbar, funktionierten aber nach denselben Prinzipien. 
Kannte man die Zeichen und Bedeutungen, die mit den entsprechenden Dämo-
nen verbunden waren, konnte man sich dieser Dämonen bedienen, genauso, wie 
man sich etwa der Kräfte eines Planeten bedienen konnte, wenn man dessen Zei-
chen und Bedeutungen kannte. Agrippa behandelt in seiner Occulta philosophia 
(III.16 ff.) deshalb die Dämonen im selben Sinne, in dem er die vier Elemente oder 
die sieben Planeten behandelt. Damit bewegt er sich allerdings – theologisch – 
auf einem erheblich schmaleren Grad als Ficino, der diese Dämonen lieber gar 
nicht oder kaum erwähnt hatte. 

Gelehrte Magie und ‚volkstümliche‘ Hexerei waren keine Gegensätze, sondern 
verschiedene Praktiken im Umgang mit Dämonen. Während die gelehrte Magie 

Darmstadt 1970, Kap. V.28, S. 373. Zu Weyer vgl. stellvertretend: H. C. Erik Midelfort: Johann 
Weyer in medizinischer, theologischer und rechtsgeschichtlicher Hinsicht. In: Vom Unfug 
des Hexen-Processes. Gegner der Hexenverfolgung von Johann Weyer bis Friedrich Spee. 
Hg. v. Hartmut Lehmann u. Otto Ulbricht. Wiesbaden 1992, S. 53–64.

20	 Ficino: Apologia. In ders.: De vita (s. Anm. 2), S. 400f.: „Auch habe ich hier gar nicht von 
der gotteslästerlichen Magie gesprochen, die auf dem Dämonenkult errichtet ist, sondern 
von der natürlichen Magie, die um der erstrebenswerten physischen Gesundheit willen die 
Gaben der Himmelswesen durch natürliche Dinge zu gewinnen sucht.“ Und etwas später: 
„Kurzum, es gibt zwei Gattungen der Magie. Die eine Gattung wird von solchen Leuten 
praktiziert, die sich durch einen besonderen Kult mit Dämonen verbünden und mit der Un-
terstützung ihrer Machenschaften häufig Ungeheuer fabrizieren. […] Der anderen Gattung 
bedienen sich solche Menschen, die zur richtigen Zeit natürliche Dinge natürlichen Ursa-
chen aussetzen, um sie auf wunderbare Weise zu formen.“ 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



164 Volkhard Wels

eine mögliche, aber verbotene Beherrschung der Dämonen implizieren konnte, 
waren die Hexen, die auf dem Scheiterhaufen verbrannt wurden, zum Opfer die-
ser Dämonen geworden. Ein Pakt mit dem Teufel, wie ihn der Faust der Historia 
eingeht, ist möglich, aber eine grobe Dummheit – jedenfalls für jemanden, der 
studiert hatte, im Unterschied zu den ‚alten Weiblein‘, die für gewöhnlich auf so 
etwas hereinfielen (so jedenfalls argumentiert Weyer, auf den gleich zurückzu­
kommen ist). Als grobe Dummheiten können auch die Taten erscheinen, zu de-
nen sich dieser Faust vom Teufel verführen lässt. Die Historia ist – aus dieser Per-
spektive – eine Propaganda-Schrift der protestantischen Kirche, in der genau die 
Dinge, die die Magie zu erklären versucht, dem Verdikt der curiositas verfallen. 

Wenn ausgerechnet Agrippa von Nettesheim als – erfolgreicher – Verteidiger 
in einem Hexenprozess aufgetreten ist, ist das eigentlich nicht bemerkenswert. 
Gerade jemand wie Agrippa, der um die Komplexität der verborgenen Ursachen 
wusste, dürfte für die brutale Schlichtheit der Hexenverfolgungen (jedenfalls 
was die ihr zugrundeliegende naturphilosophische Argumentation betrifft, im 
Gegensatz zur komplexen juristischen Sachlage) wenig übriggehabt haben. In 
einer verlorenen Schrift Gegen die Hexenverfolger (Adversus lamiarum inquisitores) 
soll er bereits das Argument entwickelt haben, das dann Johann Weyer (Wier) in 
seinem Grundlagenwerk Von den Blendwerken der Dämonen (De praestigiis daemo-
num, 1563) ausführlich dargestellt hat.21 Weyer bezweifelte darin nicht die Exis­
tenz der Dämonen oder des Teufelspakts, sondern argumentiert, dass es sich bei 
den meisten Frauen, die der Hexerei angeklagt wurden, um Frauen handelte, die 
aufgrund ihres melancholischen Temperaments zu Wahnvorstellungen neigten. 
Sie bedürften der ärztlichen Hilfe, nicht der Bestrafung. Anders als Agrippa ist 
Weyer allerdings der Meinung, dass Magie (im Gegensatz zu Hexerei) immer dä-
monisch ist und Magier deshalb hingerichtet werden müssen. Dieses Urteil mag 
auf die Entwicklungen zurückzuführen sein, die sich zwischen 1510 (dem Jahr, 
in dem Agrippa die erste Version der Occulta philosophia fertiggestellt hatte) und 
1563 (dem Jahr, in dem Weyers Werk erscheint) vollzogen haben. Im Zuge dieser 
Entwicklungen – so wäre das vielleicht tentativ zu formulieren – wird Magie wie-
der zunehmend mit dämonischer Magie identifiziert, während der Versuch, den 
Begriff der Magie als magia naturalis zu etablieren, zunehmend in die Defensive 
gerät. Wo Ficino und Pico um 1500 den Begriff der Magie also noch verwenden 
können, wenn auch schon von apologetischen Bemerkungen flankiert, da wird 
fünfzig Jahre später Magie (wieder) ausschließlich als dämonische Magie begrif-
fen. Belege dafür wären nicht nur die aufkommenden Hexenverfolgungen, son-
dern durchaus auch die Magie-Theorie selbst. Das vierte, Agrippa zugeschriebe-
ne Buch der Occulta philosophia (1565) oder das Arbatel seu de Magia veterum (1565/ 

21	 Zu Agrippas Schrift gegen die Hexenverfolger vgl. Paola Zambelli: Scholastic and Humanist 
Views of Hermeticism and Witchcraft. In: Hermeticism and the Renaissance. Hg. v. Ingrid 
Merkel u. Allen G. Debus. Washington, D. C. 1988, S. 125–165, hier S. 137f. und Wolfgang Zie-
geler: Möglichkeiten der Kritik am Hexen- und Zauberwesen im ausgehenden Mittelalter. 
Köln, Wien 1983, S. 137–199. 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



165Magie und (Al)Chemie im 16. Jahrhundert

1575) sind nicht mehr als magia naturalis zu begreifen, sondern lehren eine klar 
dämonische Magie. 

2	 Magie bei Paracelsus
Erheblich schwieriger als der Begriff der Magie im Neuplatonismus ist der Begriff 
der Magie bei Paracelsus zu bestimmen.22 Das liegt erstens an der Unzugänglich
keit und Unverständlichkeit der paracelsischen Schriften, ihrer mangelnden Sys­
tematik und – wie es vielen Interpreten scheint – terminologischen Inkongruenz. 
Während der Begriff der Magie in den frühen Schriften des Paracelsus nur spo­
radisch auftaucht und keine systematische Behandlung erfährt, entwickelt die 
Astronomia magna (1537/38) ein regelrechtes Lehrgebäude der Magie. Zweitens 
steht seit der ersten Paracelsus-Ausgabe von Johann Huser (1589–91) die Frage im 
Raum, ob man nicht nur zwischen dem ‚frühen‘ und dem ‚späten‘ Paracelsus un­
terscheiden muss, sondern auch zwischen authentischen und untergeschobenen 
Schriften. 

Die magischen Schriften waren dabei von vornherein besonders verdächtig. 
Schon Huser hatte sie deshalb 1591 im zehnten und letzten Band seiner Ausga-
be in einem „Appendix“ versammelt. Karl Sudhoff ist ihm im 19.  Jahrhundert 
in dieser Einschätzung gefolgt, als er sie in den 14. Band seiner Ausgabe aufge­
nommen hat.23 Zumindest ein gewisser Teil der Forschung insbesondere von me-
dizinhistorischer Seite hat immer dazu tendiert, diese magischen Schriften für 

22	 Zum Magie-Begriff des Paracelsus vgl. v.a. die immer noch grundlegenden Arbeiten von 
Kurt Goldammer: Der göttliche Magier und die Magierin Natur. Religion, Naturmagie und 
die Anfänge der Naturwissenschaft vom Spätmittelalter bis zur Renaissance. Mit Beiträgen 
zum Magie-Verständnis des Paracelsus. Stuttgart 1991; und ders.: Magie bei Paracelsus. In 
ders.: Paracelsus in neuen Horizonten. Gesammelte Aufsätze. Wien 1986, S. 321–343. Wichtig 
außerdem Müller-Jahncke: Astrologische-magische Theorie und Praxis (s. Anm. 2), S. 67–89, 
wiederabgedr. in: Paracelsus. Hg. v. Udo Benzenhöfer. Darmstadt 1993, S. 98–137; Heinrich 
Schipperges: Magia et Scientia bei Paracelsus. In: Sudhoffs Archiv 60 (1976), S. 76–92; Charles 
Webster: From Paracelsus to Newton. Magic and the Making of Modern Science. Cambridge 
1982; ders.: Paracelsus on Natural and Popular Magic. In: Atti del convegno internazionale 
su Paracelso. Un esame critico del pensiero. Hg. v. Istituto Paracelso. Roma 1994, S. 89–106; 
ders.: Paracelsus Confronts the Saints. Miracles, Healing and the Secularization of Magic. In: 
Social History of Medicine 8 (1995), S. 403–421 und Heinz Schott: Paracelsus und die Magie 
der Natur. In: Religion und Gesundheit im 16. Jahrhundert. Hg. v. Albrecht Classen. Berlin, 
New York 2011, S. 99–112. Zum theologischen Kontext Arlene Miller Guinsburg: Die Ideen-
welt des Paracelsus und seiner Anhänger in Hinsicht auf das Thema des christlichen Magus 
und dessen Wirken. In: Von Paracelsus zu Goethe und Wilhelm von Humboldt. Wien 1981, 
S. 27–54; sowie dies.: Paracelsian Magic and Theology. A Case Study of the Matthew Com-
mentaries. In: Medizinhistorisches Journal 16 (1981), S. 115–139. Einen Überblick bietet der 
Artikel von Urs Leo Gantenbein: Paracelsus. Theology and Magic. In: Dictionary of Gnosis 
& Western Esotericism. Hg. v. Wouter J. Hanegraaff. Bd. 2. Leiden, Boston 2005, Sp. 924–931.

23	 Vgl. Karl Sudhoff: Vorwort. In: Paracelsus: Sämtliche Werke. Hg. v. Karl Sudhoff. 14. Band. 
München, Berlin 1933, dort S. XII: „Ich selbst halte alles hier Zusammengestellte für sicher 
unecht.“ Grundlegend ist nach wie vor Karl Sudhoff: Versuch einer Kritik der Echtheit der 
Paracelsischen Schriften. Berlin 1894 und 1899. Wichtige Beiträge zur Diskussion um die 
Echtheit der paracelsischen Schriften jetzt in: Pseudo-Paracelsus: Forgery and Early Modern 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



166 Volkhard Wels

unauthentisch zu halten. Das Bild von Paracelsus als der Gründerfigur einer em-
pirischen Medizin (zu der man ihn hat machen wollen) schien sich schlecht mit 
der Berufung auf Magie zu vertragen. Dasselbe Desinteresse (jedenfalls im Ver-
gleich zu den medizinischen Schriften) haben im Übrigen auch die theologischen 
Schriften des Paracelsus erfahren, die teilweise immer noch nur als Handschrif-
ten vorliegen,24 aber wohl gerade, was die Magie betrifft, von großem Interesse 
wären. All dies zusammen genommen macht auch die folgende Interpretation zu 
einem fragilen und vorläufigen Unterfangen. Ich gehe so vor, dass ich zuerst den 
Magie-Begriff der Astronomia magna entwickle25 und diesen dann in einem zwei-
ten Schritt mit den anderen Schriften des Paracelsus abgleiche. Ich konzentriere 
mich, wie bei Ficino, auf die Kernpunkte. 

Die paracelsische Begründung der Magie ruht auf der Tatsache, dass Gott die 
Welt sowohl als „elementische“ wie als „siderische“ erschaffen hat. Beide sind kör­
perlich zu denken: die „elementische“ als die sublunare, aus den Elementen be
stehende Welt, die „siderische“ als die Welt der Gestirne. Die göttliche Schöpfung 
denkt Paracelsus als (al)chemischen Prozess, indem Gott den Menschen aus einem 
„limus terrae“ erschaffen hat, der als „quinta essentia“ aus der „elementischen“ 
und „siderischen“ Materie „ausgezogen“ worden ist.26 Man wird bei diesem „Aus
ziehen“ an eine Art Destillations- oder Sublimationsprozess denken müssen. Als 
„arcanum“ ist diese „quinta essentia“ weiterhin in der Schöpfung verborgen.27 
Nicht nur der Makrokosmos ist so entstanden, sondern auch der Mensch als Mi
krokosmos.28

Die Unterscheidung zwischen „elementisch“ und „siderisch“ ist identisch mit 
dem Gegensatz von „greiflich“ und „empfindlich“ (also der Empfindung fähig, 
‚sinnlich‘ fassbar) auf der einen und „unsichtbar“ und „unempfindlich“ auf der 
anderen Seite. Der „elementische“ Teil gehorcht den drei paracelsischen Prinzi-
pien (Sulphur, Salz und Quecksilber, vgl. dazu unten), der siderische besteht aus 
„Gemüt, Weisheit und Kunst“.29 Letzteres muss man wohl so verstehen, dass es 
die gesamte, sowohl kognitive wie emotionale Dimension bezeichnet: alles, was 

Alchemy, Medicine and Natural Philosophy. Hg. v. Didier Kahn und Hiro Hirai. In: Early 
Science and Medicine 24 (2019), S. 415–571.

24	 Einige Bände der „Neuen Paracelsus Ausgabe“ von Urs Leo Gantenbein, die insbesondere 
die theologischen Werke umfassen wird, sind bereits erschienen. Vgl. die hilfreiche Inter-
net-Seite des Projekts an der Universität Zürich. 

25	 Ich zitiere nach der Ausgabe Sudhoffs in Paracelsus: Astronomia magna oder die ganze Phi­
losophia sagax der großen und kleinen Welt. In ders.: Sämtliche Werke. Hg. v. Karl Sudhoff. 
Bd. 12. München, Berlin 1929, S. 1–444, verweise aber auch auf die sprachlich modernisierte 
und kommentierte, hilfreiche Ausgabe von Norbert Winkler, vgl. Paracelsus: Astronomia 
Magna oder die ganze Philosophia sagax der großen und kleinen Welt. Hg., bearb. u. mit 
einem Nachwort versehen v. Norbert Winkler. Frankfurt/M. 1999. 

26	 Paracelsus: Astronomia magna (s. Anm. 25), I.2, S. 31–51. 
27	 Paracelsus: Astronomia magna (s. Anm. 25), I.2, S. 37–39. 
28	 Paracelsus: Astronomia magna (s. Anm. 25), I.2, S. 37–39. 
29	 Paracelsus: Astronomia magna (s. Anm. 25), I.1, S. 20f.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



167Magie und (Al)Chemie im 16. Jahrhundert

der Mensch wissen, fühlen und denken kann, ist Teil des ‚siderischen Körpers‘.30 
Paracelsus spricht vom „Licht der Natur“ als der „Schule“ des Menschen. An 
derselben Stelle identifiziert er den „elementischen“ Körper mit dem tierischen 
Anteil des Menschen, während der „siderische“ Anteil den Menschen vom Tier 
unterscheidet.31 Auch wenn der Begriff selbst bei Paracelsus wohl noch nicht auf-
taucht: gemeint ist mit diesem ‚siderischen Körper‘ das, was später ein ‚Astral­
körper‘ heißen wird.32

Diesen zwei Körpern, dem „elementischen“ und dem „siderischen“, entspricht 
jeweils ein „Geist“, wobei Paracelsus in lateinischer Terminologie den Begriff „spi-
ritus“ verwendet, im Unterschied zu „corpus“. Wie der „elementische“ Körper 
sterblich ist, so ist auch der „elementische“ Geist, im Gegensatz zum „siderischen“, 
sterblich.33 Auf der Ebene dieses sowohl „elementischen“ wie „siderischen“ spiri-
tus vollziehen sich die „himmlischen Wirkungen“. Die gesamte Naturphilosophie 
(so muss man den paracelsischen Begriff der „astronomia“ verstehen) zerfällt 
deshalb in einen „körperlichen“, also dem Körper und der Materie gewidmeten 
Teil, und einen ‚spirituellen‘, also dem Geist gewidmeten Teil.34 

Für den Begriff der Magie sind diese Unterscheidungen insofern von funda-
mentaler Bedeutung, als Paracelsus Arzt und Magier genau darin unterscheidet, 
dass der Arzt mit dem „elementischen“ Körper und Geist zu tun hat, der Ma-
gier aber mit dem „siderischen“. Der Arzt „weiß und kent alle kreft, die in den 
kreutern seind“ und kann aus diesen Kräften (die immer astral induziert sind) 
ein Heilmittel „ziehen“. Der Magus dagegen kann die Kräfte der Gestirne in ein 
„gamaheu“, in eine „imago“ oder in einen „charakter“ – also in einen Talisman, 
ein Amulett, ein magisches Zeichen – „ziehen“: „dan die ding sein büchsen, in 
die der magus behelt diese siderischen kreft und tugent“.35 Wie der Jäger einen 

30	 Paracelsus: Astronomia magna (s. Anm. 25), I.2, S. 36f.
31	 Paracelsus: Astronomia magna (s. Anm. 25), I.1, S. 21. 
32	 Ficino, der damit die platonische Vorstellung von einem Seelenvehikel aufgreift, benutzt den 

Begriff des ‚Ätherleibs‘, vgl. Ficino: Über die Liebe oder Platons Gastmahl (s. Anm. 18), S. 197 
und S. 201. Zum Unterschied zwischen Paracelsus und Ficino in diesem Punkt vgl. unten 
Anm. 86. 

33	 Paracelsus: Astronomia magna (s. Anm. 25), I.1, S. 17f. 
34	 Paracelsus: Astronomia magna (s. Anm. 25), I.1, S. 14.
35	 Paracelsus: Astronomia magna (s. Anm. 25), I.6, S. 132f.: „ein arzt weiß und kent alle kreft, 

die in den kreutern seind. Solchs weiß auch der magus, was das in sternen ist. Und nichts ist 
im himel verborgen, das der astronomei nach inhalt seinen speciebus nit möglich sei zu wis-
sen. Nun der arzt zeucht die kraft aus den kreutern und heißt das selbig ein remedium, das 
selbi ist klein in seim gewicht und hat vil wissen vnd matten in seiner faust. Das ist, wissen 
und matten seind nicht die arznei, alein der auszug ist die arznei. Also mag auch der magus 
vil wissen im himel in ein kleines steinlein bringen und das heißen ein gamaheu oder ein 
imaginem oder einen characterem, dan die ding sein büchsen, in die der magus behelt diese 
siderischen kreft und tugent. […] und wie der arzt sein arznei in kranken geben mag und 
sie ime die selbigen krankheit wendet, also mag auch der magus solche virtutes bringen 
in einen menschen nach dem und er sie ausgezogen hat. Das ist, wie ers vom gestirn kann 
fassen, also kann ers auch volbringen, wol oder ubel.“ 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



168 Volkhard Wels

Hirsch und der Fischer einen Fisch fängt, so fängt der Magus die siderischen 
Kräfte in seinen „Figuren“ ein.36 Die Definition dieser Magie lautet: 

Erstlich vor allen dingen will ich euch underricht geben und zu verste-
hen, was magica sei. Eben das ist sie, das sie die himlische kraft mag in 
das medium bringen und in dem selbigen sein operation volbringen. Das 
medium ist der centrum, der centrum ist der mensch. Also mag durch den 
menschen die himlische macht in den menschen gebraucht werden, also 
das im selbigen menschen erfunden wird die selbige wirkung, so in der 
selbigen constellation möglich ist. Also wird aus dem selbigen menschen, 
in den die magica gebracht hat solche vires, gleich der selbig stern, wie er 
an im selbs ist, mit den selbigen secretis und arcanis; zu gleicher weis als 
senn einer ein kraut isset, im selbigen ist das kraut und seine vires, wie 
dan die vires sein.37

Magie ist deshalb für Paracelsus auch per se nichts Übernatürliches, sondern le-
diglich eine höhere Form der Medizin.38 Was der Arzt auf „elementischer“ Ebene 
tut, tut der Magus auf „siderischer“. Wie der Arzt, so bedient sich auch der Magus 
nur der Kräfte der Natur, so dass im Grunde „die natur erstlich an ir selbs ein 
maga ist“.39

In den Bereich des Übernatürlichen greift die Magie nur dort ein, wo sie über-
natürliche Zeichen auslegt. Insofern die Magie es grundsätzlich mit den Gestir-
nen zu tun hat, hat sie es gezwungenermaßen auch mit übernatürlichen Zeichen 
zu tun, denn Gott bedient sich der Kometen und Sterne als übernatürlicher Zei-
chen (im Gegensatz zu den siderischen Einflüssen der Planeten als natürlichen 
Zeichen). So ist es zu erklären, dass es drei Magier waren, die als erste von Christi 
Geburt erfahren hatten.40 Diese biblische Geschichte ist für Paracelsus – wie schon 
für das gesamte Mittelalter – von größter Bedeutung, wenn es um den Begriff der 

36	 Paracelsus: Astronomia magna (s. Anm. 25), I.6, S. 134: „So nun der magus ein ietliche kraft 
der sternen der gleichen mag herab bringen in sein verordnet subiectum, wie ein ieger ein 
hirschen in das garn und ein fischer die fisch in das nez, wie der arzt die arznei in die büch-
sen. Mag er dan nicht bilder machen, die doch nicht anderst zu erkennen seind, als sprech 
einer: mag nicht der arzt aus einer arznei ein salben machen oder ein pflaster oder ein trank 
oder ein rauch; also mag dan nicht der magus aus der firmamentischen arznei ein bildt, ein 
kugel, ein stein oder anders nehmen, dieweil es doch der form gleich ist und sein sol mit der 
kraft. Warumb sol er nicht mögen solche figuren machen die zur gesuntheit und krankheit 
helfen mögen? […] mag der himel richten uber den menschen, das natürlich fleisch hin und 
her zu bewegen und dasselbig ertöten oder erlamen oder gesunt machen und dergleichen. 
Warumb wolt dan der magus das nicht in seinem gewalt auch vermögen als wol als der arzt 
mit der arznei, sovil und ir ist, geweltigen mag und volbringen?“

37	 Paracelsus: Astronomia magna (s. Anm. 25), I.6, S.122. 
38	 Paracelsus: Astronomia magna (s. Anm. 25), I.6, S. 129: „nicht das solches unnatürlich zuge-

he; got hat das firmament wunderbarlich geschaffen. Da was seine hant macht, in dem seind 
magnalia die, die niemant auf das end komen und bringen mag.“

39	 Paracelsus: Astronomia magna (s. Anm. 25), I.6, S. 132. 
40	 Paracelsus: Astronomia magna (s. Anm. 25), I.4, S. 83: „nun ist der anfang der magica ein aus-

legung auf die unnatürlichen zeichen, sie zu erkennen, wie sie got ubernatürlich in himel 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



169Magie und (Al)Chemie im 16. Jahrhundert

Magie geht, insofern sie einen schlechthin unwiderlegbaren Beweis für die bibli-
sche Approbation der Magie bildet. Tatsächlich ist in Mt. 2 nicht von den „drei 
Heiligen“, den „drei Königen“ oder den „drei Weisen“ die Rede, wie die Stelle 
heute übersetzt wird, sondern von „magoi“, also Magiern als Angehörigen der 
persischen Priesterkaste, ‚Sternseher‘. Es waren Magier, die die Bedeutung des 
Sterns von Bethlehem zu deuten wussten.41 „Insignis magica“ nennt Paracelsus 
diese magische Auslegung übernatürlicher Zeichen.42 Die zweite Form der Ma-
gie ist „magica transformativa“, insofern durch sie Dinge verwandelt oder zum 
Leben erweckt werden können. Auch diese Form der Magie ist biblisch belegt, 
indem Moses seinen Stab in eine Schlange verwandeln konnte. „Magia charac-
terialis“ kann Wörter oder Zeichen mit himmlischen Kräften ‚aufladen‘, „gama-
heu“ bezeichnet die Herstellung von Talismanen. Eine weitere Form der Magie 
(„imagines“) vermag durch himmlische Kräfte, die sie in ein Bild herabzieht, dem 
menschlichen Körper Dinge zuzufügen, die diesem auch auf natürlichem Wege 
zustoßen können, wie etwa Behinderungen. Die „cabalistica“ schließlich vermag 
etwa, eine Stimme über weite Entfernungen hin hörbar zu machen, wie wenn 
man in ein Rohr hineinspricht, so dass die Stimme selbst über eine Meile hin 
noch hörbar ist. Insbesondere dieses letzte Beispiel zeigt, dass Paracelsus sich des 
Begriffs der Magie bedient, um unerklärliche oder schwer erklärliche Phänomene 
erklärbar zu machen, der Begriff mithin genau das umfasst, was später magia 
naturalis heißen wird.43 

Paracelsus gibt sich die größte Mühe, zwischen natürlich und übernatürlich, 
zwischen Magie und Religion eine deutliche Grenze zu ziehen.44 Dies beginnt bei 
der Anthropologie. Paracelsus unterscheidet nämlich nicht nur, wie oben darge-
stellt, zwischen dem „elementischen“ und dem „siderischen“ Leib des Menschen, 
sondern gleichzeitig ist der Mensch auch noch ein „Bildnis Gottes“, ausgehend 
von 1. Mos. 1,27 („Gott schuf den Menschen nach seinem Bilde“). Mehrfach betont 
Paracelsus, dass die Gottebenbildlichkeit des Menschen der Naturphilosophie 
(„astronomia“) verborgen bleiben muss. Als Bildnis Gottes ist der Mensch überna­
türlich.45 Der Naturphilosoph hat deshalb über Christus und die Heilsgeschichte 
nichts zu sagen, denn „Christus ist ubernatürlich und uber die natur, und die 

stellt und doch wie natürlich erscheine und erkent werden under andern, als der orientisch 
stern auf Bethlehem.“ 

41	 Der Stern von Bethlehem influierte die Welt mit der höchsten Astralkraft, der Gottnatur 
Christi, und begründet damit die Magie überhaupt erst. Vgl. Paracelsus: Labyrinthus me-
dicorum errantium. In ders.: Sämtliche Werke Abt. I, Bd. 11. Hg. v. Karl Sudhoff. München, 
Berlin 1928, S. 161–221, hier S. 205–208. Vgl. dazu Simon Brandl: Das Mysterium der incarna-
tio verbi in Alexander von Suchtens frühparacelsistischem Traktat De tribus facultatibus (um 
1565). In: Darstellung und Geheimnis. Hg. v. Jutta Eming u. Volkhard Wels. Wiesbaden 2021 
(im Erscheinen).

42	 Paracelsus: Astronomia magna (s. Anm. 25), I.4, S. 83. 
43	 Alle Beispiele nach Paracelsus: Astronomia magna (s. Anm. 25), I.4, S. 83–85. 
44	 Auch damit steht er in einer langen Tradition, vgl. Valerie Flint: The Rise of Magic in Early 

Medieval Europe. Princeton, N. J. 1991. 
45	 Paracelsus: Astronomia magna (s. Anm. 25), I.2, S. 40.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



170 Volkhard Wels

natur ist unter ime“. „Dan was got wirket, ist dem natürlichen liecht verborgen“.46 
Während der Magus nur aus den Sternen „diviniert“, „divinieren“ die Apostel 
aus dem Heiligen Geist.47 Man kann aus den natürlichen Kräften heilen, wie die 
Ärzte und die Magier, oder aus den übernatürlichen, „im namen des vatters, des 
sons und heiligen geists“.48 Die Heiligen („sancti“) wirken in Gott aus übernatür-
lichen Kräften, die Magier aus natürlichen Kräften.49 Das heißt auf der anderen 
Seite nicht, dass die Heiligen sich nicht auch magischer Methoden bedienen kön-
nen. Wenn Moses seinen Stab in eine Schlange verwandelt, tritt er als Magier auf. 

Die Heiligen wirken in Gott, die Magier aus dem Licht der Natur. Wenn beider 
Wissen verdunkelt worden ist, dann liegt das an den „Pharisäern“, den Schul-
gelehrten, die geglaubt haben, mit dem menschlichen Verstand allein etwas 
bewirken zu können. Wenn der Magier sein Wissen aus dem Licht der Natur 
bezieht, dann heißt das eben auch, dass es kein echtes Wissen gibt, das man aus 
den Büchern oder aus den Schulen beziehen könnte. Wie das gesamte Werk des 
Paracelsus ist der Begriff der Magie mit einer aggressiven Polemik gegen jede Art 
von Schul- oder Universitätsgelehrsamkeit aufgeladen.50 Insbesondere die uni-
versitäre Logik, wie sie sich von Aristoteles herleitet und das gesamte Studium 
des Mittelalters und der Frühen Neuzeit durchdringt, ist – aus der Perspektive 
von Paracelsus – Ausdruck einer unglaublichen Anmaßung:51 

46	 Paracelsus: Astronomia magna (s. Anm. 25), I.1, S. 19: „dan magica hat hie alein gewalt zu 
reden, aber der geist der biltnus der ist der ganzen astronomei verborgen, der gehört den 
zu, die in got redent und aus seinem liecht und geist. Darumb der astronomus von Christo 
nichts reden kann, noch von seinen aposteln und propheten. Dan was die biltnus antrift, 
ist der astronomei nit befolen. Christus ist ubernatürlich und uber die natur, und die natur 
ist unter ime“. S. 24: „also auch aller kinder geburt seind nach irer nativitet der astronomei 
befolen, alein ausgenommen, was nach der linien Christi ist, darinnen hat die astronomei 
nichts zu handeln. Darumb Christus, Maria, Johannes Baptista der astronomei unbekant 
sind. Dan was got wirket, ist dem natürlichen liecht verborgen“. 

47	 Paracelsus: Astronomia magna (s. Anm. 25), I.1, S. 27. 
48	 Paracelsus: Astronomia magna (s. Anm. 25), I.1, S. 27f. 
49	 Paracelsus: Astronomia magna (s. Anm. 25), I.6, S. 130: „dan wie aus got die toten erquikt 

sein, also wird der natur ir kraft vnd vermögen iren natürlichen heiligen, so magi geheißen 
werden, zu tun gewalt gegeben. Da es seind heiligen in got zur seligkeit heißen sancti, seind 
auch heiligen in got zu natürlichen kreften, die heißen magi. Got ist wunderbarlich in seinen 
heiligen, beide im reich gottes und in der natur […]. also ist die underscheit zwischen sanc-
tum und magum, das der sanctus aus got, der magus aus der natur wirket.“ 

50	 Paracelsus: Astronomia magna (s. Anm. 25), I.1, S. 29: „so diese secten nicht wer eingerissen, 
so wer die schul der apostel fürtreffenlich in großem schein und das liecht der natur in gro-
ßen künsten und wirden. Aber diese secten, die ein mutter ist der pestilenz, ein mutter neid 
und hasses, zank und haderens, der ertbidem [d. h. Erdbeben] und alles elents zwischen dem 
hausvatter und seinem son; das ist der nagend wurm, der aus der hellen gehet“.

51	 Paracelsus: Astronomia magna (s. Anm. 25), I.1, S. 28: „es ist aber eingerissen ein logica, die-
selbig hat verblendet das liecht der natur und das liecht der weisheit und eingefüret ein 
frömbde doctrin, dieselbig hat beide weisheit zwischen stül und benk nidergesezt: das seind 
diejenigen, so vor Christo angefangen, das liecht des ewigen und der natur zu verleschen 
und also durch sie verdunkelt die warheit beider liechter.“ 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



171Magie und (Al)Chemie im 16. Jahrhundert

auf das merkent, das Christus und die seinen dem liecht der natur nichts 
genomen haben, aber der phariseisch sauerteig, die in scholis wandlen, 
der natur ir macht brechen und nehmen wöllen, und sie selbs weder fol-
gen Christo, noch dem natürlichen liecht. Sie seind die toten, die die toten 
begraben, das ist kein leben ist in irem tun, dan sie lernen in entwederm 
liecht nichts, weder im natürlich noch im ewigen, und wöllens doch beide 
sein. Also ist das liecht der natur auch des heiligen geists erlescht und in 
ein unansehnelich wesen gebracht.52

Der Magier und der Heilige stehen deshalb bei Paracelsus als Figuren immer dem 
schulischen Lehrer und Professor gegenüber. Wenn der Magier aus dem Licht der 
Natur lernt, und zwar ausschließlich, und wenn alle Künste und Wissenschaften 
aus dem siderischen Himmel stammen, dann heißt das bei Paracelsus immer: Sie 
sind nicht an der Schule und nicht an der Universität zu lernen. Die allgegenwär-
tige Berufung des Paracelsus auf „Erfahrung“ und „Erfahrenheit“ richtet sich als 
Methode des Wissenserwerbs gegen die akademische Logik und den Disputati-
onsbetrieb der Universitäten. Inwieweit der Begriff darüber hinaus die modernen 
Begriffe der Empirie und des Experimentes vorprägt, ist eine Frage, die hier zum 
Glück nicht relevant ist. 

An letzter Stelle ist schließlich darauf hinzuweisen, dass die ‚natürliche Magie‘ 
in der Astronomia magna nur einen Aspekt der Magie bildet. Sie ist, in den Worten 
von Paracelsus, nur eines der „membra“ der „astronomia“ als Naturwissen im 
umfassenden Sinn. Dieses Naturwissen ist in sich selbst vierfach, insofern es als 
„naturalis“ den Mikro- und Makrokosmos umfasst, als „supera“ die neue Geburt 
in Christus, als „olympi novi“ die Werke des Glaubens und als „inferorum“ das 
Wissen um die infernalischen Geister. Jede dieser vier „Astronomien“ hat dann 
wiederum neun Teile („membra“). Die Magie ist der erste dieser Teile, die „Nigro
mantie“ (Toten- und Geisterbeschwörung) der zweite, es folgen „Nectromantie“ 
(Kristallschau, Wünschelrute u.  a.), Astrologie, „Signatum“ (Chiromantie, Physio­
gnomie u.  a.), „artes incertae“ (Geomantie, Hydromantie, Pyromantie u.  a.), „me­
dicina adepta“, „philosophia adepta“ und „mathematica adepta“ (Geometrie, Geo
graphie, Werkzeugherstellung u.  a.).

Die grundlegende Vierteilung der „Astronomie“ in „naturalis“, „supera“, 
„olympi novi“ und „inferorum“ ist für den paracelsischen Magie-Begriff insofern 
wichtig, als es mit der Magie „in Christus“ auch eine – im Sinne des Wortes – 
theologische Magie gibt: 

dise astronomia hat ir wesenlich wonung himelischen im himel und wird 
geben denen, so in der neuen geburt sind und nimpt iren ursprung aus 
Christo und wird durch die seinen volbracht, gebraucht und gefüret.53 

52	 Paracelsus: Astronomia magna (s. Anm. 25), I.1, S. 28.
53	 Paracelsus: Astronomia magna (s. Anm. 25), I.4, S. 76.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



172 Volkhard Wels

Dem entsprechend stammen die Kräfte dieser „astronomia coelestis superio
rum divorum“ nicht aus der Natur, sondern aus Christus. Diese Kräfte sind über-
natürlich: „Was die natur durch ire krefte tut, das ist natürliche magica, was die 
himlische krefte in uns tun und durch uns, ist die himlische magica, und was 
aus der natur gehet, das ist natürlich, was aus got ist das ist götlich.“54 Während 
der natürliche Magier aus der Natur wirkt, wirkt der göttliche Magier aus der 
Bibel. Er steht neben den Propheten und den Aposteln. Wer die wahren Ursachen 
der Pest als einer übernatürlich verursachten Krankheit kennen will, der darf 
nicht in Paris, Padua oder Salerno studieren, sondern muss die Offenbarung des 
Johannes lesen: „dan wollet ir wissen was magia ist, so fraget den apocalypsin, 
so wöllen wir alsdan sehen, von wannen und woraus der professor und magus 
wachset und entspringet, da werdet ir ferner die auslegung pestis finden.“ Mo-
ses, Aaron, Elias, Enoch, David und die ganze Reihe der biblischen Propheten 
sind die wahren Magier, die „gebornen cabalisten“. Statt von den vier humores 
zu schwatzen, sollten die Ärzte deshalb besser die Bibel lesen.55 Zumindest mit 
dieser Überzeugung – das sei hier nur beiläufig angemerkt – steht Paracelsus sehr 
nah bei Luthers Bibliozentrismus und im Gegensatz zu dem, was auf protestanti-
scher Seite etwa Melanchthon verkörpert.56

Wie es damit für Paracelsus eine dezidiert christliche Magie gibt, so gibt es 
mit der vierten Klasse der Astronomia auch eine dämonische, böse Magie, die bei 
Paracelsus oft den Namen „Zauberei“ trägt. Auch sie ist biblisch belegt, etwa in 
den Zauberern, mit denen Moses am Hof des Pharao zu tun bekommt (2. Mose 7) 
oder in den Apg 8.9 berichteten Zaubereien Simons. Was die drei Magier aus dem 
Morgenland von diesen Zauberern unterscheidet, ist, dass sie ihre Macht nicht 
missbrauchen.57 Das vierte (unvollständige) Buch der Astronomia magna ist den 
teuflischen Geistern und Dämonen gewidmet. Auch ihr Wirken ist nicht über-
natürlich (denn das kann nur die Magie aus Christus sein), sondern natürlich. 
Paracelsus kann die „infernalischen Geister“ geradezu als „naturales astronomi“ 
bezeichnen, wobei „astronomi“ wieder diejenigen bezeichnet, die über Naturwis
sen verfügen.58 Dieses Naturwissen ändert aber nichts daran, dass es sich um bös-

54	 Paracelsus: Astronomia magna (s. Anm. 25), II.4, S. 334.
55	 Die Zitate stammen aus dem (pseudo?)paracelsischen De pestilitate in Paracelsus: Sämtliche 

Werke. Hg. v. Karl Sudhoff. 14. Band. München, Berlin 1933, S. 597–638, hier S. 637. 
56	 Zu diesen Differenzierungen vgl. Volkhard Wels: Manifestationen des Geistes. Frömmig-

keit, Spiritualismus und Dichtung in der Frühen Neuzeit. Göttingen 2014, S. 89–130.
57	 Vgl. z. B. die (pseudo?) paracelsische Occulta philosophia in Paracelsus: Sämtliche Werke. Hg. 

v. Karl Sudhoff. 14. Band. München, Berlin 1933, S. 513–542, wo es S. 521 mit Bezug auf die 
drei Magier aus dem Morgenland heißt, dass sie eben keine Zauberer gewesen sind. Auf die 
Frage, wie das zu verstehen sei, lautet die Antwort: „Nichts anders, dann das sie ir kunst 
und große verborgne weisheit nit misbraucht haben. Dan magia ist ein solche kunst, die ir 
höchst macht und sterke durch den glauben erzeigt. Aber die zauberei mag aus ir geboren 
werden, wan sie misbraucht wird, iezt ist sie zu einer zauberei worden.“ Vgl. auch dort aus-
führlich S. 538f.

58	 Vgl. Paracelsus: Astronomia magna (s. Anm. 25), I.4, S. 76 und das den infernalischen Geis-
tern gewidmete Buch IV. 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



173Magie und (Al)Chemie im 16. Jahrhundert

artige, teuflische Wesen handelt. Wer sich auf diese Dämonen einlässt – wie etwa 
die Hexen, denen Paracelsus eine eigene Schrift (De sagis) gewidmet hat, in der 
sich die gesamte Mythologie findet, bis hin zum Ritt auf dem Besen – macht sich 
des Teufelspaktes schuldig. In diesem Punkt unterscheidet sich Paracelsus nicht 
von Ficino: Dämonische Magie ist möglich, aber eine grobe Dummheit, die als 
solche schon in der Bibel (5. Mose 18, 9–13; Gal. 5, 19–21) ausdrücklich verboten ist. 

Soweit der Versuch, den paracelsischen Begriff der Magie aus der Astronomia 
magna zu rekonstruieren. Dieser Begriff muss, soweit ich sehe, nicht in Wider-
spruch zu den vereinzelten Bemerkungen zur Magie in den frühen Schriften des 
Paracelsus stehen. So wird im Labyrinthus medicorum errantium die Magie mit der 
Anatomie verglichen, wobei das tertium comparationis ist, dass sowohl die Ana-
tomie wie die Magie das Verborgene sichtbar machen: 

dan magica ist anatomia medicinae zu gleicher weis, wie ein mezger ein 
ochsen zerlegt und man sicht alles das in im ist und wie er ist, das durch 
die haut nit mag gesehen werden. Also zerlegt die magica alle corpora der 
erznei, in denen die remdia sind was in demselbigen corpus ist.59

In den Elf Tractat heißt es, die Magie entspringe nicht aus Geistern oder Zau
berei, sondern aus „natürlichem lauf der subtilen natur“.60 Weiter heißt es dort, 
dass Magie fälschlich nur als Zauberei verstanden werde, dabei sei sie doch „ein 
natürlich Werk“ in dem Sinne, in dem schon das Anzünden eines Feuers Magie 
sei.61 Ohne Magie könne der Arzt sein „subiectum“ überhaupt nicht verstehen.62 
Schon hier wird der naturkundige Magier, der die verborgenen Eigenschaften 
der Dinge kennt, dem unfähigen, akademisch ausgebildeten Arzt gegenüberge-
stellt, der nichts von diesen Geheimnissen weiß: 

aber magische operation, gleich als die wissenheit ist der gaballia gabali-
stica, das nicht aus geistern noch zauberei entspricht, sunder aus natürli-
chem lauf der subtilen natur. Dan das ist nit die erkantnus der menschen, 
der nichts von im weiß aus seinen heimlikeiten, sunder das ist die erkant-
nus, das der mensch microcosmisch erkant werde, das ist durch beide art, 
offentlich und magisch, sichtig und unsichtig. Dan die krankheiten lassen 
sich anderst nit begreifen oder erkennen, alein die magica underricht dich 
dan des brauchs und laufs, wie der gaballischen art ist.63

Die Ähnlichkeit von Magie und Kabbala scheint hier gerade darin zu bestehen, 
dass beide Künste eine Erkenntnis des „natürlichen Laufs der subtilen Natur“ im-

59	 Paracelsus: Labyrinthus (s. Anm. 41), hier S. 204. 
60	 Paracelsus: Elf Traktat von Ursprung, Ursachen, Zeichen und Kur einzelner Krankheiten. In 

ders.: Sämtliche Werke. Hg. v. Karl Sudhoff. Bd. 1. München, Berlin 1929, S. 1–161, hier S. 147. 
61	 Paracelsus: Elf Traktat (s. Anm. 60), S. 137. 
62	 Paracelsus: Elf Traktat (s. Anm. 60), S. 145: „dan on magia verstet und erkent der arzt sein 

subiectum nit, und weißt nit, was er in der hant, weiß auch nit, womit er umbgat“.
63	 Paracelsus: Elf Traktat (s. Anm. 60), S. 147.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



174 Volkhard Wels

plizieren. An derselben Stelle heißt es weiter, indem wiederum die Magie gegen 
die Medizin der Universitäten (nach der Anweisung „irs gradirens, digerirens, 
purgirens“) und die Leibärzte der Fürsten, die sich an den Höfen einschmeicheln 
und „finanzen“, ausgespielt wird: 

dan die eußerlichen ding müssen innerlich werden. sol nun das beschehen, 
so muß die magia den grunt anzeigen und weiter kein ander facultas. aber 
sie ist nicht bekannt gesein den scribenten, drumb sie übel traktirt haben 
und den proceß der cur übel gefürt. dan die kur muß magisch fürgenomen 
werden und nicht nach der interpretation irs gradirens, digerirens, pur-
girens etc. drumb zwo theorica sein in der medizin, die so sie physicam 
heißen und die so magica heißt. und wiewol sie der physica blint seind, 
und gar doll in magia, sie lernen alein das sie statnarren werden und an 
den höfen zutütlen und finanzen, das ist ir doktorei und meisterschaft.64

Auch die in Teilen der Forschung als pseudo-paracelsisch geltenden, magischen 
Schriften widersprechen nicht unbedingt diesem Befund. Zu diesen magischen 
Schriften gehört De occulta philosophia, 1591 erstmalig im neunten Band der Aus-
gabe Husers erschienen. Der Text polemisiert scharf gegen eine Zauberei, die 
durch Zeremonien, Formel und Zeichen Dämonen zu beschwören lehrt, wie z. B. 
in der dort explizit genannten Clavicula Salomonis.65 Genauso scharf polemisiert 
der Text jedoch gegen eine universitäre Theologie, die alle Magie unterschiedslos 
als dämonische Zauberei begreift. Die echte Magie ist „die verborgnest kunst 
und größt weisheit ubernatürlicher Dingen auf erden“ und sie steht als solche 
gegen die Vernunft als „offentliche große torheit“:

und was menschlicher Vernunft unmöglich zu erfaren und zu ergründen 
ist, das mag durch dise kunst der magica erfaren und ergrünt werden. Dan 
sie ist ein große verborgne weisheit, so die Vernunft eine offentliche große 
torheit ist. Darumb wer auch gut und hoch von nöten, daß die theologi 
auch etwas wißten darvon zu sagen und auch erführen was magica were, 
und nicht so unbillicher weis, unergrünt ein zauberei nennten.66

Wer Besessene heilen wolle (wie dies Christus getan hat), müsse die Magie be
herrschen. Hexen, die diese Kunst zum Verderben und Schaden anwenden, wer
den allerdings zu Recht verbrannt.67 Auch in diesem Punkt ist der Text sehr deut
lich (und auch hier wieder sehr nah an der Position Luthers) und steht damit in 
Gegensatz zu Agrippa von Nettesheim oder Johann Weyer. Durch Hexerei ver­
ursachte Phänomene wie über weite Distanzen oder über Analogiezauber zu-
gefügte Verletzungen sind unbezweifelbar. Wer solche Verletzungen heilen will, 
kommt mit der Medizin, die er auf den „Hohen Schulen“ gelernt hat, nicht weiter. 

64	 Paracelsus: Elf Traktat (s. Anm. 60), S. 153.
65	 (Pseudo?) Paracelsus: Occulta philosophia (s. Anm. 57), S. 514. 
66	 (Pseudo?) Paracelsus: Occulta philosophia (s. Anm. 57), S. 538. 
67	 (Pseudo?) Paracelsus: Occulta philosophia (s. Anm. 57), S. 539.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



175Magie und (Al)Chemie im 16. Jahrhundert

Er muss zu den „alten weiberen, zigeineren, schwarzkünstlern, lantfarern, alten 
baursleuten und dergleichen mer unachtsamen leuten in die schul gehen und von 
inen lernen“.68

Ebenfalls als pseudo-paracelsisch gelten oft die Archidoxis magicae, 1591 im Ap-
pendix des zehnten Bandes der Huser-Ausgabe erschienen. Der Text besteht zum 
großen Teil aus konkreten Anweisungen für die Herstellung von Talismanen und 
Amuletten gegen bestimmte Krankheiten.69 Vor allem die bildlich wiedergegebe-
nen Zeichen und Schriften, mit denen die Talismane zu versehen sind, führen 
in diesem Text sehr deutlich vor Augen, wie konkret die magische Praxis (deren 
Theorie die Astronomia magna entwickelt hat) zu denken ist. Zu Paracelsus als Iko-
ne einer empirischen Medizin scheint das nicht recht zu passen. Auch hier beruft 
sich Paracelsus (oder wer immer der Verfasser war) jedoch ausdrücklich auf die 
Erfahrung. Wer nicht glaube, dass „Schlange töten“ in griechischer Sprache und 
Schrift auf einem Zettel geschrieben und auf eine Schlange gelegt, tatsächlich 
eine Schlange töten könne – denn woher sollte eine Schlange in der Schweiz die 
griechische Sprache können? –, der solle es ausprobieren.70 „Cantharides“ (was 
immer das ist), in der Hand gehalten, verwandelt den Harn in Blut: Auch das 
könne man überprüfen, genauso wie die Tatsache, dass einem toten Eisvogel 
noch mehrere Jahre das Gefieder nachwächst. Immer wieder insistiert der Verfas­
ser auf der Nachprüfbarkeit dieser Befunde. Auch in den Archidoxis magicae geht 
es um die verborgenen Eigenschaften der Dinge, die empirisch erfahrbar sind. 
Es handelt sich dabei nicht um übernatürlich zu erklärende Erscheinungen und 
nicht um dämonische Zauberei, wie der Verfasser versichert, sondern um das, 
was man wohl ein magisches Erfahrungswissen nennen muss. 

3	 Erster Zwischenbefund: Magie als magia naturalis
Ich komme zu einem ersten Zwischenbefund. Sowohl im Neuplatonismus als 
auch bei Paracelsus bezeichnet der Begriff der Magie im Kern ein Wissen um 
die natürlichen, aber verborgenen Eigenschaften der Dinge. Noch einmal sei an 
Picos Bestimmung der Magie als „höchste Vollendung der Naturphilosophie“ er-
innert, die in genau diesem Sinne zu verstehen ist: Magie hat es nicht mit über-
natürlichen, sondern mit natürlichen Kräften zu tun. Sie ist deshalb im Kern das, 
was später magia naturalis genannt werden wird.71 Die These lautet, dass die 
Etablierung des Begriffes einer ‚magia naturalis‘ im weiteren Verlauf des 16. Jahr­

68	 (Pseudo?) Paracelsus: Occulta philosophia (s. Anm. 57), S. 541.
69	 Der Text hat damit eine gewisse Ähnlichkeit zum vierten, unter dem Namen Agrippas ver-

öffentlichten Buch der Occulta philosophia Agrippas (vgl. oben Anm. 8), die Talismane und 
Amulette sind allerdings nicht identisch. 

70	 (Pseudo?) Paracelsus: Archidoxis magica. In: Paracelsus: Sämtliche Werke. Hg. v. Karl Sud-
hoff. 14. Band. München, Berlin 1933, S. 437–498, hier S. 438. Dort S. 439 die beiden anderen, 
hier zitierten Beispiele. 

71	 Diese These ist nicht neu, vgl. zuletzt Otto: Magie (s. Anm. 2), S. 491–504, der dort die ältere 
Forschung diskutiert. Vgl. auch den Beitrag von Daniel Queiser in diesem Band, der am 
Werk von Francis Bacon herausarbeitet, wie sich dieser Übergang konkret vollzieht. 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



176 Volkhard Wels

hunderts (mit della Portas Magia naturalis von 1558 als titelgebendem Konzept) 
bereits als apologetische Bewegung zu verstehen ist. In dem Maße, in dem zu-
nehmend die gesamte Magie verurteilt wird, etabliert sich (vorübergehend) der 
Begriff einer ‚magia naturalis‘ als Versuch einer Verteidigung, bevor der Begriff 
dann zugunsten einer ‚scientia naturalis‘ ganz aufgegeben wird. Schon bei Ficino 
und Pico ist mit dem Begriff der ‚magia naturalis‘ genau das gemeint: Magie als 
natürliches Erklärungsmodell für ansonsten unerklärliche Erscheinungen. Da-
mit ist auch gesagt, dass Magie bei Ficino und Pico als Versuch einer Rationali-
sierung zu verstehen ist.

Der Begriff der Magie ist deshalb bei Ficino und Pico, genauso wie bei Paracel-
sus, noch erheblich weniger belastet, als er es dann im Laufe des 16. Jahrhunderts 
sein wird. Wenn Ficino sich in der „Apologie“ seiner De vita libri tres dagegen 
verwahrt, dämonische Magie zu betreiben, ganz ähnlich wie etwas später Para-
celsus, dann dokumentieren sie damit, dass sie mit ihren Interessen an der Magie 
auf Widerstände stoßen. Sie verwahren sich bereits gegen dieselben Argumente, 
die später Bodin, Del Rio oder Weyer vertreten werden, wenn diese die ganze 
Magie als dämonisch verwerfen.72 

Was Paracelsus betrifft, hat diese These schon 1978 Kurt Goldammer vertreten, 
wenn er schreibt, Paracelsus gehe „grundsätzlich von einer wissenschaftlichen 
Erklärbarkeit der magischen Phänomene aus.“73 Da die Rolle der Magie im wis-
senschaftstheoretischen System des Paracelsus bereits vorgegeben ist, „kommt es 
nur zögernd zur Ausbildung und Verwendung des Terminus ‚magia naturalis‘, 
die sich grundsätzlich für Paracelsus von selbst versteht.“74

Sicher ist, daß bei ihm de facto ein Abbau der Bedeutung wenigstens der 
volkstümlichen und traditionellen Vorstellungen von Magie bzw. Zaube-
rei auf dem Wege kritischer Durchleuchtung und rational-wissenschaft-
licher Erklärungsversuche vollzogen wird. Die Zusammenordnung von 
Magie und Natur, Magie und Struktur bzw. Funktion des Kosmos, Magie 
und Geist, Heiligkeit und Gott ist nicht nur eine Vergeistigung des Be-
griffes und eine Einpassung ins Naturphilosophische und ins Religiös-
Theologische, sondern in Wirklichkeit wohl auch ein Beitrag zur Entmagi-
sierung des Weltbildes und des menschlichen Verhaltens zur Umwelt im 
herkömmlichen Sinne.75

72	 Vgl. auch hier wieder den Beitrag von Thomas Leinkauf in diesem Band. Aus der älteren 
Forschung verweise ich stellvertretend auf Wolf-Dieter Müller-Jahncke: Die Renaissance-
Magie zwischen Wissenschaft und Dämonologie. In: Zwischen Wahn, Glaube und Wissen
schaft. Magie, Astrologie, Alchemie und Wissenschaftsgeschichte. Hg. v. Jean-François Ber
gier. Zürich 1988, S. 127–140. 

73	 Goldammer: Magie bei Paracelsus (s. Anm. 22), S. 328f.
74	 Goldammer: Magie bei Paracelsus (s. Anm. 22), S. 333.
75	 Goldammer: Magie bei Paracelsus (s. Anm. 22), S. 333. Ähnlich auch der Befund von Schip-

perges: Magia et Scientia (s. Anm. 22), der die Nähe der Begriffe von Magia und Scientia bei 
Paracelsus beschreibt, sowie der Befund, den Guinsburg (s. Anm. 22) aus den theologischen 
Schriften erhebt. Wolf-Dieter Müller-Jahncke: Magic Medicine in the Writings of Paracelsus 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



177Magie und (Al)Chemie im 16. Jahrhundert

Der Befund lautet also auch für Paracelsus, dass mit dem Begriff der Magie 
scheinbar unerklärliche (weil auf verborgene oder siderische Ursachen zurückge-
hende) Phänomene erklärbar werden. Der Begriff der Magie ist damit Ausdruck 
einer Bemühung um Rationalisierung und – so paradox das klingt – einer, wie 
Goldammer schreibt, „Entmagisierung des Weltbildes“. Die wärmende Kraft des 
Sonnenlichts genauso wie die Kräfte des Magneten werden – durch die Magie – 
rational erklärbar, genauso wie auf der anderen Seite aber auch die tödliche Wir-
kung bestimmter Amulette oder die heilende Kraft von Reliquien. Was dieses 
letzte Beispiel betrifft, so hat Charles Webster an der paracelsischen Abhandlung 
Über die Ursachen unsichtbarer Krankheiten (De causis morborum invisibilium) gezeigt, 
dass sie gegen den im Spätmittelalter ubiquitären Heiligenkult gerichtet ist, der 
der Verehrung von deren Reliquien mirakulöse Kräfte zuschrieb.76 Das ist ein be-
sonders eindrückliches Beispiel dafür, wie die magische Erklärung die religiöse, 
mirakulöse Erklärung ersetzt und rationalisiert. Paracelsus stünde mit seinem 
Kampf gegen die Heiligenverehrung (auch hier wieder) neben Luther, nur dass 
sein Argument ein medizinisches ist: Für die Heilungen, die auf Heiligenvereh-
rung, Reliquienkulte oder Gelübde zurückgeführt wurden, wäre keine überna-
türliche Ursache (eben die Heiligen) verantwortlich, sondern eine ganze Reihe 
von anderen, durchaus natürlich – nämlich magisch – zu erklärenden Faktoren. 
Luther führt diese Heilungen dagegen allein auf den Glauben zurück. 

Gerhild Scholz-Williams kommt – aus der Perspektive der Hexen- und Gen-
derforschung – zu einem ähnlichen Ergebnis. Anders als der Hexenhammer bemü-
he Paracelsus sich um rationale Erklärungen okkulter Erscheinungen: 

This difference [to the Malleus Maleficarum] is especially noticeable when 
Paracelsus constructed scientific, rational, accessible explanations for even 
the most complicated occult realities, such as the appearance of spirits, the 
nature and activities of witches, and other magical phenomena. Wishing 
to rid these phenomena not of their magical but of their superhuman and 
nonhuman aura, he endeavored to demystify them, to make them not less 
wondrous, but more recognisable and comprehensible.77

Die Angriffe gegen die Magie kommen von theologischer Seite oder werden zu-
mindest mit theologischen Argumenten geführt. Das ist ein trivialer, aber wichti-
ger Punkt. Wenn Pico dagegen die Magie als „Vollendung der Naturphilosophie“ 
bezeichnet, dann ist damit auch gesagt: Magie hat nichts mit Theologie zu tun, 

and the Paracelsians and the Rise of Chemistry. In: Systèmes de pensée precartesiens. Hg. 
v. Ilana Zinguer u. Heinz Schott. Paris 1998, S. 35–48 geht dagegen von einer scharfen Tren-
nung zwischen paracelsischen und pseudo-paracelsischen Schriften aus und tendiert dazu, 
Paracelsus auf die Begründung einer chemiatrischen Medizin zu beschränken, die ‚Legen-
de‘ von Paracelsus als Magier dagegen auf Pseudo-Paracelsica zurückzuführen. 

76	 Webster: Paracelsus Confronts the Saints (s. Anm. 22). Vgl. in diesem Sinne auch schon 
Webster: From Paracelsus to Newton (s. Anm. 22).

77	 Gerhild Scholz Williams: Defining Dominion. The Discourses of Magic and Witchcraft in 
Early Modern France and Germany. Ann Arbor 1995, S. 54.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



178 Volkhard Wels

sie gehört zur Naturphilosophie. Ficino spricht in De vita über die naturphiloso-
phischen, natürlichen Ursache-Wirkungsverhältnisse, sozusagen die biologisch-
physiologischen Bedingungen menschlichen Lebens, nicht über die theologi-
schen. Genau dasselbe kann man von Paracelsus sagen. 

Wenn wir damit im 16. Jahrhundert einen Kampf um die Deutungshoheit erle-
ben, eine Auseinandersetzung um die Frage, ob Magie ein theologisches oder ein 
naturphilosophisches Erklärungsmodell darstellt, dann scheint sich eine Ausein
andersetzung zu wiederholen, wie sie Frank Fürbeth bereits für das 13. Jahrhun­
dert, im Anschluss an die Pariser Verurteilung aristotelischer und averroischer 
Thesen im Jahr 1277, rekonstruiert hat. Auch hier geht es um die konkurrieren-
den Erklärungsansprüche von Theologie und (aus dem arabischen Raum rezi-
pierter) Naturphilosophie. Auch hier stehen die artes magicae auf der Seite der 
Naturphilosophie, während auf der anderen Seite eine kirchliche Tradition steht, 
„die jedes magische Verfahren als pagan-dämonisch und damit superstitiös“ dis
qualifizierte.78 Während die Theologen die Magie qua impliziertem Dämonen-
pakt ablehnten, verteidigten die Vertreter der artes-Fakultäten die Magie als Na
turphilosophie. Die Notwendigkeit der Verurteilung von 1277 zeigt dabei, dass 
die magischen Verfahren als Erforschung verborgener Ursachen (wie vor allem 
der stellaren Einflüsse) an den artes-Fakultäten betrieben worden sein muss. Wie 
Fürbeth auch schon gezeigt hat, hat sich das theologische Verbot in den folgenden 
Jahrhunderten nicht durchgesetzt, wie etwa das Buch aller verbotenen Kunst (1456) 
von Johannes Hartlieb illustriert, der sich auch 1456 noch weiterhin genötigt sieht, 
gegen ein Verständnis der artes magicae als scientiae naturales Einspruch zu er
heben. Genauso zeigen Bibliothekskataloge des späten 15. Jahrhunderts, dass ma
gische Werke weiterhin als „libri naturales et mathematici“ geführt werden. Das 
wichtigste Argument für das Fortleben dieser Tradition scheint mir jedoch der 
Magie-Begriff des Paracelsus zu sein, wie er oben rekonstruiert wurde. Seine Ab­
hängigkeit von dieser Tradition – die Quellen von Paracelsus –, bedürften drin
gend einer erhöhten Aufmerksamkeit der Forschung. 

Festzuhalten bleibt damit allerdings auch, dass sich die Geschichte der Ma-
gie im Mittelalter und in der Frühen Neuzeit nicht – oder auf jeden Fall nicht 
ausschließlich – als „Ausgrenzungsdiskurs“ beschreiben lässt. Vielmehr über-
nimmt, wer Magie als „Ausgrenzungsdiskurs“ beschreibt, bereits die kirchlich-
theologische Perspektive. Magie als Naturwissen und Naturphilosophie, als der 
Versuch, natürliche Erklärungen für scheinbar übernatürliche Phänomene zu 
finden, gehört in die (Vor-) Geschichte der Wissenschaft, des Naturwissens und 
der Naturphilosophie. Aus der magia naturalis, wie sie Ficino und Paracelsus in 
unterschiedlichen Formen entwickeln, wird im weiteren Verlauf des 17. Jahrhun

78	 Frank Fürbeth: Die Stellung der artes magicae in den hochmittelalterlichen ‚Divisiones phi-
losophiae‘. In: Artes im Mittelalter. Hg. v. Ursula Schaefer. Berlin 1999, S. 249–262, hier S. 260; 
sowie Frank Fürbeth: Zum Begriff und Gegenstand von Magie im Spätmittelalter. Ein For-
schungsproblem oder ein Problem der Forschung? In: Jahrbuch der Oswald von Wolken-
stein Gesellschaft 12 (2000), S. 411–422.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



179Magie und (Al)Chemie im 16. Jahrhundert

derts die scientia naturalis. Magia naturalis wird, in den Worten von Bernd-Chri-
stian Otto, zur „Wurzel der modernen, experimentell vorgehenden Naturwis-
senschaft mit ihrem fundamentalen Ziel, natürliche Vorgänge zu beschreiben, 
zu verstehen und zu prognostizieren, diese zu initiieren, zu manipulieren, zu 
kontrollieren und zu imitieren.“79

4	 Zweiter Zwischenbefund: Unterschiede und Gemeinsamkeiten  
zwischen Neuplatonismus und Paracelsus

Wenn es, wie ich hier argumentiere, eine grundlegende Übereinstimmung zwi-
schen dem Neuplatonismus und Paracelsus darin geben sollte, dass in beiden 
Fällen der Begriff der Magie wesentlich als magia naturalis bestimmt wird, stellt 
sich die Frage einer Abhängigkeit des Paracelsus von seinen neuplatonischen 
Vorgängern (seien es nun Ficino und Pico della Mirandola oder Agrippa von Net-
tesheim und Reuchlin) umso dringlicher. Die bisherige Forschung geht zumeist 
implizit von einer solchen Abhängigkeit aus, auch wenn diese Abhängigkeit im-
mer nur beiläufig behauptet und nicht tatsächlich bewiesen worden ist.80 Die vor-

79	 Otto: Magie (Anm. 2), hier S. 491. An der Stelle heißt es allerdings weiter, und hier kann ich 
nicht mehr zustimmen: „Ficinos Ablösung des Magiebegriffs vom nunmehr über ein Jahr-
tausend gültigen, christozentrischen Ausgrenzungsdiskurs und seine radikale Aufwertung 
von magia illustriert daher auf prägnante Weise das frühneuzeitliche, humanistische Be-
dürfnis einer Beeinflussung des menschlichen Schicksals und seiner Lebenswelt jenseits 
der starren Grenzen des christlichen Weltbildes. […] Doch ist es gerade dieser Begriff, der 
– insbesondere mit seinem attributiven Zusatz naturalis – die Emanzipation der frühneu-
zeitlichen Gelehrtenwelt von kirchlich-theologischen Lehrmeinungen wie kein anderer 
verkörpert.“ Dieser Rede von den „starren Grenzen des christlichen Weltbildes“ wäre ent-
gegenzuhalten, dass Paracelsus und der Paracelsismus Magie als ein dezidiert christliches 
Unterfangen verstehen, vgl. zu diesem Kontext (stellvertretend und beispielhaft) Hanns-Pe-
ter Neumann: Natura sagax – Die geistige Natur. Zum Zusammenhang von Naturphiloso-
phie und Mystik in der frühen Neuzeit am Beispiel Johann Arndts. Tübingen 2004. Wenn es 
bei Otto S. 413 heißt: „Mit den Setzungen Augustins […] wurde diesbezüglich der grundle-
gende Rahmen für die Rezeption des Magiebegriffs im fortan dominanten christlichen Dis-
kurs rekonstruiert. Dieser Rahmen – der Magie als Dämonen- beziehungsweise (seit Tho-
mas von Aquin) als Teufelspakt definiert und die Figur des Magiers insgesamt zum Feind 
des Christentums stilisiert – ist im Rahmen seiner Rezeption durch christliche Autoren des 
Mittelalters unterschiedlich interpretiert, in seinen Grundzügen jedoch nie verlassen wor-
den“, dann unterläuft Otto seinen eigenen Befund, der – im Anschluss an Fürbeth – eben 
gelautet hatte, dass es starke Indizien für die Existenz einer mittelalterlichen Tradition gibt, 
bis hin zu Paracelsus, die die Magie als Naturphilosophie betrieben hat. 

80	 Besonders massiv und einflussreich Walter Pagel: Paracelsus. An Introduction to Philoso-
phical Medicine in the Era of the Renaissance. Basel, New York 1982 (zuerst 1962), sowie 
Walter Pagel: Das medizinische Weltbild des Paracelsus. Seine Zusammenhänge mit Neu
platonismus und Gnosis. Wiesbaden 1962, der Paracelsus als Teil einer von der Spätantike 
ausgehenden, gnostisch-neuplatonischen Bewegung versteht. Ebenfalls einflussreich Wal­
ker: Spiritual and Demonic Magic (s. Anm. 2), der sich allerdings S. 96–107 gar nicht auf Pa-
racelsus selbst einlässt, sondern dessen Magie aus dem Werk des Paracelsisten Jacques Go-
hory rekonstruiert. Die Differenzen zwischen Paracelsus und den Paracelsisten geraten so 
natürlich nicht in den Blick. Zum unbestreitbaren Einfluss Ficinos auf die Paracelsisten vgl. 
unten. Wilhelm Schmidt-Biggemann: Medieval and Neoplatonic Topics in Paracelsus’ Philo-

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



180 Volkhard Wels

herrschende Überzeugung scheint zu sein, dass es kein Zufall sein kann, dass 
zwei so ähnliche Konzeptionen der Magie unabhängig voneinander entstanden 
sein sollen, mithin Paracelsus in irgendeiner Form von Ficino abhängig gewesen 
sein muss. Schon um die Diskussion dieses Punktes anzuregen, möchte ich hier 
die Unterschiede zwischen den beiden Magie-Konzeptionen hervorheben und 
die Argumente stark machen, die gegen eine solche Abhängigkeit sprechen. 

Ein erstes, schwaches Argument ist die Tatsache, dass der Name Ficinos in den 
Schriften des Paracelsus nur zweimal genannt wird. Das ist ein schwaches Ar-
gument, weil Paracelsus grundsätzlich sehr zurückhaltend ist, was die nament-
liche Nennung von Zeitgenossen betrifft. Aber auch diese zweifache Nennung 
Ficinos geht, wie Ingo Schütze gezeigt hat, auf deutschsprachige Fachschriften 
zurück, nicht auf Lektüre der Werke Ficinos.81 Unmittelbare wörtliche Zitate von 
Ficinos Schriften sind, soweit ich sehe, bisher bei Paracelsus nicht nachgewiesen 
worden. Zwischen Ficinos De vita libri tres und Paracelsus De vita longa gibt es 
keinerlei textliche Übereinstimmungen, wenn auch eine auffällige Parallele, was 
die Möglichkeit betrifft, durch die spirituellen Kräfte der Gestirne das Leben zu 
verlängern.82

Ein zweites, ebenfalls schwaches Argument ist die Tatsache, dass die De vita 
libri tres Ficinos im nordalpinen Raum nur fünfmal (zweimal zur Lebenszeit von 
Paracelsus) gedruckt worden sind, sie Paracelsus also auch nicht unbedingt be-
gegnet sein müssen.83 Die Aufmerksamkeit, die die Forschung dem Werk Fici-

sophia sagax. In: Systèmes de pensée precartesiens. Hg. v. Ilana Zinguer u. Heinz Schott. Paris 
1998, S. 303–312 arbeitet die philosophischen Parallelen zwischen der Astronomia magna und 
dem Neuplatonismus heraus und versteht dies auch als Abhängigkeit. Müller-Jahncke geht 
in allen seinen Arbeiten zumindest implizit von einer Abhängigkeit aus, vgl. insb.: Müller-
Jahncke: Astrologische-magische Theorie und Praxis (s. Anm. 2). Kurt Goldammer schließt 
eine Kenntnis Ficinos und Picos zwar nicht aus, schreibt aber in Goldammer: Aufgaben der 
Paracelsusforschung. In: Parerga Paracelsica. Paracelsus in Vergangenheit und Gegenwart. 
Hg. v. Joachim Telle, Stuttgart 1991, S. 1–26, hier S. 10: „Strukturell ist die Gedankenwelt Ho-
henheims nicht neuplatonisch.“ Negativ auch das Urteil bei Stefan Rhein: Vergil oder die 
‚Königskerze‘. War Paracelsus Humanist? In: Nova Acta Paracelsica 7 (1993), S. 45–71, hier 
S. 66: „Bei Paracelsus läßt sich keine die philosophische Autorität als Autorität auch anerken-
nende Rezeption weder Platons, noch der Neuplatoniker, noch der Renaissance-Platoniker 
feststellen.“ Gegen die Tendenz, in Paracelsus nur eine Art vulgären Neoplatonismus aus 
zweiter Hand erkennen zu wollen, hat sich auch ausgesprochen Webster: Paracelsus on Nat-
ural and Popular Magic (s. Anm. 22), S. 89–106. 

81	 Ingo Schütze: Zur Ficino-Rezeption bei Paracelsus. In: Parerga Paracelsica. Paracelsus in Ver-
gangenheit und Gegenwart. Hg. v. Joachim Telle. Stuttgart 1992, S. 39–44.

82	 Bereits die frühen Paracelsisten, wie Gerhard Dorn, stellen allerdings die explizite Verbin-
dung zum Werk Ficinos her, vgl. Kühlmann, Telle: Corpus Paracelsisticum (s. Anm. 126), II, 
S. 904f. Vgl. dazu unten den letzten Abschnitt.

83	 Basel 1497, 1529 und 1576. Dazu die Ausgaben innerhalb der Opera omnia, Basel 1561 und 
1576. Auch in Italien ist der Text nach der Erstausgabe 1489 nur zweimal nachgedruckt wor-
den (Venedig 1498 und Bologna 1501). Dazu kommt die deutsche Übersetzung von Johannes 
Adelphus Muling, die allerdings nur das erste und zweite Buch umfasst, also gerade den 
der Magie gewidmeten, dritten Teil nicht enthält. Diese deutsche Übersetzung ist nach der 
Erstausgabe Straßburg 1505 noch sechsmal gedruckt worden (Straßburg 1507, 1509, 1521, 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



181Magie und (Al)Chemie im 16. Jahrhundert

nos hat zukommen lassen, steht in einem negativ proportionalen Verhältnis zu 
seiner Druckgeschichte in der Frühen Neuzeit. Philipp Melanchthons De anima, 
das im 16. Jahrhundert im protestantischen Bereich zum universitären Lehrbuch 
der Medizin wurde, erreichte im selben Zeitraum über hundert Auflagen. Die 
„schnelle und intensive Wirkung“ Ficinos, wie sie Panofsky, Saxl und Klibansky 
in ihrer Melancholie-Studie behauptet haben84 und wie sie seitdem in mannig-
facher Form wiederholt worden ist, soll damit nicht bestritten werden (schon im 
Hinblick auf Agrippa und Reuchlin), die Behauptung muss aber differenziert 
werden. Es spricht einiges dafür, dass im deutschsprachigen Bereich die Rezep-
tion Ficinos aus theologischen Gründen mit der Reformation abbricht,85 die Re-
zeption mithin nicht nur schnell und intensiv, sondern auch sehr kurz gewesen 
ist. Die um 1570 einsetzende Rezeption des Neuplatonismus im Paracelsismus 
(vgl. dazu unten) bezeugt zwar eine intensive, aber auch sehr elitäre Rezeption. 
Zu einem Lehrbuch ist Ficinos Werk nie geworden. 

Ein etwas stärkeres Argument gegen eine Abhängigkeit ist das unterschiedli-
che Erscheinungsbild der Werke. Ficino ist ein Humanist, der sich selbstverständ-
lich nur in lateinischer Sprache äußert. Seine Werke sind systematisch gegliedert 
und entwickeln ihre Konzeptionen und Begriffe stringent auseinander. Auch 
wenn Ficino nicht an einer Universität im engeren Sinne gelehrt hat, atmen seine 

1528, 1531, 1537). Auch die handschriftliche Überlieferung ist im nordalpinen Raum sehr 
schmal, vgl. Kaske und Clark in ihrer Einleitung zu Marsilio Ficino: Three Books on Life. 
A Critical Ed. and Transl. with Introd. and Notes by Carol V. Kaske u. John R. Clark. Bing-
hamton, NY 1989, S. 9–11. Zur Rezeption von De vita im deutschsprachigen Schrifttum vgl. 
Antje Wittstock: Melancholia translata. Marsilio Ficinos Melancholie-Begriff im deutsch-
sprachigen Raum des 16. Jahrhunderts. Göttingen 2011. Auch die Druckgeschichte der Oc-
culta philosophia Agrippas ist eher bescheiden, wenn auch größer als im Fall von Ficinos De 
vita. Nach der Erstausgabe 1531 des ersten Buches und der drei Bücher 1533 wird der Text 
im 16. Jahrhundert bis 1567 noch sieben Mal gedruckt (Titelauflagen nicht mitgezählt), dazu 
zwei Ausgaben in den Opera omnia. Nur zum Vergleich: Agrippas De incertitudine et vanitate 
erfährt im selben Zeitraum mehr als die doppelte Anzahl von Drucken. Wenn es nach der 
Druckgeschichte geht, ist Agrippa im 16.  Jahrhundert eher als Skeptiker wahrgenommen 
worden denn als Magier. In Anbetracht der Tatsache, dass der Paracelsismus im selben Zeit-
raum im wahrsten Sinne des Wortes Bibliotheken gefüllt hat, fällt die Editionsgeschichte des 
Neuplatonismus damit sehr schmal aus.

84	 Raymond Klibansky, Erwin Panofsky, Fritz Saxl: Saturn und Melancholie. Studien zur Ge-
schichte der Naturphilosophie und Medizin, der Religion und der Kunst. Frankfurt/M. 
1992, S. 49. 

85	 Vgl. meine Argumente in: Zum theologischen und sozialhistorischen Kontext der neupla-
tonischen Enthusiasmus-Theorie in Italien, Deutschland und Frankreich. In: Marsilio Fici-
no in Deutschland und Italien. Hg. v. Jutta Eming u. Michael Dallapiazza. Wiesbaden 2017, 
S. 235–274. Zu den Unterschieden zwischen Ficinos und Melanchthons Melancholie-Theorie 
vgl. Wels: Der Begriff der Dichtung in der Frühen Neuzeit. Berlin, New York 2011, S. 261: 
Während Ficino die besondere Begabung des Melancholikers auf göttliche Inspiration zu-
rückführt, führt Melanchthon sie auf eine besondere, humoralpathologische Anlage ohne 
göttliche Einwirkung zurück. Mit dieser ‚protestantischen‘ Bestimmung ist Melanchthon 
für die Poetik der folgenden Jahrhunderte erheblich bedeutsamer geworden als alle neupla-
tonischen Poetiken zusammen. 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



182 Volkhard Wels

Werke den Geist akademischer Bildung. Ficino mag kein Professor gewesen sein, 
aber er steht in einer schulischen, institutionellen Tradition. Er hat – in scharfem 
Gegensatz zu Paracelsus – keine Probleme mit der sich auf Galen berufenden, me-
dizinischen Lehre der Universitäten. Seine De vita libri tres basieren auf der Lehre 
von den vier Temperamenten, wie sie auf Aristoteles und Galen zurückgeführt 
wird. Paracelsus dagegen lehnt beide grundsätzlich und von seinen frühesten bis 
zu seinen letzten Schriften ab. Paracelsus ist alles andere als ein Humanist.86 Er 
bedient sich ausschließlich der deutschen Sprache und auch das in einer äußerst 
eigenwilligen, bewusst ‚kunstlosen‘ Art und Weise. Die Astronomia magna bean-
sprucht zwar von ihrem Aufbau her, ein systematisch angelegtes Werk zu sein. 
Wer allerdings versucht, ihre wuchernden und sich überlagernden Unterteilun-
gen zu verstehen, wird diesen Anspruch stark relativieren müssen. Von einer ter-
minologischen Konsequenz, wie bei Ficino, kann nur bedingt die Rede sein. Das 
eigentliche Genre von Paracelsus – dieser Eindruck drängt sich bei der Lektüre 
seiner Schriften auf – ist die mündliche Unterweisung, die in ihren Abschweifun-
gen und Exkursen, ihrer direkten Anrede des Zuhörers und Lesers überall durch 
die schriftliche Form hindurchscheint. Aus Paracelsus spricht nicht der Profes-
sor, sondern der wandernde Arzt und ‚Wunderheiler‘, der ‚Meister‘, der sich an 
den kleinen Kreis seiner Schüler wendet. Für seine akademischen Kollegen und 
ihr Buchwissen, für die ‚Schulmedizin‘, hat er nur höchste Verachtung übrig. 

Wenn Paracelsus vom Neuplatonismus abhängig wäre, müsste man zudem 
davon ausgehen, dass er diese Abhängigkeit absichtlich verschleiert hat, indem 
er sich einer völlig anderen Terminologie bedient. Seine äußerst eigenartigen Be
griffsprägungen („iliaster“, „hylech“, „gamaheu“ usw.) stammen sicherlich nicht 
aus dem Neuplatonismus. Gerade die Verwendung eines Begriffs wie „cabbala“ / 
„gabalia“, den er nun tatsächlich etwa von Pico oder Reuchlin übernommen ha-
ben könnte, ist dabei am merkwürdigsten, denn was Paracelsus damit bezeich-
net, hat offensichtlich überhaupt nichts mit der jüdischen, spekulativen Theolo-
gie zu tun, die Reuchlin zu rekonstruieren beansprucht. 

Stärker als diese eher formalen Argumente wiegen die inhaltlichen Unterschie-
de. Dazu gehören an erster Stelle die unterschiedlichen Traditionen, in die sich 
beide mit ihrem Wissen stellen. Der programmatischen Berufung des Paracelsus 
auf die „Erfahrung“ und auf das „Licht der Natur“ (wie auch immer diese Begrif-
fe zu verstehen sind) ist bei Ficino nichts entgegen zu stellen. Ficino beruft sich 
auf Platon und die Tradition einer prisca theologia, einer auf vorbiblische Zeiten 
zurückgehenden Weisheitslehre, die dann in Platon ihren literarischen Ausdruck 
gefunden hätte. An den völlig vereinzelten Stellen dagegen, an denen der Name 

86	 Rhein: Vergil oder die ‚Königskerze‘ (s. Anm. 80), S. 45–71, kommt S. 71 zu dem Ergebnis, 
Paracelsus spreche der Antike „jede hermeneutische, literarische, wissenschaftliche und er-
zieherische Potenz völlig ab und entzieht damit dem zeitgenössischen Humanismus seine 
Basis und seine Legitimation. Paracelsus hat am humanistischen Diskurs Teil durch Provo-
kation und Negation und stellt sich eben dadurch außerhalb der humanistischen Respublica 
litterarum.“ 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



183Magie und (Al)Chemie im 16. Jahrhundert

Platons (und mehr als der Name ist es nicht) in den Werken des Paracelsus auf-
taucht (nach dem Index der Ausgabe Sudhoffs), wird er im wahrsten Sinne des 
Wortes mit Aristoteles und Galen über einen Kamm geschoren. Paracelsus – man 
kann das nicht genug betonen – lehnt die Autorität der Antike grundsätzlich ab, 
genauso wie er überhaupt jedem Buchwissen die Gültigkeit bestreitet. Es ist das 
„Licht der Natur“, die „Erfahrenheit“ – und natürlich die Bibel –, aus der der Arzt 
seine Kenntnisse bezieht. Wer die Natur beherrschen lernen will, wie es das Ziel 
der Magie ist, der muss in die Schule der Natur gehen.

Das gewichtigste Argument für eine Abhängigkeit ist dagegen die Tatsache, 
dass wir es in beiden Fällen mit einer dezidiert medizinisch fundierten Magie zu 
tun haben. Sowohl Ficino als auch Paracelsus haben sich als Ärzte der Magie zu-
gewandt. Ebenfalls gemeinsam ist beiden, dass es diese medizinische Perspektive 
ist, die zur Annahme einer spirituellen Substanz führt, die als Träger der magi-
schen Wirkungen fungiert. Allerdings könnte man hier bereits einwenden, dass 
der spiritus Ficinos nur wenig mit dem ‚Astralkörper‘ des Paracelsus gemein hat. 
Während der spiritus Ficinos als eine lichtartige Substanz den Kosmos durchflu-
tet und so die magischen Wirkungen ermöglicht, scheint man bei Paracelsus eher 
davon ausgehen zu müssen, dass sich das Firmament im Menschen ‚spiegelt‘.87 
‚Innerer‘ und ‚äußerer‘ Himmel stehen in einer wesenhaften Verbindung oder 
sind sogar als eins zu denken – wie auch immer man sich das vorstellen soll. Es 
ist sicher richtig, dass die Magie bei Ficino und Paracelsus darauf beruht, dass 
der Mikrokosmos des menschlichen Körpers mit dem Makrokosmos in substan
zieller Verbindung steht, mithin die Magie unauflöslich mit der Astrologie ver-
bunden ist. Aber die Art, wie diese Verbindung gedacht wird, ist nicht dieselbe.

Ein dritter, nun wirklich grundlegender Unterschied zwischen Ficino und 
Paracelsus ist der theologische Begründungszusammenhang. Während Ficino in 
De vita ohne irgendwelche biblischen Referenzen auskommt und in seiner Theo-
logia platonica eine Theologie als philosophisches, neuplatonisches System ent-
wickelt, ebenfalls ohne im engeren Sinne biblische Bezüge, sind diese biblischen 
Bezüge bei Paracelsus allgegenwärtig, auch und gerade im magischen Kontext. 
Man könnte sogar den Eindruck haben, dass es gerade die biblisch bezeugte 
Präsenz magischer Wirkungen ist, von der als Faktum Paracelsus ausgeht und 
die zu erklären er sich bemüht.88 Es waren die Magier aus dem Morgenland, die 
zuerst von der Geburt Christi erfuhren und die Heilungen, die von Christus in 
den Evangelien berichtet werden, die die Existenz der Magie verbürgen und die 
irgendwie ‚vernünftig‘, ‚wissenschaftlich‘, erklärt werden müssen. Ficino dage-
gen nennt die drei Magier – und das ist symptomatisch – vor allem an der Stelle, 
wo es ihm um eine Verteidigung der Magie gegenüber der kirchlichen Theologie 
geht, nämlich in der „Apologie“ zu den De vita libri tres. Dort dann allerdings 

87	 Vgl. dagegen Pagel: Das medizinische Weltbild des Paracelsus (s. Anm. 80), S. 54–62, der Pa-
racelsus gerade hier in einer neuplatonisch-gnostischen Tradition stehen sieht. 

88	 So schon Webster: Paracelsus on Natural and Popular Magic (s. Anm. 22). 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



184 Volkhard Wels

auch gleich im Titel.89 Paracelsus findet die Magie gerade in der Bibel und er be-
müht sich, diese Magie verständlich zu machen, ihre Wirkungsweise zu erklären. 
Diesen Befund bestätigen wohl auch die (nach wie vor nur handschriftlich vor-
liegenden) Kommentare zum Matthäus-Evangelium des Paracelsus, wie sie Arle-
ne Miller Guinsburg untersucht hat: Das Interesse von Paracelsus gilt Christus 
als einer exemplarischen Verkörperung magischer Kräfte.90 Während Pico und 
Reuchlin der Überzeugung sind, dass die Kabbala dabei hilft, das Wesen Christi 
besser zu verstehen, als es aus den neutestamentlichen Schriften verständlich 
wird, ist Paracelsus genau umgekehrt der Meinung, dass man die Magie aus der 
Bibel heraus erklären muss. 

Das vierte und wichtigste Argument, das gegen eine Abhängigkeit vom Neu-
platonismus spricht, ist jedoch die schlechthin grundlegende Bedeutung der  
(Al)Chemie im Werk des Paracelsus. Die Magie ist für Paracelsus wichtig, aber kei
nesfalls zentral. In den Schriften Picos und Ficinos spielt, genau umgekehrt, die 
Alchemie keine nennenswerte Rolle. Das ist im Falle der De vita libri tres ziemlich 
bemerkenswert, denn eigentlich hätte der chemiatrische Grundgedanke – dass 
man die stellar induzierte, wirkende Kraft aus einer Pflanze oder einem Metall 
durch Destillation dieser entziehen und als Medikament verwenden kann – dem 
Konzept des Werkes sehr nahegelegen. Aber diese Art von pharmazeutischer Al-
chemie, von Chemiatrie taucht in De vita nicht auf. Die Pharmazeutik, die dieses 
Werk überall entfaltet, ist nicht (al)chemisch begründet.

Die einzige Stelle in De vita, die alchemisch deutbar ist und als solche auch 
sehr einflussreich war, ist eine Passage im dritten Kapitel des dritten Buches.91 An 
dieser Stelle heißt es, der in den Metallen gebundene spiritus könne durch eine 
Art Destillation aus diesen gewonnen werden. Würde der spiritus des Goldes 
von diesem getrennt, könne dieser dann auf ein anderes Metall appliziert wer
den und dieses zu Gold transmutieren. Diese eine Stelle hat genügt, um – wie 
Peter Forshaw gezeigt hat – Ficino für das 16. Jahrhundert zu einem bedeuten-
den Alchemiker werden zu lassen.92 Dafür verantwortlich ist auch ein mehrfach 
gedruckter, alchemischer Text (De arte chimica), der schon im 16.  Jahrhundert 
Ficino zugesprochen und 1572 unter seinem Namen publiziert wurde. Der Text 
entwickelt eine metall-transmutatorische Alchemie, die sich sehr gut an die Pas-
sage aus De vita anschließen lässt. Sylvain Matton hat in seiner Edition des Textes 

89	 Vgl. Ficino: De vita (s. Anm. 2), S. 396.
90	 Vgl. Guinsburg: Paracelsian Magic and Theology (s. Anm. 22). Vgl. auch den Befund in 

Guinsburg: Die Ideenwelt des Paracelsus (s. Anm. 22).
91	 Ficino: De vita (s. Anm. 2), III.3, S. 230.
92	 Alle Angaben nach Peter Forshaw: Marsilio Ficino and the Chemical Art. In: Laus Platonici 

philosophi. Marsilio Ficino and his Influence. Hg. v. Stephen Clucas, Peter J. Forshaw u. Va-
lery Rees. Leiden 2011, S. 249–271. Vgl. außerdem Sylvain Matton: Marsile Ficin et l’alchimie. 
Sa position, son influence. In: Alchimie et philosophie à la Renaissance. Hg. v. Jean-Claude 
Margolin u. Sylvain Matton. Paris 1993, S. 123–192. Zur Nähe von Ficinos spiritus-Theorie 
zur Alchemie Augurellis vgl. Hiro Hirai: Le concept de semence dans les théories de la ma-
tière à la Renaissance. Turnhout 2005, S. 62–66.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



185Magie und (Al)Chemie im 16. Jahrhundert

diesen (anders als das 16. Jahrhundert) dennoch nicht Ficino zugesprochen, son-
dern Agrippa von Nettesheim, der allerdings seinerseits in diesem Punkt von 
Ficino abhängig wäre.93 Wer auch immer der Verfasser war: Bemerkenswert im 
Vergleich zu Paracelsus ist hier vor allem, dass es sich um eine alchemia transmu-
tatoria handelt, die auf die supponierten Wirkkräfte des Goldes rekurriert. Damit 
stehen Ficino und Agrippa in einer anderen Tradition als die pharmazeutische 
Chemiatrie des Paracelsus (vgl. unten). 

Wie Ficino, so erwähnt auch Agrippa von Nettesheim in De occulta philosophia 
die Alchemie nur höchst beiläufig.94 In Kapitel I.7 ist Agrippa (wie Ficino) der 
Meinung, man könne die stellar induzierte „quinta essentia“ aus den Elemen-
ten, in denen sie besonders gut ‚gespeichert‘ und aus denen sie gleichzeitig gut 
abzutrennen wäre (wie den Metallen), durch alchemische Sublimation heraus-
holen und sie dann verwenden, um geringwertigere Metalle in höherwertige zu 
verwandeln.95 Interessanterweise richtet sich auch die Polemik im 90. Kapitel 
von De incertitude et vanitate scientiarum atque artium (1530), das der Alchemie ge-
widmet ist, allein gegen die alchemia transmutatoria, nicht gegen eine pharma-
zeutische Alchemie. Diese taucht auch im 84. Kapitel, der Pharmazeutik gewid-
met, nicht auf. Daraus ist sicherlich nicht zu folgern, dass Agrippa nicht auch 
deren Unsicherheit und Nichtigkeit hätte erweisen können, als vielmehr, dass 
diese chemiatrische Pharmazeutik zu diesem Zeitpunkt noch nicht zur Genüge 
in öffentliche Erscheinung getreten war, als dass sie schon ein eigenes Kapitel 
verdient hätte. Agrippas Polemik gegen die Alchemie („der ich übrigens gar nicht 
so ablehnend gegenüberstehe“,96 heißt es ausdrücklich) richtet sich nicht gegen 
die Möglichkeit einer Verwandlung der Elemente, sondern gegen diejenigen, die 
diese Alchemie nur aus Habgier praktizieren. Das dürfte eine durchaus typische 
Haltung für die Frühe Neuzeit gewesen sein, angesichts der Tatsache, dass es 
bis ins 18. Jahrhundert hinein macht- und kriegslüsterne Fürsten waren, die La-
borpraktiker finanziert haben, um künstliches Gold herzustellen. Diese Polemik 
gegen die Praxis der Alchemie an den Höfen darf nicht mit einer Polemik gegen 
die Alchemie als ganze verwechselt werden. 

93	 Vgl. die Einführung von Sylvain Matton in Heinrich Cornelius Agrippa von Nettesheim: 
De Arte Chimica. A Critical Edition of the Latin Text with a Seventeenth-Century English 
Translation. Hg. v. Sylvain Matton. Paris, Mailand 2014. 

94	 Vgl. Wolf Dieter Müller-Jahncke: The Attitude of Agrippa von Nettesheim (1486–1535) to-
wards Alchemy. In: Ambix 22 (1975), S. 134–150. Vgl. dagegen zuletzt Claus Priesner: Über 
die Wirklichkeit des Okkulten. Naturmagie und Alchemie in der Frühen Neuzeit. In: Dis-
kurse der Gelehrtenkultur. Hg. v. Herbert Jaumann. Berlin, New York 2011, S. 305–345, hier 
S. 320, der – ohne jeden Textbeleg – die Alchemie bei Agrippa zu einem „integralen Teil des 
okkulten Wissens“ erklärt. 

95	 Agrippa: Occulta philosophia (s. Anm. 8), I.7, S. 99–101, vgl. dort außerdem I.14, S. 112–114. 
96	 Zit. nach der deutschen Übersetzung von Güpner, vgl. Heinrich Cornelius Agrippa von Net-

tesheim: Über die Fragwürdigkeit, ja Nichtigkeit der Wissenschaften, Künste und Gewerbe. 
Mit einem Nachwort hg. v. Siegfried Wollgast. Übers. u. mit Anm. versehen v. Gerhard Güp-
ner. Berlin 1993, hier S. 225.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



186 Volkhard Wels

Agrippas Desinteresse an der Goldherstellung ist jedoch noch in anderer 
Hinsicht bemerkenswert. Müller-Jahncke hat darauf hingewiesen, dass Agrippa 
sich nicht nur in seinen Briefen als praktizierender (Al)Chemiker zeigt, sondern 
in seinem Antidotum contra pestem (1518/1529) (al)chemisch hergestellte Medika-
mente gegen die Pest zusammenträgt. Das ist dieselbe (al)chemische Tradition, 
in der auch Paracelsus steht. Interessant ist deshalb, dass Agrippa zwischen der 
Theorie der Magie in De occulta philosophia und der chemiatrischen Praxis, die 
den Pestmedikamenten zugrunde liegt, keine Verbindung herstellt, genauso wie 
in der Polemik in De incertitudine. Auch das ist ein Argument dafür, dass Magie 
und Alchemie aus neuplatonischer Perspektive noch um 1530 nicht miteinander 
verbunden werden: Die alchemia transmutatoria gerät zwar bei der Theorie der 
Elemente flüchtig in den Blick, die alchemia medica aber gar nicht. 

Interessanterweise verknüpft trotzdem Erasmus in einer kritischen Reaktion 
auf Agrippas Occulta philosophia bereits Alchemie, Magie und Kabbala,97 und Juli-
us Cäsar Scaliger spottet 1557 in seinen Exercitationes exotericae in einem Zug über 
Alchemie und Magie.98 Allerdings sieht Scaliger deren Gemeinsamkeit nicht in 
ihrem ‚okkulten‘ Charakter, sondern in ihrer Wirkungslosigkeit. Damit greift er 
ein durchaus gängiges Argument der scholastischen Magie-Diskussion auf, das 
sich gut in seine Polemik gegen die qualitates occultae als asylum ignorantiae 
fügt. Die Annahme ‚verborgener Eigenschaften‘ der Dinge, deren sich die Magie 
bedient, ist demnach nur ein Symptom von Unwissenheit. Das richtet sich gegen 
den Begriff einer ‚occulta philosophia‘ als Philosophie verborgener Ursachen, ge-
gen deren Ausweitung Scaliger mit seinem aristotelischen Begriff von scientia als 
Ursachenforschung polemisiert.99

Soweit ich sehe, gibt es im Neuplatonismus eines Pico, Ficino oder Agrippa 
keine weiteren, darüber hinausgehenden Bezüge zur Alchemie. Meine These 
– und als solche sei sie hier noch einmal100 zur Diskussion gestellt – ist allerdings 
weitreichender. Es scheint nämlich nicht nur im Neuplatonismus, sondern auch 
im ganzen lateinischen101 Mittelalter keine Verbindung zwischen Magie und Al­
chemie hergestellt worden zu sein. Weder die grundlegenden Texte der alchemia 

	 97	 Vgl. Müller-Jahncke: Attitude of Agrippa (s. Anm. 94), S. 147. 
	 98	 Julius Cäsar Scaliger: Exercitationes exotericae. Paris 1557, vgl. dort die exercitatio 327, S. 444f. 

Zu Scaligers Naturphilosophie vgl. Kuni Sakamoto: Julius Caesar Scaliger, Renaissance Re-
former of Aristotelianism. A Study of his Exotericae Exercitationes. Leiden, Boston 2016.

	 99	 Zum Begriff der qualitates occultae und seiner Umdeutung in der Frühen Neuzeit vgl. 
Blum: Qualitates occultae (s. Anm. 7). 

100	 Aus der Perspektive der Alchemie habe ich die These bereits formuliert in Volkhard 
Wels: Die Alchemie der Frühen Neuzeit als Gegenstand der Wissensgeschichte. In: Magia 
daemoniaca, magia naturalis, zouber. Schreibweisen von Magie und Alchemie in Mittelal-
ter und Früher Neuzeit. Hg. v. Peter-André Alt u.  a. Wiesbaden 2015, S. 233–265, hier S. 247f.

101	 Die Einschränkung auf das lateinische Mittelalter ist insofern von Bedeutung, als es im 
arabischen Raum eine solche Verbindung zu geben scheint, vgl. die bereits oben, Anm. 1 
gemachte Einschränkung. Auch in der Wissenssystematik von Dominicus Gundissalinus 
(ca. 1150) werden u.  a. Medizin, Astrologie, Nigromantie [hier als nicht-dämonische Nigro-
mantie verstanden], die „Talismankunst“ („de imaginibus“), navigatio und die Alchemie 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



187Magie und (Al)Chemie im 16. Jahrhundert

transmutatoria (etwa die Summa perfectionis Pseudo-Gebers, die Turba philosopho
rum, Roger Bacon, Albertus Magnus, das Rosarium philosophorum), noch die einer 
spirituellen, religiösen Ausdeutung alchemischer Prozesse verpflichteten Texte 
(etwa die Aurora consurgens oder das Buch der Heiligen Dreifaltigkeit), noch die einer 
pharmazeutischen, an Destillationsverfahren ausgerichteten Alchemie zugehö-
rigen Texte (Johannes de Rupescissa, Hieronymus Brunschwig, Philipp Ulstad), 
und auch nicht die der Mineralogie und Bergwerkstechnik zugehörigen Texte 
(Buch der Alaune und Salze, ‚Bergwerksbüchlein‘, Georg Agricolas De re metallica) 
stellen eine Verbindung zur Magie her.102 Dasselbe gilt auf der anderen Seite für 
die Handbücher der Dämonenbeschwörung (Clavicula Salomonis, ‚Höllenzwän-
ge‘). Auch von dieser Seite werden keine Verbindungen zur Alchemie hergestellt. 

Trotzdem besitzt die Verbindung von Alchemie und Magie eine derartige Prä-
senz, dass sie nicht nur die populäre Kultur durchdringt, sondern es teilweise 
auch bis in die wissenschaftlichen Darstellungen hinein geschafft hat.103 Meine 
Gegenthese lautet, dass die Verbindung von Alchemie, Magie und Astrologie als 
‚okkulten‘ Künsten auf das 17. und 18. Jahrhundert zurückgeht und mithin eine 
Folge der Entwicklungen ist, die sich im 16.  Jahrhundert anbahnen. Zu diesen 
Entwicklungen gehört die Verengung des Begriffs der Magie auf dämonische 
Magie (im Unterschied zu einer magia naturalis, die sich in der scientia naturalis 
auflöst) und die Verengung des Begriffs der Alchemie auf eine spirituelle, her-
metische Kunst, von der sich im 17. Jahrhundert die Chemie als ‚experimentelle 
Naturwissenschaft‘ abspaltet.104 Die These lautet weiter, dass am Anfang dieser 

als Naturwissen zusammengefasst. Ich danke Frank Fürbeth für diesen und einige andere 
Hinweise.

102	 Zur Vielzahl der alchemischen Traditionen in Mittelalter und Früher Neuzeit vgl. – noch 
immer grundlegend – den Artikel von Joachim Telle: Alchemie. Historisch. In: Theologi-
sche Realenzyklopädie. Berlin, New York 1978, Bd. 2, S. 199–227.

103	 Am prominentesten Priesner: Über die Wirklichkeit des Okkulten (s. Anm. 94). Auch die 
beiden populärwissenschaftlichen Darstellungen Claus Priesner: Geschichte der Alche-
mie. München 2011 und ders.: Chemie. Eine illustrierte Geschichte. Darmstadt 2015 be-
haupten diese Verbindung, ohne dafür Textbelege zu nennen, genauso wenig wie Helmut 
Birkhan: Magie im Mittelalter. München 2010 oder Richard Kieckhefer: Magie im Mittel-
alter. München 1995. Ausgewogener das Urteil bei Anne-Charlott Trepp: Religion, Magie 
und Naturphilosophie. Alchemie im 16. und 17.  Jahrhundert. In: Im Zeichen der Krise. 
Religiosität im Europa des 17.  Jahrhunderts. Hg. v. Hartmut Lehmann u. Anne-Charlott 
Trepp. Göttingen 1999, S. 473–493. Ich verzichte auf weitere Nachweise in der älteren For-
schung. Nachdrücklich hingewiesen sei dagegen auf die Darstellungen der Alchemie von 
Bruce Moran: Distilling Knowledge. Alchemy, Chemistry and the Scientific Revolution. 
Cambridge, Mass. 2005; Lawrence M. Principe: The Secrets of Alchemy. Chicago u.  a. 2013; 
Didier Kahn: Le fixe et le volatile. Chimie et alchimie, de Paracelse à Lavoisier. Paris 2016 
(dort S. 83–86 auch schon der Hinweis, dass es erst mit Paracelsus zu einer Allianz von 
Alchemie und Magie kommt) und Jost Weyer: Geschichte der Chemie. Bd. 1. Berlin 2018. In 
keiner dieser Darstellungen spielt die Magie eine Rolle.

104	 Zur ‚okkultistischen‘ und ‚esoterischen‘ Vereinnahmung der Alchemie vgl. Lawrence M. 
Principe und William R. Newman: Some Problems with the Historiography of Alchemy. 
In: Secrets of Nature. Astrology and Alchemy in Early Modern Europe. Hg. v. Anthony 
Grafton u. William R. Newman. Cambridge 2001, S. 385–430.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



188 Volkhard Wels

Entwicklungen Paracelsus steht, in dessen Werk Magie und Alchemie zumindest 
in eine bedingte Nähe geraten. Die Frage, die mir deshalb am dringendsten er-
scheint, lautet, wie diese Verbindung bei Paracelsus zu erklären ist. 

5	 Die (Al)Chemie des Paracelsus
Während die Magie für Paracelsus eine wichtige, aber keine zentrale Rolle spielt, 
ist die (Al)Chemie für ihn schlechthin fundamental.105 Dabei ist an erster Stelle der 
Begriff der (Al)Chemie zu differenzieren, denn für eine Alchemie, die versucht, 
Gold herzustellen, hat Paracelsus nur Verachtung übrig. Es geht dabei nicht um 
die Frage, ob die Verwandlung der Metalle grundsätzlich überhaupt möglich ist 
(daran dürfte für jeden, der gesehen hatte, wie aus Kupfer und Zink Bronze oder 
aus Sand und Pottasche Glas entstand, kaum Zweifel bestanden haben), sondern, 
ob sich eine solche Umwandlung tatsächlich auch technisch bewerkstelligen ließ, 
und dann – ganz grundsätzlich –, ob man sich einer solchen, nur auf weltlich-
ökonomische Ziele gerichteten, von Habgier getriebenen Arbeit widmen sollte. 
Aus dieser Perspektive hat Paracelsus, an dessen Frömmigkeit überhaupt kein 
Zweifel besteht,106 für eine solche Alchemie nur Verachtung übrig.107 Paracelsus 
steht nicht in der Tradition einer alchemia transmutatoria, sondern in der Tradi-

105	 Zur Alchemie des Paracelsus vgl. stellvertretend Bruce T. Moran: Andreas Libavius and 
the Transformation of Alchemy. Separating Chemical Cultures with Polemical Fire. Saga-
more Beach, Ma 2007; Hirai: Le Concept de Semence (s. Anm. 92); Luigi Massimo Bianchi: 
The Visible and the Invisible. From Alchemy to Paracelsus. In: Alchemy and Chemistry in 
the 16th and 17th Centuries. Hg. v. Piyo Rattansi u. Antonio Clericuzio. Dordrecht 1994, 
S. 17–50; Urs Leo Gantenbein: Paracelsus und die Quellen seiner medizinischen Alche-
mie. In: Religion und Gesundheit im 16. Jahrhundert. Hg. v. Albrecht Classen. Berlin, New 
York 2011, S. 113–164 und Wolf-Dieter Müller-Jahncke und Julian Paulus: Die Stellung des 
Paracelsus in der Alchemie. In: Paracelsus (1493–1541). „Keines andern Knecht …“. Hg. v. 
Heinz Dopsch u.  a. Salzburg 1993, S. 149–154. Peter Morys: Medizin und Pharmazie in der 
Kosmologie Leonhard Thurneissers zum Thurn (1531–1596). Husum 1982 bietet eine prä-
zise Zusammenfassung der paracelsischen Prinzipien in der Rezeption Thurneyssers. Aus 
der älteren Forschung hervorzuheben ist Pagel: Paracelsus. An Introduction (s. Anm. 80) 
und Allen G. Debus: The Chemical Philosophy. Paracelsian Science and Medicine in the 
Sixteenth and Seventeenth Centuries. New York 1977. Aus kulturwissenschaftlicher Per-
spektive vgl. Ute Frietsch: Häresie und Wissenschaft. Eine Genealogie der paracelsischen 
Alchemie. München 2013. Der Beitrag von Andrew Sparling: Paracelsus, a Transmutation-
al Alchemist. In: Ambix 67 (2020), S. 62–87, der eine Neubewertung von Paracelsus’ Hal-
tung zur alchemia transmutatoria bietet, ist leider zu spät erschienen, als dass ich ihn noch 
angemessen in Betracht hätte ziehen können.

106	 Zur Theologie des Paracelsus vgl. die Arbeiten von Urs Leo Gantenbein, ich verweise 
stellvertretend auf den Artikel Gantenbein: Paracelsus. Theology and Magic (s. Anm. 22); 
Gantenbein: Grundzüge der paracelsischen Theologie (s. Anm. 22) und auf Gantenbein: 
Paracelsus als Theologe (s. Anm. 22). Aus der älteren Forschung hervorzuheben ist Kurt 
Goldammer: Paracelsus. Natur und Offenbarung. Hannover 1953 und Ute Gause: Paracel-
sus (1493–1541). Genese und Entfaltung seiner frühen Theologie. Tübingen 1993. Andrew 
Weeks: Paracelsus. Speculative Theory and the Crisis of the Early Reformation. New York 
1997 und Charles Webster: Paracelsus. Medicine, Magic and Mission at the End of Time. 
New Haven, London 2008 verorten Paracelsus in den religiösen Strömungen der Zeit.

107	 Vgl. die Zusammenstellung der Belege bei Joachim Telle: Paracelsus als Alchemiker. In: Pa-

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



189Magie und (Al)Chemie im 16. Jahrhundert

tion einer alchemia medica oder Chemiatrie, das heißt einer sich wesentlich auf 
Destillationsverfahren stützenden Pharmazeutik, wie sie wirkmächtig Johannes 
de Rupescissa (De consideratione quintae essentiae rerum omnium, entstanden um 
1350) vertreten hatte108 und wie sie schon vor Paracelsus in mannigfachen Aus
prägungen praktiziert worden war.109

Im Buch Paragranum (1530) begründet Paracelsus die Medizin auf der Philo-
sophie als Naturwissen, der Astronomie als Kenntnis der Gestirne und auf der 
(Al)Chemie. (Al)Chemie ist dabei im weitesten Sinne die Kunst, sich der Natur 
in ihren „subtilen“ und „scharfen“ Wirkungen zu bedienen. Sie ist die „Vollen-
dung“ der Natur in dem Sinne, in dem der Bäcker aus dem Getreide Brot backt. 
Die Natur liefert das Getreide, aber erst im Backen als einem chemischen Prozess 
vollendet sich die Natur, indem das Getreide zu Brot wird:

Nun weiter zu dem dritten grund, darauf die arznei stehet, ist die alchi-
mei. wo hierin der arzt nicht bei dem höchsten und größten geflissen vnd 
erfaren ist, so ist es alles umbsonst, was sein kunst ist. dan die natur ist so 
subtil und so scharpf in iren dingen, das sie on große kunst nicht will ge-
brauchet werden; dan sie gibt nichts an tag, das auf sein stat vollendet sei. 
sonder der mensch muß es vollenden. dise vollendung heißet alchimia. 
dan ein alchimist ist der becke in dem so er brot backt, der rebman in dem 
so er den wein macht, der weber in dem das er tuch macht. also was aus 
der natur wachst dem menschen zu nuz, derselbige der es dahin bringt, 
dahin es verordnet wird von der natur, der ist ein alchimist.110 

(Al)Chemie ist damit Pharmazeutik als chemische Herstellung von Medikamen-
ten. Diese Pharmazeutik muss sich an der Natur orientieren, d. h. an den chemi-

racelsus und Salzburg. Hg. v. Heinz Dopsch u. Peter F. Kramml. Salzburg 1994, S. 157–172, 
hier S. 169. 

108	 Vgl. Udo Benzenhöfer: Johannes’ de Rupescissa Liber de consideratione quintae essentiae omni-
um rerum deutsch. Studien zur Alchemia medica des 15. bis 17. Jahrhunderts mit kritischer 
Edition des Textes. Stuttgart 1989. 

109	 Vgl. Telle: Paracelsus als Alchemiker (s. Anm. 107), der S. 158 die „anmaßend-hochfahren-
den Züge“ des paracelsischen Anspruchs, neue pharmazeutische Wege eingeschlagen zu 
haben, stark relativiert: „Vor dem Hintergrund, daß der Alchemia medica bzw. der wich
tigsten Methode der alchemischen Arzneimittelgewinnung, der Destillation, ausweislich 
des Aqua-vitae-Schrifttums, der bekannten Destillierbücher H. Brunschwigs, Ph. Ulstad 
oder K. Gessners, aber auch nach Zeugnis mancher Handschriften alchemomedizinischen 
Inhalts bereits breite Bahn gebrochen worden war, die Alchemia medica vor und neben 
ihrem vermeintliche ‚Begründer‘ Paracelsus gepflegt worden ist, sehen wir Paracelsus 
mit seiner Forderung, ‚Artzney vnnd Alchimey‘ solle ‚allwege beyeinander stehen‘, in den 
Bahnen einer seit längerem geübten Praxis, erscheint Hohenheims Anspruch, er habe an
dere pharmazeutische Wege eingeschlagen als seine Zeitgenossen sonst, nicht frei von 
anmaßend-hochfahrenden Zügen.“ 

110	 Paracelsus: Das Buch Paragranum. In ders.: Sämtliche Werke. Hg. v. Karl Sudhoff. Bd. 8. Mün­
chen 1924, S. 133–221, hier S. 181. Ähnlich die Bestimmung der Alchemie im 5. Kapitel des 
Labyrinthus medicorum errantium, vgl. Paracelsus: Labyrinthus (s. Anm. 41), hier S. 186–190.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



190 Volkhard Wels

schen Prozessen, wie sie in der Natur überall zu beobachten sind, nicht an dem 
„Spintisieren“ der Apotheker, also an ihrem erfahrungslosen Buchwissen:

dan die natur zeigt dir selbst an in den dinge, was du dich hierinnen be-
fleißen solt, damit das du deine arznei in ein wirkung bringest. gleich als 
der somer die birnen und die trauben, also sol auch dein arznei eingefürt 
werden, und so sie also eingefürt wird werden, so wirstu deiner arznei 
gut end haben.111

Es ist die ‚spirituelle‘ Wirkung des Sonnenlichts, durch das die Natur den che-
misch zu denkenden Reifungsprozess der Birne vollendet. Deswegen kann es 
keine (Al)Chemie ohne ‚Astrologie‘ (also Kenntnis der Einflüsse der Gestirne) 
geben, denn es sind die Gestirne, die für die (al)chemischen Prozesse in der ele-
mentischen Welt verantwortlich sind – und nicht die vier Qualitäten, wie die 
antike Medizin glaubte:

so nun das also ist, so muß der arzt seine weis lassen faren mit gradibus 
und complexionibus, humoribus und qualitatibus, sonder muß mit gewalt 
die arznei erkennen in die gestirn; das ist, er muß der arznei art erkennen 
nach dem gestirn, das also oben und unden astra sind. und dieweil die arz
nei nichts sol one den himel, so muß sie durch den himel gefürt werden.112

In den Medikamenten sind die arcana die wirkenden, verborgenen „Tugenden“ 
und „Kräfte“, die von den Gestirnen „geführt“ werden. Innerhalb des Menschen 
ist es der Magen, der als „archeus“ diese arcana durch einen (al)chemischen Pro-
zess in den menschlichen Körper überführt. Wie die Gestirne eine bestimmte 
Krankheit verursachen, so muss der Arzt durch die (Al)Chemie den negativen 
Einfluss durch einen positiven Einfluss ausgleichen. In der Sprache des Paracel-
sus: Der Arzt „dirigiert“ durch die (Al)Chemie die Gestirne, die in den arcana 
wirken. Der Magen löst diese arcana chemisch aus der Materie des Medikaments 
und überführt sie in den Körper. Wenn es dem Arzt nicht gelingt, die arcana che-
misch so zuzubereiten, dass der Magen sie herauslösen kann, hat er versagt und 
die arcana werden mit dem Stuhl ausgeschieden:

da get nun her das dirigiren; so du ein arznei eingibest, so muß dirs der 
magen bereiten, und er ist der alchimist. Nun ist es dem magen möglich, 
dahin zubringen, das die astra annemen, so wird sie dirigirt, wo nicht so 
bleibt sie im magen und gehet durch den stul aus.113

Diese pharmazeutische (Al)Chemie hat offensichtlich nichts mit der Herstellung 
von Gold zu schaffen, sondern ist das, was heute Biochemie genannt wird. Ältere 
Medizinhistoriker haben aufgrund solcher Theorien Paracelsus nicht nur zuer-

111	 Paracelsus: Paragranum (s. Anm. 110), S. 182.
112	 Paracelsus: Paragranum (s. Anm 110), S. 183.
113	 Paracelsus: Paragranum (s. Anm. 110), S. 185. 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



191Magie und (Al)Chemie im 16. Jahrhundert

kannt, dass er die Tätigkeit des Magens erstmals als chemischen Prozess denkt, 
sondern auch, dass er – anders als die antike Medizin, die jede Krankheit auf ein 
Ungleichgewicht der Säfte zurückführt – Krankheit erstmalig als eigene Entität 
denkt.114 Auch die prominente Bedeutung, die mineralische Medikamente bei Pa-
racelsus haben (im Gegensatz zur vor allem auf der Pflanzenheilkunde beruhen-
den Pharmazeutik der Antike), ist durch diese (al)chemische Hypothese zu erklä-
ren, denn die Kräfte der Gestirne können sich eben genauso in Pflanzen wie in 
Mineralien ‚speichern‘. Wie neu auch immer diese medizinischen Annahmen des 
Paracelsus sind:115 sie begründen die fundamentale Bedeutung der (Al)Chemie 
für die ärztliche Tätigkeit. Nur wer die (Al)Chemie kennt, kennt die Geheimnis-
se der Natur.116 Der Arzt muss „calcinieren“ und „destillieren“ können, er muss 
durch das Feuer die Dinge „zerbrechen“, um ihre arcana „dirigieren“ zu können:

und wie das korn, das faul wird in der erden, vor dem und es wachst, 
und darnach in seine frücht gehet, also hie auch im feur die zerbrechung 
geschihet. und da fermentiren sich die arcanen und geben von inen die 
corpora und gehent in ir aufsteigen zu iren exaltationibus, deren zeit ist 
calciniren, sublimiren, reverberiren, solviren etc.117

Die technische Seite dieser (Al)Chemie entwickelt Paracelsus in den Archidoxen, 
die in ihrem Untertitel dann auch de mysteriis naturae heißen.118 Paracelsus be-
handelt hier die „Scheidung der Elemente“ gegliedert nach den Substanzen (Me-
talle, Kräuter, Fleisch, usw.); die Techniken der Extraktion der „quinta essentia“, 
ebenfalls gegliedert nach den Substanzen; die Arten der arcana; die „magisteria“ 
(‚Auszug‘ oder Veränderung einer Substanz ohne Scheidung der Elemente, wie 
z. B. bei Fermentationsprozessen); die „specifica“ der Substanzen (Geruch, Ge-
schmack, chemische Wirkungen) und die „Elixiere“ (Lösungen). 

114	 So wären die beständigen Polemiken gegen die antike Säftelehre zu erklären, vgl. z. B. Pa­
racelsus: Paragranum (s. Anm. 110), S. 186f.: „darumb so wisset allein das, das die arcana 
seind, die da tugent und kreft seind, darumb so seind sie volatilia und haben kein corpora 
und sein chaos und seind clarum und seind durchsichtig und seind in gewalt des gestirns. 
Und so du das gestirn weißt und die krankheit weißt, so hastu deinen verstand, was dein 
ductor und was die potentia sei. Das beweren die arcana also, das nichts ist in humoribus, 
qualitatibus, complexionibus und das ist melancolia und das ist phlegma etc. sondern das 
ist mars, das ist saturnus, und also ist das arcanum martis und arcanaum saturni; hie ligt 
physica, welcher wolt under euch auditoribus diesem grunt feind sein?“

115	 Neuere medizinhistorische Darstellungen relativieren die Bedeutung von Paracelsus stark, 
vgl. z. B. Wolfgang U. Eckart: Geschichte, Theorie und Ethik der Medizin. Berlin, Heidelberg 
2013, der S. 90 Paracelsus für „fraglos eine der am meisten überschätzten Persönlichkeiten“ 
in der Geschichte der Medizin hält und S. 92 allein die Begründung der Chymiatrie durch 
die Einführung mineralischer Medikamente als nachhaltige Innovation einschätzt. 

116	 Paracelsus: Paragranum (s. Anm. 110), S. 189: „darumb aber das ir alchimiam nicht wisset, 
so wisset ir auch nicht die mysteria der natur.“ 

117	 Paracelsus: Paragranum (s. Anm. 110), S. 187.
118	 Paracelsus: Decem libri Archidoxis […] de Mysteriis naturae. In ders.: Sämtliche Werke. 

Hg. v. Karl Sudhoff. Bd. 3. München, Berlin 1930, S. 91–200. 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



192 Volkhard Wels

Der (Al)Chemie als Praxis der Pharmazeutik entspricht eine chemische Theorie 
der Schöpfung: Weil die Schöpfung selbst (und das heißt: auch der menschliche 
Körper) nach chemischen Prinzipien aufgebaut ist und funktioniert, ist Chemie 
die Technik, durch künstlich hergestellte Medikamente auf den menschlichen 
Körper einzuwirken. Die Natur selbst ist die Lehrmeisterin der (Al)Chemie,  
(Al)Chemie ist Nachahmung („Dirigierung“) natürlicher Prozesse: „Die generati-
on aller natürlichen dingen ist zweierlei, als eine die von natur geschicht on alle 
kunst, die ander geschicht durch kunst nemlich durch alchimiam.“119 

Gegen die antike Theorie der Elemente (Feuer, Erde, Wasser, Luft) entwickelt 
Paracelsus eine chemische Theorie der Materie, indem er der mittelalterlichen 
(nur auf die Metall-Entstehung bezogenen) Quecksilber-Schwefel-Theorie ein 
drittes Prinzip hinzufügt, das Salz. Alle Erscheinung, die sich an natürlichen, 
d. h. ‚gemischten Körpern‘ (und dazu gehört der menschliche Körper) beobachten 
lassen, lassen sich auf die Aktion und Interaktion dieser drei Prinzipien („tria 
prima“) zurückführen. In seiner Schrift Von den ersten dreien essentiis, daraus com-
poniert wird das generatum beschreibt Paracelsus die den menschlichen Körper be
stimmenden Vorgänge aus einer dieserart chemischen Perspektive: Ingwer wirkt 
schweißtreibend, weil er wesentlich vom salischen Prinzip bestimmt wird, Salz 
aber das selbst unverbrennbare, Wasser aufsaugende Prinzip verkörpert – und 
damit eben, als Medikament verabreicht, den Schweiß heraustreibt, ihn aus dem 
Zellgewebe heraussaugt.120 

Salz steht für das feste, formgebende Prinzip; Sulphur für das brennbare, aber 
auch Materialität verleihende, Quecksilber oder Mercurius für das flüssige, flüch-
tige, Instabilität und Spiritualität (im Sinne von Gas, Geist oder Rauch) verleihen
de Prinzip. Viel zitiert ist das Beispiel, in dem Paracelsus diese drei Prinzipien am 
Beispiel eines Verbrennungsprozesses beschreibt. Wenn man ein Holz verbrennt, 
so ist das, was brennt, der Schwefel, der entstehende Rauch ist das Quecksilber 
und das, was als Asche zurückbleibt, ist Salz.121 In der Philosophia de generatio-
nibus et fructibus quatuor elementorum (1525/26) wird die gesamte Materie – eben 
der „elementische Leib“ des Menschen und des Kosmos – auf die Interaktion 
der drei Prinzipien zurückgeführt.122 Die antike Theorie der vier Elemente wird 
nicht ersetzt, sondern in den „tria prima“ chemisch begründet und grundgelegt. 
Die Elemente sind – anders, als es die Antike wollte – keine „simplicia“, sondern 
selbst zusammengesetzt. 

119	 Paracelsus: De natura rerum. In ders.: Sämtliche Werke. Bd. 11. Hg. v. Karl Sudhoff. Mün-
chen, Berlin 1982, S. 307–403, hier S. 312.

120	 Paracelsus: Von den ersten dreien essentiis, daraus componiert wird das generatum. In 
ders.: Sämtliche Werke. Hg. v. Karl Sudhoff. Bd. 3. München, Berlin 1930, S. 1–11, hier S. 10.

121	 Paracelsus: Opus Paramirum. In ders.: Sämtliche Werke. Bd. 9. Hg. v. Karl Sudhoff. Mün-
chen-Planegg 1925, S. 37–230, hier S. 46.

122	 Paracelsus: Philosophia de generationibus et fructibus quatuor elementorum. In ders.: 
Sämtliche Werke. Bd. 11. Hg. v. Karl Sudhoff. München, Berlin 1931, S. 5–123.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



193Magie und (Al)Chemie im 16. Jahrhundert

Diese kurze und sicher verkürzende Zusammenfassung der paracelsischen 
(Al)Chemie muss hier genügen. Was die Verbindung zur Magie betrifft, so ist 
an erster Stelle festzuhalten, dass in den Schriften, in denen Paracelsus seinen 
Begriff von (Al)Chemie entwickelt – den Archidoxen, das Buch Paragranum – mit 
keinem Wort von Magie die Rede ist. Die Magie wird, wie oben dargestellt, im 
Grunde nur in der Astronomia magna behandelt, in der nun wieder umgekehrt die 
(Al)Chemie keine Rolle spielt, was verdient, ausdrücklich hervorgehoben zu wer
den: In den zahllosen Untergliederungen der „astronomia“, wie sie die Astrono
mia magna entwickelt, taucht die (Al)Chemie an keiner einzigen Stelle auf. 

Von einer programmatischen, begrifflichen Verbindung zwischen Magie und 
Alchemie kann bei Paracelsus deshalb keine Rede sein. Dennoch ist die Verbin
dung zwischen beiden Wissensformen bei Paracelsus implizit bereits vorhanden. 
Indem der Mensch als Mikrokosmos in einer wesenhaften Verbindung zum Ma-
krokosmos steht und Magie bei Paracelsus darin besteht, „die himmlische Kraft 
in das Medium [zu] bringen“, das heißt in den Menschen, gibt es eine im wört-
lichen Sinne substanzielle Verbindung zwischen Magie und (Al)Chemie, denn 
genau das ist, was der (Al)Chemiker seinerseits zu tun beansprucht: die siderisch 
‚geladenen‘ arcana im Körper des Menschen wirksam zu machen. In einer bereits 
zitierten Stelle aus der Astronomia magna wird diese Verbindung hergestellt, auch 
wenn der Begriff der Alchemie dabei nicht fällt: 

Erstlich vor allen dingen will ich euch underricht geben und zu verstehen, 
was magica sei. Eben das ist sie, das sie die himlische kraft mag in das 
medium bringen und in dem selbigen sein operation volbringen. Das me-
dium ist der centrum, der centrum ist der mensch. Also mag durch den 
menschen die himlische macht in den menschen gebraucht werden, also 
das im selbigen menschen erfunden wird die selbige wirkung, so in der 
selbigen constellation möglich ist. Also wird aus dem selbigen menschen, 
in den die magica gebracht hat solche vires, gleich der selbig stern, wie er 
an im selbs ist, mit den selbigen secretis und arcanis; zu gleicher weis als 
senn einer ein kraut isset, im selbigen ist das kraut und seine vires, wie 
dan die vires sein.123

Vielleicht könnte man sagen, dass das, was die Magie auf makrokosmischer 
Ebene tut, die (Al)Chemie auf mikrokosmischer Ebene tut. Das entspräche ge-
nau dem, was die Tabula smaragdina als Glaubensbekenntnis der Alchemie in 
ihrem ersten Satz behauptet: „Quod est inferius, est sicut quod est superius“. Die  
(Al)Chemie verhält sich damit – bei Paracelsus – komplementär zur Magie, in-
dem der gesamte Kosmos von verborgenen Kräften beherrscht und gesteuert 
wird. Im makrokosmischen Bereich können diese Kräfte durch die Magie instru
mentalisiert werden, im mikrokosmischen Bereich durch die (Al)Chemie. Der  
(Al)Chemiker muss immer auch ein Magier sein, um seine Pharmaka herstellen 

123	 Paracelsus: Astronomia magna (s. Anm 25), I.6, S. 122. 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



194 Volkhard Wels

zu können. Damit ist dann aber auch gesagt – und das ist der vielleicht wichtigste 
Befund –, dass nicht nur die Magie des Paracelsus im Sinne einer magia naturalis 
zu verstehen ist, sondern auch die (Al)Chemie: (Al)Chemie ist bei Paracelsus im-
mer alchemia naturalis. Sie ist das, was dann im 18. Jahrhundert Chemie heißen 
wird. 

6	 Magie und (Al)Chemie im Paracelsismus
Obwohl Paracelsus die alchemia transmutatoria mit dem Ziel der Goldherstel-
lung scharf abgelehnt hat, beginnt sich die „Lügende“ (Telle) von Paracelsus als 
Goldmacher und Besitzer eines „Steins der Weisen“ schon kurz nach seinem Tod 
zu verbreiten.124 Dieser Prozess ist partiell identisch oder verläuft parallel zur 
Entstehung des Paracelsismus, vor allem aber – und das ist meine letzte These – 
vollzieht sich in und mit diesem Prozess durch die Rezeption des italienischen 
Neuplatonismus einerseits und radikalprotestantischer Strömungen andererseits 
eine ‚Spiritualisierung‘ der (Al)Chemie. 

Ich erinnere noch einmal daran, dass, wie oben gezeigt, der Neuplatonismus 
italienischer Prägung durchaus Affinitäten zur alchemia transmutatoria besaß, 
im Gegensatz zu Paracelsus. Was sich im Paracelsismus beobachten lässt, ist, wie 
durch die Rezeption des Neuplatonismus eine spekulative (Al)Chemie die alche-
mia naturalis des Paracelsus zumindest in Teilen verdrängt. Neben dem italieni-
schen Neuplatonismus ist der radikalprotestantische Spiritualismus, der sich von 
der (Al)Chemie enthusiastische Offenbarungen erwartet oder die (Al)Chemie als 
Teil einer biblisch begründeten „physica mosaica“ betrachtet, der zweite beherr-
schende Einfluss.125 Während sich damit auf der einen Seite der Paracelsismus zur 
religiös tingierten, spiritualistischen Strömung entwickelt, entsteht allerdings 
auf der anderen Seite auch ein Paracelsismus, der sich ausschließlich auf die me-
dizinisch-pharmazeutischen Errungenschaften des Paracelsus beschränkt, jede 
theologische Interpretation dieser Errungenschaften ausblendet und gerade auf 
den Begriff der Magie verzichtet. Die Sachlage ist damit weitaus komplizierter, 
als es manche verallgemeinernden Darstellungen der Alchemie wahrhaben wol-
len.126 Die folgenden Bemerkungen verstehen sich deshalb auch nur als durchaus 
vorläufige Vorschläge zur Rekonstruktion dieser komplizierten Sachlage. 

Eine gewichtige Rolle bei der ‚Spiritualisierung‘ der paracelsischen Alchemie 
unter dem Einfluss des Neuplatonismus scheinen insbesondere zwei Schriften zu 

124	 Vgl. Telle: Paracelsus als Alchemiker (s. Anm. 107), hier S. 162. 
125	 Vgl. zuletzt Wilhelm Kühlmann: Endzeit, Restauratio und Elias Artista. Signaturen des 

paracelsistischen Dissidentismus. In: Religiöser Nonkonformismus und frühneuzeitliche 
Gelehrtenkultur. Hg. v. Friedrich Vollhardt. Berlin, Boston 2014, S. 199–222.

126	 Grundlegend ist das Corpus Paracelsisticum. Hg. v. Wilhelm Kühlmann u. Joachim Telle. 
Tübingen 2001–2013 und Didier Kahn: Alchimie et paracelsisme en France à la fin de la 
Renaissance (1567–1625). Genève 2007. Zur wissenspolitischen Durchsetzung des Paracel-
sismus vgl. den Beitrag von Hanns-Peter Neumann: Wissenspolitik in der frühen Neuzeit 
am Beispiel des Paracelsismus. In: Diskurse der Gelehrtenkultur in der Frühen Neuzeit. 
Ein Handbuch. Hg. v. Herbert Jaumann. Berlin, New York 2011, S. 255–304.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



195Magie und (Al)Chemie im 16. Jahrhundert

spielen, nämlich der schon 1570 unter dem Namen des Paracelsus gedruckte Trak-
tat De tinctura physicorum (neun Ausgaben allein bis 1574)127 und – wahrschein
lich vom selben Verfasser – die Apocalypsis spiritus secreti (zuerst 1566),128 die 1603 
innerhalb einer Paracelsus-Ausgabe als Apocalypsis Hermetis veröffentlicht wird 
und später dann auch unter dem Namen des Paracelsus erscheint.129 De tinctu-
ra physicorum entwickelt die Lehre von einer alchemisch-metalltransmutatorisch 
herzustellenden „Tinktur“, die nicht nur alles, auf was sie appliziert wird, zu 
Gold verwandelt, sondern auch den menschlichen Körper vor allen Krankheiten 
bewahrt und ewige Jugend garantiert. Gleichzeitig überhöht der Text Paracelsus 
ins Mythische und erklärt ihn zu einem „monarchen der arcanen“, einem zwei-
ten Hermes Trismegistus, dem das „höchste werk der physik understehet“.130 Der 
Prozess zur Herstellung dieser Tinktur wird in seiner technischen Durchfüh-
rung allerdings nur angedeutet, wobei sich der Verfasser (im Gegensatz zu Para-
celsus, der diese Sprache nie benutzt) der alchemischen Arkansprache bedient. 
Ganz im selben Sinne ist die Apocalypsis spiritus secreti einem spiritus mundi ge
widmet, der mit dem Heiligen Geist identifiziert wird, wie er nach Gen. 1.2 bei 
der Schöpfung der Welt über den Wassern schwebte, dann in die Materie einging 
und aus dieser mittels (al)chemischer Prozesse wieder zu lösen ist und dann alle 
denkbaren wunderwirkenden Kräfte entfaltet. Konkret laborpraktisch umsetz-
bare Anweisungen finden sich auch hier nicht. 

Beide Texte sind nicht nur in ihren (al)chemischen Vorstellungen kompatibel 
mit (oder sogar abhängig von) den oben bereits besprochenen Stellen bei Ficino 
und Agrippa, sondern stehen auch insofern in einer klar neuplatonischen Tradi-

127	 Der Hinweis auf die Bedeutung schon bei Kühlmann und Telle: Einleitung. In: Corpus Pa
racelsisticum Bd. 2, S. 1–39, hier S. 30. Vgl. außerdem dort S. 1008 zur Zahl der Drucke und 
der Bedeutung als „wirkmächtiges Kronzeugnis“ des Paracelsismus. 

128	 Die Apocalypsis erscheint nach bisherigem Kenntnisstand zuerst 1566 in London, herausge
geben und kommentiert von Giovanni Battista Agnello: Espositione di Giovanbatista 
Agnello Venetiano sopra un libro intitolato Apocalypsis spiritus secreto. London 1566. Der 
Text wird dann im zweiten Band der Paracelsus-Ausgabe Straßburg 1603 gedruckt, 1604 
in der Alchimia vera und 1606 in der Cabala Chymica Franz Kiesers. Benedikt Figulus stellte 
die Apocalypsis – jetzt als Apocalypsis Hermetis dem Hermes Trismegistus zugesprochen – in 
seiner Pandora magnalium naturalium (1608) seiner dortigen Ausgabe der Schriften Suchtens 
S. 1–16 voran und schrieb die Übersetzung Paracelsus zu. Spätestens in der Teilausgabe, 
die der Herausgeber Ulrich Dagitza 1680 in die Schrifften Suchtens S. 55–62 übernommen 
hat, wurde der Text dann gleich Apocalypsis Theophrasti betitelt und damit Paracelsus zuge-
schrieben.

129	 Carlos Gilly: Vom ägyptischen Hermes zum Trismegistus Germanus. Wandlungen des 
Hermetismus in der paracelsistischen und rosenkreuzerischen Literatur. In: Konzepte 
des Hermetismus in der Literatur der Frühen Neuzeit. Hg. v. Peter-André Alt u. Volkhard 
Wels. Göttingen 2010, S. 71–131, hier S. 87 weist darauf hin, dass der Verfasser von De tinctu-
ra physicorum auch die Apocalypsis verfasst zu haben behauptet, zeichnet aber vor allem die 
‚Hermetisierung‘ von Paracelsus im Paracelsismus nach und damit auch die zunehmende 
Annäherung von Magie und Alchemie. 

130	 Ich zitiere den Text nach der Ausgabe Sudhoffs, vgl. Paracelsus: Sämtliche Werke. Bd. 14. Hg. 
v. Karl Sudhoff. Berlin, München 1933, S. 391–399. Die Zitate aus dem ersten Kapitel, S. 393. 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



196 Volkhard Wels

tion, als sie sich auf die Vorstellung einer prisca theologia als uralter, verborgen 
tradierter Weisheitslehre beziehen. Zumindest ansatzweise übertragen sie dieses 
Modell auch bereits von der Magie auf die Alchemie: Es ist jetzt also nicht mehr 
nur die Magie, die in einer bis auf vormosaische Zeiten zurückreichenden Über-
lieferungskette steht, sondern auch die Alchemie. Als alchemia transmutatoria 
steht sie mit ihrem Gründungsdokument, der Tabula smaragdina, in der Tradition 
eines mythischen Hermes Trismegistus, ägyptischer König, der gegen die „So-
phisten“ der Universitäten ausgespielt wird. Magie und Alchemie sind die beiden 
Formen, die sein Wissen annehmen kann:

Sihe nur an Hermetem und Archelaum und andere in der ersten welt, was 
sie für philosophi gewesen sein, was für spagiri, war astronomi. dan das 
sie das gewesen sein, bezeugent euer widersacher, du sophist, welche dei-
ne abgötter und patronen noch auf diese stunde sind. und wan schon von 
deinen authentischen vetern und felschlich aufgeworfnen heiligen des 
nit meldung geschehe, so zeigt die alt schmaragdinische tafel noch mehr 
kunst und erfahrung der philosophei, der alchimei, der magic und der 
gleichen an, dan imermer [nimmermehr] von dir und deinem haufen wird 
gelernet werden.131

Zeitgleich mit De tinctura physicorum und der Apocalypsis spiritus secrecti ist Alex-
ander von Suchten der erste, frühe Paracelsist, bei dem sich die Verschmelzung 
paracelsischer und neuplatonischer spiritus-Theorie und Kosmogonie beobach-
ten lässt.132 In seinen XVII Positiones (wahrscheinlich schon 1561 entstanden) 
greift er zur Bestimmung des spiritus mundi nicht nur ausdrücklich auf die 
„Platonici“ und ihre Terminologie zurück, sondern zitiert auch die Orphischen 
Hymnen, einen Text, der unmittelbar und ohne jeden Zweifel auf die Lektüre Fi-
cinos oder Agrippas verweist.133 In De tribus facultatibus – von Benedict Figulus 
zusammen mit der Apocalypsis spiritus secreti 1608 in der Pandora magnalium natu-
ralium veröffentlicht,134 entstanden aber vor 1570 – entwickelt Suchten nicht nur 
eine alchemische Kosmogonie, sondern führt diese auch auf ein magisches Wis-

131	 De tinctura physicorum, S. 391. 
132	 Zu Alexander von Suchten vgl. demnächst die Dissertation von Simon Brandl, von der ich 

mit meinen Bemerkungen hier abhängig bin und dem ich für wichtige Hinweise zu die-
sem Beitrag danke. Zu Suchtens Verortung innerhalb der mystischen Tradition vgl. Brandl: 
Mysterium der incarnatio verbi (s. Anm. 41). Stellvertretend für die ältere Forschung sei 
verwiesen auf Kühlmann, Telle: Corpus Paracelsisticum (s. Anm. 126), Bd. 1, S. 545–584 
und Carlos Gilly: Paracelsianism Brings Forth a Fine Hermetical Treatise. Suchten’s De 
tribus facultatibus. In: Magia, alchimia, scienza dal ‘400 al ‘700. L’influsso di Ermete Trisme-
gisto. Hg. v. Carlos Gilly. Florenz 2002, Bd. 1, S. 193–198.

133	 Alexander von Suchten: XVII. Positiones, quibus liquide demonstratur. Quid Medicus sit, 
quid Medicina ipsius, item quibus remedis aegritudines a corporibus humanis expellan-
tur. In ders.: Chymische Schrifften. Hg. v. Ulrich C. Dagitza. Frankfurt/M. 1680, S. 462–486, 
dort S. 463. 

134	 Pandora magnalium naturalium aurea et benedicta, de benedicto lapidis philosophorum 
Mysterio. Hg. v. Benedikt Figulus. Straßburg 1608. Ganz ähnlich wie die Apocalypsis argu-

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



197Magie und (Al)Chemie im 16. Jahrhundert

sen zurück, das seine Ursprünge in vorbiblischen Zeiten hätte und dann – durch 
die Etablierung der Universitäten mit ihrem Buchwissen – verloren gegangen 
wäre. Dieses magische Wissen, enthusiastisch erfahren, nimmt Suchten expli-
zit für sich in Anspruch.135 Auch bei Suchten finden sich keine konkreten labor-
praktischen Anweisungen (jedenfalls nicht in aperter Form), sondern literarisch 
anspruchsvolle, verschlüsselte Erzählungen, die zwar chemisch zu deuten sind, 
aber eben nicht im Sinne laborpraktischer Anweisungen. Auch bei Suchten lässt 
sich beobachten, wie die „Erfahrung der Natur“, auf die sich Paracelsus berufen 
hatte, zunehmend verdrängt wird durch die Konstruktion einer prisca theologia. 
Die mythische Tabula smaragdina – die Paracelsus selbst nirgendwo zitiert hat136 – 
wird zum Gründungsdokument eines uralten, alchemischen Geheimwissens, 
von dem die Sophisten und Schwätzer an den Universitäten keine Ahnung haben. 

Neben Alexander von Suchten dürfte Gerhard Dorn – dessen Clavis totius phi-
losophiae chymisticae 1567 erscheint, gefolgt 1569 von einem Kommentar zur Tabula 
smaragdina – ebenfalls eine wichtige Rolle bei der Verschmelzung von Alchemie 
und Magie im Zeichen eines antiakademischen, uralten Wissens gespielt ha-
ben.137 Massiv wird die Verschmelzung von Paracelsismus und Neuplatonismus 
dann bei Heinrich Khunrath, der sich in seinem Amphitheatrum sapientiae aeternae 
solius verae, christiano-kabalisticum, divino-magicum, nec non physico-chymicum, ter-
triunum, catholicon (1595/1609) – wie Suchten – auf eine von Ficino übernommene 
Theorie des Enthusiasmus beruft und diese schon im Titel auf Alchemie, Magie 
und Kabbala bezieht.138 Auf dem Kupferstich des „Oratorium-Laboratorium“ ist 

mentiert auch der (ebenfalls von Figulus edierte) Ps.-Suchten der Explicatio tincturae physi-
corum, vgl. ebenda S. 152f., der sich auf Agrippa von Nettesheim beruft. 

135	 Alexander von Suchten: De tribus facultatibus. In ders.: Chymische Schriften. Hg. v. Ul-
rich C. Dagitza. Frankfurt/M. 1680, S. 357–382, hier S. 362: „Dann zu gleicher weiß unser 
menschliches Liecht/ hoc est, unser Verstand/ an ihm selbst finster/ werde von dieser Son-
nen/ nicht mit Dinten und Papier erleuchtet/ sondern durch Erkäntniß/ so er allein gibt/ 
der Kunst/ so da heißt Magia, davon ich jetz weiter schreibe und fortfahre/ das/ so zuvor 
gemeldt/ zu erklären.“

136	 Jedenfalls nach dem Register der Sudhoffschen Ausgabe, vgl. Martin Müller: Register-
band. In: Paracelsus: Sämtliche Werke. Hg. v. Karl Sudhoff. Einsiedeln 1960. 

137	 Grundlegend ist Didier Kahn: Le débuts de Gérard Dorn d‘après le manuscrit autographe 
de sa Clavis totius Philosophiae Chymisticae (1565). In: Analecta Paracelsica. Hg. v. Joachim 
Telle. Stuttgart 1994, S. 59–126, dort S. 93 der Hinweis auf Dorns Kommentar zur Tabu-
la smaragdina. Zu Dorns Rezeption Ficinos vgl. Kühlmann, Telle: Corpus Paracelsisticum 
(s. Anm. 126), II, S. 904f. Schütze: Zur Ficino-Rezeption bei Paracelsus (s. Anm. 81) zeigt, dass 
schon bei Gohory und Erastus Paracelsus mit Ficino in Verbindung gebracht wird. Auch 
die (pseudo-)paracelsische Aurora philosophorum (1567) gehört zu den frühesten Zeugnissen 
einer Verschmelzung von Magie und Alchemie im Zeichen neuplatonischen Wissensge
nealogien. Vgl. dazu Philipp Redl: Aurora philosophorum. Zur Überlieferung eines pseu­
do-paracelsischen Textes aus dem 16. Jahrhundert. In: Daphnis 37 (2008), S. 689–712 sowie 
Tobias Bulang: Genealogy of Knowledge and Delegitimization of Universities: The Pseudo-
Paracelsian Aurora Philosophorum. In: Early Science and Medicine 24 (2019), S. 473–484.

138	 Heinrich Khunrath: Amphitheatrum Sapientiae Aeternae. Schauplatz der ewigen allein 
wahren Weisheit. Hg. v. Carlos Gilly, Anja Hallacker, Hanns-Peter Neumann u. Wilhelm 
Schmidt-Biggemann. Stuttgart-Bad Cannstatt 2014. Zum Bildprogramm der Kupfersti-

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



198 Volkhard Wels

der von göttlichem Enthusiasmus erfüllte Protagonist gleichermaßen Magier und 
Alchemiker. In der „Porta Amphitheatri sapientiae aeternae“ heißt es, man müs-
se mit den Augen des Geistes „auf christlich-kabbalistische, göttlich-magische 
und natürlich-chemische Weise“ sehen. Auf einem weiteren Kupferstich wird 
die Tabula smaragdina als mythischer Gründungstext, in Stein gemeißelt, vorge-
führt. Die kabbalistischen Kupferstiche, etwa der „Kosmische Christus“, sind 
von Reuchlins Schriften inspiriert und haben mit dem Kabbala-Begriff von Para­
celsus nichts mehr zu tun. Nicht zuletzt diese neuplatonische Interpretation der 
Kabbala ist eine weitere, deutliche Warnung vor jedem Versuch, Paracelsus und 
den Paracelsismus miteinander zu identifizieren. 

Spätestens mit Khunrath hat sich dann auch eine „Theophrastia sancta“ (Gilly) 
etabliert, in deren Mittelpunkt eine Theoalchemie steht, die nur noch wenig mit 
Paracelsus, sehr viel aber mit den diversen spiritualistischen, radikalprotestan-
tischen Strömungen der Zeit zu tun hat.139 Was sie von Paracelsus übernommen 
hat, ist ein (al)chemisches Verständnis der Schöpfung, das sich im Paracelsismus 
dann allerdings mit einer „physica mosaica“ verbindet, einer (al)chemischen In­
terpretation des biblischen Genesis-Berichts. Dieser Interpretation entsprechend 
wäre der göttliche Geist („Ruach Elohim“, vgl. Gen. 1.2) in die Schöpfung selbst 
eingegangen und deshalb auch mittels (al)chemischer Prozesse wieder aus dieser 
zu extrahieren. Schon bei Khunrath kann dieser göttliche Geist wiederum mit 
demjenigen identifiziert werden, der in einem Enthusiasmus den Magier und Al-
chemiker göttlicher Offenbarungen teilhaftig werden lässt.

Folgenreich für die (Al)Chemie ist diese „physica mosaica“ jedoch vor allem, 
weil sie das (al)chemische Wissen nicht auf Experiment und Laborpraxis begrün-
det, sondern auf der Bibel. Dieser Biblizismus – der, um das hier noch einmal zu 
betonen, durchaus in genuin lutherischen Anliegen wurzelt und in einem be-
dingten Gegensatz zur Naturphilosophie etwa Melanchthons steht, wie sie ih-

che vgl. dort Schmidt-Biggemann: Der Text der Bilder. Das ikonologische Programm von 
Khunraths Amphitheatrum Sapientiae Aeternae, S. 41–83. Zu Khunraths alchemischer Schöp-
fungstheologie Peter J. Forshaw: Subliming Spirits. Physical-Chemistry and Theo-Alche-
my in the Works of Heinrich Khunrath (1560–1605). In: Mystical Metal of Gold. Essays on 
Alchemy and Renaissance Culture. Hg. v. Stanton J. Linden. New York 2007, S. 255–275 
und Peter J. Forshaw: Vitriolic Reactions. Orthodox Response to the Alchemical Exegesis 
of Genesis. In: The Word and the World. Biblical Exegesis and Early Modern Science. Hg. 
v. Kevin Killeen u. Peter J. Forshaw. Basingstoke 2007, S. 111–136. Zur Verschmelzung von 
Chemie und Kabbala vgl. Michael T. Walton: The Chemical Philosophy and Kabbalah. 
Pantheus, Khunrath, Croll, and the Treasures of the Oratory and the Laboratory. In: Bridg-
ing Traditions. Alchemy, Chemistry, and Paracelsian Practices in the Early Modern Era. 
Hg. v. Karen Hunger Parshall u.  a. Kirksville, Missouri 2015, S.186–206.

139	 Carlos Gilly: ‚Theophrastica sancta‘. Der Paracelsismus als Religion im Streit mit den offi­
ziellen Kirchen. In: Analecta Paracelsica. Studien zum Nachleben Theophrast von Hohen-
heims im deutschen Kulturgebiet der frühen Neuzeit. Hg. v. Joachim Telle. Stuttgart 1994, 
S. 425–488. 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



199Magie und (Al)Chemie im 16. Jahrhundert

rerseits in der Chemie eines Libavius zum Ausdruck kommen140 – wird für den 
Paracelsismus der radikalprotestantische Spiritualismus zu einem prägenden 
Einfluss. Die Verwandtschaft zwischen den theologischen und den naturphilo-
sophischen Ausprägungen dieses Spiritualismus dürfte dabei in der unmittelba-
ren Erfahrung Gottes bestehen, sei es in der Tradition der spätmittelalterlichen 
Mystik oder der lutherischen Berufung auf das „innere Wort“ Gottes.141 Genau 
diese unmittelbare Erfahrung Gottes behaupten Alexander von Suchten, Hein-
rich Khunrath oder Oswald Croll in ihren alchemischen Spekulationen. Für den 
weiteren Verlauf sind es dann vor allem Valentin Weigel und Jacob Böhme, deren 
Werk sich für die Verschmelzung mit paracelsistischen Naturspekulationen an-
bot, gefolgt im frühen 17. Jahrhundert von der spiritualistischen Rezeption der 
Rosenkreuzer-Manifeste, etwa bei Abraham von Franckenberg, Benedikt Figu-
lus, Adam Haslmayr oder Daniel Mögling. Magie, Alchemie, Mystik und Kabbala 
verschmelzen zunehmend zu genau jenem Konglomerat, das unter dem Begriff 
der ‚okkulten Künste‘ zum Gegenbild der ‚experimentellen Naturwissenschaf-
ten‘ mutiert, wie sie sich im 17. Jahrhundert herausbilden. Zeitgleich mit dieser 
Spiritualisierung der paracelsischen Alchemie entsteht eine vorwiegend theolo-
gisch begründete Oppositionsbewegung, die von den Universitäten ausgeht und 
diesen Paracelsisten von den protestantischen Bekenntnissen abweichende Glau-
bensüberzeugungen zum Vorwurf macht, wobei Thomas Erastus mit seinen Dis-
putationes de medicina nova Philippi Paracelsi (1571/72) den Ton und die Argumente 
dieser Auseinandersetzung geprägt hat.142 Es ist insbesondere die Verwendung 
des Magie-Begriffs, die jetzt zum Argument gegen den Paracelsismus wird, wo-
bei alle Binnendifferenzen nicht mehr wahrgenommen werden. 

Diese Binnendifferenzen gibt es aber. Der Paracelsismus – darauf ist abschlie-
ßend nachdrücklich hinzuweisen – entwickelt sich nicht nur als Spiritualismus, 
und zwar von Anfang an. In deutlichem Gegensatz zu Suchten, Dorn oder Khun-
rath steht etwa Leonhard Thurneysser, der ebenfalls zu den frühen Paracelsisten 
gerechnet werden muss. In seiner Quinta essentia (1570) ist von Magie allerdings 
mit keinem Wort die Rede, genauso wenig wie von enthusiastischen Offenbarun-
gen. In einer eigenen Schrift Von der Magia/ Schwartzen Zeuberkunst/ vnd was dauon 
zu halten sey (1591) verteidigt er vielmehr Paracelsus gegen den Vorwurf der Zau-

140	 Zu diesen frömmigkeitsgeschichtlich wichtigen Binnendifferenzierungen vgl. Wels: Ma­
nifestationen des Geistes (s. Anm. 56), S. 89–130. Zu Libavius als Vertreter einer melanch­
thonischen Naturphilosophie vgl. Wels: Melanchthon’s Logic and Rhetoric and the Meth-
odology of Chemical Knowledge in Libavius’s Alchymia. In: Natural Knowledge and 
Aristotelianism at Early Modern Protestant Universities. Hg. v. Pietro D. Omodeo u. Volk­
hard Wels. Wiesbaden 2019, S. 11–28. Grundlegend zu Libavius ist allerdings die Studie 
von Moran: Andreas Libavius and the Transformation of Alchemy (s. Anm. 105).

141	 Vgl. stellvertretend für die frömmigkeitsgeschichtliche Dimension Neumann: Natura sa-
gax (s. Anm. 79). 

142	 Thomas Erastus: Disputationes de medicina nova Philippi Paracelsi. Basel 1571/72. Vgl. 
stellvertretend Charles D. Gunnoe: Thomas Erastus and the Palatinate. A Renaissance 
Physician in the Second Reformation. Leiden 2011. 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



200 Volkhard Wels

berei, indem er behauptet, dass Magie bei Paracelsus immer magia naturalis sei – 
ein Argument, dass man etwa bei Khunrath vergeblich suchen wird.143 Die (Al)
Chemie Thurneyssers ist eine laborpraktische Tätigkeit, in deren Mittelpunkt die 
Herstellung von Medikamenten steht. Die Quinta essentia ist deshalb auch über 
weite Strecken eine Sammlung solcher Rezepte, ganz ähnlich wie Oswald Crolls 
Basilica chymica von 1609, das erfolgreichste chemiatrische Rezeptbuch der Zeit.144 
Das Beispiel Crolls zeigt allerdings auch, dass die Unterscheidung zwischen 
einem spiritualistischen und einem laborpraktischen Paracelsismus ihre Gren
zen hat, denn Croll stellt seinem Rezeptbuch eine umfangreiche, programmati
sche Einleitung voran, in der er sich zu einem spiritualistisch verstandenen Para-
celsismus bekennt. 

Auch der erste Versuch, das medizinische Wissen des Paracelsus in den uni
versitären Kanon zu überführen und seine Kompatibilität mit dem Galenismus 
aufzuzeigen, stammt bereits aus dem Jahr 1570, nämlich die Idea medicinae philo
sophicae von Petrus Severinus (Peder Sørensen).145 Severinus bemüht sich um eine 
systematische (und jetzt auch lateinische) Darstellung der paracelsischen Me­
dizin unter Verzicht auf den Begriff der Magie. Wo Suchten und Khunrath das 
paracelsische Wissen spiritualistisch aufladen, übernimmt Severinus im Gegen­
teil das zentrale Anliegen des Paracelsus, rationale Erklärungen für ansonsten 
(im Rahmen des akademischen Galenismus) unerklärliche Krankheiten zu ge-
ben. Mit diesem Unternehmen ist Severinus erfolgreich gewesen, wie der weitere 
Verlauf der Medizingeschichte zeigt. Schon Daniel Sennert, der wohl einfluss­
reichste Arzt und Professor der Medizin in der ersten Hälfte des 17. Jahrhunderts, 
ist voll des Lobes für dessen Werk. Sein eigener Versuch einer Vermittlung von 
chemiatrischer und galenischer Praxis – Über die Unterschiede und Gemeinsam-
keiten zwischen Chymikern und Aristotelikern und Galenisten (De chymicorum cum 
Aristotelicis et Galenicis consensu ac dissensu, 1619) – steht im Zeichen der Idea des 
Severinus. Ausdrücklich wendet sich Sennert dabei gegen den Begriff der Ma-
gie.146 Wenn unter Magie nur eine magia naturalis als die Manipulation natür-

143	 Udo Friedrich: „[…] das wir selber künste könen erdencken […]“. Magiediskussion und 
paracelsisches Wissen im Wagnerbuch. In: Neue Beiträge zur Paracelsus-Forschung. Hg. v. 
Peter Dilg u. Hartmut Rudolph. Stuttgart 1995, S. 169–193 zeichnet den Prozess einer ‚Dä­
monisierung‘ der Magie am ‚Wagnerbuch‘ nach, in dem Paracelsus dort der Faust-Figur 
angenähert wird und damit zeitgleich zu den hier beschriebenen Prozessen in ein düsteres 
Zwielicht getaucht zu werden beginnt. 

144	 Oswald Croll: Basilica chymica continens philosophicam propriam laborum experientiam 
confirmatam descriptionem et usum remediorum chymicorum selectissimorum é lumine 
gratiae et naturae desumptorum. Frankfurt/M. [ca. 1611]. Ndr. Hildesheim, Zürich, New 
York 1996. Deutsche Übersetzung: Oswald Croll: Basilica Chymica Oder Alchymistisch 
Königlich Kleinod. Frankfurt/M. 1623.

145	 Zu Severinus vgl. stellvertretend Jole Shackelford: A Philosophical Path for Paracelsian 
Medicine. The Ideas, Intellectual Context, and Influence of Petrus Severinus (1540/2–1602). 
Kopenhagen 2004 mit den Korrekturen von Hirai: Le concept de semence (s. Anm. 92), 
S. 217–265. 

146	 Daniel Sennert: De chymicorum cum Aristotelicis et Galenicis consensu ac dissensu. Wit-

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



201Magie und (Al)Chemie im 16. Jahrhundert

licher Ursachen durch natürliche Mittel zu verstehen ist – Sennert nennt sie mit 
Pico eine „Vollendung der Naturphilosophie“ –, dann hätte kein Theologe und 
auch kein Naturphilosoph damit ein Problem. Mit Thomas Erastus fragt Sennert 
allerdings bereits, warum man diese magia naturalis, wenn sie sich innerhalb der 
Naturgesetze bewege, überhaupt Magie nennen sollte. Dieses Argument leuchtet 
unmittelbar ein und dürfte dafür verantwortlich sein, dass der Begriff der Magie 
in diesem Sinne dann auch tatsächlich nicht mehr verwendet wird. 

Sennert geht es vor allem darum, die (Al)Chemie als akademisches Wissen 
zu etablieren, nämlich als ‚Materialwissen‘ um chemische Prozesse, ohne spiri-
tualistisch-theologische Prätentionen. In diesem Sinne legt er auch viel Wert auf 
den Nachweis, dass die (Al)Chemie keineswegs mit dem Paracelsismus identifi-
ziert werden dürfe. Im Gegenteil geht es ihm um den Nachweis, wie viel Para-
celsus von der älteren (Al)Chemie gelernt hat, ohne dies zu vermerken.147 Damit 
greift Sennert ein Argument auf, das schon Andreas Libavius, der größte und 
gewichtigste Gegner der Paracelsisten, zwanzig Jahre zuvor unermüdlich wie-
derholt hatte: Die (Al)Chemie ist ein weitaus älteres Wissen als Paracelsus seinen 
Lesern glauben machen möchte, und sie hat in dieser älteren Form nichts mit 
dem paracelsi(sti)schen Spiritualismus zu schaffen.148 Chemie ist eine laborprak-
tische Technik, zum Wohl der Menschheit erfunden und als solche zu entwickeln 
– keine spekulative, platonische Naturphilosophie. Dass Libavius um 1600 schon 
so erbittert um diese Behauptung kämpfen muss, zeigt allerdings auch die Be-
deutung, die der paracelsistische Spiritualismus zu diesem Zeitpunkt bereits 
hatte. Zumindest mittelbar wird sie dafür verantwortlich sein, dass sich dann im 
weiteren Verlauf des 17.  Jahrhunderts die Chemie als ‚Naturwissenschaft‘ neu 
begründen muss, während die Alchemie zunehmend aus dem Spiritualismus in 
die spätere ‚Esoterik‘ abgleitet. 

Ähnlich also, wie der Begriff der ‚magia naturalis‘ verschwindet, sich die ‚sci-
entia naturalis‘ etabliert und dabei die Magie als irgendwie dämonische, ‚okkul-
te‘ Kunst zurücklässt, so wird die Alchemie zur ‚Esoterik‘ und die Chemie zur 
‚Naturwissenschaft‘. Das wäre dann auch, in einem Satz, die These, die dieser 
Beitrag plausibel zu machen versucht hat. 

tenberg 1619, S. 122f. Zur Charakteristik der paracelsischen Magie als dämonischer dort 
S. 216–230.

147	 Sennert: De chymicorum consensu (s. Anm 146), Kap. 4, S. 28–51.
148	 Vgl. Moran: Andreas Libavius and the Transformation of Alchemy (s. Anm. 105). 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



„Operatio libera“ oder angewandte Metaphysik 
Zum Begriff der Naturmagie bei Francis Bacon

Daniel Queiser

Bacons Verhältnis zu den sogenannten spekulativen Wissensformen der frühen 
Neuzeit ist ein Streitfall der historischen Forschung. Sein Werk ist reich an Re-
kursen auf alchemische oder magische Konzepte, die auf den ersten Blick nur 
schwer mit dem Programm einer experimentellen und nutzenorientierten Na-
turforschung vereinbar zu sein scheinen, das ihm später den schillernden Titel 
eines ‚Herolds der Moderne‘ eingebracht hat.1 So haben in der Vergangenheit 
auch einige Forscher insbesondere Bacons Affinität zur Magie immer wieder 
hervorgehoben, um den selbsternannten Erneuerer des Wissens als verspäteten 
Renaissance-Philosophen diskreditieren zu können, dessen tatsächlicher Beitrag 
zur Entstehung der exakten Naturwissenschaften eher gering einzustufen sei.2 
Andere haben freilich versucht, ihren Herold vor solch einer Kritik zu schützen, 
indem sie in der Interpretation seiner Schriften den Einfluss spekulativer Tradi­
tionen sowie die Bedeutung der Magie-Problematik insgesamt eher marginali-
siert haben.3

In der Tat sind Bacons Äußerungen zur Magie äußerst ambivalent: Auf der ei-
nen Seite denunziert er deren zeitgenössische Verfechter als „Prahler und Phan
tasten“,4 die sowohl durch ihre abergläubischen Vorstellungen als auch durch 
leere Versprechungen den Fortschritt der Wissenschaft entschieden behindert 
hätten. Hinsichtlich dieser grundlegenden Kritik – wie es beispielsweise seine 
Zurückweisung der okkulten Qualitäten zeigt – denkt Bacon durchaus ‚modern‘. 
Auf der anderen Seite rekurriert er aber nicht nur an zentralen Stellen auf Schlüs

1		 Vgl. zum Herold Paolo Rossi: Bacon’s Idea of Science. In: The Cambridge Companion to Ba-
con. Hg. v. Markku Peltonen. Cambridge 1996, S. 25–46, hier S. 25ff. Vgl. allgemein zur Wir­
kungsgeschichte Bacons Antonio Pérez-Ramos: Bacon’s Legacy. In ebd., S. 311–334.

2		 Stellvertretend für solche Deutungen sei hier auf das Bacon-Kapitel in Lynn Thorndikes – an 
sich sehr verdienstvollem – Kompendium zur Geschichte der Magie verwiesen: A History of 
Magic and Experimental Science. Bd. 7. New York 1958, S. 63–88.

3		 Ein Beispiel hierfür bietet die bekannte Studie von Paolo Rossi, der – unter dem program-
matischen Titel From Magic to Science – dafür argumentiert hat, dass Bacon aus Magie und 
Alchemie lediglich konzeptionelle Vorstellungen übernommen habe, wobei deren „meta-
physical aspects“ jedoch „little or no influence“ auf sein Denken ausgeübt hätten. Paolo Ros-
si: Francis Bacon. From Magic to Science. London 1968, S. 21.

4		 Siehe Francis Bacon: Neues Organon. 2 Bde. Hg. u. eingel. v. Wolfgang Krohn. 3. Auflage. 
Hamburg 2009, hier Bd. 1, S. 189 (Aph. 87). Im Folgenden jeweils abgekürzt als NO I oder 
NO II zitiert.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



204 Daniel Queiser

selkonzepte dieser Tradition, er reklamiert für sich sogar einen eigenen Begriff 
von Magie – so z. B. wenn er sich in seinen postum veröffentlichten Sylva Sylva
rum „a high kind of natural magic“ zum Ziel setzt, die „a breaking of nature into 
great and strange works“5 intendieren soll. Statt die Magie einfach aus dem Be-
reich der Wissenschaften zu verbannen, fordert Bacon vielmehr ihre ‚Läuterung‘. 
So ist es schon im Advancement of Learning seine erklärte Absicht, „the misapplied 
and abused name of natural magic, which in the true sense is but natural wis-
dom, or natural prudence“,6 wieder zu beleben („revive“). Diese Art „aufgeklärte 
Magie“ (Ernst Bloch)7 hält er im Gegensatz zu den ‚Phantasien‘ der Renaissance 
keineswegs für unvereinbar mit einer Erneuerung der Wissenschaften. Vielmehr 
begreift er deren Ausübung als ihren krönenden Abschluss.

Ausgehend von dieser klaren Zielsetzung, die in der älteren Forschung oft 
nicht angemessen reflektiert wurde, hat nun Sophie Weeks – u.  a. anknüpfend 
an die Untersuchungen von Graham Rees8 – dafür plädiert, Bacons Reform der 
Naturphilosophie nicht „as a transition from magic to science, but as a renova-
tion of a corroded magic“9 zu deuten. Sie hat darüber hinaus auch zu zeigen ver-
sucht, dass Bacon seinem selbst gesetzten Rationalisierungsanspruch durchaus 
gerecht wird; denn er verstehe unter Magie „a science of matter, where the goal 
is the systematic manipulation and transformation of bodies“,10 womit er ein 
eigenständiges Konzept formuliere, „that has no counterpart in traditional ope-
rative magic“.11 Zu einem anderen Urteil kommt allerdings der Magiehistoriker 

	 5	 Siehe The Works of Francis Bacon. Hg. u. übers. v. James Spedding, Robert Leslie Ellis und 
Douglas Denon Heath. 14 Bde. London 1858–1874, hier Bd. 2, S. 378 (inst. 93). Im Folgenden 
abgekürzt als Works zitiert, unter Angabe der jeweiligen Bandnummer.

	 6	 Siehe Works III, S. 351.
	 7	 So formuliert Bloch in seinen Vorlesungen zur Philosophie der Renaissance, bei Bacon wer-

de „sozusagen eine neue Magie gegen die alte [geboren], die zwar auch auf Veränderung der 
Welt aus war, aber mit abstrusen Mitteln; und gegen die abstruse Magie ruft Bacon auf zur 
Entbindung der Technik als einer aufgeklärten Magie.“ Siehe Ernst Bloch: Zwischenwelten 
in der Philosophiegeschichte. Aus Leipziger Vorlesungen. Frankfurt/M. 1985, S. 247.

	 8	 Rees konnte in einer Reihe von Aufsätzen überzeugend darlegen, dass Bacon zeit seines 
Lebens nicht nur mit der Ausarbeitung einer neuen Methodologie beschäftigt war, sondern 
zugleich auch um die Formulierung einer eigenen Kosmologie sowie einer höchst spekulati
ven, vom Paracelsismus beeinflussten und stark alchemisch imprägnierten Naturphilo­
sophie bemüht. Vgl. u.  a. Graham Rees: Francis Bacon’s Semi-Paracelsian Cosmology. In: 
Ambix 22 (1975), H. 2, S. 81–101; ders.: Matter Theory: A Unifying Factor in Bacon’s Natural 
Philosophy? In: Ambix 24 (1977), H. 2, S. 110–125; ders.: Atomism and ‘Subtlety‘ in Francis 
Bacon’s Philosophy. In: Annals of Science 37 (1980), S. 549–571; ders.: Francis Bacon and spiri­
tus vitalis. In: Spiritus. IV. Colloquio Internazionale. Roma, 7 – 9 gennaio 1983. Rom 1984, 
S. 265–281. Für eine konzise Zusammenfassung vgl. ders.: Bacon’s Speculative Philosophy. 
In: The Cambridge Companion to Bacon (Anm. 1), S. 121–145.

	 9	 Siehe Sophie Victoria Weeks: Francis Bacon’s Science of Magic. Diss. University of Leeds 
2007, S. 2.

10	 Siehe ebd. S. 3.
11	 Siehe ebd. S. 20. – Aufgrund dieser Eigenständigkeit fordert sie, Bacons Magiebegriff nicht 

aus seinen möglichen Quellen, sondern vielmehr werkimmanent und systematisch zu re-
konstruieren. Vgl. ebd. S. 22f.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



205„Operatio libera“ oder angewandte Metaphysik

Brian Copenhaver, der beim einstigen Baron von Verulam lediglich eine Fort-
setzung der traditionellen magia naturalis erkennen kann: „Yet Bacon’s criticism 
of philosophy as a chronicle of degeneracy leaves him tied to that philosophy, 
and nowhere more than in his views on magic.“12 Seine Naturphilosophie würde 
deren Ansichten eher assimilieren, anstatt sie wirklich zu transformieren oder 
gar zu eliminieren.13 Copenhaver begründet diese Einschätzung wiederum mit 
dem Hinweis auf zentrale Elemente der Renaissance-Magie, die Bacon einfach 
übernommen habe, wie z. B. die Annahme sympathetischer Anziehungskräfte.

Bedient sich Bacon also nur einer Phraseologie der Läuterung und des Neu-
en, während er im Wesentlichen doch die Ansichten der Renaissance-Tradition 
reproduziert? Oder geht es ihm tatsächlich um ein substanziell anderes Ver-
ständnis von Magie, das sich kohärent aus seinen Schriften und im Einklang 
mit seinen Grundsätzen rekonstruieren lässt? Wir wollen im Folgenden für eine 
mögliche Synthese der divergenten Positionen argumentieren, indem wir Bacons 
Magie-Konzept als das Resultat einer immanenten Kritik verstehen wollen, die den 
Gedanken einer natürlichen Magie ebenso radikalisiert wie rationalisiert. Es wird 
zu zeigen sein, dass Bacon Magie – entsprechend seiner methodologischen Re
flexionen – streng als eine experimentelle Tätigkeit begreift, die ausschließlich 
auf der Manipulation rein materiell gedachter Kräfte basiert. Begrifflichkeiten 
wie „forma“, „materia“, „qualitas“, „consensus“, „spiritus“ etc., die in der Tradi
tion benutzt wurden, um eine magische Operation zu charakterisieren, werden 
dabei nicht einfach übernommen, sondern erlangen durch ihre Integration in sei-
ne Naturphilosophie jeweils einen veränderten, naturalistischen Sinn. Gleichzei-
tig bewahrt Bacon jedoch das der Magie anhaftende utopische Moment, indem 
er sie als „operatio libera“, d. h. als ein von allen möglichen Schranken befreites 
Handeln bestimmt, das „der menschlichen Macht verborgene Straßen eröffnet, 
die das menschlichen Denken bei der gegenwärtigen Lage der Dinge kaum fas-
sen noch sich vorstellen kann“.14 Was Bacon genau unter dieser „operatio“ ver-
steht, wie er sie aus seiner Magiekritik heraus entwickelt und sie in sein System 
einzubinden sucht, soll im Folgenden genauer untersucht werden.

1	 Grundzüge der magia naturalis
Den Ausgangspunkt für Bacons Überlegungen bildet der Magie-Diskurs der Re-
naissance und das in ihm sich herausbildende Konzept einer magia naturalis. 
Deren Grundlage stellt die Annahme von verborgenen (‚okkulten‘), aber den-
noch der Schöpfung immanenten Naturkräften dar, die sich der Mensch durch 
Ausführen einfacher technischer Operationen gezielt zunutze machen kann.15 

12	 Siehe Brian P. Copenhaver: Magic in Western Culture. From Antiquity to the Enlightenment. 
New York 2015, S. 356.

13	 Vgl. ebd. S. 352.
14	 Siehe NO II, Aph. 3, S. 289.
15	 Vgl. Kurt Goldammer: Magie. In: Historisches Wörterbuch der Philosophie. Hg. v. Joachim 

Ritter und Karlfried Gründer. Bd. 5. Darmstadt 1980, Sp. 631–636; Marie-Louise Thomsen, 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



206 Daniel Queiser

Das magische Wissen wird hier als „‚natürliches Wissen oder Wissen von Natur­
zusammenhängen (scientia naturalis)“16 profiliert, das nur durch die besonde-
re ‚Erfahrenheit‘ erschlossen werden kann, die aus dem „lumen naturale“, d. h. 
aus einem experimentellen Umgang sowie der praktischen Vertrautheit mit 
den Naturdingen erwächst.17 Damit grenzt sich die naturalis nicht nur von al-
len Formen der verbotenen „magia daemoniaca“ ab.18 Mit ihrem Anspruch, „na
türliche Vorgänge zu beschreiben, zu verstehen und zu prognostizieren, diese 
zu initiieren, zu manipulieren, zu kontrollieren und zu imitieren“,19 bereitet sie 
darüber hinaus den Boden für die spätere Naturwissenschaft, auch wenn sie 
nicht schlichtweg als eine ‚Vorstufe‘ derselben angesehen werden darf. Sie tritt 
jedenfalls nicht „parallel“ zur „Entzauberung der Natur durch wissenschaftliche 
Herangehensweisen“20 auf, sondern ist vielmehr Teil dieser geschichtlichen Ent
wicklung, die schlussendlich zu einer völligen Entmagisierung des Wissens führen 
sollte.21 

Dieter Harmening und Christoph Daxelmüller: Magie. In: Kindlers Enzyklopädie Der 
Mensch. Hg. v. Herbert Wendt u. Norbert Loacker. Bd. VI. Zürich 1983, S. 688–705; Christoph 
Daxelmüller: Zauberpraktiken. Eine Ideengeschichte der Magie. Zürich 1993, S. 25f. – Zur 
Genesis der magia naturalis in der Renaissance und ihren Vorläufern im Mittelalter vgl. 
Kurt Goldammer: Der göttliche Magier und die Magierin Natur. Religion, Naturmagie und 
die Anfänge der Naturwissenschaft vom Spätmittelalter bis zur Renaissance. Mit Beiträgen 
zum Magie-Verständnis des Paracelsus. Stuttgart 1991, S. 14–20.

16	 Siehe ebd. S. 16.
17	 Zur konstitutiven Rolle des lumen naturale in diesem Diskurs vgl. Will-Erich Peuckert: Ga-

balia. Ein Versuch zur Geschichte der magia naturalis im 16. bis 18. Jahrhundert. Berlin 1967, 
S. 11–16; Goldammer: Der göttliche Magier (Anm. 15), S. 16 und S. 45f.

18	 Die beständige Abgrenzung von einer auf Teufelspakt oder Dämonenbeschwörung beru-
henden Magie ist konstitutiv für den gesamten Diskurs der naturalis, nicht zuletzt deshalb, 
weil die ihr zugrundeliegende „Wissensordnung“ eine strenge begriffliche Unterscheidung 
zwischen beiden Magieformen prinzipiell verunmöglicht hat. Vgl. Marina Münkler: Episte-
mische Figurationen. Überlegungen zum Status von Magiern und Alchemisten in der Wis-
sensordnung der Frühen Neuzeit. In: Magia daemoniaca, magia naturalis, zouber. Schreib-
weisen von Magie und Alchemie in Mittelalter und Früher Neuzeit. Hg. v. Peter-André Alt, 
Jutta Eming, Tilo Renz und Volkhard Wels. Wiesbaden 2015, S. 203–231, hier S. 210. Vgl. zu 
diesem Abgrenzungsproblem (mit Blick auf Ficino) auch Copenhaver: Magic in Western 
Culture (Anm. 12), S. 38f. Für eine konzise Darstellung der theologischen Grundlagen der 
christlichen Magiekritik, die eine solche Abgrenzung nötig machte, vgl. Dieter Harmening: 
The History of Western Magic. Some Considerations. In: Folklore. Electronic Journal of Folk-
lore 17 (2001). S. 85–95, hier S. 90ff.

19	 Siehe Bernd-Christian Otto: Magie. Rezeptions- und diskursgeschichtliche Analysen von 
der Antike bis zur Neuzeit. Berlin, New York 2011, S. 491.

20	 So die These von Axel Christoph Gammp: Magia Naturalis. Wissen als Emanationslehre in 
der Frühen Neuzeit. In: Ferrum. Nachrichten aus der Eisenbibliothek 86 (2014), S. 15–24, hier 
S. 16. 

21	 Es wäre insofern nicht übertrieben, die Naturmagie als ihren eigenen Totengräber zu be
zeichnen. Vgl. Daxelmüller: Zauberpraktiken (Anm. 15), S. 228f. Zur Entmagisierung des 
Wissens durch die Naturmagie vgl. ferner Kurt Goldammer: Magie bei Paracelsus. Mit be-
sonderer Berücksichtigung des Begriffs einer ‚natürlichen Magie‘. In: Magia naturalis und 
die Entstehung der modernen Naturwissenschaften. Symposium der Leibniz-Gesellschaft 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



207„Operatio libera“ oder angewandte Metaphysik

Konkrete Gestalt gewinnt diese natürliche Magie entlang ganz bestimmter To-
poi, die den Charakter des okkulten Wissens und der darauf fußenden magischen 
Operationen bildhaft beschreiben. Wir finden einige der wichtigsten bereits in 
Giovanni Pico della Mirandolas berühmter Oratio de hominis dignitate versammelt, 
die er anlässlich der von ihm geplanten Disputation seiner 900 Thesen verfasst 
hat. Sie werden dort bewusst in Stellung gebracht, um die magia naturalis – über 
die Pico eigens 26 Thesen aufgestellt hatte – hinreichend von einer magia illicita 
abzugrenzen, die „ganz auf dem Werk und Einfluß von Dämonen“22 beruht und 
„den Menschen üblen Mächten als willfährigen Sklaven unterwirft“.23 Während 
diese teuflische Goetie „weder die Bezeichnung ‚Kunst‘ noch ‚Wissenschaft‘ für 
sich beanspruchen“24 darf, stellt die wahre Magie hingegen den praktischen und 
zudem ehrwürdigsten Teil der scientia naturalis dar.25 Von jedweder ‚Zauberei‘ 
unterscheidet sie sich dadurch, dass sie selbst „nicht so sehr Wunder [wirkt], wie 
sie der wirkenden Natur emsig dienstbar ist [quam facienti naturae sedula fa­
mulatur]“. Es scheint nur so, als ob sie selbst der Schöpfer ihrer wundersamen 
Werke sei („quasi ipsa sit artifex“), während doch im Grunde die Natur – als die 
eigentliche Magierin – diese von allein hervorbringt. Als ihr Famulus unterstützt 
der Magier bloß ihren inneren Betrieb und holt dadurch „die in den Tiefen der 
Welt, im Schoß der Natur, in den geheimen Speichern Gottes verborgenen Wun-
der [miracula] ans Licht hervor“.26

Was den magus hierzu befähigen soll, ist seine Einsicht in den „universi con-
sensum“, d. h. die verborgene Übereinstimmung der Dinge, „die die Griechen 
treffender συμπάθεια nennen“.27 Der Gedanke, dass das Hervorbringen magi-
scher Wirkungen auf universellen consensus beruht, ist grundlegend für die 
neuplatonische Tradition der Naturmagie, von der sich Bacon kritisch distan-
ziert. Mit diesen Sympathien und Antipathien wird den Dingen eine Art affektives 
Verhalten zugesprochen, das in Analogie zum Seelenleben des Menschen konzi-
piert ist.28 So fasst bspw. Agrippa von Nettesheim in seinem Traktat De occulta 

Hannover, 14. und 15. November 1975. Studia Leibnitiana. Sonderheft 7. Wiesbaden 1978, 
S. 30–55, hier S. 46 und S. 55.

22	 Siehe Giovanni Pico della Mirandola: De hominis dignitate. Über die Würde des Menschen. 
Hg. v. August Buck, übers. v. Norbert Baumgarten. Hamburg 1990, S. 51

23	 Siehe ebd. S. 55.
24	 Siehe ebd.
25	 So formulieren es Picos dritte und vierte These zur Magie, vgl. ders.: Neunhundert Thesen. 

Hg. u. übers. v. Nikolaus Egel. Hamburg 2018, S. 163.
26	 Alle Zitate siehe Pico della Mirandola: De hominis dignitate (Anm. 22), S. 55f.
27	 Siehe ebd. S. 55.
28	 „Wie die Affekte eines Menschen ähnliche in einem anderen bewirken können, so stellt man 

sich auch die Dinge der äußeren Welt in Verhältnissen der Ähnlichkeit ‚sympathetisch‘ (‚mit-
leidend‘) aufeinander einwirkend vor. Magisches Handeln ist Praxis dieser Vorstellung und 
somit immer bildhaftes, gleichendes Handeln, in dem die Manipulation eines Ähnlichen 
Ähnliches bewirken soll. Wo jene Vorstellung einer wechselseitigen Wirkung von Ähnlich-
keiten zum systematischen Prinzip des Zusammenhangs des Kosmos gemacht wird, entsteht 
ein Weltbild nach strukturalen Gesichtspunkten, in dem die Dinge nach morphologischen 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



208 Daniel Queiser

philosophia jene Verhältnisse als die natürlichen Freund- und Feindschaften der 
Dinge auf: 

Jedes Ding hat etwas Furchtbares, Schreckliches, Feindliches und Zerstö-
rendes, und dagegen etwas Freundliches, Stärkendes und Erhaltendes. […] 
Diese Freundschaften und Feindschaften sind nichts anderes als gewisse 
gegenseitige Zuneigungen der Dinge, indem sie nach der oder jener von 
ihnen entfernten Sache streben, sich, falls sie nicht gehindert werden, nach 
ihr hinbewegen, in dem Erlangten ruhen, das Gegenteil fliehen und des-
sen Annäherung verabscheuen, sowie sie auch, wenn es mit ihnen in Be
rührung kommt, nicht in ihm ruhen.29 

Begründet werden diese immanenten Zu- und Abneigungen wiederum durch 
die Annahme einer kosmischen Wesensverwandtschaft der Naturobjekte, die 
alle wie die Glieder eines großen Weltorganismus zusammen wirken.30

Um nun diese sympathetischen Kräfte gezielt freisetzen zu können, muss der 
magus um die okkulten Qualitäten der Dinge wissen, mit denen ihnen die na
türlichen Affekte quasi eingeschrieben sind. Als ‚okkult‘ galten dabei all jene 
Eigenschaften, die sich nicht auf die elementarische Beschaffenheit eines Gegen­
standes zurückführen ließen – wie z. B. die Anziehungskraft des Magneten oder 
die Wirkweise bestimmter Heilmittel oder Gifte. Da deren Ursachen den auf die 
vier Primärqualitäten spezialisierten Sinnen verborgen bleiben, wurden sie von 
der scholastischen Philosophie als substanzielle bzw. aus der Form einer Sache 
resultierende Qualitäten gedacht und mit dem die Materie prädisponierenden 
Einfluss der Himmelskörper verknüpft.31 Die neuplatonische Magie-Tradition hat 
nun auf Grundlage der spätantiken Hypostasenlehre diese astral-verursachten 
Qualitäten als Emanationen von Kräften gedeutet, die aus noch höheren, rein in-
telligiblen Seinsbereichen stammen. So erwachsen die ‚formellen‘ Wirkungen bei 
Marsilio Ficino und Agrippa in letzter Instanz aus den transzendenten, göttlichen 
Ideen, die als die ewigen und unvergänglichen Urbilder der Dinge die höchsten 

Aspekten geordnet und wechselseitig aufeinander bezogen werden.“ Siehe Dieter Harme-
ning: Von der Spätantike zur Renaissance. In: Thomsen u.  a.: Magie (Anm. 15), S. 691.

29	 Siehe Agrippa von Nettesheim: Die magischen Werke und weitere Renaissancetraktate. Hg. 
u. eingel. v. Marco Frenschkowski. 4. Auflage. Wiesbaden 2015, S. 82f. (lib. 1, cap. 17).

30	 „Wie also in uns das Gehirn, die Lunge, das Herz, die Leber und die übrigen Körperteile 
voneinander etwas empfangen, sich gegenseitig fördern und untereinander in Mitleiden-
schaft stehen, so hängen die Teile dieses großen Lebewesens, d. h. alle Weltkörper in ihrer 
Gesamtheit, untereinander zusammen und teilen einander ihr Wesen mit. Aus dieser allge
meinen Verwandtschaft entspringt gemeinsame Liebe, aus dieser die gegenseitige Anzie-
hung: und dies ist die wahre Magie.“ Siehe Marsilio Ficino: Über die Liebe oder Platons 
Gastmahl. Hg. v. Paul Richard Blum, übers. v. Karl Paul Hasse. 3. verbesserte Auflage. Ham-
burg 1994, S. 243ff.

31	 Zu Begriff und Begriffsgeschichte der okkulten Qualitäten vgl. Paul Richard Blum: Qualita-
tes occultae. Zur philosophischen Vorgeschichte eines Schlüsselbegriffs zwischen Okkultis-
mus und Wissenschaft. In: Die okkulten Wissenschaften in der Renaissance. Hg. v. August 
Buck. Wiesbaden 1992, S. 45–64, hier S. 50ff.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



209„Operatio libera“ oder angewandte Metaphysik

metaphysischen Ordnungsprinzipien des Kosmos darstellen. Allerdings stellen 
jene Formen nicht die unmittelbaren Reflexe dieser Ideen dar. Deren schöpferische 
Macht muss erst durch eine Reihe anderer kosmischer Instanzen – insbesondere 
durch Weltseele und Weltgeist, aber auch durch die Astralkörper sowie die mit 
ihnen verknüpften himmlischen Intelligenzen – vermittelt werden, bevor sie sich 
in der magischen Wirkung eines terrestrischen Objekts niederschlagen kann.32 
Die Transgression geschieht dabei unmittelbar; göttlicher Archetypus und mun-
dane Form sind durch ihre Zwischeninstanzen so miteinander verknüpft, 

daß der Einfluß vom Endpunkte des Letzteren, von der ersten Ursache aus, 
bis zum Untersten sich erstreckt, wie bei einer angespannten Saite, die, 
wenn man ein Ende derselben berührt, plötzlich ihrer ganzen Länge nach 
erzittert, indem die Berührung auch am andern Ende widerhallt. Wird da-
her etwas Unteres in Bewegung gesetzt, so wird es auch das Obere, dem 
es entspricht […].33

Dieser kosmische Automatismus garantiert dem magus nun einen Zugriff auf 
jene ‚höheren Seinssphären‘, obwohl er selber bloß mit ganz gewöhnlichen Natur­
objekten hantiert. Um diesen simplen und unverfänglichen Charakter der magi-
schen Operationen zu verdeutlichen, wählt bereits Pico ein Bild, das im weiteren 
Verlauf des Diskurses immer wieder auftauchen wird: „[W]ie der Bauer die Ul-
men mit den Weinreben [sicut agricola ulmos vitibus], so vermählt der Magier die 
Erde mit dem Himmel, das heißt das Untere mit den Gaben und Kräften des Hö-
heren [ita Magus terram caelo, idest inferiora superiorum dotibus virtutibusque 
maritat].“34 Eine besondere Rolle in der Vermittlung dieser höheren Mächte spielt 
hierbei der als eine Art intermundaner Transmitter fungierende „spiritus mun-
di“, der aufgrund seiner ätherischen Essenz „ein Mittelding“ zwischen stoffloser 
Seele und seelenlosem Stoff ist und im Hinblick auf die formengebende „anima 
mundi“ eine Art distributive Funktion im neuplatonischen Kosmos erfüllt. Als 
quasi-materielles Übertragungsmedium einer okkulten Kraft ist er das eigentli-
che Objekt des magischen Werkes:

Ein solcher Geist [spiritus] muß notwendig vorhanden sein, als ein Mittel­
ding [medium], wodurch die himmlischen Seelen den dichten Körper be­
wohnen und ihm wunderbare Gaben verleihen können [quo animae coe­
lestes insint corpori crassiori & mirificas dotes largiantur]. Dieser Geist 
ist im Weltkörper [in corpore mundi] gerade von solcher Form, wie unser 
Geist im menschlichen Körper; denn wie die Kräfte unserer Seele durch 
den Geist den Gliedern sich mitteilen, so wird alles vermittelst der Quintes-

32	 Vgl. Marsilio Ficino: De vita libri tres/Drei Bücher über das Leben. Hg., übers., eingel. u. 
mit Anmerkungen versehen von Michaela Boenke. München 2012, S. 213–221 (lib. 3, cap. 1); 
Agrippa von Nettesheim: Die magischen Werke (Anm. 29), S. 72–78 (lib. 1, cap. 10–13).

33	 Siehe ebd. S. 111 f. (lib. 1, cap. 37). Vgl. zu diesem Automatismus Copenhaver: Magic in Wes-
tern Culture (Anm. 12), S. 253.

34	 Siehe Pico: De hominis dignitate (Anm. 22), S. 56f.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



210 Daniel Queiser

senz von der Kraft der Weltseele [virtus animae mundi] durchströmt. […] 
Er wird erlangt durch die Strahlen der Sterne, insoweit die Gegenstände 
zur Aufnahme dieser Strahlen sich eignen.35 

Für unseren Zusammenhang entscheidend ist, dass in diesem neuplatonischen 
Setting die Beschaffenheiten der Materie nur eine untergeordnete Rolle spielen. 
Abgesehen vom materiellen Wechsel der manifesten Qualitäten, die auch bei Ag-
rippa aus der klassischen Vier-Elemente-Lehre erläutert werden,36 taucht der Stoff 
höchstens als ein Störfaktor auf, der bloß mehr oder weniger gut für die Übertra-
gung einer formellen Kraft disponiert sein und dergestalt zum Hindernis für die 
Tätigkeit des magus werden kann.37

2	 Bacons Magiekritik
Bacons Adaption setzt nun bei einem ganz praktischen Verständnis der Magie an. 
Nach seiner Auffassung muss ihr Anliegen darin bestehen, „to call and reduce 
natural philosophy from variety of speculations to the magnitude of works“;38 
er begreift sie also – ganz im Sinne Picos – als Anwendung der philosophia na
turalis und ordnet sie dem Bereich der „Natural Prudence, or the part Opera-
tive of Natural Philosophy“39 zu. Im selben Atemzug grenzt er dieses technische 
Verständnis jedoch vehement von den spekulativen Ansichten seiner Vorgänger 
ab, die, „full of error and vanity“,40 in seinen Augen zu einem Missbrauch des 
Terminus geführt haben. Es ist Bacons erklärtes Ziel, dieser „degenerate Natural 
Magic“41 ein anderes Konzept entgegenzusetzen, „purged from vanity and su-
perstition“ und „taken according to the ancient acception“.42 

35	 Siehe Agrippa von Nettesheim: Die magischen Werke (Anm. 29), S. 79 (lib. 1., cap. 14, S. XIX). 
Die Seitenzahlen in der Klammer beziehen sich – hier und im Folgenden – auf den lateini
schen Text in: Henricus Cornelius Agrippa ab Nettesheym: De occulta philosophia sive de 
magia libri tres. Sine Loco 1533. Faksimile des ältesten Kölner Drucks. Hg. u. erl. v. Karl An
ton Nowotny. Graz 1967.

36	 Vgl. ebd. S. 70f (lib. 1, cap. 9).
37	 „Auf solche Weise zeigen sich die Dinge ein und derselben Art mehr oder minder mächtig, 

je nach der Reinheit oder unordentlichen Mischung der Materie. Alle himmlischen Einflüs-
se können nämlich durch die unordentliche Mischung und die Untauglichkeit der Materie 
gehemmt werden.“ Siehe ebd. S. 74 (lib. 1, cap. 11). 

38	 Siehe Advancement, Works III, S. 289.
39	 Siehe ebd. 361.
40	 Siehe ebd. S. 351.
41	 Siehe ebd. S. 362.
42	 Siehe ebd. S. 351. Auch Bacon grenzt diese Auffassung noch von andern Magieformen ab, 

so im Advancement z. B. von den Lehren der „school of Paracelsus“ und einer „ceremonial 
magic“, die unter Magie Techniken zur Beeinflussung der menschlichen Einbildungskraft 
verstehen würden. Ob eine solche „Fascination“ tatsächlich möglich ist, will Bacon nicht 
eindeutig entscheiden; fest steht, dass er die auf ihr fußende Magie für irreligiös hält, weil 
sie – wie auch die vulgäre Naturmagie – gegen das biblische Gebot: „In sudore vultus co-
medes panem tuum“, verstoße. Siehe ebd. S. 381. Allerdings dürften die als ‚Zauberei‘ oder 
durch ‚Faszination‘ erklärten Phänomene nicht von vornherein aus der Naturgeschichte 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



211„Operatio libera“ oder angewandte Metaphysik

Sinn dieser ‚Purgierung‘ ist eine Rationalisierung oder Rekonzeptualisierung 
der Magie auf Basis einer experimentellen und anwendungsorientierten Natur
forschung. Es geht Bacon m.a.W. darum, ihr einen festen Platz innerhalb seiner In-
stauratio Magna zuzuweisen. Die Grundidee dieses Projekts besteht in einer prakti-
schen Funktionalisierung der Erkenntnis, die von Bacon metaphilosophisch durch 
eine Auslegung der Schöpfungsgeschichte legitimiert wird. So hatte Gott dem 
Menschen im Paradies einst den Auftrag gegeben, über die Natur zu herrschen.43 
Dessen selbst verschuldeter Fall führte jedoch dazu, dass er seine einstige Macht 
über die Geschöpfe und dadurch die Mittel, den Auftrag auszuführen, eingebüßt 
hat. Die Wissenschaft hat für Bacon nun die Aufgabe, diese Mittel wiederzube-
schaffen und dadurch die exponierte Stellung des Menschen zu restaurieren:44 

Denn das wahre Ziel des Wissens besteht darin, die Hoheit und die Macht 
des Menschen (denn sobald der Mensch fähig sein wird, die Geschöpfe bei 
ihren wahren Namen zu nennen, wird er sie beherrschen), die er im Ur
zustande der Schöpfung hatte, wiederherzustellen und ihm größtenteils 
wiederzugeben. Um es ganz klar und deutlich zu sagen, es geht um die 
Entdeckung aller Tätigkeiten und Möglichkeiten von Tätigkeiten, von der 
Unsterblichkeit (so sie möglich wäre) bis zum unbedeutendsten mecha
nischen Handgriff.45 

Der oberste Zweck der baconischen Wissenschaft besteht also nicht in einer Ak-
kumulation theoretischer Einsichten, sondern in der (größtmöglichen) Erweite-
rung der menschlichen Handlungsfähigkeit. Wissen soll wesentlich Macht sein, 
d. h. es soll den Menschen dazu befähigen, die Schöpfung „durch mancherlei 
Arbeit [per labores varios]“ dahin zu bringen, „den Zwecken seines Lebens zu 
dienen [ad usus vitae humanae subigitur]“.46 Die Magie ist in dieser Perspektive 
nichts weiter als eine bestimmte Tätigkeit bzw. ein durch konkrete Handlungs
anweisungen beschreibbares Verfahren, das sich von der Ausführung ‚unbedeu-
tender Handgriffe‘ letztlich nur graduell unterscheidet. 

Ausgehend von dieser Grundidee kritisiert er nun die Anhänger der Natur-
magie, indem er sie an ihren eigenen Machtversprechen misst. Seine stärksten 

ausgeschlossen werden; vielmehr „bleibt zu prüfen, ob nicht darunter auch Naturkräfte ver-
borgen sind“. Siehe NO II, Aph. 31, S. 421. 

43	 Vgl. Genesis 1,28.
44	 Zur theologischen Begründung des baconischen Projekts vgl. Benjamin Farrington: Francis 

Bacon. Philosopher of Industrial Science. New York 1961, S. 116ff; Franz Träger: Francis Ba-
cons anfänglicher Gedankengang. Ein Versuch zu seiner philosophischen Dimension. In: 
Francis Bacon: Valerius Terminus. Von der Interpretation der Natur. Hg. v. Franz Träger, 
übers. v. dems. u. Hildegard Träger. Würzburg 1984, S. 9–27, hier S. 14ff.; Hans Blumenberg: 
Die Legitimität der Neuzeit. Erweiterte Ausgabe. Frankfurt/M. 1996, S. 453f.; John Channing 
Briggs: Bacon’s Science and Religion. In: The Cambridge Companion to Bacon (Anm. 1), 
S. 172–199, hier S. 172–177. 

45	 Siehe Francis Bacon: Valerius Terminus (Anm. 44), S. 43.
46	 Siehe NO II, Aph. 52, S. 613.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



212 Daniel Queiser

Einwände scheinen dabei ethischer bzw. politischer Natur zu sein.47 Es darf je-
doch nicht übersehen werden, dass Bacon diese Argumente – die man vielleicht 
treffender als ideologiekritische bezeichnen könnte – mit ontologischen sowie epi-
stemologischen Gesichtspunkten verbindet, welche insbesondere die neuplato-
nische Auslegung der Naturmagie grundsätzlich infrage stellen. So goutiert er 
zwar deren praktisches Anliegen, den Menschen zur Herrschaft über die Natur 
zu befähigen, hält aber all die „credulous and superstitious conceits and obser-
vations of Sympathies and Antipathies, and hidden proprieties”48 für gänzlich 
unbrauchbar, um diesen Anspruch einlösen zu können. In gleicher Weise brand-
markt das Novum Organum die Anhänger der naturalis als „Verehrer und Liebha-
ber von Fabeln“,49 die zwar „in müßigen und grundlosen Vermutungen den Din-
gen Kräfte und wundersame Wirkweisen angedichtet haben [rebus virtutes et 
operationes admirabiles affinxerunt]“, deren spärliche Entdeckungen aber „mehr 
Staunen und Neugierde erweckte[n], als dem Nutzen und Gebrauch [fructum et 
utilitatem] zu dienen“.50 Genauso wie die Alchemiker und Astrologen nährten 
diese „Prahler und Phantasten“51 das Misstrauen in den allgemeinen Fortschritt 
der Wissenschaft, weil sie den Menschen großartige Dinge – wie bspw. die Ver-
längerung des Lebens oder die Transmutation von Stoffen – verhießen, obwohl 
sie von deren Umsetzung so weit entfernt waren wie die Geschichten des König 
Artus von den wahren Heldentaten eines Cäsars oder Alexanders des Großen.52

Doch Bacon hält die Anhänger der Naturmagie nicht schlichtweg für Betrü-
ger. Sie sind für ihn vielmehr Opfer ihrer eigenen „philosophia phantastica“,53 
die aus einer unzulässigen Vermischung der Naturphilosophie mit Theologie 
und Aberglauben resultiert. Bacon hat dabei explizit deren neuplatonische Meta
physik im Sinn, die durch ihre „schwülstige und gleichsam poetisierende Art“ 
den menschlichen Geist „umschmeichelt und verblendet“,54 indem sie die ma-
gischen Effekte auf außerweltliche bzw. übernatürliche Ursachen zurückführt. 
Ermöglicht wird diese metaphysische Fundierung der Naturmagie – die streng 
genommen ihren eigenen Naturalisierungsansprüchen zuwiderläuft – vor allem 
durch die Lehre von den okkulten Qualitäten. Im Novum Organum entlarvt Bacon 
deren Einführung als eine Verlegenheitslösung, die bloß dazu dient, einen Na-
men für all die Phänomene und Effekte zu finden, die sich nicht anhand der ‚ma-
nifesten‘ Primärqualitäten erklären lassen.55 Problematisch an diesem „asylum 
ignorantiae“ (Scaliger) ist jedoch, dass die damit bezeichneten Wirkweisen durch 
ihre Subsumtion unter die Kategorie des Verborgenen drohen, zu etwas Unerklär-

47	 So die These Copenhavers, vgl. ders.: History of Magic (Anm. 12), S. 352.
48	 Vgl. ebd. S. 361.
49	 Siehe NO II, Aph. 29, S. 413.
50	 Siehe NO I, Aph. 85, S. 187. Vgl. auch Aph. 73, S. 157.
51	 Siehe NO I, Aph. 87, S. 189.
52	 Vgl. ebd. S. 189ff.
53	 Siehe NO I, Aph. 65, S. 134. 
54	 Siehe ebd.
55	 Vgl. NO I, Aph. 66, S. 137.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



213„Operatio libera“ oder angewandte Metaphysik

lichem mystifiziert zu werden, dessen Ursachen außerhalb des vom Menschen 
Erforsch- und Begreifbaren liegen. Denn der soll nach der Vorstellung der magia 
naturalis ja ein Famulus der Natur sein, der in seinen Experimenten nur deren 
ureigenste Prozesse fördert und zu seinen Gunsten lenkt. 

Die Auslegung des ‚Okkulten‘ als Unbegreifbares konterkariert aber diese 
Vorstellung. So betont z. B. Agrippa, dass die magischen Kräfte deshalb als „ver-
borgene“ bezeichnet werden, „weil ihre Ursachen verborgen sind, d. h. weil der 
menschliche Verstand sie nicht allseitig erforschen kann, weshalb die Philoso-
phen den größten Teil derselben mehr durch lange Erfahrung [longa experientia], 
als durch scharfsinniges Nachdenken [rationis indagine] kennengelernt haben“.56 
Dergestalt einer natürlichen Erklärung entzogen, können jene Kräfte umso leich-
ter zu Reflexen extramundaner Wesenheiten wie den göttlichen Formen und 
immateriellen Seelen verklärt werden, die in der neuplatonischen Tradition die 
eigentlichen Akteure hinter den magischen Phänomen sind. Dadurch werden 
sie jedoch in eine Sphäre verschoben, die sich dem menschlichen Einfluss voll-
ständig entzieht. So jedenfalls versteht Bacon den Famulus-Gedanken der Magie-
Tradition: Er radikalisiert die darin angelegte Anthropologie, indem er diesen 
Topos im Sinne eines emphatischen Naturalismus interpretiert, der keine die Natur 
irgendwie ‚von außen‘ beeinflussende Entitäten zulässt: 

Denn der Mensch als Diener und Dolmetscher der Natur [naturae mi-
nister et interpres] wirkt und weiß [facit et intelligit] nur so viel, wie er 
von der Ordnung der Natur [de naturae ordine] durch seine Werke oder 
durch seinen Geist beobachtet hat; mehr weiß er nicht, und mehr vermag 
er nicht. Denn keine Kraft kann die Kette der Ursachen lösen oder zerbre-
chen [Neque enim ullae vires causarum catenam solvere aut perfringere 
possint], und die Natur wird nur besiegt, indem man ihr gehorcht [natura 
aliter quam parendo vincitur].57 

Indem die Naturmagie diese Kette jedoch in einem intelligiblen Außerhalb zu 
befestigen versucht, entlastet sie den Menschen von der intellektuellen Aufgabe, 
den tatsächlichen Anfangsgründen jener ‚okkulten‘ Kräfte auf die Spur zu kom­
men. Statt tiefer in das Wesen der Natur einzudringen, lässt sie ihn glauben, dass 
es ausreichend sei, ‚durch lange Erfahrung‘ äußerliche Ähnlichkeiten zu regis-
trieren, um von dort auf innere Qualitäten zu schließen58 – eine Epistemologie 
des planlosen Experimentierens, die Bacon im Novum Organum scharf kritisiert. 

56	 Siehe Agrippa von Nettesheim: Die magischen Werke (Anm. 29), S. 72 (lib. 1, cap. 10, S. XIIII).
57	 Siehe Distributio operis zur Instauratio magna, NO I, S. 65. Vgl. Rossi: Francis Bacon (Anm. 3), 

S. 18. Das Komplementärstück zu dieser Anthropologie finden wir im vierten Aphorismus 
des Novum Organum, wo Bacon den Wirkungsradius des Menschen – als Naturwesen unter 
anderen Naturwesen – auf körperliche Aktionen begrenzt: „Hinsichtlich seiner Werke ver-
mag der Mensch nichts anderes, als daß er die von der Natur gegebenen Körper einander 
näherbringt oder sie voneinander entfernt; das übrige vollendet die Natur von innen her.“ 
Siehe NO I, Aph. 4, S. 83.

58	 „Men likewise in their folly expect to become acquainted with nature from her outward 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



214 Daniel Queiser

Allerdings üben die Mystifikationen der Naturmagie noch in anderer Hinsicht 
eine narkotisierende Wirkung59 auf den menschlichen Geist aus. Sie nähren näm-
lich seinen Irrglauben, es gebe einen unbeschwerten Weg zur Herrschaft über 
die Natur: „For the rules of natural magic are such, as if men expected to till the 
ground and eat their bread without the sweat of their brow and by an easy and in-
dolent application of bodies to become masters of things.“60 Genau das suggeriert 
das hermetische Bild vom Magier als Winzer, der in seinen Operationen einfach 
irgendein geheimnisvolles ‚Oberes‘ mit dem ‚Unteren‘ verbindet und sich schein-
bar spielend zum Herrn über die Natur erhebt (obwohl er sich doch eigentlich 
Wesenheiten unterwirft, derer er gar nicht Herr werden kann). Die Magier äh-
neln für Bacon in diesem Glauben den Alchemikern, die „aus wenigen Versuchen 
am Ofen eine phantastische und nur auf weniges sich erstreckende Philosophie 
[philosophiam … phantasticam et ad pauca spectantem]“61 errichten, angetrieben 
von der „immerwährenden Hoffnung“,62 durch die Anwendung chemischer Ver-
fahren jenes ‚magische‘ Pulver herstellen zu können, das „in a few moments of 
time be able to turn other metals into gold […], as having power to perfect nature 
and free it from all impediments“.63 

Doch solche Abkürzungen zur Bezwingung der Natur, wie sie uns diese Bil-
derwelten verheißen, gibt es für Bacon nicht, hat doch Gott nach dem Fall des 
Menschen verfügt, „that whatever is excellent shall be won only by labours both 
in inquiry and working“.64 Wenn also der Mensch tatsächlich in den Stand ge-
setzt werden soll, magische Werke zu verrichten, dann muss er sich zuerst von 
diesen trügerischen Hoffnungen und den metaphysischen Spekulationen, die ih-
nen Halt geben, befreien. An ihre Stelle muss eine empirisch fundierte, nach den 
natürlichen Ursachen der Dinge fahndende und dergestalt wirklich applizierbare 
Naturphilosophie treten, die von vornherein auf die Ausführung genau solcher 
Operationen ausgerichtet ist. 

face and mask, and by external resemblances to detect internal properties.“ Siehe Histo-
ria sympathiae et antipathiae rerum, Works V, S. 203. – An solchen Stellen wird deutlich, 
dass Bacons Kritik Teil jenes geistesgeschichtlichen Prozesses ist, im Zuge dessen sich das 
‚Okkulte‘ zu einem polemischen Terminus wandelt, der fortan etwas Übernatürliches oder 
Unerklärliches meint, das sich wissenschaftlich überhaupt nicht erforschen lässt, während 
andererseits das vormals ‚Verborgene‘ zum primären Untersuchungsgegenstand einer sich 
herauskristallisierenden Naturwissenschaft avanciert. Vgl. Christoph Meinel: Okkulte und 
exakte Wissenschaften. In: Die okkulten Wissenschaften in der Renaissance (Anm. 31), S. 21–
44, hier S. 27 und S. 39.

59	 Bacon vergleicht die magischen Lehren mit „soporific drugs“, „which not only lull to sleep, 
but also during sleep instil gentle and pleasing dreams“. Siehe De Augmentis scientiarum, 
Works IV, S. 367.

60	 Siehe Historia sympathiae, Works V, S. 203.
61	 Siehe NO I, Aph. 54, S. 117.
62	 Siehe NO I, Aph. 85, S. 185.
63	 Siehe De Augmentis, Works IV, S. 368.
64	 Siehe Historia sympathiae, Works V, S. 204.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



215„Operatio libera“ oder angewandte Metaphysik

3	 Naturalisierung der Prinzipien: Bacons Metaphysik der Formen
Mit dem emphatischen Naturalismus haben wir bereits den entscheidenden 
Punkt markiert, an dem sich Bacons Naturphilosophie – nicht nur in methodi-
scher Hinsicht – von derjenigen der traditionellen Naturmagie unterscheidet. 
Was hier jedoch als ‚Naturalismus‘ bezeichnet wird, gilt es recht zu verstehen: 
Anders als z. B. seinem jüngeren Zeitgenossen René Descartes geht es Bacon nicht 
darum, das organische Naturbild der Renaissance durch eine rein mechanische 
Naturphilosophie zu ersetzen. Stattdessen ist auch er fest davon überzeugt, dass 
sich hinter den sichtbaren Phänomenen schöpferische Potenzen und basale Über-
einstimmungen (consensus) verbergen, von deren Kenntnis nicht zuletzt das Ge-
lingen magischer Operationen abhängt. Was Bacon jedoch von jener Tradition 
unterscheidet, ist, dass er die Gründe für diesen consensus nicht im Wirken in-
telligibler Wesenheiten oder stellarer Einflüsse sucht, sondern in den materiel­
len Beschaffenheiten der Gegenstände und den allgemeinen Bewegungsformen 
des Stoffs. Seine Naturphilosophie kann als Versuch gewertet werden, den Hyle­
morphismus der Renaissance-Philosophie mit ihrem neuplatonischen Überbau 
durch eine spekulative Materietheorie zu ersetzen, die alle natürlichen Phäno-
mene auf stoffliche Ursachen zurückführen will, ohne dabei deren qualitatives 
Naturverständnis preiszugeben. Dabei werden die im engeren Sinne ‚magischen‘ 
Konzepte – wie die Lehre vom consensus rerum – nicht schlichtweg annulliert, 
sondern vielmehr in eine andere Theoriesprache übersetzt. 

Dreh- und Angelpunkt dieser translatio ist Bacons Konzept der Form, das seit 
jeher ein Gegenstand kontroverser Forschungsdebatten gewesen ist.65 Im Gegen-
satz zur Tradition versteht Bacon unter Formen nämlich keine immateriellen oder 
von der Materie abstrahierbaren Entitäten, wie für ihn auch die komplementäre 
Annahme eines an sich völlig passiven und gestaltlosen Stoffs eine heillose Fik­
tion der Philosophen darstellt.66 In seiner Fragment gebliebenen Schrift De princi-
piis atque originibus, in der Bacon, ausgehend von einer Interpretation der antiken 
Cupido-Sage und in kritischer Auseinandersetzung mit der Naturphilosophie 
Bernardino Telesios,67 Grundzüge seiner Materieauffassung entwickelt, unter-
zieht er den traditionellen Form-Materie-Dualismus einer ausführlichen Kritik: 

[C]ertainly that despoiled and passive matter seems altogether a fiction of 
the human mind, arising from this, that to the human mind those things 

65	 „The form that Bacon describes is not a philosopher’s abstraction – Platonic or Aristotelian – 
but what exactly is it: a generative force, a defining essence, a taxonomic distinction, a natu-
ral law, a material quality, or an alchemical additive? All will answer to Bacon’s description.“ 
Siehe Copenhaver: History of Magic (Anm. 12), S. 359. – Die ältere Diskussion drehte sich vor 
allem um die Frage, ob und inwieweit sich Bacons Konzept der Form mit dem modernen 
Begriff des Naturgesetzes vergleichen lasse. Vgl. Antonio Pérez-Ramos: Francis Bacon’s Idea 
of Science and the Maker’s Knowledge Tradition. Oxford 1988, S. 65ff. 

66	 Vgl. z. B. Advancement, Works III, S. 355 und NO I, Aph. 51, S. 115.
67	 Zu Bacons Auseinandersetzung mit Telesio in De Principiis vgl. Stephen Gaukroger: Francis 

Bacon and the Transformation of Early-Modern Philosophy. Cambridge 2001, S. 188–193.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



216 Daniel Queiser

most seem to exist, which itself imbibes most readily, and by which it is 
most affected. It follows therefore that forms (as they call them) seem to 
exist more than either matter or action; because the former is hidden, the 
latter variable; the former does not strike so strongly, the latter does not 
rest so constantly. These images on the other hand are thought to be both 
manifest and constant; so that the first and common matter seems to be 
as an accessory and support; and action, of whatever kind, to be merely 
an emanation from the form; and altogether the first place is assigned to 
forms. And hence appears to have come the reign of forms and ideas in 
essences; with the addition (that is to say) of a kind of fantastical matter.68 

Für besonders problematisch an dieser Herrschaft der Formen hält Bacon die da-
mit einhergehende Trennung von Stoff- und Bewegungsursache: Gerade die An-
nahme, dass der eigentliche Antrieb der natürlichen Prozesse in der Form und d. h. 
außerhalb der Materie liege, hat zu einer „infinite number of fancies about souls, 
lives, and the like“69 geführt, die – wie in der Kosmologie der magia naturalis – 
als Vermittlungsinstanzen gebraucht werden, um erklären zu können, wie rein 
geistige Entitäten materielle Wirkungen hervorbringen können. Dabei gehören 
doch Stoff, Bewegung und Form untrennbar zusammen und können Bacon zu-
folge höchstens begrifflich unterschieden, nicht aber als ontologisch voneinander 
getrennte Dinge gefasst werden. Dem entsprechend muss auch die Materie an sich 
als „so adorned, furnished, and formed“ gedacht werden, „that all virtue, essence, 
action, and natural motion, may be the consequence and emanation thereof“.70

Daraus folgt für Bacon jedoch nicht, dass die Formen das Produkt blinder 
materieller Prozesse und damit quasi ex chao entstanden wären. Statt – wie z. B. 
die antike Atomistik – diese radikale Konsequenz zu ziehen, will Bacon daran 
festhalten, dass Gott nicht nur die Materie, sondern auch ihre Formen einst er-
schaffen hat.71 Das Advancement bezeichnet sie in diesem Sinne als die Gesetze 
oder Dekrete, die Gott der Materie im Sechstagewerk auferlegt hat.72 Im Novum 
Organum erscheinen sie dann als „die echten Siegel des Schöpfers an seinen Ge-
schöpfen, wie sie der Materie durch wahre und besondere Linien eingeprägt und 
eingemeißelt werden [in materia per lineas veras et exquisitas imprimuntur et 
terminantur]“.73 Solcherlei Spekulationen führen zu idealistischen Überformun-
gen der baconischen Naturphilosophie, der – hierin ist Weeks’ These zu präzisie-

68	 Siehe Works V, S. 466.
69	 Siehe ebd. S. 468.
70	 Siehe ebd.
71	 „For there seem three things with regard to this subject which we know by faith. First, that 

matter was created from nothing. Secondly, that the development of a system was by the 
word of Omnipotence; and not that matter developed itself out of chaos into the present 
configuration. Thirdly, that this configuration (before the fall) was the best of which matter 
(as it had been created) was susceptible.“ Siehe ebd. S. 491.

72	 Vgl. Works III, S. 295f.
73	 Siehe NO I, Aph. 124, S. 259.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



217„Operatio libera“ oder angewandte Metaphysik

ren – eben keine materialistische Ontologie im strengen Sinne zugrunde liegt.74 Ma-
terialistisch bleibt jedoch die von Bacon vorgenommene ‚Aktivierung‘ des Stoffs 
durch seine Vermittlung mit der Form: Er wird von ihm stets als eine triebhafte, 
sich selbst bewegende Entität begriffen, wobei die Formen – als „Leidenschaf-
ten oder Begehren der Materie [materiae primis passionibus ac desideriis]“75 – so 
etwas wie die Gesetzmäßigkeiten seiner Bewegungen sind. Sie sind in diesem 
Sinne keine Bausteine desselben,76 sondern vielmehr generative Prinzipien, die 
aus seinem Inneren heraus die äußerliche Gestalt der Naturkörper determinie-
ren. Das Novum Organum definiert sie als 

jene Gesetze und Bestimmungen des reinen Vorgangs [leges illas et deter-
minationes actus puri] […], wodurch eine einfache Eigenschaft [naturam 
aliquam simplicem] hervorgebracht und bewirkt wird, z. B. die Wärme, 
das Licht, das Schwere, wie sie in jeder dafür geeigneten Materie [in omni-
moda materia et subjecto susceptibili] bestehen.77 

Die Formen bilden dergestalt die „natura naturans“ der Gegenstände, die zu-
gleich die „fons emanationis“ und „differentia vera“ der an ihnen registrierbaren 
Qualitäten darstellt.78 Man könnte sie vielleicht als allgemeine Naturkräfte cha
rakterisieren.

Die Erkenntnis dieser ewigen und unveränderlichen Naturkräfte stellt für Ba-
con die oberste Aufgabe der menschlichen Wissenschaft dar und „obliegt […] 
der Metaphysik“.79 Unter Metaphysik versteht er jedoch keine eigenständige Dis­
ziplin, sondern „a branch or portion of Natural philosophy“,80 deren Bau er mit 
einer Pyramide vergleicht: „For knowledge are as pyramids, whereof history and 
experience are the basis. And so of Natural Philosophy the basis is Natural Histo-
ry; the stage next the basis is physic; the stage next the vertical point is Metaphys-
ic.“81 Damit ist klar, dass die Erforschung der Formen nur auf empirischem We
ge geschehen kann und in der Untersuchung konkreter Naturkörper – als dem 
Material der Naturgeschichte – ihren Ausgang nehmen muss, von wo aus der 
Forscher dann in Anwendung eines induktiven Erkenntnisverfahrens zu immer 
allgemeineren Einsichten fortschreiten soll. 

Der Physik kommt in diesem System nun eine Art Scharnierfunktion zu. Ba-
con schreibt ihr die Untersuchung der Material- und Wirkursachen zu und unter-
teilt sie in eine konkrete und eine abstrakte Physik, wobei „the former part comes 

74	 Vgl. Weeks: Francis Bacon’s Science of Magic (Anm. 9), S. 1.
75	 Siehe Distributio operis, NO I, S. 57. 
76	 Eine solche Deutung findet sich bspw. bei Stephen Gaukroger, der Bacons Formen leichtfer­

tig mit dem zu identifizieren scheint, was dieser selber als Schematismen der Materie be-
zeichnet. Vgl. Gaukroger: Francis Bacon (Anm. 68), S. 140.

77	 Siehe NO II, Aph. 17, S. 353.
78	 Siehe NO II, Aph. 1, S. 279.
79	 Siehe NO II, Aph. 9, S. 299.
80	 Siehe De Augmentis, Works IV, S. 346.
81	 Siehe ebd. S. 361f.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



218 Daniel Queiser

nearer to Natural History, the latter to Metaphysic“.82 Während die konkrete Phy-
sik sich der Analyse konkreter Gegenstände widmen soll, ist die abstrakte we-
sentlich mit der Erforschung der sog. verborgenen Schematismen sowie der verbor-
genen Prozesse betraut – zwei Schlüsselbegriffe der baconischen Materietheorie.83 
Unter jenen Schematismen versteht Bacon bestimmte Anordnungen der Bestand-
teile der Materie, die auf einer Mikroebene mit den beobachtbaren Eigenschaften 
der Körper (wie dicht-dünn, heiß-kalt, organisch-anorganisch usw.) korrespon-
dieren.84 Diese inneren Gestaltungen sind den bloßen Sinnen unzugänglich und 
deshalb „verborgen“ (latens); der Mensch kann sie nur entdecken, indem er un-
terschiedliche Objekte, die in einer bestimmten Eigenschaft übereinstimmen, in 
ihre Elemente zerlegt.85 Unter dem verborgenen Prozess hingegen versteht Bacon 
natürliche Form-Veränderungen, wie sie v.  a. in Wachstums- und Zeugungspro-
zessen zu beobachten sind. Auch diese werden „verborgene“ genannt, weil sie 
sich „durch das Allerkleinste [per minima]“ 86 vollziehen; es handelt sich also um 
Vorgänge, die sich auf der Ebene der Schematismen abspielen. Diese Prozesse 
sind wiederum Konglomerate noch basalerer Bewegungsformen, „in which lies 
the root of all natural action“.87 Unter diesen basalen „simple motions“ versteht 
Bacon jedoch keine ‚Bewegungen‘ im Sinne der Ortsveränderung z. B. irgendwel-
cher Teilchen, sondern eher so etwas wie allgemeine Triebkräfte oder Begehrens
strukturen der Materie.88

Auf diesen physikalischen Einsichten aufbauend soll die Forschung dann zur 
metaphysischen Erkenntnis fortschreiten. Deren Aufgabe besteht darin, 

to inquire the form of dense, rare, hot, cold, heavy, light, tangible, pneu-
matic, volatile, fixed, and the like, as well configurations as motions [et si-
milium Schematismorum quam Motuum], which in treating of Physic I have 
in great part enumerated (I call them Forms of the First Class), and which 
(like the letters of the alphabet) are not many and yet make up and sustain 
the essences and forms of all substances.89

82	 Siehe ebd. S. 347.
83	 Vgl. ebd. S. 355. Die verborgenen Prozesse werden hier nicht namentlich erwähnt, dafür 

jedoch im Novum Organum, vgl. NO II, Aph. 1 und 9, S. 279 und S. 299.
84	 In De Augmentis listet Bacon insgesamt 20 solcher Schematismen auf: „The Configurations of 

Matter are, Dense, Rare; Heavy, Light; Hot, Cold; Tangibile, Pneumatic; Volatile, Fixed; De-
terminate, Fluid; Moist, Dry; Fat, Crude; Hard, Soft; Fragile, Tensile; Porous, Close; Spiritu-
ous, Jejune; Simple, Compound; Absolute, Imperfectly Mixed; Fibrous and Venous, Simple of 
Structure, or Equal; Similar, Dissimilar; Specific, Non-Specific; Organic, Inorganic; Animate, 
Inanimate.“ Siehe Works IV, S. 356.

85	 Vgl. NO II, Aph. 7, S. 295.
86	 Siehe NO II, Aph. 6, S. 293.
87	 Siehe De Augmentis, Works IV, S. 356. Vgl. NO I, Aph. 66, S. 139ff.
88	 Im Novum Organum bezeichnet Bacon seine Unterscheidung von insgesamt 19 dieser Grund-

formen selbst als eine der „Arten oder einfachen Elemente der Bewegungen, Triebe und ak-
tiven Kräfte [elementa simplicia motuum, appetituum, et virtutum activarum]“. Siehe NO II, 
Aph. 48, S. 565.

89	 Siehe De Augmentis, Works IV, S. 361.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



219„Operatio libera“ oder angewandte Metaphysik

Dass die Formen an dieser Stelle als Verbund von „configurations and motions“ 
betrachtet und mit denselben Namen wie die Schematismen bezeichnet werden, 
scheint nahezulegen, dass ihre Erkenntnis mit der Formulierung einer allgemei-
nen Theorie aller Schematismen und Bewegungsformen der Materie zusammen-
fällt.90 Passagen, an denen Bacon die Begriffe Schematismus und Form synonym 
gebraucht91 oder Formen als materielle Prozesse auffasst,92 stützen eine solche 
Interpretation. Andererseits betont er jedoch auch den genuinen Unterschied 
zwischen physikalischem und metaphysischem Wissen. So schreibt er im No-
vum Organum, dass die Untersuchung der Schematismen und Prozesse eine zwar 
notwendige, aber dennoch von der Entdeckung der Formen unterschiedene und 
vor allem ihr untergeordnete Angelegenheit sei, die nur „den gemeinen und ge-
wöhnlichen Lauf der Natur [cursum naturae communem et ordinarium], nicht 
aber die fundamentalen und ewigen Gesetze [leges fundamentales et aeternas]“ 
betreffe.93 Die Wirk- und Materialursachen seien lediglich als „vehicula“ der For-
men aufzufassen und dürften daher weder mit denselben verwechselt noch un-
abhängig von ihnen betrachtet werden.94 

Die Abgrenzung dieser Begrifflichkeiten ist also höchst diffizil. Es bleibt letzt-
lich unklar, was eine stoffliche Form im Unterschied zu den Strukturen und Pro-
zessen der Materie eigentlich sein soll. Fest steht nur, dass für Bacon (1) die Er-

90	 „The Door for a purely mechanistic or materialistic type of explanation in natural philoso-
phy is wide open from this very moment, since Bacon goes on to postulate that such naturae 
or explanatory units“ – gemeint sind die Formen – „are of two sorts: schematisms of matter 
and simple motions […].“ Siehe Pérez-Ramos: Francis Bacon’s Idea of Science (Anm. 66), S. 91. 
Gerade an Bacon zeigt sich jedoch, dass eine solche Gleichsetzung von ‚materialistisch‘ und 
‚mechanisch‘ äußerst fragwürdig ist. – Vorsichtiger argumentiert Wolfgang Krohn, der die 
Erkenntnis der Wirk- und Materialursachen als „die erste Grundlage der metaphysischen 
Naturerkenntnis“ charakterisiert und die Schematismen als „die Formen der ersten Klasse“ 
verstehen will: „Über die Formen der zweiten oder noch höheren Klassen lässt Bacon sich 
explizit nirgends aus. Vermutlich sind sie auf jeweils höheren Abstraktionsebenen in Rich
tung auf die ‚prima philosophia‘, angesiedelt, die in der höchsten Form […] gipfelt (I, S. 567).“ 
Siehe ders.: Francis Bacon. 2. Auflage. München 2006, S. 130. Diese Interpretation wider­
spricht allerdings Bacons eigenen Aussagen, der in De Augmentis selber vermerkt, dass „that 
knowledge is worthiest which least burdens the intellect with multiplicity; and this appears 
to be Metaphysic, as that which considers chiefly the simple forms of things (which I have 
above termed forms of the first class)“. Siehe De Augmentis, Works IV, S. 362. Somit scheinen 
die Formen der zweiten, dritten usw. Klasse eher komplexe Gebilde zu sein, die aus den ein­
fachen zusammengesetzt sind. Vgl. auch NO II, Aph. 17, S. 353. – Eine andere These vertritt 
Weeks, die im Rekurs auf Bacons De Principiis und andere Schriften die Formen als mehr 
oder weniger stabile Konglomerate der einfachen Bewegungen zu begreifen versucht, die 
sich jeweils in einem spezifischen Schematismus materialisieren. Vgl. Sophie Weeks: Francis 
Bacon and the Art-Nature Distinction. In: Ambix 54 (2007), H. 2, S. 107–129, hier S. 110; vgl. 
auch das Schema in dies.: Francis Bacon’s Science of Magic (Anm. 9), S. 46. Damit wären die 
einfachen Bewegungen ursprünglicher als die Formen selbst.

91	 Vgl. z. B. NO II, Aph. 7, S. 297 sowie Aph. 50, S. 595. 
92	 So z. B. in seiner Definition der Wärme, wo deren Form allgemein unter die Gattung der 

Bewegung subsumiert wird, vgl. NO II, Aph. 20, S. 373ff.
93	 Siehe NO II, Aph. 9, S. 299.
94	 Vgl. NO II, Aph. 2, S. 281 sowie Aph. 3, S. 281ff.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



220 Daniel Queiser

kenntnis der metaphysischen Prinzipien (gemäß dem pyramidalen Aufbau der 
Naturphilosophie) nur vermittels der Erkenntnisse der abstrakten Physik mög-
lich sein kann und dass (2) den Formen (als generativen Prinzipien oder Kräften) 
immer auch materielle Dynamiken in den inneren Gestaltungen der Körper kor-
respondieren müssen. 

4	 Operatio libera: Magie als angewandte Metaphysik
Dennoch ist die Unterscheidung von Physik und Metaphysik zentral für Bacons 
Denken. Ihr systematischer Sinn erschließt sich jedoch auf einer anderen Ebene. 
Denn was die Metaphysik zu erforschen hat, wird von Bacon wesentlich dadurch 
erläutert, was ihre Erkenntnisse in der Praxis leisten sollen. Bereits im Valerius 
Terminus hatte er festgelegt, dass das finale Ziel aller Wissenschaft in der Ent­
deckung von Tätigkeiten, d. h. in einer Erweiterung des menschlichen Handlungs­
potenzials bestehen soll. Damit fordert Bacon die Operationalisierbarkeit von 
Wissen ein: Nach diesem Kriterium gelten Einsichten in die Kausalzusammen
hänge der Natur erst dann als sicheres Wissen, wenn sie applizierbar sind, wenn 
sie uns also zur Kontrolle dieser Zusammenhänge und d. h. zur künstlichen Er­
zeugung der zu erklärenden Phänomene befähigen. Dafür bedarf es allerdings 
einer Übersetzung dieser Erkenntnisse in Handlungsanweisungen: „Wissen und 
menschliches Können ergänzen sich insofern, als ja Unkenntnis der Ursache die 
Wirkung verfehlen läßt. Die Natur nämlich läßt sich nur durch Gehorsam bän-
digen; was bei der Betrachtung als Ursache erfaßt ist, dient bei der Ausführung 
als Regel.“95 

Nun erlangen wir eine solche Kontrolle nicht erst dann, wenn wir ein techni-
sches Gerät erfinden. Im Sinne Bacons muss vielmehr jedes gelingende Experiment 
als Beherrschung einer Kausalität bzw. als Hervorbringung einer Wirkung ver-
standen werden.96 Das Experiment – als praktische Intervention – fungiert dabei 
nicht nur als basales Erkenntnismittel, sondern zugleich auch als Erkenntnisziel.97 
Bacon spricht deshalb von einer „double scale or ladder“ der Naturphilosophie, 
„ascending from experiments to the invention of causes, and descending from 
the causes to the invention of new experiments“.98 Dabei ist klar, dass die neuen 

95	 Siehe NO I, Aph. 3, S. 81.
96	 „Die Berechtigung, alle wissenschaftliche Erkenntnis als dispositional nützlich zu be­

zeichnen, hängt daran, dass sie experimentelles Wissen ist, also immer im Zusammenhang 
mit durch Operationen erzeugten Wirkungen gewonnen und behauptet wird. Diese Ope
rationen sind in sich selbst technischer Natur, weil alle ‚Allgemeinheiten‘, also Gesetze im 
weitesten Sinn, zurückgebunden sind an neue ‚Einzelheiten‘, also Effekte, die man erzeugen 
und beobachten kann.“ Siehe Krohn.: Francis Bacon (Anm. 90), S. 90. Vgl. auch Wolfgang 
Krohn: Die „Neue Wissenschaft“ der Renaissance. In: Gernot Böhme, Wolfgang van den 
Daele u. ders.: Experimentelle Philosophie. Ursprünge autonomer Wissenschaftsentwick-
lung. Frankfurt/M. 1977, S. 14–128, hier S. 76.

97	 Zu dieser Dialektik von Mittel und Ziel vgl. Lothar Schäfer: Das Bacon-Projekt. Von der 
Erkenntnis, Nutzung und Schonung der Natur. Frankfurt/M. 1999, S. 104.

98	 Siehe Advancement, Works III, S. 351f. Vgl. NO I, Aph. 117, S. 243.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



221„Operatio libera“ oder angewandte Metaphysik

Experimente, die wir aus den gewonnenen Einsichten ableiten wollen, von ande-
rer Natur sein müssen als diejenigen, die uns – als Erkenntnismittel – allererst zu 
ihnen hinführen. Diese können jedoch – auf einer höheren Stufe – wiederum als 
Erkenntnismittel dienen, um zu noch allgemeineren Einsichten zu gelangen usf. 
Mit diesem Konzept der experientia literata denkt Bacon den Erkenntnisprozess 
nicht nur als kontinuierlich fortschreitend, sondern garantiert auch, dass auf je-
dem Level die angestrebte Verzahnung von Theorie und Praxis hergestellt wird. 
Gilt das Kriterium als erfüllt, bedeutet jeder Zuwachs an Erkenntnis automatisch 
eine Steigerung der menschlichen Handlungsmacht, wobei der Grad der letzte-
ren dem Grad der Allgemeinheit der angewandten Erkenntnis entsprechen muss.

Dieser Gedanke spiegelt sich nun im systematischen Aufriss der Naturphilo-
sophie wider. Bacon ordnet hier den beiden von ihm unterschiedenen Erkennt-
nisstufen „zwei praktische Wissenschaften“ unter, die diese jeweils zur Anwen-
dung bringen sollen: „der Physik die Mechanik [Mechanica], der Metaphysik die 
Magie [Magia] in ihrer reinen Bedeutung [perpurgato nomine], da die Wege der 
Magie breiter sind und sie eine größere Herrschaft über die Natur [majus impe­
rium in naturam] hat“.99 Durch die Formulierung wird bereits deutlich, dass hier 
unter Magie etwas anderes verstanden werden soll als das, was die kritisierten 
‚Phantasten‘ betreiben. Entscheidend ist dafür die Kopplung an Bacons Metaphy-
sik: So wie die metaphysische Einsicht am Ende des Erkenntnisprozesses stehen 
soll, gleichsam dessen Vollendung darstellend, so soll auch deren magische An
wendung diejenige Form der Naturbeherrschung sein, die dem Menschen die 
größtmögliche Macht verleiht. 

Um einen Begriff davon zu bekommen, was Bacon hierunter versteht, müssen 
wir zuerst den Sinn der Unterscheidung zwischen Magie und Mechanik klären. 
Im eben zitierten Aphorismus werden beide indirekt durch die spezifischen Er-
kenntnisgegenstände charakterisiert, die ihre Korrelate zu erforschen haben. So 
bestimmt sich der Anwendungsbereich der Mechanik durch den weit gefassten 
Gegenstandsbereich der Physik, der von der Untersuchung konkreter Körper bis 
zur Erforschung der einfachen Schematismen und Prozesse der Materie reicht. 
Wenn Bacon hier also von Mechanik spricht, versteht er darunter keine Mecha-
nik im engeren Sinne, sondern vielmehr alle praktischen Wissensformen und 
Technologien (wie Metallurgie, Medizin, Botanik usw.), die eben jene ‚physika-
lischen‘ Einsichten in irgendeiner Weise anwenden.100 Kennzeichnend für diese 
Operationen soll dabei deren Beschränkung auf einen bestimmten Ausschnitt der 

	 99	 Siehe NO II, Aph. 9, S. 299. Vgl. De Augmentis, Works IV, S. 365.
100	 „But the mechanic of which I now treat is that which has been handled by Aristotle, pro-

miscuously, by Hero in spirituals, by Georgius Agricola, a modern writer, very diligently 
in minerals, and by many other writers in particular subjects; so that I have no omissions 
to mark in this part, except that promiscuous mechanics, after the manner of Aristotle, 
ought to have been more diligently continued by the moderns, especially with selection 
of those whereof either the causes are more obscure, or the effects more noble.“ Siehe De 
Augmentis, Works IV, S. 366. Vgl. ausführlich zu den verschiedenen Mechanik-Begriffen 
bei Bacon Sophie Weeks: The Role of Mechanics in Francis Bacon’s Great Instauration. In: 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



222 Daniel Queiser

materiellen Wirklichkeit sein, entsprechend der spekulativen Begrenzung der 
Physik; denn wie diese allein die Vehikel der Formen in konkreten Dingen (wie 
Wasser, Gold, Luft etc.) oder – als abstrakte Physik – in bestimmten Klassen von 
Dingen (wie Flüssigkeiten, Gesteine, Dämpfe etc.) erkennt, so kann die Anwen-
dung ihrer Erkenntnisse uns auch nur zu Interventionen „in materia aliquatenus 
simili et praeparata“101 befähigen. Ihr Wirkungsradius ist stets limitiert auf die 
„Umformung konkreter Körper von einem in den anderen [transformatio cor-
porum concretorum de alio in aliud]“,102 wie solche Umformungsprozesse durch 
die „besondere[n] und eigentümliche[n] Gewohnheiten der Natur [consuetudines 
naturae particulares et speciales]“,103 d.  h. durch die in allen Körpern permanent 
ablaufenden verborgenen Prozesse vorgezeichnet sind.

Demgegenüber zeichnet sich eine magische Operation dadurch aus, dass sie 
solchen Beschränkungen nicht unterliegt. Magie wird von Bacon in diesem Sinne 
– vorerst ex negativo und rein formal – als „Operatio libera“, d. h. als ein von allen 
möglichen Begrenzungen freies Schaffen bestimmt. Diese Freiheit im Handeln104 
erlangt der Mensch jedoch allein durch die „contemplatio vera“, d. h. durch die 
„Entdeckung der Formen“:105 „[T]rue natural magic is that great liberty and lat-
itude of operation, which dependeth upon the knowledge of forms“.106 Warum 
dieses Wissen uns zwangsläufig „to the widest and most extensive field of opera-
tion“107 führen muss, wird klar, wenn wir uns Bacons These in Erinnerung rufen, 
nach der jede äußere Natur eines Dings in letzter Instanz auf eine innere Form 
zurückzuführen ist, die ihren eigentlichen Daseinsgrund darstellt. Daraus kann 
er ableiten, dass „whosoever knoweth any form, knoweth the utmost possibility 
of superinducing that nature upon any variety of matter, and so is less restrained in 
operation, either to the basis of the Matter, or the condition of the Efficient“.108 
Gleich zu Beginn des zweiten Teils des Novum Organum wird dieser Gedanke 
wieder aufgegriffen, wenn Bacon das eigentliche „Werk und Ziel [opus et intentio] 

Philosophies of Technology. Francis Bacon and his Contemporaries. Hg. v. Claus Zittel, 
Gisela Engel, Romano Nanni u. Nicole C. Karafyllis. Leiden, Boston 2008, S. 133–192.

101	 Siehe NO II, Aph. 3, S. 280. Vgl. für den Zusammenhang auch Krohn: Francis Bacon (Anm. 90), 
S. 129f.

102	 Siehe NO II, Aph. 1, S. 279.
103	 Siehe NO II, Aph. 5, S. 289ff.
104	 Dieser negative Begriff von Freiheit wird bereits im Valerius Terminus eingeführt: „Freiheit 

liegt dann vor, wenn die Ausrichtung [direction]“ – einer bestimmten Handlung – „nicht 
auf einige begrenzte Mittel eingeschränkt ist, sondern wenn sie alle möglichen Mittel und 
Wege umgreift“; denn nur dort, „wo die größte Mannigfaltigkeit der Möglichkeiten ist, da 
ist die größte Besonderheit der Wahl“. Siehe Bacon: Valerius Terminus (Anm. 44), S. 69.

105	 „Daher folgt aus der Entdeckung der Formen [ex Formarum inventione] die wahre Betrach­
tung [Contemplatio vera] und das freie Schaffen [Operatio libera].“ Siehe NO II, Aph. 3, 
S. 283.

106	 Siehe Advancement, Works III, S. 362. Vgl. auch die Definition der Magie in De Augmentis, 
Works IV, S. 361f.

107	 Siehe Advancement, Works III, S. 362.
108	 Siehe ebd. S. 357. Vgl. die ähnlichen Formulierungen in De Augmentis, Works IV, S. 362f.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



223„Operatio libera“ oder angewandte Metaphysik

menschlicher Macht“ dahingehend bestimmt, „in einem gegebenen Körper eine 
neue Eigenschaft oder neue Eigenschaften zu erzeugen und einzuführen [SUPER 
datum corpus novam naturam sive novas naturas generare et superinducere]“.109 

Damit gibt Bacon eine positive – wenn auch immer noch abstrakt-formale – 
Bestimmung der Magie: Sie ist eine Technik, die es uns ermöglicht, einem be-
liebigen Körper eine beliebige neue Eigenschaft zu verleihen, ohne Beschränkung 
auf irgendwelche Gegenstände oder jene durch die Ordnung der Natur vorge-
zeichneten Transformationsprozesse. Diese Bestimmung und ihre Abgrenzung 
gegenüber ‚mechanischen‘ Techniken sind nun weniger einleuchtend, als es auf 
den ersten Blick scheinen mag.110 Immerhin beschreiben auch diese Prozeduren, 
mit denen sich die Eigenschaften von Körpern künstlich verändern lassen. Neh-
men wir, um den Unterschied zu verdeutlichen, als Beispiel botanische Verfah-
ren der Inokulation, mittels derer wir die Blütenfarbe von Pflanzen manipulieren 
können: Für Bacon, der solche Verfahren in seinen Sylva Sylvarum ausführlich 
bespricht, sind diese Interventionen keine Magie im vollwertigen Sinne, weil un-
sere Verfügungsgewalt über die Form – in diesem Fall eine konkrete Farbe – hier 
auf ganz bestimmte Objekte – in diesem Fall die Blüten von Pflanzen – beschränkt 
bleibt.111 Magisch wäre für ihn streng genommen erst eine Technik, durch die wir 
auf eine derart allgemeine Weise über eine Farbe verfügen, dass wir sie in jedem 
Stück Materie induzieren können, egal, ob es sich dabei um eine Pflanze, ein Tier 
oder ein Stück Metall handelt.112 Andernfalls würde der magische Grad an Hand-
lungsfähigkeit nicht der allgemeinen Form der metaphyischen Erkenntnis entspre-
chen – und dies wäre konträr zu Bacons Operationalisierungskriterium. Was ihm 
hier vorschwebt, sind „altiores et radicales operationes super naturam“,113 d. h. ba-

109	 Siehe NO II, Aph. 1 S. 279.
110	 So ist auch die Erläuterung wenig erhellend, dass „[f]or Bacon magia was probably the nea-

rest equivalent to our ‚applied science‘“, denn dies gilt genauso für seine Mechanik. Siehe 
Pérez-Ramos: Francis Bacon’s Idea of Science (Anm. 66), S. 112. Ähnlich unzureichend ist 
Krohns Bestimmung der „Formerkenntnis“ als „Fähigkeit zur Transformation der Dinge“. 
Siehe ders.: Francis Bacon (Anm. 90), S. 130. Nach Bacons eigener Aussage zielt schließlich 
auch die Mechanik auf die Transformation konkreter Körper. Die eigentliche Frage ist viel-
mehr, wann eine künstliche Transformation magisch statt mechanisch zu nennen ist.

111	 Solche Experimente an Pflanzen spielen eine große Rolle im Sylva Sylvarum. Wie kürz-
lich Doina-Cristina Rusu gezeigt hat, entnimmt Bacon diese größtenteils aus Giambattis-
ta Della Portas Magia naturalis. Vgl. dies.: Rethinking Sylva Sylvarum. Francis Bacon’s Use 
of Giambattista Della Porta’s Magia Naturalis. In: Perspectives on Science 25 (2017). H. 1, 
S. 1–35, hier S. 8–26. Für Bacon rangieren Della Portas Experimente „at the level of mechan-
ics“, weil sie in seinem Verständnis bloß die Transformation konkreter Körper durch die 
Manipulation von Stoff- und Wirkursachen beschreiben. Vgl. ebd. S. 3 und S. 28f. Indem er 
versucht, sie im Rahmen seiner Materietheorie auf Regeln zurückzuführen, die dem Grad 
der Allgemeinheit metaphysischer Erkenntnisse entsprechen, will Bacon sie auf die Ebene 
der Magie heben – freilich in dem Bewusstsein, dass dies beim gegenwärtigen Stand der 
Erkenntnis nur provisorisch geschehen kann.

112	 Auf diesen Grad an Allgemeinheit hebt auch Bacons Farbbeispiel aus De Augmentis ab, vgl. 
Works IV, S. 361.

113	 Siehe NO II, Aph. 5, S. 291.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



224 Daniel Queiser

sale Eingriffe in die Grundgestalt der Naturkörper; so beispielsweise wenn „je-
mand im Rahmen der Gesetze der Materie [servatis legibus materiae] dem Silber 
die gelbe Farbe des Goldes oder die Vermehrung des Gewichts hinzufügen oder 
einem nicht durchsichtigen Stein die Durchsichtigkeit, dem Glas die Haltbarkeit 
oder einem anorganischen Körper Lebendigkeit [corpori alicui non vegetabili ve-
getationem] geben“ wollte.114 

Spätestens an diesem Katalog wird ersichtlich, wie stark Bacons Metaphysik 
der Formen von alchemischen Vorstellungen tingiert ist. Seine Idee der operatio 
libera basiert auf der Annahme, dass sich die generativen Kräfte der Materie so 
steuern lassen, dass es möglich wäre, die durch sie erzeugten Qualitäten von ih-
ren Trägersubstanzen zu lösen und auf beliebige Substrate zu übertragen, ohne 
dass deren körperliche Inhärenz dabei ein Hindernis darstellen würde. Ein ma
terielles Objekt ist in dieser Perspektive nichts weiter als eine „Verbindung einfa-
cher Eigenschaften“,115 eine Forma copulata,116 die sich nicht nur theoretisch, son-
dern auch praktisch in ihre formalen Elemente zerlegen lassen muss, was Bacon 
häufig anhand der künstlichen Erzeugung von Gold veranschaulicht: 

Wer die Formen und Wege kennt, wie das Gelbe, das Gewicht, die Dehn-
barkeit, die Festigkeit, die Schmelzbarkeit, die Lösbarkeit und alles übrige, 
ebenso wie ihre Abstufungen und Weisen hinzugebracht werden können, 
der wird auch verstehen und imstande sein, jene Eigenschaften in einem 
beliebigen Körper zusammenzubringen [videbit et curabit ut ista conjungi 
possint in aliquo corpore], woraus sich die Umwandlung in Gold ergeben 
kann [sequatur transformatio in aurum].117

Bacons Magie-Konzept scheint also offenkundig am Modell der Transmutations-
alchemie orientiert zu sein, die darauf zielt, durch chemische Verfahren unedle 
Stoffe, zumeist Metalle, in höherwertige, zumeist Gold, zu verwandeln.118 Es 

114	 Siehe ebd. S. 287.
115	 Siehe NO II, Aph. 5, S. 287.
116	 Vgl. zum Begriff der komplexen Form NO II, Aph. 17, S. 353.
117	 Siehe NO II, Aph. 5, S. 287.
118	 Unter Alchemie sei hier also eine „Technologie der Verwandlung (‚Transmutation‘) von 

Stoffen“ verstanden. Siehe Christian Thiel: Alchemie. In: Enzyklopädie Philosophie und 
Wissenschaftstheorie. Hg. v. Jürgen Mittelstraß. Bd. 1. Mannheim 1980, S. 67–74, hier S. 67. 
Hervorhebung durch Thiel. Zu diesem handwerklichen Verständnis der Alchemie vgl. 
grundsätzlich Bruce T. Moran: Distilling Knowledge. Alchemy, Chemistry, and the Scien-
tific Revolution. London 2005, S. 1–7; zur Abgrenzung derselben von der – sich in erst im 
Paracelsismus konstituierenden – spirituellen Alchemie vgl. Volkhard Wels: Die Alchemie 
der Frühen Neuzeit als Gegenstand der Wissensgeschichte. In: Magia daemoniaca, magia 
naturalis, zouber (Anm. 18), S. 233–265, hier S. 234–242. Allgemein zur Theorie der Trans-
mutation vgl. Vladimir Karpenko: Transmutation. The Roots of the Dream. In: Journal of 
Chemical Education 72 (1995), H. 5, S. 383–38; Claus Priesner: Geschichte der Alchemie. 
München 2011, S. 21–24. Zu den Arbeitsverfahren der klassischen Alchemie, die Bacon im 
Sinn hat, vgl. Lawrence M. Principe: Arbeitsmethoden. In: Alchemie. Lexikon einer herme-
tischen Wissenschaft. Hg. v. Claus Priesner u. Karin Figala. München 1998, S. 51–57.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



225„Operatio libera“ oder angewandte Metaphysik

wäre nun aber verfehlt, ihn deswegen zu einem Anhänger der Alchemie ma-
chen zu wollen. Wie bereits angedeutet, steht er den hermetischen Lehren dieser 
„Zunft“119 ähnlich skeptisch gegenüber wie denen der Naturmagie. Dass Bacon 
trotzdem auf alchemische Aufgaben und Prozeduren zurückgreift, um sein 
Magieverständnis zu exemplifizieren, mag vor diesem Hintergrund verwunder-
lich sein, steht zu seiner Alchemie-Kritik aber nicht im Widerspruch,120 da auch 
diese die ars spagyrica nicht gänzlich verwerfen, sondern vielmehr von ihren 
Mystifikationen befreien will.121 Was er aus ihrer handwerklichen Tradition über-
nimmt, ist vor allem die Annahme einer grundsätzlichen Transmutabilität aller Dinge 
durch die ‚Übertragung‘ essentieller ‚Formen‘ oder ‚Naturen‘– auch wenn er den 
Ausdruck transmutatio nur selten unkritisch gebraucht.122 Die alchemischen Topoi 
– wie die Umwandlung von Silber in Gold oder die Vivifikation eines toten Ob-
jekts – liefern an dieser Stelle nur so etwas wie eine abstrakte Schablone, mit der 
Bacon nicht in erster Linie beschreiben möchte, wie eine magische Form der Na-
turbeherrschung konkret aussehen könnte, sondern vielmehr, was sie eigentlich 
zu leisten hätte. Und dies ist eben jener substratfreie Umgang mit den allgemeinen 
Kräften der Natur, durch den es möglich sein soll, einem beliebigen Körper be-
liebige Eigenschaften zu verleihen und damit auch völlig neue Entitäten zu schaf-
fen – wie z. B. biegsames Glas. 

Dass Bacon unter Magie nicht einfach eine sublimierte Form von Alchemie 
versteht, wird auch deutlich, wenn er zum Ende des Novum Organum die Ausfüh-
rung magischer Handlungen ausdrücklich in den abstrakten Schlüsselbegriffen 
seiner Materietheorie denkt. Er charakterisiert sie dort als Operationen, 

bei denen die Materie und das Wirkende so fein und gering sind [materia 
aut efficiens tenuis aut parva est] im Verhältnis zur Größe des Werkes und 
Ergebnisses, die daraus hervorgehen [pro magnitudine operis et effectus 
qui sequitur], daß diese Fälle, selbst wenn sie oft vorkommen, doch Wun-
dern [miraculi] gleichen, einige nur auf den ersten Blick, andere auch bei 
genauerer Betrachtung.123 

119	 Siehe NO I, Aph. 54, S. 117.
120	 Das hat Bacon z. B. Muriel West vorgeworfen, vgl. ders.: Notes on the Importance of Al-

chemy to Modern Science in the Writings of Francis Bacon and Robert Boyle. In: Ambix 9 
(1961), H. 2, S. 102–114, hier S. 103f. 

121	 In diesem Sinne vergleicht Bacon das Mühen der Alchemiker mit der aesopischen Fabel 
vom Greis, „der seinen Söhnen einen im Weinberg vergrabenen Schatz vermachte und 
vorgab, den Ort nicht mehr zu wissen; so gruben die Söhne den Weinberg sorgfältig und 
fleißig um und fanden natürlich keinen Schatz, aber die Weinlese wurde infolge der Bear-
beitung reicher.“ Siehe NO I. Aph. 85. S. 187.

122	 Er bevorzugt stattdessen den Terminus transformatio. Vgl. für eine der bedeutenden Aus-
nahmen NO II, Aph. 7, S. 293. Pedro Cintas spricht hier von einer „more subtle idea on 
transmutation“, siehe ders.: Francis Bacon. An Alchemical Odyssey through the Novum 
Organum. In: Bulletin for the History of Chemistry 28 (2003), H. 2, S. 65–75, hier S. 70. 

123	 Siehe NO II, Aph. 51, S. 603ff.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



226 Daniel Queiser

Diese Beschreibung mutet auf den ersten Blick zwar recht klassisch an.124 Ent
scheidend ist jedoch, dass Bacon die formgebenden Kräfte, auf deren Manipu
lation das magische Werk beruht, in den Tiefenstrukturen der Materie selbst an-
siedelt, weshalb letztere hier nicht bloß als Substrat – d. h. als Stoffursache und 
bloßes Vehikel der Form –, sondern zugleich auch als alleinige Quelle dieser wun
dersamen Transformationen gedacht werden muss. Wie die Metaphysik der For-
men eine allgemeine Theorie der Gesetzmäßigkeiten der Materie darstellt, so ist 
auch die Magie nichts anderes als eine allgemeine Technik zur Transformation der 
Materie im Rahmen dieser Gesetzmäßigkeiten. Darum kann sie Bacon im selben 
Aphorismus auch als „Verfahren [modus]“ definieren, 

die Körper durch ihre kleinsten Bestandteile zu verändern [mutandi corpo-
ra per minima] und die feine innere Gestaltung der Materie umzuwandeln 
[transponendi subtilores materiae schematismos] – wodurch überhaupt 
die Umwandlung der Körper [corporum transformationes] sich vollzieht 
und wodurch dann die Kunst in kürzester Zeit das erreichen könnte, was 
die Natur nur auf vielen Umwegen mühselig bewerkstelligt […].125

Ob jedoch eine Kontrolle dieser Tiefenstrukturen möglich ist, „darüber fehlen 
uns bis jetzt noch jegliche Hinweise“; was die Magie leisten könne, „wenn die 
Formen, Prozesse und inneren Gestaltungen untersucht sein werden“, an die ihre 
Ausführung geknüpft ist, „wird erst die Zukunft offenbaren“.126 Auch hier belässt 
Bacon es also bei einer formalen Definition, was unterstreicht, dass er den magi-
schen Umgang mit den Formen für ein Fernziel hält, dessen konkrete Realisier-
barkeit beim gegenwärtigen Stand der Wissenschaften noch nicht abzusehen ist. 
Dementsprechend sind auch die Beispiele, die er in diesem Aphorismus gibt, eher 
als Wegweiser aufzufassen, die in Richtung einer magischen Naturbeherrschung 
zeigen, ohne selbst schon magische Werke im Sinne der operatio libera zu sein. 
Bacon verweist hier auf effiziente Technologien seiner Zeit, so z. B. den Gebrauch 
magnetischer Anziehungskräfte oder explosionsartiger Stoffe sowie die sich ver-
vielfältigende Wirkung von Feuer und „sogenannten spezifischen Giften“.127 

124	 Ähnlich heißt es bei Agrippa – auf den Bacon hier implizit rekurrieren mag – in Bezug auf 
die okkulten Qualitäten: „Die verborgenen Kräfte vermögen, weil sie der Form angehören, 
bei äußerst geringer materieller Größe sehr viel [virtutes, quia multum formales sunt, ideo 
cum minima materia plurimum possunt]; die elementarische Kraft aber verlangt, weil sie 
materiell ist, auch viel Materie, um Bedeutendes zu wirken [elementalis autem virtus, quia 
materialis est, ut multum agat, multam etiam desiderat materiam].“ Siehe Agrippa: Die 
magischen Werke (Anm. 29), S. 72 (lib 1, cap. 10, S. XIIII).

125	 Siehe NO II, Aph. 51, S. 605.
126	 Siehe ebd.
127	 Siehe ebd.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



227„Operatio libera“ oder angewandte Metaphysik

5	 Magie als Kontrolle des Spiritus
Bacon versucht nun, die Lehre von den Formen und Schematismen der Mate-
rie vor allem in seinen groß angelegten Naturgeschichten zu systematisieren. In 
diesen teils ausgeführten, teils nur fragmentarisch vorliegenden Texten entwi-
ckelt er ein komplexes Weltmodell, das seinem Anspruch nach durchaus mit dem 
aristotelischen oder cartesischen vergleichbar ist.128 Ein zentrales Element dieses 
Modells bildet Bacons Spiritus-Lehre, die für sein Magie-Verständnis von beson-
derer Relevanz ist.

Dieser Spiritus hat wenig mit dem Spiritus mundi der Neuplatoniker zu tun. 
Die Vorstellung eines Weltgeistes, der die formellen Kräfte unmittelbar in alle 
Winkel des Weltalls transmittiert und so für den Magier auch über große räum-
liche Distanzen hinweg verfügbar macht, wird im Sylva Sylvarum nicht nur ein-
deutig abgelehnt, sondern zugleich als typisch idealistische Illusion über den 
Charakter magischer Operationen ausgewiesen:

The philosophy of Pythagoras (which was full of superstition) did first 
plant a monstrous imagination; which afterwards was, by the school of 
Plato and others, watered and nourished. It was, that the world was one 
entire perfect living creature […]. They went on and inferred, that if the 
world were a living creature, it had a soul and spirit; which also they held, 
calling it spiritus mundi, the spirit or soul of the world […]. This foundation 
being laid, they might build upon it what they would; for in a living crea-
ture, though never so great, (as for example, in a great whale,) the sense 
and the affects of any one part of the body instantly make a transcursion 
throughout the whole body: so that by this they did insinuate, that no dis-
tance of place, nor want or indisposition of matter, could hinder magical 
operations; but that (for example) we might here in Europe have sense and 
feeling of that which was done in China; and likewise we might work any 
effect without and against matter; and this not holpen by the co-operation 
of angels or spirits, but only by the unity and harmony of nature.129

Es ist klar, dass ein solcher Weltgeist in Bacons Naturphilosophie, welche die 
formelle Kraft ontologisch nicht von ihrem materiellen Substrat trennt und die 
sympathetischen Wirkungen dementsprechend auf stoffliche Dynamiken zu­
rückzuführen sucht, keinen Platz haben kann. Mit der Annullierung der Idee ei-
nes harmonischen Weltkörpers, der von extramundanen Wesenheiten wie bspw. 
der Anima mundi regiert wird, verliert die Annahme eines solchen ‚kosmischen 
Atems‘ auch jedweden Sinn. Er ist für Bacon Ausdruck des abstrakten Wunschs 
nach einer rein ideellen, sich über die Materialität und Widerständigkeit der Din-
ge hinwegsetzenden Naturbeherrschung, die der Neuplatonismus von Grund 
auf nährt.

128	 Vgl. Rees: Francis Bacon and spiritus vitalis (Anm. 8), S. 267f.
129	 Siehe Works II, S. 640f. (Century X, pref.).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



228 Daniel Queiser

Anders als dieser Weltgeist ist Bacons Spiritus kein bloßes Übertragungsme-
dium, sondern eine wesentlich aktive und kraftgeladene Substanz, die mehr dem 
schöpferischen Pneuma der Stoa ähnelt. Anknüpfend sowohl an alchemische 
Konzepte130 als auch an die Überlegungen der telesianischen Naturphilosophie131 
begreift Bacon jenes materielle Fluidum als die Ursache zahlreicher an den Na-
turdingen wahrnehmbarer Transformationsprozesse. Der Spiritus wird damit – 
wie noch näher zu zeigen sein wird – auch zum eigentlichen Akteur hinter den 
magischen Operationen. 

Ähnlich wie die stoische Physik geht Bacon von einem ‚primordialen‘, inner-
materiellen Dualismus aus, der grundsätzlich zwischen zwei verschiedene For-
men von Stofflichkeit unterscheidet:

It seems then that nature has in the distribution of matter separated fine 
bodies from gross; and assigned the globe of the earth to be gross, and the 
whole space from the surface of the earth and waters to the very extremi-
ties of the heaven, to the fine or pneumatic, as the two primary classes of 
things […]. Now this distinction of fine or pneumatic and gross or tangible, 
is quite primordial, and the one which is most employed in the system of 
the universe.132 

Dieser Gegensatz zwischen einer groben, wesentlich passiven und einer subtilen, 
wesentlichen aktiven Form von Stofflichkeit – der bei Bacon in eine komplizierte 
Adaption der paracelsistischen Tria-Prima-Lehre eingebunden ist133 – zeigt sich 
jedoch nicht nur im sphärenhaften Aufbau des geozentrisch gedachten Kosmos, 
sondern wiederholt sich auch auf der Mikroebene der Materie: Alle terrestrischen 
Substanzen bestehen für Bacon nämlich aus einer korpuskelartigen Festsubstanz 
und jenem fluiden Spiritus, aus deren dynamischem Wechselverhältnis sich die 
unterschiedlichen Naturprozesse erklären lassen sollen.134

130	 Auf die Ähnlichkeit des baconischen Spiritus mit alchemischen Geist-Konzepten weist 
bereits Rossi hin, vgl. ders.: Francis Bacon (Anm. 3), S. 13f. – In ähnlicher Weise situiert Ur-
sula Klein Bacons Geist im Diskurskontext der „Chemie des frühen 17. Jahrhunderts“, vgl. 
dies.: Experiment, Spiritus und okkulte Qualitäten in der Philosophie Francis Bacons. In: 
Philosophia naturalis. Journal for the philosophy of nature 33 (1996), S. 289–315, hier S. 298. 

131	 Vgl. für diese Linie Daniel Pickering Walker: Francis Bacon and Spiritus. In: Science, Med-
icine and Society in the Renaissance. Essays to Honor Walter Pagel. Hg. v. Allen G. Debus. 
Bd. 1. New York 1972, S. 121–130. Ausführlich zu Telesios Spiritus-Konzept vgl. Martin 
Mulsow: Frühneuzeitliche Selbsterhaltung. Telesio und die Naturphilosophie der Renais-
sance. Tübingen 1998, S. 251–305. 

132	 Siehe Thema Coeli, Works V, S. 547.
133	 Für eine ausführliche Darstellung dieser Adaption vgl. Rees: Matter Theory (Anm. 8), 

S. 115–118.
134	 Vgl. z. B. Sylva Sylvarum, Works II, S. 616. – Aufgrund dieses „primordialen“ Dualismus 

lässt sich Bacon gerade nicht in die Linie des neuzeitlichen Korpuskularismus einordnen, 
da der Spiritus nicht als festes Teilchen bzw. als aus solchen zusammengesetzte Entität ge­
dacht wird, sondern für ihn eine eigenständige Form von Stofflichkeit darstellt, die ande­
ren, nicht-mechanischen Gesetzmäßigkeiten unterliegt. Allerdings nimmt die neuere For­
schung immer wieder solche Einordnungen vor. Vgl. z. B. Antonio Clericuzio: Elements, 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



229„Operatio libera“ oder angewandte Metaphysik

Bacon beschreibt nun diesen in den Körpern eingeschlossenen Geist als eine 
materielle, wenn auch äußerst subtile Substanz, die eine Lage im Raum,135 aber 
kein Gewicht besitzt.136 Aufgrund seiner feinstofflichen Beschaffenheit ist er we-
der sicht- noch fühlbar,137 wodurch er sich vom „greifbare[n] Wesen [essentia 
tangibilis]“138 der Körper substanziell unterscheidet. Ähnlich wie bei Telesio ist 
diese pneumatische Substanz auch für Bacon mit einem conatus sowie ‚perzep-
tivem‘ Vermögen ausgestattet. Was sie aber vor allem vom greifbaren Wesen der 
Körper unterscheidet, ist ihr immanenter Drang zur Selbstvermehrung: 

In jedem leblosen, fühlbaren Körper [in omni corpore tangibili inani­
mato] vermehrt sich [multiplicat se] zunächst der eingeschlossene Geist, 
verzehrt [depascit] die sichtbaren, dazu am geeignetsten und bereitesten 
Teile, verdaut, gestaltet und formt sie in Geistiges um [digerit et conficit et 
vertit in spiritum].139 

Dieser hier als Einverleibung beschriebene Vorgang stellt für Bacon die primäre 
Tätigkeit des Geistes dar, der insofern ein wesentlich transformatorisches Wesen ist. 
Man könnte sagen, dass seine triebhafte und stets nach Formung strebende Ma
terie hiermit ihr spekulatives Substrat bekommt.

Allerdings sind Bacon zufolge nicht alle taktilen Substanzen gleichermaßen 
gut für eine Assimilation durch den Spiritus geeignet. Findet er keine geeignete 
‚Nahrung‘, so überwiegt sein Drang zur Selbsterhaltung, und er versucht, aus 
seiner Umgebung zu fliehen. Diese „Austreibung des Geistes [emissio spiritus]“ 
führt dazu, dass die Körper austrocknen (desiccare) und sich zusammenziehen 
(contrahere), was für Bacon bspw. „im Rosten der Metalle und anderen Fäulniser

Principles and Corpuscles. A Study of Atomism and Chemistry in the Seventeenth Cen-
tury. Dordrecht 2000, S. 78f.; Gaukroger: Francis Bacon (Anm. 68), S. 170f. und S. 181–188; 
Krohn: Francis Bacon (Anm. 90), S. 138; Catherine Wilson: Epicureanism at the Origins of 
Modernity. Oxford 2008, S. 22f. u. S. 52f.; etwas differenzierter Silvia A. Manzo: Francis Ba-
con and Atomism. A Reappraisal. In: Late Medieval and Early Modern Corpuscular Matter 
Theories. Hg. v. Christoph Lüthy, John E. Murdoch u. William R. Newman. Leiden 2001, 
S. 209–244. Hingegen betonte die ältere Forschung zumeist den Unterschied zwischen Ba-
cons Spiritus-Teilchen-Dualismus und zeitgenössischen Korpuskulartheorien. Vgl. z. B. 
Kurd Lasswitz: Geschichte der Atomistik. Vom Mittelalter bis Newton. Bd. 1. Hamburg 
1890, S. 430f. und S. 436; Robert Hugh Kargon: Atomism in England from Hariot to New-
ton. Oxford 1966, S. 43 und S. 51. Während Lasswitz und Kargon bei Bacon einen Wandel 
von der Affirmation des Atomismus in seinem Frühwerk hin zu seiner reifen dualistischen 
Materietheorie beobachten wollten, hat Rees klargestellt, dass Bacon nie ein Anhänger 
desselben gewesen war. Vgl. ders.: Atomism and ‚subtlety‘ (Anm. 8), S. 549.

135	 Vgl. Historia Vitae et mortis, Works V, S. 321.
136	 Vgl. NO II, Aph. 40, S. 477 und S. 483.
137	 Siehe ebd. S. 447.
138	 Siehe NO II, Aph. 7, S. 297.
139	 Siehe NO II, Aph. 40, S. 477. Mit dieser Vorstellung einer Selbstvermehrung des Spiritus per 

digestio knüpft Bacon an zeitgenössische (al-)chemische Diskurse an. Vgl. Klein: Experi-
ment, Spiritus und okkulte Qualitäten (Anm. 130), S. 304f.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



230 Daniel Queiser

scheinungen“140 sichtbar wird. Wo sich die Körper dem Wirken des Geistes nicht 
derart widersetzen, da „macht er sie weich und flüssig [intenerat et colliquat]“, be-
wirkt also die allmähliche Zersetzung ihrer festen Strukturen.141 Ist eine Materie 
jedoch in besonderem Maße dem Spiritus zugänglich, dann wandelt sich dieser 
gewaltförmige Akt in einen symbiotischen Vorgang und die auf Selbstvermehrung 
und Ausbreitung drängende Bewegung des Geistes geschieht nicht mehr auf Ko-
sten der taktilen Materie. Das setzt jedoch voraus, dass der Geist die festen Ma-
teriepartikel lenken und ihnen durch die Kontrolle ihrer Bewegungen eine neue 
Struktur verleihen kann:

Wo nun der Geist weder eingezwängt noch gänzlich vertrieben wird [nec 
detinetur prorsus nec prorsus emittitur], sondern in seinen Grenzen wirkt, 
waltet und kraftvoll die Körperteilchen sich folgsam gemacht hat [nacta 
est es partes tangibiles obedientes et sequaces in promptu], so daß sie ihm 
folgen, wohin er sich bewegt, da bildet sich ein organischer Körper, da 
entstehen Gliederungen und die übrigen Lebensäußerungen bei Pflanzen 
und Tieren [tum vero sequitur efformatio in corpus organicum, et mem­
brificatio, et reliquae actiones vitales, tam in vegetabilibus quam in ani­
malibus].142 

Aus diesem dynamischen Verhältnis von Geist und taktiler Materie erklärt sich 
nun die Einteilung der Spiritus in drei verschiedene Klassen. Bacon unterschei-
det im Novum Organum „einen Geist des Getrennten [spiritus abscissi], einen 
Geist der einfachen Verästelung [ramosi simpliciter] und einen Geist der Veräs-
telung und Zellenbildung zugleich [ramosi simul et cellulati]“,143 wobei er allen 
leblosen Körpern den ersten, den Pflanzen den zweiten und den Tieren und Men-
schen den dritten Geist zuschreibt.144 Die spezifische Beschaffenheit des Spiritus 
entspricht dabei der Komplexität des Stoffs, der durch sein ‚Regime‘ beherrscht 
wird. Die Unterscheidung der Klassen impliziert aber gerade keine absolute Tren-
nung; vielmehr ist in der beschriebenen Abhängigkeit des Spiritus von seiner 
Umgebung schon angelegt, dass er nicht nur den taktilen Stoff, sondern durch 

140	 Siehe NO II, Aph. 40, S. 477. Unter Fäulnis versteht Bacon dabei einen durch den Spiri-
tus ausgelösten Zerfall der Körper in ihre heterogenen Bestandteile. Vgl. Historia Vitae, 
Works V, S. 322.

141	 Siehe NO II, Aph. 40, S. 477. Vgl. Historia Vitae, Works V, S. 322. Dieser Prozess kann durch 
die Einwirkung des Feuers angeregt und beschleunigt werden. Vgl. ebd. S. 328 sowie 
NO II, Aph. 40, S. 479.

142	 Siehe ebd. Vgl. zur Vivifikation auch Historia Vitae, Works V, S. 322. – Bacon bezeichnet 
die Bewegungsform des Geistes auch als „königliche [Motus Regius] oder politische [sive 
Politicus]“, weil durch sie „bestimmte in einem Körper vorherrschende und befehlende 
Teile die übrigen [zügeln]“, was sich besonders „in dem Geist der Lebewesen“ zeige, „der 
alle Bewegungen der übrigen Teile lenkt und leitet, solange er voll Kraft ist“. Siehe NO II, 
Aph. 48, S. 557ff.

143	 Siehe NO II, Aph. 40, S. 479.
144	 Vgl. NO II, Aph. 40, S. 479ff.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



231„Operatio libera“ oder angewandte Metaphysik

ihn auch sich selbst zu höheren Geist-Formen transformieren kann.145 Und darin 
besteht die eigentliche Leistungsfähigkeit der baconischen Spiritus-Theorie: Sie 
vermag nicht nur gleichermaßen anorganische wie organische Naturprozesse zu 
begreifen, sondern liefert auch eine Erklärung für den Übergang von der einen in 
die andere Sphäre, d. h. für die Entstehung des Lebendigen aus dem Toten, ohne 
dabei – vitalistisch – das zu Erklärende immer schon vorauszusetzen.146 Dadurch 
gelingt es Bacon, medizinisch-anthropologische wie alchemische und philoso-
phische Spiritus-Vorstellungen in eine einheitliche Theorie mit universellem An-
spruch zu integrieren.

Aus der Abhängigkeit der Spiritus von ihrer Umgebung lassen sich nun – zu
mindest abstrakt – bestimmte Verfahren ersinnen, wodurch das Verhalten des 
Geistes kontrolliert werden kann. So vermerkt Bacon schon in De sapientia veterum, 

daß es zwei Wege gibt, den Geist in der festen irdischen Materie festzuhal-
ten [spiritus in materia solida et terrestri cohibendi]: zum einen durch Zu-
sammendrängen und Verbauung [per constipationem sive obstructionem], 
was nichts anderes als Einkerkerung und Gewalt [incarceratio et violentia] 
ist, andererseits durch die Gewährung geeigneter Nahrung [per ministra-
tionem proportionati alimenti], was aus eigenem Antrieb und bereitwillig 
[sponte et libenter] geschieht. Wenn nämlich der eingesperrte Geist [spiri-
tus inclusus] sich zu ernähren und zu sättigen beginnt [depascere incepit 
atque se alere], drängt er nicht mehr zur Flucht und ist gleichsam seinem 
eigenen Boden verhaftet.147 

Ließen sich nun sichere Regeln finden, wie man den Geist durch Bereitstellung 
geeigneter ‚Nahrung‘148 anregen könnte, dann wäre es theoretisch auch möglich, 
daraus ein Verfahren zur Vivifikation toter Substanzen abzuleiten – was ja eine 
der Aufgaben ist, die Bacon für die Magie reserviert hat. Durch die nähere Kennt-
nis dieser Assimilationsvorgänge wäre es andererseits aber genauso möglich, die 
Lebensdauer eines vom Spiritus ‚beseelten‘ Organismus künstlich zu verlängern. 
Letzteres ist mit Blick auf den Menschen eine der zentralen Fragen der Historia 

145	 Das bedeutet jedoch nicht, dass zwischen den Geistarten nicht auch bedeutende Unter
schiede bestehen: Während „[t]he lifeless spirits are nearly of the same substance as the 
air“, sind „the vital spirits more akin to the substance of flame“; haben letztere kein Ver­
langen danach, ihren angestammten Körper zu verlassen, besitzt der leblose Geist hin­
gegen den ständigen Trieb „of escaping and resolving itself into air“; wo ihm dieser Weg 
aufgrund der Dichte des ihm umschließenden Körpers verschlossen ist, „it works hard to 
multiply itself, and prey upon the volatile part of the grosser bodies“. Siehe Historia vitae, 
Works V, S. 323ff.

146	 Als Bewegungsprinzip ist der Spiritus für Bacon zwar gleichbedeutend mit Aktivität, aber 
Aktivität nicht gleichbedeutend mit Leben.

147	 Siehe Francis Bacon: Die Weisheit der Alten. Hg. v. Phillip Rippel, übers. v. Marina Münk-
ler. Frankfurt/M. 1990, S. 77. Für den lat. Text vgl. Works VI, S. 681f.

148	 Vgl. zur Erzeugung des Lebensgeistes durch die Assimilation von Nahrung NO II, Aph. 48, 
S. 547ff.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



232 Daniel Queiser

vitae et mortis,149 wo Bacon – ganz in der Tradition von Ficinos pneumatischer Diä
tetik, wenn auch auf völlig anderer theoretischer Basis – verschiedene Kuren zur 
Stärkung des Lebensgeistes, wie bspw. eine gesunde Ernährung und die Inhala-
tion von belebenden Dämpfen, empfiehlt.150

Doch auch unabhängig von dieser Problematik steht der Spiritus im Zusam-
menhang mit Operationen, die Bacon als magische charakterisiert. Ein Beispiel 
hierfür bietet die Veränderung von Festkörpern durch die Einwirkung von Hitze. 
Dass manche Körper – wie z. B. Eisen – unter Hitze-Einwirkung weich und flüssig 
und andere – wie z. B. Ton – hart und fest werden, ist Bacon zufolge auf den in 
den Körpern gefangenen Spiritus zurückzuführen, der in dem einen Fall in sei-
ner transformatorischen Tätigkeit angeregt und in dem anderen aus dem Körper 
ausgetrieben wird.151 Eine gegenteilige Wirkung hat die Kälte: Sie führt u.  a. zur 
Auflösung von organischen Substanzen in ihre elementaren Bestandteile, weil 
durch sie der Spiritus, der ihre Teile „wie der Herr des Ganzen beherrscht, ordnet 
und bindet“, in seiner natürlichen Bewegung gehemmt wird.152 Ähnlich erklärt 
sich Bacon auch die Wirkung von Giften und „einschläfernde[n] Arzneien“, die 
zu einer „Verdichtung der Geister [condensationis spiritum]“ führen und deshalb 
als „eine andere Kälte der Kraft nach [alia potestate frigida]“ aufgefasst werden 
können.153 Manche dieser Mittel – wie z. B. „heilsame und wohltuende Kräuter“ – 
wirken beruhigend auf den menschlichen Organismus, weil sie die Lebensgeis
ter veranlassen, „sich zu vereinen [se uniant]“ und „ihre heftige und unruhige 
Regsamkeit [acrem et inquietum motum]“ unterbinden.154 „Opium und verwand-
te Mittel“ hingegen, werden sie nicht bloß mäßig konsumiert, vertreiben „durch 
ihre boshafte und feindliche Einwirkung die Geister völlig“.155 Einen weiteren 
Fall bildet die Wirkung des Schießpulvers, dessen Explosion im Novum Organum 
„aus dem Kampf zweier Körper [conflictu duorum corporum]“ erklärt wird, „de-
ren Wesen einander völlig entgegengesetzt ist“, nämlich dem flammenaffinen 
Schwefel und dem flammenfeindlichen, „noch rohe[n] Geist im Salpeter [spiri-
tus crudus quie est in nitro]“, der sich rasant ausdehnt, sobald sich der Schwefel 
entzündet.156 Die Ausdehnung resultiert dabei aus dem antipathetischen „Drang 
[appetitu] des rohen Geistes“, der aufgrund seiner eher luftartigen Beschaffenheit 
„plötzlich die Flamme flieht und gewaltsam aus dem umgebenden Feuer wie aus 
einem Gefängnis ausbricht“.157

149	 Vgl. Works V, S. 217.
150	 Vgl. ebd. S. 330 und S. 334.
151	 Vgl. NO II, Aph. 40, S. 477ff. Vgl. zum glühenden Eisen Aph. 24, S. 385ff., zur Verhärtung der 

Körper durch Verflüchtigung des Geistes Aph. 48, S. 541.
152	 Siehe NO II, Aph. 48, S. 539. Bacon nennt hier Blut und Urin als Beispiel.
153	 Siehe NO II, Aph. 50, S. 583.
154	 Siehe ebd.
155	 Siehe ebd. S. 585.
156	 Siehe NO II, Aph. 36, S. 459.
157	 Siehe ebd. S. 457.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



233„Operatio libera“ oder angewandte Metaphysik

Schon diese wenigen Beispiele zeigen, dass für Bacon die Ausübung der ope-
ratio libera, die „durch das Allerkleinste“ wundersame Formveränderungen 
bewirken soll, eng mit der kontrollierten Manipulation der Bewegungen des 
Spiritus zusammenhängt.158 Wer die maximale Kontrolle über dessen transfor
matorische Kraft erlangt, verfügt über zahlreiche physikalische, chemische oder 
biologische Naturkräfte in einer allgemeinen Form, ohne dabei auf konkrete Körper 
oder ganz bestimmte operative Mittel eingeschränkt zu sein. Die substanzielle 
Umwandlung der Naturkörper – die nicht nur das Anliegen der baconischen Ma-
gie, sondern überhaupt das „Werk und Ziel menschlicher Macht“ ist – scheint 
vom Standpunkt der Spiritus-Lehre ein gewöhnlicher und völlig natürlicher Vor-
gang zu sein, der allerorts in der Materie stattfindet. Daher scheint es mit dem 
Geist auch in jedem beliebigen Körper jenes verborgene Potenzial an Transmuta-
bilität zu geben, das die operatio libera künstlich aktivieren und zur radikalen 
Umgestaltung seiner formalen Strukturen nutzen kann. 

6	 Fazit: Utopische Dimension und regulative Funktion des baconischen 
Magiebegriffs

Nicht zuletzt an diesem veränderten Spiritus-Konzept wird noch einmal augen-
scheinlich, dass sich Bacons Magieverständnis trotz aller Kontinuitäten in Ter­
minologie und Topik doch erheblich von demjenigen der Renaissance-Tradition 
unterscheidet. Durch die Entmystifizierung und Naturalisierung ihrer Prinzi­
pien wandelt sich die bei den Neuplatonikern immer noch als symbolisches 
Handeln verstandene Praxis hier in eine rationale Form der Naturbeherrschung. 
Im Zuge dieser veränderten Auffassung kommt es zu entscheidenden Bedeu­
tungsverschiebungen: Während sich nach neuplatonischer Auffassung magische 
Handlungen nur mit bestimmten Objekten vollführen lassen, zwischen denen 
aufgrund ihrer okkulten Qualitäten ein kosmisch-spirituelles Band besteht, sol-
len bei Bacon jene in einem gewissen Sinne völlig unabhängig von der tatsäch
lichen Beschaffenheit der bearbeiteten Dinge sein. Streng genommen gibt es für 
Bacon überhaupt keine spezifisch-magischen Qualitäten oder Objekte mehr. Ma-
gisch ist nur ein bestimmter Typus von Handlungen, der allein durch das Aus-
maß bestimmt ist, in dem wir die Mikrostrukturen der materiellen Wirklichkeit 
kontrollieren können. Die Metaphysik der Formen bringt es dabei mit sich, dass 
prinzipiell alles zum potenziellen Gegenstand dieser Handlungen werden kann, 
da in jedem noch so unbedeutenden Ding generative Kräfte wirken, deren zielge-
richtete Manipulation ‚wunderbare‘ Wirkungen verspricht. Damit nivelliert Ba-
con also den traditionellen Gegensatz von magischen und nicht-magischen Effek-

158	 So hebt Bacon auch selbst hervor, dass die schnelle Bewegung und Reaktionsfähigkeit 
des Geistes gegenüber der trägen körperlichen Masse „eine sehr wichtige Grundlage aller 
Zauberkunststücke [fundamentis est experimentorum magicorum]“ ist, „wo eine geringe 
Menge Materie eine weit größere überwindet und lenkt [ubi scilicet parva moles materiae 
longe majorem superat et in ordinem redigit]“. Siehe NO II, Aph. 46, S. 519. Vgl. Weeks: 
Francis Bacon and the Art-Nature Distinction (Anm. 90), S. 123ff. 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



234 Daniel Queiser

ten und ersetzt ihn durch die rein formale Unterscheidung zwischen magischen 
und mechanischen Operationen. 

Trotz dieser unbestreitbaren Rationalisierung bleibt dennoch das utopische Mo-
ment der Magie erhalten, das ihr als Wunsch nach einer (fast) gottgleichen Verfü-
gungsgewalt über die Urkräfte der Natur eignet. Sie ist für Bacon nicht einfach 
nur eine effizientere Art von Technik als die, die wir bereits besitzen, sondern 
Platzhalter für eine Praxis der Naturbeherrschung, die die Grenzen unserer Ein-
bildungskraft systematisch übersteigt, da ihre Anwendung letztlich nichts Gerin-
geres als eine Restitution des verlorenen Paradieses und damit einen Umbau der 
gesamten Schöpfung bezweckt: „The fruits of Baconian natural magic (based on 
knowledge of forms) will be beyond our wildest dreams. The unique terminus of 
Bacon’s ‚Great Instauration‘ is the transformation of the current realm of nature 
into an alternative universe tailored to human requirements.“159 Man sollte diese 
hehren, an den Magiebegriff gekoppelten Ambitionen nicht unterschätzen. Wer 
die einfachen Formen der Dinge wirklich kennt, der verfügt nach Bacon tatsäch-
lich über eine Art prälapsales Wissen, das die Menschen in die Lage versetzt, aus 
der von Gott geschaffenen Materie durch die Rekombination ihrer Grundkräfte 
eine neue, bessere Welt zu erzeugen. Streng genommen wäre auch nur das ange-
wandte Metaphysik, von der die Anwendung des Magnetismus oder des Schieß-
pulvers allerhöchstens einen blassen Vorschein geben.160

Wie wir gesehen haben, erweist es sich allerdings als schwierig, den genauen 
Punkt zu bestimmen, an dem eine künstliche Transformation für Bacon eine ma-
gische und eben keine ‚mechanische‘ Operation mehr ist. Diese Vagheit resultiert 
zum großen Teil aus der Vagheit des der ganzen Konstruktion zugrundeliegen-
den Formbegriffs. Es ist völlig unklar, was eine ewige und unveränderliche Form 
im Unterschied zu den abstrakten physikalischen Naturen, den Prozessen und 
Schematismen der Materie eigentlich sein soll. Ferner ist unklar, ob die Annahme 
solcher Formen – verstanden als fester Bestand eines letzten oder höchsten Wis-
sens – überhaupt mit Bacons induktivem, Erkenntnis wesentlich via Experimente 
generierendem Forschungsmodell vereinbar ist. Impliziert dieses Modell nicht, 
dass der Erkenntnisprozess prinzipiell unabschließbar ist, dass also gar keine 
letzten oder einfachen Formen ausgemacht werden können? Und auch die nega-

159	 Siehe Weeks: The Role of Mechanics (Anm. 100), S. 192.
160	 Eine Ahnung von dem, was Bacon unter dieser angewandten Metaphysik versteht, ver-

mittelt der lange Bericht über die Errungenschaften des Hauses Salomon in seiner Gesell-
schaftsutopie Nova Atlantis. Diese fiktive ‚Forschungseinrichtung‘ arbeitet nach eigener 
Auskunft an einer Ausdehnung der menschlichen Macht „to the effecting of all things 
possible“. Siehe Works III, S. 156. Was das konkret meint, wird im Anschluss durch einen 
Katalog von Maschinen und technischen Verfahren illustriert, von denen manche dem 
zeitgenössischen Leser sicherlich wie phantastische Wunderwerke erschienen sind. Ne-
ben einigen zukunftsweisenden Gerätschaften – wie Telefonen, Unterseebooten und Flug
zeugen – zeigt sich die ‚magische‘ Überlegenheit der Insulaner vor allem darin, dass sie 
über zahlreiche Mittel zur Verlängerung des menschlichen Lebens wie zur künstlichen 
Erzeugung und Modifikation von Lebewesen verfügen.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



235„Operatio libera“ oder angewandte Metaphysik

tive Freiheit, die laut Bacon die operatio libera auszeichnen soll, kann, wird sie 
absolut genommen, kein sinnvolles Kriterium mehr zur Charakterisierung einer 
Handlung abgeben. Denn die absolute Schrankenlosigkeit ist nichts anderes als 
ein Grenzbegriff menschlicher Handlungsfähigkeit; als Zustand aufgefasst ist sie 
einer materiellen Tätigkeit notwendigerweise unerreichbar.

Im Lichte dieser Erwägungen scheint es zumindest nicht ganz unplausibel zu 
sein, die baconische Magie vielleicht auch als eine Art regulative Idee zu verste-
hen. Der Magiebegriff erfüllte dergestalt die Funktion, in der Vorstellung den je-
weils gegenwärtigen Stand von Wissen und Technik zu transzendieren, um neue 
Erkenntnisziele zu setzen und so – ausgehend von den menschlichen Bedürfnis-
sen – den Erkenntnisprozess permanent voranzutreiben.161 Dadurch würde sich 
jedoch Bacons erreichbares Fernziel in einen unerreichbaren, weil stets weiter in 
die Zukunft verschiebbaren Zustand verwandeln – eine mögliche, wenn auch 
vielleicht allzu moderne Lesart, die jedoch nochmals den transitorischen Cha-
rakter von Bacons Denken unterstreicht.

161	 Magie wäre in diesem Sinne jede Form von Technik, die der jeweils gegenwärtigen hinrei-
chend weit überlegen wäre – ganz im Sinne des Dritten Gesetzes des britischen Physikers 
und Science-Fiction-Autors Arthur C. Clarke: „Jede weit genug entwickelte Technologie ist 
von Magie nicht zu unterscheiden.“ Siehe ders.: Profile der Zukunft. Über die Grenzen des 
Möglichen. München 1984, S. 37.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Der Kairos des Naturmagiers
Sergius Kodera 

1	 Kairos in der antiken Medizin und Rhetorik 
Kairos bezeichnet jenen Moment, in dem der Redner sozusagen ins Schwarze 
trifft, sein Publikum mitreißt. Kairos ist der Augenblick, in dem die Zuhörer-
schaft so ergriffen ist, dass sie den Worten des Redners gehorcht, auch wenn die-
ser sie zu Handlungen anstachelt, die sogar ihren persönlichen Interessen oder 
ursprünglichen Absichten zuwiderlaufen. In diesem Moment wird der Redner 
zum geradezu unheimlichen Performer, der Reaktionen in einer Heftigkeit aus-
lösen kann, mit denen er oft selbst nicht gerechnet hat. Eigentlich schlimmer für 
den gelernten Redner: der Erfolg einer Ansprache, eines Plädoyers kann sich so-
gar gegen jede Vernunft und Wahrscheinlichkeit einstellen. Dann hat der Redner 
neben seiner Kunst und seiner natürlichen Begabung den günstigen Augenblick, 
den Kairos, ausgenutzt. Er hat damit andere Menschen geführt, sie seinem Willen 
gebeugt, indem er sie in eine seelische Bewegung, eine Schwingung oder einen 
Gleichklang gebracht hat. Der Kairos verführt das Publikum, ja mehr noch: Er 
zwingt es, indem er eine Emotion hervorbringt, eine Energie freisetzt, die hand­
lungsleitend ist und zu Entscheidungen führt. Platon fasst das so zusammen: 

Solche Menschen sind durch solche Reden aus der oder der Ursache leicht 
zu überreden, solche anderen aber aus jener Ursache, schwer. […] Wenn 
[der Redner richtig anzugeben weiß] was für ein Mensch wodurch überre-
det wird, und auch imstande ist, wenn er ihn antrifft, ihn zu erkennen und 
sich selbst zu zeigen, dies ist eine solche und eine solche Natur, […] bei der 
du diese Art von Reden hier anwenden musst, um sie zu dieser Sache zu 
überreden – wenn er dies alles innehat, und dann noch die Zeiten zu be-
urteilen weiß, wann er reden und innehalten soll, […] dann ist seine Kunst 
schön und ganz vollendet. (Phaidros 271d–e)1

1		 Platon: Phaidros 271d–e. Übersetzung. In: Platon. Sämtliche Werke. Übers. von Friedrich 
Schleiermacher. Hg. von Walter F. Otto. Hamburg 1991, Bd. 4, S. 7–60, hier S. 52. Zur Einfüh
rung in das Thema allgemein vgl. Phillip Sipiora: Introduction. The Ancient Concept of Kai-
ros. In: Rhetoric and Kairos. Essays in History, Theory, and Praxis. Hg. von Phillip Sipiora 
und James S. Baumlin. Albany, New York 2002, S. 1–21, hier S. 3–4 und passim. Manfred 
Kerkhof: Kairos. In: Historisches Wörterbuch der Philosophie. Hg. von Joachim Ritter. Basel 
1989, Bd. 2, Sp. 667–668 schreibt: „Als ‚der rechte Augenblick‘, aber auch das ‚rechte Maß‘, 
wurde der Begriff Kairos ursprünglich bei Hesiod und Pindar verwendet ‚die durch eine 
Gunst der Natur (oder Gottheit) ausgezeichnete Stelle in Raum (zunächst) und Zeit (später), 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



238 Sergius Kodera 

In analoger Weise wird der Begriff in der antiken Medizin in den Schriften des 
Hippokrates verwendet, wo Kairos meist den rechten Augenblick für die Anwen-
dung einer Therapie bezeichnet.2 Es ist daher nicht verwunderlich, wenn auch 
Platon die Redekunst und die Medizin verbindet: „Es hat dieselbe Bewandtnis 
mit der Redekunst wie mit der Heilkunst. […] Jene erzeugt durch Medikamente 
und Nahrung Gesundheit, diese durch Belehrung und Sitten Tugend.“ (Phaidros 
270B) Auch in der Medizin ist es nicht egal, wann und wem Pharmaka verab-
reicht werden, welche Wirkungen diesen Substanzen dabei zugeschrieben wer-
den und wie glaubwürdig die Ärztin in den Augen der Patientin ist. Im Corpus 
Hippocraticum wird Kairos sehr häufig in diesen Zusammenhängen verwendet.3 
Die beste Rede, die beste ärztliche Kur bleibt also wirkungslos, wenn sie zum 
falschen Zeitpunkt, am falschen Ort, vor dem falschen Publikum und von einem 
unbegabten Praktiker ausgeführt wird. Im anderen, günstigen Fall können Red-
ner oder Arzt, wie von Zauberhand, auch die unglaublichsten Vorgänge erzwin-
gen, diese geradezu ins Leben rufen. Es besteht also offensichtlich beim Kairos 
eine Gemeinsamkeit zwischen Rhetorik, Medizin und – wie im Folgenden zu 
zeigen sein wird – der Magie. Tatsächlich stehen alle drei Felder seit der Antike in 
regem Austausch miteinander, was insbesondere bei Gorgias offensichtlich wird.

Aber da ist – offensichtlich – auch ein praktisches Problem mit dem Kairos: 
Denn die Bestimmung dieses geradezu magischen Augenblicks liegt nicht aus
schließlich in der Macht des Redners (dies übrigens zum Leidwesen der großen 
Theoretiker der Antike). Bei Isokrates, dem für die spätere römische Tradition 
wohl wichtigsten griechischen Rhetoriklehrer,4 und auch in den hippokratischen 

deren Erkenntnis und Nutzung dem menschlichen Handeln Gelingen verspricht.‘“ James S. 
Baumlin: Ciceronian Decorum and the Temporalities of Renaissance Rhetoric. In: Rheto-
ric and Kairos. Essays in History, Theory, and Praxis. Hg. von Phillip Sipiora und James S. 
Baumlin. Albany, New York 2002, S. 139–164 schreibt S. 157: „Thoroughly overdetermined in 
meaning, kairos comprehends a range of rhetorical effects that include ‚due measure‘, ‚har-
mony‘, ‚fitness‘, ‚appropriateness‘, and ‚proportionality‘, as well as ‚timing‘ and ‚timeliness.‘“ 
Für eine instruktive Darstellung des Themas aus kunsthistorischer Perspektive vgl. Barbara 
Baert: Pneuma and the Visual Medium in the Middle Ages and Early Modernity. Leuven 
2016, S. 149–165.

2		 Catherine R. Eskin: Hippocrates, Kairos, and Writing in the Sciences. In: Rhetoric and Kai-
ros. Essays in History, Theory, and Praxis. Hg. von Phillip Sipiora und James S. Baumlin. 
Albany, New York 2002, S. 97–113, hier S. 103–107.

3		 Eskin: Hippocrates, Kairos, and Writing (Anm. 2), S. 107: „Hippocrates’ statements, though 
often specifically related to health issues, might as easily be applied to discourse and rhet-
oric. Even the issue of a patient’s life –‚a little later does not suffice, for a little later most 
patients die‘– might just as easily be replaced with ‚prisoner‘ and refer to a lawyer’s pleading 
of a criminal case.“

4		 Vgl. z. B. Isokrates: Antidosis § 185 (Isocrates gr./engl.) Hg. und übers. von George Norlin. 
London, New York 1939, Bd. 2, S. 290–291) erläutert, dass es keine Wissenschaft („episteme“) 
vom günstigen Augenblick („kairos“) geben kann, sondern nur eine Praxis: „[…] Conversant 
with these lessons, they set them at exercises, habituate them to work, and require them to 
combine in practice the particular things which they have learned, in order that they may 
grasp them more firmly and bring their theories into closer touch with the occasions for ap-

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



239Der Kairos des Naturmagiers

Schriften wird daher die Möglichkeit einer abstrakten Wissenschaft vom Kai-
ros energisch bestritten. Hier wie dort gibt die natürliche Begabung des Redners 
bzw. des Arztes, den Kairos im Augenblick seines Auftretens zu erfassen und 
auszunutzen, den Ausschlag für den Erfolg einer Rede, einer Kur.

2	 Kairos in der Magie der Renaissance 
Die geradezu unheimliche Macht des Kairos ist auch für die Praxis eines his-
torisch deutlich weniger langlebigen Personentypus als jenem des Arztes oder 
Redners entscheidend: nämlich für die gebildeten Renaissancemagier, die oft 
auch Mediziner waren, wie z. B. Marsilio Ficino, Agrippa von Nettesheim, Gio-
van Battista della Porta oder Giordano Bruno. Von sehr unterschiedlichen Stand-
punkten aus greifen diese Autoren direkt und indirekt auf die Begriffswelt des 
Kairos in der antiken Rhetorik und Medizin zurück, um ohne dämonische Inter
vention und Hilfe Macht über alle Dinge der Welt auf rein natürliche Weise zu er-
ringen. Dabei geht es den Magiern nicht nur um die emotionale Bewegung (oder 
Heilung) von Menschen, sondern auch darum, die kosmischen Sympathien und 
Antipathien von Naturdingen, von Tieren, Pflanzen, Steinen zu kanalisieren und 
strategisch auszunutzen – etwa, um magische Gemmen aus kostbaren Steinen zu 
schneiden.5 Ein typisches Beispiel unter vielen stammt aus Giovan Battista della 
Portas Magia naturalis: „Und [die Autoren der Antike] sagen, dass die Wirkung 
der Gestirne größer ist, wenn die [Edel-]steine zu festgesetzter Stunde und güns-
tiger Zeit [statis temporibus et opportunis] geschnitten werden [inscribantur], 
was, wie sie sagen, die Wurzel und das Fundament aller [Magie] ist […].“6 Diese 
opportunen Zeitpunkte sind am Lauf der Gestirne zu berechnen, wie unten noch 
ausführlicher dargestellt wird.

Tatsächlich spielt der Kairos in der frühneuzeitlichen gelehrten Naturmagie 
eine noch viel wichtigere Rolle als in der sogenannten dämonischen Magie, denn 
hier kann sich der Zauberer oder die Hexe auf die Dienste eines Helfergeists 
verlassen. Letzterem Modell der Zauberei unterliegt die ältere, ursprüngliche 
und dauerhaftere Praxis abendländischer Magie. Der Parhedros (wie er in der 
griechischen Magie genannt wird) ist z. B. in der Figur des Mephistopheles ver­
körpert, auf dessen sinistre Kunst Dr. Faustus angewiesen ist (und zwar nicht 
erst bei Goethe, sondern schon im Volksbuch vom Dr. Faustus, das in eben jener 

plying them I say ‚theories‘, for no system of knowledge can possibly cover these occasions, 
since in all cases they elude our science.“

5		 Für die intellektuell avancierteste und ausführlichste Diskussion des Gemmenschneidens 
zum richtigen Zeitpunkt vgl. Marsilio Ficino: De vita libri tres. Three Books on Life. Hg. und 
übers. von Carol V. Kaske und John R. Clark. Binghamton, New York: 1989, S. 314–342 (lib. 3, 
cap. 15–18) und die Diskussion in Brian P. Copenhaver: Scholastic Philosophy and Renais-
sance Magic in the De Vita of Marsilio Ficino. In: Renaissance Quarterly 37 (1984), S. 523–584.

6		 Giovan Battista Della Porta: Magiae naturalis, sive de Miraculis rerum naturalium libri IIII, 
[1558]. Antwerpen 1561, fol. 134v: „Sed maiorem è coelo virtutem suscipere, et præripere di-
cunt, si [lapides] statis temporibus et oportunis inscribantur, sic enim animantur, magisque 
iis influunt sidereæ configurationes: et hoc fundamentum, et radicem statuunt omnium […].“

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



240 Sergius Kodera 

Epoche verfasst wurde, in der auch die Naturmagie ihren größten Einfluss auf 
die europäische Kultur erreicht hat). Auch in Schillers Theater ist der teuflische 
Helfer präsent, wenn etwa Wallensteins Soldaten glauben, dass ihr General seine 
Erfolge nicht der astrologischen Beobachtung, sondern dem Umgang mit einem 
Wesen verdankt, das ihm die Angelegenheiten mit dem Teufel regelt. Das fol
gende Beispiel erhellt, dass es keineswegs eine ausgemachte Sache war (und ist), 
dass die Naturmagie tatsächlich ohne Hilfe von Dämonen operativ werden kann.

Sie sagen, er les auch in den Sternen
Die künftigen Dinge, die nahen und die fernen;
Ich weiß aber besser, wie’s damit ist.
Ein graues Männlein pflegt bei nächtlicher Frist
Durch verschlossene Türen zu ihm einzugehen, 
Die Schildwachen habens oft angeschrien,
Und immer was Großes ist darauf geschehen, 
Wenn je das graue Röcklein kam und erschien. 
Ja, er hat sich dem Teufel übergeben, 
Drum führen wir auch das lustige Leben.7 

Solche dienstbaren Geister machen den Zauberer zumindest tendenziell unab-
hängig vom Zeitpunkt der Ausübung ihrer Künste. Der Magus will sich in die-
sem Fall nicht mit verbotenen dämonischen Mächten einlassen, sondern nur die 
innewohnenden Kräfte, Affinitäten, Sympathien und Antipathien in den Dingen 
der Welt manipulieren. Demgegenüber bleibt in der Naturmagie als einzigem 
Hilfsmittel, das über die natürlichen Eigenschaften der Dinge und die indivi­
duelle Begabung des Operateurs hinausreicht, nur die Wahl des günstigen Zeit-
punktes, um Wunder zu produzieren. Damit ist eine der Schwierigkeiten ange-
sprochen, den die Vertreter dieser Tradition auszutragen hatten: Nämlich durch 
wissenschaftliche Verfahren wie die Beobachtung der Gestirne den Kairos ohne 
dämonische Hilfe zu ermitteln. Den Anspruch auf astronomische Bildung benö-
tigen die Naturmagier als Distinktionsmerkmal gegenüber dem Handwerk und 
den populärmagischen Verfahren in geradezu existenzieller Weise. Die persönli
che Agentur des Magiers bei der Ermittlung des Kairos erklärt Agrippa von Net­
tesheim so:

Jede natürliche Kraft wirkt weit wunderbarer, wenn sie außer ihrem phy-
sischen Verhältnis [proportio] auch noch durch die Beobachtung des Ein-
flusses der Gestirne verstärkt wird, (den wir zu erlangen vermögen, wenn 
die himmlische Kraft in Hinsicht auf die Wirkung, die wir erzielen wollen, 
in ihrer größten Stärke sich befindet), wobei die niedrigen unter den himm-
lischen Dingen so zu liegen kommen sollen, wie allenthalben geeignete zu 
schwängernde Frauen unter ihren Männern. Bei jedem [magischen] Werk 

7		 Zit. nach Friedrich Schiller: Wallensteins Lager. In: Sämtliche Werke. Hg. von Peter-André 
Alt. München, Wien 2004, Bd. 2, S. 288 (6. Auftritt, V. 369–378).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



241Der Kairos des Naturmagiers

müssen wir daher die Stellungen, Bewegungen und Gesichter [aspectus] 
der Gestirne und Planeten in ihren Zeichen und Graden beobachten, und 
wie all dieses sich zur Länge und Breite des Klimas verhält, denn hier-
nach wechseln die Eigenschaften der Winkel, in welchen die Strahlen der 
Himmelskörper sich auf der Figur einer Sache verteilen und denen gemäß 
die himmlischen Kräfte einfließen. Will man daher etwas ausführen, das 
einem Planeten zugehört, so muss man eine Zeit wählen, wo derselbe in 
seinen Dignitäten sich befindet, glücklich und mächtig ist, auch an seinem 
Tage, und seiner Stunde, und in der Figur des Himmels herrscht. Aber 
nicht allein den günstigen Stand des einer Sache zugeeigneten Planeten 
muss man abwarten, sondern auch der Mond muss hierzu günstig sein; 
denn ohne die Beihilfe des Mondes wird man nichts ausrichten. Hat ein 
Werk jedoch mehrere [siderische] Schutzherren, so muss man sie alle be­
obachten, und sehen, ob sie mächtig und einander mit freundlichen Ge-
sicht [aspectus] betrachten. Kann man keine solchen Gesichter haben, so 
muss man mit ihren Profilen [angularius] vorlieb nehmen. Beim Monde 
ist es von großer Wichtigkeit, dass er entweder beide anblickt, oder mit 
dem einen verbunden ist und den anderen anblickt, oder wenn er von der 
Konjunktion oder dem Gesicht des einen zur Konjunktion oder dem Ge-
sicht des andern übergeht. Auch Merkur ist meiner Ansicht nach bei jedem 
Werke sorgfältig zu beobachten, denn er zieht zwischen den oberen und 
den unteren Göttern ungehindert einher; wenn er sich zum Guten gesellt, 
so vermehrt er dessen Güte, und umgekehrt vermehrt sein Einfluss auf 
dieselbe Weise dessen Arglist. […] Ich will mich indes hierüber in keine 
Weitläufigkeiten einlassen, da man dies und noch vieles andere, was zu 
wissen nötig, in astrologischen Schriften hinreichend erörtert findet.8 

8		 Übers. (modifiziert): Heinrich Cornelius Agrippa von Nettesheim: Die magischen Werke 
und weitere Renaissancetraktate. Hg. von Marco Frenschkowski. Wiesbaden 2008, S. 47–482, 
hier S. 264. Heinrich Cornelius Agrippa von Nettesheim: De occulta philosophia libri tres. 
Köln 1533, S. CLXXI–CLXXII (lib. 2, cap. 29–30): „De observatione coelsetium, in omni opere 
magico necessaria. Omnis virtus naturalis multo quidem agit mirabiliora, quando non so-
lum proportione physica componitur, sed etiam opportuna ad hoc coelestium observatione 
electa (videlicet quando vis coelestis fortissima ad talem effectum quem desideramus, esse 
probatur, tum etiam coelestibus multa adiuta) informatur, inferiora coelestibus tanquam 
proprias foeminas suis maribus fecundandas passim subijcendis. Sunt itaque observanda 
in quo vis opere situs et motus, et aspectus stellarum, et planetarum in signis et gradibus, 
et qualiter haec omnia se habeant ad longitudinem et latitudinem climatis: ex hoc enim va
riantur qualitates angulorum, quos describunt radii corporum coelestium super figuram 
rei, secundum quos infunduntur virtutes coelestes. Sic quoties operaturus fueris quae ad 
planetam aliquem pertinetur, oportebit te eum in suis dignitatibus collocare fortunatum et 
potentem, et in die; et hora, et in figura coeli dominantem: nec solum significatorem operis 
expectabis potentem, quin etiam lunam ad hunc observes opportune directam: nihil enim 
lunae benficio perfeceris. Quod si plures habueris patronos, omnes observa potentes, et ami­
cabili aspectu se invicem contuentes: quod si nequeas eiusmodi aspectus habere, convenit 
tibi saltem angulares accipere. Lunam vero observabis, quando vel ambos intuet, vel iungi-
tur uni et aspici alterum: vel quando a coniunctione sive aspectu unius transit ad coitum 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



242 Sergius Kodera 

Das lateinische „aspectus“ ist hier absichtlich nicht mit „Aspekt“, sondern mit 
„Gesicht“ übersetzt: Das ist nicht nur lexikalisch möglich,9 sondern auch inso-
fern erhellend, als es den Zusammenhang der magischen mit der rhetorischen 
Kairoslehre hervorhebt. Denn das hier beschriebene astrologische Pantheon, 
das zur günstigen Stunde am rechten Ort das „opus magicum“ befördert (oder 
überhaupt erst ermöglicht), gleicht dann einer Versammlung von einflussreichen 
Menschen, die dem Redner wohlgesinnt sein müssen, will dieser sich durchset-
zen. Der Magus ruft allerdings keinen menschlichen Richtersenat an, sondern 
sozusagen eine himmlische Legislative, deren temporären Wohlwollens er sich 
versichern will. Der klassische Götterhimmel ist auch als ein Ebenbild der früh-
neuzeitlichen höfischen Gesellschaft zu lesen. Sie ist zeitgleich etwa in Baldas­
sare Castigliones Cortegiano in idealisierter und in Niccolò Machiavellis Schriften 
in ihrer realistischen Form überliefert. 

Man könnte also sagen, die Naturmagie verlege die Agentur des Parhedros in 
den überirdischen, den kosmischen Raum, und binde den Erfolg des magischen 
Opus an den Kairos der Gestirne. Dies ist mit dem Postulat verbunden, dass 
alle irdischen Dinge (Menschen, Tiere, Pflanzen, Steine) bestimmte Affinitäten 
zu einzelnen Sternen haben und daher zu bestimmten Zeiten in einem Verhält-
nis der kosmischen Resonanz stehen: Wenn ein Stern seine Stunde hat, dann ist 
auch das ihm affine Ding auf Erden in besonderem Überschwang, zeigt seine 
spezifischen Kräfte in noch größerem Maße als sonst.10 Diesen eigentlich durch 
Resonanzphänomene verursachten Kairos muss der Naturmagier für sein Opus 
ausnützen. Aber damit nicht genug: Wie Agrippa ausführt, muss sich der Magus 
selbst in Schwingungen versetzen, selbst jene Stimmung haben, die er anderswo 
auslösen will. Seine Befindlichkeit ist nicht unabhängig vom kosmischen Gan-
zen, wie Agrippa schreibt:

Alles, was [die leidenschaftliche Seele] mithilfe von Siegeln, Figuren, Wor-
ten, Reden, Gebärden und dergleichen, tut und befiehlt [dictat], unterstützt 
das Verlangen [appetitus] der Seele und erhält wunderbare Kräfte [virtutes] 
sowohl von der Seele dessen, der in jener Stunde operiert, wo ihn das stärks
te Verlangen anwandelt [invadit] als auch von der günstigen Lage und dem 

vel ad aspectum alterius. Illud etiam neutique credo omittendum, quin Mercurius in omni 
opere diligenter observes: hic enim utrorumque inferum et superum deorum commeator, 
quando congreditur bonis, eorum auget bonitatem; quando malis, eorum malitiam influit. 
De his nolo hic longius sermonem prorogare, cum haec et plura alia necessari in Astrolo-
gorum voluminibus sufficienter tradita sint.“ Vgl. dazu auch Ficino: De vita (Anm. 5), S. 389 
(lib. 3, cap. 26): „Subicit Magus terrena coelestibus, immo inferiora passim superioribus, ut 
proprias ubique feminas suis maribus fecundandas, ut ferrum magneti trahendum […].“ 

	 9	 In diesem Zusammenhang ist hier die Coelestis physiognomia zu erwähnen, weil sie genau 
diese Idee mit großer Konsequenz weiterverfolgt, da Della Porta hier die Physiognomie der 
Planetengesichter entwirft, vgl. Giovan Battista Della Porta: Coelestis physiognomonia. Del-
la celeste fisionomia. Hg. von Alfonso Paolella. Neapel 1996.

10	 Vgl. dazu Ficino: De vita (Anm. 5), S. 330–333 (lib. 3, cap.17).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



243Der Kairos des Naturmagiers

Einfluss des Himmels, der dann die Seele dergestalt bewegt. Wenn näm­
lich unsere Seele von einem großen Überschwang der Leidenschaft oder 
Kraft hingerissen wird, so ergreift sie häufigst von sich aus die Stunde und 
die wirksame, beste und passendste Gelegenheit [opportunitas] […]. So 
sind die großen Leidenschaften in jenen Dingen, welche die Seele in einer 
solchen Stunde befiehlt, von vielen wunderbaren Kräften begleitet, die er-
staunliche Wirkungen hervorbringen. Aber man muss wissen, dass solche 
Dinge nichts, oder nur sehr wenig nützen, außer ihrem Urheber oder dem-
jenigen, der bereits eine Neigung zu ihnen hat, wie wenn er bereits [selbst] 
ihr Urheber wäre. Denn erst auf diese Art gelangen sie zur Wirkung. Es gilt 
dabei als allgemeine Regel, dass jede Seele, die in ihrem Begehren und ih-
rer Leidenschaft [affectus] hervorragend ist, von selbst auf diese Weise die 
Dinge geeigneter und wirksamer zu dem macht, wonach sie verlangt. Es 
muss daher jeder, der in der Magie operieren will, die Eigentümlichkeiten 
seiner Seele, ihre Kraft, ihr Maß, ihre Ordnung und ihre Stellung in der 
Macht des Universum wissen und kennen und erfahren.11

Die magische Wirkung ist so herzustellen, dass der Magus durch die selbst er-
littenen Affekte die zu manipulierenden Dinge affiziert. Der Magier ist also 
selbst Talisman, „materia magica“, dessen Resonanzfrequenz durch kongruente 
Schwingungen enorm verstärkt wird,12 ganz ohne bewusstes Zutun. Hier wird 
die innige Verbindung von rhetorischem und magisch-astrologischem Kairos ex-
plizit, denn Agrippa spricht von „characteres, figurae, verba, sermones, gestus“ 
(Siegeln, Figuren, Worten, Reden, Gebärden) und dergleichen – also von allen zei-
chenhaften Äußerungen, derer der Mensch fähig ist. Sie sind zu einem bestimm-
ten Zeitpunkt magisch wirksam, weil sie die im Individuum bereits vorhandenen 
Kräfte („virtutes“) in besonders heftige Bewegung versetzen. Diese Kräfte muss 

11	 Agrippa von Nettesheim: Magische Werke (Anm. 8), S. 172–173 modifiziert; Agrippa von Net­
tesheim: Occulta philosophia (Anm. 8), lib 1., cap. 47: „Omnia quae […] agit et dicat ex cha­
racteribus, figuris, verbis, sermonis, gestibus et eiusmodi, omnia sunt adiuvantia appetitum 
animae et acquirunt mirabiles virtutes tum ab anima operantis in illa hora quando ipsam 
appetitus eiusmodi maxime invadit, tum ab opportunitate et influxu coelesti animum tunc 
taliter movente. Animus enim noster, quando fertur in aliquem magnum excessum alicui-
us passionis vel virtutis, arripit saepissime ex seipso horam vel opportunitatem fortiorem, 
meliorem et magis convenientem […]. Sic mirandae multae virtutes ad mirabiles quasdam 
operationes causantur et sequuntur per grandes affectiones in rebus illis, quas dictat tunc 
anima in illa hora ad illas; sed sicas eiusmodi nihil res nihil vel saltem parum, nisi authori 
earum, conferre atque illi, qui iam inclinatur ad illas ac si iam esset author illarum: et hic 
est modus per quem invenitur efficacia ipsarum. Et est generalis regula in istis quod omnis 
animus, qui est magis excellens in suo desiderio et affectu, ipse effecit sibi res huiusmodi 
magis aptas, efficaces et potentes ad id quod appetit. Oportet igitur quemcunque volentem 
operari in magia scire et cognoscere suae ipsius animae proprietatem, virtutem, mensuram, 
ordinem, et gradum in potentia ipsius universi.“

12	 Tatsächlich ist die Resonanz von gleichgestimmten Gitarrensaiten ohne physischen Kontakt 
geradezu das Paradigma der naturmagischen Übertragung durch Fernwirkung („actio in 
distans“), vgl. z. B. Ficino: De vita (Anm. 5), S. 330 (lib. 3, cap.18).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



244 Sergius Kodera 

der Magier erkennen und die spezifische Disposition, die manchen Dingen oder 
Lebewesen zu einer noch weit über ihre natürliche „virtus“ hinausgehende Kraft 
verhilft. Manche Menschen können bestimmte Krankheiten durch Handaufle­
gen heilen und manche sind auch dazu fähig, diese spezifische Disposition auf 
andere Menschen zu übertragen. 

Das trifft auch auf übel beleumundete Individuen zu: Della Porta nennt hier 
die „Waghalsigkeit der Prostituierten, die Unverschämtheit der Schmarotzer, die 
Ängstlichkeit [timor] der Diebe und andere Leidenschaften [passiones]“, die nicht 
nur durch den direkten persönlichen Umgang, sondern einfach durch den Kon-
takt mit Gegenständen, die diese Menschen am Körper trugen oder berührt ha-
ben, auf andere übertragen werden können. Dieser Prozess ist analog zum Eisen-
stück, das, wenn es sich länger in der Nähe eines Magnetsteins befindet, selbst 
beginnt, Eisen anzuziehen und so die okkulten Eigenschaften des Magnetsteins 
annimmt und weitergibt.13 Die Passionen, die Magier in anderen Menschen aus-
lösen, können so ansteckend wie Krankheiten sein. Sie sind auf eine persönliche 
Disposition zurückzuführen, die vom Körper des Magiers ausgeht. Diese Veran-
lagung muss nicht immer gleich ansteckend, nicht immer gleich wirksam sein, 
da sich das Individuum auch nicht in einer konstanten körperlichen Verfassung 
befindet. Sie kann durch gezielte Übung verstärkt oder abgeschwächt, aber eben 
nicht ausschließlich künstlich erzeugt werden. 

3	 Der persönliche Kairos des Redners bei Aristoteles 
Es liegt auf der Hand, dass die hier beschriebenen Phänomene magischer „actio 
in distans“ (Fernwirkung) eine Parallele zur Übertragung von Affekten durch 
die Rede haben. Dabei ergibt sich eine erstaunliche Parallele zu den Ausführun
gen von Aristoteles zum oratorischen Kairos. Aristoteles unternimmt in seiner 
Rhetorik den Versuch zu bestimmen, wie der Redner selbst durch seine Begabung 
und die Förderung dieser Naturanlage an der Herstellung des Kairos Anteil hat. 
Für Aristoteles ist das „ethos“ des Redners von zentraler Bedeutung, denn dieses 
löst das „pathos“ (die affektive Regung im Zuhörer) aus. So hat der Lebenswan­
del des Orators Einfluss auf die affektive Stimmung der Zuhörer und damit auf 
die Glaubwürdigkeit der Rede.14 Aristoteles erklärt das folgendermaßen: 

13	 Giovan Battista Della Porta: Magiae naturalis libri XX. Rouen 1650 [1589], S. 32 (lib. 1, cap. 13): 
„Sic aliquibus strumas sanandi, et diversa curandi ulcera impressa est coelitus potestas; et 
quod chirurgum fatigavit multum, pharmaco curari non valuit, nec ulla profuit medicina, 
solo salivae tactu sanantur. Nec minus considerari debent, qua aliquibus conveniunt, ut me-
retricibus audacia, ganeonibus petulantia, furibus timiditas, et huiusmodi passiones mul-
tae, quae passim literarum monumentis memoriae produntur […]. Impudentissimae meret-
rici non impudentia solum, sed virtus etiam inest, ut quae tetigerit, vel secum habuerit, vim 
habeant impudentem reddendi: unde qui illius saepius se contemplatus fuerit speculo, vel 
induerit exuvias, ei reditur et in impudentia, et libidine similis. Nec solum ferrum a mag-
nete contactum trahitur, sed caetera allicit ferrea, ac, uti dicemus anulus unus, quem rapiet 
magnes, multos trahit […].“

14	 Vgl. Aristoteles: Rhetorik 1356a 1ff. Dies gilt übrigens auch für das Corpus Hippocraticum, 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



245Der Kairos des Naturmagiers

da das Objekt der Rede das Urteil ist, […] muss man notwendigerweise 
nicht nur auf die Argumentation sein Augenmerk richten, auf dass sie die 
Beweis- und Überzeugungskraft besitze, sondern auch sich selbst und den 
Urteilenden in eine bestimmte Verfassung setzen. Denn im Hinblick auf die 
Glaubwürdigkeit macht viel aus […], dass der Redner in einer bestimmten 
Verfassung erscheint und dass die Zuhörer annehmen, er selbst sei in ei-
ner bestimmten Verfassung gegen sie disponiert, und schließlich, ob auch 
diese sich in einer bestimmten Disposition befinden.15

Es ist ein Gleichklang, eine Harmonie oder Affinität zwischen Akteur und Zuhö-
rer herzustellen, wenn die Rede bewegen soll. Auch Aristoteles verlegt also einen 
Teil des Kairos direkt in die Person des Redners. Es ergeben sich hier aber zu-
mindest zwei deutliche Unterschiede zum Kairosbegriff der Naturmagier: Zum 
einen lässt sich Aristoteles zufolge der Kairos nicht astrologisch berechnen, die 
Unwägbarkeiten des Zufalls („tyche“) bleiben ein wesentlicher Störfaktor.16 (Es 
finden sich daher in der Rhetorik auch keine Hinweise auf Berechnung günstiger 
Sternstunden.) Zum anderen bleibt es offen, wie sehr sich der Redner tatsächlich 
in jenem Affekt befinden muss, den er bei seinem Publikum hervorrufen will, 
oder ob er in seinem Vortrag nicht vielmehr agiert wie ein Schauspieler.17 

vgl. Eskin: Hippocrates, Kairos, and Writing (Anm. 2), S. 105: „The physician, like the orator, 
must recognize the necessity of building a reputation (his ethos) by utilizing and appealing 
to the emotions of his audience (pathos). He must recognize not just the current medical 
needs of patients and their families or communities, but the long-term effect of his public 
utterances and actions.“

15	 Aristoteles: Rhetorik. Übers. von Franz G. Sieveke. München 1980, 4. Aufl., S. 83 (II, 1, 2–3, 
1377 b), meine Hervorhebung. Aristoteles fügt gleich darauf hinzu: „Man muss bei jedem 
Affekt in dreifacher Hinsicht eine Unterscheidung treffen. Ich meine z. B. beim Zorn ist zu 
unterscheiden, in welcher Verfassung sich die Zornigen befinden, gegenüber wem man ge­
wöhnlich zürnt, und über welche Dinge. Denn wenn wir einen oder zwei von diesen Aspek-
ten hätten, aber nicht alle, so könnten wir unmöglich Zorn erregen.“

16	 Manfred Kerkhof: Zum antiken Begriff des Kairos. In: Zeitschrift für philosophische For-
schung 27 (1973), S. 256–274, hier S. 270–271, schreibt dazu prägnant: „Die Rolle des Zufalls 
oder des Glücks ist in diesem Zusammenhang zwielichtig: einerseits verweist Aristoteles 
hier im traditionellen Sinne auf die Gunst der Götter, anderseits hält er ‚tyche‘ für einen 
bloßen Namen unserer Ignoranz (betr. die Ursache von Geschehen oder Handlung), so daß 
hier anstatt von einer dämonischen Macht, vom unbekannten Resultat einer Reihe von Tat­
sachen nur von unbeabsichtigten ‚Zwecken‘ geredet werden kann. Allgemein gehört Ty-
che als Begleitursache zu den Phänomenen, die unbestimmt bleiben (apeira) und dann bloß 
als dazugekommen (symbebenkos) gelten, weswegen es von ihnen auch keine theoria geben 
kann. Obwohl also Tyche […] nichts Selbstständiges darstellt, ‚lenkt‘ sie in gewisser Weise 
die Vorgänge […].“ 

17	 Zu dieser Nähe von Schauspiel- und Redekunst vgl. Aristoteles: Rhetorik (1403 b, III, 1). Der 
Vergleich wird auch bei Platon häufig (in abfälligem Sinn) gebraucht und ist auch in Agrippa 
von Nettesheims Invektive gegen alle Wissenschaften präsent; vgl. Agrippa von Nettesheim: 
Über die Fragwürdigkeit, ja Nichtigkeit der Wissenschaften, Künste und Gewerbe. De in-
certitudine et vanitate omnium scientiarum. Übers. und kommentiert von Gerhard Güpner. 
Berlin 1993, S. 58 (cap. 20).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



246 Sergius Kodera 

4	 „ingenium“ / Begabung 
Offensichtlich spielt also das „ingenium“, die angeborene Begabung, eine wichtige 
Rolle für den Kairos in Rhetorik und Magie. Denn diese natürliche Veranlagung 
verleiht Menschen in bestimmten Situationen die entscheidende Macht über die 
Dinge der Welt. In der Naturmagie wie in der Astrologie wird das „ingenium“ 
von der Geburtsstunde bestimmt. Sie verleiht dem Individuum zu gewissen Zeiten 
besondere Fähigkeiten. In einer vielzitierten Passage erklärt Marsilio Ficino, dass 
Menschen, die unter dem Einfluss des Saturn geboren sind, nicht nur schwarzgallig 
und daher melancholisch veranlagt sind, sondern oft auch besonders gefährliche 
Hexer werden, insbesondere dann, wenn sie schon alt und voll des Zornes sind. 
Denn diese Individuen schleudern ihre cholerischen, saturnischen und martiali
schen Körpersäfte („humores“) in feinstofflicher Form („spiritus“) aus den Augen. 
Diese Lebensgeister treffen wie vergiftete Pfeile in die Augen ihrer Opfer. Mit dem 
bösen Blick werden insbesondere kleine Kinder behext. Daher sind im Umkehr
schluss Menschen, die unter positiveren Planeteneinflüssen – etwa denen des Son­
nengottes Apollo – geboren sind und leben, auch fröhlicher und zugleich wohltä­
tiger, und haben insgesamt positivere Charaktereigenschaften und Begabungen.18 

Diesen Gedankengang wiederholen viele andere Naturmagier der Renais-
sance, wenn sie (am liebsten) über ihre (eigenen) speziellen Begabungen sprechen, 
die sie, um es salopp zu formulieren, nicht Krethi und Plethi, sondern nur den 
Auserwählten vermitteln können (und sich so auf durchaus bequeme Art des Vor­
wurfs entledigen, ihre Rezepte seien wirkungslos). Es ist hier der Mühe wert, ei-
nen polemischen Absatz aus Della Portas Magia naturalis wiederzugeben, weil er 
die Urgenz des Themas dokumentiert. Della Porta schreibt, dass ohne das „inge-
nium“ auch die beste Zauberlehre völlig nutzlos sei. Zwar will er nicht bestreiten, 
dass die Kunst manches ausgleichen, verbessern und korrigieren könne: alles in 
Erwägung zu ziehen, was zu tun sei, und sich das Ganze vorzustellen, dann erst 

18	 Vgl. Marsilio Ficino: Theologia Platonica. Platonic Theology. Hg. von James Hankins, übers. 
von Michael J. B. Allen. 6 Bde. Cambridge, Massachusetts 2001–2006, Bd. 4, S. 192–194 (lib.13, 
cap. 4, § 8): „Quippe venefici hominis phantasia, infensa infantis teneriori corpusculo, fe-
brem affectat puero. Imaginatio febris spiritus febriles vibrat, id est cholericos, sicut ima-
ginatio coitus seminales spiritus et genitali membra. Cholericus et febrifer spiritus ille 
perculsus vapoeres fetidos atque febriferos, si qui in hominis corpore sunt, exsuscitat. Hi 
cum primum incitati sunt, una cum spiritu proruunt illuc tamquam sagittae, quo maleficia 
phantasia quasi ad signum intenderat. Maxime vero ex oculis emicant sonioris perque ocu-
los pueri transeunt, tanquam ex vitreis materiis perque materia vitreas radii, spiritusque 
inficiunt pueri et humores. Ad haec autem maleficia illi sunt omnium potentissimi, quibus 
nascentibus Saturni malignus aspectus semenque parentum terrestre ac victus persimilis 
complexionem conflarunt foetidis vaporibus abundantem et melancholicam; praeterea, 
saeva Martis potentia bilis igniculos subdit. Hi quando in in senio sunt, aetate terrestri et 
melancholica, morosi sunt valde, et cuicumque contigerit acerrime irascuntur, animoque in-
fensissimo exsecrantur. Phantasiam certe propter humorem terreum stabilius efficaciusque 
suis votis affigunt. Hic humor accensus et urit vehementissimae et extinguitur sero tam-
quam ignis in crassioribus lignis et duriori materia. Vapores quoque non desunt maligni, 
per quos quasi sagittas venenum in adversarium iaculentur.“ 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



247Der Kairos des Naturmagiers

anzufangen und alles nach Plan auszuführen.19 Das sei aber ohne Begabung un-
zureichend. Manchen Menschen spricht Della Porta eine derartige Eignung zu, 
dass es scheint, als „wären sie von den Himmeln so reich beschenkt, als wären sie 
von Gott“ zum Magier geschaffen worden.20 Della Porta erklärt, dass er das auch 
schreibe, damit ihm niemand Vorwürfe machen könne, wenn durch Unkenntnis 
oder die eigene Schwäche das Werk nicht gelänge, und davon enttäuscht, anstatt 
der eigenen Ignoranz, ihm – Della Porta – die Schuld gäbe. Denn der Schaden 
werde nicht durch den Lehrer verursacht, sondern durch das Unvermögen des 
Operators. Keineswegs werden die von Della Porta beschriebenen wunderbaren 
Wirkungen durch Zufall, sondern vielmehr durch „wahrhaftigste Wissenschaft 
und aus notwendigen Gründen erzeugt“.21 Er schreibe nicht für die „Ungebilde-
ten und die Lehrlinge – die sollen ihre Fehler bei sich selbst suchen –, sondern 
vielmehr und in gebotener Kürze für die Künstler und Begabten [ingeniosis]“.22 
An diesen mehrfachen, geradezu trotzigen Iterationen lässt sich ermessen, unter 
welchem Rechtfertigungsdruck Della Porta und die von ihm vertretene Tradi
tion gestanden ist und welchen Anfeindungen sie von allen Seiten ausgesetzt war 
– sei es nun wegen dämonischer Idolatrie, Scharlatanerie oder purer Phantastik – 
und wie dringend der Hinweis auf die persönliche Begabung, auch den rechten 
Zeitpunkt zu erkennen, war.

Der hier stets mitgedachte zyklische Zeitmodus des Umlaufs der Gestirne ist 
also die Folie, vor der sich der naturmagische Kairosbegriff entfaltet. Dieses Set 
von Ideen ist in der stoischen Philosophie entwickelt, in der die wichtige Rolle der 
Gestirne und ihrer Beobachtung betont ist, und zwar im Kontext des „Sichein-
passens in (zyklische) Naturabläufe“, das zur obersten menschlichen Handlungs-
maxime wird. Sie ermöglicht die Erkenntnis der individuellen, jeweils historisch 
disponierten Stelle im Weltganzen.23 Dieser zyklische Zeitbegriff, demzufolge 
sich die Zivilisationen und Religionen ebenso ablösen wie die verschiedenen 
Weltalter, steht in Spannung zum christlichen Weltbild, dies vor allem wegen sei
ner Verbindung zu einem (auch ethischen) Determinismus. Derartige Annahmen 
relativieren nicht nur die Einzigartigkeit des Christentums und das von ihm her-
beigesehnte, irreversible und damit: azyklische Ende aller Zeiten, sondern auch 
den Glaubenssatz von der Freiheit des menschlichen Willens. 

19	 Della Porta: Magia naturalis (Anm. 13), S. 6 (lib. 1, cap. 3): „Gnaro animo seduloque res primo 
consideret, et praeparet, mox opus, aggrediatur, nil temere faciat.“ 

20	 Della Porta: Magia naturalis (Anm. 13), S. 6 (lib. 1, cap. 3): „Sunt quidam, coeli muneri, adeo 
his rebus habiles, ut à Deo ficti esse videantur.“ 

21	 Della Porta: Magia naturalis (Anm. 13), S. 6 (lib. 1, cap. 3): „Hoc dicere volui, ut si inscius falli-
tur, nobis vitio ne vertat, sed suam culpet inscitiam, haec enim non tradentis, sed professoris 
imbecillitas est: nam si haec manibus rudiusculi versabuntur, derogabitur scientiae fides, 
fitque ut fortuita videantur, quae verissima, ac necessariis eveniunt causis.“ 

22	 Della Porta: Magia naturalis (Anm. 13), S. 6 (lib. 1, cap. 3): „Et si descriptioni non respondent 
effectus, in aliquibus te defecisse scito, non enim rudibus, et tyronibus, sed artificibus et 
ingeniosis breviter perscripsimus.“

23	 Vgl. Kerkhof: Kairos (Anm. 1), col. 667–668. 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



248 Sergius Kodera 

5	 Gorgias: Rhetorik als Pharmakon und Zaubergesang
Wir haben oben das Nahverhältnis der Naturmagie zum Kairosbegriff der Aris-
totelischen Rhetorik und seine Affinitäten zum Denken Platons festgestellt. Eine 
noch wesentlich engere Verbindung zwischen Rede, Heilkunst und Magie er-
gibt sich aus dem Vergleich mit dem noch älteren Kairosbegriff des Sophisten 
Gorgias. Denn er macht den Kairos zum zentralen Topos, zur „Norm einer auf 
das Interesse des Augenblicks gerichteten Überredungstechnik.“24 Die Rhetorik 
ist für Gorgias eine Technik der Seelenführung (Psychagogie). In der berühmt-
berüchtigten (fingierten) Verteidigungsrede für Helena demonstriert Gorgias seine 
Kunst als Führer (und Verführer) der Seele, indem er etwas unternimmt, was aus 
der Perspektive seiner Zeitgenossen völlig unwahrscheinlich war: Nämlich zu 
beweisen, dass ausgerechnet jene Frau schuldlos sei, die im patriarchal-sexisti-
schen Verständnis der Antike freundlichstenfalls als ‚Luder‘ bezeichnet worden 
wäre. Denn Helena war es ja, die den trojanischen Krieg auslöste, weil sie sich ver- 
und dann entführen ließ. Genau dort setzt Gorgias mit seiner Verteidigungsrede 
an.25 Er verbindet die Macht der Rede mit der Zauberei und Magie („goneteias 

24	 Vgl. dazu John Poulakos: Kairos in Gorgias’ Rhetorical Compositions. In: Rhetoric and Kai-
ros. Essays in History, Theory, and Praxis. Hg. von Phillip Sipiora und James S. Baumlin. 
Albany, New York 2002, S. 89–96. Für Gorgias ist der Kairos eine momentane Möglichkeit, 
eine Öffnung (opening), die sich im Wettstreit der Meinungen in der Widerrede ergeben, wie 
Scott Porter Consigny: Gorgias. Sophist and Artist. Columbia, South Carolina 2001, S. 43–45, 
erläutert: „[Kairos] […] does not exist ‚on its own‘, apart from the perceptions and actions of 
an individual, any more than an opening in the particular moment of play in a game exists 
independently of the posits and skills of the players. Rather, the kairos emerges only when 
a player is engaged in the contingencies of a particular situation and occurs within that 
situation. […] The kairos is an opportunity for action that arises in the course of an agon, 
an opening through which a rhetor is somehow able to transcend language and observe a 
metaphorical flux or discern a tragic antithesis between a subjective mind and objective 
being. A kairos or opportunity arises through an interaction of rhetor and situation, it is an 
opportunity […] that a given rhetor may discern in part because of his skills and abilities, but 
also in part because of the manner in which he is situated vis-à-vis his adversaries and the 
way things are taken to be. It is difficult to define because what constitutes a kairos differs 
from situation to situation, and what is a kairos to one rhetor may well not be to another.“ 

25	 Gorgias: Helena (6, 10, 4). In: Die Sophisten. Gr./Dt. Hg. und übers. von Thomas Tschirren 
und Thomas Zinsmayer. Stuttgart 2003, S. 82–87 (§§ 10–14): „Die gesamte Dichtkunst halte 
ich für eine metrische Rede und so benenne ich sie. Von dieser her beschleicht die Zuhörer 
angstvoller Schauder und tränenreiches Mitleid und schmerzensfrohes Verlangen. Wegen 
fremder Sachen und Körper (pragmáton kaì somaton), Glück und Unglück leidet die Seele (psy-
che) ein eigentümliches Widerfahrnis vermittels der Reden (lógon épathein). […] Die durch die 
Reden göttlich inspirierten Zaubergesänge: (éntheio dià lógon èpodai èpagogoì ìdonês) sind 
Heraufführer von Freude, Hinwegführer von Trauer. Das Vermögen der Gesänge gesellt sich 
zur Meinung der Seele, bezirzt sie, überredet sie und bringt sie durch Zauber in eine andere 
Verfassung. Der Zauberei und Magie (goneteías dè kai mageías) sind zwei Verfahren erfunden 
worden, die Verfehlungen der Seele und Täuschungen der Meinungen sind (psychês […] kaì 
dóxes ànatémata). Wie viele, welche über wie viele Dinge reden, indem sie eine trügerische 
Rede fingieren (pseudê lógon plásmantes). Die Überredung gleicht an Verfassung zwar nicht 
dem Zwang, sie hat aber dieselbe Kraft. Die Rede (lógos) nämlich ist es, die die Seele über-
redet und sie zwingt, dem, was gesagt wird, zu gehorchen, und dem, was geschieht, beizu-

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



249Der Kairos des Naturmagiers

kai mageias“ / „magiae et fascinandi artes“), der Besingung („incantatio“), wie sie 
die Lateiner nannten.26 Dabei ist die Struktur der Rede wesentlich: Ihre Ordnung 
wirkt zufolge der harmonikalen Struktur wie ein Pharmakon, wie eine Droge 
(„venenum“), und demzufolge habe auch Helena wie unter Drogen gestanden, als 
sie sich durch die wohlgesetzte Rede ihres Geliebten Paris verführen ließ.27 

Bereits Gorgias hatte also eine der Renaissance-Naturmagie affine Rhetorik 
entworfen, indem er die eigenwillige Verbindung aus strukturierter, ja harmoni
kaler Rede mit Wissen um Pharmaka konstruiert, also einem Wissen um Sub-
stanzen, die in Menschen und in Dingen wundersame und außergewöhnliche 
Effekte hervorrufen. Es drängt sich der Verdacht auf, dass die Techniken der Na­
turmagier der Renaissance ebenso auf die hier skizzierte mantische Tradition der 
griechischen Rhetorik zurückgegriffen haben, wie dies nachweislich mit Platons 
Lehre der Fall war. Tatsächlich hat Augusto Rostangni auf das pythagoräische 
Umfeld hingewiesen, in dem Gorgias geschrieben hat. Rostangni hat zudem den 
Einfluss dargestellt, den Empedokles, der größte Magier und Naturphilosoph 
seiner Epoche, auf diese Überlegungen des Gorgias hatte.28 Die Lehre des Empe
dokles, wonach alle Dinge der Welt durch wechselseitige Relationen von Anzie-

pflichten. Der Überredende tut Unrecht, indem er zwingt, die Überredete ist vergeblich in 
üblem Ruf, weil sie durch die Rede gezwungen ist. […] Auf dieselbe Weise nämlich verhält 
sich die Macht der Rede hinsichtlich der Ordnung der Seele (psychês táxis) wie die Ordnung 
des Heilmittels (pharmákon taxis). Wie nämlich von den Heilmitteln jedes andere Säfte (xy-
moùs) aus dem Körper austreibt und Krankheit oder Leben beendet, so betrüben gewisse 
Reden, andere erfreuen, andere scheuchen auf, andere verleihen den Zuhörern Mut. Wieder 
andere setzen die Seele mit einer üblen Unterredung unter Drogen und behexen sie (èphar-
mákeusan kaì èxegoéteusan).“ Poulakos: Kairos in Gorgias (Anm. 24), S. 94–96, weist darauf 
hin, dass es auch bei Gorgias keine Wissenschaft vom Kairos geben kann.

26	 Wolff übersetzt: „Vis enim carminis cum animi opinione coniuncta, fascino eum demulcet.“ 
Vgl. Gorgias: Oratio, qua Helenam iniuste raptus causa reprehendi docet. In: Isocrates, Ora-
tiones et Epistolae. Cum latina interpretatione Hier. Wolfij. Genf 1593, pars secunda, S. 127–
131, hier S. 129. Ficino: De vita (Anm. 5), S. 358f., betont die zentrale Rolle des Gesanges als 
wichtigste Quelle der Magie. Für eine Diskussion dieser Idee bei Ficino vgl. Denis J.-J. Robi
chaud: Ficino on Force, Magic, and Prayers. Neoplatonic and Hermetic Influences in Ficino’s 
Three Books on Life. In: Renaissance Quarterly 70 (2017), S. 44–87, hier S. 64–67. 

27	 In genau die umgekehrte Richtung wird sich Othello fast zwei Jahrtausende später auf 
Shakespeares Bühne vor Desdemonas Vater verteidigen. Nämlich gegen die Beschuldigung, 
er hätte die Tochter durch Hexenwerk, Drogen und Bezauberung verführt. Othello lässt 
Desdemona kommen und führt sie dem erzürnten Erzeuger und dem Landesherrn vor. Da
bei erweist sich, dass die Frau völlig bei Sinnen ist und ganz und gar nicht fremdgesteuert 
agiert. Die Zaubermittel waren Othellos fesselnde Reden und Erzählungen. (1. Akt, Szene 2, 
V. 62–81 und 1, 3, V. 77–189) 

28	 Augusto Rostangni: Un nuovo capitolo nella storia della retorica e della sofistica. In: Studi 
italiani di filologica classica, n.s. 2 (1922), S. 148–201. Vgl. dazu Sipiora: Ancient Concept of 
Kairos (Anm. 1), S. 3f.: „In 1922, Rostagni published the most systematic and comprehensive 
treatment of the role of kairos in sophistic rhetoric, focusing on the influences of Pythagoras 
and, especially, Gorgias  whose early rhetoric drew upon the musician Damon’s claims that 
harmony and rhythm are linked to psychological moods and are capable of bewitching and 
persuading. The rhetor and musician, according to Rostagni, are exponents of a single, fully 
developed doctrine that grows out of the concept of kairos.“ 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



250 Sergius Kodera 

hung und Abstoßung verbunden sind und miteinander in Beziehung treten, ist 
auch für die Naturmagier der Renaissance von grundlegender Bedeutung.29 Es ist 
also kein Zufall, dass im Anschluss an die Lehren des Empedokles die Wirkun-
gen des Liebeszaubers, der universalen Sympathien und Antipathien, das we-
sentliche Strukturelement und die zentrale Beglaubigungsinstanz der Redekunst 
bei Gorgias ebenso wie in den naturmagischen Theorien der Renaissance aus-
machen.30 Dies gilt auch für die pythagoreische Theorie von der Weltharmonie, 
den Gesang der Himmelskörper, der sich da oben, für uns unhörbar, nur an den 
mathematisch exakten Proportionen der Bewegungen der Gestirne ablesen lässt. 
Diese Harmonien prädisponieren, ja zwingen die Geschicke der Menschen und 
aller Dinge auf der Erde. 31

So glaubt Marsilio Ficino, dass unsere besondere Affinität und Rezeptivität 
gegenüber den Einflüssen einer Planetengottheit bedingt, dass wir uns in gleich 
disponierte Menschen nicht nur leichter verlieben als in andere, sondern auch 
umgekehrt eine besondere sexuelle und erotische Attraktion auf unter demsel-
ben Stern geborene Menschen ausüben können. Dies deshalb, weil wir in an-
deren Menschen unsere Inklinationen buchstäblich zur Resonanz bringen und 
damit eine gemeinsame Harmonie im Ähnlichen manifest machen. Der Natur-
magier rühmt sich zudem, die Harmonien (bzw. Dissonanzen), die zwischen den 
Menschen, aber auch zwischen den Dingen der Welt bestehen, nicht nur zu ken
nen, sondern auch für die Produktion erstaunlicher Erscheinungen, welche ge
radezu an Wunder gemahnen, ausnützen zu können. Der Magier ist sozusagen 
ein Experte darin, die Dinge wesensgleicher Art zum Schwingen zu bringen und 
die daraus entstehenden Resonanzen zur Erzeugung bestimmter Emotionen und 
heftiger körperlicher Bewegungen zu nützen. Dies geschieht oft über den Umweg 
der Objekte, die er manipuliert (z. B. magische Gemmen). Allerdings nur inso-
fern, als eine solche fachgerechte Manipulation überhaupt erst dadurch möglich 
wird, weil der Magier selbst über das richtige, kosmisch induzierte Temperament 
und die daraus resultierende Begabung, das „ingenium“ oder die „virtus“, ver-
fügt. Der Magus erhält seine Macht also nur, indem er eine kosmische, eine durch 
die Gestirne insgesamt und die Planeten im Besonderen induzierte Energie ka-
nalisiert. Diese ist allerdings wieder nur zu bestimmten Zeitpunkten vorhanden, 
denn auch seine Begabung unterliegt dem Kairos. 

29	 Vgl. zur Einführung Ann E. Moyer: Sympathy in the Renaissance. In: Sympathy. A History. 
Hg. von Eric Schliesser. Oxford 2015, S. 70–101.

30	 Für einen Überblick vgl. z. B. Sergius Kodera: Die gelehrte Magie der Renaissance von Marsi-
lio Ficino bis Giovan Battista della Porta. In: Neue Diskurse der Gelehrtenkultur in der Frü-
hen Neuzeit. Ein Handbuch. Hg. von Herbert Jaumann und Gideon Stiening. Berlin, Boston 
2016, S. 345–389 hier S. 356–367.

31	 Vgl. Ficino: De vita (Anm. 5), S. 356f. (lib. 3, cap. 21). Die engen Verbindungen zwischen Mar-
silio Ficinos Magietheorie und antikem Pythagoräismus hat jüngst Denis J.-J. Robichaud: 
Plato’s Persona. Marsilio Ficino, Renaissance Humanism, and Platonic Traditions. Philadel-
phia 2018, S. 149–186 und insbes. S. 151–154 detailliert nachgewiesen. 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



251Der Kairos des Naturmagiers

6	 Sokrates als Hebamme und Zauberer
Was uns bereits bei Gorgias begegnet ist, findet sich in einer eigenwilligen Pas-
sage des Theaitetos in der Verbindung mit der Hebammenkunst neu konfiguriert. 
Auch für Platon braucht es eine Naturanlage, die weit über das hinausgeht, was 
Schulung vermag, um einen guten Redner – und folgerichtig auch einen guten 
Arzt – auszumachen.32 In diesem Zusammenhang ist es m.E. erhellend, dass So
krates seine Philosophie mit der Hebammenkunst vergleicht, und mehr noch, 
dass er zur Beglaubigung dieses Talents sich selbst als Sohn einer Hebamme 
deklariert. In dieser berühmten Passage des Theaitetos erklärt Platons Sokrates, 
dass die Gottheit ihm gebiete, Geburtshelfer zu sein. Allerdings nicht für Frauen, 
sondern für Männer, indem er sie lehrt, das Wahre vom Falschen so zu unter-
scheiden wie die Hebamme die monströse Fehlgeburt vom wohlgeratenen Kind. 
Hier wird der Zusammenhang zwischen Zaubergesang und sokratischer Rheto-
rik offensichtlich, wenn es heißt 

[…] es können auch die Hebammen durch Arzneimittel [pharmaka / me-
delis] und Zaubersprüche [épadousai / incantationbus] die Wehen erregen, 
und wenn sie wollen sie auch wieder lindern, und den Schwergebärenden 
zur Geburt verhelfen, oder auch das Kind, wenn sich diese beschlossen 
haben, sich seiner zu entledigen, so lange es noch ganz klein ist, können 
sie abtreiben […] (Theaitetos 149C–D). 

Zudem gibt das platonische Gleichnis zu erkennen, dass Zauberer, Mediziner 
und Geburtshelferinnen mit ihren Künsten wie Sokrates’ Philosophie an der 
Grenze von Leben und Tod operieren.33 Das gilt auch für die forensische Orato-
rik, jedenfalls dort, wo es darum geht, die Hinrichtung eines Angeklagten abzu-
wenden. Dass die Rede ein Pharmakon ebenso sehr wie ein Zaubergesang sei, 
gesteht also auch Platon (ungern) zu, weil er die verführerische, die ungezähmte 
Macht der Redekunst über das Individuum klar bestimmen und vor allem: durch 
das Paradigma der Wahrheit zähmen möchte. 

In diesem Zusammenhang bringt Platon noch einen weiteren folgenreichen 
Vergleich für die spezielle Tätigkeit des Sokrates ins Spiel: die von Frucht und 
Samen, von Ackerbau und von Aufzucht von Tieren, mit der eine spezielle Bega-

32	 So legt z. B. Platon dem Sokrates Worte des Lobes für das Talent des noch jungen Isokrates 
in den Mund: „Er […] dünkt mich zu gut, um ihn mit den [geschriebenen, lügnerischen, so-
phistischen] Reden des Lysias zu vergleichen, was seine Naturgabe betrifft, auch von edle­
rer Mischung des Gemüts, so das es nichts Wunderbares wäre, wenn er bei reiferem Alter 
auf die er jetzt seinen Fleiß wendet, all jene, die sich je mit Reden abgegeben haben, […] als 
Kinder hinter sich zurück ließe […].“ Platon: Phaidros 279a (Anm. 1), S. 59.

33	 Platon: Theaitetos 149C–D. Übersetzung. In: Platon. Sämtliche Werke. Übers. von Friedrich 
Schleiermacher. Hg. von Walter F. Otto. Hamburg 1991, Bd. 4, S. 103–182, hier S. 114. Vgl. dazu 
auch die Diskussion in Sergius Kodera: Disreputable Bodies. Magic, Gender, and Medicine 
in Renaissance Natural Philosophy. Toronto 2010, S. 284–287, mit zahlreichen Belegstellen. 
Im Fall von Sokrates, der bekanntlich hingerichtet wurde, hat dieser Zusammenhang mit 
Leben und Tod selbstverständlich eine besondere Valenz. 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



252 Sergius Kodera 

bung einhergeht, die richtigen Verbindungen, etwa zwischen bestimmten Män-
nern und bestimmten Frauen, aber auch zwischen bestimmten Objekten herstel-
len zu können.34 Solche Analogien hatte schon Empedokles konstruiert, als er das 
Erlernen seiner magischen Doktrinen durch die Schüler mit der Aufzucht von 
Pflanzen verglich.35 Hier knüpft die naturmagische Tradition der Renaissance 
direkt an. So vergleicht etwa Della Porta den Magier mit einem Bauern. Della 
Porta führt diesen Vergleich weiter aus: Der „sternkundige Philosoph, den man 
eigentlich Magier zu nennen pflegt“, kann ebenfalls zu bestimmten Stunden und 
mit bestimmten Ködern die himmlischen Kräfte („virtutes“) kanalisieren, so wie 
der erfahrene Agronom Pflanzen veredelt.36

7	 Quintilians idealer Schüler oder: der Kairos von Bauern und Künstlern 
Diese Analogie von Feldbau und Magie findet sich auch in einem der im 16. Jahr-
hundert meistgedruckten Rhetoriklehrbüchern vorgezeichnet. Die in der Römi-
schen Kaiserzeit verfasste Institutio oratoria des Marcus Fabius Quintilianus be-
schäftigt sich mit der Frage, ob in der Redekunst nicht eigentlich die Naturanlage 
(„natura“) ausschlaggebend und daher eine Ausbildung („doctrina“) in Rhetorik 
eigentlich überflüssig sei. Als erster Professor für Rhetorik kommt Quintilian 
zum wenig überraschenden Ergebnis, dass die Naturanlage auch ohne „doctri-
na“ viel zu leisten vermag, nicht aber umgekehrt. Zur Untermauerung seiner 
These bemüht Quintilian den bereits erwähnten paradigmatischen Vergleich. So, 
wie auf einem Boden, der überhaupt nicht fruchtbar ist, auch der hervorragends-
te Bauer nichts ausrichten könne, und auf einem fruchtbaren Boden auch dann 
etwas Nützliches wächst, wenn niemand Landbau betreibt, und schließlich auf 
fruchtbarem Boden der Bauer mehr erzielen kann, als die Güte des Bodens für 
sich allein hervorbringt, so vermag die Schulung in der Oratorik bei guter Bega-
bung Hervorragendes zu leisten. Aber nur dann. Fehlt die Begabung gänzlich, 
so kann auch der beste Lehrer nichts ausrichten. Er vollbringt nur dort Erstaun-
liches, wo er auf die richtige Materie trifft. Auch hier schon braucht es offensicht-
lich die günstige Gelegenheit der Naturanlage.37 

34	 Platon: Theaitetos 149E (Anm. 33), S. 114: „Glaubst du, dass die Pflege nebst der Einsamm-
lung der Früchte des Erdbodens, und dann wiederum die Einsicht, welchem Boden man 
jegliches Gesäme und Gewächs anvertrauen muss, zu einer und derselben Kunst gehören?“ 

35	 Über den Zusammenhang von Magie und Agrikultur bei Empedokles, Theophrastus, und 
Bolus, vgl. Peter Kingsley: Ancient Philosophy, Mystery, and Magic. Oxford 1995, S. 299:  
„[…] When Empedocles gives instructions to his disciple for mastering the magical power of 
his teaching, he specifically compares the process of nurturing his words with the process 
of tending and nurturing plants. Here the language of agriculture has been blended imper-
ceptibly with the language of the mysteries.“

36	 Della Porta: Magia naturalis (Anm. 13), S. 23 (lib. 1, cap. 9): „Quod sane animadvertens Agri­
cultura, praeparat agrum, seminaque ad coelestia dona; […]. Sic et Philosophus astrorum 
peritus, quem proprie Magum appellare solemus, quibusdam illecebris, coelestia terrenis 
opportune quidem, nec aliter inserens, quam in insitionis studiosus agricola veterem recenti 
stipiti surculum.“ 

37	 Marcus Fabius Quintilianus: Institutio oratoria. Ausbildung des Redners. Hg. und übers. 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



253Der Kairos des Naturmagiers

Nach Art des geschickten Rhetorikers modifiziert Quintilian diesen Vergleich 
unter der Hand, indem er ihn vom Bauern auf Praxiteles, den größten attischen 
Bildhauer, überträgt, um sogleich zu behaupten, dass dessen Kunst („ars“) zwar 
auf die Materie angewiesen sei und dass diese Materie auch als formlose einen 
Wert („pretium“) hat, die höchste Kunst aber besser sei als die beste Materie.38 

Offensichtlich hat es Quintilian darauf abgesehen, den Vergleich mit der sozi-
al niedrigen, manuellen Arbeit des Bauern durch die Einführung der Virtuosität 
des Künstlers zu nobilitieren (und damit die eigene Kunstfertigkeit als Rhetorik-
lehrer aufzuwerten). Denn anders als der (mehr oder weniger naive) Landwirt, 
der seine Produkte „certis temporibus“ wachsen und reifen lässt, ist der Rhetor, 
gleich dem Künstler, mit der Veredelung wertvollerer Materie beschäftigt. In sei-
ner irreführenden Analogie verwischt Quintilian allerdings auch (und in rich
tungsweisender Art) den Gegensatz zwischen einem lediglich von außen bear­
beiteten und einem natürlich gewachsenen Gegenstand. 

Genau das nun ist auch der Argumentationsgang, welchen die Naturmagi-
er verwenden, wenn sie die magische Kraft, die dem Gemmenschneiden zum 
rechten Zeitpunkt innewohnt, erweisen wollen. Auch sie vergleichen sich mit 
dem Bauern, hantieren aber lieber statt mit Korn oder Zwiebeln mit edlen Steinen 
und anderen kostbaren Materialien. Und, theoretisch noch signifikanter, auch 
sie verwenden die Schlitterlogik Quintilians: die Identifikation von natürlichem 
Wachstum und manueller Intervention, die Verwechslung von künstlerischer 
Bearbeitung der Materie mit jenem Prozess, den der Landmann mit der Aussaat 
zum rechten Zeitpunkt bloß in Gang setzt, nicht aber manipulieren kann.39 Die-
se Gleichsetzung wird im naturmagischen Diskurs durch Bezug auf die bereits 
erwähnte Technik der Veredelung verstärkt. Denn wie das Gemmenschneiden 
ist die Veredlung eine geradezu chirurgische Fähigkeit, in der Edelreiser auf be-
stimmte Pflanzenstämme gepfropft werden, damit diese besondere Früchte oder 
Blüten erzeugen. Es ist eine spektakuläre Bestätigung für den Anspruch, die Na-
tur durch die magische Kunst verändern zu können. Im Gegensatz zum bearbei-
teten Edelstein ist die Veredelung die Folge einer manuellen Intervention in das 
Organische. Die Inokulation (deren Erfolg selbstverständlich auch vom richtigen 
Zeitpunkt des Eingriffs abhängig ist), heißt im Lateinischen „maritare“, also: ver-

von Helmut Rahn. Darmstadt 1995, Bd. 1, S. 264 (2, 19, 2): „[An natura plus ad eloquentiam 
conferat an doctrina] […] sicut terrae nullam fertilitatem habenti nihil optimus agricola pro-
fuerit, e terra uberti utile aliquid etiam nullo colente nascetur: at solo in fecundo plus cultor 
quam ipsa per se bonitas soli efficiet.“ 

38	 Quintilianus: Institutio (Anm. 37), Bd. 1, S. 266 (2, 19, 3): „Et si Praxiteles signum aliquod ex 
molari lapide conatus esset exculpere, Parium marmor mallem rude: at si illud idem artifex 
expolisset, plus in manibus fuisset quam in marmore. Denique natura materia doctrinae 
est: haec fingit, illa fingitur. Nihil ars sine materia, materiae etiam sine arte pretium est; ars 
summa materia optima melior.“

39	 Vgl. dazu Brian P. Copenhaver: How to do Magic and Why. Philosophical Prescriptions. In: 
The Cambridge Companion to Renaissance Philosophy. Hg. von James Hankins. Cambridge 
2007, S. 137–169.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



254 Sergius Kodera 

heiraten.40 Das gibt dem Verfahren eine sexuelle Wendung, denn das Wort „mari-
tare“ bezeichnet sowohl die Kreuzung von Pflanzen als auch von Tierarten. 

Was in Quintilians Kunstgriff der Identifikation von Bauer und Künstler also 
wohl hauptsächlich als Nobilitierung seiner eigenen Arbeit als Rhetoriklehrer 
intendiert war, erhält in der Naturmagie eine völlig neue Valenz. Der Magier 
versteht sich als Experte darin, oben (die göttliche Welt der Gestirne) und unten 
(die Dinge hier auf der Erde, im Zentrum der Schöpfung) zu kreuzen und damit 
zu veredeln: aber eben nicht nur die Dinge, die Pflanzen und die Tiere, sondern 
auch die sexuelle Attraktion zwischen den Menschen, zwischen Individuen zu 
erkennen, zu erregen, zu manipulieren, zu verstärken oder auch in ihr Gegenteil, 
in Hass zu verkehren. Aufgrund seiner angeborenen und praktisch wie theore-
tisch geschulten Begabung ist der Magier daher fähig, alle Arten von (mehr oder 
weniger rechtmäßigen) Liaisonen zu stiften. Der Magier wird hier zum Kuppler. 
Das ist eine (nicht nur) im Imaginären der Renaissance topisch negativ besetze, 
zwielichtige Figur, der wir in Brunos Magietheorie nochmals begegnen werden. 

Die Naturmagier der Renaissance verbinden die Gleichsetzung von Bauer 
und Künstler explizit mit dem magischen Kairos, also dem astrologisch richti-
gen Zeitpunkt, und mit der Fähigkeit, durch die Wahl des richtigen Zeitpunktes 
der Bearbeitung auch die substanzielle Form eines Dings verändern zu können.41 
Diesen Aspekt hatte Quintilian bei seinem Vergleich nicht im Blick: Bei ihm ma­
nifestiert sich der Kairos der Rede als Einheit von „prepon“ und Kairos, eine 
Gleichung, die Cicero, Quintilians großes Vorbild, entwickelt hatte.42 Cicero ver
nachlässigte die mantische, somatische Dimension der Rede, die Gorgias und 
– wie oben erwähnt zu einem gewissen Grad – auch Platon stark gemacht hatten. 
Cicero hingegen vermengte den rhetorischen Kairos („eukairia“) mit dem Begriff 
des „prepon“, lat. „decorum“ („das Angemesse“), und übersetzte ihn mit „opportu­
nitas temporis“ und dem Wort „occasio“.43 Als sozusagen gezähmter Kairos muss 

40	 Della Porta: Magia naturalis (Anm. 13), S. 13 (lib. 6, cap. 13): „Haec noscens Magus, ut agri-
cola ulmos vitibus, sic ipse coelo terram vel, ut apertius loquar, inferna haec superiorum 
dotibus mirificisque virtutibus maritat, et inde arcana Naturae gremio penitus latentia, ve-
luti minister in publicum promit, quaeque assidua exploratione vera noverit, ut omnes cunc-
torum artificiis amore flagrantes, sui conentur omnipotentiam laudare et venerari.“ Zum 
Begriff „maritare“ vgl. auch Kodera: Disreputable Bodies (Anm. 33), S. 279f. mit zahlreichen 
Belegstellen. 

41	 Della Porta: Magia naturalis (Anm. 13), S. 24, (lib. 1, cap. 9): „[…] materiis certis opportu-
nisque temporibus adhibentes, sic et Magus ubi cognovit quae materiae, sive quales, partim 
inchoatae, Natura, partim arte perfecta, et si sparse fuerint congregatae, quae coelitus in-
fluxum suscipere possint, has, eo regnante, potissimum colligit praeparat, adhibet, sibique 
per esa coelestia vendicat […] [Dicit Proclus, De sacrificio et magia quod] cognationem 
quandam, et mutuum nexum aliorum ad alia, et manifestorum ad vires occultas, cuncta et 
in cunctis invenirent.“ 

42	 Vgl. Baumlin: Ciceronian Decorum (Anm. 1), S. 138f. 
43	 Vgl. Cicero: De officiis (1.142); Baumlin: Ciceronian Decorum (Anm. 1), S. 143, erklärt das 

folgendermaßen: „Though Latin ‚decorum‘ specifically translates the Greek ‚to prepon‘, it 
would appear that Ciceronian theory combines to prepon and to kairos, ‚the fitting‘ and 
‚the timely‘, in a complex synthesis, at once observing both the formal and the temporal or 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



255Der Kairos des Naturmagiers

die Ciceronianische „opportunitas“ ständig Rücksicht auf das gesellschaftlich 
Akzeptable nehmen.44 Die perfekte Redekunst ist bei Cicero und Quintilian Aus
druck von „decorum“ und von „urbanitas“, von Weltäufigkeit.45 Dieser Vorstel
lungskomplex findet sich wie selbstverständlich in der Rhetoriktradition der Re­
naissance, die ja geradezu eine Ciceromania erlebte, reflektiert.46 In Baldassare 
Castigliones Cortegiano wird darüber hinaus das Konzept der „urbanitas“ in die 
Leitmaxime des idealen Höflings, die „sprezzatura“, übersetzt.47 Aus dieser Per
spektive betrachtet, drängt sich die Vermutung auf, dass die Naturmagie der Re-
naissance eine der „sprezzatura“ geradezu komplementäre Wahrnehmung des 
Kairosbegriffs entwickelt hat: im Rahmen einer Kunst, die mit dem Wilden, den 
Naturkräften, dem Abjekten, Umgang pflegte. 

8	 Rhetorisch-magischer Kairos: Agrippa von Nettesheim und Quintilian
Dass die naturmagische Tradition der Renaissance gleichzeitig von einem aus-
gesprochen technischen Vokabular der Rhetorik informiert wird, erweist sich an 
folgendem Beispiel aus Agrippas De occulta philosophia. Hier werden die bereits 
diskutierten Funktionen des Kairos nochmals verhandelt: 

So groß ist die Macht und Kraft der Himmelskörper, […] dass auch Kleider 
und Gebäude und alle Werke der Kunst von den Gestirnen gewisse Eigen-
schaften empfangen. Daher versichern die Magier, dass nicht bloß durch 
Mischung und Anwendung natürlicher Dinge, sondern auch durch Bilder, 
Siegel, Ringe, Spiegel und andere solche Instrumente, die man zur rechten 
Zeit [opportune], nämlich unter einer bestimmten Konstellation verfertigt, 
eine bestimmte himmlische lebendige Darstellung [illustratio] und etwas 
Wunderbares aufgenommen werden könne. Denn die beseelten, lebendi-
gen, mit Empfindung begabten, wunderbare Eigenschaften und die größ-

situational aspects of discourse. In fact the terms were already linked in Greek sophistic 
rhetoric, wherein to prepon, as Mario Untersteiner notes, ‚represents the formal aspect of the 
epistemological content expressed in kairos.‘“

44	 Vgl. dazu auch Baumlin: Ciceronian Decorum (Anm. 1), S. 158f., der S. 159 schreibt: „[…] Cice-
ronian decorum represents a synthesis of kairos and prepon. It would seem that each acts upon 
the other as an opposing force. When successful, kairos undermines prepon by changing the 
status quo; in contrast, prepon strives to regulate kairos, thereby weakening the latter’s capac-
ities for effecting change. In a sense, kairos and prepon enact a dialectic between freedom and 
formal restraint; stated rhetorically, kairos and prepon pit an individual’s powers of invention 
against the formidable constraints of social convention and audience expectations.“

45	 Baumlin: Ciceronian Decorum (Anm. 1), S. 143. Vgl. dazu z. B. Quintilianus: Institutio 
(Anm. 37), Bd. 1, S. 424 (4, 1, 49) wo „urbanitas“ mit dem rechten Zeitpunkt ihres Einsatzes 
die Langeweile vertreibt: „Et urbanitas opportuna reficit animos et undecumque petita iudi­
cis voluptas levat taedium.“, S. 714 –748 (6, 3, 1–100), ist Quintilian in Auseinandersetzung 
mit Cicero bemüht, „urbanitas“ vom Lachhaften und daher Uneleganten abzugrenzen. 

46	 Vgl. Baumlin: Ciceronian Decorum (Anm. 1), S. 139–149. 
47	 Baumlin: Ciceronian Decorum (Anm. 1), S. 145. Vgl. dazu auch Kapitel eins aus Nancy S. 

Struever: The Language of History in the Renaissance. Rhetoric and Historical Conscious-
ness in Florentine Humanism. Princeton, NJ 1970.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



256 Sergius Kodera 

te Kraft mit sich führenden Strahlen der Himmelskörper drücken durch 
unerwartete Bewegung [momentum] und eine plötzliche Berührung auch 
jenen Bildern wunderbare Kräfte ein, die aus einem weniger geeigneten 
Material sind. Wirksamere Eigenschaften jedoch teilen sie solchen Bildern 
mit, die nicht aus einem beliebigen, sondern aus einem bestimmten Ma-
terial verfertigt werden, dessen natürliche und spezifische Kraft mit dem 
Werke übereinstimmt, und wobei die Figur des Bildes der himmlischen Fi-
gur ähnlich ist. Ein solches Bild nimmt nämlich sowohl wegen der Sache, 
zu der es bestimmt ist, und des dem himmlischen Einfluss angemessenen 
Materials, als auch wegen seiner himmlischen Figur ähnlichen Gestalt 
sehr bereitwillig die Bewegungen [actiones] und Kräfte der himmlischen 
Körper und Figuren auf und wirkt dann auch anhaltend auf anderes. Zu-
dem beugen sich ihm andere Dinge in Gehorsam [per obedientiam sese 
inclinant]. Daher sagt Ptolemäus in seinem Centiloquium, dass die unteren 
Dinge den himmlischen gehorchen, [aber] nicht allein diesen selbst, son-
dern auch ihren Bildern, gerade wie die irdischen Skorpione nicht allen 
dem himmlischen Skorpion, sondern auch seinem Bilde gehorchen, das 
zur rechten Zeit [opportune] [während] seinem Aufstieg und unter seiner 
Herrschaft verfertigt worden ist.48

In dieser Passage geht es um die Vermittlung von stellaren Kräften an die irdischen 
Dinge und deren gegenseitige Affinitäten. Die Kommunikation mittels Strahlen 
von oben nach unten erfolgt nicht nur aufgrund einer Kongruenz im Material 
der irdischen Dinge, sondern auch mittels Zeichen. Es ist daher nicht verwunder
lich, wenn dieser Vorgang in der Terminologie der Redekunst beschrieben wird. 
Neben der „opportunitas“, dem Kairos, sind das in chronologischer Reihenfolge: 
„illustratio“, „momentum“, „actio“, „figura“, „imago“. Offensichtlich sind diese 

48	 Agrippa von Nettesheim: Übers. Frenschkowski (Anm. 8), S. 273f. modifiziert. Agrippa von 
Nettesheim: Occulta philosophia (Anm. 8), S. CLXXIX (lib 2, cap. 35): „Tanta est coelestium 
magnitudo, virtus et potestas, quod […] etiam vestes et aedificia et quaecumque artis opera 
certa a syderibus suscipere qualitatem. Sic magi non modo mixtione et applicatione rerum 
naturalium, sed etiam imaginibus, sigillis, annulis, speculis et quibusque aliis instrumen-
tis, opportune scilicet sub certa constellatione fabricatis, coelestem quandam illustratio-
nem capi, et mirandum aliquod suscipi posse confirmant. Coelestium enim corporum radii 
animati, vivi, sensuales, dotes mirificas, potentiamque vehementissimam secum ferentes, 
etiam repentino momento ac subito tactu mirabiles in imaginibus imprimunt vires, etiam 
in materia minus apta. Efficaciores tamen largiuntur imaginibus virtutes, si non ex quali-
bet, sed certa materia fabricentur, cuius videlicet virtus naturalis cum specifica simul operi 
conveniat, figuraque imaginis similis sit figurae coelesti; talis nanque imago, cum propter 
materiam naturaliter operari ac coelesti influxui congruam, tum propter figuram coelesti 
figurae similem, paratissima est ad actiones et vires coelestium corporum et figurarum ca-
piendas: et coeleste munus subito in se concipit, tum agit assidue in alterum, et res aliae per 
obedientiam sese inclinant ad illam. Unde inquit Ptolemaeus in Centiloquio, quod res infe-
riores obediunt coelestibus, non solum illis, sed etiam earum imaginibus: sicut non solum 
scorpiones terreni obediunt scorpioni coelesti, sed etiam imagini scorpionis illius, qui fuerit 
opportune sub eius ascensu ac dominio figurata.“

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



257Der Kairos des Naturmagiers

Wörter nicht ausschließlich dem oratorischen Fachvokabular zugehörig. Gleich-
wohl eröffnet sich eine neue Dimension des magischen Texts, wenn man sich die 
spezifische Bedeutung dieser Begriffe in der Rhetorik vergegenwärtigt, denn die-
se erweist sich als Resonanzboden, geradezu als Kommentar für das obige Zitat. 
Als Vergleichsfolie dient im Folgenden nochmals Quintilians Institutio oratoria, 
die alle genannten Termini erörtert. Das Vokabular gruppiert sich um einen Zen
tralbegriff, nämlich die „actio“, den Vortrag der Rede, sowie um das durch die 
„actio“ ausgelöste „momentum“, die affektive Bewegung, die im Publikum her­
vorgerufen werden soll. Dabei geht es um die direkte Anwendung der „figurae“ 
(Redefiguren) und der Bilder („imagines“) in der „illustratio“: jener Technik, die 
darauf abzielt, dem Auditorium das Gemeinte so zu vergegenwärtigen, als würde 
es diesem vor Augen stehen. Diese Begriffe bestimmen also die wichtigsten per­
formativen Aspekte der Rede. Hier ist die größte Lebendigkeit gefordert, um die 
Zuhörerschaft emotional zu bewegen („movere“). Dies geschieht, indem der Red
ner durch seine Kunst abwesende Dinge geradezu heraufbeschwört.

Aber der Reihe nach: Quintilian schreibt, dass der erfolgreiche Vortrag („ac-
tio“) sowohl auf dem richtigen Einsatz von Stimme als auch von der Gestik des 
Redners beruht. Wie Quintilian ausführt, bestimmte Cicero daher die „actio“ 
einmal gleichsam als Sprache („sermo“), ein anderes Mal als eine Art körperli-
cher Eloquenz, die in „vox“ und „motus“, in Stimme und Bewegung, ihren Aus-
druck findet. Quintilian erklärt, dass die „actio“ in der Rede eine wunderbare 
Kraft („vis“) und Macht („potestas“) hat. Denn im Vortrag ist nicht die formale 
Qualität der Rede ausschlaggebend, sondern es kommt darauf an, dass das Publi
kum durch das Hören der Rede „bewegt“, also emotional affiziert wird („nam 
ita quisque ut audit movetur“). Daher verliert auch jede Rede ihre Kraft, wenn 
sie nicht mit vollem Einsatz („adservatio“) vorgetragen wird, denn die Affekte 
müssen notwendig ermatten, wenn sie nicht von der Stimme, dem Gesicht oder 
Mienenspiel („vultus“) und dem gesamten Habitus des Körpers befeuert („in-
ardescunt“) werden. Trotz aller dieser Vorkehrungen müssen sich die Redner 
allerdings glücklich schätzen, wenn dieses Feuer auch die Entscheidungsträger 
im Publikum erfasst, denn die Gefahr, das Auditorium mit der eigenen Lange-
weile anzustecken, ist viel größer als das Vermögen des Redners, es mitzureißen. 
Zur Untermauerung dieser Thesen weist Quintilian auf den Unterschied zwi-
schen lebendigem Vortrag durch Schauspieler und stiller Lektüre eines Textes 
hin. Wenn es sich so schon mit bloß erfundenen Ereignissen („res fictas“) verhält, 
fragt Quintilian in einem „argumentum a fortiori“, wie sehr dann erst mit re-
alen Ereignissen, die uns nahe gehen?49 Wenig später lässt sich unser Autor so-

49	 Quintilianus: Institutio (Anm. 37), Bd. 2, S. 608–610 (11, 3, 1–5): „Pronuntiatio a plerisque actio 
dicitur, sed prius nomen a voce, sequens a gestu videtur accipere. Namque actionem Cicero 
alias ‚quasi sermonem‘, alias ‚eloquentiam quandam corporis‘ dicit. Idem tamen duas eius 
partis facit, quae sunt eaedem pronuntiationis, vocem atque motum: quapropter utraque 
appellatione indifferenter uti licet. Habet autem res ipsa miram quandam in orationibus 
vim ac potestatem: neque enim tam refert qualia sint quae intra nosmet ipsos composuimus 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



258 Sergius Kodera 

gar dazu hinreißen, unumwunden zuzugeben, dass in der erfolgreichen „actio“ 
das Naturtalent den Ausschlag gibt und die Redekunst bestenfalls nachhelfen 
kann.50 Bereits in dieser Passage wird die Rolle des Kairos bei der Ansteckung 
des Publikums offensichtlich: Sie erfolgt durch die Übertragung der affektiven 
Zustände des Redners auf sein Publikum, wobei der rechte Zeitpunkt und die 
natürliche Begabung, mit dem ganzen Körper zu kommunizieren, ausschlagge
bend sind. Aus der Perspektive der Naturmagie lässt sich also sagen, dass der 
erfolgreiche Redner auch ein guter Magier ist, denn dieser fungiert in der „ac-
tio“ als lebendiger Talisman, als Beschwörer affektiver Regungen. Wir werden 
im letzten Abschnitt des vorliegenden Beitrages mit Giordano Bruno einem Autor 
begegnen, der diese Verbindung explizit macht. 

Auch der Begriff der „illustratio“ („lebendige Darstellung“) steht bei Quinti-
lian in engem Zusammenhang mit dem Kairos. Dieses „Ins-Licht-Rücken“ zielt 
darauf ab, den Gegenstand der Rede und die mit ihm verbundenen Emotionen 
so anschaulich zu vergegenwärtigen, als wäre das Publikum selbst mitten im Ge­
schehen („si rebus ipsis intersimus“). Die „illustratio“ hat eine geradezu halluzina
torische Kraft, denn sie erzeugt, wie Quintilian sagt, „visiones“, also: Erscheinun
gen, Phantasiebilder. Er fügt hinzu, dass Cicero mit „illustratio“ und „evidentia“ 
(„Anschaulichkeit“) das griechische Wort der „enargeia“ übersetzte.51 Das ist auch 
insofern interessant, als Aristoteles mit diesem Begriff das spezifische Vermögen 
der Metapher, in der Rede zu überzeugen, bezeichnet hatte. „Enargeia“ bezeichnet 
also ein „Vor-Augen-Stellen“, das die erfolgreiche Metapher bewirkt. Richard Mo-
ran hat dazu bemerkt, dass die Zuhörer die derart evozierten Dinge wie Lebewe-
sen wahrnehmen sollen, die das Auditorium dazu bewegen, bestimmte Dinge zu 

quam quo modo efferantur: nam ita quisque ut audit movetur. Quare neque probatio ulla, 
quae modo venit ab oratore, tam firma est ut non perdat vires suas nisi adiuvatur adsevera-
tione dicentis: adfectus omnes languescant necesse est, nisi voce, vultu, totius prope habitu 
corporis inardescunt. III. Nam cum haec omnia fecerimus, felices tamen si nostrum illum 
ignem iudex conceperit, nedum eum supini securique moveamus ac non et ipse nostra osci-
tatione solvatur. Documento sunt vel scaenici actores, qui et optimis poetarum tantum adi-
ciunt gratiae ut nos infinite magis eadem illa audita quam lecta delectent, et vilissimis etiam 
quibusdam impetrant aures, ut quibus nullus est in bibliothecis locus sit etiam frequens in 
theatris. Quod si in rebus quas fictas esse scimus et inanes tantum pronuntiatio potest ut 
iram lacrimas sollicitudinem adferat, quanto plus valeat necesse est ubi et credimus?“

50	 Quintilianus: Institutio (Anm. 37), Bd. 2, S. 612 (11, 3, 11): „Verum illi persuasione sua fruan-
tur, qui hominibus ut sint oratores satis putant nasci: nostro labori dent veniam, qui nihil 
credimus esse perfectum nisi ubi natura cura iuvetur. In hoc igitur non contumaciter con-
sentio, primas partis esse naturae.“ Weiter unten in diesem Kapitel erklärt Quintillian, dass 
die Methode, das Publikum zu bewegen darin bestehe, die Affekte entweder darzustellen 
oder nachzuahmen. Vgl. dort S. 666 (11, 3, 156): „Movendi autem ratio aut in repraesentandis 
est aut imitandis adfectibus.“ 

51	 Quintilianus: Institutio (Anm. 37), Bd. 1, S. 710 (6, 2, 32): „Insequentur enargeia, quae a Cice
rone inlustratio et evidentia [Partitiones oratoriae 6, 20] nominatur, quae non tam dicere 
videtur quam ostendere, et adfectus non aliter quam si rebus ipsis intersimus sequentur. An 
non ex his visionibus illa sunt […].“ 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



259Der Kairos des Naturmagiers

tun („movere“).52 Es liegt auf der Hand, dass wir damit an einem Knotenpunkt 
von klassischer Rhetorik und Magie angelangt sind: Denn das Vor-Augen-Stellen, 
die Erzeugung von Visionen ist die paradigmatische Aufgabe der Magie insge-
samt.53 Aus der Perspektive des naturmagischen Denkens erschließt sich damit 
ein der Metapher innewohnender mantischer Charakter. Er besteht darin, etwas 
Abwesendes zu vergegenwärtigen, und zwar so, als ob es lebendig vor uns stün-
de.54 Für Quintilian ist es das „momentum“ der Rede, um einen weiteren Begriff 
aus unserem Agrippa-Zitat zu erläutern, auf das die „illustratio“ abzielt, denn die 
Dinge („res“) haben viel mehr Macht als die Wörter („verba“).55 

Eng verbunden mit der „illustratio“ sind die „figurae“ („schemata“). Figu-
ren und Tropen sind, wie Quintilian erklärt, schwer auseinanderzuhalten, weil 
beide die Rede wandeln oder „drehen“ („vertant“), weshalb sie auch „motus“ 
(„Bewegung“) genannt werden, indem sie einem Inhalt („res“) sozusagen kineti-
sche Energie verleihen.56 Dies erlaubt wiederum eine Perspektive auf die in dem 
Agrippa-Text mit „figura“ gemeinten Konstellationen. Denn zur rechten Zeit auf­
gerufen „drehen“ ja auch diese Figuren die Geschicke der irdischen Dinge, ver-
leihen ihnen durch diese Bewegung Kraft. Wie oben im Zusammenhang mit dem 
„vultus“, dem Gesicht der Gestirne, diskutiert, lässt sich die himmlische „figura“, 
die Konstellation, zudem als Richtersenat oder Hofstaat, als entscheidungsbefug-
tes Auditorium verstehen. Hinzu kommt, dass Mitglieder des in den Himmel 

52	 Vgl. Aristoteles: Rhetorik (3, 10), 1410b34 und (3, 11) 1411b 24–27; Richard Moran: Artifice 
and Persuasion. The Work of Metaphor in the Rhetoric. In: Essays on Aristotle’s Rhetoric. 
Hg. von Amélie Ockensberg Rorty. Berkley 1996, S. 385–398, hier S. 395f., schreibt: „[…] It 
is part of what Aristotle says he means when he speaks of something ‚set before the eyes‘ 
that the mind of the hearer is provoked, set into motion, and engaged imaginatively with 
the metaphor. Enargeia is thus not only on the side of what is depicted, but what is depicted 
is specifically figured as living thing demanding some set of responses from the audience, 
some mental activity of its own […]. The aim of pro ommaton poiein [to set before the eyes, 
S. K.] is to get one’s audience to do various things, to imagine in lively fashion that involves 
much associating, connecting, and emotional responding.“ 

53	 Ein gutes Beispiel sind hier die vielen Passagen in der Historia D. Johann Fausten, in denen 
der Magier solche Halluzinationen oder visuellen Täuschungen erzeugt. Vgl. dazu Clark, 
Stuart: Vanities of the Eye. Vision in Early Modern European Culture. Oxford 2007, S. 123–
151, besonders S. 79–80; Kodera: Gelehrte Magie (Anm. 30), S. 354–356.

54	 Dabei legen die Renaissancemagier wie Quintilian großes Gewicht auf die Ausnutzung und 
Beobachtung der Phantasietätigkeit, jener psychischen Fakultät, die uns überhaupt erst in-
stand setzt, solche Operationen vorzunehmen. Vgl. Quintilianus: Institutio (Anm. 37), Bd.1, 
S. 710 (6, 2, 20–31).

55	 Quintilianus: Institutio (Anm. 37), Bd. 2, S. 546–549 (11, 1, 7): „Nam si tantum habent etiam 
verba momentum, quanto res ipsae magis? Quarum quae esset observatio suis locis subinde 
subiecimus.“

56	 Quintilianus: Institutio (Anm. 37), Bd. 2, S. 250 (9, 1, 1–2): „Cum sit proximo libro de tropis 
dictum, sequitur pertinens ad figuras (quae schemata Graece vocantur) locus ipsa rei natura 
coniunctus superiori. Nam plerique has tropos esse existimaverunt, quia, sive ex hoc duxe
rint nomen, quod sint formati quodam modo, sive ex eo, quod vertant orationem, unde et 
motus dicuntur, fatendum erit esse utrumque eorum etiam in figuris. Vsus quoque est idem: 
nam et vim rebus adiciunt et gratiam praestant.“ 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



260 Sergius Kodera 

projizierten griechisch-römischen Pantheons ständig als Rede- und Denkfiguren 
verwendet wurden und so im rhetorischen Repertoire der Frühen Neuzeit ihren 
festen Platz hatten.

Ebenfalls der „illustratio“ eng verbunden ist der Begriff der „imago“, dessen 
evokatives Potential Quintilian ebenfalls hervorhebt. Hier geht es darum, einen 
Sachverhalt verbal so zu präsentieren, dass er vor Augen steht, was besonders 
effektvoll dort ist, wo schreckliche Ereignisse Gegenstand der Rede sind. Diese 
„res“ können auch proleptisch und nur in Umrissen skizziert werden, um dann, 
ganz plötzlich, das ganze Bild so zu präsentieren, als wären die Zuhörer in ihm 
gegenwärtig.57 Aus Agrippas Perspektive betrachtet ist es wohl geradezu unmög-
lich, bei dieser Beschreibung des Einsatzes von „imagines“ nicht an die Drama­
turgie von Invokationen oder an den Prozess des Gemmenschneidens zu denken: 
Dabei wird ja ebenfalls zuerst die Figur im Umriss gezeichnet („primis lineis“ 
wie es bei Quintilian heißt), woraufhin sich zur rechten Stunde schlagartig die 
Präsenz des evozierten Gottes oder Dämons manifestiert. 

Die hier diskutierten rhetorischen Termini unterstützen also die Behauptun-
gen in obigem Agrippa-Zitat, denen zufolge im Kairos erzeugten Zeichen eine 
den Dingen analoge Macht zukommt. Für den magischen Operateur gilt aller-
dings, dass nicht nur Menschen diesen verkörperten Bildern gehorchen, sondern 
auch z. B. Skorpione. Die rhetorischen Begriffe werden also durchwegs in einer 
den magischen Intentionen Agrippas kongruenten Weise verwendet: Sie alle zie-
len auf den performativen Aspekt beider Künste. Die Bewegung im Auditori-
um wird durch den Aufruf lebendiger Bilder evoziert, dabei gibt nicht nur die 
sprachliche, sondern auch die materielle und die performative Dimension den 
Ausschlag. Diese „imagines“ sind zum richtigen Zeitpunkt und vom dafür be
gabten Operator / Rhetor im Publikum / den Dingen der Welt mit ganzem körper
lichem und geistigem Einsatze und zum günstigen Zeitpunkt zu erzeugen. 

9	 Giordano Bruno: Magische Rhetorik und Kuppelei
Wie so oft in der Philosophie der Spätrenaissance artikuliert ein Text von Gior
dano Bruno Überlegungen zum Kairos in ihrer vielleicht radikalsten Form. De 
vinculis in genere (1591) ist eine Abhandlung über Fesselungskünste, sie theoreti-
siert die entscheidende Rolle des richtigen Augenblicks in Magie und Rhetorik. 
Bruno schreibt:

Die Wechselfälle der [magischen] Fesselung. Es ist jedem Akt der Fesse-
lung das angemessen, was wir beim Essen und beim Geschlechtsverkehr 
dauernd erfahren. Wir werden vom Begehren und der Liebe nicht dauernd 

57	 Quintilianus: Institutio (Anm. 37), Bd. 1, S. 482–484 (4, 2, 120–123): „Vbi vero maior res erit, et 
atrocia invidiose et tristia miserabiliter dicere licebit, non ut consumantur adfectus sed ut 
tamen velut primis lineis designentur, ut plane qualis futura sit imago rei statim appareat. 
Multum confert adiecta veris credibilis rerum imago, quae velut in rem praesentem perdu-
cere audientis videtur […].“

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



261Der Kairos des Naturmagiers

und gleich in derselben Weise und in demselben Maß und demselben 
Wechsel der Zeiten angezogen und gefesselt. Weil nämlich unser Tempe
rament [complexio] und alles, was mit diesem ursächlich verbunden ist, 
mit der Zeit fließt und von ihr mitgerissen wird. Daher ist der Zeitpunkt 
der Fesselung im Vorhinein und durch frühzeitige Überlegung vorherzu-
bestimmen, um dann ganz schnell und auf der Stelle ausgeführt zu wer-
den, damit jener, der zu fesseln vermag, so rasch wie möglich bindet und 
zusammenschnürt.58 

Bruno bestimmt den Vorgang des Fesselns als Überfall und den für die erfolg-
reiche Ausführung eines solchen Attentats notwendigen Kairos im Zusammen­
hang mit der kontinuierlichen Veränderung, der alle Dinge unterworfen sind. 
Dieses Konzept der universellen „vicissitudo“, der Wechselfälle des Schicksals, 
ist ein zentraler Lehrsatz in seiner Theorie eines unendlich ausgedehnten, mate-
riellen Universums.59 Denn es bleibt im ununterbrochenen Wechsel der Formen, 
im Werden und Vergehen der Dinge nichts konstant, bis auf die universelle (und 
daher göttliche) Materie. Für Bruno sind Formen lediglich temporäre Erscheinun­
gen.60 Wie aus dem obigen Zitat erhellt, bedeutet solche Entropie „sub specie in-
finitatis“ allerdings keinesfalls, dass im Hier und Jetzt kein Handlungsspielraum 
gegeben wäre. Dieser ist allerdings nur bei akribischer Planung vorhanden. Der 
günstige Zeitpunkt, die magische Fessel anzulegen, ist dabei von zentraler Be-
deutung. Bruno führt diese Überlegungen in einem drastischen Vergleich weiter: 
Die Fesselung ist nämlich eine Form der Zuhälterei („lenocinium“).

Die Zuhälterei [lenocinia] des Fesselnden. Jener, der fesselt, fesselt den zu 
Fesselnden ebenso wenig leicht wie ein [Heer-]führer eine wohlgerüstete 
Festung erobert, außer dieser erhält Zugang durch einen Verräter von in-

58	 Giordano Bruno: De vinculis in genere [MS Frankfurt 1590, Transkript von H. Besler 1591]. 
In: Giordano Bruno: Opera latine conscripta. Hg. von F. Tocco und F. Fiorentino. Neapel, 
Florenz 1879–91) 3 Bd. in 8 Teilen, Bd. 3, S. 635–700, hier S. 667: „Vincientis vices. […] Propor-
tionale est in omni vinciendi actu, quod in cibo et coitu continue experimur. Trahimur enim 
et vincimur horum desiderio et amore, sed non eorundem semper, eodem modo, eademque 
mensura, iisdemque temporis vicissitudinibus; cum tempore enim fluit et praecipitatur 
complexio, et omnia quae complexionem consequantur. Ideo provide et praematurato con-
silio vinciendi tempus praecognoscendum est, velocissime praesens praesenti utendum, ut 
vincire potens quamprimum vinciat et stringat.“ 

59	 Cicero übersetzte das griechische Wort „metabolé“ mit „vicissitudo“ (Tusculanae Disputatio-
nes, V. 24, 69). Aristoteles hatte diesen Begriff für alle Arten von Wechselfällen des Schicksals 
und der Politik verwendet, aber auch für den kontinuierlichen Wechsel der vier Elemen-
te ineinander, die kreisförmige Bewegung der Gestirne und die Verdauung der Nahrung. 
„Vicissitudo“ wird in der Renaissance daher oft bei der Diskussion zyklischer Weltbilder 
verwendet. Bruno wählt den Begriff also mit Bedacht; vgl. dazu die erhellenden Ausführun-
gen in M. A. Granada: La reivindicación de la filosofía en Giordano Bruno. Barcelona 2005, 
S. 215–258. 

60	 Für eine hervorragende Einführung in die Thematik vgl. Paul Richard Blum: Giordano Bru-
no. München 1999, S. 55–60.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



262 Sergius Kodera 

nen, [oder] durch eine Vereinbarung mit einem anderen Helfer, oder durch 
Vertrag oder Kapitulation. Ebensowenig siegt Venus mit ihresgleichen 
und erobert die Festung leicht, wo die Gefäße leer sind, der Lebensgeist 
bedrängt, und Ängste brennen. Die Festung kapituliert dann, wenn die 
Gefäße angeschwollen, die Seele unbewegt, der Geist ruhig, der Körper 
unbeschäftigt ist. Hat man die Ablöse der Wachen und Beschützer [der 
Festung] beobachtet, muss man, plötzlich und gewagt, mit voller Kraft los­
stürmen, mit aller Macht handeln und [darf] nicht nachlassen. Nichts an-
ders muss man in [allen] anderen Fesselungsakten beachten.61

In dieser Passage sind zwei inhaltliche Ebenen verschränkt: Eroberung und Ver
führung im militärisch-politischen und im sexuellen Sinne. Bruno führt diese 
Themen in einem nicht völlig konsistenten Vergleich zusammen. Dies wird be
sonders dann offensichtlich, wenn man den Autor beim Wort seines oben skiz­
zierten Materialismus nimmt. Denn der hier beschriebene, körperliche Zustand 
eines Menschen, den es sexuell zu fesseln gilt, ist der Konstitution von zu über
rumpelnden Verteidigern einer Festung ganz und gar nicht kompatibel. Es 
drängt sich die Vermutung auf, dass Bruno deswegen ‚schlampig‘ argumentiert, 
weil es ihm mit diesem Vergleich auf etwas Anderes ankommt: darauf nämlich, 
die politische mit der sexuellen Fesselung in radikaler Weise zu identifizieren. In 
beiden Fällen ist der Kairos rücksichtslos auszunutzen, vorzugehen wie bei ei-
nem Überfall, einer Vergewaltigung.62 Die zeitliche Dimension bei dieser kupple
rischen Tätigkeit ist dabei entscheidend. Das kommt auch dort zum Ausdruck, 
wo Bruno erklärt, dass sich unsere Bestrebungen stets wandeln und eine Fessel 

61	 Bruno: De vinculis (Anm. 58), S. 668: „Vincientis lenocinia. […] Non ligat vincibile vinciens, 
sicut neque munitissimam arcem expugnat dux facile, nisi domestico aliquo proditore vel 
alio quocunque pacto consentiente vel succumbente vel utcunque tractabili ministro fiat 
aditus; sicut in specie non vincit Venus neque arcem expugnat facile, ubi inania sunt vasa, 
turbatus spiritus, urens anxia, sed produnt arcem intumescentia vasa, tranquillus animus, 
mens quieta, corpus otiosum, quorum custodum et vigilum vicibus observatis repente 
audendum, vi ruendum, viribus omnibus agendum, non cessandum. Haud aliter in aliis 
vinciendi actibus observandum.“

62	 Wayne A. Rebhorn: The Emperor of Men’s Minds. Literature and the Renaissance Discourse 
of Rhetoric. Ithaca 1995, hat diesen Aspekt der Rhetorik als Vergewaltigung stark gemacht: 
Er schreibt unter Hinweis auf Agrippas von Nettesheim Angriffe auf die Rhetorik als Magie 
in De incertitudine et vanitate sientiarum, S. 149: „Rhetoric […] is […] for renaissance rhetori-
cians a kind of magic, a metamorphic art whose fundamental goal is she transformation of 
the auditor.“ Und, S. 158–160, dass Nicolaus Caussin, „[…] praises eloquence as ‚efficacious in 
seizing and binding‘ [illigandis spiritis], and talks of how speech allures [allicit] minds. […] 
In his De ratione dicendi, Jean Luis Vives declares: ‚Speech both allures [allicit] minds to itself 
and rules in the emotions.‘ „Allicere“, „illigare“ und „illecebra“ all come from the the verb 
„lacio“, whose noun „laqueus“ means snare or noose. […] In effect, when rhetoricians use 
such words, they represent the author as ensnaring and binding his auditor with a ‚rope‘ of 
words. Ironically, Renaissance writers produce this disturbing vision of rhetoric as rape in 
their effort to ‚save‘ it for its male practitioners, to defend its moral respectability and to deny 
that the rhetor is a version of Circe.“

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



263Der Kairos des Naturmagiers

daher auch schnell unbequem und vom Opfer wieder abgestreift werden kann.63 
Im Vergleich zu dem bereits diskutierten Tropus vom Naturmagier und Rhetor 
als Landwirt bei Ficino und Della Porta bedeutet die von Bruno verwendete Me-
taphorik militärischer und sexueller Gewalt eine Radikalisierung und gleichzei-
tige Universalisierung des Kairosbegriffs. Dabei kommt noch ein weiterer Aspekt 
hinzu, der uns schon bei Agrippa begegnet ist: Für Bruno ist die Fessel etwas, das 
Täter und Opfer, „agens“ und „patiens“, miteinander gemeinsam haben müssen. 

Der Samen oder Zunder des Fesselbaren. Es fesselt das am meisten, von 
dem etwas im Fesselnden selbst ist, oder ebenso, wenn es von irgendetwas 
in ihm gefesselt wird. Um das an einem Beispiel zu zeigen: Nekromanten 
vertrauen darauf, mithilfe von Fingernägeln und Haaren der Lebenden 
und ebenso durch Teile der Kleidung und Fußspuren Macht über den 
ganzen Körper zu haben; mithilfe irgendwelcher Leichenteile beschwören 
sie die Seelen der Toten. Um diese Gefahr abzuwenden, sorgt man beson-
ders für Begräbnisse und Feuerbestattung, und hält es für grobes Unrecht, 
[Leichen] unbestattet zu lassen. So verfahren auch die Redner in ihrer 
Kunst, sich des Wohlwollens zu versichern, indem etwas von ihnen selbst 
sich sowohl im Auditorium als auch im Richter findet.64

Wie schon im vorhergehenden Zitat ist der Vergleich auch hier weit gespannt 
und drastisch: Bruno identifiziert die Praxis der Schwarzmagier, die mithilfe von 
Leichenteilen und anderen (gewissermaßen synekdochischen) materiellen Ob-
jekten die Verfügungsgewalt über ein Individuum erringen, mit der Praxis der 
captatio benevolentiae der Oratorik. Also jener spezifischen Selbstinszenierung 
des Redners, die uns bei Aristoteles begegnet ist. Auch sie besteht darin, dass 
Auditorium und Richter mit einer auch dem Redner gemeinsamen Fessel ge-
bunden werden. Wie alles im unendlichen Universum ist auch diese Fessel eine 
materielle Substanz, zusammengesetzt aus ewiger Materie und auf ihr kontinu-
ierlich wechselnden Formen. Bruno muss daher auch nicht zwischen natürlicher 
und dämonischer Magie oder der Verführung durch den Redner, den Liebha-

63	 Bruno schreibt: „Die Dinge fürchten den Stillstand derart, dass wir manchmal geneigt sind 
etwas zu verdammen, und manchmal es zu begehren. Denn es ist so natürlich danach zu 
streben, die Fesseln abzustreifen, so wie wir sie kurz zuvor noch von freiwilliger und sponta
ner Neigung gefesselt werden konnten.“ Bruno: De vinculis (Anm. 58), S. 674f.: „Status quoque 
usque adeo a rebus abhorret, ut interdum etiam ‚in vetitum nitamur magis et eius desiderio 
amplius afficiamur‘ [Ovid: Amores III, 4, 17]. Vinculis enim solvi ita naturale est appetere, 
sicut et paulo ante ipsis alligari ultronea et spontanea quadam inclinatione potuimus.“ 

64	 Bruno: De vinculis (Anm. 58), S. 672: „Vincibilis semen seu fomes. Art. VI. Vincitur maxime 
aliquid, quando aliquid sui est in vinciente, vel ideo quia per aliquid sui vinciens imperat 
illi. Hinc necromantici (ut uno in genere demonstrem) per ungues et capillos vivorum, quin 
imo et per vestium partes et vestigia, in universum corpus exercere confidunt imperium; 
per ossa item et quascunque mortuorum partes manes evocant. Unde non temere sepulturas 
maxime curabant, rogos praeposuerunt et insepultum relinquere inter fera supplicia com-
putabant. Rhetores arte benevolentiam captant, ideo ut aliquid sui auditores et iudex habeat 
in ipso.“ 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



264 Sergius Kodera 

ber oder den Militärkommandanten differenzieren, wenn er über die Fesselung 
theoretisiert. Im Fall des Orators ist offensichtlich, dass Bruno nicht unbedingt 
an Körperteile, wohl aber an eine durch die Körpersäfte und damit das indivi
duelle Temperament konstruierte affektive Fessel denkt, die z. B. im Gleichklang 
der Rede kommuniziert wird. Dieser performative Aspekt der Fesselung wird im 
Folgenden noch deutlicher: 

Der Fesselnde hat allerdings jenes Glück gegenüber dem Gefesselten, dass 
er Herr über die Fessel ist und daher nicht im gleichen Maß leidet und 
beeinflusst wird. Mit dieser Lehre im Einklang steht, dass der Zuhälter 
fesselt, [selbst] aber nicht gefesselt wird, der Liebende die Geliebte aller­
dings nur dann tatsächlich [in actu] fesseln kann, wenn auch der Liebende 
von der Geliebten tatsächlich gefesselt wird. Manchmal besteht die Fes
sel auch in einem verborgenen Verhältnis [ratio], nach dem die geliebte 
Sache von Liebenden gefesselt wird, obwohl sie diesen weder kennt noch 
liebt. […] Aber im gesellschaftlichen Leben kann niemand fesseln, außer 
er bindet sich [selbst] mit der gleichen oder einer verwandten Fessel an 
diesen oder jenen, den er fesseln will. Um mich deutlicher auszudrücken: 
Ohne selbst leidenschaftlich zu sein, erregt [movet] ein Redner keine Lei-
denschaft [affectus].65 

Wie stets in seinem (zu) kurzen Leben war Bruno wenig diplomatisch und sehr 
direkt, wenn es um die Artikulation dessen ging, was er für philosophische 
Wahrheit hielt. Wir sind hier zurück bei den Ursprüngen der rhetorischen Theo-
rie des Gorgias und seiner Engführung von Kairos, Liebeszauber, und Pharma
kon, und bei der kupplerischen Hebammenkunst, wie Sokrates sie im Theaitetos 
beschrieben hatte. Auffällig bleibt in diesem Zusammenhang die Absenz der As-
trologie. Sie ist wohl darin begründet, dass Bruno Heliozentriker war und daher 
den alten Zuordnungen schon deshalb nicht glauben wollte, weil sie auf einer 
irrigen Kosmologie aufgebaut waren, die zudem die Gestirne jenseits des Mon-
des als substanziell unterschieden von der Erde aufgefasst hatte. Das bedeutet 
keineswegs, dass Bruno die Einflüsse der Gestirne auf irdische Vorgänge geleug-
net hätte: nur, dass diese aufgrund der gemeinsamen Materie reziprok sind, weil 
die übrigen Himmelskörper nicht substanziell vom Planeten Erde unterschieden 
sind und daher auch von allen analoge Impulse ausgehen. Dies gilt bei Bruno 
auch vom Kairos des Redners, Kupplers und jedweden Magiers, deren Tätig-

65	 Bruno: De vinculis (Anm. 58), S. 682f.: „Hanc vero felicitatem habet vinciens supra vincto, 
qua vinculis dominus est et qua interdum non pari patiatur et afficiatur ratione. Huic doc-
trinae proportionale est, quod leno vincit et non vincitur, amico vero amica non vincitur in 
actu nisi etiam amicus amicae actu vinciatur. Ex spiritu vero occulta est vinculi ratio inter-
dum, qua res amata amanti vincitur, quem non cognoscit interdum, nedum non amat. […] 
Civiliter vero nemo vincit nisi in eodem vel propinquo vinculi genere si non ei, saltem cum 
eo, quem vincire concupiscit, vinciatur; non enim (ut clarius loquar) rhetor affectus movet 
sine affectu.“

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



265Der Kairos des Naturmagiers

keiten er im Tropus der magischen Fesselungstechnik zusammenfasste. Auch 
sie ist, wie alle anderen naturmagischen Techniken der Renaissance, vom Kai-
ros existenziell abhängig und zutiefst von den Begrifflichkeiten der klassischen 
Rhetorik informiert. Die Beobachtung dieser Affinitäten hat uns dabei auch im 
umgekehrten Weg ermöglicht, das mantische Potential der Oratorik neu zu ver-
stehen – und zwar im Licht der komplexen Synthesen, welche die Naturmagier 
der Renaissance zwischen sehr heterogenen Traditionen der Rhetoriktheorie in 
ihrem Sinne gebildet haben.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



Autor*innenverzeichnis

Christopher Braun, Postdoc an der Universität Zürich, Mitarbeiter am SNF-Pro-
jekt „Zwischen Religion und Alchemie. Der Gelehrte Ibn Arfaʿ Raʾs (gest. 1197) 
als Modell für eine integrative arabische Literatur- und Kulturgeschichte“. For-
schungsschwerpunkte in der arabischen Magie und Alchemie zwischen 900 und 
1700, insbesondere in Bezug auf Gelehrten- und Buchkultur, sowie Rezeptions
geschichte des pharaonischen Ägyptens in späterer islamischer Zeit. Publikatio-
nen: Equipped with Shovels, Pickaxes, and Books. Treasure Hunters and Grave 
Robbers in Medieval Egypt. In: Living with Nature and Things. Contributions to 
a New Social History of the Middle Islamic Periods. Hg. v. Bethany J. Walker und 
Abdelkader Al Ghouz. Bonn 2020, S. 79–99. Das Kitāb Sidrat al-muntahā des Pseu-
do-Ibn Wa .hšīya. Einleitung, Edition und Übersetzung eines hermetisch-allegori­
schen Traktats zur Alchemie. Berlin 2016. ‘Who Began with this Art? Where did 
it Emerge?‘ A Hermetic Frame Story on the Origins of Alchemy in Pseudo-Ibn- 
Wa .hshīya’s The Book of the Ziziphus Tree of the Furthest Boundary. In: Al- 
Qan.tara. Revista de Estudios Árabes 37, 2 (2016), S. 373–398.

Jutta Eming, Professorin für Ältere deutsche Literatur und Sprache an der Freien 
Universität Berlin, Leiterin des Teilprojekts „Das Wunderbare als Konfiguration 
des Wissens in der Literatur des Mittelalters“ am Sonderforschungsbereich 980. 
Forschungsschwerpunkte in der deutschen Literatur zwischen 1200 und 1600, 
insbesondere Historische Emotionalität, Theorien des Wunderbaren und des Ma
gischen, Performativität, Temporalität, Gattungstheorie. Publikationen: Marsilio 
Ficino in Deutschland und Italien. Renaissance-Magie zwischen Wissenschaft 
und Literatur. Hg. v. Michael Dallapiazza und Jutta Eming. Wiesbaden 2017. Aus 
den swarzen buochen. Zur Ästhetik der Verrätselung von Erkenntnis und Wis
senstransfer im Parzival. In: Magia daemoniaca, magia naturalis, zouber. Schreib
weisen von Magie und Alchemie in Mittelalter und Früher Neuzeit. Hg. v. Peter-
André Alt, Tilo Renz, Volkhard Wels und Jutta Eming. Wiesbaden 2015, S. 75–99. 
Abracadabra. Magische Objekte im Mittelalter. In: Abecedarium. Erzählte Dinge 
im Mittelalter. Hg. v. Peter Glasner, Sebastian Winkelsträter und Birgit Zacke. Ber-
lin 2019, S. 181–188.

Regula Forster, Professorin für Islamische Geschichte und Kultur an der Univer-
sität Tübingen, Leiterin des SNF-Projektes „Zwischen Religion und Alchemie“ 
an der Universität Zürich. Forschungsschwerpunkte in der klassisch-arabischen 
Literatur, Koranexegese und Wissenschaftsgeschichte. Publikationen: Wissens
vermittlung im Gespräch. Eine Studie zu klassisch-arabischen Dialogen. Leiden 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



268 Autor*innenverzeichnis

2017. Auf der Suche nach Gold und Gott. Alchemisten und Fromme im arabischen 
Mittelalter. In: Meister und Schüler in Geschichte und Gegenwart. Von Religionen 
der Antike bis zur modernen Esoterik. Hg. v. Almut-Barbara Renger. Göttingen 
2012, S. 213–229. Das Geheimnis der Geheimnisse. Die arabischen und deutschen 
Fassungen des pseudo-aristotelischen Sirr al-asrār / Secretum secretorum. Wies­
baden 2006.

Frank Fürbeth, Professor für Ältere deutsche Literatur an der Johann Wolfgang 
Goethe-Universität Frankfurt. Forschungsschwerpunkte: Geschichte der wis
sensvermittelnden Literatur des Mittelalters (insb. zur Medizin, Magie, Astro­
logie u. Kriegstheorie); Bibliotheksgeschichte des Mittelalters und der Frühen 
Neuzeit. Publikationen: Das Johannes Hartlieb zugeschriebene ,Buch von der 
hand‘ im Kontext der Chiromantie des Mittelalters. Zeitschrift für deutsches Al­
tertum 136 (2007), S. 449–479. Sandrichter und Dämonen in der Geomantie des 
Mittelalters. In: Turpiloquium. Kommunikation mit Teufeln und Dämonen in 
Mittelalter und Früher Neuzeit. Hg. v. Julia Gold und Jörn Bockmann, Würzburg 
2017, S. 161–185. Der Gral in Wolframs ,Parzival‘ und das zugrundeliegende Buch 
des Flegetanis im Kontext der Astralmagie des 12. Jahrhunderts. In: Astronomie 
und Astrologie im Kontext von Religionen. Hg. v. Gudrun Wolfschmidt. Ham-
burg 2018, S. 143–167.

Sergius Kodera, Privatdozent an der Universität Wien, wissenschaftlicher Mitar-
beiter an der New Design University, St. Pölten. Forschungsschwerpunkte in Ge-
schichte und Theorie der Medien und des Körpers, der Magie, dem Denken der 
Frühen Neuzeit. Publikationen: Giovan Battista della Porta’s Erotomanic Art of 
Recollection. In: Sex, Sexuality, and Gender in Early Modern Italy. Hg. v. Jacque­
line Murray und Nick Terpstra. New York 2019, S. 226–246. Die gelehrte Magie der 
Renaissance von Marsilio Ficino bis Giovan Battista della Porta. In: Neue Diskur­
se der Gelehrtenkultur in der Frühen Neuzeit. Ein Handbuch. Hg. v. Herbert Jau-
mann und Gideon Stiening. Berlin, Boston 2016, S. 345–389. Disreputable Bodies. 
Magic, Gender, and Medicine in Renaissance Natural Philosophy. Toronto 2010.

Thomas Leinkauf, Professor für Philosophie an der Universität Münster, Direk-
tor der Leibnizforschungsstelle Münster. Forschungsschwerpunkte: Philosophie 
des Humanismus und der Renaissance, Nicolaus Cusanus, Giordano Bruno, Gott­
fried Wilhelm Leibniz, Rezeption antiker, vor allem spätantiker Philosophie in 
Renaissance und Früher Neuzeit. Publikationen: Philosophie des Humanismus 
und der Renaissance 1350–1700, Hamburg 2017. Eros und Sympathie bei Plotin. In: 
Sympathy in Transformation. Hg. v. R. A. Barton, A. Klaudies und Th. Micklich. 
Berlin 2018, S. 19–37. The Structure and the Implications of Giovanni Pico’s Famous 
’Oratio de dignitate hominis‘. Is it Really on the ’Dignity of Man‘? In: Rivista di 
filosofia neo-scolastica 110 (2018), S. 911–928. Möglichkeit, Potential und Kraft (pos-
sibilitas, potentia, potestas, virtus/vis). In: Kraft, Intensität, Energie. Zur Dynamik 
der Kunst. Hg. von F. Fehrenbach, R. Felfe und K. Leonhard. Berlin 2018, S. 31–51.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4



269Autor*innenverzeichnis

Daniel Queiser, Studium der Philosophie und Literaturwissenschaft an der 
Freien Universität Berlin, promoviert dort mit einer Arbeit zu pneumatischen 
Materiemodellen in der englischen Naturphilosophie des 17.  Jahrhunderts, 
Editionsassistent beim Historisch-Kritischen Wörterbuch des Marxismus. For
schungsschwerpunkte in der Philosophie- und Wissensgeschichte der Frühen 
Neuzeit. Publikation: Vorwärts zu Aristoteles? Ernst Blochs Komposition einer 
linksaristotelischen Linie. In: Das Argument 325/1 (2018), S. 74–88.

Bernd Roling, Professor für Lateinische Philologie des Mittelalters an der Freien 
Universität Berlin. Forschungsschwerpunkte in der Wissenschafts- und Univer-
sitätsgeschichte, Jesuitenliteratur, Skandinavien. Publikationen: Drachen und Si-
renen. Die Aufarbeitung und Abwicklung der Mythologie an den europäischen 
Universitäten. Leiden 2010. Physica Sacra. Wunder, Naturwissenschaft und histo-
rischer Schriftsinn zwischen Mittelalter und Früher Neuzeit. Leiden 2013. Odins 
Imperium. Der Rudbeckianismus als Wissenschaftsparadigma an den schwedi-
schen Universitäten (1680–1850). Leiden 2020.

Wilhelm Schmidt-Biggemann, Professor für Geschichte der Philosophie und 
der Geisteswissenschaften an der Freien Universität Berlin, Gastprofessuren in 
Prag, Princeton, Cambridge, Kopenhagen, Philadelphia und Tel Aviv. Inhaber der 
Comenius-Medaille und der Goldenen Medaille der Karls-Universität Prag, des 
Hamann Preises und der Friedrich Senior-Professur. Forschungsschwerpunkte: 
Religionsphilosophie, Geschichtsphilosophie, Philosophie- und Philologiege
schichte besonders in der Frühen Neuzeit, Politische Theologie, Geschichte der 
christlichen Kabbala. Neueste Bücher: Geschichte der christlichen Kabbala, Stutt­
gart-Bad Cannstatt 2012–2014; Geschichte Wissen. Eine Philosophie der Kontin-
genz im Anschluss an Schelling. Stuttgart-Bad Cannstatt 2014; Gott, versuchswei-
se. Eine philosophische Theo-Logie. Freiburg u.  a. 2018.

Volkhard Wels, Professor für Wissensgeschichte der Frühen Neuzeit an der 
Freien Universität Berlin, Leiter des Teilprojekts „Alchemia poetica“ am Sonder
forschungsbereich 980. Forschungsschwerpunkte in der Literatur-, Wissen-
schafts- und Religionsgeschichte der Frühen Neuzeit. Publikationen: Manifesta
tionen des Geistes. Frömmigkeit, Spiritualismus und Dichtung in der Frühen 
Neuzeit. Göttingen 2014; Der Geist des Lebens. Spiritualismus als Mittelpunkt der 
paracelsistischen Theoalchemie. In: Spuren der Avantgarde. Theatrum alchemi
cum. Hg. v. Helmar Schramm u.  a. Berlin, Boston 2017, S. 28–62. Die Alchemie der 
Frühen Neuzeit als Gegenstand der Wissensgeschichte. In: Magia daemoniaca, 
magia naturalis, zouber. Schreibweisen von Magie und Alchemie in Mittelalter 
und Früher Neuzeit. Hg. v. Peter-André Alt, Jutta Eming, Tilo Renz und Volkhard 
Wels. Wiesbaden 2015, S. 233–265.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11509-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39006-4


