
PHILIPPIKA
Altertumswissenschaftliche Abhandlungen  

Contributions to the Study of Ancient World Cultures 144

Harrassowitz Verlag

Benjamin Sippel

Gottesdiener und Kamelzüchter
Das Alltags- und Sozialleben der Sobek-Priester 

im kaiserzeitlichen Fayum



© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7

H
ar

ra
ss

ow
itz

 J
ou

rn
al

s
nu

r 
zu

m
 p

er
sö

nl
ic

he
n 

G
eb

ra
uc

h 
/ k

ei
ne

 u
nb

ef
ug

te
 W

ei
te

rg
ab

e

P
ow

er
ed

 b
y 

T
C

P
D

F
 (

w
w

w
.tc

pd
f.o

rg
)

http://www.tcpdf.org


2020

Harrassowitz Verlag . Wiesbaden

P H I L I P P I K A
Altertumswissenschaftliche Abhandlungen  

Contributions to the Study  
of Ancient World Cultures

Herausgegeben von/Edited by
Joachim Hengstl, Elizabeth Irwin,  
Andrea Jördens, Torsten Mattern, 

Robert Rollinger, Kai Ruffing, Orell Witthuhn

144

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



2020

Harrassowitz Verlag . Wiesbaden

Benjamin Sippel

Gottesdiener und Kamelzüchter
Das Alltags- und Sozialleben  

der Sobek-Priester  
im kaiserzeitlichen Fayum

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet 
über https://dnb.de/ abrufbar.

Bibliographic information published by the Deutsche Nationalbibliothek 
The Deutsche Nationalbibliothek lists this publication in the Deutsche 
Nationalbibliografie; detailed bibliographic data are available in the internet 
at https://dnb.de/. 

Informationen zum Verlagsprogramm finden Sie unter 
https://www.harrassowitz-verlag.de/

© Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 2020
Das Werk einschließlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschützt.
Jede Verwertung außerhalb der engen Grenzen des Urheberrechtsgesetzes ist ohne  
Zustimmung des Verlages unzulässig und strafbar. Das gilt insbesondere 
für Vervielfältigungen jeder Art, Übersetzungen, Mikroverfilmungen und  
für die Einspeicherung in elektronische Systeme.
Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier.
Druck und Verarbeitung: Hubert & Co., Göttingen
Printed in Germany
ISSN 1613-5628			   eISSN 2701-8091
ISBN 978-3-447-11485-1		  eISBN 978-3-447-39034-7

Bis Band 60: Philippika. Marburger altertumskundliche Abhandlungen.

Bei diesem Werk handelt es sich um die überarbeitete Dissertation, die am 
Max-Weber-Kolleg der Universität Erfurt unter dem Titel „Das Alltags- und 
Sozialleben des Tempelpersonals im kaiserzeitlichen Fayum“ eingereicht und 
am 7. Januar 2019 verteidigt wurde.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



Inhalt

Vorwort . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 IX

Abkürzungen . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 XI

Einleitung . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 1
Entwicklung der Fragestellung . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 1
Methodisches Vorgehen und Gliederung . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 6
Begriffliches . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 9
Grundlagen I – Ägyptische Tempel und ihre Amtsträger. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 11
Grundlagen II – Die Siedlungen am Rande des Fayum. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 16

Kapitel 1: Endogamie und Namengebung . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 27

1.1 	 Ägyptische Namen in kaiserzeitlichen dokumentarischen Texten. .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 35

1.2 	 Typische Namen in den fayumischen Tempelkollegien . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 38
1.2.1 	 Eine Bestandserfassung: Regional-, orts- und tempelspezifische  

Namen. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 39
1.2.2 	 Ortsspezifische Namen der Kultfunktionäre  

aus Soknopaiu Nesos . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 42
1.2.3 	 Ortsspezifische Namen der Kultfunktionäre aus Tebtynis . .  .  .  .  .  .  .  . 	 47
1.2.4 	 Ortsspezifische Namen der Kultfunktionäre aus Bakchias . .  .  .  .  .  .  .  . 	 49

1.3 	 Landflüchtige, Lokalheilige und Überlieferungslücken: 
Entwicklungen und Dynamiken in der Prosopografie. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 52
1.3.1 	 Wenn Namen hinzukommen: Einheirat und  

tempelübergreifende Kooperationen. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 52
1.3.2 	 Wenn Namen verschwinden: Selektionsprozesse . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 58
1.3.3	 Wenn Namen verschwinden: Personalschwankungen und  

Überlieferungsfragen. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 61
1.3.4 	 Wenn Namen verschwinden:  

Aufgegebene Siedlungen und Tempel. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 71

1.4 	 Griechische Namen, lateinische Namen und Doppelnamen. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 72
1.4.1 	 Kronion: Zwischen Kronos, Geb und Soknebtynis. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 73
1.4.2 	 Griechische (Doppel-)Namen und städtische Eliten . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 79

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



VI Inhalt

1.4.3 	 Sempronios, ἱερεύς des Soknopaios:  
Lateinische Namen unter Kultfunktionären. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 81

1.5 	 Exkurs: Beinamen und andere nicht offizielle Namen. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 84

1.6 	 Zwischenfazit . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 85

Kapitel 2: Spezialisten und Klienten . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 89

2.1 	 Feiertage, Festpublikum und öffentliche Opferhandlungen. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 96
2.1.1 	 Zeitstrukturierung. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 96
2.1.2 	 Verteilung und Kollekte von Nahrungsmitteln im Festkontext. .  .  .  .  . 	 100
2.1.3 	 Öffentliche Tieropfer. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 103

2.2 	 Horoskope und Orakel . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 110
2.2.1 	 Horoskope . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 111
2.2.2 	 Losorakel . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 115

2.3 	 Spuren im Tempelbezirk: Graffiti, Inschriften und Monumente. .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 123
2.3.1 	 Graffiti für die Götter: Die Proskynemata an den Tempelwänden. .  .  . 	 124
2.3.2 	 Seinem Namen alle Ehre machen:  

Gestiftete Bauwerke und Monumente . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 133
2.3.3 	 Ägyptische Götter in griechischem Gewand:  

Tafelgemälde und Fresken. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 141

2.4 	 Zwischenfazit . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 149

Kapitel 3: Säkulare Verdienstmöglichkeiten und alternative Karrierewege. .  .  .  .  . 	 153

3.1 	 Dienste als Schreiber und Verwalter. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 160
3.1.1 	 Schreiber in Notariatsstuben . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 162
3.1.2 	 Verwalter und Buchhalter. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 168

3.2 	 Viehhandel, Kleingewerbe und andere Erwerbstätigkeiten . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 177
3.2.1 	 Kleingewerbe und Nebeneinkünfte . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 178
3.2.2 	 Arbeitstierzucht. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 181

3.3 	 Alternative Karrierewege und Erwerbsperspektiven:  
Militär, Handel und Handwerk. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 185
3.3.1 	 Soziale Aufstiegschancen im Militärdienst . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 186
3.3.2 	 Erwerbsperspektiven in Handel und Handwerk. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 189

3.4 	 Kreditgeschäfte. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 191
3.4.1 	 Kreditgeschäfte unter Tempeldienern:  

Spezifische Charakteristika?. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 194
3.4.2 	 Tempeldiener als gefragte Geldgeber im lokalen Kreditwesen?. .  .  .  .  . 	 196

3.5 	 Zwischenfazit . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 201

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



VIIInhalt

Kapitel 4: Konfliktsituationen . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 205

4.1 	 Kontrollen, Sanktionen und Interpretationsfragen: 
Reibungspunkte zwischen Tempelkollegien und Behörden . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 208
4.1.1 	 Das Verfahren bei Steuerbetrug. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 209
4.1.2 	 Nach Meinung der Experten: Verstöße gegen  

die kultbezogene Disziplin . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 210
4.1.3 	 Verhandlungssache: Entlastungen von Liturgien und Steuern . .  .  .  .  . 	 216
4.1.4 	 Eine Prinzipienfrage: Zur Käuflichkeit und  

Erblichkeit von Ämtern. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 227

4.2 	 Konflikte zwischen Amtsträgern und Einheimischen . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 230

4.3 	 Streit im Allerheiligsten: Konflikte unter Tempelkollegien. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 235
4.3.1 	 Große Fische im kleinen Teich:  

Das Ringen um Einflusssphären. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 235
4.3.2 	 Streitigkeiten zwischen Amtskollegen in profanen Sphären. .  .  .  .  .  .  .  . 	 237
4.3.3 	 Vergiftete Atmosphäre: Fehden und Machtkämpfe  

im Tempelkollegium. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 242

4.4 	 Zwischenfazit . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 246

Fazit. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 249
Indigene Eliten? Selbstinszenierung und Handlungsspielräume . .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 249
Die Sobek-Kulte des Fayum unter römischer Herrschaft: 
Krisensymptome, Lokalspezifika und die Grenzen der Aussagefähigkeit . .  .  . 	 253

Appendices . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 259
Appendix 1: Verbreitung der in Kapitel 1.2 besprochenen Namen . .  .  .  .  .  .  .  . 	 259
Appendix 2: Horoskopnotizen aus Narmuthis mit Personenangaben. .  .  .  .  .  . 	 277
Appendix 3: Schreiber im Dienste arsinoitischer Grapheia . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 279
Appendix 4: Tempeldiener als Esel(ver)käufer . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 282
Appendix 5: Tempeldiener und ihre Familien in Kreditgeschäften. .  .  .  .  .  .  .  . 	 285

Abbildungsnachweis. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 297

Bibliografie . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 299

Register . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 331
Quellenregister. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 331
Sachregister. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 343

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



Vorwort

Die vorliegende Monografie fasst die Ergebnisse einer mehr als fünfjährigen Forschungs-
tätigkeit zusammen, die als erste, noch vage Idee im Sommer 2014 ihren Anfang nahm, 
in der Ausarbeitung als Dissertation bis zu ihrer Verteidigung im Januar 2019 reifte und 
nunmehr in der Drucklegung ihren Abschluss findet. In den zurückliegenden Jahren 
haben viele bemerkenswerte Menschen auf die eine oder andere Weise zum Entstehen 
dieses Werkes beigetragen. In der gebotenen Kürze sollen die wichtigsten Personen und 
Einrichtungen gewürdigt werden, denen ich aufgrund ihres Rates oder ihrer Förderung 
danken möchte.

Thematisch bewegt sich die Studie an der Grenze zwischen den Fachbereichen der 
Alten Geschichte, Papyrologie, Ägyptologie und Religionswissenschaft. Institutionell 
ist sie am Max-Weber-Kolleg der Universität Erfurt und am Institut für Papyrologie der 
Ruprecht-Karls-Universität Heidelberg verwurzelt. Besonderer Dank gilt in diesem Sinne 
Andrea Jördens und Richard Gordon als Vertreter der Heidelberger und der Erfurter Sei-
te, die mir als Betreuer und spätere Gutachter der Dissertation stets aufmerksam, vertrau-
ensvoll und konstruktiv zur Seite standen. Auch die Kolloquien der beiden Institute, in 
denen ich regelmäßig meine Argumente auf die Probe stellten durfte, trugen wesentlich 
zur Weiterentwicklung meiner Arbeit bei.

Die Förderung durch ein Christoph-Martin-Wieland-Stipendium der Universität Er-
furt hat die Realisierung dieser Forschungsarbeit erst ermöglicht; in gleicher Weise gilt 
mein Dank dem Max-Weber-Kolleg für die Aufnahme in dessen Graduiertenkolleg und 
die Finanzierung mehrerer wichtiger Vortragsreisen. Weiterhin spreche ich Reinhold 
Scholl meinen Dank dafür aus, dass ich im September 2014 am Alfried Krupp Sommer-
kurs für Papyrologie in Leipzig teilnehmen durfte; Jörg Rüpke verdanke ich die Assozia-
tion zum ERC-Projekt Lived Ancient Religion seit Oktober 2014 und eine spätere Anstel-
lung in demselben Projekt; auch danke ich Sven Vleeming und Fabian Reiter dafür, dass 
sie mir die Teilnahme an der Demotic Papyrology Summer School 2016 in Trier ermöglicht 
haben; der Mommsen-Gesellschaft statte ich meinen Dank ab für die Aufnahme in das 
Walter de Gruyter Seminar im Oktober 2017 unter der Leitung von John K. Davies und 
Stefan Busch; Dank eines Stipendiums des Deutschen Akademischen Austauschdienstes 
bot sich mir im Juli 2019 schließlich die Gelegenheit, mein Forschungsprojekt im Rah-
men des 29th International Congress of Papyrology in Lecce unter der Ägide von Paola Da-
voli und Maria Capasso einem größtmöglichen Expertenkreis vorzustellen. All diese ide-
ellen und finanziellen Unterstützungsangebote haben die Entstehung des vorliegenden 
Werkes befördert und mir wichtige Impulse für meine akademische Karriere geboten.

Meinen Dank möchte ich nicht zuletzt den Herausgebern der Reihe Philippika – Al-
tertumswissenschaftliche Abhandlungen und den Mitarbeitern des Harrassowitz Ver-
lags für die sehr freundliche und konstruktive Zusammenarbeit aussprechen.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



X Vorwort

In die Untersuchung sind mehr als 600 Papyri, Ostraka und Inschriften eingeflossen. 
Die Erfassung und Verarbeitung einer solchen Materialfülle wäre in der gegebenen Zeit 
unmöglich gewesen, hätten nicht Spezialisten der einschlägigen Teildisziplinen schon seit 
Jahrzehnten den Aufbau umfassender Online-Datenbanken vorangetrieben. Insofern 
sind die Erkenntnisse der vorliegenden Studie auch eine Frucht, die aus den Anstren-
gungen zum Betrieb von Trismegistos, dem Heidelberger Gesamtverzeichnis, Papyri.info, 
Searchable Greek Inscriptions Online und weiteren Projekten dieser Art erwachsen ist.

Kollegen, Freunde und Familie leisteten ihren ganz eigenen Beitrag zum Gelingen die-
ser Arbeit, wofür ich ihnen allen sehr herzlich danke. Namentlich wird ihr inhaltlicher 
Anteil an entsprechender Stelle im Text gewürdigt.

Mit seinen inspirierenden Lehrveranstaltungen und Erzählungen hat Veit Rosen-
berger meine eigene Begeisterung für die Altertumswissenschaften erst entfacht. Als 
Betreuer begleitete er dann meine anfänglichen Schritte auf dem Wege zur Promotion 
mit aufrichtigem Enthusiasmus, beherztem Witz und umsichtigen Ratschlägen. Die Fer-
tigstellung der Arbeit sollte er leider nicht mehr erleben. Ihm ist dieses Buch zum Dank 
gewidmet.

Erfurt, im September 2020
Benjamin R. Sippel

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



Abkürzungen

Häufige Angaben zur Provenienz
Ars. = Arsinoites
Bakch. = Bakchias
Narm. = Narmuthis
S.N. = Soknopaiu Nesos
Tebt. = Tebtynis
Thead. = Theadelphia

Quelleneditionen

Papyrus- und Ostrakaeditionen werden gemäß der Checklist of Greek, Latin, Demotic and 
Coptic Papyri, Ostraca and Tablets zitiert. 1 Editionen griechischer Inschriften werden 
nach der Liste des abréviations des éditions et ouvrages de référence pour l’ épigraphie grecque 
alphabétique (GrEpiAbbr) abgekürzt. 2

Antike Autoren

Antike Autoren und literarische Quellen werden nach dem Erweiterten Abkürzungsver­
zeichnis in Der Neue Pauly abgekürzt. 3 Wo dies nicht möglich ist, werden leicht auflösbare 
Abkürzungen verwendet.

1	 Checklist of Greek, Latin, Demotic and Coptic Papyri, Ostraca and Tablets, hrsg. v. J. F. Oates, W. 
H. Willis u.a., Durham u.a. Juni 2020. URL: http://scriptorium.lib.duke.edu/papyrus/texts/clist.
html

2	 Liste des abréviations des éditions et ouvrages de référence pour l’ épigraphie grecque alphabétique (GrEpi
Abbr), Version 01, hrsg. v. A. Chaniotis, Th. Corsten, D. Feissel u.a., Mai 2020. URL: https://aiegl.
org/grepiabbr.html

3	 Der Neue Pauly. Enzyklopädie der Antike (DNP), hrsg. v. H. Cancik, H. Schneider, M. Landfester 
u.a., Stuttgart u.a. 1996ff. URL: http://dx.doi.org/10.1163/1574-9347_dnp_COM_004 (Zugriff 
30.03.2020).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7

https://aiegl.org/grepiabbr.html
https://aiegl.org/grepiabbr.html


XII Abkürzungen

Nachschlagewerke, Onlineressourcen, Publikationsreihen und 
Zeitschriften

Die Angabe von Nachschlagewerken und Online-Datenbanken orientiert sich an der 
Checklist of Greek, Latin, Demotic and Coptic Papyri, Ostraca and Tablets. Publikations-
reihen und Fachzeitschriften werden nach der Liste der Abréviations des périodiques et col­
lections 4 abgekürzt.

4	 Abréviations des périodiques et collections en usage à l’Institut français d’archéologie orientale, 6e éd., 
hrsg. v. B. Mathieu, Kairo 2017.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



Einleitung

Was lässt sich schon über das Alltagsleben der ägyptischen Tempeldiener zur Zeit der 
römischen Kaiser sagen? Inzwischen weitaus mehr als man meinen möchte, speziell was 
die Amtsträger der Kulte um den Krokodilgott Sobek im Fayum betrifft: Verschiedene 
Fachrichtungen haben sich in den vergangenen Jahren in Detailstudien mit den Tempeln 
am Rande des Fayum befasst. Die vorliegende Arbeit versteht sich als sozialgeschichtliche 
Untersuchung, die die verfügbaren Quellen und Forschungsbeiträge zu einem differen-
zierten, siedlungsübergreifenden Bild zusammenfügt. Getreu den Grundsätzen der Mi
krogeschichte zielt die Studie darauf ab, bisher vorwiegend aus der Makroperspektive for-
mulierte Aussagen und Annahmen über die Tempeldiener der fayumischen Sobek-Kulte 
auf die Probe zu stellen, zu nuancieren und um neue Aspekte zu bereichern. Im Ergebnis 
soll die Arbeit eine Grundlage für weiterführende sozialhistorische Untersuchungen zu 
den ägyptischen Tempeln und ihren Amtsträgern bieten.

Entwicklung der Fragestellung

Maßgebend für das Bild, das die althistorische Forschung des zwanzigsten Jahrhunderts 
von den Amtsträgern der ägyptischen Kulte zeichnete, ist das monumentale Überblicks-
werk Walter Ottos über Priester und Tempel im hellenistischen Ägypten, das unter anderem 
wie folgt konkludiert:

„Unsere Feststellungen über die wirtschaftliche Lage, die Bildung und die staats-
rechtliche Stellung der Priester haben uns im großen und ganzen ein erfreuliches 
Bild geliefert, man darf hiernach in dem ägyptischen Priesterstande auch noch in 
hellenistischer Zeit eine aus der Masse des Volkes sich hervorhebende soziale Klasse 
sehen.“  1

Diese Darstellung basiert im Kern einerseits auf dem Faktum, dass die Amtsträger der 
Tempelkulte als eigene Statusgruppe innerhalb der ägyptischen Gesellschaft gesonderte 
Privilegien und Pflichten besaßen. Andererseits spielten die Kultfunktionäre qua Amtes 
eine Schlüsselrolle in der Pflege und Ausübung der traditionellen ägyptischen Kulte. In 
ähnlichem Wortlaut wie Otto sprechen deshalb auch jüngere Studien den ägyptischen 
Tempeldienern eine herausgehobene politische, ökonomische und kulturelle Bedeutung 

1	 Otto 1908, 255f.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



2 Einleitung

zu. Nicht selten werden sie sogar als regelrechte indigene ‚Eliten‘ charakterisiert, insbeson-
dere in Arbeiten aus dem Fachbereich der Alten Geschichte.

Ein weiteres für die Darstellung der ägyptischen Kultfunktionäre maßgebendes Bild 
hat Roger Bagnall im Rahmen seiner Diskussion der Entwicklungen im spätantiken 
Ägypten geprägt:

„It is difficult to avoid the conclusion that the temples of Egypt, along with their 
traditional scripts, personnel, influence, festivals, and wealth declined markedly in 
the third century; but equally, many aspects of their life were already in decline in 
the first century. What is distinctive about the third century is that as it nears its 
middle the results of the long decline become manifest.“ 2

Nach Bagnalls Einschätzung befanden sich die ägyptischen Kulte seit augusteischer Zeit 
infolge einer restriktiven oder zumindest teilnahmslosen Steuer- und Religionspolitik der 
römischen Herrscher in einem schleichenden, aber unaufhaltsamen ‚Niedergang‘, der im 
vierten Jahrhundert schließlich in der großflächigen Aufgabe der Tempel gegipfelt habe. 
Als Indizien für diesen Niedergang führt Bagnall drei Beobachtungen an: Seit dem zwei-
ten Jahrhundert sind keine größeren Heiligtümer mehr errichtet worden; die hieroglyphi-
sche und demotische Schrift ist nach dem dritten Jahrhundert weitgehend ausgestorben; 
zeitgleich sind die Belege für Amtsträger der Tempel und für die von ihnen ausgerichteten 
Feste aus der Überlieferung verschwunden. 3

Beide Darstellungen, zum einen die von der ‚elitären‘ Rolle der Kultfunktionäre sowie 
zum anderen jene zum Niedergang der Tempel, beruhen auf Beobachtungen zum fiskali-
schen Status, zur sozialen Organisation, zur religiösen Bedeutung und zu den wirtschaft-
lichen Handlungsspielräumen der Tempelkollegien. Als makroperspektivische Narrative 
sind sie allerdings darauf ausgerichtet, möglichst allgemeingültige Charakteristika und 
möglichst generelle Entwicklungslinien herauszustellen. Zwangsweise bleiben hierbei 
gerade diejenigen Quellenpassagen unkommentiert, die sich nicht ohne Weiteres in das 
Großnarrativ fügen, und bleiben gerade diejenigen Fragen unbeantwortet, die sich auf 
sozialgeschichtlicher Ebene zur Komplexität und Dynamik der Lebenswelten stellen, in 
denen die historischen Akteure im Kleinen verortet waren. Die vorliegende Arbeit fokus-
siert in diesem Licht auf zwei thematische Schwerpunkte:

(1) Ihre Charakterisierung als lokale religiöse ‚Eliten‘ lässt leicht vergessen, dass die 
Mehrheit der Kultfunktionäre nur wenige Wochen eines Jahres mit dem Tempeldienst 

2	 Bagnall 1993, 267. Diese These hat er bereits in Bagnall 1988 formuliert und noch in Bagnall 2008, 
33–5 gegen neuerliche Kritik verteidigt.

3	 Freilich war Bagnall nicht der Erste, der die These vertrat: Schon Naphtali Lewis schrieb in seinem 
Überblickswerk zum römischen Ägypten, dass die Zahl der Kultfunktionäre in den Tempeln auf-
grund mangelnder öffentlicher Nachfrage beständig gesunken sei: „In Egypt, we observe, as one 
manifestation of the trend, a steady decline in the number of priests in the temples: the perquisites of 
the calling, dependent upon offerings by the public, were becoming less and less attractive“, Lewis 
1985, 98. Bagnalls Texte sind aber diejenigen, die in diesem Zusammenhang heute am häufigsten 
zitiert werden.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



3Entwicklung der Fragestellung

befasst war. Den Großteil der Zeit verbachten sie in anderen, weltlichen Erwerbsberei-
chen. Darüber hinaus bekleideten die einzelnen Kultfunktionäre innerhalb der Tempel 
unterschiedliche Ämter, die nach einer eigenen Hierarchie geordnet waren: Vorrechte, 
Vermögen und soziales Ansehen genossen also nicht alle Amtsträger in gleichem Maße. 
So ist in den Papyri und Ostraka zwar durchaus von wohlhabenden Amtsträgern zu lesen, 
die über ein großes Vermögen und beste Beziehungen bis hin zu den römischen Statt-
haltern verfügten. 4 Andererseits ist aber auch, und sogar weit häufiger als im anderen 
Fall, von solchen Tempeldienern zu hören, die sich als Tagelöhner verdingten, oder die 
sich in langjährige, teilweise mit körperlicher Gewalt ausgetragene Konflikte mit anderen 
Einheimischen verstrickten. Auf Ebene der Akteure ist also einerseits klar herauszuarbei-
ten, wann und mit welchen Mitteln sich die Amtsträger selbst als distinkte Gemeinschaft 
inszenierten. Andererseits ist zu zeigen, welchen Stellenwert die Identität als Tempeldie-
ner neben all den anderen Rollen einnahm, die die Akteure in ihrem Alltag jenseits der 
Tempelmauern ausfüllten.

(2) Wenn die Ursachen für den spätantiken Niedergang der ägyptischen Tempel tat-
sächlich in der frühen Kaiserzeit wurzeln sollten, dann müssen sich entsprechende ‚Kri-
sensymptome‘ dort bereits andeuten. Folgt man Bagnall, dann seien die Tempel durch 
Steuer- und Bodenreformen ökonomisch geschwächt worden, während die Amtsträger 
als Statusgruppe unter einer strengen Kontrolle sowie mangelnder staatlicher Förderung 
litten. 5 In jüngerer Zeit werden diese Ansichten jedoch verschiedentlich hinterfragt. 6 All 

4	 So etwa die Familie um Aurelios Ammon im Panopolis des vierten Jahrhunderts, cf. Trismegistos 
ArchID 31.

5	 Ein infolge der genannten Faktoren einsetzender ‚Niedergang‘ der Tempel wird in vielen Studien 
postuliert. Nur zur Illustration: In ihrem Überblickswerk zur ägyptischen Religion stellen Christi-
ane Zivie-Coche und Françoise Dunand fest: „Die Tempel sind also während der Kaiserzeit weit we-
niger unabhängig als in der Vergangenheit und spielen, besonders im Wirtschaftsleben, nicht mehr 
die wichtige Rolle, die sie in der Ptolemäerzeit innehatten“, Zivie-Coche und Dunand 2013, 364. 
Im einleitenden Kapitel zu dem zweibändigen Werk The Cambridge History of Egypt schildert der 
Ägyptologe Robert Ritner die Situation der Tempel und Kultfunktionäre in der Kaiserzeit als kon-
tinuierlichen Verfall: „Roman interference had crippled temple funding and marginalized the social 
role of the native priesthood and the written Demotic language“, Ritner 1998, 21. Auch im neuen 
Blackwell Companion ist von Thomasz Derda zu lesen: „As a result of Roman regulations, the temp-
les lost much of their economical power, while the priests, from the time of Augustus onwards, were 
subject to rigorous control of the state“, Derda 2019, 68. Beiträge von Andrew Monson und Gaëlle 
Tallet sind als weitere Beispiele zu nennen, wenngleich beide auch religiöse Wandlungsprozesse als 
mögliche weitere Faktoren in ihre Argumentation einbeziehen: Monson 2012, 219: „The full effect 
of Roman reforms may only have been realized in the long-term decline of Egyptian tempels and the 
consequent religious changes“; Tallet 2012b, 411: „These considerations [on oracle interpretation] 
relate to the historical context of Roman Egypt and the balance created between the temples and the 
imperial powers, beginning with Augustus and especially marked from the third century CE on. The 
drop in economic and political status that the temple institution had to cope with was certainly not 
accompanied by any loss of charismatic authority.“

6	 So bemerkt Andreas Winkler im Rahmen der Untersuchung demotischer Quittungen aus der Ver-
waltung des Soknebtynistempels, dass im Lichte seiner Quellen „fiscal conditions of the crocodile 
priesthood as a collective at Tebtunis and perhaps in some other localities as well had changed to the 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



4 Einleitung

diese Diskussionsbeiträge entbehren jedoch einer detaillierten Wissensbasis, auf die sie 
ihre Argumente stützen könnten: Mit welchen Problemsituationen, ob nun mensch- 
oder naturgemacht, sahen sich die ägyptischen Tempel überhaupt in der Kaiserzeit kon-
frontiert? Ist beispielsweise tatsächlich von einer ‚strengen Kontrolle‘ der Kulte durch 
römische Beamte zu sprechen? Und welche Strategien und Mittel setzten die Kollegien 
der Tempel diesen Schwierigkeiten entgegen? Schließlich ist nicht zu erwarten, dass die 
Amtsträger tatenlos zugesehen hätten, wenn sich ihre Tempelkassen und Kollegien leer-
ten. Denkbar wäre vielmehr, dass einige Tempel härter von Steuer- und Bodenreformen, 
Epidemien oder sonstigen überregionalen Phänomenen getroffen wurden als andere, und 
manches Kollegium erfolgreicher als ein anderes mit bestimmten Schwierigkeiten umzu-
gehen verstand. Einige Tempel steuerten vielleicht ganz ohne äußeres Zutun in eine Krise, 
etwa durch Missmanagement und Streitigkeiten in den eigenen Reihen; gerade diese letzt-
genannte Möglichkeit ist für die Kaiserzeit aber bislang nicht diskutiert worden. Am ein-
drücklichsten zeigt sich die Wissenslücke zur Entwicklung der Tempel unter römischer 
Herrschaft aktuell in dem Beitrag zu Cults, Creeds, and Clergy in a Multicultural Context 
in dem neu erschienenen Blackwell Companion to Greco Roman and Late Antique Egypt. 
Die Verfasser erklären dort unter der Überschrift „Stronger Control Under the Romans“ 
zunächst unter anderem, dass die Zulassung von Kandidaten zu Tempelämtern der tradi-
tionellen ägyptischen Kulte nun „more strictly“ als noch unter den Ptolemäern reguliert 
worden sei und die Tempeleinkünfte unter „careful control“ durch römische Beamte ge-
standen hätten. Zwar befänden sich die Tempel weiterhin in einer guten wirtschaftlichen 
Lage, aber dennoch heißt es:

„However, some cults suffered more than others from the strict rules and the lack of 
Roman investment in temple-building, such as the crocodile cults in the Fayum.“ 7

Weiterführend wird auf einen Aufsatz von Holger Kockelmann verwiesen. 8 Kockelmann 
konstatiert dort jedoch nur, dass sich in der späteren Kaiserzeit sehr wenige Hinweise auf 
Bautätigkeiten und Dekorationsarbeiten an den fayumischen Tempeln finden lassen; zu-

negative less dramatically than much scholarly literature suggests“, cf. Winkler 2015, 263. Die These 
von einer landesweiten Konfiszierung des Tempellandes durch Augustus stellt Andrew Connor in 
Frage, cf. Connor 2015, 87–102. Einwand gegen eine These des Niedergangs der Tempel seit Beginn 
der römischen Zeit äußerte ferner Livia Capponi; sie entwirft dabei jedoch ein ebenso fragwürdiges 
Bild, wonach die Tempel in der frühen und hohen Kaiserzeit sogar in noch größerer Blüte gestanden 
haben sollen als in ptolemäischer Zeit, cf. Capponi 2011, 523f.

7	 Vandorpe und Clarysse 2019, 415. Bei aller Kritik an dieser einzelnen Passage möchte ich anmerken, 
dass der hier zitierte Beitrag, aber auch die anderen Kapitel des Companions, in gelungener Weise 
und aus vielen innovativen Perspektiven einen Überblick über das ptolemäer- und römerzeitliche 
Ägypten bieten. Es ist nachvollziehbar, wenn einige Aspekte des religiösen Lebens auf dem gebo-
tenen Platz nur verkürzt dargestellt werden konnten. Umso mehr möchte ich den Verfassern dafür 
danken, dass sie mir auf diese Weise eine Gelegenheit geboten haben, die Relevanz der vorliegenden 
Arbeit zu unterstreichen.

8	 Kockelmann 2010.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



5Entwicklung der Fragestellung

sätzlich zitiert er Beiträge, die das Paradigma eines ‚Niedergangs‘ der ägyptischen Tempel 
seit römischer Zeit vertreten. Ob die fayumischen Tempel tatsächlich stärker unter rö-
mischer Herrschaft ‚gelitten‘ haben als andere ägyptische Heiligtümer, lässt sich daran 
jedoch nicht zeigen. Mehr noch stellt sich die Frage, ob die Tempel des Fayum überhaupt 
als einheitliche Gruppe betrachtet werden können, oder ob zwischen einzelnen Tempeln 
nicht ebenfalls unterschiedliche Entwicklungslinien zu erkennen sind. Auf Ebene der In-
stitutionen ist also zu erheben, mit welchen Krisen die Tempelkollegien im Laufe der Kai-
serzeit konfrontiert waren, wie sie diesen Situationen begegneten und welchen Einfluss 
lokale Standortfaktoren auf den Fortbestand einzelner Kollegien ausübten.

Die hier entwickelten Fragestellungen können keinesfalls umfänglich und allgemein 
für alle Regionen Ägyptens geklärt werden. Es ist aber möglich, sie exemplarisch an fünf 
Siedlungen zu besprechen: Bakchias, Narmuthis, Soknopaiu Nesos, Tebtynis und Thea-
delphia. Der triftigste Grund für die Auswahl dieser Orte ist ihre überaus gute schriftli-
che Überlieferungssituation: Mindestens zwei Drittel aller griechischen Urkunden zu den 
Amtsträgern ägyptischer Tempel der Kaiserzeit stammen von hier. 9 Aus Narmuthis, Sok
nopaiu Nesos und Tebtynis sind darüber hinaus umfangreiche Tempelarchive in ägypti-
scher Schrift überliefert. Neben der vorzüglichen Überlieferungslage stehen alle fünf Sied-
lungen schon seit Langem im Fokus internationaler Forschungsprojekte. 10 Infolgedessen 
gehören sie heute neben dem ebenfalls fayumischen Karanis, dem mittelägyptischen Oxy-
rhynchos und den oberägyptischen Gaumetropolen Hermupolis und Panopolis zu den 
am besten bekannten Siedlungen der Kaiserzeit. Der zeitliche Rahmen der Betrachtung 
erstreckt sich von augusteischer Zeit und damit dem Beginn der römischen Herrschaft bis 
in das frühe dritte Jahrhundert. Der Endpunkt wird in erster Linie von der Quellenlage 
vorgegeben, denn ab dieser Zeit ebben die papyrologischen und epigrafischen Zeugnisse 
aus den fünf Tempeln, aber auch aus den sie umgebenden Siedlungen, schlagartig ab.

Abgesehen von der Dokumentationslage ist den fünf Orten gemein, dass sie sich an 
der Peripherie des arsinoitischen Gaues befanden, große ägyptische Tempel beheimateten 
und die für die Region typischen Kulte um den Krokodilgott Sobek pflegten. Freilich 
erreichten sie nicht einmal annähernd die Größe von Städten wie Panopolis, Memphis, 
Theben oder gar Alexandria. Für ihre Region stellten sie dennoch bedeutende Unter-
zentren dar, da sie neben den Tempeln über weitere Institutionen wie Grapheion und 

	 9	 Diese Angabe von ‚zwei Dritteln‘ kann bloß einen Näherungswert darstellen, denn die genaue 
Verortung mancher Texte ist umstritten oder lässt sich nur vage eingrenzen. Die Annahme, dass 
etwa zwei Drittel der griechischen Texte zu ägyptischen Tempelkulten der Kaiserzeit auf die fünf 
genannten Siedlungen entfallen, stützt sich einerseits auf die Suche nach entsprechenden Begriffen 
und Stichworten im Papyrological Navigator auf Papyri.info. Andererseits spiegelt sich dieses Ver-
hältnis auch in der Forschungsliteratur wider: So trug beispielsweise Carmen Messerer in ihrer Dis-
sertation über die ägyptischen Tempel in der Kaiserzeit (Messerer 2013) insgesamt etwa 180 Papyri 
zusammen, von denen circa 120 aus den Tempeln der fünf hier genannten Siedlungen stammten 
(mehr als 50 davon aus Soknopaiu Nesos).

10	 Um Wiederholungen zu vermeiden, wird an dieser Stelle auf eine ausführliche Darstellung des For-
schungsstandes verzichtet. Stattdessen ist der Forschungsstand in den ‚Grundlagen‘ dieser generel-
len Einleitung sowie in den Einleitungen der jeweiligen Kernkapitel beschrieben.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



6 Einleitung

Kornspeicher, Maßvorrichtungen, Bäder und Befestigungen sowie über spezialisierte 
Produktionszweige und eine nennenswerte Bevölkerungszahl verfügten. 11 Aufgrund 
ihres ähnlichen Lebens- und Verwaltungskontextes sowie der überaus ergiebigen Quel-
lenlage bieten sich Bakchias, Narmuthis, Soknopaiu Nesos, Tebtynis und Theadelphia 
also besonders für ein Studium der Situation der ägyptischen Tempel in den ersten drei 
Jahrhunderten römischer Herrschaft an. Die vorliegende Arbeit wird sich intensiv mit 
den Amtsträgern und Tempeln der Sobek-Kulte dieser Orte befassen, um ein regional 
kohärentes, mikrohistorisch detailliertes Bild von ihrer Situation zu gewinnen.

Methodisches Vorgehen und Gliederung

Konzeptionell sieht sich die vorliegende Arbeit den Grundsätzen der Mikrogeschichte 
verpflichtet. Ihren Ursprung hat die Mikrogeschichte in der Erforschung der Frühen 
Neuzeit und der Moderne. Im Fokus dieser Schule stehen sehr detaillierte Betrachtungen 
einzelner Personen oder kleiner Gemeinschaften. Die Handlungen und Äußerungen der 
Akteure werden dabei stets mit größeren gesellschaftlichen Phänomenen und Entwick-
lungen in Bezug gesetzt. Mit diesem Vorgehen sollen makroperspektivische Großnarrati-
ve besser veranschaulicht, hinterfragt, oder auch um neue Facetten bereichert werden. 12 
Im Kontext der vorliegenden Studie bedeutet mikrohistorisches Arbeiten, die Wahrneh-
mungsperspektiven und Handlungsspielräume der Tempeldiener und ihrer Familien in 
einzelnen Siedlungen zu beleuchten. Die dabei gewonnenen Einsichten werden mit den 
eingangs entworfenen, makroperspektivischen Fragestellungen in Bezug gesetzt.

In der Regel setzt das mikrohistorische Arbeiten eine sehr dichte Dokumentationslage 
zu einzelnen Akteuren voraus, etwa in Gestalt seitenlanger Gerichtsakten und Tagebü-
cher oder Bänden voller zusammenhängender, wirtschaftlicher Daten. Deutlich fragmen-
tarischer und verstreuter zeigt sich dagegen das Quellencorpus der vorliegenden Arbeit. 
In der Konsequenz bedeutet das, dass der Fokus dieser Studie nicht auf einer einzigen 
Person, einer Familie oder einem Tempelkollegium liegen kann, sondern ein größeres Ge-

11	 Zur Klassifizierung von Siedlungsstrukturen nicht nur nach der Bevölkerungsgröße, sondern 
auch nach der Präsenz funktionaler Einrichtungen als ‚tertiäre urbane Zentren‘, cf. Mueller 2006, 
99–104.

12	 Musterbeispiele mikrohistorischer Arbeit sind unter anderem Carlo Ginzburgs Studie über den itali-
enischen Müller Menocchio aus dem 16. Jahrhundert, der die göttliche Schöpfung mit der Käseher-
stellung verglich und darüber von der Inquisition verhört wurde (Ginzburg 2013), Hans Medicks Ab-
handlung über die Lebens- und Wirtschaftsweise der Bewohner des württembergischen Weberortes 
Laichingen zwischen 1650 und 1900 (Medick 1997) sowie Robert Darntons Untersuchung über ein 
‚großes Katzenmassaker‘, verübt von Lehrlingen einer Druckerei im Paris der 1730er Jahre (Darnton 
2010). Grundlegende Beiträge zur Diskussion der mikrohistorischen Forschungsmethode bieten fer-
ner unter anderem Medick 1989; Ginzburg 1993; Lüdtke 2007. Mit einigem zeitlichen Abstand zogen 
die Historiker Otto Ulbricht und Achim Landwehr in einem Interview Bilanz zu den Möglichkeiten, 
Errungenschaften und Grenzen der Mikrogeschichte, cf. Mocek et al. 2010.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



7Methodisches Vorgehen und Gliederung

biet und ein längerer Zeitraum in die Betrachtung einzubeziehen ist. Zwangsläufig geht 
damit ein Kernelement der Mikrogeschichte verloren, namentlich die minutiöse Nacher-
zählung der Lebenswege einzelner Akteure, denn diese lassen sich in antiken Quellen nur 
schlaglichtartig beleuchten. Trotzdem bewahrt sich die vorliegende Arbeit den Charak-
ter einer mikrohistorischen Untersuchung, da ihr Schwerpunkt weiterhin darauf liegt, 
die Akteursperspektive unter Berücksichtigung möglichst aller verfügbaren Quellen zu 
beleuchten. Dieser Ansatz erlaubt, die ägyptischen Tempeldiener in ihren lokalen Kon-
text zu setzen und somit die Vielfalt, mitunter aber auch in der Widersprüchlichkeit ihrer 
Erfahrungen und Handlungen nachzuzeichnen, ohne dadurch zwangsläufig ein neues 
generalisierendes Großnarrativ zu eröffnen.

Anstatt das Material nach topografischer oder chronologischer Abfolge aufzuarbei-
ten, wird eine thematische Gliederung verfolgt, in welche die historischen Zeugnisse je 
nach Eignung einbezogen werden. Die zentralen Fragen zum Status der Tempeldiener 
und ihrer Lokalspezifika werden hierzu in vier Teilaspekte gegliedert: (1) Endogamie und 
Namengebungspraktiken in den Familien der Amtsträger, (2) Interaktions- und Partizi-
pationsebenen zwischen Kultspezialisten und Klienten, (3) säkulare Verdienstmöglich-
keiten, alternative Karrierewege und wirtschaftliche Bedeutung der Tempeldiener in 
ihren dörflichen Gemeinschaften sowie (4) Ursachen, Aushandlung und Konsequenzen 
von Konfliktsituationen. Die Erforschung dieser Aspekte erfordert ein breites Spektrum 
methodischer Zugänge, quantitative und qualitative Methoden wechseln sich dabei ab. 
Näheres wird in den jeweiligen Kapiteleinleitungen dargelegt.

Das erste Kapitel widmet sich der Frage, inwiefern sich die Familien der Amtsträger 
eines Tempels überhaupt als Angehörige einer von der übrigen Landbevölkerung oder 
sogar von anderen Tempelkollegien distinkten Gruppe verstanden. Dabei geht es nicht 
um den genuinen Unterschied zwischen steuerlich privilegierten, religiös reglementierten 
Kultspezialisten auf der einen Seite und ihren Klienten auf der anderen Seite, sondern es 
geht um die Formierung lokal- und amtsspezifischer Identitäten, die sich insbesondere an 
den sehr speziellen, mit der ortseigenen Theologie verknüpften Namen der Amtsträger 
und ihrer Familienmitglieder ablesen lassen. Näher zu beleuchten sind dabei unter an-
derem die Beobachtungen, dass einige orts- und tempelspezifische Namen im Laufe der 
Kaiserzeit aus der Prosopografie der Orte verschwanden oder manche Kultfunktionäre 
gar unter lateinischen Namen auftraten.

Im zweiten Kapitel verlagert sich der Fokus auf die Interaktionsebene zwischen den 
Kultspezialisten und ihren Klienten. Zentral ist hier einerseits die Frage, in welchen kon-
kreten Situationen und unter welchen Gesichtspunkten Kultanhänger, Stifter, Pilger und 
andere Personen am Kultbetrieb partizipierten oder religiöse Dienstleistungen der Tempel 
in Anspruch nahmen. Andererseits ist aufzuarbeiten, inwiefern sich die Tempel der Sobek-
Kulte am Rande des Fayum auf eine in der Kaiserzeit zunehmend hellenisierte Gesellschaft 
sowie auf ein touristisches Publikum einstellten. Die Diskussion dieser Fragen beinhaltet 
eine Betrachtung der sozialen Funktionen der Tempel, beispielsweise in ihrer Bedeutung 
hinsichtlich der Zeitstrukturierung und Umverteilung von Ressourcen innerhalb der 
Kultgemeinschaften, aber auch bezüglich des Angebots divinatorischer Dienstleistungen 
und der Rolle der Tempelarchitektur als Projektionsfläche für wohlhabende Stifter. Er-

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



8 Einleitung

forscht werden diese und weitere Aspekte im Rahmen dreier Szenarien: bei kollektiv be-
gangenen Festen und öffentlichen Opferhandlungen, bei der individuellen Konsultation 
von Astrologen und Orakeln sowie bei der Anbringung spontaner Anbetungsinschriften, 
aber auch geplanter, monumentaler Stiftungen im Bereich der Tempelbezirke.

Ganz gleich wie beliebt öffentliche Feste oder wie gefragt religiöse Dienstleistungen 
waren: Nur die wenigsten Amtsträger konnten ihren Jahresverdienst allein aus den anfal-
lenden Pfründen bestreiten, zumal die rangniederen Funktionäre lediglich einige Monate 
des Jahres im Tempel dienten. Ob die kultbezogenen Ämter der Tempel für ihre Inhaber 
eine wirtschaftliche Last oder ein Segen waren, bemaß sich also auch daran, inwiefern der 
Dienst im Tempel andere Erwerbsmöglichkeiten nicht beeinträchtigte oder sich Kompe-
tenzen aus dem Kultbetrieb sogar für andere Berufe nutzbar machen ließen. Da die Amts-
träger das Schreiben erlernten und bisweilen administrative Aufgaben im Tempelbetrieb 
versahen, läge die Vermutung nahe, dass sie sich unter anderem als Notare in Grapheia 
oder als Verwalter auf Landgütern verdingten. In diesem Sinne beleuchtet das dritte Ka-
pitel, welchen weltlichen Erwerbsmöglichkeiten die Tempeldiener in der übrigen Zeit des 
Jahres nachgingen, welche alternativen Erwerbsperspektiven sich ihnen boten und wel-
che Schlüsselpositionen sie abgesehen von ihrer kultspezifischen Rolle möglicherweise 
durch säkulare Berufe in der Dorfgemeinschaft besetzten. In diesem Zuge ist auch zu 
erörtern, wie attraktiv der Dienst im Tempel im Vergleich zu anderen Erwerbsmöglichkei-
ten war, die sich im Laufe der Kaiserzeit für die junge Bevölkerung ländlicher Regionen 
eröffneten. Ein abschließender Exkurs zur Rolle der Kultfunktionäre und ihrer Familien 
in lokalen Kreditgeschäften rundet das Kapitel ab, denn Darlehen, Pränumerationskäu-
fe und ähnliche Transaktionen nahmen im Wirtschaftsleben der dörflichen Gemein-
schaften eine wichtige Funktion ein. Als Akteure traten hier wiederholt Amtsträger der 
ägyptischen Tempel in Erscheinung. Ob sie in lokalen Kreditgeschäften eine Sonderrolle 
spielten, ist zu klären.

Kapitel vier behandelt schließlich Konfliktsituationen, in die die ägyptischen Kultspe-
zialisten verstrickt waren. Auseinandersetzungen führten sie unter anderem mit staatli-
chen Behörden, etwa um die Durchsetzung von Privilegien, aber auch mit Einheimischen 
und sogar mit Amtskollegen. Das Studium dieser Szenarien erweist sich insofern als auf-
schlussreich, als dass Interessenssphären und Machtverhältnisse zwischen den Streitpar-
teien zutage treten. Im Zentrum steht die Frage, welche Handlungsspielräume und Stra-
tegien den Amtsträgern der Tempel zur Durchsetzung und Wahrung ihrer Interessen zur 
Verfügung standen oder in welchen Punkten sie ihren Kontrahenten unterlegen waren. 
Wie sich dabei zeigen wird, konnten sich die Tempelkollegien gegen staatliche Behörden 
zum Teil besser zur Wehr setzen als gegen einheimische Akteure; mitunter machten sie 
sich die staatlichen Instanzen sogar für ihre eigenen Interessen dienstbar. So manche in-
terne Streitigkeit konnte den Fortbestand eines Tempels insofern weitaus stärker bedro-
hen als etwa ein Konflikt mit Lokalbehörden.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



9Begriff liches

Begriffliches

Generell soll vermeiden werden, von ‚Priestern‘ zu sprechen, wenn das Personal der ägyp-
tischen Tempel gemeint ist. Stattdessen werden Begriffe wie beispielsweise ‚Amtsträger‘, 
‚Kultfunktionäre‘, ‚religiöse Spezialisten‘ und Ähnliches bevorzugt. Ausgenommen da-
von ist allein der Untertitel der vorliegenden Monografie, bei dessen Wahl Erwägungen 
zur bibliografischen Schlagwortsuche eine Rolle gespielt haben. Die Wahl der Termino-
logie spiegelt die Entscheidung wider, das Credo des linguistic turn ernst zu nehmen und 
darauf hinzuweisen, dass der Begriff des ‚Priesters‘ und seine Äquivalente in den großen 
europäischen Sprachen das Konzept der ägyptischen Kultfunktionäre nicht adäquat be-
schreiben. Denn während sich der Begriff des ‚Priesters‘ (und seiner Äquivalente) von 
den griechischen beziehungsweise lateinischen Termini des ‚Ältesten‘ (Priester, priest, 
prêtre) und des ‚Geweihten‘ (sacerdote) ableitet, waren die Amtsträger der ägyptischen 
Kulte primär einem Konzept der Reinheit verpflichtet, was sich bereits in ihren zentralen 
Tempelritualen zeigt: Zutritt zum Allerheiligsten der Tempel war nur denen erlaubt, die 
‚rein‘ (wꜥb) waren. 13 Die größte Gruppe der Kultfunktionäre niederen Ranges, die sich 
den alltäglichen Ritualen widmete, trug demgemäß den Amtstitel der ‚Reinen‘ (wꜥb.w). 
Der leitende Kultfunktionär wiederum war der ‚Diener des Gottes‘ (ḥm-nṯr), kein Diener 
der menschlichen Gemeinschaft. 14 Doch schon in den griechischsprachigen Textzeugen 
erfährt der Sprachgebrauch einen Bruch, indem die Texte gemeinhin von ‚ἱερεῖς‘ oder 
von dem ‚προφήτης‘ sprechen, wenn wꜥb.w und ḥm-nṯr gemeint sind. Vor diesem Hin-
tergrund ist es zweckmäßig, möglichst der Sprache der Quellentexte zu folgen, oder auf 
abstrakter Ebene von ‚Amtsträgern‘, ‚Kultfunktionären‘ und dergleichen zu sprechen – 
nicht aber von ‚Priestern‘. 15

Eine Vorbemerkung verdienen außerdem die Begriffe des ‚Einheimischen‘ und des 
‚Städters‘, die im Laufe der Arbeit verwendet werden. Zur Zeit der Eroberung Ägyptens 
durch Octavian lebten bereits seit mehr als drei Jahrhunderten Griechen im Land, die sich 
mit den einheimischen Ägyptern verheirateten oder neben ihnen wohnten. Gerade das 
Fayum, das die Ptolemäer großflächig als Siedlungsraum erschlossen hatten, bot den Ve-
teranen des Diadochenreiches und deren Nachkommen eine neue Heimstätte. 16 Es wäre 
daher nicht angemessen, alle Einwohner der hier betrachteten Siedlungen auf Basis eines 
topografisch-ethnischen Konzepts als ‚Ägypter‘ zu bezeichnen. Auch der Rückgriff auf 
zeitgenössische juristische Begriffe hat seine Tücken. So hatte das römische Rechtssystem 
die Bevölkerung zunächst in unterschiedliche Statusgruppen eingeteilt: in jene, die als 
‚Römer‘ das römische Bürgerrecht besaßen; in jene, die als Bürger Alexandrias oder der üb-

13	 Zum Reinheitskonzept in der ägyptischen Religion cf. Quack 2013.
14	 Zu dem konzeptionellen Bedeutungsunterschied cf. Zivie-Coche und Dunand 2013, 351f.
15	 Natürlich betrifft die Problematik des Sprachgebrauches weitere nicht dem ägyptischen Kontext 

entlehnte Begriffe, zum Beispiel das ‚Kollegium‘, die ‚Pfründen‘, den ‚Tempelbezirk‘, die ‚Prophe-
tie‘ oder die ‚Prozessionsstraße‘, von der ‚Familie‘ ganz zu schweigen. Diese Problematik vermag die 
vorliegende Arbeit nicht aufzulösen, die Vermeidung des Begriffes ‚Priester‘ soll aber wenigstens 
auf die Schwierigkeiten im Sprachgebrauch aufmerksam machen.

16	 Zur Niederlassung griechischsprachiger Siedler im Fayum cf. Mueller 2006, 166–73.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



10 Einleitung

rigen griechischen πόλεις registriert waren; sowie in peregrini oder ‚Ägypter‘ als Bewohner 
des übrigen Landes, wobei innerhalb dieser Gruppe die Einwohner der Gaumetropolen, 
die in den Gymnasien registrierten Griechen, die ‚6475 Siedler des Fayum‘ sowie die Amts-
träger der ägyptischen Kulte einen privilegierten Status besaßen. Erst mit dem Erlass der 
Constitutio Antoniniana im Jahr 212 erhielten alle freien Einwohner des Imperium Roma-
num das römische Bürgerrecht. 17 Folgt man den Rechtsbegriffen, dann wären fast alle in 
dieser Arbeit erwähnten Akteure erst als ‚peregrini‘ und ab 212 als ‚Römer‘ zu bezeichnen. 
Zweckmäßiger ist hingegen eine Orientierung an der Quellensprache, wonach sich die 
Einwohner der Dörfer am Rand des Fayum beispielsweise in Urkunden und Inschriften 
als ‚N.N. aus dem Dorf XY‘ zu erkennen gaben, die Angehörigen der Tempelkollegien 
gegebenenfalls zusätzlich als ‚N.N. aus dem Dorf XY, von denen aus dem Tempel des Got-
tes YZ‘. Personen, die in den hier betrachteten Siedlungen wohnhaft waren, werden hier 
folglich als ‚Einheimische‘ bezeichnet. In Kontakt mit den Einheimischen standen solche 
Menschen, die als Einwohner der Gauhauptstädte oder Alexandriner registriert waren, 
und als Großgrundbesitzer oder Investoren und Stifter gegenüber der Dorfbevölkerung 
auftraten. Verallgemeinernd werden diese Personen als ‚Städter, ‚Bewohner der Gauhaupt-
stadt‘, ‚Großgrundbesitzer‘ oder mit ähnlichen Begriffen bezeichnet.

Schon mehrfach ist der Begriff der ‚Elite‘ angeklungen. Ungeachtet des langen Re-
zeptionsweges und der damit verbundenen Implikationen in der Soziologie 18 werden der 
Elitenbegriff und verwandte Konzepte in den Altertumswissenschaften meist dazu ver-
wendet, Akteure zu bezeichnen, von denen angenommen wird, dass sie aufgrund ihrer 
Schichtzugehörigkeit über außergewöhnlich viel materielles oder symbolisches Kapital 
verfügten und mithilfe dessen, obwohl in der Unterzahl, ihre Umwelt dominierten, zu-
weilen unter Verfolgung einer gemeinsamen Agenda. Zu den ‚Eliten‘ zählt man in diesem 
Sinne beispielsweise adlige Familien, Großgrundbesitzer, Veteranen und leitende Kult-
funktionäre, wobei die einen auch die anderen sein können. 19 Ein Elitenbegriff, der die 
historischen Akteure von vornherein als besonders handlungsmächtig einstuft, nur weil 
sie einer bestimmten Gruppe, Schicht oder Klasse angehörten, wird hier aber abgelehnt. 
Stattdessen sollen situationsbezogene Analysen zeigen, welche Handlungsspielräume 
einzelnen Kultfunktionären im konkreten Fall offenstanden. Der Vorteil dieses Ansatzes 
besteht darin, dass die Darstellung der Akteure nicht a priori durch die Erwartungshal-
tung geprägt ist, dass die Zugehörigkeit zu einem Tempelkollegium den religiösen Amts-
trägern einen weitreichenden Handlungsspielraum in dörflichen Gemeinschaften eröff-
nete. Vielmehr rücken die die individuellen Handlungsoptionen und Strategien einzelner 
Akteure in einem hierarchisch komplexen sozialen Umfeld in den Blick.

17	 Zur Einteilung der Bevölkerung nach juristischen Kategorien cf. Jördens 2012, 249–57.
18	 Für eine Einführung zur soziologischen Elitenforschung cf. Imbusch 2003, grundlegend auch 

Schluchter 1963.
19	 Für ein Beispiel sei auf die Tagung des Münchner Zentrums für Antike Welten am 13. und 14. Juli 

2017 unter dem Titel Antike Eliten im Vergleich hingewiesen. Zum Programm nebst weiterführen-
der Literatur siehe Kröss 2017.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



11Grundlagen I – Ägyptische Tempel und ihre Amtsträger

Grundlagen I – Ägyptische Tempel und ihre Amtsträger

Zwei Überlegungen sprechen dafür, hier eine kurze Einführung zu den Amtsträgern 
der ägyptischen Tempelkulte voranzustellen: Zum einen gehört das Studium der religi-
ösen Institutionen Ägyptens nicht zum basalen Kanon der Alten Geschichte, zum an-
deren ist die Ägyptologie in den hier relevanten Themenfeldern in den letzten Jahren 
und Jahrzehnten zu neuen Erkenntnissen gelangt. Um die Leser aus verschiedenen Fach-
richtungen in denselben Kenntnisstand zu setzen, seien folgende Schwerpunkte in aller 
gebotenen Kürze zusammengefasst: die allgemeinen Aufgaben der Kultspezialisten, das 
Sakralrecht, das Aufnahmeverfahren für Tempelkollegien, das Dienstsystem und die 
Hierarchie des Personals, die Frage nach Frauen als Amtsträgerinnen sowie die Sichtbar-
keit der Tempeldiener in dokumentarischen Quellen.

Die alltäglichen Aufgaben der Amtsträger im Kultbetrieb bestanden hauptsächlich 
darin, die Hallen ihrer Tempel rituell zu reinigen und den Göttern unter der Einhaltung 
komplexer Handlungsabläufe Opfergaben darzubringen. Zu Festtagen veranstalteten 
die Tempelkollegien zudem öffentliche Prozessionen, bei denen sie Schreine mit Statu-
etten und Tiermumien der jeweiligen Götter durch die Reihen der Kultanhänger tru-
gen. Daneben boten die Tempeldiener allerlei divinatorische Dienste an, unter anderem 
Orakelgebung, die Berechnung von Horoskopen oder die Anfertigung rituell wirksamer 
Amulette. Des Weiteren bewahrten die Kultfunktionäre den reichen Schatz literarischen, 
divinatorischen, ritualbezogenen, naturwissenschaftlichen und medizinischen Wissens, 
der in den Tempelarchiven ruhte. Das sogenannte Thot-Buch zeugt von der Arbeit der 
Schreiber im ‚Haus des Lebens‘ (pr-ꜥnḫ), wo entsprechende philologische und bibliothe-
karische Arbeiten stattfanden. 20 Für das Sozialleben essentiell waren die Dienste der Tem-
pelkollegien ferner im Bestattungswesen und im Seuchenschutz, relevant waren sie aber 
auch für lokale Wirtschaftszweige, beispielsweise als Abnehmer von Waren wie Textilien 
oder Öl, aber auch als Pachtherren. 21

Die ausführlichste Quelle zum Sakralrecht unter römischer Herrschaft stellt aus 
Sicht der griechischen Papyri der sogenannte Gnomon des Idios Logos dar. Dabei handelt 
es sich um einen in Paragraphen geordneten Katalog zu erb-, steuer-, sakral- und status-
rechtlichen Vorschriften, die in die Zuständigkeit des Prokurators des Idios Logos (einer 
Sonderkasse für staatliche Einnahmen) fielen. Auszugsweise ist diese Sammlung in zwei 
Abschriften überliefert, die sich Gaubehörden für den amtlichen Gebrauch anfertigen 
ließen: in einem kurzen Fragment aus Oxyrhynchus sowie in einem längeren Papyrus aus 

20	 Zum ‚Haus des Lebens‘ überblicksweise Stadler 2015, 189–91.
21	 Was das Bestattungswesen betrifft: Zu den χοαχύται (Spendern von Trankopfern im Totenkult) 

cf. Pestman 1992; zu ταριχευταί (Einbalsamiern) aus dem ptolemäischen Hawara cf. Trismegistos  
ArchID 145 und Trismegistos ArchID 359; zu Bestattungsritualen allgemein auch Zivie-Coche 
und Dunand 2013, 479–574; zum Seuchenschutz bei Mensch und Tier cf. Quack 2005d, 67 bezüg-
lich der Passagen im Buch vom Tempel, ferner Osing und Rosati 1998, 189–215 anhand des Manu-
als PSI inv. I 73+P.Carlsberg 463 (Tebt., 1./2. Jh.); zur Tempelwirtschaft aus Sicht tempelinterner, 
demotischer Urkunden cf. unter anderem Lippert und Schentuleit 2005a und Winkler 2015. Zur 
Tempelökonomie aus Sicht der griechischen Urkunden cf. Connor 2015.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



12 Einleitung

Theadelphia. 22 Zugangsvoraussetzungen zu Tempelämtern, Rechte und Pflichten einzel-
ner Ämter, aber auch Regelungen zur erblichen oder käuflichen Weitergabe von Amtspo-
sitionen werden in den Paragraphen 71–97 behandelt. 23 Neben diesem sehr ausführlichen 
Vorschriftenkatalog hat sich außerdem das Fragment eines Amtseides für Tempeldiener 
auf einem griechischen Papyrus aus Oxyrhynchos erhalten. Demnach schwor der Amts-
anwärter unter anderem, ‚unreine‘ Speisen und Orte zu meiden, keine intimen Beziehun-
gen zu Frauen zu pflegen, Tieren nicht den Kopf abzuschlagen und keine wollene Klei-
dung zu tragen. Wie Joachim Quack zeigt, enthält das Buch vom Tempel, eine Art Manual 
für das Idealbild eines ägyptischen Tempels, direkte parallelen zu den Formulierungen 
des Eides, der ägyptische Text darf also als Vorlage für den griechischen Eid angesehen 
werden. 24 Es ist anzunehmen, dass auch die im Gnomon des Idios Logos verzeichneten sa-
kralrechtlichen Regeln, darunter zum Beispiel der Paragraph 95, wonach ἱερεῖς in Prozes-
sionen nicht vor παστοφόροι gehen dürfen, auf solchen älteren, ägyptischen Regelwerken 
beruhen. 25 Aus Tebtynis ist neben dem Buch vom Tempel der demotische Papyrus PSI 
inv. D 102 überliefert, eine kaiserzeitliche Abschrift einer Sammlung kultbezogener Vor-
schriften aus persischer Zeit. 26 Die Publikation des Buches vom Tempel sowie des Papyrus 
PSI inv. D 102 wird zeigen, inwiefern sich die kaiserzeitlichen griechischen Belege zum 
Sakralrecht auf ältere ägyptische Vorlagen stützen.

Grundlegende Voraussetzungen, um in ein Tempelkollegium aufgenommen zu wer-
den, waren die leibliche Abstammung von Kultfunktionären (sowohl väterlicher- als auch 
mütterlicherseits), die vor Amtsantritt vollzogene Beschneidung sowie die Kenntnis der 
ägyptischen Schrift und der Ritualhandlungen. Die Aufnahme neuer Amtsträger über-
wachte seit etwa 120 n.Chr. der neu als Prokurator eingesetzte Archiereus. Die kindlichen 
und jugendlichen Amtsanwärter mussten diesem römischen Beamten eine Bescheini-
gung über ihre Abstammung erbringen, in einer Leibesvisitation ihre Gesundheit un-
ter Beweis stellen und schließlich zeigen, dass sie die ägyptische Schrift lesen konnten. 
Erst dann erteilte der Archiereus den Eltern der Kandidaten die Erlaubnis, ihre Kinder 
beschneiden zu dürfen und mit dem weiteren Aufnahmeprozedere fortzufahren. Im-
plementiert wurde dieses Antragsverfahren wohl vor dem Hintergrund des bereits un-
ter Domitian und Nerva im Imperium Romanum verhängten ‚Kastrationsverbots‘, das 
Kaiser Hadrian infolge des jüdischen Diasporaaufstandes (115–117) noch verschärft hatte. 
Von diesem Verbot erwirkten die ägyptischen Kultspezialisten eine Ausnahme, weil die 
Beschneidung auch in ihrer Religion praktiziert wurde und im Sinne der kultbezogenen 

22	 P.Oxy. XLII 3014 (Oxyrhynchos, 1. Jh.); BGU V 1210 (Thead., nach 149).
23	 Für eine Kommentierung der Passagen cf. Uxkull-Gyllenband 1934, 77–98. Die das Sakralrecht 

betreffenden Paragraphen sind neu ediert in Messerer 2017, 29–51.
24	 P.Wash.Univ. II 71 (Oxyrhynchos, 2. Jh.). Für eine Neuedition mit Überblick zum Forschungsstand 

cf. Messerer 2017, 67–78. Bezüglich der Parallelen zum Buch vom Tempel cf. Quack 1997. Vorbe-
richte zum Buch vom Tempel gibt Quack 2005a; Quack 2005b; Quack 2005c; Quack 2005d.

25	 Wie unter anderem Sandra Lippert bemerkt, erwecken die sakralrechtlichen Passagen im Gnomon 
des Idios Logos den Eindruck, auf ältere ägyptische Regelwerke zurückzugehen, cf. Lippert 2012, 
133. Der Nachweis hierüber muss allerdings noch erbracht werden.

26	 Für einen Vorbericht cf. Wespi 2016.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



13Grundlagen I – Ägyptische Tempel und ihre Amtsträger

Reinheitsvorschriften eine der körperlichen Grundvoraussetzungen darstellte, um das 
Allerheiligste des Tempels betreten und dort Rituale vollziehen zu dürfen. 27

Wie viele Kandidaten die Kollegien in ihre Reihen aufnahmen, wurde offenbar von 
Tempel zu Tempel anders festgelegt, denn die Größe der Kollegien schwankte von Ort 
zu Ort zwischen einigen Dutzend und weit über einhundert Amtsträgern. Gelegentlich 
begegnen dabei Brüder als Amtskollegen. 28 Höhere Ämter wie die Prophetie, die stets 
nur eine Person bekleiden konnte, gingen entweder Kraft Erbrechts vom Vater auf den 
Sohn über, oder sie wurden verkauft. Bezüglich der Vererbung erwähnen Passagen im 
Buch vom Tempel, dass bei der Verfügbarkeit mehrerer Kandidaten die Eignung über ihre 
Einsetzung entscheiden sollte. 29

Um sich offiziell als Amtsträger zu registrieren, mussten die Tempeldiener eine Be-
stallungsgebühr (εἰσκριτικόν) an die Amtskasse des Idios Logos abführen. Woran sich 
die Höhe des εἰσκριτικόν bemaß, ist unklar: Die Höhe der Gebühr war abhängig von 
dem entsprechenden Amt, schwankte aber auch von Tempel zu Tempel. So belief sich das 
εἰσκριτικόν für den Rang des ἱερεύς in Bakchias auf 12 Drachmen, in Tebtynis für den-
selben Rang auf 52 Drachmen. 30 Möglicherweise schwankte die Gebühr sogar innerhalb 
eines Tempelkollegiums für gleiche Amtspositionen in verschiedenen Filialheiligtümern: 
Beispielsweise vermerkt eine kurze Notiz, die wohl den Tempel von Soknopaiu Nesos be-
trifft, dass drei Angehörige des Tempelkollegiums für „Prophetien und Lesonien“, die sie 
von ihren Vätern geerbt hatten, eine Antrittsgebühr von 76 Drachmen zahlen mussten. 31 
Demgegenüber erläuterten die Amtsträger des Soknopaiostempels in einem Rechtsstreit 
um die Besetzung des Filialheiligtums in Nilopolis, dass sich das εἰσκριτικόν für die 
dortige Prophetie auf 65 Drachmen und 1 Obole, für das Amt des Lesonen aber auf 12 

27	 Zur Einführung eines Kontrollverfahrens unter Aufsicht des Archiereus cf. Jördens 2014, 136–46. 
Zum ‚Kastrationsverbot‘ der römischen Kaiser und einer unter Hadrian möglicherweise erweiter-
ten Auslegung als Verbot der Beschneidung cf. ferner Schäfer 1981, 38–50.

28	 So finden sich gleich zwei Brüderpaare im Kollegium des Tempels des Soknobkonneus in Bakchias 
(P.Bacch. 1, Z. 23–6; Bakch., Juli/Aug. 116). Ausweislich der Angaben in einem Darlehensvertrag 
waren die drei Brüder Pakebkis, Onnophris und Sarapammon gleichermaßen ἱερεῖς des Tempels 
von Tebtynis (P.Tebt. II 390; Tebt., 4. Nov. 167). Die demotischen Abrechnungen aus der Verwal-
tung des Soknopaiostempels, die derzeit im Rahmen des ANR-DFG-geförderten Projekts Dime­
Data: Online Platform for Editing Roman Period Accounts from the Soknopaios Temple in Dimê (Fa­
yum) von Ägyptologen der Universitäten Bordeaux und Würzburg ediert werden, zeigen ebenfalls, 
dass mehrere Brüder nebeneinander im Tempel dienen konnten: So listet der unpublizierte Papyrus 
P.Vindob. D 6b recto Kol. 3 die Mitglieder der vierten Phyle des Soknopaiostempels auf, darunter 
mehrere Geschwisterpaare, einmal sogar drei Brüder desselben Vaters. Der Text wird auf der On-
line-Editionsplattform DimeData publiziert werden. Für die Mitteilung darüber Danke ich Maren 
Schentuleit.

29	 Zu Auswahlverfahren für höhere Ämter nach dem Buch vom Tempel cf. Quack 2005a, 98–101.
30	 Für eine Diskussion des Forschungsstandes zum εἰσκριτικόν cf. Knudtzon 1946, 94–107 und Kruse 

2002, 719–28, jetzt auch Messerer 2017, 195–200. Für die Höhe der Gebühr in Tebtynis, cf. P.Tebt. 
II 298 (Tebt., 29. Jul. 108), für Bakchias unter anderem P.Bacch. 2 (Bakch., 11. Aug. 171).

31	 P.Vindob.Tand. 21 (S.N.?, 1. Jh.).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



14 Einleitung

Drachmen belaufe, macht zusammen 77 Drachmen und 1 Obole. 32 Hochrangige Ämter, 
die nicht Kraft Erbrechts von einem Amtsinhaber an seine Nachkommen weitergegeben 
wurden, mussten durch einen zusätzlichen Kaufpreis erworben werden, der ebenfalls an 
die Amtskasse des Idios Logos zu entrichtend war (siehe Kapitel 4.1.4).

Die kultbezogenen und administrativen Aufgabenbereiche in den Tempeln waren 
im Einzelnen so vielfältig, dass man ihnen eine eigene Arbeit widmen müsste. 33 Statt-
dessen werden hier aber nur jene Funktionäre vorgestellt, die im Verlauf dieser Studie 
einen Auftritt haben: Der ranghöchste Kultfunktionär, dem überdies ein ganzes Fünftel 
der Tempeleinnahmen als Pfründen zustanden, war der ‚Diener des Gottes‘ (ḥm-nṯr / 
προφήτης); berechtigt zur Vertretung dieses Amtsträgers war der für das Schmücken der 
Götterbilder verantwortliche ‚Bekleider‘ (mnḫ / στολιστής); der im jährlichen Turnus neu 
gewählte ‚Schreiber der wꜥb.w‘ (sẖ nꜣ wꜥb.w) fungierte dagegen gewissermaßen als obers-
ter Buchhalter des Tempels und überblickte in dieser Rolle das Rechnungswesen. 34 Zu 
den Verwaltungsorganen zählte auch das mit staatlichen Behörden in Kontakt stehende 
Gremium der der ‚Ältesten der ἱερεῖς‘ (πρεσβύτεροι ἱερέων), das sich aus den Vorstehern 
der fünf Phylen zusammensetzte (dazu im Folgenden). Die im Ägyptischen als ‚Reine‘ 
(wꜥb.w) bezeichneten Mitglieder der Phylen wurden in den griechischen Papyri und Ost-
raka bevorzugt als ἱερεῖς ausgewiesen. Abgegrenzt davon waren die ‚Torwächter‘ (ỉrỉ.w-ꜥ ꜣ / 
παστοφόροι), die nach den dokumentarischen Belegen Hilfsdienste im Tempel ausführ-
ten, darunter Botengänge, die Verwahrung von Schlüsseln für die ἱερεῖς oder auch den 
Schutz vor Tieren. 35 Im engeren Sinne sind die ‚Torwächter‘ also nicht als Kultfunktionä-
re, sondern als Hilfspersonal derselben anzusehen. Im Rahmen dieser Arbeit verdienen 
sie trotzdem die gleiche Aufmerksamkeit wie die wꜥb.w und höherrangige Amtsträger der 
Tempel, weil sie im weiteren Sinne an den Kulthandlungen beteiligt waren und in den 
Texten zum Tempelbetrieb gelegentlich als Akteure genannt werden. Für einen allgemei-
nen Überblick über die griechischen und ägyptischen Amtstitel in ägyptischen Tempeln 
sei auf das entsprechende Kapitel in dem neulich von Katelijn Vandorpe herausgegebenen 
Blackwell Companion to Greco Roman and Late Antique Egypt verwiesen, für eine Dar-

32	 P.Vindob.Bosw. 1 (Nilopolis, nach 87). Siehe zu diesem Konflikt Kapitel 4.1.4.
33	 Eine aus der administrativen Praxis erschlossene Übersicht über Amtstitel und Funktionen des 

Tempelpersonals in römischer Zeit bieten Lippert und Schentuleit 2006b, 15–24 am Beispiel des 
Tempelkollegiums von Soknopaiu Nesos. Wie das Amt des Lesonen (mr-šn, λεσῶνις) zeigt, konn-
ten sich Zuständigkeiten einzelner Funktionäre im Lauf der Geschichte wandeln. So traten die Le-
sonen in ptolemäischer Zeit als Vorsteher der Tempel gegenüber staatlichen Behörden auf. In der 
Kaiserzeit waren sie dann für die Erhebung bestimmter Steuern aus dem Umfeld der Tempel ver-
antwortlich, während die ‚Leiter‘ (ἡγούμενοι) und ‚Ältesten‘ (πρεσβύτεροι) repräsentative Aufgaben 
übernahmen (cf. für die repräsentativen Gremien des Soknopaiostempels Schentuleit 2015 und für 
den Tempel von Tebtynis Winkler 2016). In koptischen Texten des sechsten bis achten Jahrhun-
derts bezeichnete man dann die Vorsteher ländlicher Gemeinden mitunter als Lesonen (ⲗⲁϣⲁⲛ), cf. 
Berkes 2017, 83–7; 122–5, siehe auch Kapitel 4.1.3.3.

34	 Zu den Aufgaben des ‚Schreibers der Priester‘ mit Angabe von Belegstellen cf. Lippert und Schen-
tuleit 2006b, 18f.

35	 Eine umfassende Besprechung der Belegstellen, des Aufgabenspekturms und der bisher geläufigen, 
irrtümlichen Deutung der ‚Torwächter‘ als ‚Schreinträger‘ leisten Quack und Hoffmann 2014.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



15Grundlagen I – Ägyptische Tempel und ihre Amtsträger

stellung der Amtsträger der ägyptischen Krokodilkulte im Speziellen wiederum auf die 
jüngst publizierte Habilitation von Holger Kockelmann. 36 Eine detaillierte Beschreibung 
der Amtstitel und ihrer Funktionen im Tempelbetrieb wird in Zukunft außerdem Joa-
chim Quacks Edition des Buches vom Tempel bieten.

Während des Tempeldienstes war den Kultfunktionären ein Verhaltenskodex aufer-
legt, der unter anderem das Tragen weißer Leinengewänder, die Rasur der Körperbehaa-
rung, das Fasten bis zum Abend und das Schlafen in beleuchteten Zellen vorschrieb. 37 
Obwohl ihr Leben somit in mancherlei Hinsicht dem der Mönche glich, 38 die seit dem 
vierten Jahrhundert erste christlichen Klöster in Ägypten gründeten, bestand zwischen 
beiden Kreisen doch ein grundlegender Unterschied: Der Dienst an den Götterbildern 
war für die Amtsträger der ägyptischen Kulte gemeinhin eine Teilzeitaufgabe, denn die 
Tempelkollegien waren in Gruppen eingeteilt, ägyptisch sꜣ.w und griechisch φυλαί ge-
nannt, die sich im monatlichen Turnus abwechselten. Seit dem Dekret der Synode von 
Kanopus im Jahre 238 v.Chr. dienten in jedem ägyptischen Tempel fünf solcher Phylen, 
zuvor waren es vier. 39 Jeder der Phylen stand ein πρεσβύτερος vor, sodass jeder Tempel 
fünf πρεσβύτεροι ἱερέων zählte. Ein wꜥb war gemäß dem Rotationsprinzip der Phylen im 
Ergebnis nur für zwei bis drei Monate pro Jahr dazu verpflichtet, an den Ritualhandlun-
gen mitzuwirken.

Für die Verpflegung der Amtsträger kamen die Tempel auf: Im Rahmen der täglichen 
Rituale entnahmen die Kultfunktionäre ihrem Kornspeicher beispielsweise Korn und 
buken daraus Brote, die sie zunächst ihren Göttern darbrachten. Am Abend verzehrten 
sie die Laibe dann selbst. Den Prozess des Darreichens und anschießenden Verzehrs der 
Gaben bezeichnet die Ägyptologie als ‚Opferumlauf‘. Neben den Broten waren unter 
anderem Wein, Fleisch, Räucherwerk und Salben für die Verpflegung der Götterbilder 
vonnöten. 40 Die Logistik zum Erwerb, Transport und Einlagern der Waren organisier-
te ein ganzer Stab an Mitarbeitern. Die in Zukunft unter anderem von dem genannten 
deutsch-französischen Projekt DimeData zu erwartenden Texteditionen werden in dieser 
Frage einen wertvollen Beitrag leisten.

Frauen sind in den Personallisten und Verwaltungsdokumenten der römerzeitlichen 
Tempel der hier betrachteten Siedlungen bislang nicht als Amtsträger bezeugt. Finden 
sich in den dokumentarischen Zeugnissen doch einmal Frauen unter tempelbezogenen 
Amtstiteln, etwa als ἱέρειαι, sind solche Befunde auf drei mögliche Umstände zurück-
zuführen: (1) Die Frau hatte das Amt von einem männlichen Verwandten geerbt; dann 
konnte sie es zwar nicht selbst ausüben, aber entweder verpachten oder innerhalb der Fa-
milie weitergeben. (2) Nach ägyptischer Gepflogenheit wurden Frauen bisweilen mit den 

36	 Vandorpe und Clarysse 2019, 416–8; Kockelmann 2017, 555–87.
37	 Für einen Überblick über die rituellen Pflichten der Tempeldiener cf. Zivie-Coche und Dunand 

2013, 351–4.
38	 Den Vergleich zog Zauzich 2014, 141f. angesichts entsprechender Regularien, die auf demotisch-

griechischen Ostraka aus Narmuthis überliefert sind.
39	 Zur Einrichtung der fünften Phyle cf. Pfeiffer 2004, 238–41.
40	 Einen Überblick über Rituale und Liturgien der ägyptischen Kulte geben Zivie-Coche und Du

nand 2013, 331–45. Für die Krokodilkulte im Speziellen cf. Kockelmann 2017, 495–511.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



16 Einleitung

Berufsnamen und Amtstiteln ihrer Väter und Ehemänner angesprochen. (3) Es handelt 
sich um eine Falschlesung des Titels oder eine Fehlinterpretation des Namens, da eini-
ge ägyptische Namen sowohl für Männer als auch für Frauen gebräuchlich waren. Das 
soll freilich nicht heißen, dass Frauen komplett von den Handlungen im Tempel ausge-
schlossen waren, denn wie sich aus Ritualtexten erschließen lässt, wirkten sie durchaus 
als Musikerinnen oder Tänzerinnen am Prozessionsgeschehen mit. Zudem ist bezeugt, 
dass Frauen heilige Tiere pflegten. 41 Da sich die vorliegende Arbeit allerdings weniger auf 
Ritualtexte und eher auf dokumentarische Quellen stützt, geraten Frauen im Kultdienst 
hier in Ermangelung entsprechender Zeugnisse nicht näher in den Blick; als Ehefrauen, 
Mütter, Schwestern und Töchter der Amtsträger aber durchaus.

Daraus ergibt sich schließlich die Frage, wie sichtbar die männlichen Amtsträger der 
Tempel in den vorliegenden Texten sind. Klar als Kultfunktionäre zu erkennen geben sie 
sich natürlich in Dokumenten aus der Tempelverwaltung. Auch in Zensuslisten, die den 
steuerrechtlichen Status der verzeichneten Personen feststellen, verzeichnen kultbezoge-
ne Titel. Doch wie verhält es sich mit Kaufverträgen, Votivinschriften oder Petitionen? 
In solchen Fällen gibt es keine Garantie, dass ein Tempeldiener als solcher gekennzeich-
net wurde, sofern sein Titel nicht unmittelbar den Sachverhalt betraf. Vielmehr lag es 
im Erachten der Schreiber und selbstredend in den Erfordernissen des Formulars, welche 
Daten man zur Identifizierung von Personen notierte. Fanden kultrelevante Titel in grie-
chischen Urkunden Erwähnung, dann in der Regel unter dem Sammelbegriff des ‚ἱερεύς‘. 
Selten sind präzisere Beschreibungen wie ‚ἱερεύς καὶ στολιστής‘ oder ‚ἱερεύς δ φυλῆς‘ zu 
finden. Eine Ergänzung des Quellencorpus stellen insofern die demotischen Papyri und 
Ostraka dar, die weitere und teilweise präzisere Amts- und Berufsbezeichnungen enthal-
ten. Allerdings ist von diesen Texten ebenfalls keine Einheitlichkeit zu erwarten, da je 
nach Kontext verschiedene Titel, Amts- und Berufsbezeichnungen zur Sprache kamen: 
Beim einem notariell beurkundeten Hauskauf andere als in einer Vereinbarung mit dem 
Tempelkollegium, in Privatbriefen andere als in Grabinschriften, Petitionen oder Pro-
zessakten. 42 Wie ferner aus Familienarchiven ersichtlich wird, wurden die Amtstitel einer 
Person nie konsequent in allen Texten erwähnt. So bleibt festzuhalten, dass viele Kult-
funktionäre jenseits ihrer Ämter auf ewig inkognito bleiben werden.

Grundlagen II – Die Siedlungen am Rande des Fayum

In Form eines großen, grünen Lindenblattes erstreckt sich das Fayum über die mittelä-
gyptische Wüste westlich des Nil, etwa 90 Kilometer südwestlich des modernen Kairo be-
ziehungsweise des antiken Memphis gelegen. Die Ägypter nannten die Region einst ‚Süd-

41	 Zur Rolle von Frauen im Tempelbetrieb und den Schwierigkeiten bei der Interpretation der Quel-
len, auch unter Verweis auf weiterführende Literatur, cf. Schentuleit 2018 und Schentuleit 2019, 
353f.

42	 Zum Gebrauch von Titeln in ägyptischen Texten cf. Depauw 2014, 83–7; Johnson 1998, 1393–5.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



17Grundlagen II – Die Siedlungen am Rande des Fayum

licher See‘ (sy-rsy), ab der Zeit des Neuen Reiches dann ‚Seeland‘ (pꜣ-ym). Die Ptolemäer 
und Römer kannten das Gebiet als Arsinoites (Ἀρσινοίτης) nach Arsinoë II., der Gattin 
Ptolemaios’ II., unter dessen Herrschaft in der Region durch Kultivierungsmaßnahmen 
bis zur Mitte des 3. Jh. v.Chr. viele Siedlungen neu- oder wiedergegründet wurden. 43 Der 
seit arabischer Zeit geläufige Name für die Region, al-Fayyûm, ist abgeleitet von der wie-
der im Ägyptischen wurzelnden, koptischen Vokabel für ‚See‘ (je nach Dialekt ⲡⲉⲓⲟⲙ, ⲫⲓⲟⲙ 
oder ⲡⲓⲁⲙ). 44 Die in einer geologischen Senke befindliche Region, in deren Nordteil sich 
der große Qarunsee befindet (von antiken Autoren noch ‚Moerissee‘ genannt), stellt in 
vielerlei Hinsicht einen besonderen Untersuchungsraum dar. Etwas Besonderes ist das 
Fayum nicht nur, aber auch deshalb, weil es in der Vormoderne nur während der Flut 
über einen Nebenarm des Nil mit Frischwasser versorgt wurde und den Rest des Jahres in 
erster Linie mit den Vorräten aus Reservoirs und Brunnen auskommen musste; 45 weil die 
Bewohner einen regionalspezifischen Dialekt sprachen, der unter anderem durch Lamb-
dazismus geprägt war; 46 und auch, weil hier ein Kult um den Krokodilgott Sobek prakti-
ziert wurde, der auf einer in sich geschlossenen, regionalen Ausprägung der ägyptischen 
Theologie beruhte, festgehalten im sogenannten Buch vom Fayum. 47 Gewissermaßen am 
Übergang vom Stil zur Spreite des Lindenblattes lag eine Stadt, die seit pharaonischer 
Zeit Schedet hieß, unter den Ptolemäern dann wahlweise Krokodilopolis oder Ptolemais 
Euergetis genannt wurde, in römischer Zeit gelegentlich auch den Namen Arsinoë oder 
Arsinoiton Polis trug und heute schließlich als Medinet el-Fayum bekannt ist. Die Gau-
hauptstadt war das politische und religiöse Zentrum der Region, die in der Kaiserzeit als 
νομός in drei μερίδες unterteilt war: Die Herakleidu Meris im Osten, die Themistu Meris 
im Westen und die Polemonos Meris im Süden (siehe Abb. 1). 48

Als wahre Schatzgrube für die Altertumswissenschaften erwiesen sich die Siedlungen 
am Rande des Fayumbeckens, die zunächst im Zuge der ptolemäischen Landnahme neu 
oder wiedergegründet wurden, sechs bis sieben Jahrhunderte später teilweise aufgege-
ben wurden und erst in der Neuzeit wieder ans Tageslicht traten. Griechische Papyri aus 
diesen Orten werden bereits seit mehr als einem Jahrhundert publiziert und liegen, wie 
bereits erwähnt, in einem beachtlichen Umfang vor. Seit den letzten Jahren erzielt die Be-
arbeitung der ägyptischen Textzeugen große Fortschritte, während die Ruinen der Sied-
lungen von Archäologen untersucht werden. Eine internationale und interdisziplinäre 
Konferenzreihe widmet sich zudem seit beinahe zwanzig Jahren dem Austausch zur For-

43	 Die Landnahme im Fayum begann wohl bereits unter Ptolemaios I. und dauerte bis zur Herrschaft 
Ptolemaios’ III. in der Mitte des dritten Jahrhunderts v.Chr. an, cf. Mueller 2006, 149–51.

44	 Eine ausführliche Etymologie des Namens und weiterführende Verweise auf andere Namen des 
Gaues bieten die Einführungstexte des Fayum Project: https://www.trismegistos.org/fayum/fay-
um2/gen_name.php (Zugriff 30.03.2020).

45	 Zum fayumischen Bewässerungssystem, seiner Verwaltung und Implikationen für den Lebens-
rhythmus der ansässigen Bevölkerung cf. Haug 2015.

46	 Zu dem Lokaldialekt cf. R. Kasser, s.v. ‚Fayyumic‘, in: Copt.Enc. VIII, 124–31.
47	 Siehe zum fayumischen Sobek-Kult ausführlicher unten Kapitel 2, Einl.
48	 Allgemein zur politischen Unterteilung der Region in μερίδες cf. Derda 2006, 8–23. Zur Geschichte 

und religiösen Bedeutung der Gauhauptstadt cf. weiterführend Kockelmann 2017, 361–75.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7

https://www.trismegistos.org/fayum/fayum2/gen_name.php
https://www.trismegistos.org/fayum/fayum2/gen_name.php


18 Einleitung

schung über das Fayum. 49 Im Folgenden sei ein Überblick über die hier behandelten Sied-
lungen hinsichtlich ihrer Geschichte sowie zu aktuellen Forschungsprojekten gegeben.

Bakchias (Kom Umm el-Atl)

In der Herakleidu Meris im Nordosten des Fayum gelegen, zählt Bakchias zu den Neu- 
oder Wiedergründungen in der Zeit der ptolemäischen Landnahme im dritten Jahrhun-
dert v.Chr. 50 In der Kaiserzeit gehörte der Ort zu den größeren Siedlungen der Region, 
immerhin mit eigenem γραφεῖον, öffentlichem Bad, Verteidigungsmauer und mehreren 
Tempelgebäuden. Die lokale Wirtschaft war unter anderem mit der Weinproduktion be-
fasst. In nächster Nachbarschaft befanden sich nur wenige Kilometer südwestlich Ka-
ranis und südöstlich Philadelphia. Über die Zusammensetzung der Lokalbevölkerung 

49	 Lippert und Schentuleit 2005b; Capasso und Davoli 2007; Lippert und Schentuleit 2008; Arlt und 
Stadler 2013; Quenouille 2015; Chaufray et al. 2018. Zwar außerhalb dieser Reihe, aber ebenso rele-
vant sind Capasso und Davoli 2012; Capasso und Davoli 2015.

50	 Für einen Überblick über die Siedlungsgeschichte des Ortes cf. Pernigotti 2014b, 28–38.

Abb. 1: Fayum mit den drei Merides, größeren Siedlungen und Kanälen. Hervorgehoben sind die 
fünf Orte am Rand des Fayum, deren Tempelkollegien im Folgenden untersucht werden. 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



19Grundlagen II – Die Siedlungen am Rande des Fayum

lassen sich keine Aussagen treffen, was unter anderem daran liegt, weil keine langen Steu-
erlisten vorliegen, die eine Erhebung vereinfachen würden. Bis zum fünften Jahrhundert 
verschob sich der Siedlungsraum gen Süden in Richtung eines Kanals. Fortan standen 
nicht mehr die Tempel im Zentrum der Siedlung, sondern eine Kirche und, soweit sich 
ersehen lässt, wohl auch eine Klosteranlage. Die papyrologische Überlieferung kommt in 
dieser Zeit gleichwohl zum Erliegen. Wie lange der Ort nach dem fünften Jahrhundert 
noch bewohnt war, lässt sich nicht sagen. 51

Archäologisch lassen sich in Bakchias inzwischen vier Tempel nachweisen, in denen 
nach den papyrologischen Quellen insbesondere mehrere Manifestationen des Kroko-
dilgottes Sobek verehrt wurden. Für die Kaiserzeit sind dabei zwei anscheinend separat 
organisierte Kollegien greifbar, die mit dem lokalen Sobek-Kult verbunden waren: Ein 
Kollegium, das ausweislich der griechischen Papyri dem Tempel des Gottes Soknobkon-
neus zugeordnet war, und ein Kollegium, das dem Soknobraisis diente. 52 Beide Kollegien 
zählten nach einer behördlichen Liste im frühen zweiten Jahrhundert insgesamt 61 ἱερεῖς 
und παστοφόροι, ihre Zahl nahm im Laufe des Jahrhunderts jedoch ab. 53 Über Kultfunk-
tionäre aus Bakchias ist zuletzt im Jahre 217/218 zu lesen. 54

Was die Quellenlage und aktuelle Forschungsaktivitäten betriff, lässt sich Folgendes 
festhalten: Die Tempelanlagen von Bakchias dienten den späteren Bewohnern als Stein-
bruch und sind deshalb bis auf die Grundmauern abgetragen, entsprechend schwierig ge-
staltet sich die archäologische Spurensuche. Was die Schriftquellen anbelangt, sind keine 
längeren Inschriften aus ptolemäischer und römischer Zeit erhalten. Papyri und Ostraka, 
die die Tempel betreffen, entfallen fast ausschließlich auf das zweite Jahrhundert, dabei 
handelt es sich hauptsächlich um Personal- und Inventarlisten sowie um Eingaben an 
Behörden, die somit einen Eindruck von der Situation der beiden Kollegien im Ort ver-
mitteln. 55 Seit einiger Zeit erforschen Archäologen der Universität Bologna das Areal von 
Bakchias und bereichern den Quellencorpus durch Funde neuer Texte und Objekte. 56

51	 Für einen Überblick über die Entwicklung der Siedlung in der Kaiserzeit cf. Giorgi 2014, 62–5. Zur 
spätantiken Siedlung ferner Buzi 2014a; Buzi 2014b.

52	 Zu den Tempeln cf. Rossetti 2014; zu den ansässigen Sobek-Kulten cf. Kockelmann 2017, 385–90.
53	 BGU XIII 2215, Kol. 2, Z. 7–9 (Ars., 113/114), zur Entwicklung des Tempelkollegiums siehe Kapi-

tel 1.3.3.1.
54	 P.CtYBR inv. 905 QUA (Bakch., 217/218), publiziert in Benaissa 2016, 214–6.
55	 Zu den Personallisten cf. Knudtzon 1946, 83–93 und Gilliam 1947, 191–8.
56	 Für einen Überblick zu den Grabungen im Bereich der Tempel cf. Strassi und Ghiretti 2011; zu 

Zeugnissen des religiösen Lebens in Bakchias auch Pernigotti 2014a. Weitere Grabungsberichte 
sind Rossetti 2013; Pernigotti 2009; Pernigotti 2008a; Pernigotti 2008b; Rossetti 2008; Pernigotti 
2005; Pernigotti et al. 1999.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



20 Einleitung

Narmuthis (Medinet Madi)

Im Süden des Fayum befinden sich die Ruinen von Narmuthis, einem Ort, der bereits 
zur Zeit der ersten systematischen Besiedlung der Region unter Pharao Amenemhet III. 
im Mittleren Reich (um 1800 v.Chr.) 57 gegründet worden war und in der Kaiserzeit zur 
Polemonos Meris zählte. Nach einem Steuerregister aus dem zweiten Jahrhundert n.Chr. 
waren fast 3000 Männer in Narmuthis wohnhaft, 58 die Gesamtbevölkerungszahl müss-
te daher mehr als doppelt so hoch gewesen sein. Entsprechend weit ausgedehnt war der 
Siedlungsraum, der neben hunderten Wohnhäusern einen großen Platz mit Kolonnade 
und diverse Vereinshäuser umfasste. In der Zeit vom vierten bis zum sechsten Jahrhun-
dert erweiterte sich die besiedelte Fläche des Ortes gen Süden, wo sich unter anderem die 
Überreste zweier Kirchen fanden. Im siebten oder achten Jahrhundert gaben die Bewoh-
ner den Ort auf. 59

Im Herzen der Siedlung lag ein ausgedehnter Tempelbezirk mit einem seit pharaoni-
scher Zeit bestehenden Hauptheiligtum, an dessen Rückseite in ptolemäischer Zeit ein 
großer Gegentempel angefügt wurde. Ein separates Heiligtum, das wohl ebenfalls zum 
Sobek-Kult zählte, befand sich direkt südöstlich vor dem Tempelbezirk. 60 Narmuthis lag 
in einer äußerst fruchtbaren Region, was sich auch im lokalen Pantheon ausdrückte: Seit 
pharaonischer Zeit wurde hier die in Schlangengestalt dargestellte Erntegöttin Renenutet 
(griechisch Thermuthis oder Ermuthis) verehrt, der die Siedlung wohl auch ihren Namen 
verdankt: in seiner demotischen Schreibung lautet der Ortsname ‚Stadt der Renenutet‘. 61 
Neben Renenutet wurde im Ort zunächst der Gaugott Sobek von Schedet verehrt, der 
seit ptolemäischer Zeit offenbar gegen einen lokalen Gott Sokonopis in den Hintergrund 
trat. 62 Über die Zahl und Organisationsstruktur der in Narmuthis dienenden Kultfunk-
tionäre lässt sich allerdings kaum etwas sagen: Die Tempelliste BGU XIII 2215 aus dem 
frühen zweiten Jahrhundert nennt zwar die Tempel des Sokonopis und der Ermuthis (ali-
as Renenutet), doch die Angabe zur Personalstärke der dort registrierten Amtsträger ist 
verloren. Da in demselben Dokument auch für Bakchias zwei Tempelkollegien zugleich 
genannt werden (siehe oben), ließe sich davon ausgehen, dass in Narmuthis, ähnlich wie 
in Bakchias, zwei verschiedene Kollegien die Kultdienste versahen. 63 Die in den Papyri, 
Ostraka und Inschriften greifbaren Akteure lassen sich jedoch nicht spezifisch einem 
Kollegium zuordnen. Die Textzeugen zum Tempelbetrieb verstummen im frühen drit-
ten Jahrhundert.

57	 Unter der Herrschaft von Pharao Amenemhet III. wurde das Fayum durch den Bau eines Damm- 
und Kanalsystems als Siedlungs- und Wirtschaftsraum erschlossen, cf. überblicksweise D. Arnold, 
s.v. ‚Fajjum‘, in: Lex.Äg. II, 87–93.

58	 BGU XX 2862 (Ars., 2. Jh.).
59	 Zur Siedlungsgeschichte cf. Bresciani und Giammarusti 2012, 23–32; 159; 165–95.
60	 Zur Tempelarchitektur cf. Bresciani und Giammarusti 2012, 75–105; 167–72.
61	 Zur Herleitung und Schreibung des Ortsnamens cf. Gallo 1992, 127.
62	 Zu den lokalen Sobek-Kulten cf. Kockelmann 2017, 406–12.
63	 BGU XIII 2215, Kol. 2, Z. 15–7 (Ars., 113/114), cf. Menchetti 2008, 21f.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



21Grundlagen II – Die Siedlungen am Rande des Fayum

Narmuthis steht im Fokus mehrerer Forschungsvorhaben. So haben archäologische 
Grabungen der letzten Jahrzehnte viele Erkenntnisse zu Aufbau und Funktion der Tem-
pelbauten zutage gebracht. 64 Auch Papyrusfunde kann der Ort in nicht geringer Zahl 
vorweisen, allerdings sind darin, wie erwähnt, nur wenige Erwähnungen über die Amts-
träger der Tempel verzeichnet. Von besonderem Wert ist dagegen der Fund tausender 
Tonscherben in zwei Gebäuden auf dem Tempelbezirk, dem sogenannten ‚Haus der 
Ostraka‘ und dem ‚Haus des Anubis‘. Die Ostraka enthalten Notizen in demotischer, 
griechischer und zweisprachiger Beschriftung und datieren größtenteils aus der zweiten 
Hälfte des zweiten Jahrhunderts. Die Bearbeitung und Publikation dieser Textzeugen, 
die von Schultexten über Ritualnotizen bis hin zu Memoranda und Petitionen reichen, 
ist in den letzten Jahren weit vorangeschritten. 65 Hier nicht von Belang, aber weiterfüh-
rend erwähnenswert, ist der Bestand manichäischer Manuskripte in koptischer Schrift, 
die von dem religiösen Leben im spätantiken Narmuthis künden. 66

Soknopaiu Nesos (Dime)

Obwohl der Ort aufgrund seiner markanten Lage (ein weithin sichtbares Plateau inmitten 
der Wüste nördlich des Moerissees) wohl bereits seit frühester Zeit menschliche Besucher 
anlockte, wurde die Siedlung von Soknopaiu Nesos nach bisherigem Kenntnisstand erst 
im Rahmen des ptolemäischen Besiedlungsprogrammes in der Mitte des dritten Jahrhun-
derts v.Chr. gegründet. Am äußersten Ende des fayumischen Bewässerungssystems und 
abseits fruchtbarer Felder gelegen, stellt sich der Siedlungsplatz als landwirtschaftlich un-
geeignet dar, Karawanenhandel und Kamelzucht bildeten daher wohl die ökonomischen 
Standbeine des Dorfes. Ackerbau betrieben die Nesioten vor allem auswärtig, etwa in den 
Siedlungen Apias und Herakleia am gegenüberliegenden Ufer des Moerissees. Aufgrund 
dieser Rahmenbedingungen zeichnete Andrea Jördens jüngst das Bild eines Dorfes, das 
in ptolemäischer Zeit wiederholt verlassen wurde und erst mit Beginn der römischen 
Epoche in eine Phase dauerhafter Besiedlung übertrat. Die Verstätigung der Siedlung in 
römischer Zeit trotz aller genannten Widrigkeiten sei, so Jördens, insbesondere auf die Be-
liebtheit der lokalen Kulte und Feste zurückzuführen, die als Attraktionen Kultanhänger 
und Touristen anziehen und somit den ansässigen Familien der Kultfunktionäre weitere 
Einkommensquellen erschlossen haben könnten. Infolge der Antoninischen Pest, die in 
den 170er Jahren das Imperium Romanum heimsuchte, sowie aufgrund sich wandelnder 

64	 Einschlägige Grabungsberichte sind unter anderem Bresciani und Giammarusti 2012; Bresciani 
2010; Bresciani 2009; Bresciani 2007; Bresciani 1997/1998; Bresciani 1968.

65	 Einen Überblick zum Forschungsstand und Hinweise auf weiterführende Literatur geben Vandor-
pe und Verreth 2015a; Vandorpe und Verreth 2015b. Für die Übermittlung der noch unpublizierten 
Dissertation von Angiolo Menchetti (Menchetti 2008) über Ostraka aus dem Tempelbezirk von 
Narmuthis danke ich Claudia Maderna-Sieben.

66	 Für einen Überblick hierzu cf. Richter 2005.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



22 Einleitung

Sehgewohnheiten des Festpublikums seien Tempel und Siedlung um 230 jedoch abermals 
aufgegeben worden. 67 Archäologische Spuren deuten darauf hin, dass der Tempelbezirk 
in der Spätantike kurzzeitig erneuter menschlicher Nutzung unterlag, wenngleich sich 
die Art der Nutzung nicht genauer bestimmen lässt. 68

Spätestens nach der Eroberung Ägyptens durch Octavian, vielleicht auch schon un-
ter den letzten Ptolemäern, wurde der Tempelbezirk im Norden der Siedlung massiv er-
weitert. 69 Imposant geriet auch die Prozessionsstraße, die von dem Tempelbezirk, dem 
höchtgelegenen Punkt der Siedlung, auf ihrem Weg gen Süden auf eine Höhe von mehr 
als drei Metern über das Bodenniveau anstieg, um das natürliche Gefälle des Plateaus 
auszugleichen. Der Ort, der jenseits des Tempelbezirkes keine größeren Baustrukturen 
besaß, wurde durch diese Straße in zwei Hälften geteilt, die nur durch Tunnel und über 
Treppen miteinander verbunden waren. 70 Doch nicht nur architektonisch prägte der 
Sobek-Kult den Ort: Die Zahl der in Soknopaiu Nesos registrierten Amtsträger belief 
sich nachweislich auf bis zu einhundertsechzig Personen. In Anbetracht der zur gleichen 
Zeit vergleichsweise geringen Einwohnerzahl von kaum eintausend Bewohnern im späten 
zweiten Jahrhundert möchte man meinen, der Ort wäre fast nur von den Familien des 
Tempelpersonals bevölkert gewesen. 71 Organisiert waren diese Kultfunktionäre als Kol-
legium des Tempels des Soknopaios; daneben sind hier sowie in den auswärtigen Filial-
heiligtümern weitere Sobek- und Isis-Manifestationen mit einem eigenen Kult bezeugt. 72

Die laufenden Ausgrabungen in Soknopaiu Nesos konzentrieren sich primär auf das 
Areal des Tempelbezirks und fördern Gebäudestrukturen, Objekte und Textzeugen zu-
tage. 73 Für die vorliegende Arbeit besonders wertvoll sind die demotischen Papyri und 

67	 Ausführlich zu dieser Darstellung Jördens 2018a; Jördens 2018b; Vorüberlegungen und eine Dis-
kussion anderer Theorien zur Aufgabe der Siedlung sind ferner in Jördens 2005, 54–6 zu finden.

68	 Für eine Schilderung der archäologischen Funde cf. Davoli 2014b, 53.
69	 Zur architektonischen Entwicklung des Tempelbezirks cf. unter anderem Davoli 2014b; Davoli 

2012; Davoli 2007.
70	 Für eine ausführliche archäologische Studie zur Prozessionsstraße cf. Minaya 2012.
71	 Zur Zahl der Kultfunktionäre anhand demotischer Zeugnisse cf. Lippert und Schentuleit 2006a, 

21–3; auf Basis griechischer Belege Clarysse 2005b, 22. Zur Bevölkerungszahl cf. Clarysse 2005b, 
21f. Archäologisch sind jedoch bis zu 500 Gebäudestrukturen fassbar, die theoretisch weit mehr 
Einwohnern Platz geboten hätten, cf. Davoli 2010, 59f. Vor diesem Hintergrund schlägt Andrea 
Jördens vor, dass diese Strukturen zur Unterbringung von Pilgern und Touristen gedacht gewesen 
sein könnten, cf. Jördens 2018a, 261 mit Anm. 40.

72	 Zu den Sobek- und Isis-Manifestationen vor Ort cf. Kockelmann 2017, 376–81.
73	 Für einen aktuellen Überblick zum Forschungsstand sei auf die Arbeiten des am Centro di Studi 

Papirologici der Universität von Lecce angesiedelten Soknopaiu Nesos Project verwiesen. Zur Gra-
bungs- und Editionsgeschichte Capasso 2015; Davoli 2015; Chaufray 2015; Stadler 2012a; Jördens 
2005. Die jüngeren Ausgrabungen sind kontinuierlich dokumentiert in Davoli 2016; Davoli 2015; 
Davoli 2014b; Davoli 2012; Davoli 2010; Davoli 2008; Davoli 2007; Davoli 2005. Zur Architek-
tur auf Grundlage dokumentarischer und kultbezogener Texte auch Lippert 2015; Stadler 2012b; 
Stadler 2007; Daris 2007. Parallel zu den von Archäologen aus Lecce betriebenen Ausgrabungen 
verfolgen Wissenschaftler an der Universität Leiden das Projekt Text in Context: Recontextualising 
the Papyri from Roman Soknopaiou Nesos / Dimê (Fayyum, Egypt), das den Fundkontext der 1931/32 
von der Universität Michigan bei Grabungen entdeckten Papyri rekonstruieren soll.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



23Grundlagen II – Die Siedlungen am Rande des Fayum

Ostraka, die den Kult sowie die Tempelverwaltung aus interner Sicht dokumentieren. 74 
Griechische Urkunden, die sowohl aus dem Tempelbezirk wie aus dem übrigen Sied-
lungsbereich stammen und in großer Zahl publiziert sind, beleuchten neben der Interak-
tion zwischen dem Kollegium des Soknopaiostempels und den römischen Behörden auch 
das Alltagsleben der Kultfunktionäre und ihrer Familien.

Tebtynis (Tell Umm el-Boreigat)

Am südlichen Rand des Fayumbeckens lag Tebtynis, eine weitere Neu- oder Wiedergrün-
dung der frühen Ptolemäerzeit. Der Ort befand sich in einer Region mit sehr fruchtbarem 
Ackerboden, denn hier war die Ernte sogar zweimal innerhalb einer Wachstumsperiode 
möglich. 75 Dieser natürliche Reichtum lockte spätestens in der Kaiserzeit wohlhabende 
Römer, Alexandriner und Bewohner der Gauhauptstädte in die Region, um in Grundbe-
sitz zu investieren. In der römischen Epoche sind für den Siedlungsbereich, der im Süden 
mit einem monumentalen Tempelbezirk abschloss, unter anderem ein großer Getreide-
speicher, geräumige Wohnhäuser, eine Therme, Türme und ein Wachhaus festzustellen, 
ab dem zweiten Jahrhundert auch mehrere große Vereinshäuser entlang der Prozessions-
straßen. In der Spätantike verschob sich der Siedlungsbereich des Ortes gen Norden. Der 
Tempel büßte dadurch nicht nur seine Position im architektonischen Kontext des Ortes 
ein, sondern er diente den Einwohnern gar als Steinbruch für neue Häuser. 76 Gelegentlich 
wurde Tebtynis in der Forschung mit dem spätantiken Theodosiopolis identifiziert, die-
se Überlegung zieht Todd Hickey jedoch in Zweifel. 77 Spätestens im zwölften Jahrhun-
dert wurde der Siedlungsraum aufgegeben. 78

Der Tempelbezirk thronte am höchstgelegenen Punkt im Süden des Ortes und war 
von einer steinernen Umfassungsmauer umrahmt. Das Areal zeichnet sich insbesondere 
durch die ansatzweise noch erhaltenen Wandbilder und Reliefs aus, die auf die Existenz 

74	 Neuere Editionen demotischer dokumentarischer Texte aus dem Umfeld des Soknopaiostempels 
sind Chaufray 2016a; Lippert und Schentuleit 2010a; Chaufray 2009; Lippert und Schentuleit 
2006b; Lippert und Schentuleit 2006a; Schentuleit 2004. In den nächsten Jahren sind die Editi-
onen zahlreicher neuer demotischer Abrechnungen im Rahmen des gemeinsam von Ägyptologen 
der Universitäten Bordeaux und Würzburg betriebenen Projekts DimeData. Editionsplattform der 
römerzeitlichen Abrechnungstexte aus dem Soknopaios-Tempel in Dimê (Fayum) zu erwarten. Zudem 
kündigen Sandra Lippert, Maren Schentuleit und Karl-Theodor Zauzich die Publikation eines vier-
ten Bandes in der Reihe Demotische Dokumente aus Dimê an, der sich mit sogenannten ‚Abmachun-
gen‘ befassen wird.

75	 Zu der guten Bodenqualität in der Region und sich daraus ergebenden höheren Bodenpreisen cf. 
Monson 2012, 56–8.

76	 Zur archäologischen Siedlungsgeschichte cf. Hadji-Minaglou 2007; Hadji-Minaglou 2008. Zu der 
Verschiebung gen Norden in der Spätantike cf. ferner Davoli 1998, 199. Zur Wiedererwendung der 
Bausubstanz des Tempels cf. Rondot 2004, 59.

77	 Hickey 2008.
78	 Zur Aufgabe der Siedlung cf. Boutros 2005, 129f.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



24 Einleitung

eines systematischen Dekorationssystems hindeuten. Solche übergreifenden Dekorati-
onsprogramme sind in den wenigsten anderen Tempeln des ptolemäer- und kaiserzeitli-
chen Fayum erkennbar, die vielmehr den Eindruck erwecken, kaum oder nur rudimen-
tär dekoriert worden zu sein. 79 Nach der Dekoration und den schriftlichen Quellen war 
der Tempel dem Krokodilgott Sobek in seinen verschiedenen Manifestationen geweiht; 
direkt nordöstlich vor dem Tempelbezirk befand sich zudem eine Kapelle für Isis-Ther-
muthis. Folgt man den Verwaltungstexten, dann war der Hauptkult des Ortes um den 
Gott Soknebtynis oder Sobek-Geb-Kronos konzentriert. 80 Organisiert waren die Amts-
träger des Tempels in der Kaiserzeit offenbar in einem einzigen Kollegium, das gemäß der 
Tempelliste BGU XIII 2215 im frühen zweiten Jahrhundert 40 ἱερεῖς und 40 παστοφόροι 
zählte. 81 Im Jahr 210/211 ist zum letzten Mal von Amtsträgern des Soknebtynistempels zu 
lesen, 82 danach verstummen die Quellen zum lokalen Kultbetrieb.

Die archäologischen Grabungen der jüngeren Zeit haben viele Papyri und Ostraka aus 
Tebtynis zutage gefördert, die das ohnehin reiche papyrologische Quellencorpus der pto-
lemäischen und römischen Zeit noch ergänzen. Mehrere Editionen befinden sich derzeit 
in Vorbereitung. 83 Einzigartig ist die sogenannte ‚Bibliothek‘ des Soknebtynistempels, ein 
Konvolut hunderter literarischer, kultbezogener und wissenschaftlicher Texte in ägypti-
scher Schrift, die in einem Raum des Tempels gefunden wurden. Obwohl die meisten 
Manuskripte wohl in hadrianischer Zeit niedergeschrieben wurden, handelt es sich doch 
vielfach um Abschriften und Bearbeitungen älterer Vorlagen. 84 Über das Alltagsleben 
vor Ort unterrichten außerdem zahlreiche Privatdokumente und Archive. 85 Inschriften 
sind aus Tebtynis nur in geringer Zahl überliefert, was wohl auf die Wiederverwertung 
der Tempelbauten für andere Gebäude in späterer Zeit zurückzuführen ist.

79	 Zur Sonderstellung des in Tebtynis vorzufindenden Dekorationsprogramms im Vergleich zu ande-
ren fayumischen Tempeln des Fayum cf. Kockelmann 2017, 490–4. Eine umfassende archäologi-
sche Studie zur Geschichte des Tempelbezirks leistet Rondot 2004.

80	 Zu den in Tebtyns verehrten Göttern cf. Kockelmann 2017, 400–4. Zur Konzeption der Götter 
Sobek-Geb-Kronos und Soknebtynis siehe Kapitel 1.4.1.

81	 BGU XIII 2215, Kol. 2, Z. 12–4 (Ars., 113/114).
82	 P.Tebt. II 313. Z. 7–12 (Tebt., 210/211).
83	 Eine Übersicht zu in Vorbereitung befindlichen Editionen, die aus der französisch-italienischen 

Grabungskampagne in Tebtynis von 1988–2016 stammen, gibt Ryholt 2018. Für ältere Überblicks-
werke zu den Funden cf. unter anderem Di Cerbo 2004; Quenouille 2005 und Reiter 2005, cf. auch 
Trismegistos ArchID 537. Ebenso erwähnenswert ist die im Entstehen befindliche Dissertation von 
Wolfgang Wegner unter den Arbeitstitel Demotische Papyri aus Tebtynis. Dokumente aus dem Archiv 
des Soknebtynis-Tempels, dem des Notars Haryotes und privaten Archiven. 

84	 Die Manuskripte der ‚Bibliothek‘ werden von Ryholt 2005 und Lieven 2005 überblicksweise 
beschrieben.

85	 Unter anderem die Familienarchive von Kronion, Sohn des Cheos (Trismegistos ArchID 125) sowie 
von Kronion und Isidora (Trismegistos ArchID 279).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



25Grundlagen II – Die Siedlungen am Rande des Fayum

Theadelphia (Batn Ihrit)

Am westlichen Rand des Fayum, in der Themistu Meris, befand sich Theadelphia. Auch 
diese Siedlung ist in die Reihe der ptolemäischen Neugründungen zu zählen; der Ortsna-
me dürfte sich auf Arsinoë II. beziehen, die ab 270 vergöttlichte Schwestergemahlin Pto
lemaios’ II. 86 In Theadelphia wurden mehrere reich dekorierte, aus Stein errichtete Privat-
häuser ausgegraben, die auf die Präsenz wohlhabender Kreise schließen lassen. 87 Auch die 
papyrologische Evidenz vermittelt den Eindruck, dass Theadelphia eine wirtschaftlich 
bedeutende Siedlung mit fruchtbaren Feldern und großen Viehbeständen war. Im zwei-
ten Jahrhundert zählte der Ort nach den Angaben von Steuerlisten schätzungsweise mehr 
als 2000 Bewohner. 88 Im Umland ließen Großgrundbesitzer weitläufige Ländereien ver-
walten. Bekannt ist in dieser Hinsicht zum Beispiel das Archiv des Gutsverwalters Hero-
ninos. 89 Im vierten Jahrhundert brach allerdings das Bewässerungssystem in der Region 
zusammen: Über eine Periode von fast zwanzig Jahren, von etwa 318 bis 334, führten die 
wenigen verbliebenen Bewohner von Theadelphia Klagen gegen kanalaufwärts gelegene 
Orte, die ihnen die Wasserversorgung streitig machten. Unter den Beschuldigten waren 
übrigens auch die Bewohner von Narmuthis genannt. 90 Die Versorgungsprobleme ver-
schärften sich offenbar, denn in der Mitte des vierten Jahrhunderts gaben die Bewohner 
ihre Heimat auf. 91

In der Grabungssaison 1912/13 legten italienische Archäologen unter der Leitung von 
Evaristo Breccia den Tempelbezirk frei, der sich etwas abseits, westlich der Siedlung be-
fand. 92 Über den Tempel und das dort tätige Kollegium lässt sich nicht viel aussagen, 
weil im Unterschied zu den vier anderen hier betrachteten Tempeln für Theadelphia 
ausgesprochen wenige Textquellen vorliegen. So lässt sich aus den erhaltenen Inschriften 
zumindest schließen, dass der Krokodilgott Pnepheros zu den zentralen Gottheiten des 
lokalen Kultbetriebes gezählt haben dürfte. Der von Breccia entdeckte Tempel ist also 
möglicherweise als Pnepherostempel zu bezeichnen. Daneben finden sich Anhaltspunk-
te für die Kulte anderer Götter, darunter seit römischer Zeit anscheinend auch ein Kult 
um den thrakischen Reitergott Heron, falls es sich hierbei nicht bloß um eine interpretatio 

86	 Eine ausführliche Bestandserfassung und Diskussion der archäologischen, epigrafischen und pa-
pyrologischen Zeugnisse hat Jacques France in seiner Dissertation (France 1999) vorgelegt. Diesen 
Forschungsstand hat ein unter der Leitung von Cornelia Römer durchgeführtes Forschungsprojekt 
über die Siedlungen der antiken Themistu Meris um neue Funde und Erkenntnisse bereichert, cf. 
Römer 2019, 105–72.

87	 Für eine Zusammenfassung der Grabungen des frühen zwanzigsten Jahrhunderts cf. France 1999, 
74–81.

88	 Für eine Kalkulation der Bevölkerungsgröße cf. Rathbone 1990, 133f.
89	 Trismegistos ArchID 103. Zur Präsenz städtischer und römischer Großgrundbesitzer in der Region 

cf. France 1999, 240–6.
90	 P.Sakaon 35 (Thead., 332?), cf. France 1999, 187.
91	 Römer 2019, 111 spricht nach Auswertung der archäologischen Spuren von einer strukturierten 

(und nicht etwa f luchtartigen) Aufgabe des Ortes.
92	 Für den Bericht des Grabungsleiters selbst cf. Breccia 1926, zusammengefasst in France 1999, 98–104.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



26 Einleitung

graeca einer lokalen Krokodilgottheit handelt. 93 Die Zahl der Tempelkollegien oder nur 
der in Theadelphia registrierten ἱερεῖς ist ebenfalls unbekannt. Ferner ist der Tempel von 
Theadelphia der einzige in dieser Reihe, für den das Prädikat eines λóγιμον ἱερóν nicht 
ausdrücklich bezeugt ist. Die mag jedoch in der bescheidenen Quellenlage zu den Heilig-
tümern des Ortes begründet liegen, zumal die Bedeutung des Begriffs λóγιμον ἱερóν alles 
andere als erschlossen ist: Ob damit bestimmte Privilegien, eine gewisse Größe des Kolle-
giums, spezielle Ämter und Pflichten oder architektonische Vorgaben verknüpft waren, 
ist noch immer zu klären. 94 Trotz der schlechten Quellenlage stammt aus Theadelphia 
die letzte erhaltene Personalliste eines ägyptischen Tempels, genauer gesagt aus dem Jahr 
259. 95 Noch im vierten Jahrhundert lebte ein ἱερεύς im Ort, nunmehr zeitgleich mit einem 
Amtsträger der christlichen Kirche. 96

Wie schon angedeutet, liegen für die Sobek-Kulte von Theadelphia nur sehr wenige 
Quellen vor, zumal der ehemalige Siedlungsraum mittlerweile nicht mehr unter meterdi-
ckem Wüstensand ruht, sondern im Zuge der modernen Rekultivierung des Landes bei-
nahe dem Erdboden gleichgemacht wurde. 97 Die wenigen erhaltenen Quellen sind jedoch 
aus qualitativer Sicht von großem Belang für die vorliegende Untersuchung. So lebte hier 
der ἱερεύς Harthotes, der ein umfangreiches Familienarchiv hinterließ. 98 Abgesehen von 
den papyrologischen Zeugnissen birgt der Tempelbezirk insbesondere Fresken und In-
schriften, die Stiftungen und Bauvorhaben im Umfeld der lokalen Kulte dokumentieren, 
und die im weiteren Verlauf dieser Studie noch eine Rolle spielen werden.

93	 Zu den lokalen Kulten cf. Kockelmann 2017, 413–5 und France 1999, 263–71. Zu einer möglichen 
Gleichsetzung des Heron mit einer lokalen Sobek-Manifestation siehe Kapitel 2.3.2.3.

94	 Die λóγιμα ἱερά könnten spezielle Privilegien und Ämter besessen, eine bestimmte Personalstärke 
erreicht oder besondere Wirtschaftsleistungen (und damit Steuerabgaben) vorgewiesen haben. Sie 
könnten auch einer spezifischen Bauform gefolgt sein, oder der Begriff geht auf eine ältere admi-
nistrative Einteilung zurück, cf. Capasso 2015, 43–7. Nach Paragraph 87 des Gnomon des Idios Logos 
(BGU V 1210, Kol. 9, Z. 201; Thead., nach 149) werden μοσχοσφραγισταί aus λóγιμα ἱερά bestellt.

95	 P.Ryl. II 110 (Hermupolis, Sept.-Okt. 259), cf. Bagnall 1988, 291.
96	 Gemeint ist der ἱερεύς Paneus, der im frühen vierten Jahrhundert als Steuerzahler und Einwohner in 

Theadelphia auftrat, cf. France 1999, 273f. Zu dieser Zeit amtierte im Ort ein Aurelios Zoilos, Sohn 
des Melas, als Sitologe und Komarch, cf. P.Sakaon 7 (Thead., 23. Aug. 320); P.Sakaon 38 (Thead., 
17. Aug. 312); P.Sakaon 52 (Thead., 19. Aug. 326); CPR VI 5; (Thead., 13. Aug. 336). In der Petition 
P.Sakaon 48 (Thead., 6. Apr. 343) bezeichnete sich Zoilos als δ[ι]άκονος τῆς καθολικῆ̣ς ἐκ ̣κ ̣λη[σ]ία[ς] 
ἀπὸ κώμης Θε̣ α̣δ̣[ε]λφίας, cf. France 1999, 275.

97	 Zu den wenigen heute noch sichtbaren Strukturen Römer 2019, 106. Für Fotografien zum heutigen 
Zustand des Areals cf. Römer 2019, 117–26.

98	 Trismegistos ArchID 99.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



Kapitel 1:  
Endogamie und Namengebung

„Ich gab ihm den Namen Sokorotes-Phatres, weil Thermuthis einen Bruder na-
mens Sokorotes hat und der zusammen mit Phatres kam, meinem Bruder, der ihr 
Vater ist. Da sie schwanger war, nannten wir ihn Sokorotes-Phatres, weil das die 
Namen ihres Bruders und Vaters sind.“ 1

Warum schrieb Phatres, ein Tempeldiener aus Narmuthis, diese Zeilen nieder? Denkbar 
wäre beispielsweise, dass den staatlichen Behörden bei der Registrierung seines Sohnes für 
die Statusklasse der ἱερεῖς ein Fehler unterlaufen war, weshalb er die Geschichte rekapitu-
lierte, die zur Wahl des Namens geführt hatte. 2 Die Notiz auf einem Ostrakon ist einer der 
sehr wenigen Texte aus dem antiken Ägypten, die direkt die Beweggründe für die Wahl 
eines Kindesnamens schildern: 3 Die Eltern benannten ihr Kind also nach zwei nahen Ver-
wandten, die während der Schwangerschaft der Mutter zu Besuch gekommen waren. Die 
Schilderung des Phatres stimmt dabei mit dem prosopografischen Befund überein, dass 
Kinder ägyptischer Familien meist nach den eigenen Vorfahren benannt wurden – und 
dass ägyptische Familien Endogamie im Kreise der nahen Verwandtschaft praktizierten, 
denn Thermuthis war nicht nur die Frau des Phatres, sondern zugleich seine Nichte. 4

Endogamie und Namengebung sind Praktiken zur Konstitution von Gemeinschaf-
ten und zur Abgrenzung von anderen Gruppen. Endogamie bedeutet dabei Exklusivität: 
Praktiziert eine Gruppe Endogamie, unter welchen Kriterien auch immer, dann wird den 
in diese Gruppe hineingeborenen Personen gewissermaßen ein symbolisches Startkapi-
tal zuteil: Im Falle der Kultfunktionäre stellte die Abstammungslinie zum Beispiel die 
Legitimation dar, um sich für ein Amt im Tempel bewerben zu dürfen, den offiziellen 
Status eines ἱερεύς mit all seinen Privilegien zu erlangen und von dort aus in höhere Äm-

1	 O.Narm.Dem. III 144 (Narm., nach 196). Deutsch nach der Edition und italienischen Übersetzung 
von Menchetti 2005, 84 mit Korrekturen von Quack 2006, 180.

2	 Diese Vermutung äußert Menchetti 2005, 25. Die von Phatres beschriebenen Ostraka werden in 
Kapitel 4.3.3 erneut eine Rolle spielen.

3	 Zur Bedeutung dieses Ostrakons für die Onomastik cf. Broux und Coussement 2014, 134.
4	 Die noch in römischer Zeit in Ägypten attestierte Praktik der innerfamiliären Heirat, insbesondere 

der Geschwisterehe, wird in der Forschung oft in den Kontext von Inzest gerückt, cf. Clarysse und 
Remijsen 2008. Dementgegen argumentiert Sabine Hübner, dass in den dokumentierten Fällen pri-
mär Adoptivverwandte einander heirateten, um einerseits das Adoptivkind enger an die Familie zu 
binden und andererseits das für die Mitgift und spätere Erbschaft eingebrachte Eigentum im Kreise 
der Familie zu bewahren; andernfalls wäre Ägypten das einzige Beispiel für eine Kultur, die Inzest 
nicht tabuisiert hätte, cf. Hübner 2013, 190–5.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



28 Kapitel 1: Endogamie und Namengebung 

ter aufzusteigen. Der Preis dieser Exklusivität bestand darin, dass als Heiratspartner zur 
Vererbung dieses Status in der Regel nur solche Personen in Frage kamen, die selbst von 
ἱερεῖς abstammten. Personennamen wiederum verweisen nicht nur auf das Geschlecht, 
die Herkunft und den Status ihrer Träger, sondern die Namengebung stellt eine grundle-
gende Praktik sozialer Identifikation dar, die anzeigt, inwiefern sich Akteure als Teil einer 
Gemeinschaft verstanden oder von welchen anderen Gruppen sie sich abgrenzten. Die 
Zugehörigkeit zu oder die Sympathie für Ethnien, Kulte, Sprachen, Statusgruppen oder 
einzelne Personen drücken Eltern durch die Wahl der Namen ihres Nachwuchses aus. 5 
Wie schon angedeutet, ist für den ägyptischen Kulturraum zu beachten, dass Kinder in 
der Regel nach ihren Vorfahren und Verwandten benannt wurden (dazu unten mehr).

Da die Aufnahme in die ägyptischen Tempelkollegien nur solchen Personen gestattet 
war, die väterllicher- und mütterlicherseits Vorfahren im Tempeldienst nachweisen konn-
ten, gerät die Onomastik der Amtsträger der Tempel zu einem spannenden Forschungs-
feld: Aller Erwartung nach ist die Tradition von Namen in einem solch abgeschlossenen 
System von Dynamiken in anderen Bevölkerungsgruppen abgekoppelt. Das Studium der 
Verbreitung und Kontinuität solcher Namen weist folglich darauf hin, wo sich Gemein-
schaften unter Kultfunktionären etablierten, wie sie durch Heiraten und Wanderungsbe-
wegungen aufrechterhalten wurden und wann sich solche Verbände auflösten. In diesem 
Kapitel interessieren dementsprechend vier Aspekte:

1.	 der Gebrauch ägyptischer Namen als Statusanzeiger
2.	 die Muster der Eheschließung und der Personalsituation in den Tempelkollegien, wie 

sie sich aus der lokalen Verteilung von Namen erschließen lassen
3.	 Tempeldiener, die griechische oder lateinische Namen trugen
4.	 ein Exkurs zu inoffiziellen Beinamen

Ein Wort zum Forschungsstand: Namenstudien reichen bis an die Anfänge der Ägyp-
tologie und Papyrologie zurück, wobei zunächst Belegstellen zu katalogisieren waren. 6 
Muster und Strategien in der Namengebung gerieten in den letzten Jahrzehnten stärker 
in den Fokus, unter anderen in der Forschung von Deborah Hobson, Jan Quaegebeur, 
Willy Clarysse, Mark Depauw, Nico Dogaer und Yanne Broux. 7 Diese Studien zeigen 
unter anderem, dass in Tebtynis Marres- und Geb-Namen enger mit den Amtsträgern 
der Sobek-Kulte verknüpft waren, während in Soknopaiu Nesos Namen wie Satabus und 
Stotoetis sehr verbreitet waren. 8 Eine umfassende Prosopografie des ägyptischen Tempel-

5	 Zu anthropologischen Aspekten der Namengebung als Mittel sozialer Identifikation, mit Hinwei-
sen auf weiterführende Literatur cf. Broux und Coussement 2014, 129 mit Anm. 5.

6	 Einen Überblick dazu gibt Hobson 1989, 157f.
7	 Hobson 1989; Quaegebeur 1992; Clarysse 1985; Clarysse 1997; Clarysse 2013a; Clarysse 2013b; 

Clarysse und Paganini 2009; Clarysse und Broux 2016; Depauw 2014; Broux 2015; Dogaer 2015; 
Dogaer und Depauw 2017.

8	 Für einen Überblick cf. Kockelmann 2017, 546–50.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



29Kapitel 1: Endogamie und Namengebung 

personals, aus der sich Namengebungspraktiken erschließen lassen, liegt indes nicht vor. 9 
Das vorliegende Kapitel kann diese Prosopografie nicht erarbeiten. Um aber trotzdem ein 
genaueres Bild von den Namenstraditionen unter den Tempeldienern der hier betrachte-
ten Siedlungen zu gewinnen, werden die verfügbaren Quellensammlungen und Erkennt-
nisse gebündelt, um wenigstens die vier oben genannten Punkte näher zu beleuchten.

Als Grundlage für die folgende Untersuchung musste zunächst eine Bestandsaufnah-
me daüber erfolgen, welche Namen die Amtsträger der einzelnen Kollegien trugen. In ei-
nem nächsten Schritt war zu eruieren, inwiefern diese Personennamen spezifisch für den 
Ort und den jeweiligen Tempel waren. Mit welcher Methode und welchen Hilfsmitteln 
dies geschah, wird im Folgenden erörtert.

In einem ersten Schritt wurden alle Namen erfasst, die in den Personallisten und den 
sonstigen Verwaltungsakten der hier betrachteten Tempel verzeichnet sind; außerdem 
wurden die Textzeugen einschlägiger Familienarchive berücksichtigt. Um zu erfahren, 
wie weit diese Namen allgemein in Ägypten verbreitet waren, wurde im Anschluss die 
Trismegistos People Datenbank konsultiert: Trismegistos listet darin sämtliche Personenna-
men auf, die in den online verfügbaren griechischen und vielen ägyptischen Textzeugen 
attestiert sind. Die Datenbank liefert dabei auch Informationen über die Herkunft und 
Datierung der Belege sowie über die variierenden Schreibungen einzelner Namen. 10 Aus 
beiden Recherchemethoden ergibt sich eine Übersicht über die räumliche und zeitliche 
Verteilung jener Namen, die in den hier betrachteten Tempeln verteten waren.

Ehe die Datensätze von Trismegistos People in die vorliegende Arbeit einfließen 
konnten, mussten sie in einem Zwischenschritt neu sortiert werden, denn Trismegistos 
listet jede Belegstelle eines Namens einzeln auf. Wenn also ein Mann namens Stotoetis 
fünfmal in demselben Text genannt wird, beispielsweise in der Petition SPP XXII 184, 
dann sind auch fünf separate Einträge in der Datenbank zu finden. Trismegistos People 
begegnet dieser Schwierigkeit, indem jeder einzeln erkennbaren Person eine individuelle 
Identifikationsnummer zugewiesen wird. Die fünf Belege für den Namen Stotoetis im 
genannten Papyrus sind dementsprechend alle der Trismegistos PerID 22043 zugeordnet. 
Für die vorliegende Arbeit wurden die Datensätze der recherchierten Namen halbauto-
matisch aus Trismegistos in eine Tabelle importiert und dort, wieder halbautomatisch, 
die Doubletten der PerIDs entfernt, um die Anzahl einzelner Personen mit den entspre-
chenden Namen zu eruieren und diese anschließend nach Schreibung, Datierung und 
Verbreitung ordnen zu können. Mit dieser Methode wurden unter anderem aus den ein-
zelnen Textbelegen des Namens Panemieus 11 400 mehrfach genannte PerIDs aussortiert. 
Die so erstellten Tabellen sind im Anhang (siehe App. 1) zur Veranschaulichung als Dia-
gramme aufbereitet.

	 9	 Den Versuch einer solchen Prosopografie wagte Aurore Bertrand in ihrer noch unveröffentlichten 
Dissertation (Bertrand 2013). Für die Übermittlung ihres Manuskripts danke ich Frau Bertrand, für 
die freundliche Vermittlung gilt mein Dank außerdem Jennifer Romion, ebenfalls aus Montpellier.

10	 Für eine Beschreibung der Struktur der Trismegistos People Datenbank cf. Depauw 2017, 177–9.
11	 Trismegistos NameID 735.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



30 Kapitel 1: Endogamie und Namengebung 

Eine andere methodische Schwierigkeit besteht darin, dass sich theoretisch mehrere 
verschiedene PerIDs auf ein und dieselbe Person beziehen können. Dies gilt insbesondere 
für lange Listen, bei denen oft unklar ist, welche Personen einmalig und welche mehr-
fach verzeichnet sind. Ein Beispiel dafür sind die Steuerregister P.Mich. IV 223–225 aus 
Karanis, die tausende(!) Zahlungsposten aus den Jahren zwischen 171 bis 175 verzeichnen. 
Es handelt sich bei den einzelnen Eintragungen jedoch jeweils um Ratenzahlungen, die 
immer von denselben Personen geleistet wurden. Hinter den tausenden Einträgen stehen 
demnach schätzungsweise 575 bis 644 Personen. 12 Trotzdem verzeichnet die Datenbank 
von Trismegistos People für die meisten Personen in dieser Liste jeweils eine eigene PerID. 
Ein weiteres Problem bei der Recherche besteht darin, dass man gleichnamige Vorfahren 
gelegentlich durch den Ausdruck ὁμοίως kennzeichnete, um sich eine doppelte Schrei-
bung zu ersparen. Beispielsweise meint Παβοῦς ὁμοίως 13 einen Pabus, Sohn des Pabus. 
Solche indirekten Verweise auf Vatersnamen sind in der Datenbank von Trismegistos 
People bislang jedoch noch nicht erfasst. Von der noch nicht vollständigen Einspeisung 
demotischer Texte und der nur allmählichen Einarbeitung vorgeschlagener Korrekturen 
der Lesungen sei gar nicht erst die Rede. Man mag dies alles bemängeln, doch obwohl 
Trismegistos noch nicht die umfassendsten prosopografischen Werkzeuge zur Verfügung 
stellt, bietet die Online-Plattform schon jetzt eine nie zuvor erreichte Genauigkeit in der 
Abfrage großer Personendatensätze.

Abgesehen von solchen technischen Schwierigkeiten stellte die schiere Größe der Da-
tensätze einiger Namen den Verfasser der vorliegenden Arbeit vor Probleme in Fragen der 
Datenerfassung und Darstellung. So war es nicht möglich, bei größeren Datensätzen wie 
denen für den Namen Satabus, der in der Kaiserzeit für mehr als 2000 einzelne PerIDs  
belegt ist, oder Sto(to)etis, der 1400 Mal mit einzelnen PerIDs verzeichnet ist, jeden Ein-
trag daraufhin zu prüfen, ob die Namen jeweils als Patronymika verstorbener Personen, 
im Kontext eines in der Vergangenheit liegenden Ereignisses oder als Einwohner einer 
anderen Siedlung genannt wurden und eigentlich gar nicht dem gesuchten Ort und Zeit-
raum entsprechen. Beispielsweise tätigte ein gewisser „Stotoetis der Zweite, Sohn des 
Stotoetis, des Sohnes des Stotoetis […] aus Soknopaiu Nesos“ ein Geschäft in Dionysias, 
wo der Papyrus geschrieben und wohl auch gefunden wurde, weshalb Trismegistos diesen 
Treffer für den Namen ‚Stotoetis‘ einzig dem Ort Dionysias zurechnet, obwohl Stotoetis 
nach Angabe des Textes in Soknopaiu Nesos lebte. 14 Solche Probleme lassen sich ange-
sichts der schieren Materialfülle allenfalls zufällig entdecken und sodann korrigieren, um 
die Genauigkeit der Datensätze nach Möglichkeit zu verbessern.

Zur Illustration der allgemeinen Verbreitung der in den Tempelkollegien vorzufin-
denden Namen wird die Form eines Liniendiagramms gewählt. Die Vergleichszeiträume 
sind auf der X-Achse im Abstand von etwa 25 Jahren angesetzt und sollen somit jeweils 
die ungefähre Zeit von einer Generation zur nächsten darstellen. Die Werte werden bis 
ins Jahr 275 registriert, um zu verdeutlichen, wie sich das Verstummen der lokalen Über-

12	 Zur Gesamtzahl der in den Steuerregistern erwähnten Personen cf. Boak 1955, 159.
13	 P.Bour. 42, Kol. 6, Z. 509 (Hiera Nesos, 166/167).
14	 P.Gen. I² 8, Z. 5f. (Dionysias, 7. Okt. 141).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



31Kapitel 1: Endogamie und Namengebung 

lieferung in den hier betrachteten Orten im frühen dritten Jahrhundert auf den generel-
len Befund auswirkt. Die Y-Achse bezeichnet wiederum die Anzahl der Personen, die ei-
nen bestimmten Namen trugen, wobei die jeweils im Text bezeichneten Menschen, aber 
auch ihre Patronymika einbezogen werden. Wurde ein Text laut Tabelle in einem Ort 
gefunden, aber in einem anderen Ort verfasst, dann wird, soweit möglich, manuell die 
Herkunft der entsprechenden Person überprüft. Sind Belege nicht eindeutig datierbar, 
sondern bewegen sich in einer größeren Zeitspanne, dann werden sie anteilig eingerech-
net: Datiert ein Papyrus mit dem Namen Stotoetis etwa aus dem Zeitraum von 123 bis 145, 
wird in den Zeiträumen von 100 bis 124 und von 125 bis 149 jeweils der Wert 0,5 eingerech-
net. Datiert ein Beleg nur grob aus dem zweiten Jahrhundert, wird in den betreffenden 
Zeitabschnitten für den Herkunftsort der Person jeweils der Wert 0,25 hinzuaddiert.

Am Beispiel des Namens Kalatytes sei demonstriert, wie sich einige methodische 
Schwierigkeiten und Alternativen bei der Datenerhebung auf die Darstellung der Befun-
de auswirken. So ergibt sich, nachdem alle doppelten PerIDs halbautomatisch aus den 
importierten Tabellen von Trismegistos herausgefiltert wurden, das in Abb. 2 dargestellte 
Diagramm.

Bei genauerer Betrachtung der zugrundeliegenden Quellen zeigt sich allerdings, dass 
die acht Belege aus Karanis aus den bereits oben genannten, langen Steuerregisten der 
170er Jahre stammen. Darin ist achtmal ein „Pakysis, Sohn des Kalatytes und der Mutter 
Segathis, Enkel des Heras“ (Πακῦσις Καλατύτου τοῦ Ἡρᾶ μη(τρὸς) Σεγάθιος) genannt. 15 
Aufgrund der übereinstimmenden Namen lässt sich davon ausgehen, dass alle acht Er-

15	 P.Mich. IV 224 (Karanis, nach 16. Nov. 173), Kol. 15, Z. 562; Kol. 28, Z. 1202; P.Mich. IV 225 (Ka-
ranis, nach 26. März 175), Kol. 102, Z. 1741; Kol. 123, Z. 1942; Kol. 153, Z. 2705; P.Mich. IV 359c 
(Karanis, 175), Kol.5, Z. 154; Kol. 43, Z. 1904.

Abb. 2: Verteilung der Belege des Namens Kalatytes im kaiserzeitlichen Fayum unter der Maßgabe 
der hier beschriebenen Kriterien.

 

 

0
1
2
3
4
5
6
7
8
9

30–1 
v.Chr.

1–24 25–49 50–74 75–99 100–124 125–149 150–174 175–199 200–224 225–249 250–275

Kalatytes
Soknopaiou Nesos Karanis Tebtunis Theadelphia

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



32 Kapitel 1: Endogamie und Namengebung 

wähnungen dieselbe Person bezeichnen, obwohl ihr in Trismegistos People acht verschie-
dene PerIDs zugewiesen sind. Darüber hinaus suggeriert die Grafik, dass der Name Ka-
latytes in Soknopaiu Nesos scheinbar bis in die zweite Hälfte des zweiten Jahrhunderts 
vertreten war. Wie sich jedoch noch zeigen wird, ist der letzte lebende Nesiot namens Ka-
latytes im Jahr 51 bezeugt; lediglich als Patronymikon taucht der Name noch Jahrzehnte 
später in den Textzeugen aus Soknopaiu Nesos auf, genauer gesagt, bis in das frühe zweite 
Jahrhundert. 16 In Abb. 2 zieht sich der Graph trotzdem bis in das späte zweite Jahrhun-
dert, weil zahlreiche Belegstellen, darunter insbesondere eine größere Zahl demotischer 
Ostraka, 17 nur allgemein der Kaiserzeit zugerechnet werden (laut Trismegistos bis etwa 
in das Jahr 175). Durch die statistische Verteilung der Belegstellen über diese Zeitspanne 
ergibt sich also, dass bis 175 eine Präsenz des Namens Kalatytes in Soknopaiu Nesos ver-
merkt wird, obwohl der letzte lebende Kalatytes dort im Jahr 51 bezeugt ist.

Ein Diagramm, das offensichtliche Mehrfachnennungen identischer Personen (wie 
den oben genannten Kalatytes, Vater des Pakysis, aus Karanis) ausschließt und zugleich 
die nur grob datierten Textzeugen statistisch über einen engeren, an den genau datierba-
ren Quellen orientierten Zeitraum verteilt, zeigt Abb. 3.

Doch auch dieses Diagram ist makelbehaftet. So beruht der im Zeitraum von 150 bis 
199 eingezeichnete Graph für Karanis bloß auf einem Patronymikon: Es handelt sich 
um denselben Kalatytes, Vater des Pakysis, der im vorangegangenen Absatz als Beispiel 

16	 Siehe zu der Beleglage für den Namen Kalatytes ausführlich Kapitel 1.3.2.
17	 P.Dime I 3; 24–26; 32; 35; 38–40; 43; 52; 54; 56; 65; 70; 75; 85; 98; 173; 189; 190; 194; 214 (alle S.N., 

kaiserzeitl.).

Abb. 3: Verteilung der Belege des Namens Kalatytes im kaiserzeitlichen Fayum unter Ausschluss 
der in den Steuerrollen aus Karanis vorliegenden Doppelnennungen identischer Personen und un-
ter Eingrenzung der nicht näher datierbaren Textzeugen auf Grundlage der genauer datierbaren 
Belege.

 

 

0

2

4

6

8

10

12

30–1 
v.Chr.

1–24 25–49 50–74 75–99 100–124 125–149 150–174 175–199 200–224 225–249 250–275

Kalatytes
Soknopaiou Nesos Karanis Tebtunis Theadelphia

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



33﻿Kapitel 1: Endogamie und Namengebung 

für die vielfachen Nennungen einzelner Personen in den Steuerregistern aus Karanis er-
wähnt wurde. Ob dieser Kalatytes zur Zeit seiner Erwähnung in den 170er Jahren noch 
lebte, und überhaupt in Karanis wohnhaft war, lässt sich aber nicht sagen. Möchte man 
diese Unwägbarkeit bereinigen, muss der Datensatz zusätzlich auf Vaters- und Großva-
tersnamen hin gefiltert werden. Daraufhin ergibt sich das Diagramm von Abb. 4.

In der Zusammenstellung der Datensätze im Zuge der Vorrecherchen zu dieser Ar-
beit hat sich gezeigt, dass Patronymika etwa ein Viertel bis zu einem Drittel aller Belege 
ausmachen, unabhängig von dem betrachteten Namen. Der hohe Anteil lässt sich daraus 
erklären, dass Patronymika ein standardisierter Bestandteil von Papyrusurkunden wa-
ren und somit in den meisten dokumentarischen Texten wenigstens einmal, nämlich bei 
der erstmaligen Nennung von Vertragsparteien, Petenten oder dergleichen, mit genannt 
wurden. Unter den übrigen Belegstellen wird sich außerdem noch eine gewisse Zahl von 
Texten befunden haben, bei denen bloß noch nicht erkannt wurde, dass sie dieselbe Per-
son nennen, oder die genannten Personen gar nicht aus dem genannten Ort oder der ge-
suchten Zeit stammen. Als Faustregel wäre demnach anzunehmen, dass von etwa 100 Be-
legstellen eines bestimmten Namens etwa ein Drittel auf Vaters- und Großvatersnamen 
entfallen. Von den übriggebliebenen circa 66 Belegstellen kann guten Gewissens noch 
einmal die Hälfte subtrahiert werden, weil sich dahinter entweder lange verstorbene oder 
in einem anderen Ort lebende Personen verbergen, oder weil trotz individueller Trisme-
gistos PerID zwei in separaten Texten erwähnte Personen in Wahrheit nur eine einzige 
Person waren. In der Summe dürften hinter 100 Belegstellen also nur etwa 33 einzelne, 
lebende Personen zu vermuten sein. Diese Berechnung kann nicht mehr als ein grober 
und illustrativer Näherungswert sein, aber sie bricht die Zahl der Belegstellen auf eine 

Abb. 4: Verteilung der Belege des Namens Kalatytes im kaiserzeitlichen Fayum unter Ausschluss 
der in den Steuerrollen aus Karanis vorliegenden Doppelnennungen identischer Personen und un-
ter Eingrenzung der nicht näher datierbaren Textzeugen auf Grundlage der genauer datierbaren 
Belege. Zusätzlich wurden alle Partonymika ausgeschlossen.

 

 

0

1

2

3

4

5

6

7

30–1 
v.Chr.

1–24 25–49 50–74 75–99 100–124 125–149 150–174 175–199 200–224 225–249 250–275

Kalatytes
Soknopaiou Nesos Karanis Tebtunis Theadelphia

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



34 Kapitel 1: Endogamie und Namengebung 

wenigstens etwas realistischere Größe herunter. Wenn also zum Beispiel im frühen drit-
ten Jahrhundert in Soknopaiu Nesos 70 Belegstellen für den Namen Herieus bezeugt 
sind (siehe App. 1.1, Abb. 21), handelte es sich nach der hier beschriebenen Faustformel 
wohl eher um 23 lebende Männer, wobei selbst diese Zahl fast zu hoch gegriffen erscheint.

Je nach Schwerpunktsetzung lassen sich also sehr verschiedene Diagramme zeichnen. 
Die Tendenz, dass die meisten Belege für den Namen Kalatytes auf Soknopaiu Nesos 
entfallen, bleibt jedoch in jedem Fall bestehen. Auch das relative Verhältnis zwischen 
der Zahl der Belegstellen ändert sich trotz der Anwendung verschiedener Methoden zur 
Auszählung nur unwesentlich. Im Sinne einer effizienten Arbeitsweise wird deshalb im 
Fortfolgenden die simpelste Methode zur Ermittlung der Belegstellen konsequent bei 
allen Diagrammen angewandt: Doppelte PerIDs werden herausgefiltert. Grundsätzlich 
genügt das, um allgemeine Tendenzen in der lokalen Prosopografie abzubilden. Nicht 
möglich war es jedoch, sämtliche schwer datierbaren Belege anteilig über einen Zeitraum, 
der sich an den datierbaren Quellen orientiert, in die Statistik einzurechnen, lückenlos 
für jeden Namen unter tausenden Belegen die einzelnen Patronymika herauszufiltern 
oder in Gänze die einzelnen Herkunftsangaben der Personen mit den Fundorten der Pa-
pyri abzugleichen. Bei der Betrachtung der in diesem Kapitel und in App. 1 verzeichneten 
Diagramme ist daher stets in Erinnerung zu behalten, dass die Zahl der tatsächlich leben-
den Personen deutlich geringer sein dürfte als die Zahl der Belegstellen für die entspre-
chenden Vierteljahrhunderte. Insbesondere die hohen Werte der Graphen für Karanis 
in den 170er Jahren resultieren aus der Problematik, dass die PerIDs der in den dortigen 
Steuerlisten genannten Personen noch nicht zusammengefasst worden sind.

Belege aus anderen Regionen werden nur deshalb gelegentlich in den Tabellen und 
Diagrammen verzeichnet, weil sie zeigen sollen, dass das Fayumbecken kein hermetisch 
abgeschlossener Raum war, sondern manche Namen auch überregional verbreitet waren. 
Von einen quantitativen Vergleich der für das Fayum erhobenen Namen mit ihrem Auf-
kommen in anderen Regionen Ägyptens wird jedoch abgesehen, da die Mehrheit aller 
kaiserzeitlichen Papyri aus dem Fayum stammt: 18 Wenn demnach zum Beispiel 80 Pro-
zent der Belege für einen bestimmten Namen auf den Arsinoites entfallen, dann heißt das 
nicht, dass dieser Name nur dort besonders verbreitet war, sondern die Zahlenverhältnisse 
spiegeln in erster Linie die quantitative Verteilung der Quellen wider. Ein überregionaler 
Vergleich würde also keine aussagekräftigen Ergebnisse liefern. 19 Über die Situation am 
Rande des Fayum lassen sich hingegen Dank der großen und recht gleichmäßig verteilten 
Menge an Textzeugen für die Kaiserzeit einigermaßen fundierte Aussagen treffen.

18	 Zur chronologischen und regionalen Verteilung der Papyri cf. Habermann 1998, 148; 154–6.
19	 Zu diesen und weiteren methodischen Schwierigkeiten prosopografischer Studien cf. auch Broux 

2015, 64–75.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



35Ägyptische Namen in kaiserzeitlichen dokumentarischen Texten

1.1	 Ägyptische Namen in kaiserzeitlichen dokumentarischen Texten

Vor Beginn der Untersuchung sind einige Grundlagen der ägyptischen Namenkunde zu 
erläutern, insbesondere die Art der schriftlichen Wiedergabe von Namen im Ägyptischen 
und Griechischen. Diese Vorbemerkungen sollen einerseits zeigen, in welchen Punkten 
sich die ägyptische Tradition der Namengebung und -bildung von griechischen oder 
römischen Traditionen unterscheidet und somit verdeutlichen, dass das Tragen und die 
Weitergabe ägyptischer Namen eine Nähe zur ägyptischen Kultur voraussetzen. Ande-
rerseits ist zu erörtern, dass die hier zusammengetragenen Namen überwiegend aus do-
kumentarischen Texten stammen, die zumeist von Verwaltungsbeamten, Notaren oder 
anderen professionellen Schreibern verfasst wurden. Insbesondere in Hinblick auf fis-
kalische und vertragsrechtliche Belange waren diese Personen geschult, die Namen der 
Vertragsparteien nach einem möglichst einheitlichen System niederzuschreiben. Spitz- 
oder Beinamen bleiben der Studie dagegen weitestgehend verschlossen. Die somit ein-
geschränkte Perspektive bietet gleichwohl den Vorteil, dass alle hier behandelten Namen 
einem vergleichbaren Kontext entstammen, was ihre diachrone und überregional verglei-
chende Betrachtung erleichtert, wenn nicht erst ermöglicht.

Ägyptischen Namen sind im Grunde Nominalsätze, die sich häufig auf Götter be-
ziehen, aber auch Toponyme, Qualitäten, Festivitäten und andere Kontexte benennen 
können. Beispielsweise ist Pahyris (Pꜣ-Ḥr) übersetzt ‚Der zu Horos Gehörige‘ 20 und Pne-
pheros (Pꜣ-nfr-ḥr) ‚Der mit dem schönen Gesicht‘. 21 Daneben konnten auch vergöttlichte 
Personen zu Namenspatronen werden. Im Fayum erfreute sich zum Beispiel der für die 
Region bedeutende Pharao Amenemhet III. großer Beliebtheit, die Kurzform seines Na-
mens, Marres (Mꜣꜥ-Rꜥ), trug man noch in römischer Zeit. 22 Den Kombinationsmöglich-
keiten waren dabei theoretisch keine Grenzen gesetzt: Ein für das Fayum besonders präg-
nantes Beispiel ist der Name Marsisuchos (Mꜣꜥ-Rꜥ-sꜣ-Sbk), ‚Marres, der Sohn des Sobek‘, 
der den pharaonischen Herrscher und den Gaugott gleichermaßen einschließt. 23

Das Aussprechen von Personennamen war ein wichtiger Bestandteil kultbezogener 
Rituale und verlieh der genannten Person rituelle Wirkmächtigkeit. Dies betrifft sowohl 
Ritualtexte für liturgische Handlungen im Götterkult als auch ‚magische‘ Papyri und 
Amulette, die schützende oder schädigende Wirkung gegen andere Personen entfalten 
sollten. Über den Tod hinaus ermöglichten Familien ihren Vorfahren das Leben im Jen-
seits, indem sie die Namen der Verstorbenen rezitierten oder schriftlich fixierten. Vor 
diesem Hintergrund wird verständlich, warum ägyptische Namen oft Bezug auf Götter 

20	 NB Dem. 400f.
21	 NB Dem. 192f.
22	 NB Dem. 578f. Siehe zu den Marres-Namen auch Kapitel 1.2.1.
23	 NB Dem. 582–3. Zur Bildung der mit Sobek verknüpften Anthroponyme cf. weiterführend Ko-

ckelmann 2017, 540–6.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



36 Kapitel 1: Endogamie und Namengebung 

nahmen oder als Nominalsätze schützende Formeln bildeten: Personennamen waren eng 
mit religiösen Glaubensvorstellungen verbunden. 24

Waren Namen erst einmal vergeben, hafteten sie ihren Trägern in der Regel bis zum 
Tod und, wie erwähnt, darüber hinaus an. Sonderfälle bestätigen dabei die Regel. So 
ist aus ptolemäischer Zeit ein rätselhafter Text überliefert, wonach ein Kultfunktionär 
für Frevel gegenüber Osiris dazu verurteilt wurde, einen neuen Namen zu führen, der 
keinen Götternamen mehr enthielt. Der Papyrus war bei seiner Entdeckung versiegelt 
und dürfte wohl eher einem rituellen Kontext als einem tatsächlichen Gerichtsprozess 
entstammen; die Erzählung selbst und ihre Schwerpunktsetzung auf die Bedeutung des 
Namens mag aber verdeutlichen, welche Bedeutung man Namen in der ägyptischen Kul-
turtradition beimaß. 25

Wenigstens in seinen Ursprüngen lässt sich das in Ägypten verbreitete Prinzip der fa-
milieninternen Weitergabe von Namen wohl aus der oben beschriebenen Weltsicht er-
klären: Um die Ahnen im Jenseits zu ehren und sie dort am Leben zu erhalten, gab man 
ihre Namen an die nächste Generation weiter. Das Prinzip diente damit zugleich der fa-
miliären Erinnerungskultur in einer Welt, die keine Familiennamen kannte. Häufig lässt 
sich dementsprechend beobachten, dass der älteste Sohn eines Ehepaares nach seinem 
Großvater väterlicherseits benannt wurde, der jüngere Bruder nach seinem Großvater 
mütterlicherseits. Die gleiche Abfolge findet sich bei Töchtern, die ihrerseits die Namen 
ihrer Großmütter trugen. Gleichnamige Kinder wurden zum Teil durch den Zusatz ‚der 
Ältere‘ (πρεσβύτερος), ‚der Jüngere‘ (νεώτερος) oder ‚der Dritte‘ (τρίτος) und Varianten 
voneinander unterschieden. 26 Eine verbindliche Regelung der Namengebung existier-
te freilich nicht, und so ist zuweilen zu beobachten, dass Kinder in manchen Familien 
nach den elterlichen Geschwistern benannt wurden oder eher zufällige Beweggründe zur 
Wahl eines Namens führen konnten, wie schon das Eingangszitat dieses Kapitels verdeut-
licht. Wer in der römischen Zeit einen ägyptischen Namen trug, dessen Eltern stammten 
jedenfalls sehr wahrscheinlich aus einem von ägyptischen Traditionen geprägten Teil der 
Bevölkerung, schließlich war die Wahl des Namens eng mit dem familiären Kontext und 
religiösen Vorstellungen verbunden.

Verständlicherweise bietet die ägyptische Schrift die beste Möglichkeit, um ägypti-
sche Namen wiederzugeben. Ein einheitliches System zur Schreibung ägyptischer Na-
men im Griechischen entwickelten die Schreiber der Landesverwaltung erst, nachdem 
die Einführung einer allgemeinen Kopfsteuer unter Ptolemaios II. die massenhafte 
Registrierung ägyptischer Namen notwendig gemacht hatte. 27 Existierten in ptolemäi-
scher Zeit noch demotische und griechische Urkunden nebeneinander, setzte sich in der 

24	 Zur Bedeutung von Personennamen im religiösen Kontext cf. überblicksweise Zivie-Coche und 
Dunand 2013, 391f.; Depauw 2014, 76. Siehe am Beispiel der Proskynemata auch Kapitel 2.3.1.1. Zu 
der Notwendigkeit, vermittels korrekt geschriebener Personennamen im Ritualkontext eindeutige 
Referenzen zu den dies- oder jenseitigen Zielpersonen herzustellen, cf. ferner Quack 2014b, 130.

25	 P.Dogson (Elephantine, ptolem.), für einen Überblick zu Fragen an den Text cf. Martin 1994.
26	 Zu dieser Methode der Unterscheidung gleichnamiger Geschwister cf. Depauw 2014, 79.
27	 Zu dieser Entwicklung cf. Muhs 2010b.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



37Ägyptische Namen in kaiserzeitlichen dokumentarischen Texten

Kaiserzeit schließlich die griechische Schrift in der Landesverwaltung durch, und nur 
noch selten begegneten ägyptische Namen in ägyptischer Schrift. Ins Griechische ließen 
sich ägyptische Worte jedoch nicht ohne weiteres übertragen, denn einerseits mangelte es 
der griechischen Schrift an bestimmten Lauten, die erst später im koptischen Alphabet 
zu finden sind, und andererseits lag der ägyptischen Sprache eine andere Grammatik zu-
grunde. So bestand ein Problem darin, dass Namen im Ägyptischen indeklinabel sind, 
die Schreiber griechischer Texte dementgegen aber deklinieren müssen. Die Urkunden-
schreiber mussten ägyptische Namen für griechische Texte also in die erforderliche Form 
bringen. Dies konnte entweder durch die phonetische Übertragung der Namen in die 
griechische Schrift geschehen oder durch Übersetzung: Der Name Pꜣ-nꜣ-bk.w (‚Der der 
Falken‘) 28 ließ sich zum Beispiel phonetisch als Πανιβηκις ins Griechische übertragen 
oder als Ἱέραξ (‚Falke‘) übersetzen. 29 Ferner sind dialektale Färbungen in der Schreibung 
mancher Namen festzuhalten, die auf die regionale Herkunft von Schreibern oder auch 
auf ihre Schriftkenntnis des Griechischen im Speziellen zurückzuführen sind. So ist für 
den in demotischen Texten als Qr-ḏꜣḏꜣ notierten Namen in griechischen Urkunden un-
ter anderem die Übertragung zu Καλατύτης, Καλατεῦτης, Καλατοίτης, Καλαθιῶτις und 
Καρατιωθις belegt. 30

Mögen Variationen bei der Übertragung vom Ägyptischen ins Griechische Gang und 
Gäbe gewesen sein, konnte man sich in Urkunden doch nicht nach Belieben ausweisen, 
sondern eine einmal aktenkundige Nomenklatur war in der Regel beizubehalten. Nur 
in bestimmten Fällen war eine Änderung des Namens oder der Nomenklatur möglich. 
Diese war behördlich zu beantragen, über das Prozedere ist jedoch bis auf ein einzelnes 
Beispiel kaum etwas bekannt. 31 Ein Namenswechsel war beispielsweise dann sinnvoll, 
wenn damit eine Statusänderung einherging. Am häufigsten ist dies für Soldaten aus der 
Lokalbevölkerung bezeugt, die mit Beginn ihres Militärdienstes die tria nomina annah-
men – wohlgemerkt zu einem Zeitpunkt, bevor ihnen der römische Bürgerrecht verliehen 
worden war. 32 Ferner gibt es Hinweise, dass manche Personen aufgrund behördlicher Re-
gistrierungsfehler und Irrtümer unter mehreren verschiedenen Namen in Verwaltungs-

28	 NB Dem. 378.
29	 Zu den Möglichkeiten der Übertragung eines ägyptischen Namens in griechische Schrift cf. Hage-

dorn 1993, 355f.
30	 Für Belege zu den Schreibungen siehe App. 1, Tab. 1. Für einen Überblick über die in den griechi-

schen Urkunden aus Soknopaiu Nesos festzustellenden grammatikalischen, orthografischen und 
dialektalen Eigenheiten cf. Lippert und Schentuleit 2010a, 75–101.

31	 Cf. Broux 2013b, 315: Ende des Jahres 194 erhielt ein gewisser Eudaimon die Genehmigung, sich 
fortan nicht mehr als ‚Eudaimon, Sohn des Psois und der Tiathres‘ ausweisen zu müssen, sondern 
stattdessen offiziell als ‚Eudaimon, Sohn des Heron und der Didyme‘ auftreten zu dürfen; der Ge-
nehmigung war ein entsprechender Antrag des Eudaimon bei einem Königlichen Schreiber voraus-
gegangen (SB XVIII 13175; Herkunft unbekannt., Okt./Nov. 194).

32	 Wie Rudolf Haensch bemerkt, nahmen Rekruten in Ägypten offenbar bereits während ihrer 
Dienstzeit lateinische tria nomina an, darunter nicht nur Männer mit ursprünglich ägyptischen 
Namen, sondern auch Männer mit ursprünglich griechischen Namen. In diesem Punkt scheint sich 
Ägypten von den Gepflogenheiten in anderen Provinzen zu unterscheiden, cf. Haensch 2012, 73.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



38 Kapitel 1: Endogamie und Namengebung 

dokumenten erscheinen. 33 Aber in der Regel behielt man wohl den Namen bei, unter dem 
die Eltern ihr Kind in Zensusdeklarationen registriert hatten.

1.2	 Typische Namen in den fayumischen Tempelkollegien

In den folgenden Unterkapiteln werden alle Namen besprochen, die häufig oder aus-
schließlich in den Tempelkollegien von Soknopaiu Nesos, Tebtynis und Bakchias be-
zeugt sind. Beides, die Auswahl der Namen sowie die Eingrenzung der Orte, verdient 
eine nähere Erläuterung.

Die Auswahl von ‚häufig‘ oder ‚ausschließlich‘ in einem Tempelkollegium attestier-
ten Namen soll einerseits die Zahl der hier besprochenen Fallbeispiele eingrenzen und den 
Fokus auf solche Namen lenken, die besonders stark in einem Tempel verbreitet waren, 
andererseits aber auch solche Namen berücksichtigen, die vielleicht selten, oder auch aus-
schließlich in einem sehr begrenzten Raum verbreitet waren und deshalb für die Studie 
von besonderem Interesse sind. Was nun ‚häufige‘ oder ‚ortsspezifische‘ Namen sind, 
lässt sich allerdings nur unter höchst subjektiven Gesichtspunkten beschreiben: Selbst die 
Personallisten der Tempel, die den genauesten Überblick über die Namen der Amtsträger 
vermitteln, sind in hohem Maße fragmentarisch und geben den Personalstand nur für ei-
nen begrenzten Zeitraum wieder. Darüber hinaus liegen aus den einzelnen Tempeln ver-
schiedene Mengen an Textmaterial vor: Aus Soknopaiu Nesos sind hunderte Namen von 
Amtsträgern bekannt, aus Bakchias nur wenige Dutzend. In der Konsequenz lassen sich 
die Namen der Kultfunktionäre eines Ortes oder eines Tempels nur grob erfassen. Beschei-
dener, aber präziser lässt sich daher sagen: Aus den Befunden aussortiert wurden all jene 
ägyptischen ‚Allerweltsnamen‘, die in allen Tempeln zu finden waren, aber die aufgrund 
ihrer allgemeinen, überregionalen Verbreitung nicht zur weiteren Diskussion beitragen.

Die Einschränkung des Untersuchungsfeldes auf Soknopaiu Nesos, Tebtynis und 
Bakchias erklärt sich daraus, dass aus diesen Orten einerseits deutlich mehr Kultfunkti-
onäre namentlich bekannt sind als aus Theadelphia, andererseits sind die Belege für Na-
men präziser zu datieren als in Narmuthis: Aus Theadelphia sind kaum mehr als ein Dut-
zend Kultspezialisten namentlich greifbar, daher eignet sich diese Siedlung grundsätzlich 
nicht für eine Untersuchung der Namengebungspraktiken. Auf dem Tempelbezirk von 
Narmuthis sind zwar wiederum zahlreiche Namenostraka überliefert, 34 doch nur wenige 
Stücke erlauben eine präzise Datierung oder die zweifelsfreie Zuordnung zu Amtsträgern 

33	 So könnten die Wendungen ἀνθ’ οὗ und ὁ διὰ λόγων, notiert zwischen zwei einzelnen Personenna-
men, einen vorangegangenen Fehler in Dokumenten der Verwaltung korrigieren oder aber darauf 
hinweisen, dass die jeweilige Person nach einem Namenswechsel nunmehr unter neuer Nomenkla-
tur in behördlichen Unterlagen geführt wurde. Ausführlich hierzu sowie zu Möglichkeiten, einen 
neuen Namen zu beantragen, cf. Broux 2013b.

34	 P.Narm. I 27–128; 134–9 (alle Narm., 2./3. Jh.).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



39Typische Namen in den fayumischen Tempelkollegien

der dortigen Kulte. Für die drei übrigen Orte liegen dagegen Textbestände vor, die auf-
grund ihres Umfangs für eine Untersuchung geeignet sind.

1.2.1	 Eine Bestandserfassung: Regional-, orts- und tempelspezifische Namen

Die Erfassung der Namen in den drei Tempelkollegien erfolgte auf Basis der unpubli-
zierten Dissertation von Aurore Bertrand, die darin fast alle Kultfunktionäre aufzählt, 
die in den griechischen Papyri der Kaiserzeit attestiert sind. 35 Ergänzend dazu wurden 
die Indices in den Editionsbänden der Demotischen Dokumente aus Dime konsultiert, um 
in den ägyptischen Urkunden und Ostraka des Soknopaiostempels erwähnten Namen 
zu erfassen. 36 Für die im Soknebtynistempel verbreiteten Personennamen wurden ferner 
demotische Urkunden aus Tebtynis hinzugezogen. 37 Aus Bakchias liegen keine relevan-
ten Textzeugen in ägyptischer Schrift vor, sodass hier insbesondere mehrere griechische 
Personallisten aus dem zweiten Jahrhundert maßgebend sind. 38

Bei einer generellen Betrachtung der in den Tempelkollegien von Soknopaiu Nesos, 
Tebtynis und Bakchias verbreiteten Namen fällt ins Auge, dass darunter fast ausschließ-
lich Namen ägyptischer Herkunft zu finden sind (siehe die Namenlisten unten). Nur 

35	 Bertrand 2013.
36	 Da die ersten beiden Editionsbände dieser Reihe ausschließlich Papyri und Ostraka aus der inter-

nen Verwaltung des Soknopaiostempels beinhalten, dürften die in den Indices erwähnten Namen 
hauptsächlich Angehörige des Tempelkollegiums nennen. Anders verhält es sich mit dem dritten 
Band, der überwiegend Kauf- und Kreditverträge aus dem örtlichen Grapheion verzeichnet. Amts-
träger des Soknopaiostempels lassen sich in diesen Texten nur dann identifizieren, wenn sie unter 
einem entsprechenden Amtstitel auftreten. Unter dieser Maßgabe sind sie in folgenden Quellen 
namentlich greifbar: P.Dime III 2 (S.N., 22. Nov. 8 v.Chr.); P.Dime III 5 (S.N., 21. Nov. 11); P.Dime 
III 7 (S.N., 11. Aug. 18); P.Dime III 9 (S.N., März/Apr. 23); P.Dime III 10 (S.N., 28. Apr. 27); P.Dime 
III 13 (S.N., Juli 29); P.Dime III 14 (S.N., 11. Dez. 29); P.Dime III 16 (S.N., 31. Dez. 34?); P.Dime 
III 18 (S.N., 7. Okt. 37); P.Dime III 19 (S.N., 19. Aug. 42); P.Dime III 22 (S.N., 29. Okt. 45); P.Dime 
III 23 (S.N., 26. Febr. 47); P.Dime III 24 (S.N., 46/47); P.Dime III 26 (S.N., 4. Nov. 51); P.Dime III 
27 (14. Sept. 54); P.Dime III 28 (S.N., 17. Sept. 55); P.Dime III 32 (S.N., nach 83); P.Dime III 36 (24. 
Jan. 20 v.Chr.); P.Dime III 37 (S.N., 21/22); P.Dime III 40 (S.N., 15. Aug. 28); P.Dime III 41 (S.N., 
14. Mai 43 oder 53).

37	 Mehrere demotische Quittungen wurden von Amtsträgern des Soknebtynistempels unterzeichnet: 
P.Zauzich 57 (Tebt., 25. Juni 152); P.Zauzich 58 (Tebt., 130/131); P.Zauzich 59 (Tebt., 24. Aug. 41); 
P.Zauzich 60 (Tebt., 2. Jh.); P.Zauzich 62 (Tebt., 2. Jh.).

38	 Knudtzon 1946, 83–93 bot bereits eine erste, auf zwei Personallisten aus dem späten zweiten Jahr-
hundert basierende Prosopografie, die Gilliam 1947, 273–6 um weitere Namen ergänzte. Die aus 
den griechischen Urkunden bekannten Namen der Amtsträger von Bakchias sind in Bertrand 2013 
nochmals zusammengetragen. Die Personallisten der Tempel von Bakchias sind neu zusammenge-
fasst in Messerer 2019, 114–56.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



40 Kapitel 1: Endogamie und Namengebung 

selten trugen Kultfunktionäre der Tempel gräzisierte Namen, 39 rein griechische oder gar 
lateinische Namen, auf die in Unterkapitel 1.4 gesondert Bezug genommen wird.

Natürlich ist es keine Überraschung, dass ägyptische Kultfunktionäre auch ägypti-
sche Namen trugen. Interessant wird der Befund aber in Hinblick darauf, wie andere Sta-
tusgruppen Namen als Anzeiger ihrer gesellschaftlichen Stellung nutzten. So zeigt sich, 
dass spätestens ab dem zweiten Jahrhundert soziale Aufsteiger durch die Wahl griechi-
scher Doppelnamen die Zugehörigkeit zu privilegierten, städtischen Statusgruppen an-
zuzeigen gedachten. 40 Ägyptische Namen gerieten in diesen Kreisen in der Folge aus dem 
Gebrauch. Obwohl sich die Weitergabe ägyptischer Namen unter den Kultfunktionären 
primär aus den Regeln der endogamen Heirat erklärt, könnte der Wandel der Namenge-
bungspraktiken in der städtischen Bevölkerung einen weiteren Wahrnehmungshorizont 
unter den Tempeldienern eröffnet haben: Während ein Teil der Bevölkerung fortan grä-
zisierte oder griechische Namen an seine Kinder weitergab, behielten die Amtsträger der 
Tempel die ‚traditionellen‘ ägyptischen Namen bei, was mancher Kultfunktionär viel-
leicht als Mittel zur Abgrenzung von anderen privilegierten Statusgruppen begriff.

Die Weitergabe ägyptischer Namen im Kreis der Familie war indes kein Phänomen, 
das nur den Amtsträgern der Tempel eigen war: Ganze Berufsgruppen pflegten noch im 
kaiserzeitlichen und spätantiken Ägypten eigene Namen, die sie speziell unter ihresglei-
chen weitergaben, was von den endogamen Strukturen in anderen sozialen Milieus zeugt. 
So kam im dritten und vierten Jahrhundert im thebanischen Deir el-Bahari alljährlich ein 
Verein von Metallhandwerkern zusammen, um in einer Nische der Umfassungsmauer 
des Tempels der Hatschepsut einen Esel zu opfern. Die Vereinsmitglieder trugen fast aus-
schließlich ägyptische Namen und Patronymika. Mehrere von ihnen trugen den Namen 
Plenis (Πλῆνις), der sich von dem ägyptischen Wort für ‚Schmied‘ (Pꜣ-ljn) ableitet. 41 Wen 
wundert es da, dass auch die Amtsträger der ägyptischen Kulte solche Namen trugen, die 
mit den in ihren Tempeln verehrten Gottheiten assoziiert waren.

Trifft die Vermutung zu, dass sich Familien von Kultfunktionären durch ägyptische 
Namen mehr oder weniger bewusst von anderen Bevölkerungsteilen abgrenzten, dann 
müssten solche traditionellen Namen andernorts, wo die Tempel länger dokumentiert 
sind als am Rande des Fayum, auch länger unter den Amtsträgern der Tempel überdau-
ert haben. Ein treffendes Beispiel mag die Familie um Aurelios Ammon abgeben, die im 
vierten Jahrhundert in Panopolis lebte: Ammons Vater Petearbeschinis war ein Amts-
träger im Tempel des Min, auch seine Mutter stammte aus einer Familie hochrangiger 

39	 In die Gruppe der gräzisierten Namen sind insbesondere ägyptische Namen mit griechischen En-
dungen zu zählen, beispielsweise ‚Anubion‘ statt ‚Anubis‘ oder ‚Horion‘ statt ‚Horos‘, cf. Dogaer 
und Depauw 2017.

40	 Doppelnamen waren in wohlhabenden, hellenisierten Kreisen verbreitet, etwa unter Metropoliten 
oder Mitgliedern der Gymnasien. Die Namen wurden in Urkunden durch Formulierungen wie 
ὁ καί und Varianten gekennzeichnet. In der Kaiserzeit mochten solche Doppelnamen in lockerer 
Anlehnung an die tria nomina der römischen Bürger möglicherweise auch Affinität zu den Herr-
schern ausdrücken. Zu diesen Entwicklungen cf. Broux 2015, 110–20; 153–70; 271f.; 291f.; Broux 
und Coussement 2014, 129–31; 135–7. Siehe dazu auch unten Kapitel 1.4.2.

41	 NB Dem. 199. Zu den Schmieden, die in Deir el-Bahari opferten, siehe auch Kapitel 2.1.3.3.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



41Typische Namen in den fayumischen Tempelkollegien

Kultfunktionäre. Ammons Halbbruder Horion war sogar Erzprophet des Panopolites. 
Ammon selbst folgte seinem Vater als jüngerer Sohn in den Tempeldienst nach, besaß 
aber auch klassische Literatur und stellte sich zu verschiedenen Anlässen als hellenistisch 
gebildeter Gelehrter dar. Sein älterer Bruder Harpokration bereiste als Rhetor den Mittel-
meerraum, wobei er auch als Prokurator in griechischen Städten waltete. Während jedoch 
viele Mitglieder der städtischen Oberschicht zu dieser Zeit griechische oder lateinische 
Namen trugen, pflegte die Familie um Ammon die Tradition ägyptischer Namen. 42 Da-
bei ist freilich anzumerken, dass Ammons Eltern, Petearbeschinis und Senpetechensis, 
und auch er selbst rein ägyptische Namen trugen, während sein Bruder Harpokration 
einen gräzisierten Namen führte, abgeleitet von Harpokrates. 43 Eine Öffnung zu Namen 
jenseits der ägyptischen Kulturtradition, namentlich aus hellenistischem Umfeld, vollzog 
sich anscheinend auch in dieser Familie, wenn auch schleichend.

Hinsichtlich ihrer Verbreitung lassen sich die in den Tempelkollegien anzutreffenden 
Namen in drei Gruppen einteilen: in überregional verbreitete, regionaltypische und orts- 
oder sogar tempelspezifische Namen. Überregional verbreitet waren Namen wie Harpa-
esis, Haryotes, Horos, Onnophris oder Panemieus (siehe App. 1.4). Die weite Verbreitung 
dieser Namen ist wohl damit zu erklären, dass sie sich auf panägyptische Götter und Sym-
bole beziehen, die weder an einen bestimmten Ort noch an einen bestimmten Personen-
kreis gebunden waren. So bezieht sich der Name Panemieus (‚Der der Löwinnen‘) 44 auf 
Göttinnen in Löwengestalt, vielleicht Sachmet oder Bastet. Auf die für die ägyptische 
Theologie zentrale Gottheit Horos beziehen sich wiederum Namen wie Harpaesis (‚Ho-
rus, der (Sohn) der Isis‘), 45 Haryotes (‚Horos ist heil‘) 46 und der Personenname Horos 
selbst.

Zu den regionalspezifischen, vor allem im Fayum verbreiteten Namen zählte Marres, 
eine Kurzform des Namens Amenemhets III., des vergöttlichten Pharaos, der sich einst-
mals um die Besiedlung des Fayum Verdienste erworben hatte und noch in römischer 
Zeit in der Region ein hohes Ansehen genoss: In den Isishymnen, die seit der späten Pto-
lemäerzeit die Pilaster am Eingang des Haupttempels von Narmuthis zieren, wird er als 
Gründer des Heiligtums besungen. 47 Gleiches gilt für den im Fayum verehrten Kroko-
dilgott Sobek (griechisch Suchos), der Bestandteil von Namen wie Petesuchos (‚Der, den 
Sobek gegeben hat‘) 48 war. Zudem waren regionalspezifische Namen von phonetischen 
Färbungen geprägt. Der Name Pakysis wurde zum Beispiel im Fayum, und speziell in 
Soknopaiu Nesos, in griechischen Texten häufig mit einem Alpha an zweiter Stelle no-
tiert, also Πακυσις, während im Rest des Landes die Schreibung Πεκυσις mit Epsilon 

42	 Für einen Stammbaum der Familie um Ammon cf. Willis und Maresch 1997, 3.
43	 Ob sich der Name ‚Ammon‘ auf den lybischen Orakelgott Ammon oder auf den ägyptischen Gott 

Amon bezieht, ist strittig, cf. Dogaer und Depauw 2017, 195 mit Anm. 12.
44	 NB Dem. 379.
45	 NB Dem. 807f.
46	 NB Dem. 796–8.
47	 I.Egypte métriques 175 (4), Z. 34 (Narm., 1. Jh. v.Chr.), dort allerdings in der phonetischen Über-

tragung Πορραμάνρης genannt, cf. Vanderlip 1972, 72f.
48	 NB Dem. 340f.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



42 Kapitel 1: Endogamie und Namengebung 

dominierte. 49 Regionalspezifische Namen verbreiteten sich also primär aus bestimmten 
historischen Konstellationen heraus oder beruhten auf dialektalen Eigenheiten.

Neben überregionalen und regionaltypischen Namen finden sich solche, die in einer 
einzigen, oder wenigen, benachbarten Siedlungen oft auftraten, aber andernorts, wenn 
überhaupt, dann nur schwach verbreitet waren. Diese stehen nun im Fokus der Unter-
suchung. Orts- oder sogar tempelspezifische Namen stellen einen aufschlussreichen Un-
tersuchungsgegenstand dar, denn einerseits lässt sich ihre Verbreitung verhältnismäßig 
leicht nachverfolgen, andererseits werfen sie Fragen nach den Dynamiken auf, die ihre 
Entstehung, Weitergabe und gegebenenfalls auch ihre Migration begünstigten. Im Fol-
genden soll zunächst geklärt werden, welche Namen vornehmlich in Soknopaiu Nesos, 
Tebtynis oder Bakchias verbreitet waren. Die Erhebung orts- und tempelspezifischer Na-
men wird außerdem im späteren Teil der Arbeit nützen, um Kultfunktionäre in anderen 
gesellschaftlichen Rollen zu identifizieren.

1.2.2	 Ortsspezifische Namen der Kultfunktionäre aus Soknopaiu Nesos

Im Kollegium des Soknopaiostempels begegnen im Laufe der Kaiserzeit folgende Namen 
sehr oft oder sogar nur dort. Sie sind alphabetisch sortiert, die ortsspezifischen Namen  
sind hervorgehoben:

Apynchis	 Nestnephis	 Pakysis
Harpaesis	 Onnophris	 Paus
Harpagathes	 Pahopis	 Satabus
Herieus	 Pabus	 Sto(to)etis
Horos	 Panemieus	 Tesenuphis
Kalatythes	 Panephremmis	 Teses

Unter den Amtsträgern des Soknopaiostempels waren also neun ortsspezifische Namen 
stark vertreten. Exemplarisch seien in Folgenden einige Diagramme aufgeführt, die ver-
anschaulichen, was darunter zu verstehen ist. Zur Kontrastierung werden die ortsspezifi-
schen Namen Panephremmis und Sto(to)etis mit dem überregional verbreiteten Namen 
Onnophris verglichen (siehe Abb. 5–7).

Den Belegen aus Soknopaiu Nesos werden in den Diagrammen die Orte mit der 
nächsthöheren oder, im Falle des Namens Onnophris, mit der höchsten Belegdichte ge-
genübergestellt. Zusätzlich erhalten die Dörfer Apias, Herakleia und Nilopolis einen ge-

49	 Für die Verbreitung des Namens Πεκυσις cf. http://www.trismegistos.org/graphs/nam_stats_
geo.php?nam_id=797; (Zugriff: 30.03.2020) und für die Verteilung der Belege, die den Namen 
Πακυσις enthalten http://www.trismegistos.org/graphs/nam_stats_geo.php?nam_id=7268 (Zu-
griff: 30.03.2020). Zu Eigenheiten des fayumischen Dialekts cf. Lippert und Schentuleit 2010a, 
75–96.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7

https://www.trismegistos.org/graphs/nam_stats_geo.php?nam_id=797
https://www.trismegistos.org/graphs/nam_stats_geo.php?nam_id=797


43Typische Namen in den fayumischen Tempelkollegien

meinsamen Graphen, da die Nesioten enge Beziehungen zu diesen Dörfern pflegten und 
Amtsträger des Soknopaiostempels dort des Öfteren als Urkundenparteien auftraten: 50 
Vor diesem Hintergrund ist anzunehmen, dass die in den drei Dörfern erwähnten Per-
sonen entsprechenden Namens mit einiger Wahrscheinlichkeit auch in Soknopaiu Nesos 
wohnhaft waren, also theoretisch dem dortigen Graphen zuzurechnen sind.

Dass die eingangs genannten Namen eng an Soknopaiu Nesos gebunden waren, dürf-
te im Lichte der Diagramme außer Frage stehen. Weitere Diagramme für die übrigen orts-
spezifischen Namen aus Soknopaiu Nesos sind in App. 1.1 aufgeführt.

Die starke Präsenz von Namen wie Stotoetis oder Panephremmis in genau diesem Ort 
erklärt sich wohl aus demselben Prinzip, nach dem die Schmiede, die in Deir el-Bahari 
zum Opfer von Eseln zusammenkamen, den Namen Plenis trugen. Der Unterschied be-
steht nur darin, dass die Namen der Amtsträger nicht im strengen Sinn auf der Bezeich-
nung ihres Tempelamtes beruhen, sondern auf den im Tempel verehrten Gottheiten. 
Eine besondere Rolle bezüglich der Namengebung nehmen hierbei wohl Lokalheilige 
ein, also vergöttlichte Menschen: Während es höchst unüblich war, Kindern den Namen 
von Göttern zu geben, sie also Soknopaios, Sobek oder Osiris zu nennen (der Personen-

50	 Zu geschäftlichen Kontakten der nesiotischen Bevölkerung nach Apias, Herakleia und Nilopolis cf. 
Hobson 1982; Hobson 1984; Hobson 1985; Hobson 1986. In Nilopolis unterhielt der Soknopaios
tempel zudem zwei Isis-Heiligtümer, cf. P.Louvre I 4, Kol. 1, Z. 3ff., Komm.

Abb. 5: Für die Kaiserzeit verzeichnet Trismegistos People allein in Papyri aus Soknopaiu Nesos fast 
500 individuelle PerIDs für den Namen Panephremmis. Währenddessen traten Personen namens 
Panephremmis 28 Mal in Papyri aus Apias, Herakleia oder Nilopolis auf. Mehrere Personen las-
sen sich nur unpräzise dem Raum des Fayum (35) oder Ägypten allgemein (6) zuordnen. Aus der 
Gauhauptstadt Arsinoë, Karanis und Theadelphia sind jeweils weniger als 10 Personen namens 
Panephremmis bekannt, und dies sind schon die drei Orte mit der nächsthöheren Belegdichte. 
Zweifelsohne war Panephremmis also ein für Soknopaiu Nesos spezifischer Name.

 

 

0
10
20
30
40
50
60
70
80

30–1 
v.Chr.

1–24 25–49 50–74 75–99 100–124 125–149 150–174 175–199 200–224 225–249 250–275

Panephremmis
Soknopaiu Nesos Apias, Herakleia, Nilopolis Arsinoë

Theadelphia Karanis Arsinoites (Ort unbekannt)

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



44 Kapitel 1: Endogamie und Namengebung 

name Horos bestätigt als Ausnahme die Regel), fungierten Lokalheilige durchaus als 
Namenspatrone. 51 Ein Beispiel: Wie Holger Kockelmann zeigt, handelt es sich bei den 
unter anderem in Theadelphia und Karanis verehrten Krokodilgöttern Petesuchos und 
Pnepheros mit einiger Wahrscheinlichkeit um bereits seit pharaonischer Zeit vergöttlich-
te Menschen, die in späterer Zeit im fayumischen Sobek-Kult aufgingen. Gleiches gilt 
offenbar auch für den in Narmuthis verehrten Sokonopis. 52 Diese drei Namen sind als 

51	 Zum Verhältnis zwischen Personen- und Götternamen und dem Gebrauch von Heiligennamen als 
Personennamen cf. Quack 2006, 83f. Zu vergöttlichten Privatpersonen Lieven 2008; Lieven 2013; 
Lieven 2017 und Krämer 2018. Wie Krämer 2018, 439–48 zeigt, war die Vergöttlichung, das heißt, 
einer Person göttliche Eigenschaften zuzusprechen und sie wie einen Gott zu verehren, ein komple-
xes Phänomen, vergleichbar in Grundzügen mit dem griechischen Heroen- oder dem christlichen 
Heiligenkult. Die Vergöttlichung von Privatpersonen im ägyptischen Kulturraum konnte nach 
Krämer aus mehreren Anlässen geschehen: Die Vergöttlichung konnte aus dem Totenkult für ver-
storbene Vorfahren hervorgehen, auf die Verehrung ‚weiser Männer‘ (etwa die Autoren berühmter 
literarischer Werke) abzielen, aber auch auf hohe Beamte oder sonstige lokale Wohltäter gerichtet 
sein, die man fortan als quasi göttliche Personen in institutionalisierte Opferhandlungen einbezog.

52	 Kockelmann 2017, 35–43.

Abb. 6: Trismegistos listet etwa 1400 individuelle PerIDs von Personen auf, die in Papyri aus So-
knopaiu Nesos unter dem Namen Sto(to)etis erscheinen. Etwa 80 weitere PerIDs werden den be-
nachbarten Dörfern zugerechnet. In der Gauhauptstadt Arsinoë und in Karanis sind je etwa 25 
einzelne PerIDs attestiert. Eine in Theadelphia gefundene Steuerliste aus dem Jahr 144 (P.Lond. 
III 1170r (S. 92)) nennt 54 Männer namens Stotoetis; das heißt natürlich nicht, dass diese Menschen 
(ebenso wie die in Arsinoë und Karanis erwähnten Personen) auch in Theadelphia lebten, denn 
ansonsten ist der Name Sto(to)etis dort gar nicht belegt. Etwa 130 Personen lassen sich nur grob 
im Fayum, 30 Personen generell im ägyptischen Raum verorten. Ein einziger, sehr später Beleg für 
den Namen ist im Jahr 573 in Arsinoë gegeben (SB VI 9293). Selbst ohne eine detailliertere Prüfung 
einzelner Textzeugen wird klar, dass die Mehrheit der Personen namens Sto(to)etis im Spiegel der 
verfügbaren Quellen auf den Raum in und um Soknopaiu Nesos konzentriert lebte.

 

 

0
50

100
150
200
250
300
350

30–1 
v.Chr.

1–24 25–49 50–74 75–99 100–124 125–149 150–174 175–199 200–224 225–249 250–275

Stotoetis
Soknopaiu Nesos Apias, Herakleia, Nilopolis Arsinoë

Theadelphia Karanis Arsinoites (Ort unbekannt)

unbekannte Provenienz

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



45Typische Namen in den fayumischen Tempelkollegien

Personennamen dutzende und hunderte Male in der papyrologischen Überlieferung 
bezeugt. Osiris, immerhin einer der zentralsten Götter der ägyptischen Theologien, er-
scheint in den ptolemäer- und kaiserzeitlichen Textbelegen hingegen höchstens vier(!)mal 
als Personenname. 53

Wohl aus demselben Grund trugen Nesioten oft den Namen Satabus: Ursprünglich 
ein aramäischer Frauenname, erfreute er sich insbesondere unter den Amtsträgern des 
Soknopaiostempels einiger Beliebtheit. Offenbar verehrte man im Dorf einen vergött-
lichten Menschen dieses Namens, denn nach einer demotischen Inventarliste aus dem 
späten ersten oder frühen zweiten Jahrhundert wurde im Soknopaiostempel eine „Kro-
ne für Satabus den Gott“ aufbewahrt. 54 Ein weiteres Indiz dafür, dass sich der Name 

53	 Für Belege zu dem Namen Petesuchos cf. Trismegistos NameID 889; für Pnepheros cf. Trismegistos 
NameID 932; für Sokonopis cf. Trismegistos NameID 1133; für Osiris cf. Trismegistos NameID 
22711.

54	 P.Zauzich 12, Kol. 3, Z. 3 (S.N., 76-125). Parallel dazu verzeichnet eine ptolemäerzeitliche demoti-
sche Inventarliste aus Tebtynis, die bei Grabungen in jüngerer Zeit gefunden wurde, die Kronen 
für verschiedene Götter, darunter ein Gott Harmiysis, dessen Name auch unter Menschen belegt 
ist und der im Fayum in ptolemäischer und römischer Zeit weite Verbreitung fand, cf. Trismegistos 
NameID 274. Eine Kurzbeschreibung zu der noch unpublizierten demotischen Inventarliste (SCA 
6915.1) gibt Ryholt 2018, 136.

Abb. 7: Im Unterschied zu ortsspezifischen Namen wie Panephremmis und Sto(to)etis war der in 
ganz Ägypten gebräuchliche Name Onnophris in gleich mehreren Siedlungen häufiger verbreitet: 
In Philadelphia und Tebtynis lebten im frühen ersten Jahrhundert zeitgleich mehrere Personen 
dieses Namens. In Karanis erscheint der Name hundertfach mit individuellen PerIDs, allerdings in 
den bereits zu Kapiteleingang benannten Steuerlisten des späten zweiten Jahrhunderts; im vierten 
Jahrhundert taucht der Name erneut mehrfach in Karanis auf (hier nicht mehr abgebildet). Außer-
halb des Fayums war der Name ebenfalls weit verbreitet, in Oxyrhynchos und in der Thebais sind 
mehrere Dutzend Personen zu finden. In der ägyptischen Bevölkerung überdauert der Name sogar 
bis in die islamische Zeit, dann in koptischer Schrift.

 

0

50

100

150

200

30–1 
v.Chr.

1–24 25–49 50–74 75–99 100–124 125–149 150–174 175–199 200–224 225–249 250–275

Onnophris
Soknopaiu Nesos Karanis Philadelphia

Theadelphia Tebtynis Arsinoites (Ort unbekannt)

unbekannte Provenienz Oxychynchos Theben

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



46 Kapitel 1: Endogamie und Namengebung 

auf einen Lokalheiligen bezog, zeigt ein kaiserzeitliches demotisches Ostrakon, auf dem 
der Personenname ‚Satabus‘ mit einem Gottesdeterminativ geschrieben war, was ihn in 
die semantische Kategorie göttlicher Wesen einordnet. 55 Beide Befunde sprechen dafür, 
dass man in Soknopaiu Nesos einen Lokalheiligen namens Satabus verehrte. Dieselbe 
demotische Inventarliste, die die „Krone für Satabus den Gott“ verzeichnet, listet vier 
Zeilen später auch ein „Bett für Harpagathes den Gott“ auf, den Alexandra von Lie-
ven als vergöttlichten Menschen identifiziert; 56 der Name bedeutet ‚Horos der Lyber‘. 57 
Tesenuphis (‚Gute Grenze‘ oder ‚Guter Distrikt‘) war ein Name, den Männer und Frau-
en trugen, wohl ebenfalls in Referenz auf einen Lokalheiligen oder eine lokale Gottheit. 58 
Stotoetis (‚Mögen die Götter das Unheil beseitigen‘) 59 war als Name gleichermaßen unter 
beiden Geschlechtern verbreiteter. Aus Tebtynis ist jetzt eine ptolemäerzeitliche demoti-
sche Orakelfrage bekannt, die an einen Gott namens Stotoetis gerichtet war. 60 Nach einer 
demotischen Inschrift aus tiberianischer Zeit wurde in Soknopaiu Nesos außerdem ein 
Gott, oder besser ein vergöttlichter Mensch, namens Pakysis (‚Der Nubier‘) 61 verehrt. 62 
Einem Gott mit Namen Herieus (‚Sie (die Götter) sind zufrieden‘) 63 wurde eine Statue 
geweiht. 64 Der Name Panephremmis (‚Der der Nephremmis‘) 65 stand wiederum in Zu-
sammenhang mit dem Kult um Isis Nephremmis. 66

Die Namen Satabus, Harpagathes, Tesenuphis, Pakysis, Herieus und Panephremmis 
lassen sich also mit einiger Sicherheit nesiotischen Lokalheiligen oder in den lokalen Hei-
ligtümern verehrten Göttern zuordnen. Hinsichtlich der Verbreitung der Namen Pabus 
und Teses liegen hingegen keine Belege vor, die auf gleichnamige Lokalheilige oder Göt-
ter hindeuten würden: Der Name Teses verschwand im frühen zweiten Jahrhundert aus 

55	 P.Zauzich 12, Kol. 3, Z. 3 (S.N., 76–125), cf. P.Dime I 57, Z. x+6, Komm.
56	 P.Zauzich 12, Kol. 3, Z. 7 (S.N., 76–125), cf. Lieven 2013, 88.
57	 NB Dem. 810.
58	 Zur Übersetzung NB Dem. 1308. Zu einer noch unpublizierten hierodulischen Selbstdedikation 

an den Gott Tesenuphis (SCA 1206), die aber in Tebtynis und nicht in Soknopaiu Nesos gefunden 
wurde, cf. Ryholt 2018, 148.

59	 NB Dem. 945f.
60	 Eine kurze Erwähnung findet der Papyrus im Vorbericht von Ryholt 2018, 148 als SCA 6409.3.
61	 NB Dem. 160.
62	 Die demotische Inschrift befindet sich auf der Statue CGC IV 1191 ( = TM 47197; S.N., 11. Apr. 

33), cf. Zauzich 1987, siehe auch Kapitel 2.3.2.2.
		  Möglicherweise liegt mit der Opfersteuerquittung P.Lond. II 472 (S. 82; Herkunft unbekannt, 29. 

März 188) ein weiterer Beleg für die Verehrung des Gottes Pakysis in Soknopaiu Nesos vor: Dem-
nach ließ ein Horion, Sohn des Apollonios, ein Rind für einen „Tempel des Gottes Pakysis“ opfern. 
Die Herkunft des Papyrus ist jedoch unbekannt, auch die im Text erwähnten Namen erlauben kei-
nen Rückschluss auf Soknopaiu Nesos. Da neuerdings Belege für die Verehrung von Gottheiten 
namens Stotoetis und Tesenuphis in Tebtynis gefunden wurden (siehe dazu oben und Kapitel 1.2.3 
sowie Kapitel 1.3.1), besteht eine Wahrscheinlichkeit, dass auch ein Gott Pakysis außerhalb von Sok
nopaiu Nesos Verehrung erfahren haben könnte.

63	 NB Dem. 746f. und 771.
64	 I.Fayoum I 80 (S.N., Mitte 1. Jh. v.Chr.–Mitte 1. Jh. n.Chr.).
65	 NB Dem. 380.
66	 Zum Kult um Isis Nephremmis in Soknopaiu Nesos cf. überblicksweise Capasso 2015, 90–5.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



47Typische Namen in den fayumischen Tempelkollegien

Soknopaiu Nesos (siehe Kapitel 1.3.2), der Name Pabus gelangte erst im zweiten Jahrhun-
dert zu größerer Verbreitung im Ort (siehe Kapitel 1.3.1).

1.2.3	 Ortsspezifische Namen der Kultfunktionäre aus Tebtynis

In der Kaiserzeit begegneten unter den Amtsträgern des Haupttempels von Tebtynis vor 
allem die folgenden Namen, hervorgehoben sind wieder die ortsspezifischen:

Kronion	 Marres	 P(h)anesis
Marepkemis	 Marsisuchos	 Psenkebkis
Marepsemis	 Onnophris	 Psoiphis
Maron(as)	 Pakebkis	 Tephersos

Dass unter den übrigen Einwohnern von Tebtynis eine größere Vielfalt herrschte und die 
genannten Namen demnach typisch für das Tempelkollegium waren, verdeutlichen als 
Gegenbeispiel verschiedene Listen, die einen Querschnitt der Bevölkerung widerspiegeln, 
insbesondere die langen Register aus dem örtlichen Grapheion. 67 Die oben genannten 
Namen können daher nicht nur als orts-, sondern sogar als tempelspezifisch betrachtet 
werden.

Unter den ansonsten rein ägyptischen Namen sticht der Name Kronion heraus, der 
sich etymologisch auf den griechischen Gott Kronos bezieht. Die Hintergründe zur Ver-
breitung des Namens Kronion werden im Kapitel 1.4.1 genauer betrachtet.

Ein häufig unter den Kultfunktionären aus Tebtynis verbreiteter Name war Pakebkis 
(‚Der zu Geb Gehörige‘). 68 Da Geb, einer der ägyptischen Schöpfergötter, nach der loka-
len Theologie mit Sobek verbunden war, 69 verwundert die Beliebtheit des Namens unter 
den Amtsträgern des Tempels nicht. Psenkebkis (‚Der Sohn des Geb‘) 70 fällt ebenfalls in 
die Klasse der Geb-Namen. Psoiphis (‚Das Kind‘) 71 bezieht sich auf den auch in Tebtynis 
verehrten Harpokrates (‚Horos der Jüngere‘), 72 also das ‚Kind‘ der Isis und des Osiris. 73 
Der ausschließlich in Tebtynis belegte Name Tephersos stand eventuell in Verbindung 

67	 Beispielsweise die Register P.Mich. V 237 (Tebt., nach 3. Okt. 43); P.Mich. V 238 (Tebt., 26. Dez. 
46); P.Mich.V 239 (Tebt., 46); P.Mich. V 240 (Tebt., 46/47); P.Mich. V 241 (Tebt., Aug./Sept. 46); 
P.Mil.Vogl. II 52 (Tebt., Febr.–März 138); P.Mil.Vogl. IV 213 (Tebt., 24. Febr. 154); P.Phil. 18 (Tebt., 
2. Jh.); SB XX 15024 (Tebt., 2. Jh.).

68	 NB Dem. 418.
69	 Dazu ausführlich in Kapitel 1.4.1.
70	 Trismegistos NameID 10314; NB Dem. 18 mit Korr. 156 (ad 260).
71	 NB Dem. 215.
72	 NB Dem. 815.
73	 Nach einer Petition aus dem Jahr 71–72 beheimatete der Soknebtynistempel neben Soknebtynis-

Kronos auch Isis, Sarapis und Harpokrates: P.Tebt. II 302 (Tebt., 71/72).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



48 Kapitel 1: Endogamie und Namengebung 

mit der ebenfalls nur in Tebtynis bezeugten Gottheit Tefresudja. 74 Auf den vergöttlichten 
Pharao Amenemhet III. bezogen sich drei weitere Namen, die in der Kaiserzeit fast nur in 
Tebtynis verbreitet waren: Marepkemis (‚Marres, der Kem-Stier‘), Marepsemis (‚Marres 
der Jüngere‘) und Marsisuchos (‚Marres, der Sohn des Sobek‘). 75 Auch in Tebtynis waren 
die ortsspezifischen, häufig im Tempel anzutreffenden Namen also von dem Bezug auf 
lokale Götter und Lokalheilige geprägt (wenn man die Marres-Namen darunter zählen 
möchte). Abb. 8 und 9 sollen exemplarisch die Verbreitung der Namen Marepsemis und 
Pakebkis veranschaulichen.

74	 Zur Übertragung des Namens Tefresudja ins Griechische als Tephersos cf. Wegner 2014, 170. Über 
eine an die Gottheit Tefresudja gerichtete Orakelfrage (SCA 7335.1) berichtet Ryholt 2018, 138.

75	 Für alle drei Namen: NB Dem. 581–3, siehe auch die Bemerkungen in Kapitel 1.1 zur Beliebtheit 
von Marres-Namen im Fayum.

Abb. 8: Trismegistos People verzeichnet etwa 140 individuelle PerIDs für den Namen Marepsemis, 
von denen nur drei Männer nicht aus Tebtynis stammten beziehungsweise nicht sicher dort ver-
ortet werden können: ein Mann in Hawara im ersten Jahrhundert (SB XVIII 13244, Kol. 1, Z. 18), 
eine Person aus Ptolemais Drymu im Jahr 167–169 (SB XII 11159, Z. 12) und eine Person im zweiten 
Jahrhundert aus einem unbekannten Ort im Fayum (P.IFAO I 23, Z. 6). Der markante Ausschlag 
des Graphen in den Jahren von 25–49, der sich auch in anderen Diagrammen aus Tebtynis abzeich-
net, ist auf die dichte Überlieferung zu dieser Zeit aus dem dortigen Grapheion zurückzuführen. 
Die wenigen Belege für den Namen Marepsemis in der zweiten Hälfte des zweiten Jahrhunderts 
stehen im Gegensatz zu der relativ guten Überlieferungslage aus dieser Zeit,  was vielleicht darauf 
hindeutet, dass der Name Marepsemis im zweiten Jahrhundert seltener vorkam als in früheren 
Zeiten (siehe dazu Kapitel 1.3.3).

 

0

10

20

30

40

50

60

70

30–1 
v.Chr.

1–24 25–49 50–74 75–99 100–124 125–149 150–174 175–199 200–224 225–249 250–275

Marepsemis
Tebtynis Ptolemais Drymu Hawara Arsinoites (Ort unbekannt)

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



49Typische Namen in den fayumischen Tempelkollegien

1.2.4	 Ortsspezifische Namen der Kultfunktionäre aus Bakchias

Schwieriger als in den vorangegangenen Orten gestaltet sich die Untersuchung der Na-
mengebungspraktiken in Bakchias, denn in den dortigen Tempeln lassen sich gar keine 
ortsspezifischen Namen ausmachen. Bei einer prosopografischen Erhebung unter den 
Amtsträgern der Tempel kristallisieren sich immerhin sechs häufig vertretene Namen 
heraus:

Ammonios	 Peteesis	 Psenamunis
Orsenuphis	 Peteuris	 Sisois

Da die Textzeugen aus Bakchias im Gegensatz zu den Papyri und Ostraka aus Sokno-
paiu Nesos und Tebtynis fast ausnahmslos aus dem späten zweiten Jahrhundert datieren, 
lassen sich keine längeren Entwicklungslinien zum Aufkommen oder Verschwinden der 
Namen nachzeichnen. In einem Aktenauszug aus dem Jahr 8/7 v.Chr., der in der Mitte 
des zweiten Jahrhunderts abgeschrieben wurde, sind die Namen von fünf Tempeldienern 

Abb. 9: Etwa 140 individuelle PerIDs sind in Papyri aus dem kaiserzeitlichen Tebtynis für den 
Namen Pakebkis bezeugt, in Arsinoë und Ptolemais Drymu jeweils nur eine Person. Dabei ist je-
doch anzumerken, dass die zwischen 167–169 in Ptolemais Drymu genannte Person, ein Pakebkis, 
Sohn des Onnophris (SB XII 11159), nach dem fragmentarischen Text als ἱερεύς eines λóγιμον ἱερóν 
ausgewiesen wird, also vielleicht auch ein Amtsträger des Soknebtynistempels war. Außerhalb des 
Fayum konzentrieren sich im ersten Jahrhundert mehrere Belege auf die östliche Wüste um Bere-
nike. Ferner sind mehrere Männer namens Pakebkis in Theben zu finden. Wie schon im Falle des 
Marepsemis entfallen auf das späte erste Jahrhundert überlieferungsbedingt nur wenige Belege. 
Obwohl noch bis zum Ende des zweiten Jahrhunderts recht häufig in der Dokumentation von 
Tebtynis vertreten, verschwindet der Name Pakebkis bald darauf, im Jahr 211, abrupt aus Tebtynis 
und dem Fayum. Dazu mehr in Kapitel 1.3.3.1.

 

0

5

10

15

20

25

30

35

30–1 
v.Chr.

1–24 25–49 50–74 75–99 100–124 125–149 150–174 175–199 200–224 225–249 250–275

Pakebkis
Tebtynis Ptolemais Drymu Arsinoë Berenike Theben

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



50 Kapitel 1: Endogamie und Namengebung 

aus Bakchias nebst ihrer Patronymika notiert; einer dieser ἱερεῖς hieß Peteuris. 76 Später, im 
Jahr 116, sind zwei weitere der oben aufgelisteten Namen (Orsenuphis und Psenamunis) 
in einer fragmentarisch erhaltenen Personalliste der beiden Haupttempel von Bakchias 
attestiert. 77 Vor diesem Hintergrund lässt sich vorsichtig davon ausgehen, dass wenigsten 
einige der oben genannten Namen kontinuierlich in den Tempeln von Bakchias vertreten 
waren.

Die meisten der oben genannten Namen waren im gesamten Fayum verbreitet und 
dort noch in der Mitte des vierten Jahrhunderts anzutreffen, also zu einer Zeit, in der 
die Nachrichten aus den Tempeln von Bakchias schon lange erloschen waren. 78 Lediglich 
der Name Peteuris (‚Der, den Horos gegeben hat‘), 79 scheint enger mit dem Soknobraisis
tempel verknüpft gewesen zu sein, denn dieser Name war ansonsten eher außerhalb des 

76	 P.Lund. IV 7, Z. 4–7 (Bakch, Mitte 2. Jh.).
77	 P.Bacch. 1 (Bakch., Juli/Aug. 116).
78	 Nach archäologischem Befund wurde mindestens einer der Tempel des Ortes wohl im späten drit-

ten oder frühen vierten Jahrhundert aufgegeben, cf. Rossetti 2014, 138.
79	 NB Dem. 322f.

Abb. 10: Der Name Peteuris könnte enger mit den ἱερεῖς aus Bakchias verknüpft gewesen sein, da 
er dort häufiger als in anderen fayumischen Siedlungen belegt ist: Insgesamt 65 PerIDs verzeichnet 
Trismegistos People für Quellen aus Bakchias. Die Mehrzahl der PerIDs konzentriert sich aber auf 
die Personallisten des Soknobraisistempels in den 170er und 180er Jahren, die den Ausschlag des 
Graphen beeinflusst (43 von 49 individuellen PerIDs für den Namen Peteuris sind in den Jahren 
zwischen 171 und 188 in den Personallisten der Tempel von Bakchias verzeichnet). In Karanis sind 
in der Kaiserzeit 14 Belegstellen zu finden, in Philadelphia 5 und in Theadelphia 4. Erwähnung 
fand der Name Peteuris außerdem in einigen kaiserzeitlichen Textzeugen aus Oxyrhynchos und 
der Thebais, in der Spätantike in der Wüstenregion im Westen des Landes, die jedoch nicht mehr 
im zeitlichen Spektrum der Grafik liegt. Alles in allem sind die Belege für den Namen Peteuris aber 
nur sehr dünn gesät – zu dünn für eine verallgemeinernde Aussage.

 

0

5

10

15

20

25

30

35

40

30–1 
v.Chr.

1–24 25–49 50–74 75–99 100–124 125–149 150–174 175–199 200–224 225–249 250–275

Peteuris
Bakchias Karanis Philadelphia Theadelphia Oxyrhynchos Theben

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



51Typische Namen in den fayumischen Tempelkollegien

Fayum verbreitet. 80 Eine engere Bindung der Namen Orsenuphis, Mysthes, Sisois, Am-
monios und Psenamunis an Bakchias oder die dortigen Tempel lässt sich hingegen nicht 
feststellen. Veranschaulichend sind hier zwei Grafiken (Abb. 10 und 11) über die Verbrei-
tung der beiden am häufigsten belegten Namen in den Tempelkollegien von Bakchias 
angegeben: Peteuris und Orsenuphis (‚Der gute Wächter‘). 81

Die starke Verbreitung ortsspezifischer Namen in Soknopaiu Nesos und Tebtynis 
und im Gegensatz dazu die scheinbare Abwesenheit ebensolcher Namen in Bakchias 
ist sicher zu einem Teil damit zu erklären, dass die papyrologische Überlieferung für die 
erstgenannten beiden Siedlungen sehr viel dichter ist als für Bakchias und bestimmte Na-
men dadurch in den einen Orten häufiger greifbar sind als in anderen Orten. Durchaus 
auffällig ist allerdings, dass mehrere der in den Tempeln von Bakchias anzutreffende Na-
men ebenso häufig in anderen Siedlungen aus dem nördlichen Fayum vertreten waren, 

80	 Zur Verbreitung des Namens Peteuris cf. Trismegistos NameID 861.
81	 NB Dem. 120.

Abb. 11: Weit sind die Belege für den Namen Orsenuphis im Fayum verteilt: In der Mitte des 
ersten Jahrhunderts sind mehrere Personen in Tebtynis lokalisiert, in der Mitte des zweiten Jahr-
hunderts konzentrieren sich Belege erst auf Theadelphia, später sprunghaft auf die Steuerlisten 
aus Karanis und schließlich auf das Archiv des κωμογραμματεύς Petaus in Ptolemais Hormu. In 
Bakchias sind im späten zweiten Jahrhundert dank der Personallisten des Soknobraisistempels 
mehrere Personen dieses Namens zu finden. Insgesamt war der Name also nicht ortsspezifisch 
an Bakchias gebunden, sondern, ähnlich dem Namen Onnophris, im ganzen Fayum verbreitet. 
Die einzige Gemeinsamkeit aller Verlaufskurven ist der Umstand, dass der Name seit dem frühen 
dritten Jahrhundert überall überlieferungsbedingt nur noch selten belegt ist. Lediglich in Karanis 
sind im frühen vierten Jahrhundert (hier nicht abgebildet) mehrere Personen namens Orsenuphis 
zu finden. Außerhalb des Fayum finden sich unter dem Namen Orsenuphis immer noch Männer 
in Oberägypten und anderen Regionen des Landes, in griechischer Schrift ist er sogar bis ins achte 
Jahrhundert belegt.

 

0
20
40
60
80

100
120
140

30–1 
v.Chr.

1–24 25–49 50–74 75–99 100–124 125–149 150–174 175–199 200–224 225–249 250–275

Orsenuphis
Bakchias Theadelphia Tebtynis

Karanis Philadelphia Ptolemais Hormu

Arsinoites (Ort unbekannt) unbekannte Provenienz

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



52 Kapitel 1: Endogamie und Namengebung 

insbesondere in Karanis, Philadelphia und Theadelphia, aber auch im südlich gelegenen 
Tebtynis (siehe dazu App. 1.3). Im Gegensatz dazu zeichnen sich die spezifischen Namen 
in den Tempelkollegien von Soknopaiu Nesos und Tebtynis gerade dadurch aus, dass 
sie in keinem anderen Ort häufiger anzutreffen sind. Kollegien der Tempel praktizier-
ten demnach vielleicht verschiedene Heirats- beziehungsweise Rekrutierungsstrategien: 
entweder durch orts-, tempel- und familienintern, oder durch orts-, tempel- und famili-
enübergreifende Heirat und Kooperation. Mit der Frage der Personalstärke, Heiratsstra-
tegien und mögliche Kooperationen zwischen den Tempelkollegien ist aber schon das 
nächste Kapitel angeschnitten.

1.3	 Landflüchtige, Lokalheilige und Überlieferungslücken: 
Entwicklungen und Dynamiken in der Prosopografie

In der Betrachtung der Prosopografie der Tempelkollegien zeichnen sich verschiedene 
Entwicklungen ab: Mancherorts hielten über die Zeit neue Namen Einzug und breite-
ten sich aus, andernorts verschwanden vormals verbreitete Namen allmählich oder auch 
schlagartig. Im Folgenden werden mögliche Ursachen für diese Dynamiken besprochen. 
Insbesondere stellt sich die Frage, ob das Verschwinden einiger besonders unter Kultfunk-
tionären verbreiteter Namen auf einen Zerfall dieser Tempelkollegien hindeutet, welche 
sich schließlich gerade über endogame Heirat und die Weitergabe ägyptischer Namen 
konstituierten. Wie sich zeigen wird, spielen für die Erklärung des Aufkommens und 
Verschwindens einschlägiger Namen die Personalstrukturen der Tempel eine Rolle, aber 
auch die wirtschaftliche und demografische Verfassung der Siedlungen und die Überlie-
ferungsgeschichte der Textzeugen selbst. Begonnen sei mit der Diskussion darüber, wie 
neue Namen in die Kollegien gelangten und sich dort etablieren konnten.

1.3.1	 Wenn Namen hinzukommen: Einheirat und  
tempelübergreifende Kooperationen

Wie in Kapitel 1.2.2 zu sehen war, waren in Soknopaiu Nesos und im Soknopaiostempel 
neun Namen sehr häufig vertreten, die andernorts, wenn überhaupt, dann nur selten an-
zutreffen waren. Angesichts dieser begrenzten und konzentrierten Verbreitung lässt sich 
denken, dass sich die ansässigen Familien vor allem untereinander vermählten: Die Söh-
ne, die gemäß den ägyptischen Traditionen die Namen ihrer Vorfahren trugen, traten in 
die Phylen ihrer Väter ein und gaben deren Namen wiederum an die nächste Generation 
weiter. Die Familien der Tempel von Soknopaiu Nesos dürften somit für mehr als zwei 
Jahrhunderte eine eng verflochtene Gemeinschaft gebildet haben. Im Umkehrschluss 
impliziert die Beobachtung, dass die nesiotischen Kultfunktionäre nur selten Ehen mit 
Amtskollegen aus anderen Orten eingingen, stattdessen rekrutierten sie sich aus Alteinge-

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



53Entwicklungen und Dynamiken in der Prosopografie

sessenen. Andernfalls hätten sich die hier anzutreffenden Namen auch in anderen Tem-
pelkollegien finden müssen. Folglich vermitteln die ortsspezifischen Namen in Soknopaiu 
Nesos das Bild einer tendenziell abgeschlossenen Familienstruktur nesiotischer ἱερεῖς.

Ein Beispiel für die Auswirkungen solcher streng orts- und tempelinternen Heirats-
muster ist der Name Pabus, der laut Trismegistos im ersten Jahrhundert römischer Herr-
schaft nur zweimal in Soknopaiu Nesos bezeugt ist. 82 Mit Beginn des zweiten Jahrhun-
derts steigt die Zahl der Belege dann sprunghaft an, bis im frühen dritten Jahrhundert 
schließlich 92 Belegstellen für den Namen im Ort zu finden sind (siehe Abb. 12).

Zunächst wäre zwar zu vermuten, dass die Ursachen für diese Entwicklung in der 
Quellenlage zu suchen sind, denn aus dem zweiten Jahrhundert sind mehr Papyri über-
liefert als aus dem ersten Jahrhundert. Allerdings stellt sich die Frage, warum der Name 
Pabus im Gegensatz zu anderen ortsspezifischen Namen nur ein einziges Mal in den de-
motischen Namenostraka des Soknopaiostempels belegt ist. 83 Der Befund könnte als ein 
Argument dienen, die bislang nur grob in die Kaiserzeit eingeordneten Ostraka präziser 
auf das erste Jahrhundert zu datieren, also in eine Zeit, bevor der Name Pabus häufiger in 
der nesiotischen Prosopografie bezeugt ist.

Die Entwicklungskurve des Diagramms in Abb. 12 wirkt zwar eindrucksvoll, soll aber 
nicht täuschen: Nach der zu Kapiteleingang entwickelten Faustregel zur Kalkulation der 
hier eingeflossenen Patronymika und nicht erkannter identischer Personen sind hinter 
den 92 Belegstellen im späten zweiten Jahrhundert nicht mehr als etwa 30 Männer zu 
vermuten. Ganz explosionsartig verbreitete sich der Name Pabus also nicht im Dorf. Der 
Umstand jedoch, dass die Zahl der Belege von anfangs 2 auf schließlich 92 angestiegen 
ist und sich die Belegstellen speziell auf Soknopaiu Nesos konzentrieren, dürfte darauf 
zurückzuführen sein, dass der Name Eingang in die Familien der ansäßigen Kultfunktio-
näre fand und in der Folge besonders in diesem Kreis weitertradiert wurde. Wie genau er 
dorthin gelangte, ob durch ein individuelles Entscheidungsmoment der Eltern oder einen 
von außerhalb in den Tempel aufgenommenen Amtsträger, lässt sich jedoch nicht sagen.

Da ortsspezifische Namen wie Satabus und Stotoetis, Marepsemis und Pakebkis ent-
weder im Soknopaios- oder im Soknebtynistempel vertreten waren, sich aber gar nicht 
(nicht einmal als Vatersnamen) in dem jeweils anderen oder sonstigen fayumischen 
Tempeln finden, wäre anzunehmen dass die Amtsträger dieser mitgliederstarken Kol-
legien vorrangig innerorts heirateten und Ehen mit Angehörigen anderer Tempel eher 
vermieden. Seinen künftigen Ehepartner im Heimatort zu finden war aber nicht nur 
sprichwörtlich naheliegend, denn durch die Eheschließungen konnten die Familien ihre 
Beziehungen festigen und Erbschaftsansprüche in der Dorf- und Tempelgemeinschaft 
bewahren.

82	 Ein Papus(!), Sohn des Petesuchos, trat zusammen mit seinem Bruder als Verkäufer einer Mühle 
auf (CPR XV 1, Z. 2; S.N., Aug./Sept. 3 v.Chr.). Einen Beleg für einen ἱερεύς namens Pabus bietet 
CPR XXIII 1, Z. 8 (S.N., 14–19), es handelt sich dabei um eine Erklärung, die von Mitgliedern des 
nesiotischen Tempelkollegiums unterzeichnet wurde.

83	 P.Dime I 59 (S.N., kaiserzeitl.).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



54 Kapitel 1: Endogamie und Namengebung 

Wie sich die Suche nach heiratsfähigen Partnern gestalten konnte, ist in demotischen li-
terarischen Texten illustriert. So handelt eine Geschichte von einem ḥm-nṯr, der bei einer 
Prozession die Tochter eines anderen ḥm-nṯr kennenlernte und diese alsbald heiratete. In 
einer anderen Geschichte erblickte der Held, Hareus mit Namen, beim Umherstreifen 
auf der Prozessionsstraße die Tochter eines ḥm-nṯr und verliebte sich in diese; er selbst 
war durch Adoption aus ärmlichen Verhältnissen in die Familie eines Tempeldieners ge-
langt. Aus der Tempelbibliothek von Tebtynis sind Manuskripe dieser beiden Geschich-
ten überliefert. 84

Je weniger Amtsträger aber in einem Tempel registriert waren, desto eher waren die 
Kollegien für die Rekrutierung von Nachwuchs auf Kollegien und Amtsträger aus an-
deren Tempeln und Orten angewiesen, denn zur Weitergabe ihres Status an ihre Nach-
kommen durften sie nur solche Personen heiraten, die väterlicher- und mütterlicherseits 
von ἱερεῖς abstammten. Für kleine Kollegien war es dabei wohl schwieriger, orts- und 
tempelintern heiratsfähige Partner zu finden. In Tempeln mit geringerer Personalstärke 
wechselten sich Namen daher vielleicht häufiger ab, weil gelegentlich Nachkommen von 

84	 Beide Geschichten schildert Quack 2016, 67–9, dort mit Verweis auf Manuskripte aus Tebtynis: 
P.Carlsberg 165 und P.Carlsberg 159v (beide Tebt., 1./2. Jh.).

Abb. 12: Der Name Pabus ist bereits im ersten Jahrhundert vereinzelt im Fayum belegt. Im zwei-
ten Jahrhundert ist der Name dann sehr häufig in der nesiotischen Prosopografie vertreten: Tris­
megistos People zählt etwa 170 individuelle PerIDs in Soknopaiu Nesos. In den Nachbardörfern 
Apias, Herakleia und Nilopolis ist der Name für 5 Personen belegt, in Philadelphia insgesamt für 
6 Personen. Außerhalb des Fayum ist der Name im ersten Jahrhundert mehrmals in der Thebais 
bezeugt, im vierten Jahrhundert einige Male in Hermonthis (nicht im zeitlichen Spektrum des 
Diagramms). Nachdem der Name in Soknopaiu Nesos sprunghafte Verbreitung fand und bald 
fast nur dort belegt war, verschwand er mit Aufgabe des Tempels und des Dorfes ebenso schnell 
aus der fayumischen Überlieferung.

 

0
10
20
30
40
50
60
70
80
90

100

30–1 
v.Chr.

1–24 25–49 50–74 75–99 100–124 125–149 150–174 175–199 200–224 225–249 250–275

Pabus
Soknopaiu Nesos Apias, Herakleia, Nilopolis Philadelphia

Eileithyiopolis Theben

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



55Entwicklungen und Dynamiken in der Prosopografie

Amtsträgern aus benachbarten Siedlungen in die eigene Familie und somit in den eigenen 
Tempel aufgenommen wurden. Obwohl die Überlegungen zur orts- und tempelübergrei-
fenden Heirat rein hypothetisch sind, könnten sie doch erklären, warum die unter den 
Kultfunktionären von Bakchias vertretenen Namen, wie in Kapitel 1.2.4 erwähnt, auch 
in Karanis, Philadelphia, Tebtynis und Theadelphia relativ häufig anzutreffen waren. In 
dem zu Bakchias benachbarten Tempeln von Karanis dienten im Jahr 113/114 beispiels-
weise 54 ἱερεῖς, während in Bakchias circa 40 bis 45 ἱερεῖς registriert waren. Fanden diese 
ἱερεῖς unter den Schwestern und Töchtern ihrer eigenen Amtskollegen keine Ehepartner, 
richteten sie ihren Blick vielleicht auf die benachbarten Siedlungen. 85

Für eine ortsübergreifende Personalrekrutierung oder Verabredung von Heiraten bo-
ten sich grundsätzlich genügend Gelegenheiten. So lieferten die Tempel am Rande des 
Fayum regelmäßig Leinen für das Begräbnis heiliger Stiere nach Memphis und Heliopo-
lis, wobei sich ihre Wege kreuzen konnten. 86 Zudem unterhielten die großen fayumischen 
Tempel Filialheiligtümer in der Gauhauptstadt Arsinoë, was weitere Möglichkeiten zur 
regionalen Vernetzung unter den Kollegien eröffnet haben könnte. 87

Auch durch tempelübergreifende Kooperationen könnten orts- und tempelspezifische 
Namen von einem Kollegium in ein anderes gelangt sein. Eine ortsübergreifende Koope-
ration bei der Ausübung der Sobek-Kulte ist in ptolemäischer Zeit zumindest auf Verein-
sebene für Tebtynis und Narmuthis bezeugt: So trat in der späten ptolemäischen Zeit ein 
Kultverein aus Tebtynis auf dem Tempelbezirk von Narmuthis zusammen, um anläss-
lich einer Prozession zu Ehren des Sokonopis zu trinken. 88 Eine aus Tebtynis stammende, 
demotische Liste aus dem zweiten oder ersten Jahrhundert v.Chr. zählt ferner mehr als 
30 ‚wꜥb.w des Sokonopis‘ auf, die im Soknebtynistempel ihren Dienst versahen. 89 Dieser 
Befund ist insofern erstaunlich, als dass der Krokodilgott Sokonopis ansonsten primär 
in Narmuthis bezeugt ist. Viele der in der Personalliste genannten wꜥb.w hießen übri-

85	 BGU XIII 2215, Kol. 2, Z. 9–11 (Ars., 113/114). Die angegebene Liste nennt für die Tempel von 
Karanis 54 ἱερεῖς und 50 παστοφόροι. Für die Tempel von Bakchias werden hingegen insgesamt 60 
ἱερεῖς und παστοφόροι gezählt, eine Differenzierung zwischen beiden Gruppen erfolgt nicht. Die 
Gesamtzahl der ἱερεῖς abzüglich der παστοφόροι lässt sich daher nur grob schätzen: Die zeitgenössi-
sche Personalliste P.Bacch. 1 (Bakch., Juli/Aug. 116) zählt im Tempel des Soknobkonneus 22 oder 
23 ἱερεῖς. Angenommen der Tempel des Soknobraisis verfügte über eine ähnliche Personalstärke 
wie der Tempel des Soknobkonneus, dann hätten insgesamt circa 40 bis 45 ἱερεῖς in den Tempeln 
von Bakchias gedient (siehe dazu auch Kapitel 1.3.3). Dennoch bleibt die Vorstellung von ortsüber-
greifenden Heiraten zwischen den ἱερεῖς aus Bakchias und Karanis rein hypothetisch: Obwohl aus 
Karanis weitaus mehr Papyri überliefert sind (etwa 2000 griechische Urkunden) als aus Bakchias 
(etwa 260 griechische Urkunden), ist kaum etwas über die Kultfunktionäre dort bekannt: ἱερεῖς aus 
Karanis werden in der Kaiserzeit in kaum einem Dutzend Papyri erwähnt. Somit lässt sich nichts 
über die Namen aussagen, die dort in den Tempelkollegien verbreitet waren – und in der Folge auch 
nichts über mögliche ortsübergreifende Eheschließungen.

86	 Solche Lieferungen sind bezeugt in P.Gen. I² 36 (S.N., 15. Nov. 170); P.Lund. IV 9 (Bakch., 164/165); 
P.Tebt. II 313 (Tebt., 210/211). Siehe zu der Lieferung aus Tebtynis auch Kapitel 1.3.3.2.

87	 Zu den Filialheiligtümern in Arsinoë cf. Kockelmann 2017, 370–2.
88	 Cf. Monson 2006, 209 mit Anm. 17 zu entsprechenden Belegstellen.
89	 P.BM EA 10647 (Tebt., 11. März 238 v.Chr.), Text, Übersetzung und Kommentar in Monson 2006.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



56 Kapitel 1: Endogamie und Namengebung 

gens selbst oder mit Vatersnamen Sokonopis. Bemerkenswerterweise war dieser Name in 
ptolemäischer und frührömischer Zeit relativ zahlreich in Tebtynis belegt, 90 was darauf 
hindeuten könnte, dass der Kult um Sokonopis in Tebtynis zeitweise durchaus beliebt 
war, ehe der Personenname Sokonopis in der Kaiserzeit aus Tebtynis verschwand. Wäre 
es möglich, dass nicht nur die lokalen Vereine, sondern auch die Tempelkollegien der be-
nachbarten Orte Tebtynis und Narmuthis bei der Ausübung der Kulte um Sokonopis 
miteinander kooperierten?

Einer ähnlichen Entwicklung wie der Name Sokonopis für Tebtynis und Narmuthis 
folgte der Name Pakysis für Tebtynis und Soknopaiu Nesos. So war der Name Paky-
sis in ptolemäischer Zeit nicht nur in Soknopaiu Nesos, sondern auch in größerer Zahl 
in Tebtynis vertreten. 91 Seit römischer Zeit konzentrieren sich die Belege dann aber mit 
überragender Mehrheit auf Soknopaiu Nesos, während der Name Pakysis in Tebtynis wie 
ausgestorben scheint, obwohl aus beiden Orten eine vergleichbare Quellendichte vorliegt 
(für die Verteilung der Trismegistos PerIDs in römischer Zeit siehe App. 1.1, Abb. 25). Eine 
mögliche Erklärung für diese Beobachtung wäre die Annahme, dass, ähnlich wie für So-
konopis, auch für den Gott Pakysis in Tebtynis in ptolemäischer Zeit zunächst ein eige-
ner Kult eingerichtet war. Belege für einen solchen Pakysis-Kult in Tebtynis liegen zwar 
nicht vor. Allerdings wurden bei neuesten Grabungen in Tebtynis ptolemäerzeitliche 
Orakelfragen und Selbstdedikationen gefunden, die an die Götter Stotoetis und Tesenu-
phis adressiert waren. 92 Ein Kult für diese beiden Lokalheiligen, ebenso wie für einen 
Gott Pakysis, ist ansonsten primär in Soknopaiu Nesos nachgewiesen (siehe Kapitel 1.2.2). 
Es wäre also nicht abwegig zu vermuten, dass in ptolemäischer Zeit neben Stotoetis und 
Tesenuphis auch ein Gott oder Lokalheiliger namens Pakysis in Tebtynis verehrt worden 
sein könnte. Demnach lässt sich zumindest hypothetisch annehmen, dass auch zwischen 
Tebtynis und Soknopaiu Nesos in ptolemäischer Zeit eine kultbezogene Vernetzung auf 
Vereinsebene, möglicherweise auch auf Ebene der Tempelkollegien erfolgt sein könnte.

Die vorgenannten Beispiele beziehen sich freilich nur auf die ptolemäische Zeit. Da-
von abgesehen, deuten vage Hinweise an, dass die Tempel von Narmuthis in der Kai-
serzeit gelegentlich die Dienste von Kultspezialisten aus Soknopaiu Nesos in Anspruch 
genommen haben könnten. So ist in einem fragmentarischen Dipinto aus Narmuthis von 
einem Hieroglyphenschreiber (ἱερογλύφος) namens Stotoetis zu lesen:

-------------
παρὰ Στοτο[ή]-

90	 Cf. Trismegistos NameID 1133.
91	 Für die ptolemäischen und kaiserzeitlichen Belege cf. Trismegistos NameID 7268.
92	 Zu den noch unpublizierten Belegen cf. Ryholt 2018, 138; 148 (zu einer Orakelfrage an Stotoetis 

und je zu einer Selbstdedikation an Stotoetis und Tesenuphis). Siehe auch die Anmerkungen zu den 
entsprechenden Namen in Kapitel 1.2.2.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



57Entwicklungen und Dynamiken in der Prosopografie

τιος ἱερογλύ-
φου Σ------ 93

„… von Stoto[e]tis dem Hieroglyphenschreiber S…“

Das heute durch die Witterung verblichene Dipinto befand sich an der Wand des Vor-
hofs zum Haupttempel von Narmuthis, unterhalb eines nur in Bruchstücken erhaltenen 
Reliefs. Ist Stotoetis als Stifter dieses Reliefs anzusehen, oder war er als ἱερογλύφος an 
den Arbeiten zur Anbringung des Reliefs beteiligt? In den Inschriften aus Narmuthis 
tritt außerdem ein gewisser Satabus auf, der in den 80er Jahren des ersten Jahrhunderts 
Instandsetzungsarbeiten an einem Gebäude im dortigen Tempelbezirk finanzierte. 94 Der 
Hieroglyphenschreiber Stotoetis und der Bauherr Satabus trugen Namen, die sonst fast 
ausschließlich unter den Tempeldienern von Soknopaiu Nesos vertreten waren. Enga-
gierten die Kultfunktionäre aus Narmuthis also einen Spezialisten aus dem Norden des 
Fayum als Hieroglyphenschreiber, und finanzierten Amtsträger des Soknopaiostempels 
Restaurierungsarbeiten im Tempelbezirk von Narmuthis? Ein Nachweis darüber ist 
kaum zu führen, weil aus Narmuthis zu wenige prosopografische Daten vorliegen, um 
nachzuweisen, dass der Name Stotoetis eher von einem Ortsfremden stammten sollte als 
von einem Einheimischen.

Sehr viel besser ist die Prosopografie von Soknopaiu Nesos dokumentiert. Wie be-
reits erwähnt, teilten sich in diesem Ort viele Menschen dieselben ägyptischen Namen, 
insbesondere im Kreise der Tempeldiener und ihrer Familien. Umso bemerkenswerter 
ist der Umstand, dass im Jahr 184 im Soknopaiostempel ein μοσχοσφραγιστής namens 
Herodes tätig war: Er stellte eine Bescheinigung über die Reinheit eines Kalbs aus, das 
im Soknopaiostempel geopfert werden sollte. 95 Aus früheren Jahren sind aus Soknopaiu 
Nesos die μοσχοσφραγισταί Marres, Sohn des Apynchis, und sein Nachfolger Petosiris, 
Sohn des Marres, bekannt. 96 Den Namen nach könnte Petosiris sogar der Sohn seines 
Amtsvorgängers gewesen sein. Beide Amtsträger trugen zwar keine für Soknopaiu Nesos 
orts- und tempelspezifischen Namen, aber immerhin ägyptische Namen. Der griechische 
Name des μοσχοσφραγιστής Herodes will hingegen gar nicht zu den Tempeldienern von 
Soknopaiu Nesos passen. Da sich das Dorf in den 180er Jahren offenbar noch von den 
Folgen einer Pestepidemie erholte, die die Bevölkerung drastisch reduziert hatte, 97 wäre 
denkbar, dass in Ermangelung eines tempeleigenen Experten ein μοσχοσφραγιστής aus 
einem anderen Ort vertretungsweise die Versiegelung von Opferkälbern in Soknopaiu 
Nesos durchführte (siehe dazu auch Kapitel 1.3.3.1).

93	 I.Fayoum III 168 (Narm., kaiserzeitl.).
94	 I.Fayoum III 167 (Narm., 85–88), siehe zu diesem Satabus auch Kapitel 2.3.2.1.
95	 SPP XXII 138 (S.N., 4. Dez. 184?). Siehe zu diesem Kalbopfer auch Kapitel 2.1.3.1.
96	 Nach Auskunft von BGU I 250 (S.N., 135/136) war Marres, Sohn des Apynchis, im Jahr 120/121 in 

Soknopaiu Nesos als μοσχοσφραγιστής tätig. Petosiris, Sohn des Marres, stellte als μοσχοσφραγιστής 
die Opferbescheinigungen P.Gen. I² 32 (S.N., 22. März 148), W.Chr. 89 (S.N., 5. März 149) und SB 
XXIII 16285 (S.N., 22./23. Nov. 148/149).

97	 Siehe zur Bevölkerungsentwicklung in Soknopaiu Nesos zu dieser Zeit auch Kapitel 4.1.3.3.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



58 Kapitel 1: Endogamie und Namengebung 

Im Gnomon des Idios Logos ist bemerkenswerterweise ein Paragraph verzeichnet, der 
die tempelübergreifende Unterstützung bei der Durchführung von Prozessionen regelt:

ἐὰν ἱ̣ ε̣ [ρ]ὰ̣ ὀ̣ λιγ̣[αν]θρωπῇ, ἐξ ὁμο[τί]μου ἱερ[ο]ῦ ἐξὸν ̣λ ̣α[μ]βάνειν ἱερέας̣ πρ[ὸ]ς [κ]ωμ̣α̣ σ̣ί̣ ας 98

„Wenn Tempel unter Menschenmangel leiden, (ist erlaubt,) aus einem gleichwerti-
gen Tempel ἱερεῖς für Prozessionen aufzunehmen.“

Anscheinend beabsichtigten die Kultfunktionäre von Narmuthis im späten zweiten Jahr-
hundert, zur Sicherung der Kultpflege auf die Hilfe ihrer Amtskollegen aus Soknopaiu 
Nesos zurückzugreifen. Jedenfalls ist auf einem Ostrakon aus Narmuthis der Entwurf 
einer Eingabe überliefert, in der eine entsprechende Anfrage formuliert wurde. 99 Ob die 
auf einem Ostrakon als Entwurf überlieferte Anfrage jemals versendet wurde, lässt sich 
jedoch nicht sagen. Die Möglichkeit, dass sich in einem Kollegium infolge ortsübergrei-
fender Tempel- und Vereinskooperationen neue Namen verbreiteten, bleibt demnach 
eine denkbare, wenn auch kaum nachweisbare Hypothese.

Im Ergebnis bleibt festzuhalten, dass neue Namen in der Regel durch individuelle 
Entscheidungen der Eltern oder gelegentlich durch die Einheirat ortsfremder Ehepartner 
in ein Kollegium gelangen konnten. Wie sich seltene oder neue Namen im weiteren Ver-
lauf in einem Ort verbreiteten, hing nicht zuletzt von den Möglichkeiten der einzelnen 
Personen zur ortsinternen Heirat und zur Hervorbringung von eigenen Nachkommen 
ab, aber auch von der Präsenz von Kulten, deren Götter und vergöttlichte Personen als 
Namenspatrone dienen konnten.

1.3.2	 Wenn Namen verschwinden: Selektionsprozesse

In Soknopaiu Nesos verschwanden mehrere Namen im Laufe des ersten Jahrhunderts 
aus der lokalen Prosopografie, und zwar die Namen Haryotes, Kalatytes, Nestnephis, 
Pahopis und Teses. Ihr Aussterben lässt sich exemplarisch an den Namen Kalatytes und 
Nestnephis nachzeichnen.

Insgesamt ist der Name Kalatytes in der Kaiserzeit selten bezeugt, Trismegistos Peo­
ple zählt kaum mehr als 60 einzelne PerIDs. Zwei Drittel aller Belege entfallen dabei auf 
Papyri und Ostraka aus Soknopaiu Nesos. 100 Folgt man den datierbaren Textzeugen, so 
verschwand der Name Kalatytes in der Mitte des ersten Jahrhunderts aus der nesiotischen 
Prosopografie, denn der letzte Nesiot dieses Namens, Kalatytes, Sohn des Onnophris, 
ist in zwei Immobilienkaufverträgen aus den Jahren 47 und 51 jeweils als Eigentümer des 

  98	 Gnomon des Idios Logos, Paragraph 85 (BGU V 1210, Kol. 9, Z. 198f.; Thead., nach 149), siehe auch 
Kapitel 1.3.3.1 zu BGU XIII 2215.

  99	 O.Narm. I 91 (Narm., 196–198?).
100	 Siehe oben Kapitel 1.1. Einl. und App. 1.1, Abb. 22.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



59Entwicklungen und Dynamiken in der Prosopografie

zum Kaufobjekt benachbarten Hauses attestiert. 101 Spätere Belege nennen den Namen 
dann nur noch als Patronymikon. 102 Obwohl der Name Kalatytes in den kaiserzeitlichen 
demotischen Textzeugen des Soknopaiostempels fast dreißigmal erwähnt wird, 103 wirkt 
es aus Sicht der genauer datierbaren griechischen Urkunden also, als wäre er seit der zwei-
ten Hälfte des ersten Jahrhunderts aus dem Ort verschwunden. Vereinzelt sind im späten 
zweiten Jahrhundert in Karanis und Theadelphia Männer unter dem Namen Kalatytes 
bezeugt, was nahelegt, dass der Name nicht gänzlich ausstarb – er verschwand nur aus 
Soknopaiu Nesos.

Ähnliche Entwicklungen wie der Name Kalatytes durchliefen auch die übrigen vier 
oben genannten Namen, die zunächst häufig in den demotischen Urkunden des Sokno-
paiostempels und in griechischen Papyri begegneten, aber zu Beginn des zweiten Jahr-
hunderts aus der lokalen Überlieferung verschwunden sind. 104 Das baldige Verschwinden 
dieser Namen aus der lokalen Prosopografie lässt sich ausnahmsweise nicht aus der zufäl-
ligen Verteilung der historischen Quellen erklären, denn gerade für das zweite Jahrhun-
dert ist die papyrologische Überlieferung aus Soknopaiu Nesos (sowie ganz Ägyptens) 
so dicht wie zu keiner anderen Zeit. 105 Die Gründe sind also in den historischen Gege-
benheiten zu suchen, konkret in der Sozialstruktur des Ortes und möglicherweise in der 
Zuschreibung symbolischen Kapitals zu bestimmten Namen.

Einerseits mag die lokale Bevölkerungsstruktur das Verschwinden der hier besproche-
nen Namen begünstigt haben: Im Soknopaiostempel waren die fünf genannten Namen 
zwar recht häufig vertreten, andere Namen waren jedoch noch zahlreicher unter den 
Amtsträgern verbreitet. Vermählten sich also über Generationen immer wieder dieselben 
Familien aus dem Umfeld der Tempel miteinander, wobei sie primär die Namen ihrer 
Verwandten an ihre Kinder weitergaben, und schieden andere Familien aus der Orts- und 
Tempelgemeinschaft aus, sei es durch Tod oder Migration, 106 dann hing die Weitergabe 
bestimmter Namen rein mathematisch davon ab, aus welchen Familien mehr heiratsfähi-
ger Nachwuchs hervorging, der wiederum seinen Weg als Amtsträger in den Soknopaios
tempel fand. Insofern bezeugt die Prosopografie nesiotischer ἱερεῖς, welche Familien auf 
lange Sicht häufig untereinander heirateten und im Ort verblieben.

Andererseits befanden sich unter jenen Namen, die sich in der Prosopografie durchge-
setzt haben, vor allem die Namen lokal verehrter Heiliger und Götter: Herieus, Pakysis, Pa-

101	 SB I 5247 (S.N., 7. Juli 47); P.Dime III 26, DG 13 (S.N., 4. Nov. 51). Da es sich in beiden Fällen 
um dieselbe Immobilie mit denselben benachbarten Grundstücken handelt (cf. P.Dime III 26, 
Komm.), wird auch der Hausbesitzer Kalatytes in beiden Fällen derselbe gewesen sein, auch wenn 
ihm Trismegistos People verschiedene PerIDs zuweist.

102	 P.Dime II 3, Kol. I A, Z. 3 (S.N., März–Mai 71): Herieus, Sohn des Kalatytes; P.Amh. II 110, Z. 26 
(S.N., 19. Juni 75): Stotoetis, Sohn des Kalatytes; PSI XIII 1319, Z. 41f. (S.N., 17. Nov. 76): Pisais, 
Sohn des Kalatytes, des Sohnes des Stotoetis; PSI XIII 1320, Z. 7 (S.N., 82–88): Pisais, Sohn des 
Kalatytes; P.Dime II 34, B 3 (S.N., 143?): Stoetis, […] des Sohnes des Kalatytes.

103	 Für die Zählung cf. Trismegistos NameID 390 und App. 1.1, Abb. 22.
104	 Zur Entwicklung der Belege dieser Namen siehe App. 1.1.
105	 Zur chronologischen Verteilung der papyrologischen Überlieferung cf. Habermann 1998, 147f.
106	 Siehe ausführlich dazu Kapitel 1.3.3.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



60 Kapitel 1: Endogamie und Namengebung 

nephremmis, Satabus, Stotoetis und Tesenuphis. 107 In Hinblick auf den engen Bezug zur 
lokalen Götterwelt wäre anzunehmen, dass diese Namen für die nesiotischen Amtsträger, 
die regelmäßig mit den entsprechenden Kulten befasst waren, von besonderer Bedeutung 
waren: Man erinnere sich an das Gewicht, das einem Namen als Konstituenten der Person 
im Dies- und Jenseits gemäß der ägyptischen Tradition zukam. 108 Eltern, die ihren Kin-
dern in diesem Sinne einen schützenden und in der Dorfgemeinschaft bekannten Namen 
mit auf den Weg geben wollten, dürften insofern gerne auf den Bezug zu Lokalheiligen 
und im Ort verehrten Göttern zurückgegriffen haben. Die fünf hier genannten Namen 
waren anscheinend nicht mit lokal verehrten Göttern oder Lokalheiligen verbunden, wes-
halb der Anreiz, diese Namen weiterzugeben, möglicherweise geringer war.

Untermauern lässt sich dieser Erklärungsansatz am Beispiel der Entwicklung des Na-
mens Nestnephis (siehe App. 1.1, Abb. 23): Der letzte bezeugte Namensträger aus Sokno-
paiu Nesos, ein Nestnephis, Sohn des Satabus, trat in zwei Papyri aus den Jahren 91 und 
92 in Erscheinung und zählte zu den Lesonen des Soknopaiostempels. 109 In den folgenden 
Jahren finden sich noch sieben Nesioten, deren Väter oder Großväter Nestnephis hießen. 
Sie selbst trugen die Namen Harpagathes und Pahopis, 110 Satabus, 111 Stotoetis 112 und Te-
ses 113. Die beiden Nesioten Tesenuphis, Sohn des Apynchis 114 und Stotoetis, Sohn des 
Stotoetis, erwähnten etwa zu derselben Zeit einen Großvater mit Namen Nestnephis. 115 

107	 Siehe zu den Namen mit Bezug zu lokal verehrten Göttern und vergöttlichten Menschen in Sok
nopaiu Nesos schon Kapitel 1.2.2.

108	 Siehe zur religiösen Bedeutung von Personennamen schon Kapitel 1.1.
109	 P.Dime II 6, Kol. A, Z. 3 (S.N., 91/92); P.Dime II 49, Kol. C, Z. 1 (S.N., 91).
	 Ein ἱερεύς namens Nestnephis, Sohn des Satabus, tritt auch in P.Vindob.Tand. 25a, Kol. 2, Z. 13 

(S.N., 2. Jh.) auf. Die Editoren datierten den Papyrus zwar aufgrund paläografischer Erwägungen 
in das zweite Jahrhundert, doch vielleicht handelt es sich um denselben Nestnephis, Sohn des Sata-
bus, den die beiden oben genannten demotischen Papyri aus der Verwaltungs des Soknopaiostem-
pels erwähnen. Wenn diese Überlegung zutrifft, dann ließe sich P.Vindob.Tand. 25a in das späte 
erste oder frühe zweite Jahrhundert einordnen.

110	 Ein Pahopis und ein Harpagathes, beide jeweils Söhne eines Nestnephis, sind bezeugt in einem 
Kaufvertrag über einen leeren Bauplatz, in dem 51(!) ἱερεῖς des Soknopaiostempels auf Verkäuer-
seite gegenüber einem gewissen Satabus auftraten. Die Verkäufer sind jeweils unter Angabe der 
Namen ihrer Väter und Mütter aufgezählt. So heißt es in der siebten Zeile: Παῶπις Νεστν̣[ήφιος 
μητρὸς   ̣  ̣  ̣  ̣  ̣  ̣]έ̣ ως κα̣ ὶ Ἁρπαγάθης Νεστνήφιος μητρὸς Ταν̣ε̣ φ̣ρέμμιος (P.Vindob.Tand. 25a, Kol. 2, Z. 
7). Eine Prüfung an der Fotografie des Papyrus zeigt, dass den Lesungen […]έ̣ ως und Ταν̣ε̣ φ̣ρέμμιος 
für die beiden Mütter im Editionsband zuzustimmen ist. Pahopis und Harpagathes hatten also 
zwei verschiedene Mütter. Vielleicht waren sie Halbbrüder desselben Vaters, oder gar nicht mitein-
ander verwandt.

111	 BGU III 718, Z. 3 (S.N., 25. März 102).
112	 P.Dime II 6, Z. 5 (S.N., 91/92); P.Dime II 7, Z. 3 (S.N., 100); SB XVIII 13117, Fr. E, Kol. 1, Z. 11 

(S.N., nach 130).
113	 SB XVI 12957, Z. 3 (S.N., 103–114).
114	 P.Dime II 15, Z. 4 (S.N., 15. Apr. 106).
115	 SB XVI 12957, Z. 4 (S.N., 103–114). Der hier erwähnte Stotoetis, Sohn des Stotoetis, des Sohnes 

des Nestnephis, könnte der Sohn des in SB XVIII 13117, Fr. E, Kol. 1, Z. 11 (S.N., nach 130) ge-
nannten Stotoetis, Sohn des Nestnephis gewesen sein. Somit würden die beiden letzten Erwäh-

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



61Entwicklungen und Dynamiken in der Prosopografie

Unter diesen insgesamt neun Nesioten fand sich offenbar niemand, der seinerseits den ei-
genen Söhnen den Namen ihrer Väter und Großväter, Nestnephis, gab: Der Name ist seit 
dem frühen zweiten Jahrhundert aus Soknopaiu Nesos verschwunden. Hingegen trugen 
sieben dieser neun Personen solche Namen, die sich auf Lokalheilige bezogen.

Im Tempelkollegium von Tebtynis sind vergleichbare Entwicklung hinsichtlich der 
Prosopografie zu beobachten. So starb dort im ersten Jahrhundert der Name Marepke-
mis aus: Bereits seit ptolemäischer Zeit im Fayum bezeugt, stammen die kaiserzeitlichen 
Belege für Männer dieses Namens fast ausschließlich aus Tebtynis. Beispielsweise ist der 
Name in der Unterschriftensammlung einer Petition zu finden, die das Tempelkollegium 
im Jahr 37 an den Strategen Asklepiades sandte. 116 Der letzte nachweislich lebende Marep-
kemis ist im Jahr 46/47 bezeugt, 117 als Patronymikon ist der Name dann bis um das Jahr 
100 belegt, ehe er vollends aus der Überlieferung verschwindet. 118

Grundsätzlich ist in Soknopaiu Nesos und Tebtynis also zu beobachten, dass sich Na-
men mit Bezug zu lokalspezifischen Kulten unter den Amtsträgern der Tempel zuneh-
mender Beliebtheit erfreuten und diese Namen allmählich andere Namen verdrängten. 
Langfristig schwanden aber auch diese Namen aus der papyrologischen Überlieferung. 
Die Ursachen dafür werden in den folgenden beiden Unterkapiteln eruiert.

1.3.3 	 Wenn Namen verschwinden:  
Personalschwankungen und Überlieferungsfragen

Ein anschauliches Beispiel dafür, wie demografische Schwankungen und Überliefe-
rungslücken sich wechselseitig auf den prosopografischen Befund auswirken, bietet das 
Kollegium des Soknebtynistempels: Mit Ausnahme des Namens Marepkemis, der, wie 
oben erwähnt, bereits in der Mitte des ersten Jahrhunderts aus der Dokumentation des 
Ortes verschwand, sind die in Tebtynis vertretenen orts- und tempelspezifischen Namen 
über weite Teile der Kaiserzeit überliefert (siehe App. 1.2). Zum Ende des zweiten Jahr-
hunderts setzte dann allerdings ein regelrechtes ‚Namensterben‘ ein:

Für den Namen Psenkebkis finden sich in Tebtynis seit augusteischer Zeit 46 indivi-
duelle PerIDs. Der späteste Beleg für einen lebenden Psenkebkis stammt schließlich aber 
aus dem Jahr 155. 119 Ein anderer Name, Psoiphis, ist seit ptolemäischer Zeit in Tebtynis 
belegt. Die beiden letzten Namensträger aus Tebtynis, ein 62 Jahre alter ἱερεύς und ein 
anderer, 39 Jahre alter Mann, sind dann in einem Papyrus aus dem Jahr 164 erwähnt; 120 

nungen eines Nestnephis aus Soknopaiu Nesos dieselbe Person betreffen: Einmal als Vater eines 
Stotoetis und dann als Großvater des Sohnes dieses Stotoetis.

116	 P.Mich. V 226, Z. 6 (Tebt., März/Apr. 37). Siehe dazu Winkler und Zellmann-Rohrer 2016, 203. 
Siehe zu dieser Petition auch Kapitel 4.2.

117	 P.Mich. V 240, Z. 16 (Tebt., 46/47).
118	 Cf. App. 1.2, Abb. 31.
119	 SB XII 11006a, Kol. A, Z. 16 (Tebt., 15. Juli 155).
120	 PSI X 1143, Z. 2–6 (Tebt., 4. Nov. 164).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



62 Kapitel 1: Endogamie und Namengebung 

eingedenk ihres Alters erhielten beide ihre Namen noch in der ersten Hälfte des zweiten 
Jahrhunderts. Bei den späteren und zugleich auch letzten Belegen des Namens, die eben-
falls aus Tebtynis stammen, handelt es sich ausschließlich um Vatersnamen. 121 Der Name 
Tephersos ist in etwa 50 Belegstellen verzeichnet, die ausschließlich aus Tebtynis stamm-
ten und von augusteischer Zeit bis ins späte zweite Jahrhundert bezeugt sind. Aus dem 
Kollegium des Soknebtynistempels ist trotz der weiten Verbreitung im Ort indes nur ein 
einziger Namensträger bekannt: ein Tephersos, Sohn des Psenosiris, der im Jahr 185/186 
zugleich den letzten Vertreter seines Namens darstellte. 122 In gleicher Weise verschwanden 
Marepsemis und Marsisuchos aus der Dokumentation: Der letzte ἱερεύς unter dem Na-
men Marepsemis beantragte im Jahr 187 die Beschneidung seines Sohnes Phanesis. 123 Im 
Anschluss ist der Name nur noch einmal 193 in einer Liste mit Deicharbeitern erwähnt. 124 
Der letzte ἱερεύς namens Marsisuchos ist wiederum den 180er Jahren bezeugt. 125 In den 
Jahren 186 und 195 traten dann zwei Männer (vielleicht handelt es sich auch um ein und 
denselben Mann) ohne Erwähnung irgendeines Amtstitels in Erscheinung, ehe der Name 
aus der Überlieferung verschwand. 126 Viele orts- und tempelspezifische Namen aus Teb-
tynis sind also zuletzt von 155 bis 195 für nachweislich lebende Personen attestiert (siehe 
Abb. 13). Nur der Name Pakebkis findet sich bis ins Jahr 211 in der Überlieferung des 
Ortes (siehe Kapitel 1.3.4).

Nun lässt sich nicht sagen, dass die Nachkommen solcher Männer mit tempelspezi-
fischen Namen aus Tebtynis schlagartig gräzisierte oder griechische Namen trugen. Im 
Gegenteil trugen die Söhne der Männer, die Psoiphis, Marsisuchos oder Marepsemis 
hießen, ebenfalls ägyptische Namen. Soweit sie sich greifen lassen, dienten sie außerdem 
ebenfalls als Amtsträger des Soknebtynistempels. 127 Der Befund, dass die Namen ihrer 

121	 SB XVIII 13118, Fr. A, Z. 15; Fr. C, Z. 7 (Tebt., Ende 2. Jh.); P.Tebt.Tait. 48, Z. 18 (Tebt., vor 180); 
P.Tebt. II 293, Z. 5 (Tebt., um 187).

122	 BGU IV 1023, Z. 3 (Tebt., 185/186).
123	 P.Tebt. II 293, Z. 4 (Tebt., um 187).
124	 SB I 5124, Kol. 6, Z. 187 (Tebt., nach 17. Sept. 193).
125	 P.Tebt.Tait 47, Z. 5 (Tebt., 180–193); P.Tebt.Tait 48, Z. 7 (Tebt., vor 180).
126	 Ein Ehemann namens Marsisuchos ist 186 in P.Tebt. II 310 (Tebt., 13. Aug. 186) bezeugt. Ein 

anderer Marsisuchos, Sohn des Pakebkis, wird wiederum Jahr 195 im benachbarten Theogonis 
erwähnt, cf. SB VI 9540, Z. 5 (Theogonis, Apr./Mai 195). In P.Tebt. II 407, Z. 2 und Z. 13 (Tebt., 
nach 19. Jan. 199?) wird der Name ohne sichere Grundlage aus einer Lücke ergänzt.

127	 ἱερεῖς mit dem Vaters- oder Großvatersnamen Psoiphis waren: Pakebkis, Sohn des Psoiphis (P.Tebt.
Tait 48, Z. 18; Tebt., vor 180) und Pakebkis, Sohn des Kronion, des Sohnes des Psoiphis (P.Tebt. 
II 293, Z. 5; Tebt., um 187; SB XVIII 13118, Fr. A, Z. 15; Tebt., Ende 2. Jh.), daneben ist in einer 
Tempelabrechnung von einer Thenkebkis, Tochter des Psyphis zu lesen (SB XVIII 13118, Fr. C, 
Z. 7; Tebt., Ende 2. Jh.). Männer namens Marsisuchos hatten zuletzt Söhne und Enkel namens: 
Marepsemis, Sohn des Marsisuchos, des Sohnes des Harpokration (P.Tebt. II 293, Z. 8; Tebt., um 
187; SB XVIII 13118, Fr. A, Z. 11; Tebt., Ende 2. Jh.) und Panesis, Sohn des Marsisuchos (P.Tebt. 
II 303, Z. 4f.; Tebt., 177–179). Einen Ahnen namens Marepsemis hatten zuletzt: Maron, Sohn des 
Maron, des Sohnes des Marepsemis (P.Tebt. II 293, Z. 4; Tebt., um 187; SB XVIII 13118, Fr. A, Z. 
17; Tebt., Ende 2. Jh.), der gerade erwähnte Phanesis, Sohn des Marepsemis, dessen Beschneidung 
beantragt wurde (P.Tebt. II 292; Tebt., 189/190 und P.Tebt. II 293; Tebt., um 187) sowie ein Eu-

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



63Entwicklungen und Dynamiken in der Prosopografie

Väter fortan nicht mehr in der Prosopografie von Tebtynis auftauchten, lässt sich vor 
diesem Hintergrund im Wesentlichen aus zwei möglichen Ursachen erklären: Vielleicht 
verschwanden im späten zweiten Jahrhundert viele Menschen mit den entsprechenden 
Namen aus Tebtynis, sei es in einer Migrationsbewegung oder infolge einer Epidemie. 
Oder das Erlöschen der Belege ist aus der Überlieferungslage zu erklären: Ähnliche Lü-
cken lassen sich schließlich auch für die Namen Tephersos und Marsisuchos im späten 
ersten Jahrhundert beobachten. Diese Namen waren in der Zwischenzeit nicht aus dem 
Ort verschwunden, sondern sie sind bloß aufgrund der zwischenzeitlich schlechteren 
Überlieferungslage zeitweise nicht mehr sichtbar (siehe Abb. 13). Für das späte zweite 
Jahrhundert ließe sich dementsprechend ebenfalls ein rein überlieferungsbedingtes Ver-
schwinden der Belege unterstellen. Beide Erklärungsmöglichkeiten werden im Folgenden 
diskutiert. Wie sich zeigen wird, ist das Verschwinden der Namen gleichermaßen auf die 
beiden Faktoren Demografie und Überlieferungslage zurückzuführen, die einander mit-
unter wechselseitig beeinflussten.

1.3.3.1	 Schwankende Mitgliederzahlen in den Tempelkollegien?

Grundsätzlich sind die aus Personallisten und sonstigen Dokumenten bekannten Zah-
len der in den Tempeln registrierten Kultfunktionäre nur fragmentarisch erhaltene Mo-
mentaufnahmen, die in erster Linie für staatliche Behörden bestimmt waren. Wie stark 

daimon, Sohn des Marepsemis, der im Jahr 187 bei Tebtynis Deicharbeiten verrichtete (SB I 5124, 
Kol. 6, Z. 187; Tebt., nach 17. Sept. 193).

Abb. 13: Schematische Darstellung der Zeiträume, in denen die sechs oben genannten Namen in 
Tebtynis belegt sind. Die am Ende der Graphen notierten Zahlen bezeichnen das Jahr, aus wel-
chem der letzte datierbare Beleg stammt. Siehe zur Verteilung der Namen auch App. 1.2.

 

 
30–1 
v.Chr. 1–24 25–49 50–74 75–99 

100–
124 

125–
149 

150–
174 

175–
199 

200–
224 

 

        155    

Psenkebkis                   

        164    

Psoiphis                    

         185   
Tephersos                   

         193   
Marepsemis                     

         195   
Marsisuchos                    

          211  
Pakebkis                      
            

 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



64 Kapitel 1: Endogamie und Namengebung 

das Personal beispielsweise im Tempel des Soknebtynis oder in anderen Heiligtümern 
schon im Laufe eines Jahres oder eines Jahrzehnts schwankte, lässt sich kaum greifen. 
Die in den Dokumenten sichtbare Personalstärke der Kollegien konnte dabei theoretisch 
infolge organisatorischer Restrukturierungen der internen Gremien variieren, oder auf-
grund genereller demografischer Entwicklungen in der Lokalbevölkerung schwanken. 
Beide Fälle werden im Folgenden exemplarisch besprochen.

Hinsichtlich der zu beobachtenden Schwankungen der Personalzahlen in Tempelgre-
mien bemerkt Andreas Winkler am Beispiel des Soknebtynistempels, dass dort im ersten 
Jahrhundert 16 bis 24 Personen die demotischen Steuerquittungen unterzeichneten. Im 
zweiten Jahrhundert traten in den Quittungen hingegen kaum halb so viele Personen 
als Unterzeichner vonseiten des Tempels auf. Winkler erklärt diese Beobachtung damit, 
dass möglicherweise eine tempelinterne Restrukturierung stattgefunden hatte und fort-
an ein anderes, kleineres Gremium für die Steuerquittungen verantwortlich zeichnete. 128 
Stimmt Winklers Vermutung, dann wäre die Reduktion der beteiligten Amtsträger in 
diesem Fall nicht mit einem Personalschwund, sondern mit der Übernahme der entspre-
chenden Aufgabe durch ein kleineres Gremium zu erklären.

Wanderungsbewegungen konnten hingegen zu einer tatsächlichen Reduktion des Per-
sonals führen. Nach Horst Braunert hielt sich ungefähr ein Drittel der Landbevölkerung 
Ägyptens permanent oder längere Zeit außerhalb ihres Heimatortes (ἰδία) auf. Die Be-
weggründe konnten dabei ganz verschieden sein: reguläre Arbeit auf entlegenen Feldern, 
Handelsreisen, die Migration in urbane Räume, aber auch die Flucht vor Steuern, Schul-
den, Seuchen und Naturkatastrophen waren Migrationsgründe. 129 Die rangniederen 
Amtsträger der ägyptischen Tempel, die ihren Dienst für einen nur begrenzten Zeitraum 
des Jahres versahen, waren wohl kaum weniger mobil als die übrige Landbevölkerung.

In der Folge dürfte auch die Personalstärke der Tempelkollegien von solchen lokalen 
Wanderungsbewegungen beeinflusst worden sein. Anlass zu dieser Überlegung gibt eine 
Aktennotiz aus den Unterlagen des κωμογραμματεύς von Bakchias, die aus der Mitte des 
zweiten Jahrhunderts datiert. Zu Beginn des Fragments steht der Auszug aus einer Akten-
rolle, die besagt, dass die ἱερεῖς des Ortes noch im Jahr 8/7 v. Chr. insgesamt 1826 Drach-
men und 3 Obolen für die Abgabe des ἐπιστατικὸν ἱερέων gezahlt hatten:

ἐ̣ ξ ὑποκειμένου ἐπιστρ(ατήγου) καὶ ἄλλω̣[ν εἰ-]
[δῶν] βασιλικ(οῦ) γρ(αμματέως) ζ (ἔτους) μεθʼ ἕτερα· ἐ̣[πιστα-]
[τικοῦ] ἱερέων κώμης Βακχιάδος α [τό-]
[μου] κολ(λήματος) ξη Διοδώρου Ὥρου καὶ Ἁρθώτ[ου]
[Ὀννώ]φρεως <ἱερέων> Ἴσιδος καὶ Κιαλείους Πετ[έως ἱε-]
[ρέως Β]ο̣ υ̣ β̣άσ̣[τ]ε̣ ως καὶ Πετεύρεως Μύ̣ [σθου καὶ]
[τῶν λοιπῶν ἱερέων Σ]ο̣ κονοβράσεω̣[ς καὶ Ὥρου]
[Πασανίου καὶ τῶ]ν̣ λοιπῶν ἱερέων [ἀργυρίου]
[(δραχμαὶ) Αχνβ] καὶ προ[σ]ήχ ̣θη̣̣ κ ̣γ̣ (ἔτους) Καίσαρ[ος θε]ο̣[ῦ ἀργυ-]

128	 Winkler 2016, 268f.
129	 Braunert 1964, 149–94.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



65Entwicklungen und Dynamiken in der Prosopografie

[ρίου] (δραχμαὶ) λα (ὀβολοὶ) β 𐅵, (γίνονται) (δραχμαὶ) Αχπγ (ὀβολοὶ) β 𐅵, 
προσ[δ(ιαγραφόμενα) (δραχμαὶ)] ρμγ (ἡμιωβέλιον) ,
(γίνονται) (δραχμαὶ) Αωκϛ [(τριώβολον)].
[ἐφʼ ἧς] ὁ̣ κωμογρ(αμματεὺς) ἐδήλω̣[σεν ὀφειλ(όμενα) ἀπαιτεῖσθαι διὰ]
[τῶν ἀ]πὸ τῆς κώμης [π]άντων ἐξ ἀλληλ[εγγύης διὰ]
[τὸ τ]οὺς ἱερεῖς ἀπὸ πλήθους εἰς ὀλ[ίγους κατ-]
[ηντη]κ̣έναι καὶ μὴ δύνασθαι ἀντέχειν. 130

„Aus (den Unterlagen) des ὑποκείμενον für die Epistrategie und andere Steuerarten 
(unter Verwaltung) des Königlichen Schreibers für das 7. Jahr (Auslassung in der 
Abschrift) des ἐπιστατικὸν ἱερέων der κώμη Bakchias, Rolle 1, Blatt 68:
‚Von Diodoros, Sohn des Horos, und Harthotes, Sohn des Onnophris, ἱερεῖς der 
Isis, und Kiales, Sohn des Peteus, ἱερεύς der Bastet, und Peteuris, Sohn des Mys-
thes, und den übrigen ἱερεῖς des Soknobraisis, und Horos, Sohn des Pasanios, 131 
und den übrigen ἱερεῖς: 1652 Silberdrachmen und im 23. Jahr des Caesar Theos 
kamen 31 Silberdrachmen und 2½ Obolen hinzu, macht 1683 Drachmen und 2½ 
Obolen, Zuschlagszahlung: 143 Drachmen und ½ Obole, macht 1826 Drachmen 
und 3 Obolen.‘
Dazu erklärte der κωμογραμματεύς, dass die fälligen Steuern unter gesamtschuld-
nerischer Haftung durch alle von der κώμη abverlangt werden, weil die ἱερεῖς von 
vielen zu wenigen zusammengeschrumpft sind und (den Steuern) nicht gewachsen 
sind.“

Die Passage illustriert das Prinzip der Steuerumlage (μερισμός): War ein Steuerzahler 
nicht in der Lage, seinen Verpflichtungen nachzukommen, haftete die Gemeinschaft 
für seine Steuerschulden. Im vorliegenden Fall waren die ἱερεῖς kollektiv in Geldnot ge-
raten und die Dorfgemeinschaft sollte für ihre Steuern aufkommen. Dieses spätestens 
unter Trajan implementierte System war insbesondere dazu gedacht, dem Problem der 
Landflucht (ἀναχώρησις) zu begegnen: Dieser Begriff bezeichnet das aus ganz Ägypten 
bekannte Phänomen, wonach Menschen ihre ἰδία verließen und sich damit Steuerpflich-
ten und Liturgien entzogen. Die Beweggründe für eine Flucht waren vielfältig: Die aus 
Naturkatastrophen resultierenden Missernten und Epidemien konnten ein Grund zur 
Flucht sein, aber auch die übertragene Steuerlast eines verstorbenen Verwandten, die No-
minierung zu einer Liturgie oder, als Verbrecher, die Flucht vor den Behörden. In den 50er 
Jahren des ersten Jahrhunderts bereitete eine regelrechte Welle dieser Vorfälle der Staats-
kasse bedeutende Steuerausfälle. Vor diesem Hintergrund sollte die Vergemeinschaftung 
von Steuerschulden einerseits dem Staat Steuereinnahmen garantieren und andererseits 

130	 P.Lund. IV 7 (Duplikat P.Bacch. 24; Bakch., Mitte 2. Jh.). Zur Datierung cf. Kruse 2002, 705f. mit 
Anm. 2000.

131	 Der Name ‚Pasanios‘ ist in der papyrologischen Dokumentation unbekannt. Der ähnlich klingen-
de ägyptische Name Pasis ist hingegen in der Kaiserzeit vielfach im Fayum belegt, cf. Trismegistos 
NameID 760. Möglicherweise handelte es sich um einen Schreibfehler?

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



66 Kapitel 1: Endogamie und Namengebung 

den sozialen Druck auf Landflüchtige erhöhen, die ihre Nachbarn und Familien sonst 
im Stich gelassen hätten. Die gewünschte Wirkung zeigte sich aber allenfalls begrenzt, 
denn Landflucht war im zweiten Jahrhundert weiterhin ein Problem. Mancher Präfekt 
sah sich sogar dazu veranlasst, Steuerlasten zu mildern oder Landflüchtigen per Edikt 
eine Amnestie zu gewähren, wenn sie denn bloß heimkehrten und ihre ordnungsgemä-
ßen Arbeiten wieder aufnahmen. 132

Auch die Amtsträger der Tempel waren den Unwägbarkeiten der Natur und den Steu-
erforderungen der römischen Herrscher unterworfen. Fraglich ist im vorliegenden Fall-
beispiel nur, ob die Reduktion des Personalstandes in Bakchias ein einmaliges Phänomen 
war oder sich mehrmals wiederholte: So ist die Personalstärke der Tempel von Bakchias in 
der Tempelliste aus dem Jahr 113/114 noch mit insgesamt 61 ἱερεῖς und παστοφόροι angege-
ben, die wohl gleichmäßig auf beide Kollegien verteilt waren. 133 Den nächsten Einblick in 
die Personalstärke der Tempel gewähren dann erst wieder in den Jahren 171 und 188 zwei 
Personallisten, wonach im Tempel des Soknobraisis 14 bis 16 ἱερεῖς und im Tempel des 
Soknobkonneus 12 ἱερεῖς gemeldet waren. Beide Tempelkollegien verfügten also wieder 
über eine annähernd gleiche Personalstärke, jedoch insgesamt anscheinend über weni-
ger Personal als noch in den 110er Jahren. 134 Da der Papyrus, in dem der Dorfschreiber 
das Schrumpfen des Tempelpersonals „von vielen zu wenigen“ bemerkte, nicht genau 
datierbar ist, könnte die Situation entweder im Zusammenhang mit der großen Flucht-
bewegung in den 150er Jahren stehen, auf die sich ein Edikt des M. Sempronius Liberalis 
bezieht, 135 oder im Kontext der Antoninischen Pest in den späten 170er Jahren zu betrach-
ten sein. 136 Beides sind jedoch nur vage Vermutungen.

Einem vergleichbaren Personalschwund war anscheinend das Kollegium des Sokneb-
tynistempels im späten zweiten Jahrhundert unterworfen: Wie Jens Mangerud im Zuge 
einer Neuediton der Personalliste SB XVIII 13118 zeigt, war die Zahl der Amtsträger des 

132	 Zur Landflucht und den Maßnahmen, mit denen die Präfekten Ägyptens diesem Problem begeg-
neten, cf. Jördens 2009, 304–30; zur kollektiven Steuerhaftung auch Jördens 2009, 287–92.

133	 BGU XIII 2215, Kol. 2, Z. 7–9 (Ars., 113/114). Zur Kalkulation der Personalstärke der Tempel von 
Bakchias siehe Kapitel 1.3.1. Weiterführend zu BGU XIII 2215 mit einer Neuedition des Textes cf. 
Messerer 2020, 117–34.

134	 Zu dieser Entwicklung der Personalzahlen schon Kockelmann 2010, 112–4 und zuvor Gilliam 
1947, 187. Wie Erik Knudtzon bemerkte, fehlen in der jüngeren Liste aus dem Jahr 188 (P.Bacch. 
5) viele ἱερεῖς, die im Jahr 171 (P.Bacch. 2) noch als registrierte Amtsträger im Tempel des Soknob-
raisis gemeldet waren; darüber hinaus war das Personal des Tempels im Jahr 188 insgesamt etwas 
jünger als noch siebzehn Jahre zuvor. Knudtzon vermutete demnach, dass viele Mitglieder des Kol-
legiums der Antoninischen Pest anheimgefallen seien, cf. Knudtzon 1946, 84f. Ob dem wirklich so 
war, ist allerdings fraglich, denn beide Listen werden durch größere Lücken im Text unterbrochen, 
sodass sich keine umfängliche Bestandsaufnahme über das Personal der Tempel anfertigen lässt; 
dass in dem Zeitraum von siebzehn Jahren vermutlich auch neue, junge Amtsträger in das Kollegi-
um eintraten, wäre dagegen wenig verwunderlich.

135	 Zu dem Edikt des Präfekten (SB XX 14662; Ars., 29. Aug. 154) mit einer Diskussion zu dessen 
Motiven cf. Jördens 2009, 446–50.

136	 Grundlegendes zur Antoninischen Pest und ihren Folgen für das römische Imperium bespricht 
Duncan-Jones 1996; aus jüngerer Zeit cf. Bruun 2007 und Lo Cascio 2012.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



67Entwicklungen und Dynamiken in der Prosopografie

Soknebtynistempels in dieser Zeit von einstmals 40 ἱερεῖς auf höchstens 10 bis 11 ἱερεῖς 
gesunken. 137 Aufgrund der zeitlichen Korrelation lässt sich auch hier vermuten, dass die 
drastische Personalreduktion mit der Antoninischen Pest in Verbindung gestanden ha-
ben könnte, aber das ist nur eine Hypothese.

Ein weiteres Indiz dafür, dass die Zahl der ἱερεῖς des Soknebtynistempels im späten 
zweiten Jahrhundert drastisch gesunken sein dürfte, bietet ein Ostrakon aus Narmuthis: 
Demnach baten die Amtsträger der dortigen Tempel um Erlaubnis, personelle Unterstüt-
zung bei der Ausübung ihrer Kulthandlungen durch Amtskollegen aus Soknopaiu Nesos 
zu erhalten. 138 Es stellt sich dabei die Frage, warum die ἱερεῖς aus Narmuthis ausgerech-
net Unterstützung aus dem weit entfernten Soknopaiu Nesos anfragten und nicht etwa 
Amtskollegen aus dem benachbarten Tebtynis um Hilfe baten, zumal die Krokodilkulte 
von Tebtynis und Narmuthis noch in ptolemäischer Zeit eng verflochten waren, zumin-
dest auf Vereinsebene. 139 Wenn nach der erwähnten Personalliste im späten zweiten Jahr-
hundert tatsächlich nur noch 10 bis 11 Amtsträger im Soknebtynistempel dienten, wäh-
rend zur gleichen Zeit in Soknopaiu Nesos noch mehr als 100 ἱερεῖς registriert waren, 140 
erübrigt sich diese Frage vielleicht: Der Tempel von Soknebtynis hatte anscheinend keine 
Personalressourcen übrig, um in Narmutis auszuhelfen. Ob die Anfrage der ἱερεῖς von 
Narmuthis andeutet, dass auch die dortigen Tempel in personelle Schwierigkeiten gera-
ten waren, muss offenbleiben. 141

In Soknopaiu Nesos, dessen Bevölkerung in den 170er Jahren wohl ebenfalls infolge 
der Antoninischen Pest drastisch gesunken war, übte im Jahr 184 ein μοσχοσφραγιστής 
mit dem ortsunüblichen Namen Herodes sein Amt aus. Es wäre vorstellbar, dass der 
Soknopaiostempel aufgrund personeller Schwierigkeiten zur Versiegelung der Opferkäl-
ber auf die Dienste eines externen Kultspezialisten zurückgreifen musste. 142

Vor dem Hintergrund gelegentlich landflüchtiger ἱερεῖς oder den Auswirkungen von 
Seuchen wird verständlich, warum der Gnomon des Idios Logos eigens eine Regelung für 
den Austausch von Amtsträgern unter den Kollegien zur Unterstützung bei Prozession-
en enthält, die die Kultfunktionäre aus Narmuthis offenbar in Anspruch nehmen woll-

137	 SB XVIII 13118 (Tebt., 177–189). Die Neuedition erfolgte im Rahmen der unpublizierten Disser-
tation von Herrn Mangerud an der Universität Oslo (Mangerud 2018, 169–79). Wie er bemerkt, 
zählt die Liste zunächst zehn bis elf Personen auf, geordnet von der ersten bis zur fünften Phlye. Im 
Anschluss beginnt eine Liste mit minderjährigen ἱερεῖς, was bedeuten würde, dass die Aufzählung 
der erwachsenen, diensttuenden Amtsträger zuvor abgeschlossen war. Für die Erlaubnis zur Ein-
sichtnahme in seine Dissertation danke ich Herrn Mangerud. Die Publikation seiner Neuedition 
ist in Planung.

138	 O.Narm. I 91 (Narm. 196–198?), siehe dazu auch Kapitel 1.3.1.
139	 Siehe oben Kapitel 1.3.2.
140	 PSI VIII 927 (S.N.?, nach 186), siehe zur Größe des Tempelkollegiums von Soknopaiu Nesos im 

späten zweiten Jahrhundert auch Kapitel 4.1.3.3.
141	 Siehe Kapitel 4.3.3 bezüglich der internen Konflikte, die den Kultbetrieb in Narmuthis im späten 

zweiten Jahrhundert anscheinend belasteten. Streit und Misswirtschaft hätten demnach zu durch-
aus gravierenden Schwierigkeiten bei der Ausübung der Kulthandlungen führen können.

142	 Siehe zu dem μοσχοσφραγιστής Herodes schon Kapitel 1.3.1.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



68 Kapitel 1: Endogamie und Namengebung 

ten. 143 Wenn der Sachverhalt Eingang in den römischen Vorschriftenkatalog gefunden 
hatte, dann befanden sich die Tempel der ägyptischen Kulte anscheinend häufiger in der 
Situation, einander Personal ausleihen zu müssen.

Dementsprechend ist schon in einem Aktenauszug aus dem Jahr 113/114 die Rede da-
von, dass der Kult in Heiligtümern, die unter Personalmangel leiden, von Amtsträgern 
der benachbarten Tempel ausgeübt werde: Die ersten beiden Kolumnen des Fragments 
listen die Personalstärke mehrerer Tempel aus der Herakleidu Meris und der Polemonos 
Meris auf, darunter die Kollegien von Bakchias, Narmuthis, Soknopaiu Nesos und Teb-
tynis. Der Vermerk über den Umgang mit Tempeln, die an Personalknappheit leiden, 
schließt sich in der dritten Kolumne an. Leider ist mindestens eine Zeile am Ende der 
zweiten Kolumne verlorengegangen, sodass unklar bleibt, ob weitere Ausführungen dem 
hier zitierten Vermerk vorangestellt waren. Der Text der dritten Kolumne lautet:

[ἱ]ερεῖς μὴ̣ εἶναι τὰς δὲ τῶν
θεῶν θρησκεία{ι}ς τοὺς {δὲ}
σύνενγυς αὐτῶν ἱερεῖς (l. ἱερέας)
ποιεῖσθαι {τὰς θρησκ[ε]ίας}·
μεθʼ ἕτερα· (ἔτους) ιζ
Αὐτοκράτορος Καίσαρος Νέρουα̣
Τραιανοῦ Σεβαστοῦ Γερμανικοῦ
Δακικοῦ 144

„Gibt es keine ἱερεῖς für die kultischen Handlungen, verrichten die ἱερεῖς in ihrer 
Nähe die Rituale. (Auslassung in der Abschrift). Im Jahr 17 des Caesar Nerva Tra-
jan Augustus Germanicus Dacicus.“

Kultstätten, die an Personalmangel litten, waren demnach bereits lange vor der An-
toninischen Pest kein ungewohntes Bild. Wie stark die Zahl der Amtsträger in Bakchi-
as, Narmuthis, Tebtynis und andernorts generell schwankte, lässt sich aus solchen Mo-
mentaufnahmen nicht umfassend bestimmen. Die Quintessenz dieser Ausführungen ist 
jedenfalls, dass die Personalstärke der Tempelkollegien gelegentlich im Schwanken be-
griffen gewesen sein dürfte, sei es durch Landflüchtige, Pesttote oder mangelnden Nach-
wuchs. Die Entwicklung der Dörfer und die Personalstärke der Tempelkollegien waren 
dabei aneinandergeknüpft, denn Hunger, Krankheit oder Steuerforderungen betrafen 
die ganze Gemeinschaft, nicht nur einen Tempel allein.

143	 Gnomon des Idios Logos, Paragraph 85 (BGU V 1210, Kol. 9, Z. 198f.; Thead., nach 149). Siehe hier-
zu schon Kapitel 1.3.1.

144	 BGU XIII 2215, Kol. 3 (Ars., 113/114).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



69Entwicklungen und Dynamiken in der Prosopografie

1.3.3.2	 Das Verstummen der papyrologischen Überlieferung aus dem Fayum

Die unter dem Einfluss von Landflucht und lokalen Katastrophen schwankenden Per-
sonalzahlen würden zunächst erklären, warum bestimmte tempelspezifische Namen im 
Laufe des späteren zweiten Jahrhunderts seltener dokumentiert sind als zuvor. Trotzdem 
bleibt die Frage bestehen, warum Namen wie Marsisuchos und Pakebkis im späten zwei-
ten und frühen dritten Jahrhundert derart abrupt aus der Prosopografie von Tebtynis 
fielen und nicht noch eine Weile als Patronymika in der Überlieferung blieben, so wie 
es in Soknopaiu Nesos mit Kalatytes und Nestnephis der Fall war (siehe oben Kapitel 
1.3.2). Schließlich war der Soknebtynistempel um diese Zeit durchaus noch in Betrieb: So 
stellten im Jahr 210/211 die Amtsträger der Tempel von Heliopolis dem ἱερεύς Maron aus 
Tebtynis eine Quittung über die Lieferung von Leinen für das Begräbnis eines heiligen 
Stieres aus:

Τ̣ α̣[σ(?)]ε̣ ῦ̣ ς ̣ ἀρχιπροφήτης τῶν κυρίων Αὐτοκρατόρων
[Σεβ]α̣σ̣τ̣ῶ̣ν̣ κ ̣α̣ ὶ ἐ̣ π̣ὶ̣  τῶν ἐν Ἡλίου πόλει καὶ Ἀφρο-
δ̣ί̣τη̣̣ς ̣ [ἱ]ερῶν καὶ ὡς χρημ(ατίζει) διὰ Ὥρου Ἀρήιτο[ς] ἱερέ-
ως καὶ στολ(ιστείας) διαδόχου καὶ Ναβώνυχος Ἰφύ̣ ν̣ους ἱε-
ρε[ὺς] καὶ δευτερ[ο]στολιστὴς καὶ Πετοσορᾶπις Πε-
[το]σ̣ο̣ [ρά]π̣ιος γενόμενος [λ]εσώνης καὶ Πετοσο-
[ ̣]ο̣ρ̣  ̣ῶ̣ν̣ις ὁ καὶ Σερῆ̣ν̣[ος] Μενθώτου καὶ οἱ λοι-
[πο]ὶ [ἱ]ερεῖς Ἡλίου καὶ Μν̣ε̣ύιδος ἀειζώων θεῶν
μ̣ε̣γ̣[ίστ]ων καὶ ἄλλων ἱερῶν Μάρωνι Πα-
κ[ή]βκεως τοῦ καὶ Ζ[ωσ]ίμ̣ου ἱερεῖ ἱεροῦ λο-
γίμου θεῶν κώμης Τεπτύνεως Πολέμω-
νος μερίδο[ς] τ[ο]ῦ Ἀρσινοείτου νομοῦ χαίρειν.
παρή̣ν̣ενκ̣α̣ς ̣ (l. παρήνεγκας) [κ]α̣ὶ̣  δ̣έδ̣ωκ[α]ς̣ ἐπακολ(ουθούντων) Διοσκόρου
Ἀ̣[π]ολλωνίου γυμνασιαρχήσαντος στρατηγήσαν-
[το]ς ἡ̣μῶν κ[αὶ] ̣ ̣[ ̣] ̣[ ̣ ̣ ]υ τ̣οῦ [ ̣ ̣ ̣ ̣ ̣ ] ̣ου ἐξηγητεύ-
σαν[τος] κ̣αὶ  ̣ ̣ρ[ ̣ ̣ ̣ ̣ ̣ ̣ ] ̣ ̣ ̣[ ̣ ̣ ̣ ̣ ̣ ] ̣[ ̣ ̣ ̣ ] ̣ ̣ ̣ ̣[ ̣]
ν̣ε̣ ι̣  ̣ ̣ ̣ ̣ρο̣ μ̣β̣ ̣ ̣[ ̣ ̣ ] ̣σ̣[ ̣ ̣ ̣ ̣ ̣ ] ̣[ ̣] ̣ιτ̣[ ̣ ̣ ̣ ]
χ ̣ε ̣ ̣ ̣ ̣ θ̣εοῦ εισ̣κ̣[ ̣ ̣ ] ̣ ̣[ ̣ ̣ ̣ ̣ ̣ ̣ ] ̣ ̣ομ̣ ̣[ ̣ ̣ ]
τ̣ ̣ρ̣  ̣[ ̣ ̣ ̣ ̣ ] ̣ ̣ ν̣̣τ̣[ ̣ ̣ ̣ ̣ ̣ ̣ ̣ ̣ Μ]ν̣ε̣ ύ̣ ιδος
Ὀσ̣ορθα ̣ ̣ ̣ ̣[ ̣ ̣ ̣ ̣ ̣ ̣ ̣ ̣ ] β[υσ]σοῦ πή-
χεις εἴκοσι  ̣ ̣[ -ca.?- ]
(ἔτους) ιθ̣ Αὐτοκρ[ατόρω]ν̣ Και[σ]άρ[ω]ν̣ Μ̣[άρκου] Αὐρηλίου
Ἀ[ν]τωνίνου̣ [κα]ὶ [Πουβλίου Σεπτιμίου Γέτα]
Βρεταννικῶ̣[ν] Μ̣ε̣ γ̣ί̣ [στων Εὐσεβῶν Σεβαστῶν  ̣ ̣ ̣ ̣ ] 145

145	 P.Tebt. II 313, Z. 7–12 (Tebt., 210/211): Die Quittung ist mit einer demotischen Unterschrift verse-
hen, die nicht publiziert ist, aber vermutlich die Signaturen der ausstellenden Amtsträger enthält.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



70 Kapitel 1: Endogamie und Namengebung 

„Taseus, Erzprophet der Herren Imperatores Augusti und der Tempel in Helio-
polis und Aphroditeopolis und was er sonst noch für Titel führen mag, vertreten 
durch Horos, Sohn des Areis, ἱερεύς und stellvertretender Stolist, und Nabonychos, 
Sohn des Iphynes, ἱερεύς und zweiter Stolist, und Petosorapis, Sohn des Petoso-
rapis, ehemaliger Lesone, und Peto[…]onis-Serenos, Sohn des Menthotes, und die 
übrigen ἱερεῖς des Helios und des Mnevis, der ewigen, größten Götter und der an-
deren Tempel, an Maron, Sohn des Pakebkis-Zosimos, ἱερεύς des rühmlichen Tem-
pels der Götter der κώμη von Tebtynis in der Polemonos Meris des arsinoitischen 
Nomos, Grüße.
Du hast überbracht und gegeben an uns unter Anwesenheit des Dioskoros, Sohn 
des Apollonios, ehemaliger Gymnasiarach und Stratege unseres Nomos, … und des 
Exegeten … (für das Begräbnis) des Mnevis, Sohn des Osortha(?) zwanzig(?) Ellen 
Byssos …
Im Jahr 19 der Imperatores Caesares Marcus Aurelius Antoninus und Publius Sep-
timius Geta Britannici Maximi Pii Augusti.“

Wenn der Soknebtynistempel in dieser Zeit noch Boten für eine solche Lieferung nach 
Heliopolis (im Nordosten des heutigen Kairo gelegen) aufbringen konnte, dürfte er sich 
wenigstens kurzzeitig von den Personalverlusten erholt haben – oder zumindest noch 
nicht völlig aufgegeben worden sein. Warum also verschwanden die tempelspezifischen 
Namen trotzdem so abrupt und restlos aus der Prosopografie? Die Betrachtung der 
Überlieferungslage gewährt hier Aufschluss.

Obwohl Papyrusurkunden aus Tebtynis noch vereinzelt bis ins späte dritte Jahrhun-
dert hinein vorliegen, 146 nimmt ihre Zahl bereits zu Beginn des Jahrhunderts rapide ab. 
So sind laut Papyrological Navigator insgesamt 162 griechische Urkunden aus Tebtynis 
überliefert, die ‚strict‘ aus dem Jahr 200 oder später datieren. Die meisten der präzise da-
tierbaren Texte sind allerdings nur in die Jahre bis etwa 230 einzuordnen. Nach einiger 
Zeit, in den 250er Jahren, folgt noch ein größeres Konvolut von 15 Ostraka mit Steuerquit-
tungen. 147 Die meisten übrigen Texte mit der Provenienzangabe von Tebtynis datieren 
hingegen nur grob aus dem dritten Jahrhundert, darunter der Paläografie nach das Frag-
ment einer Deklaration des Soknebtynistempels, das theoretisch auch nach 211 verfasst 
worden sein könnte. 148 Im Gegensatz zu Soknopaiu Nesos, dessen Bevölkerung sich für 
das frühe dritte Jahrhundert aus mehreren langen Steuerlisten erschließen lässt, liegen aus 
Tebtynis für diese Zeit keine vergleichbaren Quellen vor, aus denen sich ein Überblick 
über die Gesamtbevölkerung oder wenigstens über die Steuerzahler des Ortes erschließen 
lässt. Der einzige Text, der eine größere Personenzahl verzeichnet, ist der Entwurf einer 
Sitologenabrechnung mit Informationen zu etwa 45 Menschen. 149 Bei den übrigen Tex-
ten handelt es sich mehrheitlich um Steuerquittungen und Privatbriefe, die je einzelne 

146	 Zur Verteilung der griechischen und demotischen Texte aus Tebtynis cf. Clarysse 2005b, 25–7.
147	 O.Berl. 81–94; O.Mich. I 67 (alle Tebt., 253–259).
148	 P.Tebt. II 600 (Tebt., 3. Jh.).
149	 P.Giss.Univ. VI 49v (Tebt., nach 28. Aug. 221).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



71Entwicklungen und Dynamiken in der Prosopografie

Personen nennen und daher nur einen begrenzten Überblick über die Prosopografie von 
Tebtynis in dieser Zeit gewähren. Das Verschwinden mancher orts- und tempelspezifi-
scher Namen aus der Prosopografie von Tebtynis muss also nicht zwangsweise ein Ende 
des Tempelbetriebes oder das Aussterben bestimmter Namen anzeigen, sondern liegt in 
erster Linie im Verstummen der Quellen begründet.

Das überlieferungsbedingte Verschwinden tempelspezifischer Namen lässt sich gut 
am Beispiel des Namens Pakebkis nachzeichnen. So sind im ersten und zweiten Jahr-
hundert mehr als 100 individuelle PerIDs für Personen namens Pakebkis aus Tebtynis 
bezeugt (siehe Abb. 9 und App. 1.2, Abb. 36). Nach der zu Kapiteleingang erläuterten 
Faustregel sind hinter diesen 100 Belegen etwa 30 bis 35 Personen zu vermuten. Noch in 
einer Zensusdeklaration aus dem Jahr 202/203 aus dem Umfeld der Familie von Kronion 
und Isidora sind zwei ἱερεῖς bezeugt, die Pakebkis hießen. 150 Der letzte Beleg überhaupt 
für eine lebende Person namens Pakebkis datiert schließlich aus dem Jahr 211: Das Zerti-
fikat bescheinigte einem Didymas, dass er die fünftägige Dammfron abgeleistet hatte. 
Didymas war nach Angabe des Textes der Sklave eines Pakebkis. 151 Die zwei ἱερεῖς und 
der Sklavenbesitzer, die Pakebkis hießen, dürften noch einige Jahre in der Region gelebt 
haben, doch ihre weiteren Spuren verlöschen mit der Überlieferung von Tebtynis.

Das merkliche Versiegen der papyrologischen Überlieferung ist übrigens im gesam-
ten Fayum zu beobachten und nicht allein auf Tebtynis begrenzt. 152 Der Grund für das 
Verstummen der Quellen mag wohl darin liegen, dass die Orte am Rand des Fayum im 
dritten Jahrhundert aufgegeben wurden oder sich wenigstens ins Landesinnere verla-
gert haben, sodass die Papyri und Ostraka, die zuvor dort weggeworfen und liegenge-
lassen wurden, im trockenen Boden überdauern konnten. Spätere Texte aber wurden in 
feuchterem Boden oder dauerhaft bewohnten Gebieten abgelegt und gingen damit der 
Überlieferung verloren. Damit ist gleichsam der Weg zum letzten Unterkapitel dieses Ab-
schnitts eröffnet: Was, wenn demografische Schwankungen und vergleichbare Gründe 
zur Aufgabe einer Siedlung führten?

1.3.4	 Wenn Namen verschwinden: Aufgegebene Siedlungen und Tempel

Im Vorangegangenen wurden Faktoren besprochen, unter denen die demografische Ent-
wicklung einzelner Siedlungen ins Schwanken geriet. Die wohl extremste Folge solcher 
Destabilisierungsprozesse war die permanente Aufgabe einer Siedlung – und damit auch 
des zugehörigen Tempels. Ob dies für Tebtynis schon im frühen dritten Jahrhundert zu-

150	 PSI X 1147, Z. 7; Z. 13 (Tebt., 202/203).
151	 SB X 10549, Z. 4–6 (Tebt., 31. März 211): εἴργ(ασται) ὑπ(ὲρ) χω(ματικῶν) ἔργ(ων) θ (ἔτους) (Hand 

2) Φαρ(μοῦθι) α ἕω(ς) ε εἰς ῥόις (l. ῥόεις) ὕδατ(ος) πύλ̣(ης) ὀρ(εινῆς) Τεπτύνεως Δίδυμος δοῦλ(ος) 
Πακῆβκις (l. Πακήβκιος).

152	 Zur Entwicklung der Überlieferungslage im Fayum cf. Habermann 1998, 154.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



72 Kapitel 1: Endogamie und Namengebung 

trifft, lässt sich nicht sagen. Ein eindrückliches Beispiel für solche Entwicklungen lässt 
sich aber am Beispiel von Soknopaiu Nesos nachzeichnen.

Schon seit ptolemäischer Zeit und noch bis zur Aufgabe des Dorfes in den 230er Jahren 
wurden die Namen Herieus, Pakysis und Satabus, später auch Pabus, unter den Fami-
lien und Kultfunktionären von Soknopaiu Nesos tradiert. Danach waren diese Namen 
noch vereinzelt in benachbarten Orten wie Karanis und Theadelphia zu finden. Daher 
lässt sich vermuten, dass sich vielleicht einige Nesioten dort niederließen. 153

Die Namen Harpagathes, Panemieus, Panephremmis, Stotoetis und Tesenuphis 
verschwanden hingegen nach der Aufgabe von Soknopaiu Nesos komplett aus der Über-
lieferung. Ihr abruptes Verschwinden mag darauf zurückzuführen sein, dass sich die 
verbliebenen Nesioten, die diese Namen trugen, nach Aufgabe ihrer Heimat in andere 
Orte verstreuten, aus denen keine Papyri überliefert sind, schließlich sind ab dem Jahr 210 
nur zehn lebende Nesioten mit eigener Trismegistos PerID unter den genannten Namen 
bezeugt, bei allen sonstigen Erwähnungen handelt es sich um Patronymika. 154 Je weniger 
Personen die Namen trugen, desto geringer ist die Wahrscheinlichkeit, dass sie zufällig 
Eingang in die papyrologische Überlieferung fanden. Dass trotzdem auch diese Namen 
weiterhin in der Region verbreitet gewesen sein dürften und nicht nur an die Existenz von 
Soknopaiu Nesos gebunden waren, zeigt ein später Beleg aus dem sechsten Jahrhundert 
für den Namen Stotoetis in Arsinoë. 155

1.4	 Griechische Namen, lateinische Namen und Doppelnamen

Der offizielle Name einer Person spiegelt in römischer Zeit nicht nur, aber eben auch 
dessen Status wider. Wie sich in den vorangegangenen Kapiteln gezeigt hat, führten die 
Amtsträger der ägyptischen Kulte hauptsächlich ägyptische Namen, womit sie (oder bes-
ser gesagt ihre Eltern) nicht nur an ihre Vorfahren erinnerten, sondern auch, ob beabsich-
tigt oder nicht, die Zugehörigkeit zu einer traditionell ägyptischen Institution und einer 
Familie aus dem Milieu der Tempelkollegien anzeigten. Dennoch begegnen in den Text-
zeugen zuweilen Amtsträger mit griechischen oder lateinischen Namen. Aufgrund ihrer 
Abweichung von der Norm sind diese Fälle erklärungsbedürftig: Folgte die Wahl der Na-
men einer gruppeninternen Systematik, oder stellte die Entscheidung für Namen, die von 

153	 So schloss ein Aurelios Polion, Sohn des Paemis, aus Soknopaiu Nesos im Jahr 234 und nochmals 
239 je einen Vertrag in der Gauhauptstadt Arsinoë ab, wobei der jüngere Vertrag in Theadelphia 
gefunden worden sein soll, cf. Jördens 2005, 54 mit Anm. 61 und Verweis auf P.Fay. 90 (Thead.?, 
4. Mai 234); SB XIV 11907, (Arsinoë?, 28. Jan. 239).

154	 Harpagathes: P.Louvre I 49, Z. 9 (S.N., nach 212?); SPP II S. 28–31, Kol. 2, Z. 9 (S.N., nach 28. 
Aug. 217). Panemieus: SPP XXII 169, Kol. 2, Z. 5 (S.N., 216). Panephremmis: P.Lond. II 350 (S. 
192), Z. 2 (S.N., 27. Okt. 212); BGU II 659, Kol. 3, Z. 7 (S.N., 20. Mai 229). Stotoetis: BGU II 659, 
Kol. 3, Z. 9; Z. 12; Z. 13 (S.N., 20. Mai 229). Tesenuphis: SB XII 10912, Z. 2 (S.N., 11. Apr. 215); 
SPP II S. 28–31, Kol. 1, Z. 3 (S.N., nach 28. Aug. 217).

155	 SB VI 9293 (Arsinoë, 28. Juni 573).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



73Griechische Namen, lateinische Namen und Doppelnamen

herkömmlichen Mustern abwichen, ein individualisierendes Moment dar? Zur weiteren 
Erörterung werden drei verschiedene Szenarien betrachtet: die generelle Verbreitung des 
Namens Kronion in Tebtynis, der Einzug griechischer und gräzisierter (Doppel-)Namen 
in einer Familie hochrangiger Amtsträger des Soknebtynistempels und schließlich die 
Umstände, unter denen einige Kultfunktionäre aus Soknopaiu Nesos zu lateinischen 
Namen gelangten.

1.4.1	 Kronion: Zwischen Kronos, Geb und Soknebtynis

Der Name Kronion fand mehrmals Eingang in das Tempelkollegium von Tebtynis. In 
griechischen Urkunden wird er als Κρονίων notiert; die demotische Schreibung lautet 
Qlꜣnyꜥn. 156 Etymologisch handelt es sich um eine Variante des in ptolemäischer Zeit zu-
nächst unter griechischen Einwanderern verbreiteten Namens Kronios, der sich auf den 
mythologischen Vater des Gottes Zeus bezieht. 157 Der davon abgeleitete Name Kronion 
ist erstmals in einem Papyrus belegt, der die Naturaleinnahmen von Sitologen im Ar-
sinoites auflistet und aus dem Jahr 4 n.Chr. datiert. Dort ist von einem „Kronion, Si-
tologe von Memphis“ zu lesen, einem Dorf, das ebenso wie Tebtynis in der Polemonos 
Meris lag. 158 Die übrigen Belege für den Namen entfallen zunächst fast ausschließlich auf 
Tebtynis: Insgesamt sind ab römischer Zeit etwa 550 einzelne PerIDs unter dem Namen 
Kronion bezeugt, von denen etwa 420 auf Tebtynis entfallen. Nach der bereits genann-
ten Faustformel zur Subtraktion der Vatersnamen und unerkannter Doppelungen unter 
den PerIDs sind hinter der Gesamtzahl von 550 Belegen schätzungsweise 165 Personen zu 
vermuten.

Ein anderer Kronosname, Kronides, ist ebenfalls fast nur in Tebtynis und benach-
barten Orten bezeugt: Vom Beginn des ersten vorchristlichen bis zum Ende des ersten 
nachchristlichen Jahrhunderts findet sich der Name in Tebtynis 19 Mal mit individueller 
PerID. Einige verstreute Belege sind auch außerhalb des Fayum zu finden. 159 Auf welchen 
Wegen sich der Name Kronides dort verbreitete, lässt sich nicht sagen. Wichtig im vorlie-
genden Kontext ist aber, dass der Name im Gegensatz zum Namen Kronion überhaupt 
nicht unter Kultfunktionären von Tebtynis bezeugt ist.

Zurück zum Namen Kronion: Die sehr ortsspezifische Verbreitung des Namens liegt 
wohl in zwei Spezifika der lokalen Theologie begründet: zum einen in der Verbindung 

156	 Diese demotische Schreibung ist bislang nur in P.Zauzich 56, Z. 8 (Tebt., 2. Jh.) belegt, dort als 
Name und Patronymikon einer Person. Daneben sind noch zwei weitere demotische Schreibungen 
des Namens bezeugt: als Qrynn in PSI VIII 909, Dem. Z. 2 (Tebt., 16. Mai 44) und als Qrnyn in 
P.Mich. V 308, Z. 10 (Tebt., 1. Jh.), cf. Trismegistos NameID 3772.

157	 Zur Etymologie cf. Holm 1936, 33. Zur Verbreitung des Namens Kronios cf. Trismegistos NameID 
3776.

158	 P.Vindob.Tand. 12, Kol. 4, Z. 39 (Ars., 20. März 4): Κρονίων σιτο(λόγος) Μέμφεως. Zur Lage des 
Dorfes Memphis: Trismegistos GeoID 1343.

159	 Trismegistos NameID 3771.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



74 Kapitel 1: Endogamie und Namengebung 

des Gottes Geb mit der lokalen Sobek-Manifestation und zum anderen in der interpreta­
tio graeca des Geb mit Kronos.

Zunächst zur Verbindung zwischen Geb und Sobek: Grundsätzlich konnte der Kro-
kodilgott Sobek Aspekte verschiedener Götter in sich aufnehmen. 160 Wie Holger Ko-
ckelmann darlegt, war in Tebtynis, aber auch in Oberägypten und dort speziell in Kom 
Ombo und in der Region um Pathyris, die theologische Gleichsetzung des Sobek mit der 
Gottheit Geb geläufig. Explizit geht aus den hieroglyphischen Inschriften des Tempels 
von Tebtynis hervor, dass dort zwei Sobek-Manifestationen verehrt wurden: ein solarer 
Sobek-Re-Harachte und ein erdgebundener Sobek-Geb. 161 Die Verbindung zwischen So-
bek und Geb ist beispielsweise in dem Kolophon eines aus Tebtynis überlieferten, kai-
serzeitlichen Manuskripts des Buches vom Fayum attestiert. Darin wies sich der Besitzer 
des Papyrus (der Großvater der Isidora, von der im nächsten Subkapitel zu sprechen sein 
wird) als Prophet des Soknebtynis-Geb (Sbk-nb.Bdn-Gb) aus. 162

Die ‚Übersetzung‘ des Geb zu Kronos war anscheinend schon in frühptolemäischer 
Zeit geläufig, wie eine Passage in der Aegyptiaca des Historikers Manetho andeutet. 163 
Anlass zu dieser ‚Übersetzung‘ gab möglicherweise der Umstand, dass Geb ebenso wie 
Kronos einer göttlichen Vätergeneration angehörte, denn nach der heliopolitischen 
Theologie war Geb der Gefährte der Himmelsgöttin Nut und in dieser Rolle Vater des 
Osiris und des Seth, aber auch der Isis und Nephthys. Unabhängig von den Gründen, 
äußert sich die interpretatio graeca des Geb als Kronos auch im ikonografischen Befund: 
Etwa ein Dutzend Malereien und Statuen, die sowohl in Tebtynis als auch in Oberägyp-
ten gefunden wurden, stellen einen alten, bärtigen Mann mit gelocktem Haar, Sandalen 
und weitem Gewand dar, der den Gewandsaum über die Stirn gezogen trägt und ein klei-
nes Krokodil im Arm hält. 164 Zur Illustration sei auf Abb. 14 verwiesen, ein Tafelgemälde, 
das in einem Privathaus in Tebtynis gefunden wurde und aus dem zweiten Jahrhundert 
datiert. Ein ähnliches Gemälde, das Sobek-Geb-Kronos und den Gott Min darstellt, wur-

160	 Siehe zu den Gleichsetzungen und Manifestationen des Sobek Kapitel 2, Einl.
161	 Kockelmann 2017, 173–6.
162	 PSI inv. I 71 (Tebt., 135). Zur Lesung des Titels im Text cf. Wegner 2011, 113–6.
163	 Cf. Kockelmann 2017, 176. An den Anbeginn der Zeit setzte Manetho in seiner Chronik die Herr-

schaft der Götter. In diesem Sinne zählte er eine Genealogie von Gottheiten auf, denen er ägypti-
sche oder, wenn passend, griechische Namen gab. Den Gott Kronos nannte er in diesem Zusam-
menhang als Vater des Brüderpaares Osiris und Typhon (gemeint war wohl Seth). In der ‚Neunheit 
von Heliopolis‘ galt Geb, die Erde, als Vater des Osiris und des Seth. Bedenkenswert ist allerdings, 
dass Manethos Werk nicht direkt, sondern nur in deutlich jüngeren Abschriften überliefert ist (in 
den Werken des Flavius Josephus, Julius Africanus, Eusebius und später Georgios Synkellus), und 
sich im Zuge dieser späteren Zitationen theoretisch Veränderungen am ursprünglichen Text (bei-
spielsweise die Gleichsetzung des Geb mit Kronos) ergeben haben können, zumal die genannten 
Autoren ‚ihren‘ Manetho auch an anderen Stellen anpassten. Zur Aegyptiaca in den erhaltenen 
Abschriften und ihren Platz im Gesamtcorpus der Manetho-Überlieferung cf. R. Grundacker, s.v. 
‚Manetho‘, in: WiBiLex, Stichwort 25446. Für den Text cf. FGrHist. IIIC No. 609 F1–F12.

164	 Zur interpretatio graeca des Sobek-Geb-Kronos mit Verweisen auf Bild- und Objektbelege cf. 
Kockelmann 2017, 81–8. Für eine Beschreibung der Tafelgemälde aus Tebtynis cf. Rondot 2013, 
75–80; 122–7; 241–6.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



75Griechische Namen, lateinische Namen und Doppelnamen

Abb. 14: Tafelgemälde von Sobek-Geb-Kronos und Amun(?) oder Tefresudja(?) im hellenistischen 
Stil. Links zu erkennen ist Kronos als bärtiger, alter Mann mit lockigem Haar, über den Kopf ge-
zogenen Gewandsaum und Sandalen an den Füßen. Als Aspekt des Sobek hält er ein kleines Kro-
kodil in seiner linken Hand. Rechts ein junger, bartloser Gott mit Widderhörnern und einem Ge-
treide(?)bündel in der linken Hand. Beide Figuren halten jeweils ein Szepter in der rechten Hand, 
hinter ihren Köpfen erstrahlt je eine Sonnenscheibe; zu ihren Füßen ist ein kleiner Widder(?) abge-
bildet. Ursprünglich war das Bild an der Wand in einem Privathaus befestigt. In dessen Überresten 
wurde es 1902 von einer Expedition unter der Leitung von Otto Rubensohn entdeckt, cf. Ruben-
sohn 1905, 16f. und Taf. 1. Das Objekt ging im Zweiten Weltkrieg verloren. Für eine Beschreibung 
und Interpretation cf. Rondot 2013, 122–7; 244f.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



76 Kapitel 1: Endogamie und Namengebung 

de sogar im Tempelbezirk selbst gefunden. 165 Wie es dorthin gelangte und inwiefern die 
Amtsträger der Sobek-Kulte an der Anfertigung solcher Gemälde beteiligt waren, lässt 
sich aber nur vermuten. 166

Eine Systematik bezüglich der Gleichsetzung von Sobek-Geb und Kronos lässt sich 
auch in den dokumentarischen Papyri des Tempels von Tebtynis erkennen: In den grie-
chischen Urkunden wiesen sich die Amtsträger als Diener des ‚Soknebtynis-Kronos‘, 167 
oder auch nur als Diener des ‚Kronos‘ aus. 168 Beispielsweise gaben sich die Leiter des Sok
nebtynistempels in der Eingangspassage einer Petition aus dem Jahr 37 nicht etwa als 
ἱερεῖς des Soknebtynis zu erkennen, sondern als Amtsträger des Tempels „von den Phylen 
des Tempels von denen von Tebtynis, von Kronos, dem mächtigen Gott, dem großen und 
größten.“ 169 Nie aber wurde der Hauptgott des Tempels in griechischen Texten bei rein 
ägyptischen Namen, also etwa als ‚Soknebtynis-Geb‘ oder bloß ‚Soknebtynis‘ genannt. 
Die demotischen Urkunden nennen den Gott im Gegensatz dazu ausschließlich bei sei-
nen ägyptischen Namen (Sbk nb Tny / Sbk nb Btn), 170 obwohl einer dieser Texte sogar 
ausdrücklich den Personennamen Kronion (Qlꜣnyꜥn) verzeichnet. 171

Trotz der offenbar geläufigen Gleichsetzung des Sobek mit Geb und des Geb mit Kro-
nos fällt auf, dass nur wenige Amtsträger des Tempelkollegiums selbst den Namen Kro-
nion trugen – oder zumindest merklich weniger als solche, die nach den sich auf Geb be-
ziehenden Namen Pakebkis oder Psenkebkis benannt wurden. 172 Bemerkenswerterweise 
sind unter den Amtsträgern des Soknebtynistempels lediglich vier Männer bekannt, die 
den Namen Kronion trugen, 173 obwohl der Name etwa 420 Mal mit eigener PerID in 

165	 Alexandria, Griechisch-Römisches Museum, 22978, für eine Objektbeschreibung cf. Rondot 
2013, 75–80; Rondot 2004, 37–40; Rondot 1998.

166	 Zur Darstellung ägyptischer Götter in hellenistischem Stil siehe auch Kapitel 2, Einl. und Kapitel 
2.3.2.3.

167	 P.Tebt. II 298, Z. 6–7 (Tebt., 29. Juli 108); PSI X 1152, Z. 11 (Tebt., um 107/108); P.Tebt. II 295, 
Z. 6 (Tebt., 7. Jan. 126–138); P.Tebt. II 599, Z. 5 (Tebt., nach 138); P.Tebt. II 294, Z. 5 (Tebt. 5. Jan. 
147).

168	 P.Mich. V 226, Z. 11f. (Tebt., März/Apr. 37); P.Thomas 4, Z. 18 (Tebt., 41–45); P.Tebt. II 311, Z. 8 
(Theogonis, 27. Aug. 134); P.Tebt.Tait 48 (Tebt., vor 180); SB XVIII 13118, Z. 4 (Tebt., Ende 2. Jh.).

169	 P.Mich. V 226, Z. 10–12 (Tebt., März/Apr. 37): ἀπὸ τῶν φυλῶν τῶν αὐτῶν εἱαιρέων (l. ἱερέων) τῶν 
ἀπὸ Τεβτύνεως Κρόνου κρατεοῦ (l. κραταιοῦ) θεοῦ μεγάλου μεγίστου. Zu dem Epiteton ‚zweimal 
großer Gott‘ (oder hier: „großer größter Gott“), das möglicherweise ägyptischen Ursprungs ist, cf. 
Kockelmann 2017, 59f.

170	 Demotische Belege für die Schreibung des Gottesnamens Soknebtynis sind unter anderem 
P.Zauzich 56 (Tebt., 2. Jh.); P.Zauzich 57 (Tebt., 25. Juni 152); P.Zauzich 58 (Tebt., 130/131); 
P.Zauzich 59 (Tebt., 24. Aug. 41); P.Zauzich 60 (Tebt., 2. Jh.); P.Zauzich 61 (Tebt., 2. Jh.); 
P.Zauzich 62 (Tebt., 2. Jh.). Zur Schreibung in den Belegstellen cf. P.Zauzich 57, Z. 1, Komm.

171	 In P.Zauzich 56, Z. 8 (Tebt., 2. Jh.) ist der Personenname Kronion neben dem Gottesnamen Sok
nebtynis belegt.

172	 Schon Holm 1936, 70 bemerkte, dass die Tempeldiener aus Tebtynis häufiger Geb-Namen als 
Kronos-Namen trugen.

173	 Ein Kronion, Sohn des Pakebkis (Trismegistos PerID 160336); ein Kronion, Vater des Maronas 
(Trismegistos PerID 160334); ein Kronion, Sohn des Pahopis (Trismegistos PerID 255020) und ein 
Kronion, Sohn des Cheos (Trismegistos PerID 355989).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



77Griechische Namen, lateinische Namen und Doppelnamen

Tebtynis belegt ist (siehe Abb. 15). Für zwei dieser vier Männer liegen Papyrusarchive 
vor: Zum einen ist da das Archiv des Kronion, Sohn des Cheos, aus der ersten Hälfte 
des zweiten Jahrhunderts, und zum anderen das Archiv des Kronion, Sohn des Pakeb-
kis, sowie seiner Frau Isidora aus dem zweiten und frühen dritten Jahrhundert. Anhand 
dieser beiden Archive lässt sich beispielhaft die Frage erörtern, ob die Wahl des Namens 
Kronion an bestimmte gesellschaftliche Positionen gebunden war und beispielsweise nur 
hochrangige Amtsträger den griechischen Namen nutzten, um sich damit von anderen 
Kollegen abzugrenzen.

Zunächst ist festzuhalten, dass beide Männer keine gewöhnlichen ἱερεῖς waren: Der 
Sohn des Cheos diente als παστοφόρος, also als Teil des Hilfspersonals im Soknebtynis
tempel; der andere Kronion, Sohn des Pakebkis, bekleidete hingegen das Amt des Stolis-
ten und stellvertretenden Propheten; seine Frau Isidora stammte ebenfalls aus einer Fami-
lie hochrangiger Kultfunktionäre aus Tebtynis. Entsprechend unterschiedlich verliefen 

Abb. 15: Nach den Angaben von Trismegistos People finden sich im kaiserzeitlichen Tebtynis etwa 
420 eigene PerIDs für den Namen Kronion. Die Kurve für die Beleglage verläuft ähnlich charak-
teristisch wie im Falle der Namen Marepsemis und Pakebkis: Im frühen ersten Jahrhundert sind, 
insbesondere dank der vielen Listen aus dem Grapheion von Tebtynis, sehr viele Namen überlie-
fert. In der zweiten Hälfte des ersten Jahrhunderts bricht die Überlieferung dann zunächst ein, 
nur um im zweiten Jahrhundert wieder mehr Belege für Personen namens Kronion zu bieten. In 
der Mitte des zweiten Jahrhunderts kann der Name Kronion unter 26 Personen mit eigener PerID 
in Theadelphia nachgewiesen werden, in den nachfolgenden Dekaden traten 4 weitere Personen 
dieses Namens dort auf. In der Gaumetropole Arsinoë finden sich 4 Personen mit dem Namen 
und 2 andere immerhin mit dem Patronymikon Kronion. Im Anschluss an die letzte datierbare 
Nachricht aus dem Soknebtynistempel im Jahr 210/211 trugen in Tebtynis rein rechnerisch noch 
5 Personen den Namen Kronion, allerdings ergibt sich die Zahl allein aus dem statistischen Mittel 
jener Belege, die grob auf das dritte Jahrhundert datieren: Der späteste genau datierte Beleg für 
den Namen Kronion in der Region ist eine Quittung, wonach ein πρεσβύτερος κώμης aus dem 
zu Tebtynis benachbarten Kerkeesis im Jahr 224/225 den Namen trug (P.Giss.Univ. VI 48, Z. 5).

 

0

20

40

60

80

100

120

140

30–1 
v.Chr.

1–24 25–49 50–74 75–99 100–124 125–149 150–174 175–199 200–224 225–249 250–275

Kronion
Tebtynis Theadelphia Arsione

Philadelphia Arsinoites (Ort unbekannt) unbekannte Provenienz

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



78 Kapitel 1: Endogamie und Namengebung 

die Lebenswege der beiden Familien: Während der παστοφόρος Kronion zu Liturgien wie 
der Dammfron herangezogen wurde und seine Familie regelmäßig Kredite aufnahm, um 
notwendige Ausgaben in Ackerbau und Viehzucht für ihr Auskommen zu bestreiten, 
bekleidete der andere Kronion hoch dotierte Ämter und pflegte enge Kontakte zu Ein-
wohnern der Gauhauptstadt. 174 So legen die Lebensumstände dieser beiden sehr unter-
schiedlichen Familien nahe, dass der Name Kronion nicht exklusiv unter einer spezifi-
schen Gruppe des Tempelkollegiums verbreitet war.

Abgesehen von den Namensgebern der Archive ist den beiden Familien ansonsten die 
Neigung zu ägyptischen, orts- und tempelspezifischen Namen gemein. So umfasst der 
Stammbaum des παστοφόρος Kronion zwölf Namen aus drei Generationen, wobei zehn 
Familienmitglieder ägyptische Namen trugen (auch der Vatersname Cheos war eine Vari-
ante des demotischen Namens Ḏd-ḥr, ‚Das Gesicht (des Gottes) hat gesprochen‘). 175 Nur 
der Namensgeber des Archivs und sein ältester Sohn trugen den Namen Kronion. Ob 
letzterer seinem Vater im Amt als παστοφόρος nachfolgte, ist indes unsicher. 176 Auch Kro-
nion und Isidora waren in ihrem Familienstammbaum, von welchem nach bisherigem 
Stand acht Generationen und neunundzwanzig Personen bekannt sind, die einzigen zwei 
Personen mit einem griechischen Namen. 177 Bis auf diese Ausnahmen gaben die Kult-
funktionäre von Tebtynis ihren Nachwuchs also vornehmlich ägyptische Namen, selbst 
wenn sie ihren Hauptgott im Griechischen als Kronos bezeichneten.

Im Umkehrschluss müsste der Name Kronion, wenn er für etwa 420 einzelne PerIDs 
und somit schätzungsweise für etwa 120 bis 130 Personen aus Tebtynis belegt ist, primär 
außerhalb des Tempelkollegiums verbreitet gewesen sein. Vielleicht zeichnet sich hier eine 
Tendenz in der Lokalbevölkerung zugunsten eines vordergründig griechischen Namens 
ab, der hintergründig mit dem ortsspezifischen ägyptischen Pantheon verbunden blieb.

Im Fayum ist der Name Kronion ab dem zweiten Jahrhundert häufiger auch außer-
halb von Tebtynis bezeugt. So waren mehrere Personen namens Kronion als Einwohner 
der Gauhauptstadt Arsinoë gemeldet. 178 Nach dem dritten Jahrhundert ist der Name au-
ßerdem in Karanis, Oxyrhynchos und Hermupolis attestiert. 179 Inwiefern der Name in 
späterer Zeit noch mit Sobek-Geb assoziiert war, oder sich dann in der Wahrnehmung 
der Namensträger direkt auf den griechischen Gott Kronos bezog, lässt sich jedoch nicht 
näher ergründen.

174	 Zur Familie des παστοφόρος Kronion cf. Smolders 2015b (Trismegistos ArchID 125). Zur Familie 
von Kronion und Isidora cf. van Beek 2015 (Trismegistos ArchID 279).

175	 Trismegistos NameID 1349 und NB Dem. 1368f.
176	 Möglicherweise verdingte sich der hier genannte Kronion, Sohn des Kronion, als Verwalter eines 

Landgutes bei Tebtynis, siehe dazu Kapitel 3.1.2.2.
177	 Falls P.Tebt. II 357 (Tebt., 16. Jun. 197) in das Familienarchiv zählt, trug ein Enkel des Ehepaares 

noch einmal den Namen seines Großvaters Kronion. Zur Einordnung des Textes in das Familien-
archiv cf. Hickey 2009a, 72–74.

178	 BGU I 115, Kol. 2, Z. 18 (Arsinoë, 4. Juni 189); P.Col. VIII 213, Z. 3 (Arsinoë, 84–105); P.Freib. II 
10, Z. 4 (Arsinoë, 12. Juni 196); P.Mich. XV 698, Z. 4 (Arsinoë, 4. Sept. 192);  P.Tebt. II 397, Z. 22 
(Arsinoë, 23. Febr. 198); SB VI 9627, Z. 3 (Arsinoë, Jan./Febr. 215).

179	 Zur Verbreitung des Namens cf. Trismegistos NameID 3772.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



79Griechische Namen, lateinische Namen und Doppelnamen

1.4.2	 Griechische (Doppel-)Namen und städtische Eliten

Isidora, die Gemahlin des Stolisten und stellvertretenden Propheten Kronion aus Tebty-
nis, stellt einen interessanten Fall dar, denn ihr Name war griechischer Herleitung. Frauen 
aus ägyptischen Familien trugen aber eher selten griechische oder hellenisierte Namen, 
zumindest seltener als ihre männlichen Verwandten. 180 Isidoras Großvater hatte in den 
120er Jahren die Prophetien des Soknebtynistempels in Tebtynis und eines Suchoshei-
ligtums im gut 100 Kilometer entfernten, mittelägyptischen Hakoris in Personalunion 
unter sich vereinigt. Ihr Vater Pakebkis beabsichtigte im Jahr 147, die inzwischen wieder 
vakante Prophetie des Soknebtynistempels zu kaufen. 181 Isidora stammte also aus einer 
Familie, die stark mit der Leitung des Soknebtynistempels verflochten war. Soweit sich 
bislang die Namen der Kinder der Isidora greifen lassen, trug einer ihrer Söhne den Na-
men Pakebkis, ein anderer Sohn hieß Sarapammon, während zwei Töchter die Namen 
Thaisas und Thaesis trugen. 182 Die nächste Generation trug also ebenfalls rein ägyptische 
oder gräzisierte Namen, aber keine rein griechischen Namen. Selbst Isidoras griechischer 
Name blieb dem lokalen ägyptischen Pantheon verbunden, bezog er sich doch auf die 
Göttin Isis.

Mit Isidoras Tochter Thaesis war der ἱερεύς Maron verheiratet, der im Jahr 210/211 im 
Auftrag des Soknebtynistempels Leinen an die Tempel des Helios und des Mnevis von 
Heliopolis überbracht hatte (siehe oben Kapitel 1.3.3.1). Der Vater des Maron, ein ἱερεύς 
der vierten Phyle des Soknebtynistempels, 183 stellt auf eine andere Weise einen bemerkens-
werten Fall dar: Er trug zwei offizielle Namen, den ägyptischen Namen Pakebkis und den 
griechischen Namen Zosimos, beide durch die Formulierung ὁ καί verbunden. Wie Yan-
ne Broux in ihrer Dissertation zeigt, kamen in der Kaiserzeit solche offiziellen Doppelna-
men als Statusmarker insbesondere unter männlichen Bewohnern der Gauhauptsstädte 
und unter den Angehörigen der Gymnasien in Mode. 184 Pakebkis alias Zosimos (oder 
Pakebkis-Zosimos) erhielt seinen Doppelnamen eindeutig von seinen Eltern zur Geburt 
und nicht erst nachträglich durch eine selbst beantragte Namensänderung: Nach der Ab-
schrift eines Aktenauszugs beantragten seine Eltern im Jahr 161/162 die Beschneidung 
ihres Kindes, das zu diesem Zeitpunkt bereits den Doppelnamen trug. 185 Gleichwohl 
hatten seine Eltern mit ‚Pakebkis-Zosimos‘ einen ägyptisch-griechischen Doppelnamen 
für ihr Kind ausgewählt, obwohl rein griechische Doppelnamen in dieser Zeit häufiger 

180	 Zu statistischen Belegen und weiterführender Literatur cf. Clarysse und Paganini 2009, 79.
181	 P.Tebt. II 295, Z. 6–12 (Tebt., 7. Jan. 126–138) und P.Tebt. II 294, Z. 13–5 (Tebt. 5. Jan. 147. ). 

Siehe zu den Geboten für die Prophetien Kapitel 3.4.2.2 und 4.1.4, cf. zu dem Familienarchiv auch 
Trismegistos ArchID 279.

182	 Einen Stammbaum der Familie zeichnet Hickey 2009b, 505.
183	 Beide sind in derselben Personalliste bezeugt: SB XVIII 13118, Z. 19 und Z. 26 (Tebt., Ende 2. Jh.).
184	 Zum Konzept von Doppelnamen, entsprechenden Urkundenformularen wie ὁ καί und zu ihrer 

Bedeutung als Statusindikatoren cf. Broux 2015, 6–9; 110–20; 261–85; 291–3.
185	 P.Tebt. II 291, Z. 45–7 (Tebt., 6. Febr. 162).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



80 Kapitel 1: Endogamie und Namengebung 

verbreitet waren. 186 Vielleicht wollten die Eltern damit ihre Affinität zur ägyptischen 
Kultur und ihre weitere Zugehörigkeit zum Tempelkollegium ausdrücken, obwohl sie 
auf der anderen Seite Kontakte zu wohlhabenden Kreisen der Gauhauptstadt suchten 
und pflegten. 187 Im Kollegium des Soknebtynistempels war Pakebkis-Zosimos der ein-
zige Kultfunktionär, der einen Doppelnamen trug. 188 Möglicherweise stach er damit aus 
dem Kreis seiner Amtskollegen heraus, wenn es zu Situationen der namentlichen Nen-
nung seiner Person kam – vorausgesetzt natürlich, er nutzte auch in seinem Alltag beide 
Namen. Generell trugen die Tempeldiener der fayumischen Sobek-Kulte jedoch kaum 

186	 Nach Yanne Broux sind 54 Prozent der von ihr recherchierten Doppelnamen aus zwei griechischen 
Namen zusammengesetzt, dagegen bestehen nur 18 Prozent der Doppelnamen aus einem ägypti-
schen und einem griechischen Namen, cf. Broux 2015, 157–70.

187	 Wie Todd Hickey ausführt, war Pakebkis-Zosimos offenbar ein Bruder der hier bereits erwähnten 
Isidora, cf. Hickey 2009a, 74. Die Familie um Kronion und Isidora war anscheinend an der helle-
nistischen Kultur interessiert, was sich an griechischen literarischen Texten ihres Archivs zeigt, cf. 
Hickey 2009b, 503f. und Hickey 2010. Darüber hinaus geben unpublizierte Papyri aus Berkeley 
Grund zu der Annahme, dass die Familie auch Beziehungen zu Metropoliten unterhielt (so aus 
einem Konferenzbeitrag von Hickey rekapituliert in Clarysse 2005a, 187).

	 Das Archiv von Kronion und Isidora umfasst mehr als 400 Texte, deren Großteil noch unpubli-
ziert im Center for the Tebtunis Papyri in Berkeley lagert. Weitreichende und gesicherte Aussagen 
über die Familie und ihre Kontakte in die Gauhauptstadt lassen sich erst dann treffen, wenn diese 
Papyri aufgearbeitet sind. Das Archiv wird in Zukunft eine wichtige Rolle dabei spielen, die Sozi-
algeschichte der Kultfunktionäre im kaiserzeitlichen Ägypten zu beleuchten. Für eine Diskussion 
hierzu danke ich Todd Hickey.

188	 Andere Belege für Doppelnamen unter Tempeldienern sind fragwürdig:
	 In P.Mich. V 226, Z. 7f. (Tebt., März/Apr. 37) ist τοῦ καὶ nur als Vorschlag des Herausgebers er-

gänzt: παρὰ … Μαρεψήμιος τοῦ Μαρεψήμιος <τοῦ καὶ> Πεσουρις. Im weiteren Verlauf des Textes 
(siehe zu der Petition Kapitel 4.2) ist zu sehen, dass der Schreiber Schwierigkeiten hatte, zwischen 
Nominativ und Genitiv zu unterscheiden. Die grammatikalische Analyse bietet hier also keine 
Entscheidungshilfe, ob es sich tatsächlich um einen Doppelnamen handelt. Für einen Doppelna-
men spricht einzig der Umstand, dass auch alle übrigen zu Eingang dieses Papyrus genannten Per-
sonen lediglich mit ihrem Namen und Patronymikon, nicht aber mit dem Namen des Großvaters 
ausgewiesen werden.

	 In P.Kron. 1, Z. 12 (Tebt., Juni–Aug. 123) ist der Text sehr fragmentarisch und die Lesung unsi-
cher: [ ̣ ̣ ̣ ̣ ̣ ̣ ̣ ] ̣ ὁ καὶ Πε̣[τ]εσο̣ ῦ̣ [χ]ο̣ ς Ζ̣ η̣ [ ̣ ̣ ] ̣ ̣ο̣( ) μ̣η̣(τρὸς) Τα ̣ ̣ ̣κτλ.

	 In P.Mich. V 322a (Tebt., 1. Nov. 46) ist von einem Psyphis ὃς καὶ Harpochration, Sohn des Sera-
pion ὃς καὶ Marepkemis, als Erblasser zu lesen. Aufgrund seines Namens und der Namen seiner 
Familienmitglieder (seine Ehefrau hieß Tetosiris ἡ καὶ Dionysia, Tochter des Maron ὁ καὶ Marepse-
mis, seine Söhne Psyphis und Onnophris) und eingedenk des Umstandes, dass sich gleich mehrere 
Pastophoria in seinem Besitz befanden, dürfte er einer Familie aus dem Umfeld des Tempelkollegi-
ums entstammen. Ob es sich bei Psyphis ὃς καὶ Harpochration aber tatsächlich um einen Doppel-
namen handelt, ist insofern fraglich, weil sich der Name Psyphis (‚Das Kind‘) eben auf den Gott 
Harpokrates als Kind der Isis und des Osiris bezieht, siehe dazu Kapitel 1.2.3. Könnte der Schreiber 
also bloß zwei Schreibungen des Personennamens wiedergegeben haben, einmal in Transliteration 
und einmal in Übersetzung des ägyptischen Namens?

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



81Griechische Namen, lateinische Namen und Doppelnamen

Doppelnamen 189 – das Tragen solcher Namen blieb offenbar ein vorrangig in städtischen, 
hellenisierten Kreisen gepflegtes Phänomen.

1.4.3	 Sempronios, ἱερεύς des Soknopaios:  
Lateinische Namen unter Kultfunktionären

In Soknopaiu Nesos lebten durchaus Menschen mit griechischen Namen, im Verhältnis 
zu Tebtynis allerdings relativ wenige. 190 Unter den Amtsträgern des Soknopaiostempels 
waren ebenfalls nur sehr wenige griechische Namen vertreten (sieht man von dem gerade 
genannten Petesuchos-Ptolemaios ab). Erstaunen rufen daher drei Kultfunktionäre her-
vor, die lateinische Namen trugen: die Rede ist von einem Justos, von einem Germanikos 
sowie von einem Sempronios.

Der erwähnte Justos zählte nach einer Liste aus dem Jahr 191/192 zu den πρεσβύτεροι 
κώμης von Soknopaiu Nesos und war nach Angabe des Textes der Bruder eines Pakysis. 
Der Name seines Vaters ist zwar nicht überliefert, aber der Name seines Bruders lässt ver-
muten, dass Justos einer Familie aus dem Kreis des Tempelkollegiums entstammte (sie-
he Kapitel 1.2.2). Zugegebenermaßen lässt sich allein anhand dieser kurzen Erwähnung 
und des einschlägigen Namens seines Bruders nicht belegen, dass Justos dem Kollegium 
des Soknopaiostempels oder nur einer Familie von Kultfunktionären angehörte. Wahr-
scheinlicher ist dies für Germanikos, sicher ist Sempronios als ἱερεύς attestiert, wie im 
Folgenden zu sehen ist:

Der Name Germanikos findet sich auf einem der zahlreichen demotischen Ostraka 
wieder, die als Hortfund im Tempelbezirk des Soknopaiostempels geborgen wurden und 
aus dessen interner Verwaltung stammen. In dem vorliegenden Text wurden die Namen 
jeweils zusammen mit Brotmengen aufgelistet, vielleicht handelte es sich um die Zutei-
lung der Brotrationen für die Amtsträger. 191 Brot empfing dabei ein gewisser Tesenuphis, 
Sohn des Tesenuphis, des Sohnes des Germanikos. 192 Beide, der Sohn ebenso wie der En-
kel des Germanikos, trugen einen für Soknopaiu Nesos typischen Namen. Da der Enkel 

189	 Abgesehen von Pakebkis-Zosimos ist im Soknopaiostempel in den 150er Jahren ein Petesuchos-
Ptolemaios, Sohn des Onnophris, bezeugt, ein „Stolist des großen großen Suchos und stellvertre-
tender Prophet der Götter des Arsinoites“, wie er in BGU XIII 2216, Z. 16f. (S.N., Febr.-März 156) 
genannt wurde. Für weitere Belege zu seiner Person cf. Messerer 2020, 291.

190	 Zur spärlichen Präsenz von Griechen und Römern in Soknopaiu Nesos bereits Hobson 1981. Für 
die zahlreichen griechischen Namen in Tebtynis sei hingegen auf das Archiv des Grapheions von 
Tebtynis verwiesen, dessen Urkundenregister einen Querschnitt durch die in der Bevölkerung ver-
breiteten Namen bietet. Für Belege zur Onomastik von Tebtynis siehe oben Kapitel 1.2.3.

191	 Obwohl im Editionsband unter der Rubrik ‚Fragliches‘ gelistet, weist das Formular des Textes zu-
mindest Parallelen zu den Abrechnungen über Brotrationen auf, die in P.Dime I 193–197 (alle 
S.N., kaiserzeitl.) verzeichnet sind.

192	 P.Dime I 229, Kol. 1 (S.N., kaiserzeitl.).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



82 Kapitel 1: Endogamie und Namengebung 

im Soknopaiostempel diente, dürfte Germanikos ebenfalls ein Kultfunktionär gewesen 
sein, wie es das Erblichkeitsprinzip der Tempelämter vorschrieb.

In einem Darlehensvertrag aus dem Jahr 208 war schließlich die Rede von einem ἱερεύς 
namens Sempronios, Sohn des Panas, des Sohnes des Sempronios. Der Text sei im Fol-
genden auszugsweise wiedergegeben:

ὁμολογοῦσιν Σεμπρώ̣[ν]ιος
Παν̣[ᾶ]τ̣ο̣ς ̣ [το]ῦ Σεμπρωνίου ἱερέως
θε[ῶν] κ̣ώμης Σοκνοπαίο[υ] Νήσου ὡ̣ς ἐτῶ̣ν̣
τριάκοντα οὐλὴ μετώπῳ μέσῳ καὶ ὁ τού-
του ἀδελφὸς Στοτοῆτ̣ις ̣ ὡς ἐτῶν εἴκοσι πέν-
τε [οὐ]λὴ τρα[χή]λῳ ἐξ ἀρ[ισ]τερῶν [Πακῦσ]ι Πακύ-
σεω[ς] συνιε[ρεῖ τῶ]ν̣ αὐτῶν θεῶν ἔχι[ν] (l. ἔχειν) παρʼ αὐτοῦ
τοὺς ὁμο[λογοῦντ]ας χρῆσ[ι]ν ἀργυρ[ίο]υ κεφα-
λαίο[υ δραχμὰς] ἑκατὸν ε[ἴ]κοσι κτλ. 193

„Sempronios, Sohn des Panas, des Sohnes des Sempronios, des(!) ἱερεύς der Götter 
der κώμη Soknopaiu Nesos, dreißig Jahre alt, mit einem Kennzeichen in der Mitte 
der Stirn, und dessen Bruder Stotoetis, fünfundzwanzig Jahre alt, mit einem Kenn-
zeichen links am Hals, erklären dem Pakysis, Sohn des Pakysis, συνιερεύς derselben 
Götter, dass die Vertragspartner von ihm als Darlehen den Betrag von einhundert-
zwanzig Drachmen erhalten haben etc.“

Da der Schreiber im griechischen Text bei der Vorstellung des Sempronios „ἱερέως“ no-
tierte, bezieht sich der Amtstitel streng grammatikalisch genommen nicht auf Sempro-
nios selbst, sondern auf seinen Vater oder Großvater. Dies widerspräche allerdings den 
Gepflogenheiten und geht wohl eher auf einen Schreib- oder Lesefehler zurück, denn der 
Genitiv ἱερέως und der Nominativ ἱερεύς unterscheiden sich nur in einem einzigen Buch-
staben. Sicherheit darüber, dass Sempronios das Amt des ἱερεύς ausübte, gibt der Titel des 
Vertragspartners, der in grammatikalisch korrekter Form als συνιερεὺς τῶν αὐτῶν θεῶν 
bezeichnet wurde, also ein Amtskollege des Sempronios war.

Wenn sich demnach sagen lässt, dass Sempronios mit Sicherheit und Germanikos 
wahrscheinlich Amtsträger des Soknopaiostempels waren, während Justos vielleicht 
ebenfalls aus einer Familie mit Kontakt zum Tempelkollegium stammte, bleibt zu klä-
ren, wie diese drei Männer zu ihren lateinischen Namen gelangten. Da wesentlich mehr 
Informationen über Sempronios als über Justos und Germanikos vorliegen, mag die Be-
leuchtung des einen Falles dazu dienen, auch die anderen beiden wenigstens ansatzweise 
zu erhellen.

Offensichtlich hatte Panas, der Vater des im Kreditvertrag erwähnten Sempronios, sei-
nen Sohn nach dem eigenen Vater benannt. Es bleibt aber zu fragen, warum der Vater des 

193	 SPP XXII 41, Z. 8–16 (Arsinoë, 11. Sept. 208).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



83Griechische Namen, lateinische Namen und Doppelnamen

Panas überhaupt einen lateinischen Namen trug: Wäre er ein Veteran gewesen, der das 
römische Bürgerrecht erhalten hatte, dann wäre er in dem wohlgemerkt notariell beur-
kundeten Kreditvertrag sicher nicht nur mit einem einzelnen Namen, sondern mit seinen 
offiziellen tria nomina genannt worden. Eine Erklärungsmöglichkeit ergibt sich gegebe-
nenfalls aus dem Alter der Familienmitglieder: Der ἱερεύς Sempronios zählte zum Ab-
schluss des Darlehensvertrags von 208 bereits 30 Lebensjahre, kam also um 178 zur Welt. 
Sein Vater Panas sollte zur Zeit der Geburt des Sempronios mindestens zwanzig Jahre alt 
gewesen sein, also spätestens um 158 geboren worden sein. Dessen Vater wiederum trug 
bereits den Namen Sempronios. In dem Zeitfenster, in dem sein Sohn Panas spätestens 
zur Welt kam, genauer von 154 bis 159, amtierte der Präfekt M. Sempronius Liberalis. Be-
kannt ist dieser Präfekt unter anderem für eine Amnestie, die er im August 154 per Edikt 
allen Landflüchtigen gewährte, die freiwillig in ihre Heimat zurückkehrten. 194 Theore-
tisch hätte der Großvater des nesiotischen ἱερεύς zu Ehren dieses Präfekten eine Änderung 
seines Namens beantragen können. 195 Insgesamt sind Beispiele für die Beantragung zur 
Änderung eines Namens jedoch äußerst selten und waren wohl eher die Ausnahme. 196 
Ebenfalls denkbar ist ein Szenario, wonach ein Familienangehöriger im ersten oder frü-
hen zweiten Jahrhundert die soldatische Laufbahn eingeschlagen hatte und bei der Än-
derung seiner Nomenklatur zu den tria nomina unter anderem den Namen Sempronios 
wählte. Berücksichtig man das hohe soziale Ansehen, das Soldaten und Veteranen genos-
sen, erscheint es plausibel, dass die lateinischen Namen von solchen Männern gerne im 
Kreise der Verwandtschaft aufgegriffen und weitergegeben wurden. 197 Sempronios, der 
Großvater des gleichnamigen nesiotischen ἱερεύς, hätte auf diese Weise zu seinem Namen 
gelangen können.

Damit sei nochmals auf den Namen Germanikos zurückgekommen: Vor dem Hinter-
grund der Betrachtungen zu Sempronios wäre denkbar, dass der Name Bezug auf einen 
gleichnamigen Veteranen nahm, der in verwandtschaftlicher Beziehung zu dem nesioti-
schen Tempeldiener stand. Denkbar wäre aber auch, dass sich der Name auf Germanicus 
selbst bezog, den Feldherrn, Großneffen des Augustus und Adoptivsohn des Tiberius, 

194	 BGU II 372 (Ars., 29. Aug. 154). Zu den sozialen Hintergründen des Reintegrationsedikts cf. Jör-
dens 2009, 446–54, siehe dazu auch Kapitel 1.3.3.1.

195	 Ein Beispiel für die Möglichkeit, dass ein Präfekt als Namenspatron (allerdings für Kinder, nicht 
für Erwachsene) dienen konnte, ist vielleicht aus dem Familienarchiv des Philosarapis, Sohn des 
Lysimachos-Didymos überliefert (Trismegistos ArchID 192): Die Mitglieder dieser in Tebtyis 
ansässigen Familie trugen über Generationen hinweg vorwiegend gräzisierte oder griechische 
Namen, meist in Form von Doppelnamen. Ab dem Jahr 76 wurde in drei aufeinanderfolgenden 
Generationen auch ein lateinischer Name unter den männlichen Nachkommen weitergegeben: 
Valerius. Yanne Broux und Sandra Coussement ziehen in Erwägung, dass der Name urspünglich 
vielleicht den Präfekten C. Valerius Paulinus ehren sollte, weil dieser um 74 amtierte, also nur kur-
ze Zeit bevor die erste Person in der Familie unter diesem Namen geboren wurde, cf. Broux und 
Coussement 2014, 131–7.

196	 Zur Beantragung eines neuen Namens cf. Broux 2013b, siehe auch die Bemerkungen in Kapitel 1.1.
197	 Zum sozialen Ansehen der Veteranen in Ägypten und Syrien cf. Stoll 2015, 137–66. Siehe zur Mi-

litärlaufbahn als Karrierepfad auch Kapitel 3.3.1.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



84 Kapitel 1: Endogamie und Namengebung 

der seinerzeit Ägypten bereist hatte. 198 Über die Ebene der Spekulation kommt man aber 
weder hier noch im Falle des Sempronios heraus.

Grundsätzlich lässt sich wohl davon ausgehen, dass die Wahl eines lateinischen Na-
mens unter den Familien der ägyptischen Kultfunktionäre nicht üblich war und im wei-
testen Sinne aus Kontakten zur Armee oder aus Affinität zu Akteuren des römischen 
Herrschaftsapparates resultierte. Die situationsgebundene Aneignung und Weitergabe 
griechischer und lateinischer Namen in den Reihen der Kultfunktionäre zeigt dabei, al-
lem Konservativismus zum Trotz, dass in der Namengebung auch für Amtsträger der 
ägyptischen Kulte durchaus Spielräume bestanden. Im bürokratischen Schriftverkehr 
mit der römischen Verwaltung, beispielsweise in einer Petition, mochte ein griechischer 
oder ein lateinischer Name symbolisches Kapital besessen haben: Dem Leser zeigten die 
Namen an, dass die Namensträger in irgendeinem Verhältnis zur städtischen Bevölke-
rung oder zu den römischen Herrschern standen. In diesem Sinne trug ein solcher Name 
im ländlichen Raum auch zur Distinktion von der übrigen Bevölkerung bei. Dennoch 
wurden griechische und lateinische Namen nur sparsam in die Prosopografie der Fami-
lien der Kultfunktionäre eingeflochten: Die Bindung an ägyptische Namen, und somit 
auch an die lokalen Kulte und die einheimische Dorfgemeinschaft, war offenbar stärker.

1.5	 Exkurs: Beinamen und andere nicht offizielle Namen

Die dokumentarischen Quellen, in denen ägyptische, griechische und lateinische Namen 
zu finden sind, bilden nur eine von mehreren Ebenen ab, in denen Akteure mit ihren Na-
men auftraten. Deshalb abschließend noch ein Wort zu inoffiziellen Kontexten.

Sogenannte ‚Beinamen‘ wurden in der Regel dazu verwendet, innerhalb einer Grup-
pe einzelne Personen gleichen Namens voneinander zu unterscheiden, etwa durch An-
spielungen auf Ämter, Berufe und Charakteristika. Zuweilen wurden solche Beinamen 
auch in Urkunden erwähnt, angezeigt durch die Formulierungen (ἐπι)καλούμενος, (ἐπι)
λεγόμενος oder ἐπικεκλημένος, wobei jedoch keine rigorose Trennung zu erwarten ist und 
Beinamen ebenso gut durch ὁ καί gekennzeichnet werden konnten. 199

Zahlreiche Belege für Beinamen stammen aus Soknopaiu Nesos. In einem Papyrus aus 
dem dritten Jahrhundert wurden beispielsweise elf nesiotische Dorfbeamte aufgelistet, 
fünf davon trugen zusätzliche Beinamen: Horos alias Epetes, Pabus alias Pabuas, Pabus 
alias Papas, Panemieus alias Pieus, Uetiras alias Kannes. 200 Da sich viele Nesioten die glei-
chen Namen teilten und sich nicht einmal ihre Vatersnamen voneinander unterschieden, 
waren Beinamen in ihrem Alltag wohl unerlässlich.

198	 Zur Ägyptenreise des Germanicus mit Hinweisen auf weiterführende Literatur cf. Jördens 2009, 
243 mit Anm. 279.

199	 Zur Kennzeichnung von Beinamen in Urkunden cf. Broux 2015, 120–9; 292f.
200	 SPP XXII 52 (S.N., 3. Jh.).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



85Zwischenfazit

Unter den Amtsträgern des Tempelkollegiums von Soknopaiu Nesos ist ebenfalls ein 
Funktionär mit seinem Beinamen bekannt: In einem Darlehensvertrag aus dem Jahr 145, 
der im Grapheion von Nilopolis aufgesetzt wurde, trat ein ἱερεύς der zweiten Phyle des 
Soknopaiostempels als Vormund seiner Frau auf. Sein offizieller Name lautete: Stotoetis, 
Sohn des Stotoetis, des Sohnes des dritten Stotoetis. Sein Beiname dagegen war Para-
mon. 201 Dabei handelt es sich um eine Variante des im ägyptischen bezeugten Namens 
Pꜣ-i͗ .i͗ r-I͗ mn, der übersetzt ‚Der, den Ammon hervorgebracht hat‘ lautete. 202 In der Tat 
fügt sich der Name gut in die lokalen Kulte ein, denn einige Orakelfragen aus Soknopaiu 
Nesos waren an den Gott Ammon adressiert. 203 Demnach existierten unter den Bewoh-
nern von Soknopaiu Nesos und gewiss auch andernorts mannigfaltige Beinamen, die sich 
mitunter wesentlich von den sonst in offiziellen Urkunden verwendeten Namen unter-
schieden. Ein tieferer Blick in diese informelle Sphäre bleibt dem modernen Betrachter 
jedoch verschlossen.

1.6	 Zwischenfazit

Um fundierte Aussagen über die Namengebungspraktiken der fayumischen Tempel-
diener und ihrer Familien treffen zu können, wurden einschlägige Belegstellen aus der 
prosopografischen Datenbank Trismegistos People extrahiert und statistisch ausgewertet. 
Die Aufschlüsselung dieser Belege nach topografischen Mustern gewährt erstmals einen 
evidenzbasierten Überblick über die Verbreitung von Namen, die mit lokalen Tempel-
kollegien verknüpft waren. Bisher fußten Aussagen zur ‚typischen‘ Onomastik von Sok
nopaiu Nesos und Tebtynis auf persönlichen Erfahrungswerten, die nunmehr bestätigt 
und präzisiert wurden. Die Ergebnisse sind in App. 1 grafisch aufbereitet.

Die onomastische Analyse zeigt, dass die Angehörigen der Tempelkollegien von Bak-
chias, Soknopaiu Nesos und Tebtynis fast ausschließlich ägyptische Namen trugen, dar-
unter vornehmlich Namen mit einem Bezug zur fayumischen Götterwelt und insbeson-
dere zu den im eigenen Tempel und zugehörigen Filialheiligtümern verehrten Göttern 
und Lokalheiligen. Nur selten finden sich in den Kollegien und Familien griechische 
oder gräzisierte Namen. Zunächst lässt sich dieses Phänomen daraus erklären, dass die 
in den Personennamen bezeichneten Götter und Qualitäten nach ägyptischer Theolo-
gie ihre Träger schützen und segnen sollten. Was lag da näher, als diejenigen Götter um 

201	 SPP XXII 36, Z. 2–5 (Nilopolis, 8. Juli 145): [Στ]οτοητις τοῦ Στοτοήτεως τρίτου Στοτοήτεως 
ἐπικαλούμενος Παράμων ἱερεύς δ[ευ]τέρας φυλῆς [Σο]κνοπαίου θεοῦ μεγάλου μεγάλου. Derselbe 
Stotoetis erscheint auch in CPR VI 3, Z. 6f. (S.N., 27. Jan. 159).

202	 Zur Herleitung des Namens cf. Colin 1995.
203	 An Ammon (und gelegentlich Götter neben ihm, insbesondere Soknopaios) gerichtete Orakelfra-

gen sind P.Heid. IV 335 (S.N., Anfang 2. Jh.); P.Köln IV 201 (S.N., 2. Jh.); P.Strasb. IV 221 (S.N., 
2. Jh.); SB XII 11227 (S.N., 2. Jh.); SB XVIII 14046 (S.N., 2. Jh.); SB XVIII 14047 (S.N., 2. Jh.); 
SB XVIII 14050 (S.N., 2. Jh.); SB XXVI 16731 (S.N., 2. Jh.); SB X 10569 (S.N., 3. Jh.); SB X 10570 
(S.N., 3. Jh.); SB XXII 15527 (S.N., 3. Jh.).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



86 Kapitel 1: Endogamie und Namengebung 

Segen und Schutz zu bitten, denen man selbst in täglichen Ritualen diente. Ein zweiter 
stabilisierender Faktor bestand in dem Umstand, dass Kinder nach ägyptischer Tradition 
meist die Namen ihrer Verwandten erhielten. Da die Familien der Kultfunktionäre pri-
mär untereinander heirateten, um ihren Nachwuchs erblich für den Zugang zum Tempel 
zu qualifizieren, blieben die ägyptischen Namen lange im Kreis der Amtsträger erhalten.

In Soknopaiu Nesos und Tebtynis ließen sich einige Namen bestimmen, die entwe-
der sehr häufig innerhalb dieser Kollegien verbreitet waren oder sogar ausschließlich in 
diesen Orten belegt sind. Die Ausbreitungsmuster solch orts- und tempelspezifischer 
Namen deuten darauf hin, dass sich die betreffenden Familien über Generationen hin-
weg untereinander vermählten, aber externe Amtsträger (und damit neue Namen) kaum 
in diese Orte einheirateten. In späteren Kapiteln dieser Arbeit werden diese Ergebnisse 
dabei behilflich sein, Personen mit entsprechendem Namen dem Umfeld der jeweiligen 
Dörfer und Tempel zuzuordnen. Beispielsweise dürfte ein Eselzüchter namens Stotoetis 
mit einiger Sicherheit aus Soknopaiu Nesos stammen, vielleicht sogar aus einer Familie 
von Amtsträgern des Soknopaiostempels; ein Gutsverwalter namens Pakebkis dürfte 
wiederum dem Umfeld des Soknebtynistempels zuzuordnen sein.

Trotz der Regularien zur gruppeninternen Rekrutierung des Nachwuchses und 
der Tradition der Benennung des Nachwuchses nach Vorfahren und Verwandten ver-
schwanden gelegentlich Namen aus der lokalen Überlieferung, die zunächst noch unter 
den Kultfunktionären verbreitet waren. In Soknopaiu Nesos betraf dies zum Beispiel die 
Namen Kalatytes und Nestnephis, in Tebtynis den Namen Marepkemis. Die Ursachen 
hierfür können vielfältig sein und lassen sich nur bis zu einem gewissen Grad nachverfol-
gen. So könnte sich nachteilig auf die genannten Namen ausgewirkt haben, dass sie im 
Gegensatz zu anderen Namen wie Satabus, Panephremmis oder Pakebkis anscheinend 
nicht mit Lokalheiligen verknüpft, und deswegen weniger beliebt waren. Auch Schwan-
kungen in der Personalzahl der Tempelkollegien, bedingt etwa durch Landflucht oder 
Epidemien, die die Sozialstruktur der Lokalbevölkerung erschütterten, können Gründe 
für das Verschwinden von Namen sein. Nicht zuletzt ist die Überlieferungsgeschichte 
der Quellen ein Faktor, der die Sichtbarkeit von Namen einschränkt: Die Prosopografie 
der ägyptischen Tempel stützt sich auf verhältnismäßig wenige Personallisten und zu-
sätzliche Quellen; in der Folge wird die Personalstärke der Tempel nur schlaglichtartig 
sichtbar. In diesem Sinne sind Befunde zum Verschwinden von Namen sehr vorsichtig zu 
interpretieren: Gerade nach dem zweiten Jahrhundert, also in der Zeit, in der die papy-
rologische Überlieferung wieder fragmentarischer wird, ist kritisch zu hinterfragen, ob 
Namen deswegen aus der Überlieferung fielen, weil sie tatsächlich niemand mehr trug, 
oder weil sich bloß keine Papyri mehr finden.

Vereinzelt lässt sich betrachten, dass neue Namen in die Tempelkollegien gelangten. 
Handelt es sich dabei um ägyptische Namen, so ist denkbar, dass sich ortsfremde Perso-
nen in die Kollegien einheirateten, etwa weil das eigene Kollegium zu klein war und sich 
dort kein passender Ehepartner fand. Grundsätzlich lässt sich auch vorstellen, dass Tem-
pel einander bei der Ausübung von Kulthandlungen unterstützten und auf diese Weise 
ortsfremde Namen in die Kollegien gelangten, doch zumindest am vorliegenden Material 
lässt sich dies nicht mit Sicherheit verifizieren. Der Gnomon des Idios Logos räumte den 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



87Zwischenfazit

Kollegien jedenfalls explizit die Möglichkeit dazu ein, bei Personalmangel Unterstützung 
aus anderen Tempeln zu erhalten, um die Ausübung der Kulthandlungen abzusichern. 

Obwohl andere Bevölkerungsteile im Laufe der Kaiserzeit immer öfter griechische 
oder gräzisierte Namen trugen, insbesondere wohlhabende und städtische Kreise, prä-
ferierten die Amtsträger der Tempel weiterhin ägyptische Namen. Diese Beobachtung 
bezieht sich auch auf Doppelnamen, die in den hier betrachteten Tempelkollegien, wenn 
überhaupt, dann wohl eher unter den Familien hochrangiger Kultfunktionäre zu finden 
sind. Selbst der Name Kronion, der sich in Tebtynis auf den Gott Kronos, zugleich aber 
auch auf den mit Kronos in einer interpretatio graeca gleichgesetzten Lokalgott Sobek-
Geb bezog, fand keinen großen Anklang unter den Amtsträgern der Soknebtynistem-
pels: Beliebt war der Name anscheinend vor allem unter der lokalen Laienbevölkerung, 
wo er vielleicht zur vordergründigen Darstellung einer zeitgemäßen, hellenistischen Iden-
tität diente, während man hintergründig weiter mit der lokalen Götterwelt verbunden 
blieb. Die Kultfunktionäre gaben ihren Kindern hingegen zumeist Namen wie Pakebkis 
und Psenkebkis, die direkt auf den Gott Geb (und die damit verbundenen Sobek-Ma-
nifestationen) Bezug nahmen. Insofern ist die Treue der Kultfunktionäre aus Tebtynis 
zu ihren traditionellen Namen durchaus als bewusst distinguierende Strategie gegenüber 
anderen Bevölkerungsteilen zu werten. Ihre Beharrlichkeit zeigt, wie weit sich die Fami-
lien der ägyptischen Amtsträger als Gemeinschaft und Vertreter der ägyptischen Kulte 
verstanden und präsentierten.

Auch die sehr seltenen Fälle, in denen ägyptische Kultfunktionäre lateinische Namen 
trugen, lassen sich nur spekulativ erklären: Auf Basis von Vergleichsbeispielen wäre zu 
vermuten, dass manche Kinder zu Ehren eines römischen Statthalters dessen lateinischen 
Namen erhielten, oder aber der lateinische Name war an einen der tria nomina angelehnt, 
die ein Verwandter infolge seines Dienstes als Soldat erhielt. Generell sind jedenfalls alle 
Fälle erklärungsbedürftig, in denen Amtsträger der Tempel ortsunübliche oder nicht 
ägyptische Namen trugen.

Die Beibehaltung traditionell ägyptischer Namen in Abgrenzung zu griechischen 
Namen der städtischen, hellenisierten Oberschicht ist insbesondere deswegen bemer-
kenswert, weil die Amtsträger in die Sprache und Ikonografie ihrer Kulte durchaus 
hellenistische Stilelemente einfließen ließen, ihren Hauptgott Soknebtynis nannten die 
Tempeldiener von Tebtynis in griechischen Urkunden sogar selbst Kronos. Mit diesem 
scheinbaren Widerspruch wird sich das folgende Kapitel näher befassen.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



Kapitel 2:  
Spezialisten und Klienten

„Soknopaios, der große, treffliche Gott, der <zu> dem kommt, der (sich) ihm anbe-
fiehlt(?), der Hörende, der Retter(?) […] Isis Nepherses ist da an seiner Seite in ihrer 
Gestalt (als) Herrin von Ägypten, Auge des Re, Herrin des Himmels, Herrin aller 
Götter, mit Leben beschenkt (bzw. Leben gebend). […] Soknopaios, der herrliche 
Gott von Dime(?). Jedes Gesicht lebt davon, ihn zu sehen. Du vereinigst dich mit 
der weißen Krone, diesem schönen Anteil, den dir dein geliebter Sohn bereitet hat, 
der König von Ober- und Unterägypten, Ptolemaios, <ewig>lebend, geliebt von 
Ptah; (du, der) im Urozean erscheint; der an der Spitze des Sees ist, indem er (seinen) 
Fang fängt. […] Sobek, Herr von Moeris, der große Gott, König, Beschützer und 
Herrscher des ‚Großen Grünen‘, Herr der Speisen, mit mannigfacher Nahrung, der 
jegliche Nahrung gibt, <wem> er will, der Stärke gibt in Herzenshöhe, Herr der 
Fische, zahlreich an Vögeln, mit starkem(?) Platz in der großen Götterneunheit, mit 
Leben beschenkt wie Re ewiglich.“ 1

Der hier nur ausschnittsweise zitierte Text ist in der Wiener Papyrussammlung verwahrt 
und dürfte ursprünglich aus Soknopaiu Nesos stammen. Zwar wird darin ein Ptolemaios 
als König genannt, doch nach paläografischen Erwägungen wurde der Papyrus erst in 
römischer Zeit beschrieben, demnach handelt es sich wahrscheinlich um die Abschrift ei-
ner älteren Vorlage. Erwähnenswert ist in diesem Zusammenhang, dass der Hauptteil des 
Textes in mittelägyptischer Schrift verfasst ist, untergliedert werden die einzelnen Passa-
gen jedoch durch Rubren in demotischer Schrift (hier nicht zitiert), die Positionsangaben 
wie ‚Das vierte Bildregister‘ oder ‚Das vordere Türgewände‘ bezeichnen. Aufgrund dieser 
Rubren schlägt der Editor Günter Vittmann vor, in dem Text entweder die Abschrift 
einer vorhandenen Tempeldekoration oder die Vorlage für die Dekoration eines Tempel
innenraums zu sehen, wobei er der letzteren Interpretation den Vorzug gibt.

Da sich dieses Kapitel mit sozialen Interaktionen zwischen den Amtsträgern der Tem-
pel und ihren Klienten befassen wird, soll zunächst eine kurze Einführung zu den Sobek-
Kulten des Fayum überblicksweise darstellen, auf welchem theologischen Fundament 
sich die Akteure bewegten. Die oben zitierte Passage veranschaulicht, welche verschie-
denen Rollen Sobek einnehmen konnte. Dabei zeigt sich, dass der in Soknopaiu Nesos 
verehrte Gott als Vater des Königs und als Gefährte der Isis auftritt; außerdem wird er 
als Hörender und Retter, Beschützer, Herrscher und Ernährer mit einem ‚starken‘ Platz 

1	 P.Vindob. D 10100, A 1; C 8–19 (S. N., 1./2. Jh.). Text, Übersetzung und Kommentar in Vittmann 
2002.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



90 Kapitel 2: Spezialisten und Klienten 

unter den Göttern gepriesen. Zum besseren Verständnis dieser Zeilen werden im Folgen-
den zwei Themen besprochen: einerseits die theologische Konstruktion des Gottes Sobek 
und andererseits die Systematik seiner lokalen Manifestationen.

Obwohl mitunter eine Gefahr für Leib und Leben des Menschen, genießen Krokodile 
seit der Zeit des Mittleren Reiches (ca. 2200–1700 v.Chr.) religiöse Verehrung, die sich 
insbesondere in Gestalt des Gottes Sobek manifestierte. Analog zur Verbreitung der Rep-
tilien sind Sobek-Kulte in vielen Regionen des Landes anzutreffen. 2 Stark vereinfacht aus-
gedrückt, ist der krokodilgestaltige Sobek eine Hülle, in der sich die wichtigsten Götter 
der panägyptischen, heliopolitischen Theologie überkreuzen und zusammenfinden, na-
mentlich der Sonnengott Re, der Regenerations- und Unterweltgott Osiris und der solare 
Hochgott Horos. Je nachdem, welchen Aspekt oder welche Rolle der Kontext erfordert, 
wird Sobek mit entsprechenden Eigenschaften beschrieben, sein Name gegebenenfalls 
um einen entsprechenden Zusatz ergänzt, auch seine Ikonografie wird nach Bedarf an-
geglichen. Dies zeigt sich sowohl in der Vereinigung der Osiris-Re-Dualität in Sobek als 
auch in einer entsprechenden Adaption des Osiris-Isis-Horos-Zyklus. 3

Die Osiris-Re-Dualität stellt sich im täglichen Lauf der Sonne dar: Re (die Sonne) 
steigt morgens in den Himmel auf, zieht seine Bahn und gelangt in gealterter Form im 
Westen in die Unterwelt, wo er sich im Sterben mit Osiris vereinigt. Gewissermaßen als 
‚Sonnenleiche‘ durchzieht Osiris die Unterwelt in Richtung Osten, wo Re am nächsten 
Morgen als Aspekt des Osiris in den Himmel aufsteigt und der Kreislauf von Neuem be-
ginnt. Analog dazu nimmt Sobek in der fayumischen Götterlehre als Sobek-Re die Rolle 
der Sonne ein, die am Tage über das Land zieht, während er des Nachts als krokodilge-
staltiger Sobek-Osiris den Moerissees gen Osten durchschwimmt, um dort am nächsten 
Morgen wieder als Sonne aufzusteigen. Ebenso wird Sobek in den Osiris-Isis-Horos-Zyk-
lus um die Ermordung des Osiris und die Geburt seines Nachfolgers Horos eingebettet, 
an dessen Ende die solare Apotheose des Horos und der Vorsitz des Osiris über das unter-
weltliche Totengericht stehen. Auch hier nahm Sobek beide Rollen ein, also die Identität 
des gealterten oder verstorbenen Sobek-Osiris ebenso wie die Position als jugendlicher, 
solarer Sobek-Horos. Beispielhaft lässt sich dies in Soknopaiu Nesos betrachten, wo Sok
nopaios in der Ikonografie als Krokodil mit Falkenkopf erscheint, also einen Aspekt des 
Horos verkörpert. Sein osirianischer Gegenpart war vielleicht Soknopiais (‚Sobek, Herr 
des Alters(?)‘) 4, seine Gefährtin Isis Nephremmis oder Isis Nepherses. 5

In den einzelnen Tempeln und Orten manifestierte sich Sobek unter verschiedenen 
Namen. Die Konstellationen beschränkten sich dabei nicht nur auf die hier erwähnten 
Rollen eines gealterten Sobek-Osiris und eines jugendlichen Sobek-Re/Horos, sondern 
konnten sich ebenso auf kultgeografische Zusammenhänge beziehen. In dem oben zitier-
ten Ausschnitt aus dem Dekorationsentwurf erscheint Sobek beispielsweise neben seinen 

2	 Für einen Überblick über die Topografie der Sobek-Kulte cf. Kockelmann 2017, 283–467.
3	 Zu den theologischen Konzepten der Sobek-Kulte cf. Kockelmann 2017, 281f.
4	 Zur Übersetzung des Namens cf. Kockelmann 2017, 31.
5	 Zur Eingliederung des Sobek in die beiden theologischen Narrative und seine Gleichsetzung mit 

Re, Osiris und Horos cf. Kockelmann 2017, 123–282, insbes. 186–233.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



91Kapitel 2: Spezialisten und Klienten 

Manifestationen als „Soknopaios“ oder „Soknopiais“ in mindestens fünf weiteren Rol-
len: als „Sobek, Herr von Moeris“, „Sobek, Herr von PꜢj-i͗ Ꜣw“, „Osiris-Sobek“, „Sobek, 
Herr des Seelandes“ und „Sobek, Herr des ‚Großen Grünen‘“. 6 Dementsprechend sind 
auch für andere Tempel mehrere Manifestationen unter einem eigenem Namen belegt, 
etwa Soknobkonneus und Soknobraisis in Bakchias, Sobek-Re-Harachte und Sobek-Geb 
in Tebtynis 7 oder auch Pnepheros und Petesuchos in Theadelphia. In Narmuthis wie
derum scheinen der Krokodilgott Sokonopis und die schlangengestaltige Renenutet en-
ger miteinander in Bezug zu stehen. In welcher genauen Beziehung diese Manifestationen 
zueinander standen, lässt sich bislang nicht sagen. 8 Die Ursachen für diese Vielfalt loka-
ler Sobek-Formen wurzeln wohl in der Siedlungsgeschichte des Fayum, denn spätestens 
mit der Rekultivierung unter den frühen Ptolemäern ließen sich neben den griechischen 
Siedlern auch Einwohner anderer ägyptischer Siedlungen und Städte in den neu- oder 
wiedergegründeten Orten nieder und brachten die Kulte aus ihrer alten Heimat mit sich, 
die schließlich in den fayumischen Sobek-Kulten aufgingen. 9

In welchem Verhältnis die lokalen Manifestationen zu dem in Arsinoë ansässigen Gau-
gott ‚Sobek von Schedet‘ (in den griechischen Quellen nur ‚Suchos‘ genannt) standen, lässt 
sich nicht genau sagen. Es zeigt sich aber, dass in den einzelnen Orten auch Feierlichkeiten 
zu Ehren des Gaugottes abgehalten wurden und Filialheiligtümer des Suchos-Tempels 
von Arsinoë in den Dörfern präsent waren, gleichwie die am Rand des Fayum gelegenen 
Tempel eigene Filialheiligtümer in Arsinoë für ihre Lokalkulte unterhielten. Ein eigener 
Gott neben den lokalen Manifestationen scheint Sobek von Schedet jedoch nicht gewesen 
zu sein, sondern eine Erscheinungsform neben den lokalspezifischen – wenngleich mit 
einer theologisch bedeutenderen Stellung als die lokalen Manifestationen. 10

Szenisch ließ sich der Regenerationskreislauf des Sobek-Re und Sobek-Osiris im Rah-
men des Rituals zur ‚Vereinigung mit den Sonnenstrahlen‘ (ẖnm-jtn) darstellen, das wohl 
zum Neujahrsfest begangen wurde: Holger Kockelmann entwirft auf Basis von Litera-
tur-, Objekt- und Bildquellen das Szenario einer Prozession, in der eine Krokodilmumie 
des Sobek-Osiris aus der örtlichen Nekropole heraus, durch den Ort hindurch und hinein 
in den Tempel getragen wurde, um schließlich auf der Dachterrasse des Tempels von den 
Lichtstrahlen wiederbelebt zu werden; möglicherweise illustrierten die Kultfunktionäre 
im Verlauf des Rituals die Geburt des Sobek-Horos durch die Präsentation von Kroko-
dileiern und Jungtieren. Hinweise auf den Vollzug eines solchen Rituals lassen sich für 
das kaiserzeitliche Fayum etwa in Dionysias, Soknopaiu Nesos und Theadelphia aus-
machen. 11 Weitere Kulthandlungen des Osiris-Isis-Horos-Zyklus fanden vermutlich im 

	 6	 P.Vindob. D 10100, D 5–13 (S. N., 1./2. Jh.).
	 7	 Siehe zu Sobek-Geb auch Kapitel 1.4.1.
	 8	 Zu den Konstellationen der Sobek-Manifestationen cf. Kockelmann 2017, 243–9.
	 9	 Dazu mit Angaben zu weiterführender Literatur cf. Kockelmann 2017, 171–3.
10	 Zum Verhältnis zwischen den lokalen Sobek-Manifestationen und dem Gaugott cf. Kockelmann 

2017, 249–63.
11	 Zur Wiedergeburt des Sobek-Osiris im Rahmen des ẖnm-jtn-Rituals cf. Kockelmann 2017, 213–26. 

Zur Inszenierung der Kulthandlungen unter Einbezug von Krokodileiern, Jungtieren und Mumien 
cf. Kockelmann 2017, 591–646, insbes. 638–46.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



92 Kapitel 2: Spezialisten und Klienten 

Rahmen der Geburtsfeste (γενέσια) der lokalen Götter statt. 12 Zusammengefasst stellen 
die lokalen Sobek-Manifestationen also zentrale Schöpfergottheiten dar, zu deren Ehren 
die Tempelkollegien öffentliche Feierlichkeiten und Prozessionen ausrichteten. Wie dem 
Eingangszitat dieses Kapitels zu entnehmen ist, wurde Sobek unter anderem als „Hören-
der“, „Retter“ und „Herr der Speisen“ inszeniert. Vor diesem Hintergrund verwundert 
nicht, dass man die Amtsträger im Dienst dieses beinahe allmächtigen Gottes um diverse 
religiöse Dienstleistungen anfragte. 13

Auf Basis des Wissensstandes zu Inhalt und Ausgestaltung der Sobek-Kulte ergeben 
sich nun weiterführende Fragen dazu, welche Personen und Gruppen konkret auf eine 
Interaktion mit den Tempeln am Rande des Fayum einließen, sei es aus religiösen oder sä-
kularen Beweggründen. Diese Fragen stellen sich für die hier betrachteten Tempel umso 
mehr, da sie zwar keine vergleichbaren griechischen Heiligtümer in ihrer unmittelbaren 
Nachbarschaft dulden mussten, sie sich aber seit ptolemäischer Zeit in einer zunehmend 
hellenisierten Umwelt befanden, die in der Kaiserzeit um ein weiteres, namentlich ein 
touristisches Publikum anwuchs. 14

Vor diesem Hintergrund gliedert sich die Untersuchung in drei Abschnitte, getrennt 
nach einzelnen Interaktionsräumen:

1.	 die Beteiligung der Bevölkerung an öffentlichen Festen und Opferhandlungen
2.	 die Nachfrage einzelner Klienten nach Horoskopen und Orakeln
3.	 die Gestaltung der Tempelbezirke durch Pilger, Stifter und andere Akteure

Besonderer Wert wird dabei auf die Interaktion mit hellenistisch geprägten, Griechisch 
sprechenden Akteuren gelegt.

Griechische Einwanderer kamen schon seit ptolemäischer Zeit mit den ägyptischen 
Sobek-Kulten in Berührung. In der Auseinandersetzung mit dem Krokodilkult brachten 
Stifter und Künstler Elemente aus der hellenistischen Kultur in die ägyptische Ikono-
grafie ein. So lassen sich im archäologischen Corpus im hellenistischen Stil gehaltene, 
anthropomorphe Götterstatuen und Bildnisse des Sobek finden, die zugleich mit Symbo-
len aus der ägyptischen Tradition versehen waren, beispielsweise mit einer Sonnenscheibe 
hinter dem Kopf oder einem Krokodil auf dem Arm. 15 Auf sprachlicher Ebene redete 
man ägyptische Götter wiederum mit griechischen Götternamen an, sofern sich denn 
passende Entsprechungen fanden. 16 Die Kombination von Symbolen und Stilelementen 
erlaubte den Betrachtern und Lesern, je nach Bildungsgrad in Statuen, Fresken und lite-
rarischen Schilderungen ägyptische, griechische oder römische Götter zu erkennen, aber 
auch zu verstehen, welche Aspekte sich einzelne Götter mit Göttern aus dem anderen 

12	 Zu den Geburtsfesten der lokalen Götter cf. Kockelmann 2017, 227f.
13	 Zur Anbetung des Sobek als Schutz, Heils- und Orakelgott cf. Kockelmann 2017, 525–37.
14	 Zu Pilgern in Ägypten cf. überblicksweise Rutherford 2012; Bremmer 2017. Umfassende Studien 

zur Pilgerschaft im antiken Mittelmeerraum bieten Elsner und Rutherford 2005. Zu Reisenden 
und Touristen in der Antike cf. weiterführend Hartmann 2010.

15	 Zur interpretatio graeca der Sobek-Kulte sowie zur Gleichsetzung des Sobek mit griechischen und 
römischen Göttern cf. Kockelmann 2017, 81–8; 520–4.

16	 Zur interpretatio graeca des Gottes Geb mit Kronos siehe schon Kapitel 1.4.1.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



93Kapitel 2: Spezialisten und Klienten 

Kulturkreis teilten. Das muss wohlgemerkt nicht heißen, dass hellenistisch gebildete Per-
sonen in ägyptischen Göttern bloß eine ‚Übersetzung‘ griechischer Götter sahen. Viel-
mehr waren die ägyptischen Götter in einer Symbolik dargestellt, die die griechischen 
und römischen Betrachter ohne genauere Kenntnis der ägyptischen Theologie verste-
hen konnten. Françoise Dunand nennt dies eine ‚Koexistenz der Bilder‘; Stefan Pfeiffer 
spricht in ähnlicher Weise von einer ‚Entsprechung der Bilder‘. 17

Ein Beispiel für die Bemühungen, die Theologie der lokalen Sobek-Kulte zu ‚überset-
zen‘, stellen die vier griechischen Hymnen dar, die man in der späten ptolemäischen Zeit 
an zwei Pilastern im Eingangsbereich des Haupttempels von Narmuthis anbrachte. Ein 
gewisser Isidoros pries darin die lokal verehrten Götter und besang die Gründung des 
Tempels in pharaonischer Zeit. Die Hymnen sind in Hexametern und elegischen Disti-
chen komponiert und zieren die Pilaster über eine Länge von jeweils 30 bis 40 Versen. 18 
Für die Griechisch sprechenden Besucher des Tempelbezirks boten diese Texte, die in ei-
nem öffentlich zugänglichen Bereich am Eingang des ersten Tempelvorhofes angebracht 
waren, noch in römischer Zeit einen Überblick über die lokale Theologie. Die im Tem-
pel verehrte Renenutet (im Griechischen Ermuthis oder Thermuthis), die Gefährtin des 
Sokonopis, wurde dabei in ihrer Manifestationsform als Ermuthis-Isis vorgestellt. Der 
Dichter zeichnete dabei das Bild einer universellen Göttin. So beginnt der erste Hymnus 
mit den Worten:

πλουτοδότι βασίλεια θεῶν, Ἑρμοῦθι ἄνασσα,
παντοκράτειρα, τύχη ἀγαθή, μεγαλώνυμε Ἶσι,
[…]
ὅσσοι δὲ ζώουσι βροτοὶ ἐπ’ ἀπείρονι γαίηι,
Θρᾷκες καὶ Ἕλληνες, καὶ ὅσσοι βάρβαροί εἰσι,
οὔνομά σου τὸ καλόν, πολυτίμητον παρὰ πᾶσι,
φωναῖσι φράζουσ’ ἰδίαις, ἰδίαι ἐνὶ πάτρηι.
Ἀστάρτην Ἄρτεμίν σε Σύροι κλῄζουσι Ναναίαν
καὶ Λυκίων ἔθνη Λητοῦν καλέουσιν ἄνασσαν,
μητέρα δὴ κλῄζουσι θεῶν καὶ Θρήϊκες ἄνδρες,
Ἕλληνες δ’ Ἥρην μεγαλόθρονον ἠδ’ Ἀφροδίτην,
καὶ Ἑστίαν ἀγαθήν, καὶ Ῥεῖαν, καὶ Δήμητρα,
Αἰγύπτιοι δὲ Θιοῦιν, ὅτι μούνη εἶ σὺ ἅπασαι
αἱ ὑπὸ τῶν ἐθνῶν ὀνομαζόμεναι θεαὶ ἄλλαι. 19

17	 Zur Koexistenz und Entsprechung der ägyptischen und hellenistischen Götterdarstellungen einer-
seits Dunand 1999; Zivie-Coche und Dunand 2013, 576–95, andererseits Pfeiffer 2005; Pfeiffer 
2015a.

18	 I.Egypte métriques 175 (Narm., 1. Jh. v. Chr). Grundlegend zu den Hymnen Vanderlip 1972.
19	 I.Egypte métriques 175 (1), Z. 1f.; Z. 14–24 (Narm., 1. Jh. v.Chr.). Für einen Kommentar cf. Vander-

lip 1972, 19–34.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



94 Kapitel 2: Spezialisten und Klienten 

„Reichtum gebende Königin der Götter, Herrin Ermuthis,
Allmächtige, Agathe Tyche, Ruhm gebende Isis!
[…]
Alle Sterblichen, die auf der unendlichen Erde leben,
Thraker und Griechen und gleichwohl Barbaren:
Deinen schönen Namen, der bei allen hochgeehrt ist,
Verkünden sie in eigenen Sprachen, in eigenen Ländern:
Astarte, Artemis und Nanaia nennen Dich die Syrer,
Die Völker Lykiens nennen Dich Herrin Leto,
Die Thraker nennen Dich auch Mutter der Götter,
Die Griechen (nennen Dich) Hera des Großen Throns und Aphrodite,
Auch Hestia die Gute, und Rhea und Demeter,
Die Ägypter aber (nennen Dich) ‚Thiuis‘ (‚die Eine‘), weil Du allein in allen
Den anderen Göttinnen bist, die von den Völkern angerufen werden.“

Es ist schwer vorstellbar, dass die ‚Übersetzungsleistung‘ zur Darstellung ägyptischer Göt-
ter in griechischem Gewand ohne die Beteiligung ägyptischer Kultspezialisten vollzogen 
worden wäre. Wie schon frühere Forschungsbeiträge betont haben, waren die Amtsträ-
ger der ägyptischen Kulte treibende Kräfte, was die ‚Übersetzung‘ ihrer Kulthandlungen 
und Theologien für ein hellenistisches Publikum betraf. 20 Auch in dieser Frage lassen 
sich die Hymnen des Isidoros zitieren: In einem anderen Hymnus berichtete er von der 
Gründung des Tempels der Ermuthis unter dem vergöttlichten Pharao Amenemhet III. 
Als Quelle für seine Informationen berief er sich auf Männer, die „die Schriften der Tem-
pel sammeln“ (οἱ τῶν ἱερῶν γράμμ’ ἀναλεξάμενοι), 21 also wohl auf die Amtsträger der So-
bek-Kulte. Diese Erzählungen habe er „für Griechen übersetzt“ (ἑρμηνεύειν Ἕλλησι) und 

20	 So in jüngerer Zeit Kockelmann 2017, 87, zuvor unter anderem Parlasca 2004, 301. Beide bleiben 
jedoch eine Erläuterung schuldig, welche Indizien und Prämissen sie zu dieser Annahme geführt 
haben.

		  Ausführlich zu dieser Frage hingegen Frankfurter 2000 und zuvor bereits Frankfurter 1998, 217–
33. Folgt man David Frankfurters Argumentation, dann sei die Integration hellenistischer Elemen-
te in die ägyptischen Kulte auf zwei parallel verlaufende Dynamiken zurückzuführen: Einerseits 
sollen die Tempeldiener darauf abgezielt haben, ein hellenistisch geprägtes Publikum anzuspre-
chen, welches sich in Zeiten der ‚Ägyptomanie’ für die Betrachtung und Bewahrung (vermeintlich) 
traditioneller ägyptischer Kulte interessierte. Für die Übersetzung der ägyptischen Theologie in 
hellenistische Ikonografie und griechische Sprache hätten sich die Kultfunktionäre an jenen ‚exoti-
schen‘ Stereotypen orientiert, die ihnen das Publikum von vornherein zugeschrieben habe. Ande-
rerseits sollen Intellektuelle aus dem Umfeld der ägyptischen, griechischen und römischen Religio-
nen neue Ausdrucksformen zur Verbindung der verschiedenen Kulttraditionen erprobt haben, wie 
es sich beispielsweise in den Hermetischen Schriften zeige. Die ‚Übersetzung‘ ägyptischer Kulte in 
hellenistische Ausdrucksformen fuße also im Kern auf diesen beiden Dynamiken.

21	 I.Egypte métriques 175 (4), Z. 18 (Narm., 1. Jh. v.Chr.).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



95Kapitel 2: Spezialisten und Klienten 

auf den Pilastern verewigt. 22 Neben Renenutet bot sich auch Sobek für eine Darstellung 
im hellenistischen, menschlichen Gewand an, schließlich konnte er, wie zu sehen war, 
nicht nur Aspekte ganz verschiedener Götter in sich aufnehmen, sondern auch in vielfäl-
tigsten Manifestationen erscheinen. 23 Zu fragen ist in diesem Kapitel also im Speziellen, 
ob und wenn ja, in welcher Form sich die Amtsträger der Tempel am Rand des Fayum 
um das Verständnis und die Teilhabe eines hellenistisch gebildeten Publikums an ihren 
Kulten bemühten.

Insgesamt kann dieses Kapitel allenfalls einen schlaglichtartigen Überblick über 
ausgewählte Interaktionsfelder zwischen Kultspezialisten und Klienten bieten. Die 
Untersuchung hat jedoch nicht den Anspruch, im Detail allen Interaktionen zwischen 
Kultspezialisten und Klienten nachzugehen. Nicht weiter betrachtet werden insofern das 
Bestattungswesen, das Angebot rituell wirksamer (‚magischer‘) Artefakte, der Kaiserkult 
sowie das Vereinsleben, weil diese Themen nicht in ausreichendem Maße in eine orts-
übergreifende, mikrohistorische Betrachtung einbezogen werden können: So ließe sich 
die Rolle der Tempel im Bestattungswesen für die hier betrachteten Siedlungen kaum 
aus archäologischen oder dokumentarischen Quellen erschließen. Sogenannte ‚magische‘ 
Objekte und Texte sind wiederum schwierig zu datieren oder ihre Herkunft lässt sich nur 
vage einzugrenzen. Auch Vereine spielen in verschiedenen Interaktionsebenen zwischen 
Kultfunktionären und sonstiger Bevölkerung eine Rolle. Sie sollen jedoch nur punktu-
ell in Bezug auf die oben genannten Szenarien erwähnt werden, da die Besprechung des 
Vereinswesens über den Rahmen dieser Arbeit hinausgehen würde. 24 Was schließlich die 
Debatte um einen institutionalisierten und unter römischer Ägide stehenden Kaiserkult 
in Ägypten anbelangt, lassen sich im vorliegenden Corpus keine Quellen ausmachen, die 
die Existenz eines solchen Kultes belegen könnten. 25 Auf Grundlage dieser thematischen 
Eingrenzungen eröffnet sich gleichwohl die Chance, lokale Spezifika und überregionale 

22	 I.Egypte métriques 175 (4), Z. 37–40 (Narm., 1. Jh. v.Chr.): ἀσφαλέως δὲ μαθών τε παρ’ ἀνδρῶν 
τῶν ἱστορούντῶν / ταῦτα καὶ αὐτὸς ἐγὼ πάντ’ ἀναγραψάμενος / ἡρμήνηυσ’ Ἕλλησι θεοῦ δύναμίν τε 
ἄνακτος, / ὡς βροτὸς οὐδέτερος ἔσχεν ἴσην δύναμιν.

23	 Zu einer solchen Einschätzung gelangte schon Kákosy 1965, der die Hypothese formulierte, dass 
den ägyptischen Kultfunktionären die traditionelle Tiergestalt des Gottes angesichts seiner uni-
versalistischen Züge in der hellenistischen Zeit geradezu ‚lästig‘ geworden sei. Als Anhaltspunkte 
hierfür verwies er auf diverse Passagen in der griechischen Literatur und in ‚magischen‘ Papyri, in 
denen Wert auf die Formulierung gelegt wurde, dass sich der Gott nur zeitweilig in die Gestalt eines 
Krokodils verwandle.

24	 Grundlegend für das Vereinswesen in ptolemäischer Zeit auf Basis demotischer Urkunden ist im-
mer noch Cenival 1972; in jüngerer Zeit zu ptolemäerzeitlichen Vereinssatzungen aus Tebtynis cf. 
Schnöckel 2006, zu den Vereinen in Tebtynis cf. auch Monson 2007a und Monson 2007b. Zu den 
Vereinen im Kontext der Sobek-Kulte jetzt auch überblicksweise Kockelmann 2017, 587–90. Eine 
umfassende Studie zum Vereinsleben im ptolemäischen und kaiserzeitlichen Ägypten wird Cas-
sandre Hartenstein unter dem den Titel Les organisations sociales privées dans l‘egypte des ptolémées et 
des empereurs. Une expérience antique de la vie associative vorlegen.

25	 Für eine Zusammenfassung zur Debatte über einen institutionalisierten Kaiserkult in Ägypten cf. 
Jördens 2014, 119–22; 150–2. Weiterführend cf. auch Pfeiffer 2010.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



96 Kapitel 2: Spezialisten und Klienten 

Tendenzen in der Interaktion zwischen Kultspezialisten und Klienten in anderen Feldern 
umso genauer herauszuarbeiten.

2.1	 Feiertage, Festpublikum und öffentliche Opferhandlungen

Bekanntermaßen nahmen öffentliche Feste und Prozessionen in den ägyptischen Tem-
pelkulten eine zentrale Rolle ein. 26 Wie voraussetzungsreich sich die Organisation und 
Durchführung mehrtägiger öffentlicher Feiern mit Umzügen und Opferhandlungen 
gestaltete, lässt sich dabei nur erahnen. 27 Trotz allen Aufwandes sind die Akteure vor 
und hinter den Kulissen kaum zu greifen, Spuren hinterließen sie allenfalls als Zahlungs-
posten in Abrechnungen, Empfänger von Opferquittungen oder Geschäftspartner in 
Dienstleistungsverträgen.

Das Ziel dieses Unterkapitels ist dennoch eine Bestandsaufnahme über die Personen-
kreise, die sich an den Festen der fayumischen Tempel beteiligten, einschließlich eines 
Überblicks über ihre Handlungsspielräume und Motive. Zunächst geraten hierfür die 
Festkalender der Tempel in den Blick. Ihre Betrachtung soll zeigen, inwiefern die öffent-
lichen Feiern und Prozessionen einen Orientierungsrahmen zur Zeitstrukturierung für 
andere lokale Akteure boten, darunter Vereine und Großgrundbesitzer. Im zweiten Ab-
schnitt wird dann ansatzweise erschlossen, welche Ressourcen die Tempelkollegien, aber 
auch private Stifter, in den Kultbetrieb einbrachten und welchen Gewinn sie sich davon 
versprachen. Tieropfer werden als besondere Spektakel in einem eigenen Kapitel bespro-
chen. Im Ergebnis sollen die in diesem Unterkapitel festgehaltenen Beobachtungen dazu 
beitragen, die Rolle der Kultfunktionäre in ihren lokalen Gemeinschaften hinsichtlich 
der Festkultur genauer zu bestimmen.

2.1.1	 Zeitstrukturierung

Regelrechte Festkalender sind aus den ägyptischen Tempeln der Kaiserzeit nicht überlie-
fert, sie lassen sich aber fragmentarisch aus Haushaltsbüchern und anderen Abrechnun-
gen rekonstruieren. Verhältnismäßig gut dokumentiert sind auf diese Weise die Feste, 

26	 Eine grundlegende Studie zu den Festen in der papyrologischen Dokumentation der ptolemäischen 
und römischen Zeit hat Perpillou-Thomas 1993 vorgelegt. Für einen allgemeinen Überblick über 
die in der ptolemäischen und römischen Zeit bezeugten Feste der ägyptischen Kulte cf. Zivie-Coche 
und Dunand 2013, 331–45. Kockelmann 2017, 503–11 zählt Feste im Rahmen der Sobek-Kulte auf.

27	 Als vergleichbares Beispiel sei auf den organisatorischen Aufwand verwiesen, der die Reisen hoher 
weltlicher Amts- und Würdenträger begleitete, speziell Angehöriger der kaiserlichen Familie oder 
römischer Statthalter. Zum Ablauf dieser in der Regel minutiös geplanten Ereignisse cf. Jördens 
2009, 242–59.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



97Feiertage, Festpublikum und öffentliche Opferhandlungen

die der Soknopaiostempel im zweiten Jahrhundert veranstaltete. 28 Demnach verstrich in 
Soknopaiu Nesos selten eine Woche, ohne dass ein mehrtägiges Fest verlebt wurde. Die 
dichte Frequenz von Feierlichkeiten deckt sich dabei mit der Evidenz aus den ptolemäer-
zeitlichen Festkalendern der Tempel Oberägyptens. 29 Jedoch wurde nicht jedes Fest und 
jeder Festtag mit großem Spektakel begangen, sondern manche Festtage beschränkten sich 
auf den Vollzug bestimmter Rituale unter Ausschluss der Öffentlichkeit. 30 In welchem 
Rahmen die einzelnen Feste in Soknopaiu Nesos abliefen, lässt sich anhand der überlie-
ferten Abrechnungen nicht mehr im Detail rekonstruieren. Grundsätzlich lässt sich aber 
aus den Belegen schließen, dass in jedem Monat mehrere größere und kleinere Festtage 
unter der Beteiligung der Öffentlichkeit stattfanden, insbesondere zu den Geburtsfesten 
der wichtigsten Götter und zu den Gründungsfesten für Tempelgebäude (siehe unten).

Neben überregional verbreiteten Festen, etwa dem Neujahrsfest oder der von dem 
Suchostempel in Arsinoë ausgehenden Festwoche zu Ehren des Gaugottes (Σουχεῖα) ver-
fügten die einzelnen Tempelkollegien wohl über organisatorische Spielräume, um orts-
spezifische Feierlichkeiten in ihre Kalender aufzunehmen und bei Bedarf entsprechend 
anzupassen. Der Festkalender des Soknopaiostempels verzeichnete zum Beispiel insge-
samt vier Gründungsfeste für seine drei Hauptgebäude und die Umfassungsmauer des 
Tempelbezirks 31 sowie zwei Geburtsfeste für die Hauptgötter Soknopaios und Isis Ne-
pherses. 32 Das Hermaia-Fest zu Ehren des Hermes (oder ägyptisch Thot), das im zweiten 
Jahrhundert in den nesiotischen Kalendern erwähnt wurde, ist wohl im dritten Jahrhun-
dert aus dem Kalender gestrichen worden. 33 Wenn sich Feste des Haupttempels in Sokno-
paiu Nesos mit denen von Filialheiligtümern überschnitten, dann wurden die Zeiträume 
für die Veranstaltungen der Filialheiligtümer offenbar bei Bedarf terminlich verlegt. 34 

28	 Detaillierte Informationen über Feiertage und damit verbundene Materialaufwendungen bietet 
das Haushaltsbuch P.Louvre I 4 (S.N., vor 166), dessen dritte und vierte Kolumne Laurent Capron 
in einer erweiterten Neuedition vorgelegt hat (Capron 2008, 150–6). Feste sind außerdem in den 
Aufstellungen SPP XXII 183 (S.N., Mitte 2. Jh.) und SB VI 9199 (S.N., Mitte 2. Jh.) verzeichnet. 
Für eine Neuedition von SPP XXII 183 cf. Capron 2008, 134–50, für eine Neuedition von SB VI 
9199 cf. Capron 2008, 157–9. Außerdem bietet das Fragment BGU I 149 (S.N., 2./3. Jh.) Abrech-
nungen im Kontext von Festtagen.

29	 Für eine Studie über die Festkalender nach den Inschriften der Tempel von Kom Ombo, Edfu, 
Dendera und Esna cf. Grimm 1994.

30	 Die Kulthandlungen der Festtage konnten in drei Räumen stattfinden: im Allerheiligsten unter 
Ausschluss der Öffentlichkeit, im Tempelgebäude und Tempelvorhof unter Beisein eines begrenz-
ten Publikums und schließlich entlang der Prozessionsroute außerhalb des Tempelbezirks unter 
Beteiligung der gesamten Bevölkerung, cf. Grimm 1994, 444.

31	 P.Louvre I 4, Kol. 2., Z. 54; Kol. 3, Z. 57; 64; 69 (S.N., vor 166).
32	 P.Louvre I 4, Kol. 3, Z. 50; 67 (S.N., vor 166).
33	 P.Louvre I 4, Z. 48, Komm.
34	 Prozessionen für Isis Nephremmis und Harpokrates fanden in einem Filialheiligtum des Sokno-

paiostempels in Gynaikon Nesos laut SPP XXII 183, Kol. 5, Z. 96 am 16./17. September statt. In 
P.Louvre I 4, Kol. 3, Z. 78 wird dieses Fest ebenfalls erwähnt, allerdings ein anderes Datum (der 16. 
Oktober, nicht September) genannt. Die Verschiebung der Prozessionen um einen Monat lässt sich 
vielleicht aus dem Umstand erklären, dass sie sich Mitte September mit den im Hauptheiligtum 
von Soknopaiu Nesos ausgerichteten, sieben Tage dauernden Hermaia überschnitten (P.Louvre I 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



98 Kapitel 2: Spezialisten und Klienten 

Dies zeigt, wie flexibel Feste in den Kalender eines Tempels integriert, gegebenenfalls ter-
minlich angepasst und schließlich wieder gestrichen werden konnten. 35

Wie ethnologische Studien über vormoderne Agrargesellschaften zeigen, bieten ins-
besondere Feste (neben anderen gemeinsamen Aktivitäten wie Aussaat und Ernte) dem 
dörflichen Nachwuchs eine Gelegenheit, sich kennenzulernen und dabei beispielsweise 
um Ehepartner zu werben. 36 Das gemeinsame Erlebnis des Prozessionsgeschehens konnte 
zudem das Gemeinschaftsgefühl stärken. Ferner war die Zusammenkunft großer Men-
schenmengen ein günstiger Anlass, um Märkte abzuhalten oder Gaben auszutauschen. 37

Sicher spielten die von den ägyptischen Tempeln ausgerichteten Feste eine zentrale so-
ziale und kulturelle Rolle für die lokalen Siedlungsgemeinschaften. Insbesondere ist eine 
Kooperation zwischen Tempelkollegien und Vereinen im Festkontext zu erwarten. Aus 
Soknopaiu Nesos sind für die Kaiserzeit beispielsweise vier Verträge überliefert, wonach 
lokale Vereine auswärtige Musiker und Tänzerinnen für den Auftritt bei Festen des Tem-
pels verpflichteten. 38 In anderen Siedlungen ist Vergleichbares zu erwarten, denn selbst 
wenn konkrete Zeugnisse fehlen, traten lokale Vereine doch in Tebtynis, Narmuthis und 
Theadelphia auch als Stifter verschiedener Monumente und Bauwerke in Erscheinung, 
die der Tempelarchitektur zugutekamen. 39 Ohnehin ist die Verflechtung von Vereinen 
mit lokaler Festkultur im gesamten östlichen Mittelmeerraum zu beobachten 40 und inso-
fern im kaiserzeitlichen Ägypten durchaus zu erwarten.

An den Festkalendern der Tempel orientierten sich anscheinend auch städtische Groß-
grundbesitzer bezüglich der Organisation ihrer Arbeiter. Beispielsweise zeigen Akten des 
Heroninos-Archivs aus den 350er Jahren, dass Arbeiter auf Ländereien bei Theadelphia 
während (oder sogar anlässlich) der Amesysia Wein und Urlaubstage erhielten. Vereine 
der auf diesen Landgütern tätigen Berufsgruppen, darunter Rinderhirten und Esel-
treiber, bezogen während der Feiertage sogar finanzielle Zuschüsse aus der Hand ihres 

4, Kol. 2, Z. 48). Möglicherweise verschob man die Prozessionen in dem Filialheiligtum in späterer 
Zeit aus organisatorischen Gründen, damit sie nicht mehr zeitgleich zu den Hermaia stattfanden. 
Diese Deutung setzt jedoch voraus, dass SPP XXII 183 älter ist als P.Louvre I 4, cf. P.Louvre I 4, Z. 
78, Komm.

35	 Eine Besonderheit der Kaiserzeit ist das nicht, schon in ptolemäischer Zeit unterschieden sich die 
Festkalender der Tempel voneinander, wie Grimm 1994, 367–426 an den voneinander abweichen-
den oder sich überschneidenden Datumsangaben verschiedener Feste in den vier Festkalendern der 
oberägyptischen Tempel zeigt.

36	 Als anthropologisches Beispiel ist etwa das Bergvolk der Karen im Hochgebirge von Thailand zu 
nennen, dessen Nachwuchs sich bei Beerdigungen, Hochzeiten und anderen Festen in der Braut-
werbung erprobt, cf. Fink 2003.

37	 Zur sozialen Funktion und Bedeutung religiöser Feste cf. Frankfurter 1998, 52–8. Am Beispiel grie-
chischer Feste auch Zivie-Coche und Dunand 2013, 345f.

38	 P.Strasb. V 341 (S.N., 10. Aug. 85); SPP XXII 47 (S.N., Mitte 2. Jh.); P.Lond. II 331 (S. 154f.; S.N., 1. 
Okt. 165.); P.Alex.Giss. 3 (S.N., 201/202). Einen Katalog mit allen griechischsprachigen Verträgen 
zum Engagement von Künstlern und Musikern für Festspektakel bietet Tedeschi 2011, 57–141. Für 
eine Diskussion der Evidenz aus Soknopaiu Nesos cf. auch Jördens 2018a, 260f.; Jördens 2018b, 69.

39	 Siehe Kapitel 2.3.2 zu den Stiftungen von Vereinen und Privatpersonen an Tempel.
40	 Zum Vereinswesen im östlichen Mittelmeerraum cf. Schwarzer 2006; Harland 2003; Leiwo 1997.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



99Feiertage, Festpublikum und öffentliche Opferhandlungen

Dienstherren, vielleicht um damit am Festgeschehen teilzunehmen. 41 Der Veteran L. 
Bellienus Gemellus, der Ländereien bei Euhemeria besaß, nutzte die religiösen Feiertage 
wiederum, um den Gaubehörden Präsente zukommen zu lassen. Im November des Jahres 
110 trug der zu dieser Zeit fast achtzigjährige Gemellus seinem Verwalter Epagathos auf, 
in Vorbereitung auf die Isieia Warensendungen an die Strategen vorzubereiten.

Spuren von 9 Zeilen
– ca.12 – πορεύου εἰς Διονυ-
σιάδα πρὸς τὸν Ψιαθᾶν τὸν κατασπορέα
ἕως τὸν ἐκῖ (l. ἐκεῖ) ἐλαιῶνα ποτίσῃς, καὶ ἀγό-
ρασον ἡμῖν εἰς ἀποστωλὴν (l. ἀποστολὴν) τῦς (l. τοῖς) εἰ-
σίοις (l. Ἰ|σίοις) οἷς ἔχομον (l. ἔχομεν) συνήθιαν (l. συνήθειαν) πέμπιν (l. πέμπειν), μά-
λιστα τῦς (l. τοῖς) στρατηγῦς (l. στρατηγοῖς). πρὼ (l. πρὸ) δύο ἡμερον (l. ἡμερῶν) ἀγό-
ρασον τὰ ὀρνιθάρια τῆς εἱορτῆς (l. ἑορτῆς) καὶ
πέμσις (l. πέμψεις) αὐτὰ καὶ τοὺς λυποὺς (l. λοιποὺς) πέμσις (l. πέμψεις)
εἰς τὴν πόλιν ἔχοντος (l. ἔχοντας) τοὺς σάκκους, ἐπὶ (l. ἐπεὶ)
κοπρηγεῖν μέλλι (l. μέλλει) τὰ κτήνη εἰς Ψεννῶι-
φριν κτλ. 42

„… begib Dich nach Dionysias, zu dem Saatinspektor Psiathas, bis Du die Oliven-
pflanzung dort bewässert hast! Und kaufe uns anlässlich der Isieia (Waren) als Sen-
dung für die, denen wir (sie) nach unserer Gewohnheit zuschicken, insbesondere 
für die Strategen! Kaufe zwei Tage im Voraus die Vögelchen wegen des Festes und 
sende sie! Die übrigen (Männer?) wirst Du mit Säcken in die Stadt schicken, weil 
die Zugtiere den Dung nach Psennophris fortschaffen sollen etc.“

In einem anderen Brief riet Gemellus seinem Sohn, dass er einem Königlichen Schreiber, 
der gerade sein Amt angetreten hatte, zum Anlass der Harpokratia Oliven und Fisch sen-
den soll. Dies begründete er ganz unverhohlen damit, „weil wir ihn brauchen“. 43

Somit stellten die Feierlichkeiten der Tempel nicht nur im religiösen Kontext Höhe-
punkte des dörflichen Zusammenlebens dar. Durch die Festtage beeinflussten die Tem-
pel Alltagsrhythmen und gaben Szenarien für soziale oder politische Interaktionen vor. 
Die Tempelkollegien waren in diesem Kontext Schlüsselfiguren, weil viele Akteure, die 
sich in an den Festen beteiligen wollten, dies mit ihnen aushandeln mussten oder sich für 
eigene Pläne an dem Zeitregime der Tempel orientierten. Umgekehrt waren die Tempel 
auch auf das Engagement der lokalen Vereine und Stifter angewiesen, die ihnen Organi-
sationsaufwand abnahmen und selbst am Festgeschehen mitwirkten.

41	 Belege und weiterführende Literatur nennt France 1999, 277.
42	 P.Fay. 118, Z. 10-20 (Euhemeria, 6. Nov. 110).
43	 P.Fay. 117, Z. 6–8 (Euhemeria, Jan. 108): αἰάν (l. ἐάν) συ δώξῃ (l. δόξῃ) πέμσαι (l. πέμψαι) αὐτῷ ἐλᾶς 

(ἀρτάβην) α καὶ εἰκθύδιν (l. ἰχθύδιον) ἐπὶ (l. ἐπεὶ) χρίαν (l. χρείαν) αὐτοῦ ἔχωμον (l. ἔχομεν).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



100 Kapitel 2: Spezialisten und Klienten 

2.1.2	 Verteilung und Kollekte von Nahrungsmitteln im Festkontext

Neben den öffentlichen Kulthandlungen und religiösen Dienstleistungen stellte die Ver-
teilung von Nahrungsmitteln einen essentiellen Aspekt der Feste dar. Der Nahrungsmit-
telverbrauch zu Festtagen ist in Abrechnungen der Tempel von Soknopaiu Nesos und 
Tebtynis vermerkt: Nach dem Haushaltsbuch P.Louvre I 4 kostete der Festbetrieb den 
Soknopaiostempel alltäglich 4 Artaben Weizen, zu wichtigen Festen sogar 8 bis 12 Arta-
ben pro Tag. In einem einzigen Jahr beliefen sich die Aufwendungen somit auf insgesamt 
784 Artaben Weizen allein für die Feste des Tempels. Wie viel Weizen andere Tempel in 
dieser Zeit für Festtage abrechneten, lässt sich kaum sagen: Eine Abrechnung aus Tebty-
nis, die aus dem frühen zweiten Jahrhundert datiert, nennt Mengen von 4 bis 8 Artaben 
Weizen pro Festtag, die den im Soknopaiostempel verbrauchten Mengen also gleichkä-
men; die relevante Passage ist allerdings sehr fragmentarisch und schwierig zu lesen. 44 
Zwei weitere Abrechnungslisten aus Tebtynis sind ebenso lückenhaft und daher nicht 
hilfreich für einen Vergleich. 45 Berücksichtigt man neben dem Weizen noch die übrigen 
Aufwendungen an Öl, Wein, Stoffen und anderen Verbrauchsmaterialien, dürfte der 
Festbetrieb den Tempeln jedenfalls wesentliche Ressourcen abverlangt haben.

Sicherlich waren die an den Festtagen aufgewendeten Getreiderationen nicht für den 
Eigenbedarf der Amtsträger bestimmt, was sich bereits aus einer hypothetischen Be-
rechnung erschließen lässt: Zunächst ist festzuhalten, dass die Amtsträger gemäß dem 
Haushaltsbuch P.Louvre I 4 eine Artabe Weizen pro Tag als Grundverpflegung erhielten. 
Nach zeitgenössischen Texten ließen sich aus einer Artabe Weizen je nach der verwen-
deten Menge Mehl ungefähr 30 bis 80 Brote gewinnen. 46 Den 20 bis 30 diensttuenden 
Kultfunktionären einer Phyle des Soknopaiostempels kam also theoretisch je ein halb-
pfündiges Brot als regelmäßige Tagesration zu. Gemäß dieser Kalkulation ließen sich aus 
4 Artaben Weizen, die zu den Festtagen aufgewendet wurden, etwa 120 halbpfündige 
Brote backen. Alltäglich hätten die 20 bis 30 Kultfunktionäre also 2 bis 3 Kilogramm Brot 
pro Person zusätzlich zu ihrer einfachen Tagesration vertilgen können, was aber wohl viel 
zu viel gewesen wäre, um tatsächlich gegessen zu werden. Die zusätzlichen Getreidemen-
gen und die daraus gefertigten Backwaren waren wohl eher dazu bestimmt, unter den 
Kultanhängern verteilt zu werden. Untermauert wird diese Vermutung zum einen durch 
die Schilderungen des Plutarch, wonach bei ägyptischen Festen Nahrungsmittel verteilt 
wurden, zum anderen durch vergleichende Beobachtungen zu ähnlichen Praktiken in 
heutigen Religionsgemeinschaften. 47

44	 P.Tebt. II 298, Z. 67–9 (Tebt., 29. Juli 108).
45	 PSI X 1151; PSI X 1152 (beide Tebt., um 107/108).
46	 So leisteten Bäcker aus Oxyrhynchos im Jahr 116 einen Eid, pro Artabe Weizen 30 Brote mit dem 

Gewicht von zwei λίτραι (ca. 655 Gramm) zu backen, cf. P.Oxy. XII 1454 (Oxyrhynchos, 27. Okt. 
116) und Drexhage 1991, 30.

47	 Zu antiken Belegstellen für die Verteilung von Nahrungsmitteln bei ägyptischen Festen und zu 
ähnlichen Praktiken in modernen Festkulturen cf. Frankfurter 1998, 53f.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



101Feiertage, Festpublikum und öffentliche Opferhandlungen

Wenn große Tempel wie der des Soknopaios oder der des Soknebtynis in Tebtynis 
alltäglich den Gegenwert von mindestens 120 halbpfündigen Broten für ihre Feste ein-
planten, dann muss die Nachfrage nach diesen Produkten unter den Kultanhängern und 
dem Festpublikum entsprechend hoch gewesen sein. Noch im frühen dritten Jahrhun-
dert rechneten die nesiotischen Kultfunktionäre mit 4 Artaben Weizen pro Festtag, was 
anscheinend für einen ungebrochenen Zustrom an Teilnehmenden spricht. 48

Im Vergleich zu den Erträgen und Steuerabgaben von Großgrundbesitzern in der Re-
gion sind die circa 800 Artaben, die der Soknopaiostempel nach Angabe der Abrechnung 
P.Louvre I 4 innerhalb eines Jahres für den Festbetrieb aufwendete, vergleichsweise mo-
derate Mengen. 49 Ob diese Menge viel oder wenig für einen ägyptischen Tempel war, lässt 
sich hingegen schwer einschätzen, denn zum einen liegen, wie gesagt, keine vergleichbar 
ausführlichen Abrechnungen aus anderen Heiligtümern vor. Zum anderen waren die 
wirtschaftlichen Rahmenbedingungen der Tempel recht verschieden, schließlich ver-
fügten sie über verschieden große Ländereien, Wirtschaftsbeziehungen und staatliche 
Subventionen.

In diesem Licht stellt sich die Frage, welchen Stellenwert das διδόναι κατʼ εὐσέβειαν 
im Rahmen der Festtagsausgaben einnahm: Dieses ‚aus Frömmigkeit Gegebene‘, das der 
Soknopaiostempel nach einer fragmentarischen Abrechnung irgendwann im zweiten 
Jahrhundert empfing, belief sich auf ein Volumen von 30 Artaben Weizen. 50 Diese ver-
zeichnete Menge kann natürlich nicht mehr als eine Momentaufnahme sein, in der Praxis 
ist gewiss mit Schwankungen zu rechnen. Einen Anhaltspunkt für den Zusammenhang 
des διδόναι κατʼ εὐσέβειαν mit dem Festbetrieb der Sobek-Kulte liefert der Brief, den eine 
gewisse Helenia im Jahr 58 an ihren Vater schrieb, den Veteranen L. Pompeius Niger, der 
hier ausschnittsweise wiedergegeben wird:

48	 BGU I 149 (S.N., 2./3. Jh.). Das in Zeile 14 angegebene Fest der Charmosynia ist für denselben Zeit-
raum (16.–23. Phaophi) mit demselben Weizenverbrauch (32 Artaben) bereits in dem wohl älteren 
P.Louvre I 4, Kol. 3, Z. 65 (S.N., vor 166) verzeichnet.

49	 Als repräsentatives Beispiel für Großgrundbesitzer in den Randgebieten des Fayum kann für das 
zweite Jahrhundert die weitverzweigte Familie um die Nachkommen des Patron herangezogen wer-
den, die Ländereien bei Tebtynis unterhielt (Trismegistos ArchID 66). Eine genaue Flächenanga-
be für den Besitz der Familienmitglieder lässt sich schwer ermitteln, einzelne Personen verfügten 
aber über mindestens 60 bis 80 Aruren Ackerland, cf. Smolders 2015e, 275. Eine genaue Zahl der 
Weizenerträge lässt sich aufgrund der kleinteiligen und fragmentarischen Abrechnungen nicht 
beziffern, zumal die Familie ihr Portfolio durch den Anbau von Gerste, Linsen und Wein stark 
diversifizierte, cf. Kehoe 1992, 74–92. Doch um wenigstens eine Vergleichszahl für den Getreide-
anbau zu nennen: In einem einzigen Jahr beliefen sich die Erträge an Gerste (nicht Weizen!) aus den 
Ländereien, die der φροντιστής Turbo für die Familie verwaltete, auf 269 Artaben, cf. P.Mil.Vogl. 
I 28, Kol. i, Z. 25 (Tebt., 22. Okt. 163). Wie Drexhage 1991, 11 zeigt, wurde auf den ägyptischen 
Landgütern deutlich weniger Gerste als Weizen angebaut, die Weizenerträge der Familie dürften 
also sogar deutlich höher gewesen sein.

50	 SPP XXII 183, Kol. 1, Z. 1f. (S.N., Mitte 2. Jh.): [τῶν κατʼ εὐσέβεια]ν / διδομένων [ἀπὸ -ca.?- ] (πυροῦ 
ἀρτάβαι) λ.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



102 Kapitel 2: Spezialisten und Klienten 

[Ἑ]λ̣ενία Πονπηγίωι (l. Πομπηίωι) τῶι πατρὶ
[π]λ̣ε̣ ῖ̣ στα χαίριν (l. χαίρειν) καὶ διὰ παντὸς
[ὑ]γ̣ι̣αίνιν (l. ὑγιαίνειν). ἠγόρακά συ (l. σοι)
[τ]ὰ̣ς ̣ ἐλέας (l. ἐλαίας). αἰτοῦσι παν-
[τ]α̣ χ ̣ό̣ θην (l. πανταχόθεν) εἰς τὴν εὐσέ-
β̣ι̣ αν (l. εὐσέβειαν) τ̣[ο]ῦ ναοῦ Σούχου,
π̣ά̣ντος̣ (l. πάντας) ἀνθρώπους,
κ̣αὶ Ῥωμαίους καὶ Ἀλεξαν-
δ̣ρ̣ε̣ ῖ̣ ς ̣ κ ̣α̣ ὶ κατ̣υκοῦτος (l. κατοικοῦντας) ἐν
τ̣ῶι Ἀρ[σ]ενοείτηι (l. Ἀρσινοΐτηι). αἰτο̣ ῦ̣ σι
Π̣ονπ[η]γιν (l. Πομπήιον). οὐ̣ δέδωκα
δὴ̣̣ ὡς σήμερον προσ-
[δ]ε̣ χωμ̣ένυ (l. προσδεχομένη) ὥτι (l. ὅτι) ἐλεύση (l. ἐλεύσει)·
ἢ σὺ φροντίσας πείησον (l. ποίησον), ἂν
δ̣ὲ̣ μή̣̣ , [αὐτὴ]ν δ[ί]δομεν· 51

„Helenia an ihren Vater Pompeius, viele Grüße und stete Gesundheit. Ich habe 
dir die Oliven gekauft. Sie fragen ringsum alle Menschen nach der frommen Gabe 
wegen des Suchostempels, auch Römer und Alexandriner und Katöken des Arsi-
noites. Sie fragen Pompeius. Ich habe denen nichts gegeben, weil ich erwartet habe, 
dass du heute herkommen wirst. 52 Wenn du dich darum kümmerst, dann tu das. 
Wenn aber nicht, geben wir.“

Helenias Vater hatte nach Ableistung seines Militärdienstes im Jahr 45 das römische Bür-
gerrecht erhalten. Im Alter ließ er sich wahrscheinlich in dem arsinoitischen Dorf Oxy-
rhyncha nieder, obwohl er gelegentlich sein geerbtes Elternhaus in der mittelägyptischen 
Gaumetropole Oxyrhynchos besuchte. 53 Seine Tochter hielt sich zur Zeit der Nieder-
schrift des Briefes wohl in Oxyrhyncha auf; in der Schlussformel ließ der ‚kleine Pompei-
us‘ Grüße seinen Großvater ausrichten.

Wie Helenia mitteilte, fragten Personen (sicherlich Amtsträger des Sobek-Kultes) „alle 
Menschen“ um eine „fromme Gabe“ (εὐσέβεια) an. Mit dem „Suchostempel“ war wohl 
der Tempel des Sobek von Schedet in Arsinoë gemeint. Bemerkenswert war dabei für He-
lenia, dass die Kultfunktionäre auch an Römer, Alexandriner und die Gruppe der ‚6475 
Siedler des Fayum‘ herantraten. Demnach handelte es sich wohl um ein Prozedere, das 
zumeist die übrige Landbevölkerung betraf, während privilegierte Statusgruppen sonst 
weitestgehend unbehelligt blieben. Die Ersteditoren des Briefes argumentieren vor die-
sem Hintergrund dafür, dass es sich um eine irreguläre Abgabe handle, die direkt von 
den Amtsträgern der Tempel zu besonderen Anlässen eingefordert wurde, etwa im Zuge 

51	 P.Mert. II 63, Z. 1–15 (Ars., 18. Jan. 58).
52	 Zu Besonderheiten der Grammatik dieses Satzes cf. P.Mert. II 63, Z. 12f., Komm.
53	 Zum Familienarchiv des L. Pompeius Niger (Trismegistos ArchID 195) cf. Smolders 2015c; Bagnall 

und Cribiore 2006, 50; 126–34.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



103Feiertage, Festpublikum und öffentliche Opferhandlungen

der Sucheia. 54 Helenia nennt in dem Brief weder die genaue Art noch den Umfang der 
geforderten Abgabe. Entweder war beides gemeinhin bekannt, oder die Entscheidung 
über Höhe und Art der Abgabe blieb den Personen selbst überlassen. Da das διδόναι κατʼ 
εὐσέβειαν in den wenigen überlieferten Tempelabrechnungen stets aus Weizen bestand 
und in Artaben angegeben wurde, dürfte auch Helenia Getreide gespendet haben. 55 Frag-
lich bleibt aber weiterhin, ob festgelegte Mengen eingefordert wurden und ob überhaupt 
ein Zwang zur Abgabe von διδόναι κατʼ εὐσέβειαν bestand, oder ob es sich eher um eine 
freiwillige Spende handelte.

Auch wenn diese Betrachtungen höchst fragmentarisch und teilweise hypothetisch 
sind, lässt sich doch festhalten, dass im Rahmen der Feste verschiedene Verteilungspro-
zesse zu beobachten sind, die den Kultanhängern in materieller Hinsicht zugutekamen 
und zugleich Tempeln, Spendern und Vereinen öffentliche Aufmerksamkeit einbrachten.

2.1.3	 Öffentliche Tieropfer

In den ägyptischen Kulten wurden verschiedene Praktiken zur Opferung von Tieren 
vollzogen, am bekanntesten ist wohl die Mumifizierung und Bestattung heiliger Tie-
re in Nekropolen. 56 Hinsichtlich der Leitfragen dieses Kapitels interessieren hingegen 
solche Opfer, bei denen sich konkrete Stifter von Opfertieren oder auch ein Publikum 
jenseits der Kultfunktionäre des Tempels ausmachen lassen. Auf Basis der verfügbaren 
Quellen rücken somit einerseits Kalbopfer in den Fokus, die in dokumentarischen Papyri 
aus Soknopaiu Nesos greifbar sind, sowie andererseits archäologisch bezeugte Tieropfer 
vor den Toren des Tempelbezirks von Tebtynis, die wohl ebenfalls unter den Augen der 
Öffentlichkeit stattfanden.

2.1.3.1	 Stifter von Kalbopfern in Soknopaiu Nesos

Bei den in Soknopaiu Nesos greifbaren Tieropfern handelt es sich um Brandopfer. 
Konzeptionell dienten diese im festlichen Rahmen vollzogenen Opfer dazu, durch die 
Vernichtung eines im Tier verkörperten Bösen oder durch den bei der Verbrennung auf-
ziehenden Geruch die Gunst der Götter zu erbitten. Dem Opfer von Rindern ging eine 
Untersuchung durch den μοσχοσφραγιστής voraus, der die Gesundheit und Farbe des 

54	 P.Mert. II 63, Einl.
55	 Abgesehen von den genannten Belegen aus Soknopaiu Nesos und Oxyrhyncha sind Zeugnisse für 

das διδόναι κατʼ εὐσέβειαν auch aus anderen Orten überliefert. So verzeichneten im zweiten Jahr-
hundert die Tempel von Tebtynis und Oxyrhynchos in ihren Haushaltsbüchern solche ‚aus Fröm-
migkeit gegebene‘ Einnahmen: P.Oxy. XLIX 3473, Z. 34f. (Oxyrhynchos, 161–169); P.Tebt. II 298, 
Z. 45 (Tebt., 29. Juli 108).

56	 Bezüglich der Sobek-Kulte schildert Kockelmann 2017, 608–38 Details zu Mumienprozessionen 
und Tierfriedhöfen.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



104 Kapitel 2: Spezialisten und Klienten 

Tiers überprüfte, um sicherzustellen, dass es im kultbezogenen Sinne ‚rein‘ war. Im An-
schluss legte man dem Tier ein Band um die Hörner, welches der μοσχοσφραγιστής mit 
einem Siegel verschloss. Nach dieser sogenannten ‚Versiegelung‘ wurde das Rind unter 
Einhaltung ritueller Abläufe geschlachtet. Den Kopf des Tieres schaffte man zur Scha-
densabwehr davon, füllte den Rumpf mit Weihgaben zur Verbrennung und bereitete die 
übrigen Gliedmaßen zum Verzehr zu. 57 In den kaiserzeitlichen Opferbescheinigungen 
und Steuerquittungen werden die Opfertiere stet als ‚Kalb‘ (μόσχος) bezeichnet. Dem-
entgegen beschreiben Herodot und Plutarch das in den ägyptischen Kulten geopferte 
Tier als ‚Rind‘ (βοῦς). 58

Die Spender von Kalbopfern zahlten eine staatliche Gebühr (τέλος μόσχου θυομένου), 
die ihnen quittiert wurde. Seit 122/123 stellten die die Tempel zusätzlich Bescheinigungen 
über die Versiegelung der Opfertiere aus, eine Praxis, die auf einen Erlass des Prokurators 
des Idios Logos zurückging. 59 Aus Soknopaiu Nesos sind mehrere solcher Quittungen 
und Bescheinigungen für Kalbopfer überliefert. 60 Die Steuerquittungen für Opfer wur-
den in Soknopaiu Nesos offenbar im Haupttempel ausgestellt, denn anders dürfte kaum 
zu erklären sein, weshalb die Papyri zum Teil mit einem dazu passenden Siegel versehen 
waren und mitunter demotische Vermerke enthielten. So trägt die Opfersteuerquittung 
des Nesioten Satabus aus dem Jahr 102 beispielsweise ein Tonsiegel, das laut Beschreibung 
der Berliner Papyrusdatenbank den „Gott Soknopaios(?) als Krokodil mit Sperberkopf 
auf einer Schlange mit umlaufender Jahresangabe“ zeigt. 61 Da diese Texte die Namen der 
Opfernden enthalten, lassen sich auf ihrer Grundlage einige Aussagen über diese Gruppe 
treffen. Beispielhaft sei hier die Steuerquittung für das Kalbopfer eines gewissen Sotas 
zitiert:

τέλος μόσ[χ]ω̣ν θυομέν[ων]
ἐν ἱερῷ Σοκ[νοπα]ίου Νήσου
ὑπὸ Σωτᾶς διὰ Πτολεμαίου

57	 Ausführlich zu Rinderopfern und Brandopfern cf. Pestman 1977, 117–21; Quaegebeur 1993.
58	 Hdt., 2, 38–42; Plut. Is. 31.
59	 Einen Überblick über die Opfersteuern gibt Reiter 2004, 229–35 und SB XXVIII 17059, Einl. ( = 

Reiter 2004, 316).
60	 Steuerquittungen (ohne Anspruch auf Vollständigkeit): BGU II 383 (S.N., 26. Mai 204); BGU II 

463 (S.N., 22. März 148); BGU III 718 (S.N., 25. März 102); SB XXVIII 17058 (S.N., 22. März 
162–169); SB XXVIII 17059 (S.N., 2. Jh.); P.Grenf. II 64 (S.N., 3. Jh.); P.Louvre I 39 (S.N., 30. Apr. 
203); SPP XXII 138 (S.N., 4. Dez. 184?); P.Lond. II 472 (S. 82; Herkunft unbekannt, 29. März 
188). Opferbescheinigungen: P.Gen. I² 32 (S.N., 22. März 148); W.Chr. 89 (S.N., 5. März 149); SB 
XXIII 16285 (S.N., 22./23. Nov. 148/149), einen indirekten Verweis auf eine Bescheinigung gibt 
auch BGU I 250 (S.N., 135/136), siehe dazu im Folgenden.

61	 BGU III 718 (S.N., 25. März 102), cf. http://berlpap.smb.museum/02305/ (Zugriff: 30.03.2020). 
Aus dem Jahr 148 ist zudem eine weitere Quittung mit Tonsiegel (Motiv des Harpokrates) aus So-
knopaiu Nesos überliefert: BGU II 463 (S.N., 22. März 148). Zu Siegeln auf Papyrusurkunden cf. 
Vandorpe 1995; Wassiliou 1999. Einen umfangreichen Katalog zu den überlieferten Siegeln auf de-
motischen und griechischen Papyri hat Katelijn Vandorpe zusammengestellt, cf. Vandorpe 2015.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



105Feiertage, Festpublikum und öffentliche Opferhandlungen

πραγματαυτοῦ (l. πραγματευτοῦ) ιβ (ἔτους) Παῦνι
νευμείᾳ (l. νεομηνίᾳ) α.

„Steuer für ein Kalbopfer im Tempel von Soknopaiu Nesos von Sotas, (quittiert) 
durch Ptolemaios den Hilfsbeamten. Im 12. Jahr, am ersten, 1., Payni.“ 62

Zunächst drängt sich die Frage auf, zu welchem Anlass das Tier geopfert wurde. Nach 
dem Festkalender P.Louvre I 4 käme theoretisch ein ab dem 26. des Vormonats Pachon 
für acht Tage (also bis zum 2. Payni) gefeiertes Fest in Betracht, dessen Name in der Ab-
rechnung jedoch leider nicht angegeben ist. 63 Ebenso fragwürdig bleibt, wessen Kälber 
überhaupt geopfert wurden: Stiftete Sotas im vorliegenden Beispiel ein Tier aus seinen 
eigenen Viehbeständen, oder hatte er zuvor dem Soknopaiostempel symbolisch ein Kalb 
aus dessen Herde abgekauft? Mit letzter Sicherheit lässt sich die Frage nicht klären. Da der 
Soknopaiostempel über eine eigene Rinderherde verfügte 64 und das Tempelpersonal die 
nötige rituelle Reinheit der Tiere im Laufe der Aufzucht am besten gewährleisten konnte, 
wäre das Opfer eines Tieres aus Tempelbesitz wohl die praktikabelste Lösung gewesen. 65

Als Spender der Opfertiere taten sich in Soknopaiu Nesos mehrfach Einheimische 
hervor, einige von ihnen wohl selbst aus Familien von Tempeldienern: Aus ortsansässi-
gen Familien stammten ihrem Namen nach Pausiris, Sohn des Panephremphis, 66 Sata-
bus, Sohn des Nestnephis 67 und Pakysis, Sohn des Pakysis, des Sohnes des Herieus, 68 die 
allesamt die Versiegelungsgebühr entrichteten oder eine Bescheinigung über das Opfer 
vonseiten des Tempels erhalten hatten. Auch ein gewisser ‚Abus‘ ließ ein Kalb im Sok

62	 BGU II 383 (S.N., 26. Mai 204).
63	 P.Louvre I 4, Kol. 3, Z. 62f. (S.N., vor 166): Π̣[α]χ ̣ὼν α Ἐλευσ̣[ι]νίοις ἡμ[ερῶν ζ ἀνὰ (πυροῦ ἀρτάβας) 

(πυροῦ ἀρτάβαι) κη] / [κϛ] ὁ̣ μοίω[ς] τ̣[ο]ῦ̣  αὐ̣ [τ]ο̣ ῦ μην[ὸς ἡμερῶν η ἀνὰ (πυροῦ ἀρτάβας) δ (πυροῦ 
ἀρτάβαι) λβ].

64	 Zur Rinderherde des Soknopaiostempels mit dem Verweis auf unpublizierte Quellen cf. Lippert 
2007, 154f.

65	 Bislang fehlen allerdings Kaufverträge oder sonstige Urkunden, die belegen würden, dass Kälber 
explizit zum Zwecke des Opfers erworben wurden. So kaufte beispielsweise ein Stotoetis, Sohn des 
Tesenuphis, im Jahr 42/43 ein Kalb (BGU XIII 2335; Ars., 42/43). Offen bleibt allerdings, ob das 
Tier als Opfer für den Tempel dienen sollte oder ob es Stotoetis nicht als zukünftiges Arbeitstier 
einsetzen wollte. Auch über eine mögliche Zugehörigkeit des Verkäufers zu einem Tempelkollegi-
um geht aus dem Vertrag nicht hervor. Vielleicht gewähren die demotischen Abrechnungen des 
Soknopaiostempels in Zukunft hierüber Aufschluss.

66	 W.Chr. 89 (S.N., 5. März 149).
67	 BGU III 718 (S.N., 25. März 102).
68	 In der Steuerquittung BGU II 463 (S.N., 22. März 148) sowie in der zugehörigen Opferbescheini-

gung P.Gen. I² 32 (S.N., 22. März 148). Ein Pakysis, Sohn des Pakysis, aus Soknopaiu Nesos musste 
in den 130er Jahren den römischen Behörden eine Erklärung darüber abgeben, warum er noch keine 
Bescheinigung für die Versiegelung eines von ihm im Jahr 120 gestifteten Opfertieres eingereicht 
hatte (BGU I 250; S.N., 135/136). Ob dieser Pakysis identisch mit jenem Pakysis der beiden vorge-
nannten Urkunden ist, bleibt angesichts der starken Verbreitung des Namens unter den nesioti-
schen Familien (siehe App. 1.1, Abb. 25) jedoch zweifelhaft, pace BL XII, 11.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



106 Kapitel 2: Spezialisten und Klienten 

nopaiostempel versiegel. 69 Sollte sein Name nur eine Variante des Namens ‚Pabus‘ sein, 
dann wäre auch er der Gruppe der Einheimischen zuzurechnen. Zu den Einheimischen 
zählten außerdem mit einiger Wahrscheinlichkeit der in der oben zitierten Quittung 
genannte Sotas, sowie ein gewisser Akas, der noch in mehreren anderen Urkunden aus 
Soknopaiu Nesos auftritt. 70 Eine weitere Opferquittung, die in den Beständen der Uni-
versität Michigan lagert, bereitet Sander de Weger zur Publikation vor; demnach brachte 
in den 190er Jahren ein Pabus, Sohn des Pabus, in Soknopaiu Nesos ein Kalbopfer dar. 
Wie de Weger erläutert, ist dieser Pabus in zwei anderen Papyri aus dieser Zeit als Liturge 
in der Dorfverwaltung tätig gewesen. 71 Insgesamt erweckt diese Bilanz zunächst den Ein-
druck, dass in erster Linie die Familien der Kultfunktionäre sowie generell einheimische 
Nesioten für die Opferhandlungen spendeten. Da sich die Bevölkerung von Soknopaiu 
Nesos aber generell aus vielen Amtsträgern des Tempels und deren Familien bestand, mag 
dieser Befund kaum überraschen.

In diesem Licht bemerkenswert ist das Kalbopfer, das ein gewisser C. Papirios Ma-
ximos in den 160er Jahren in Soknopaiu Nesos darbrachte, 72 denn dessen Name ist so 
selten, dass er wohl identisch mit jenem C. Papirios Maximos aus Oxyrhynchos ist, der 
ein paar Jahre später den Tod eines Arbeiters auf seinem Weingut im Hermupolites(!) 
meldete. 73 Seinem Namen nach besaß er das römische Bürgerrecht, außerdem war er 
Landbesitzer; vielleicht handelte es sich um einen Veteranen. 74 Ein anderer Mann, der im 
zweiten Jahrhundert in Soknopaiu Nesos ein Opferkalb spendete, war [N.N.], Sohn des 
Ammonios, des Sohnes des Herakleides. 75 Obwohl der Name des Stifters in einer Lücke 
verloren ist, deuten seine beiden griechischen Vaters- und Großvatersnamen an, dass er 
weder dem nesiotischen Tempelkollegium noch einer Familie von Kultfunktionären 
angehört haben dürfte. Ebenso fragwürdig ist, ob ein gewisser Horion, Sohn des Apol-
lonios, der im Jahr 188 ein Kalb an einen „Tempel des Gottes Pakysis“ (ἱερόν Πακύσιος 
θεοῦ) gestiftet hatte, zum Kreis der Nesioten gezählt werden kann. 76 Seinem griechischen 
Vatersnamen nach war Horion wohl kein Amtsträger des Soknopaiostempels, vielleicht 
noch nicht einmal ein Einheimischer. Diese drei Stifter (mit Sicherheit Papirios und even-
tuell der Sohn des Ammonios sowie Horion) veranschaulichen, dass sich auch hellenis-

69	 SPP XXII 138 (S.N., 4. Dez. 184?). Zu dem μοσχοσφραγιστής Herodes, der die Versiegelung durch-
führte, siehe Kapitel 1.3.1 und Kapitel 1.3.3.1.

70	 Zur Herkunft von Akas und Sotas cf. P.Louvre I 39, Einl. Opferquittung des Akas: P.Louvre I 39 
(S.N., 30. Apr. 203).

71	 So vorgetragen von Sander de Weger im Rahmen der Konferenz The Island of the Divine Crocodile – 
Recent Research on Textual and Other Archaeological Remains from Soknopaiou Nesos in Leiden, 12. 
Oktober 2019.

72	 SB XXVIII 17058 (S.N., 22. März 162–169).
73	 CPGr II, App. 1 (Oxyrhynchites, Febr.–Mai 178). Schon Fabian Reiter, der Editor von SB XXVIII 

17058, schlug vor, in beiden Urkunden aufgrund des Namens dieselbe Person zu sehen, cf. SB 
XXVIII 17058, Z. 5, Komm.

74	 Siehe zum Erwerb der tria nomina im Zuge des Militärdienstes Kapitel 3.3.1.
75	 SB XXVIII 17059 (S.N., 2. Jh.).
76	 P.Lond. II 472 (S. 82; Herkunft unbekannt, 29. März 188). Siehe zur unsicheren Herkunft des Pa-

pyrus die Anm. 62 in Kapitel 1.2.2.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



107Feiertage, Festpublikum und öffentliche Opferhandlungen

tisch geprägte, zum Teil überregional vernetzte Schlüsselfiguren an den Opferhandlun-
gen des Soknopaiostempels beteiligten.

Nach der Information demotischer Abmachungen sah man sich in Soknopaiu Nesos 
veranlasst, die Zahl der Rinderopfer auf 60 pro Jahr zu beschränken. 77 Verdeutlicht man 
sich, dass der Tempel des Soknopaios nur einer von mehreren im Fayum war, und dane-
ben noch weitaus größere Heiligtümer existierten, dann müssen schon in einem einzigen 
Jahr tausende Bescheinigungen und Quittungen zum Opfer von Kälbern bei den staatli-
chen Behörden eingegangen sein. Aus den anderen hier betrachteten Siedlungen, ebenso 
wie aus dem Rest Ägyptens, sind jedoch nur wenige oder gar keine Quittungen für die 
Kalbopfer erhalten. Zudem gibt es außerhalb des Fayum nur sehr wenige Bescheinigun-
gen über die Versiegelung der Opfertiere. Das Fehlen weiterer Urkunden dieser Art aus 
anderen Regionen ist wohl darauf zurückzuführen, dass die Papyri im Büro des Proku-
rators des Idios Logos in Alexandria einzureichen waren, wo sie schließlich entsorgt wur-
den und somit heute verloren sind.

2.1.3.2	 Opferrituale vor den Toren des Soknebtynistempels

Schriftliche Zeugnisse geben natürlich nur einen begrenzten Einblick in die Opferprak-
tiken. Eine andere Perspektive haben nunmehr archäologische Grabungen in Tebtynis 
eröffnet. Konkret geht es um ein Areal direkt nordöstlich des Tempelbezirks, auf dem 
etwa 60 rituell beigesetzte Tierskelette gefunden wurden. Dabei handelt es sich vorwie-
gend um Schafe, Widder und Lämmer, daneben fanden sich aber auch einige Hunde und 
Katzen. In einer späteren Phase dehnte sich das Gräberfeld auf ein Areal am östlichen 
Nebeneingang des Tempels aus. Aus der stratigrafischen Analyse geht hervor, dass die 
Tiere seit dem ersten Jahrhundert und bis zum späten zweiten Jahrhundert dort bestattet 
wurden, wobei die meisten Opfer wohl in der zweiten Hälfte des zweiten Jahrhunderts 
vollzogen wurden. Reste von Kot in den Erdschichten deuten darauf hin, dass man die 
Tiere lebend an den Opferplatz führte. Im Anschluss an die Tötung brachte man die 
Tiere in wohl rituell vorgeschriebene Körperhaltungen und platzierte Steine, Scherben 
und andere Gegenstände auf den Kadavern. Spuren der Mumifizierung, eines auch nur 
teilweisen Verzehrs oder eines Brandopfers, wie es für die ägyptische Opferpraxis üblich 
gewesen wäre, liegen dagegen nicht vor. Aufgrund der unmittelbaren Nähe zum Sokneb-
tynistempel gehen die Archälogen jedoch grundsätzlich davon aus, dass die Opfer in Zu-
sammenhang mit dem lokalen Sobek-Kult standen. 78

Angesichts der vorgefundenen Szene schlägt David Frankfurter vor, in den Skelet-
ten die Überreste eines Divinationsrituals zu sehen, bei dem die Opfertiere tödlich ver-
wundet und ihre letzten Bewegungen zur Ausdeutung nachverfolgt wurden. Allerdings 
räumt Frankfurter ein, dass seine These für den ägyptischen Kulturraum keinen Ver-

77	 Zu dem unpublizierten Text cf. Lippert 2007, 154f.
78	 Für den archäologischen Befund der Grabstätte cf. Gallazzi und Hadji-Minaglou 2000, 109–24.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



108 Kapitel 2: Spezialisten und Klienten 

gleichspunkt hat. 79 Holger Kockelmann setzt die Opfer in den Kontext des Sobek-Kultes, 
da es sich zumindest bei dem Kleinvieh konzeptionell um typhonische Wesen handelte, 
die dem Sobek in seiner Rolle als ‚Feindvernichter‘ dargebracht worden sein könnten. 80

Die Annahme, dass die Opfer in Zusammenhang mit dem lokalen Soknebtynis-Kult 
standen, lässt sich noch erhärten: Nach dem stratigrafischen Befund wurden die Opfer-
handlungen bereits im ersten Jahrhundert begonnen, ihre Häufigkeit steigerte sich dann 
anscheinend in der zweiten Hälfte des zweiten Jahrhunderts, bis sie noch vor dem dritten 
Jahrhundert ihr Ende fanden. 81 Das Ende der Tieropfer deckt sich somit ungefähr mit 
dem Verstummen der schriftlichen Quellen aus dem Soknebtynistempel nach dem Jahr 
211. Dabei ist festzustellen, dass das Kollegium des Tempels Ende des zweiten Jahrhun-
derts offenbar unter einer drastischen Personalreduktion litt und nur noch ein Viertel 
der Personalstärke umfasste, die noch zu Beginn des Jahrhunderts dort registriert war. 82 
Möglicherweise war die anscheinend stark gesunkene Zahl der Amtsträger eine Ursache, 
weshalb die Opfer vor dem Tempelbezirk von Tebtynis ihr Ende fanden. Im Umkehr-
schluss würde das bedeuten, dass das Kollegium des Soknebtynistempels maßgeblich 
für den Vollzug dieser Opferhandlungen verantwortlich war und selbige initiiert hatte. 
Natürlich wäre auch denkbar, dass der Platz vor dem Tempelareal in dieser Zeit bloß 
erschöpft war und man die Tiere fortan an einem anderen Ort bestattete. Die zeitliche 
Übereinstimmung mit dem Personalschwund des Tempels scheint jedoch naheliegender, 
um das Ende dieser Opferhandlungen zu erklären.

Welche Gruppen sich neben den Kultfunktionären an der Ausrichtung der Opfer-
handlungen beteiligten, veranschaulicht ein Blick in die Baugeschichte des Areals, denn 
der Beginn der Opfer fällt mit dem Bau mehrerer großer Vereinshäuser (δειπνητήρια) vor 
den Toren des Tempelbezirks zusammen, die man im späten ersten Jahrhundert entlang 
der Prozessionsstraße nördlich des Tempelbezirks errichtete. 83 Vier Häuser wuchsen di-
rekt auf dem weitläufigen Platz vor dem Soknebtynistempel aus dem Boden. Ihre einzi-
gen Zugänge waren auf die Prozessionsstraße ausgerichtet, sodass man sie nur über selbi-
ge betreten und verlassen konnte. Auffällig ist, dass jedes dieser vier Deipneteria neben 
einem von vier bereits seit augusteischer Zeit entlang der Prozessionsstraße installierten 
Altären errichtet wurde. Nunmehr flankierten die Altäre je einen der Eingänge der Deip-
neteria und bildeten mit diesen, der Prozessionsstraße und dem Vorhof des Tempelbe-
zirks ein architektonisches Ensemble. 84 Die beschriebenen Tieropfer fanden am Rande 
dieses Ensembles statt.

In den Deipneteria wurden zahlreiche Ostraka gefunden, die das Vereinsleben in rö-
mischer Zeit illustrieren. Welche Vereine konkret in den Häusern zusammenkamen, ob 

79	 Frankfurter 2011, 82f.
80	 Kockelmann 2017, 501, der die archäologischen Funde jedoch irrtümlich in das zweite vorchristli-

che, nicht in das zweite nachchristliche Jahrhundert einordnet.
81	 Gallazzi und Hadji-Minaglou 2000, 116–9.
82	 Siehe Kapitel 1.3.3.1 zur Situation des Tempelkollegiums von Tebtynis, dessen Personalstärke im 

späten zweiten Jahrhundert von ehemals 40 auf nunmehr 10 bis 11 Tempeldiener gesunken war.
83	 Zur Anordnung und zum Aufbau der Vereinshäuser cf. Rondot 2004, 150–2 und 184–7.
84	 Für eine archäologische Beschreibung der Altäre cf. Rondot 2004, 147–50.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



109Feiertage, Festpublikum und öffentliche Opferhandlungen

nun Kult- oder Handwerkervereine, lässt sich aus diesen Quellen nicht ersehen. 85 Da in 
der Antike aber nie eine rigorose Trennung zwischen Berufs- und Kultvereinen bestand, 
sondern Berufsvereine stets auch in das religiöse Leben ihrer Gemeinschaft verstrickt 
waren, 86 ist eine genauere Erörterung dieser Frage nicht notwendig. Wichtig ist zunächst, 
dass lokale Vereine den Platz vor dem Tempelbezirk offenbar regelmäßig nutzten. Gäbe es 
nur kaiserzeitliche Quellen, dann ließe sich nun nichts Weiteres zu diesen Vereinen sagen. 
Glücklicherweise sind aber demotische und griechische Texte aus dem ptolemäerzeitli-
chen Tebtynis überliefert, die zeigen, dass lokale Kultvereine sich bereits seit dem zweiten 
Jahrhundert v.Chr. an den Handlungen rund um den lokalen Sobek-Kult beteiligten, ins-
besondere beim Geleit der Krokodilmumien im Rahmen der Prozessionen. Eingedenk 
dieser langen Vorgeschichte ist anzunehmen, dass die in dem Ensemble von Deipneteria, 
Altären, Prozessionsstraße und Tempelvorhof abgehaltenen Kulthandlungen auch zu 
anderen Anlässen unter der Beteiligung lokaler Vereine abliefen. 87 Dies beträfe mögli-
cherweise auch die genannten, bislang nur archäologisch greifbaren Tierbestattungen 
vor dem Tempelbezirk.

2.1.3.3	 Das Ende der Tieropfer?

Gemeinsam ist den Tempeln am Rande des Fayum, dass die letzten Opferbescheinigun-
gen und zugehörigen Opfersteuerquittungen, im Falle von Tebtynis auch archäologische 
Funde, in den Jahren zwischen 200 und 220 liegen und danach verstummen. Die einzige 
Ausnahme bilden die sogenannten Decianischen Libelli, die um 250 in und um Theadel-
phia ausgestellt wurden; die dort dokumentierten Opferhandlungen erfolgten allerdings 
auf ein reichsweites Edikt des Kaisers Decius hin und stehen nicht mit den regulären 
ägyptischen Tempelkulten in Verbindung. 88

Das Verstummen der Textzeugen geht einher mit dem Ende der Überlieferung aus 
den ägyptischen Tempeln am Rande des Fayum, von denen seither ebenfalls kein Lebens-
zeichen mehr zu vernehmen ist. Andernorts wurden Tieropfer aber wohl noch längere 

85	 Wie Fabian Reiter bemerkt, taten sich Männer mit unterschiedlichen Berufen (darunter Weber, 
Wagenlenker und Walker) als Spender von Bier hervor: Ihre Namen und Berufsbezeichnungen sind 
auf sogenannten ‚Bierscheinen‘ vermerkt, die in den Deipneteria gefunden wurden und wohl als 
Quittungen von Bierspenden zugunsten der Vereine dienten. Aufgrund der verschiedenen Berufs-
zweige, die in den Ostraka erwähnt werden, sei kaum davon auszugehen, dass sich die Deipneteria 
in der Hand nur eines oder weniger Berufsvereine befunden hätten, cf. Reiter 2005, 133–6.

86	 Zur Vielfalt des antiken Vereinswesens, dem die binäre Einteilung in Kultvereine und Berufsver-
eine kaum gerecht wird, sondern die je nach Mitgliederzusammensetzung und Region ganz un-
terschiedliche Schwerpunkte setzten, cf. Langellotti 2016b, 111f. mit Angaben zu weiterführender 
Literatur. Man denke vor diesem Hintergrund auch an den in Kapitel 1.2.2 erwähnten Verein von 
Schmieden, die sich in Deir el-Bahari für das Opfern von Eseln zusammenfanden.

87	 Für eine Schilderung der Vereinsaktivitäten im ptolemäerzeitlichen Tebtynis im Rahmen der Bei-
setzung von Krokodilmumien cf. Kockelmann 2017, 625–7.

88	 Zu dem Opferedikt des Decius und den damit verbundenen Kulthandlungen cf. Selinger 1994.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



110 Kapitel 2: Spezialisten und Klienten 

Zeit praktiziert. So ist in Oxyrhynchos noch an der Wende zum vierten Jahrhundert von 
einem μοσχοσφραγιστής zu lesen. 89 Gleichermaßen kam im Totentempel der Hatschepsut 
im thebanischen Deir el-Bahari von 283/284 bis 333/334 der bereits in Kapitel 1.2.1 genann-
te Verein von Schmieden zusammen, um Esel zu opfern, sicherlich unter Anleitung der 
dortigen Tempeldiener. 90 Auf papyrologischer Basis lassen sich die Tieropfer jedoch nicht 
weiter verfolgen.

2.2	 Horoskope und Orakel

Die Schriften der ägyptischen Tempelbibliotheken offenbaren einen Erfahrungsschatz, 
der ein breites Spektrum astronomischen, divinatorischen, literarischen und medizini-
schen Wissens barg. 91 Wie die Amtsträger der Tempel dieses Wissen in der Praxis umsetz-
ten, um der Nachfrage nach göttlichem Segen, Schutz und Rat vonseiten ihrer Klienten 
entgegenzukommen, und wer solcherlei Dienste überhaupt nachfragte, ist Gegenstand 
dieses Unterkapitels.

Die Tempel boten vielfältige Dienstleistungen an, die basale gesellschaftliche Aufga-
ben wie das Bestattungswesen und die medizinische Versorgung betrafen, aber auch die 
Produktion von rituell wirksamen Texten und Artefakten für den Privatgebrauch um-
fassten. Aus den vorliegenden dokumentarischen Quellen lassen sich diese Funktionen 
und Dienste leider kaum erschließen. Selbst häufiger überlieferte Objekte wie die soge-
nannten ‚magischen‘ Amulette eignen sich nicht für eine ortsgebundene Studie, weil die 
Herkunft und Datierung dieser Artefakte größtenteils fraglich bleibt. 92 Dies gilt auch für 
die sogenannten ‚figurativen‘ Papyri (kleine Zeichnungen geometrischer Formen und re-
ligiös konnotierter Symbole), die unter anderem im Tempelbezirk von Soknopaiu Nesos 
gefunden wurden. Zwar weisen sie eine Ähnlichkeit zu den Zeichnungen in den ‚magi-
schen‘ Papyri auf und könnten im Kontext des Kultbetriebs angefertigt worden sein, aber 

89	 P.Oxy. LXI 4116 (Oxyrhynchos, spätes 3./frühes 4. Jh.).
90	 I.Deir el-Bahari 163 (27./28. Dez. 327); I.Deir el-Bahari 164 (Aug. 283–Nov. 284); I.Deir el-Bahari 

168 (27./28. Dez. 324); I.Deir el-Bahari 169 (Dez. 333–Jan. 334); I.Deir el-Bahari 172 (4. Jh.), cf. 
Dijkstra 2008, 126 und Pfeiffer 2015b, 340–2. Alle Dipinti wurden mit rotem Ocker in Nische 
D der westlichen Tempelumfassungsmauer angebracht. Aufgrund des stets informellen, kursiven 
Duktus der Graffiti vermutet Adam Łajtar, dass die Texte von den Vereinsmitgliedern selbst an der 
Mauer angebracht wurden, cf. Łajtar 2006, 253. Da die Texte über die Jahrzehnte immer dem glei-
chen Formular folgten, und weil das Tieropfer kein f lüchtiger Akt gewesen sein dürfte, ist trotzdem 
anzunehmen, dass die lokalen Kultfunktionäre in das Geschehen innerhalb ihres Tempelbezirks 
involviert waren. Für eine Diskussion hierzu danke ich Adam Łajtar.

91	 Einen Überblick über einschlägige Manuskripte aus dem Tempel von Tebtynis geben Lieven 2005 
und Ryholt 2005.

92	 Für diese Auskunft danke ich Laura Willer, die ihre Dissertation über die Herstellung und Handha-
bung sogenannter magischer Papyrusamulette im römischen Ägypten zur Publikation vorbereitet 
(Willer 2015). Für einen Vorbericht cf. Willer 2016.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



111Horoskope und Orakel

weder ihre Autoren noch ihre Anwendungskontexte lassen sich näher bestimmen. 93 Im 
Fokus stehen hier deshalb die zwei quantitativ und qualitativ am besten überlieferten 
Dienstleistungen der hier betrachteten Tempel: Einerseits Horoskope, die anhand astro-
nomischer Konstellationen Aussagen über die Zukunft ableiteten, und andererseits Los
orakel, die den Klienten auf konkrete Nachfrage hin Handlungsempfehlungen erteilten.

2.2.1	 Horoskope

Die Beobachtung, Katalogisierung, Berechnung und Ausdeutung von Himmelskon-
stellationen, sprich Astronomie und Astrologie, gehörten in römischer Zeit wohl zum 
Standardrepertoire der Tempel am Rande des Fayum, zumindest liegen aus den fayumi-
schen Heiligtümern entsprechende Manuale und Notizen vor. Diese Texte verzeichnen 
Anweisungen und Berechnungen für die Anfertigung von zwei Arten von Horoskopen: 
Solche, die das Schicksal der Ägypter und ihrer Nachbarvölker universell weissagen soll-
ten und solche, die die Zukunft einzelner Personen offenbarten. 94 Schon aufgrund der 
vorgefundenen Wissensbasis ist also davon auszugehen, dass die ägyptischen Tempel die 
Anfertigung von Orakeln zu ihrem Repertoire zählten. Vielleicht sind die zuständigen 
Experten mit den sogenannten ‚Stundenpriestern‘ (ỉmỉ-wnw.wt) zu identifizieren, die im 
Tempel für die Terminierung der Rituale im Jahres- und Tagesverlauf zuständig waren, 
und die wohl mit den ὡρολόγοι der griechischen Texte gleichzusetzen sind. 95

Ausgangspunkt für die Erstellung personenbezogener Horoskope ist jeweils der auf 
Jahr, Monat, Tag, Tageszeit und sogar die Stunde genau bezifferte Zeitpunkt der Geburt 
des Klienten. Die astrologischen Deutungen der entsprechenden Himmelskonstellation 
teilten die Kultspezialisten ihren Klienten wohl mündlich mit, denn überliefert sind kei-
ne ausformulierten Weissagungen für spezifische Klienten, sondern nur die Notizen und 
Berechnungen, die zur Vorbereitung von Weissagungen angefertigt wurden. So lautet 
eine Notiz für die Berechnung eines Horoskopes aus Narmuthis zum Beispiel:

δ (ἔτους) θ(εοῦ) Αἰλίου Ἀντωνίνου
Τῦβι γ ε τῆς νυκ(τός).  96

„4. Jahr des Gottes Aelius Antoninus, 3. Tybi, 5. Stunde der Nacht.“

93	 Für eine einführende Diskussion zu den ‚figurativen‘ Papyri aus Soknopaiu Nesos cf. Capasso 2007.
94	 Zu beiden Typen von Horoskopen am Beispiel der Manuale aus Tebtynis cf. Winkler 2009, 364–6. 

Zu einem dritten Typ, dem sogenannten Katarchenhoroskop, das die Bestimmung des rechten Zeit-
punktes für Handlungen wie Reisen, Heirat und Geschäftstransaktionen zum Gegenstand hat, cf. 
ferner Hübner 2003. Grundlegend zu Horoskopen: Neugebauer und van Hoesen 1959; Jones 1994.

95	 Für eine Diskussion zur griechischen und ägyptischen Terminologie danke ich Fabian Wespi. Zu 
den ‚Stundenpriestern‘ cf. ferner Thesaurus Lingua Aegyptiae, Lemma 494.

96	 O.Narm. II 3, Z. 3–4 (Narm., nach 141).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



112 Kapitel 2: Spezialisten und Klienten 

Um die Stern- und Planetenstellungen zum Zeitpunkt der Geburt des Klienten zu er-
mitteln, griffen professionelle Astrologen auf Instrumente wie Schautafeln und Tabellen 
zurück. 97 Um Himmelskonstellationen auszudeuten, boten astronomische Handbücher, 
wie sie aus Tempelbibliotheken überliefert sind, ausführliche Leitfäden und Interpreta-
tionshilfen. So lautete ein Spruch in dem Manuskript P.Carlsberg 81 aus Tebtynis zum 
Beispiel, dass ein wꜥb, der unter einer bestimmten Planetenkonstellation geboren wurde, 
einen Gott sehen und in der Folge zum ḥm-nṯr aufsteigen werde. 98

Aus den Notizen, die zur Berechnung von Horoskopen angefertigt wurden, lassen 
sich gelegentlich weiterführende Informationen über die Klienten herauslesen oder ab-
leiten: Name, Geburtsdatum, Geschlecht, Herkunft, Beruf und mitunter sogar Famili-
enangehörige. Anhand dieser Daten lässt sich ein wenigstens schemenhaftes Bild von der 
Klientel der Kultspezialisten entwerfen. Besonders geeignet für eine solche Betrachtung 
sind die Horoskopnotizen aus Narmuthis, genauer gesagt aus dem Depotfund von Os-
traka auf dem Tempelbezirk, die einen großen Corpus darstellen. Eine mit Narmuthis 
vergleichbare Zahl kaiserzeitlicher Horoskopnotizen ist ansonsten nur aus Oxyrhynchos 
überliefert. 99 Dagegen haben nur wenige Notizen aus Tebtynis und Soknopaiu Nesos 
die Zeit überdauert. Diese bieten allerdings so wenige Informationen, dass hier auf ihre 
genauere Betrachtung verzichtet wird, 100 und sich die Untersuchung im Folgenden auf 
Narmuthis fokussiert. 

  97	 Für eine Übersicht über derartige Hilfsmittel cf. Evans 2004.
  98	 Zu Inhalt und Struktur der Handbücher cf. Winkler 2009, 366–72, dort mit Verweis auf 

P.Carlsberg 81 (Tebt., 2. Jh.).
  99	 Für einen Überblick über den Bestand der publizierten griechischen Horoskopnotizen aus Ägyp-

ten cf. Baccani 1992, 32–6. Grundlegend zu Horoskopen mit einer Bestandsaufnahme und Analy-
se der vielfältigen Horoskopnotizen aus Oxyrhynchos Jones 1999.

100	 Aus Tebtynis sind nur zwei Horoskopnotizen überliefert. Darin wiederum ist bloß ein Klient na-
mentlich greifbar: ein am 4. April 145 geborener Sarapammon (P.Tebt.Tait 50; Tebt., nach 4. Apr. 
145). Das zweite Horoskop ist SB XX 14684 (Tebt., nach 6. Aug. 182 oder 214).

	 Aus Soknopaiu Nesos stammen zwei griechische und zwei demotische Horoskopnotizen. Aus den 
griechischen Horoskopen lassen sich astronomische Konstellationen für die Geburtsjahre zwei-
er anonymer Klienten errechnen: Eine Anfrage bezieht sich auf das Geburtsjahr 102 (SB XVIII 
13166; S.N.?, nach 13. Dez. 102), die andere Anfrage auf eine im Jahr 141 geborene Person (SB 
XXII 15235; S.N., nach 15. Mai 141). Unter den beiden demotischen Horoskopen nennt eines die 
Geburtsdaten von drei Personen, die in die Jahre 105, 109 und 122 fallen. Der älteste der Klienten 
hieß Panemieus, der jüngste Stotoetis; der Name des Dritten ist verloren (P.Vindob. D 6005 (S.N., 
122–138). Der andere demotische Papyrus nennt keine Namen, gibt aber wenigstens Aufschluss 
über das Alter der Klienten. So handelt es sich um eine Planetentafel (P.Berol. inv. P. 23547v+8279v 
= TM 55823 (S.N., nach 42), die auf dem Verso des griechischen Papyrus BGU III 802 (Ars., 13. 
Aug. 42) verzeichnet ist. Die notierten Himmelskonstellationen beziehen sich auf Zeiträume von 
18 v.Chr. bis 12 n.Chr. Da das Rekto als terminus post quem das Jahr 42 vorgibt, dürften die Klien-
ten zum Zeitpunkt ihrer Anfrage zwischen 30 und 60 Jahren alt gewesen sein. Derselbe Papyrus 
wurde später im Übrigen noch ein zweites Mal wiederverwendet: Zwischen den Zeilen des griechi-
schen Registers BGU III 802 auf dem Rekto notierte ein Schreiber in demotischer Schrift die Verse 
eines Festliedes, cf. Quack 2014a.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



113Horoskope und Orakel

Aus Narmuthis sind mittlerweile über 50 Ostraka mit Horoskopnotizen publiziert. In 
jüngerer Zeit trugen vor allem Donata Baccani, Rosario Pintaudi, Micah Ross und An-
giolo Menchetti zum Zuwachs der edierten Texte bei. 101 Den Notizen ist gemein, dass sie 
alle aus einem Hort von tausenden Tonscherben stammen, die im Tempelbezirk von Nar-
muthis gefunden wurden und zum größten Teil aus dem späten zweiten und dem frühen 
dritten Jahrhundert datieren. Die zeitliche Einordnung deckt sich mit den Geburtsdaten, 
die die Horoskope nennen, denn diese liegen mehrheitlich in den Jahren zwischen 150 
und 200. Ein einzelnes Horoskop auf Papyrus nennt wahrscheinlich einen Geburtstag 
im Jahr 283, zählt aber nicht zu dem vorgenannten Konvolut. 102 Schon allein aus sprach-
licher Sicht sind die Texte höchst interessant, denn sie sind weder rein griechisch noch 
rein demotisch geschrieben, sondern wechseln bisweilen mitten im Text zwischen bei-
den Sprachen und Schriftsystemen. Griechische Personennamen notierten die Schreiber 
beispielsweise inmitten eines demotischen Textes in griechischen Lettern und schrieben 
diese von links nach rechts, ehe sich der Text von rechts nach links fortsetzte. Diese Art 
der Zweisprachigkeit unter Vermischung von Syntax, Grammatik und Schriftsystemen 
ist typisch für die kaiserzeitlichen Ostraka aus Narmuthis und veranschaulicht, unter 
welchen Bedingungen sich das Koptische aus den in Ägypten gesprochenen Sprachen 
herausbildete. 103

In insgesamt 30 Ostraka sind neben den Angaben zu Geburtsdaten und Gestirnen 
weitergehende Informationen über mehr als 40 Klienten verzeichnet. Die Angaben aus 
diesen Notizen sind im Anhang zusammengefasst (App. 2).

Einer Interpretation der Tabelle in App. 2 ist voranzustellen, dass die genannten Per-
sonen die Horoskope nicht selbst in Auftrag gegeben haben müssen, sondern sich ebenso 
gut Verwandte über sie erkundigt haben können. Wahrscheinlich war dies der Fall, wenn 
ein Horoskop für „die Tochter des Betiris“ (O.Narm. II 11, siehe App. 2) ausgestellt wur-
de. Denkbar ist dies auch im Falle eines Ostrakons, das nur den Namen Serenus, aber drei 
verschiedene Geburtstage in den Jahren zwischen 139 bis 214 verzeichnet (OMM 972, sie-
he App. 2); handelte es sich um einen Vater, der sich für sich selbst und außerdem für seine 

101	 Einschlägige Texteditionen sind Baccani 1989; Baccani 1992; Baccani 1995; Pintaudi 2004; Ross 
2006; Ross 2007; Ross 2009a; Ross 2009b; Menchetti 2009. Wenngleich das Gewicht dort nicht 
allein auf Horoskopen liegt, sind ferner zu nennen: Menchetti und Pintaudi 2007; Menchetti und 
Pintaudi 2009; Bresciani 2010. Eine Einführung in die Horoskope aus Narmuthis bietet Ross 2006.

102	 O.Narm. 11.11.2000 (Narm., nach 283?). Anders als der Hort von Tonscherben, die aus dem ‚Haus 
des Anubis‘ und dem ‚Haus der Ostraka‘ auf dem Tempelbezirk stammen, wurde dieser Papyrus 
südwestlich des Tempels ‚C‘ vor dem Tempelbezirk zusammen mit einigen zeitgenössischen Ur-
kundenfragmenten gefunden. Für eine Edition und zum Fund des Ostrakons cf. Pintaudi 2004, 
zur Entdeckung von Tempel ‚C‘ ferner Bresciani 1997/1998. Obwohl Pintaudi keine präzise La-
gebeschreibung gibt, ist der Fundort in unmittelbarer Nähe zur angrenzenden Prozessionsstraße, 
zum südlichen Ende des Tempelbezirks und zum Eingangsbereich des Tempels ‚C‘ zu vermuten. 
Aufgrund der Lage wäre denkbar, dass das Horoskop von einem dort dienenden Amtsträger der 
Sobek-Kulte notiert worden war. Ein Vergleich mit der Handschrift und dem Inhalt der zeitgleich 
gefundenen Urkundenfragmente wäre wünschenswert.

103	 Zur Schriftsprache der Ostraka aus Narmuthis im größeren Kontext der ägyptischen Schriftge-
schichte cf. Clarysse 1993; Rutherford 2010; Quack 2017.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



114 Kapitel 2: Spezialisten und Klienten 

Kinder erkundigte? 104 Auch die Namen müssen nicht vollständig oder korrekt wiederge-
geben worden sein, schließlich handelt es sich um Notizen, die wohl nie für die Augen der 
genannten Personen bestimmt waren, sondern den Kultspezialisten zur Berechnung und 
Interpretation der Gestirne dienten. Da die Schreiber in der Regel zwischen griechischem 
und ägyptischem Schriftsystem bei der Nennung der Namen unterschieden 105 und mit-
unter Patronymika benannten, liegt immerhin nahe, dass griechische Namen nicht be-
liebig in ägyptische Namen übersetzt oder nur phonetisch in eine demotische Umschrift 
übertragen wurden, sondern man sie so niederschrieb, wie die Klienten sie angaben. Mit 
anderen Worten: Die griechischen Namen der Klienten wurden mit einiger Gewissheit 
auch als griechische Namen in den Ostraka notiert und nicht etwa ins Ägyptische über-
setzt; in gleicher Weise dürften auch ägyptische Namen nicht beliebig gräzisiert oder ins 
griechische übertragen worden sein. Anhand ihrer Namen wird also ersichtlich, aus wel-
chem Milieu die Klienten ungefähr stammten, das heißt, ob aus einem vorwiegend grie-
chisch- oder ägyptischsprachigen.

Aus der Tabelle in App. 2 geht hervor, dass etwa ein Drittel der Personen, für die die 
Horoskope angefertigt wurden, ägyptische Namen oder Patronymika wie Akes, Ther-
muthis oder Taisis trugen. Das Ostrakon aus dem Jahr 283, das zudem in rein griechischer 
Schrift verfasst wurde, nennt den ägyptischen Frauennamen Taamesysa. Die Mehrheit 
der Namen in den Ostraka aus Narmuthis ist hingegen griechischen Ursprungs: In einem 
Text tritt dabei ein Heron aus Berenike auf (O.Narm. II 6, siehe App. 2). Ein gewisser 
Tryphon wiederum war als Ölmüller tätig (O.Narm. II 7, siehe App. 2). Eine Frau mit 
dem ägyptischen Namen Tarotas war mit dem Soldaten Patron verheiratet (OMM 297, 
siehe App. 2).

Ob es sich bei den Klienten um Einheimische oder um Reisende und Städter handelte, 
lässt sich jedoch kaum feststellen, denn zum einen ist die Prosopografie von Narmuthis 
kaum greifbar. Zum anderen trugen die Klienten nach den Notizen zwar keine griechi-
schen Doppelnamen, wie sie bei Städtern in dieser Zeit en vogue waren. Doch da es sich 
um Notizen der Kultfunktionäre und nicht um offizielle Dokumente handelte, bleibt 
offen, ob Doppelnamen in den Notizen überhaupt konsequent niedergeschrieben wur-

104	 Für eine Edition und Deutung dieses Ostrakons cf. Ross 2006, 160f.
105	 So wurde der griechische Name Statianos in dem ansonsten demotischen Text von OMM 503 

(Narm., nach 187) auf Griechisch notiert. Eine Besonderheit stellen gelegentlich verwendete Chif-
frierungen dar, bei denen sowohl für griechische als auch für ägyptische Namen demotische Zif-
fern verwendet wurden, um damit die Zahlenwerte korrespondierender griechischer Buchstaben 
wiederzugeben. Beispielsweise wurden in dem Horoskop OMM 234 (Narm., 2. Jh.) die Namen 
Thaisis und Sarapion mit demotischen Ziffern verschlüsselt. Die Zahlenwerte der Ziffern waren 
in diesen Fällen jedoch mit den Zahlenwerten der entsprechenden griechischen(!) Buchstaben auf-
zulösen. Zum Beispiel entsprach die demotische Ziffer für den Zahlenwert 1 dem griechischen 
Buchstaben α, die Ziffer für 2 dem β und so weiter. Für eine Diskussion dieser Chiffriertechnik cf. 
Menchetti 2009, 224–7.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



115Horoskope und Orakel

den. 106 Eine Eingrenzung der topografischen Herkunft der Klienten lässt sich daher nicht 
vornehmen. Als kleinster gemeinsamer Nenner darf zumindest angenommen werden, 
dass Einheimische ebenso wie Personen aus städtischen Kreisen die Kultspezialisten von 
Narmuthis aufsuchten, um sich Horoskope erteilen zu lassen.

2.2.2	 Losorakel

Menschen suchen Orakelstätten auf, um göttliche Mächte zu ihrer Zukunft, aber auch zu 
konkreten Entscheidungssituationen in der Gegenwart zu befragen. In der Regel wird der 
Kontakt zu diesen Mächten durch Kultspezialisten vermittelt. Die ägyptischen Tempel 
boten verschiedene Orakelpraktiken an, so befinden sich unter den noch nicht publizier-
ten Manuskripten aus der Tempelbibliothek von Tebtynis unter anderem Anleitungen 
für ein demotisches Zahlenorakel, das den griechischen Sortes Astrampsychi ähnelt, sowie 
Instruktionen für ‚Sandorakel‘. 107 Am besten dokumentiert sind im vorliegenden Cor-
pus die Losorakel. Das Prinzip dieser Orakeltechnik gestaltete sich folgendermaßen: Der 
Klient wandte sich mit seinem Anliegen an einen Kultspezialisten, der daraufhin auf 
separaten Zetteln (Losen) positiv und negativ formulierte Handlungsanweisungen oder 
Aussagen als Antworten notierte. 108 Die gestellten Fragen berührten Alltagsprobleme wie 
die Bestimmung des rechten Momentes für die Aussaat, die Heirat, die Gesundheit oder 
auch die Vereinbarung von Kreditgeschäften. Für eine Frage, die ein Klient im zweiten 
Jahrhundert an das Orakel von Soknopaiu Nesos herantrug, wurde zum Beispiel die fol-
gende Antwortmöglichkeit notiert:

θεῶν (l. θεοῖς) μεγάλων (l. μεγάλοις) μεγάλων (l. μεγάλοις)
Σοκνοπαίῳ καὶ Σοκονοῦ̣ π̣ι̣ ς ̣ (l. Σοκονοῦπι)·

106	 Zu den verschiedenen Gewohnheiten von Schreibern bezüglich der schriftlichen Fixierung von 
Doppelnamen und den sich daraus für eine systematische Untersuchung ergebende Schwierigkei-
ten cf. Broux 2015, 182–6.

107	 Für einen Überblick zu Orakelpraktiken in Ägypten allgemein Zivie-Coche und Dunand 2013, 
426–35; Tallet 2012b; Naether 2010, 10–57. Für den Hinweis auf die unpublizierten Texte danke 
ich Joachim Quack.

108	 Zu den griechischen Orakellosen cf. Jördens 2008, 426–9 mit Anm. 15 für eine Übersicht über 
einschlägige Literatur. Die bis dahin edierten demotischen Orakellose hat Karl-Theodor Zauzich 
zusammengefasst in Zauzich 2000. Wie aus den Orakellosen von Tebtynis hervorgeht, ließen sich 
manche Klienten nicht bloß zwei, sondern gleich mehrere Antwortmöglichkeiten vorbereiten, ein 
Klient brachte es beispielsweise auf fünf Optionen, um zu erfahren, wer ihn bestohlen hatte, cf. 
Di Cerbo 2004, 111 ohne Angabe der Inventarnummern. Auch ein Stotuetis aus Soknopaiu Nesos 
warf mindestens zwei positive Antwortmöglichkeiten in die Waagschale des Orakels, um zu erfah-
ren, ob er von einer Krankheit genesen wird, cf. Jördens 2008, 427 zu BGU I 229 und BGU I 230 
(beide S.N., 1.–3. Jh.).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



116 Kapitel 2: Spezialisten und Klienten 

εἰ δέδετ[αι] (l. δέδοτ[αι]) [σ]υνβαλῖν (l. [σ]υμβαλεῖν) περὶ γυ-
ναιγου (l. γυ|ναικός), τ[οῦτό] μοι φέρε. 109

„An die großen großen Götter Soknopaios und Sokonupis. Wenn mir gewährt ist, 
für eine Frau in eine eheliche Verbindung einzutreten, bringe mir dieses (Los).“

Dieses und mindestens ein weiteres Los mit alternativer Antwort versiegelten die Kult-
funktionäre und übergaben sie dem Orakelgott, damit dieser die ‚richtige‘ Antwort er-
wählte. 110 Die einbehaltenen Lose wurden anschließend entsorgt. Gerade die im Tempel 
zurückgelassenen und entsorgten Lose, die zum Teil noch versiegelt waren, wurden bei 
neuzeitlichen Ausgrabungen wiederentdeckt.

Wie schon im Falle der Horoskope ist auch die Verteilung der Orakellose regional un-
gleichmäßig und auf die jeweilige Grabungssituation zurückzuführen: Zweifellos war in 
Tebtynis in ptolemäischer Zeit ein bedeutendes Orakel beheimatet, was knapp 350 dort 
entdeckte, demotische Orakellose bezeugen. 111 Für die Kaiserzeit sind aus Tebtynis aber 
keine Orakelfragen mehr überliefert. Einen vagen Hinweis auf die Fortexistenz des dorti-
gen Orakels in der Kaiserzeit gibt ein demotischer Brief aus der späten ptolemäischen oder 
frühaugusteischen Zeit. Darin erklärte ein gewisser Harmiysis seinem Bruder Papnebty-
nis, dass er eine Reise aufgrund eines Orakelspruches verschieben müsse. 112

Aus Soknopaiu Nesos sind 17 demotische Orakellose publiziert, die aus dem zweiten 
Jahrhundert v.Chr. datieren. 113 Für die Kaiserzeit liegen wiederum 29 griechischsprachige 
Lose in publizierter Form vor. 114 Zwei weitere Lose (ein griechisches und eines in demo-
tischer Schrift) wurden bei jüngsten Grabungen im Tempelbezirk entdeckt. 115 Obwohl 

109	 SB XXVI 16733 (S.N., 2. Jh.).
110	 Mit welchem Verfahren und unter welcher Inszenierung sich die Auswahl der Lose und ihre Über-

gabe an die Klienten in Soknopaiu Nesos im Detail gestaltete, bleibt fraglich. Anhand der Beispiele 
aus anderen Orakelstätten wäre denkbar, dass die Rituale in den örtlichen Tiernekropolen voll-
zogen wurden oder die Lose vermittels entsprechender Statuen gewissermaßen von den Göttern 
selbst an die Fragesteller zurückgegeben wurden, vielleicht im Areal eines Gegentempels. Nähe-
res dazu lässt sich für die hier behandelten Siedlungen nicht greifen. Für einen Überblick über 
Möglichkeiten zur Orakelerteilung und die Rolle des Sobek als Orakelgott cf. Kockelmann 2017, 
534–7.

111	 Für einen Überblick zu den demotischen Orakellosen aus Tebtynis cf. Di Cerbo 2004 und Gallazzi 
2012, zu neuesten Funden von dort auch Ryholt 2018, 138.

112	 P.Hamburg D 46 (Tebt., 1. Jh. v.Chr.), ediert in Wegner 2014, 165–80. Da beide des Demotischen 
mächtig waren, stammten sie wahrscheinlich aus einer Familie mit Bezug zum Tempelkollegium 
oder waren selbst Amtsträger des Soknebtynistempels.

113	 P.Oxf.Griffith 1–12; P.Zauzich 44–48 (alle S.N., 2. Jh. v.Chr.). Auf weitere unpublizierte demoti-
sche Orakellose aus Soknopaiu Nesos in der Sammlung des Ashmolean Museums in Oxford ver-
weist Martin 2004, 413f.

114	 Für eine Übersicht über die Orakellose aus Soknopaiu Nesos cf. Capasso 2012, 246f. Einen Über-
blick über 27 dieser Orakellose neben anderen griechischen und koptischen Losen aus ganz Ägyp-
ten gibt ferner Papini 1992.

115	 Das griechische Los ST08/533/2389 wird beschrieben in Capasso 2012, 236f., das demotische Los 
ST05/256/1369 edierte Stadler 2012b, 383.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



117Horoskope und Orakel

kaum vergleichbar mit der Zahl von 350 Texten aus dem ptolemäerzeitlichen Tebtynis 
(und schon gar nicht mit den mehr als 8000 Orakelfragen auf Bleitäfelchen aus dem Zeus-
Heiligtum im nordgriechischen Dodona), 116 bilden die 29 Lose aus Soknopaiu Nesos für 
die römische Zeit das größte Corpus an Orakellosen aus Ägypten. 117 Nur zwei bis drei 
Lose stammen aus Bakchias: Zwei dieser Lose adressieren den Gott Soknobkonneus, 118 
bei dem dritten Text handelt es sich um ein beschriftetes Schilfrohr, das Reste einer für 
Orakellose typischen Formulierung enthält. 119 Die aus Tebtynis überlieferten Manuale 
zeigen nicht zuletzt, dass in der Kaiserzeit auch andernorts im Fayum grundsätzlich das 
Wissen zur Erteilung von Orakeln verfügbar war, auch wenn nicht alle Arten von Ora-
keln überall materielle Spuren hinterließen.

Im Folgenden werden drei in der Forschung debattierte Fragen behandelt: Warum lie-
gen aus der Kaiserzeit keine demotischen, sondern nur noch griechische Orakellose vor? 
Beheimatete Soknopaiu Nesos ein besonders bedeutendes Orakel? Und wie wirkte sich 
das Verbot sämtlicher Orakelpraktiken in Ägypten im Jahr 198/199 auf die Tempel aus?

2.2.2.1	 Ein römisches Verbot demotischer Orakellose?

In einem Aufsatz aus dem Jahr 2006 bemerkte Pauline Ripat, dass trotz der inzwischen 
zunehmenden Publikation demotischer Texte bislang noch keine demotischen Orakello-
se aus der Kaiserzeit zutage getreten sind, sondern aus der Zeit der römischen Herrschaft 
über Ägypten ausschließlich Orakellose in griechischer Sprache vorliegen. Sie kam in 
ihren Überlegungen zu dem Schluss, dass die römische Verwaltung in den ägyptischen 
Orakeln ein politisches Risiko gesehen und deshalb alsbald nach Eroberung des Landes 
angeordnet habe, Orakel nur noch in der für sie verständlichen griechischen Sprache zu 
erteilen. 120 Einen anderen Erklärungsansatz verfolgt dagegen David Frankfurter: Seiner 
Einschätzung nach steht der Gebraucht der griechischen Sprache in den Losorakeln in 
Zusammenhang mit der fortschreitenden Hellenisierung der Gesellschaft. Sowohl Kli-
enten als auch Kultfunktionäre hätten zunehmend die griechische Schriftsprache bevor-
zugt, selbst wenn die praktizierten Orakeltechniken eigentlich ägyptischen Ursprungs 
waren. 121 Damit kommt Frankfurter auf ein Argument zurück, das Willy Clarysse bereits 
1983 eingebracht hatte: Nach Clarysses Einschätzung spiegele das Aufkommen griechi-
scher Orakeltexte das Interesse griechischsprachiger Klienten ebenso wider, wie es die 
Aufgeschlossenheit der Kultfunktionäre für eine zeitgemäße Inszenierung ihrer ritualbe-

116	 Für einen Überblick und weiterführende Literatur zum Orakel von Dodona cf. Parker 2015; Par-
ker 2016.

117	 Wie Jördens 2008, 427 bemerkt, stammen aus Soknopaiu Nesos etwa die Hälfte aller bekannten 
griechischen Orakellose aus dem kaiserzeitlichen Ägypten.

118	 P.Fay. 137 (Bakch., 1. Jh.); P.Fay. 138 (Bakch., 1./2. Jh.).
119	 SB XXIV 15993 (Bakch., ohne Datierung). Das Medium des Schilfrohrs wurde schon in pharaoni-

scher Zeit als Beschreibstoff für Orakelfragen genutzt, cf. Naether 2009, 255.
120	 Ripat 2006, ähnlich auch Naether 2010, 413f. mit Anm. 8 und 10.
121	 Frankfurter 1998, 176.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



118 Kapitel 2: Spezialisten und Klienten 

zogenen Angebote zeige. 122 Zur Thematik des Sprachwandels in den Orakellosen liegen 
also zwei gegensätzliche Positionen vor: Zum einen die Auffassung, dass die Orakel in 
ägyptischer Sprache aus politischen Gründen verboten worden seien, hier beispielhaft 
vertreten durch Ripat; zum anderen die Ansicht, dass die Wahl des Griechischen von der 
zunehmenden Bedeutung dieser Sprache für die Kultfunktionäre sowie von der Nachfra-
ge ihrer Klientel abhing, vertreten durch Clarysse und Frankfurter.

Clarysses Argument war Ripat bekannt: In ihrem Aufsatz monierte sie allerdings, dass 
solche Erklärungsansätze den (aus ihrer Sicht) schlagartigen Sprachwandel in den Orakel-
losen zu Beginn der römischen Herrschaft zu wenig berücksichtigen. 123 Das Postulat ei-
nes restlosen Aussterben der demotischen Lose mit Beginn der römischen Herrschaft ist 
also zentral für Ripats Argumentation. Zur weiteren Diskussion ist deshalb zunächst die 
Kenntnis der Quellenlage und der Datierung der Belege relevant. In der weiteren Diskus-
sion wird auch die Analyse der Grammatik, des Duktus und des Inhaltes der Orakellose 
eine Rolle spielen.

Zunächst zur Quellenlage. Generell boten die ägyptischen Tempel, wie bereits in der 
Einleitung dieses Abschnittes gesagt, sicherlich weitere Arten der Orakelgebung an, die 
jedoch keine Spuren in der Überlieferung hinterließen. Die Feststellung, dass seit römi-
scher Zeit keine demotischen, sondern nur noch griechische Orakellose überliefert sind, 
lässt also andere Orakelformen unbeachtet. Darüber hinaus sind die schriftlich fixierten 
Orakellose schwierig zu datieren: Aufgrund fehlender Jahresangaben sind hauptsäch-
lich paläografische Erwägungen heranzuziehen, die jedoch nur sehr vage sein können. 
Hinsichtlich der Datierung eines neuerlich in Soknopaiu Nesos gefundenen Orakelloses 
räumt etwa Martin Stadler ein, dass das Schriftbild zwar den Texten aus ptolemäischer 
Zeit ähnele, eine bestimmte, im Orakellos verwendete Vokabel aber erst für die römische 
Zeit belegt sei. Folglich ordnet er den Papyrus in die späte ptolemäische oder augustei-
sche Zeit ein. 124 Nicht zuletzt ist zu bedenken, dass kaiserzeitliche Orakellose nur aus sehr 
wenigen Fundorten vorliegen – wie erwähnt, bilden bloß 29 Orakellose aus Soknopaiu 
Nesos den größten Corpus dieser Zeit. Daraus den Schluss zu ziehen, dass in römischer 
Zeit in Ägypten gar keine demotischen Orakellose mehr ausgestellt oder überhaupt ägyp-
tische Orakelsprüche verboten worden seien, ist haltlos.

Die Feststellungen zur Datierung und Verbreitung demotischer Texte ändert natür-
lich nichts daran, dass die ägyptischen Kultfunktionäre in der Kaiserzeit tatsächlich 
griechische Orakellose ausstellten. Nach Ripat entschlossen sie sich nicht freiwillig dazu: 
Einerseits sei ihre Grammatik mit vielen Fehlern durchsetzt gewesen, was auf eine man-
gelnde Vertrautheit mit der griechischen Sprache zurückzuführen sei; andererseits sei 

122	 Cf. Clarysse 1984, 1348f., aufgegriffen bereits in Frankfurter 1998, 176 mit Anm. 133 und jüngst 
wieder ins Gespräch gebracht von Jördens 2018b, 64 mit Anm. 40.

123	 Ripat 2006, 304f.
124	 Stadler 2012b, 382f. zu dem Orakellos ST05/256/1369. Siehe zu den Schwierigkeiten bei der Datie-

rung von Orakellosen auch Kapitel 2.2.2.3.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



119Horoskope und Orakel

kaum vorstellbar, dass die Tempeldiener auf die Gelegenheit verzichtet hätten, mit ihren 
ägyptischen Schriftkenntnissen zu imponieren. 125

Dem ersten Argument ist jedoch zu widersprechen, denn es liegen durchaus Orakel-
lose in (fast) korrektem Griechisch vor, 126 was schon allein deswegen zu erwarten ist, weil 
die Kollegien griechische Texte für die Tempelverwaltung anfertigen mussten und sich 
mitunter als Notariatsschreiber verdingten. 127 Griechische Orakellose sind zudem bereits 
in ptolemäischer Zeit in Ägypten bezeugt. 128 Sie waren also keine grundlegende Neue-
rung der römischen Epoche. Im Übrigen sind die Grammatikfehler und Schreibschwä-
chen, die Ripat moniert, nicht ausgeprägter als bei anderen ‚langsamen Schreibern‘ des 
Griechischen.

Weiterhin stellt sich die Frage, ob hinsichtlich der Wahl der Sprache in den Orakeltex-
ten der Aspekt der Verständlichkeit nicht wichtiger war als eine vermeintlich authentische 
Präsentation durch die Niederschrift in ägyptischen Zeichen: Sortes Astrampsychi, Fluch-
tafeln, Heilzauber und andere Praktiken und Medien individueller gelebter Religion 
erfreuten sich immerhin wachsender Beliebtheit im Imperium Romanum. 129 Die Mög-
lichkeit, das eigene Orakellos (und damit die Antwort des Gottes auf die eigene Frage) 
lesen zu können, mochte für die Klienten insofern von zunehmender Bedeutung gewesen 
sein. Die griechische Sprache eröffnete den Klienten der Orakel diese direktere Teilhabe, 
denn die griechische Schrift, die im Alltag in Inschriften, Verträgen und sonstigen Tex-
ten präsent war, konnten zumindest einige Klienten entziffern; Demotisch konnten da-
gegen wohl immer weniger Personen lesen, schließlich hätte sich sonst in dieser Zeit nicht 
allmählich das koptische Schriftsystem herausgebildet. Mit der Verwendung griechischer 
Schrift kamen die Tempel aber nicht nur der Lokalbevölkerung entgegen, sondern auch 
einem überregionalen, hellenisierten und imperialen Publikum, denn das Prinzip der 
auf Losen formulierten Fragen an ein Orakel war auch Reisenden aus anderen Regionen 
des Mittelmeerraumes vertraut, wie die erwähnten Bleitäfelchen mit Orakelanfragen aus 
Dodona in Griechenland zeigen. All diese Überlegungen münden wieder in der durch 
Clarysse und Frankfurter vertretenen Auffassung, dass die Tempel mit der Anfertigung 
griechischer Orakellose auf eine entsprechende Nachfrage ihrer Klienten reagierten.

Das Argument, dass griechische Orakellose nicht auf staatlichen Druck hin, sondern 
aus Eigeninteresse der Tempelkollegien in griechischer statt in ägyptischer Schrift ausge-
stellt wurden, lässt sich auch anhand der Diskussion der römischen Herrschaftspraxis er-
härten: Theoretisch hätten griechischsprachige Lose den Römern die Überwachung der 

125	 Ripat 2006, 308–12.
126	 Als Beispiele seien genannt: P.Köln IV 201 (S.N., 2. Jh.); P.Oxy. IX 1213 (Oxyrhynchites, 2. Jh.); 

SB XVIII 14049 (S.N., 2. Jh.); SB XXVI 16732 (S.N., 2. Jh.). Für einen Überblick zur griechischen 
Terminologie in den Orakellosen der ptolemäischen und römischen Zeit cf. ferner Papini 1990.

127	 Siehe Kapitel 3.1.1 zu Amtsträgern der Tempel in der Tätigkeit als Notariatsschreiber.
128	 Unter anderem SB XXIV 16259 (Tebt., 3. Jh. v.Chr.); P.Mil.Vogl. III 127 (Tebt., 3./2. Jh. v.Chr.); 

PSI Congr. XVII 14 (Oxyrhynchos?, 2./1. Jh. v.Chr.).
129	 Einen Überblick über die Evidenz aus Ägypten geben unter anderem Dieleman 2012; Frankfurter 

2012; Rutherford 2012. Für einen Überblick über Innovationen und Individualisierungsprozesse 
religiöser Praktiken in der Kaiserzeit cf. ferner Albrecht et al. 2018; Gordon et al. 2017.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



120 Kapitel 2: Spezialisten und Klienten 

ägyptischen Orakel zwar durchaus erleichtert. Doch schon abgesehen von der praktischen 
Frage, mit welchem Personal die staatlichen Behörden eine solche Überwachung hätten 
umsetzen wollen, findet sich kein plausibles Argument, weshalb die römischen Kaiser 
Orakelstätten hätten überwachen wollen. Darüber hinaus wäre ein System der Überwa-
chung höchst untypisch gewesen: Hegten die römischen Kaiser und ihre Prokuratoren 
Vorbehalte gegen Kulte oder religiöse Praktiken, dann ließen sie die entsprechenden 
Stätten schließen, stellten Schlüsselakteure vor Gericht und verboten die einschlägigen 
Praktiken. Ein solches Verfahren ist unter anderem dem Edikt des Präfekten Q. Aemilius 
Saturninus aus dem Jahr 198/199 anzusehen, der die Orakelgebung für eine bestimmte 
Zeit komplett verboten hatte. 130 Nicht zuletzt war der Inhalt der schriftlich überlieferten 
Orakelanfragen in Ägypten (aber auch in Dodona und andernorts) politisch unverfäng-
lich und in Alltagssituationen verhaftet, weshalb eine Zensur kaum nötig gewesen wäre. 
Der Wechsel in der Sprache der Orakellose vom Demotischen hin zum Griechischen lag 
wohl eher in partizipativen Aspekten begründet, um einer griechischsprachigen Klientel 
den Zugang zu eröffnen. Eine Rolle dürfte aber auch die zunehmende Aneignung der 
griechischen Sprache durch die Kultfunktionäre selbst gespielt haben.

2.2.2.2	 Soknopaiu Nesos – eine bedeutende Orakelstätte?

Ob der Tempel des Soknopaios ein besonders bedeutender Orakelstandort war, ist eine 
andere Frage. Andrea Jördens entwirft für Soknopaiu Nesos das Bild einer Siedlung, die 
mit der Eingliederung Ägyptens in das Imperium Romanum eine neue Klientel sensati-
onslustiger Touristen für sich erschlossen habe, die das Erlebnis traditionell inszenierter 
ägyptischer Kulte suchten. Dabei habe sich der Ort insbesondere als Orakelstätte pro-
filiert, was sich an den zahlreichen überlieferten Orakellosen zeige. Auch Jördens sieht, 
wobei sie Clarysse folgt, die Verwendung der griechischen Schrift in den Orakellosen da-
rin begründet, dem Interesse des griechischsprachigen Publikums entgegenzukommen. 
Dass nicht nur Einheimische, sondern auch auswärtige, griechischsprachige Pilger und 
Touristen das Orakel des Soknopaiostempels befragten, zeige sich anhand der Namen der 
Klienten, die für die nesiotische Prosopografie in vielen Fällen eher unüblich seien. Nicht 
zuletzt deute die Existenz eines „Gegentempels mit Orakelfunktion“ an der Rückseite des 
Haupttempels auf einen regen Publikumsverkehr hin. 131

Bei kritischer Betrachtung bleibt jedoch fraglich, ob die 29 aus Soknopaiu Nesos über-
lieferten Orakellose aus römischer Zeit, selbst wenn sie zum Teil ortsfremde Namen ent-
halten, von einem besonders regen Publikumsverkehr künden. Auch der an der Rückseite 
des Haupttempels von Soknopaiu Nesos entdeckte Gegentempel muss nicht zwangsläu-

130	 Zu dem Edikt siehe im Folgenden Kapitel 2.2.2.3. Für einen Überblick über die von römischen 
Kaisern oder ihren Statthaltern ausgesprochenen Verbote mantischer Praktiken cf. Naether 2010, 
417–26. Für eine Sammlung römischer Gesetze und Strafrechtsfälle zu ‚magischen‘ Handlungen 
von republikanischer Zeit bis zur Spätantike cf. ferner Niedermayer 2017.

131	 Jördens 2018a, 257–9; Jördens 2018b, 63–8.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



121Horoskope und Orakel

fig eine Orakelfunktion besessen haben; nach bisherigem Forschungsstand sind Gegen-
tempel oder Gegenkapellen lediglich Räume, die Laien und Klienten eine Nähe zu den 
im Tempel verehrten Gottheiten ermöglichen und somit generell für verschiedene Ri-
tualpraktiken geeignet waren, ob nun für Gebete, Orakel oder sonstige divinatorische 
Praktiken. 132

Bemerkenswert ist trotzdem die Datierung des Gegentempels, denn nach Einschät-
zung der Archäologen fällt die Errichtung in das zweite Jahrhundert. Somit stellt der 
Gegentempel das größte Bauvorhaben im Tempelbezirk von Soknopaiu Nesos in nachau-
gusteischer Zeit dar. 133 Wie in Kapitel 2.3.2.1 zu sehen sein wird, gründeten Bauvorhaben 
in den Tempelbezirken in erster Linie auf dem Engagement der lokalen Bevölkerung und 
wohlhabender Stifter. Wenn im zweiten Jahrhundert lokale Akteure genügend Mittel für 
einen Gegentempel an der Rückseite des Soknopaiostempels aufbrachten, spricht dies für 
die hohe Bedeutung, die die Beteiligten dem Tempel zusprachen. Damit ist jedoch nicht 
gesagt, dass der Soknopaiostempel eine überregional bedeutende Orakelstätte beheimate-
te, da Gegentempel, wie gesagt, für vielfältige rituelle Praktiken genutzt werden konnten. 
Zudem fehlt es an Vergleichspunkten zu Orakelpraktiken in anderen Tempeln der Regi-
on, um die These von einer ‚Sonderstellung‘ des nesiotischen Tempels im Orakelwesen 
der Region zu untermauern.

2.2.2.3	 Ein Edikt des Präfekten und wechselhaftes Publikumsinteresse

Im Jahr 198/199 ordnete der Präfekt Q. Aemilius Saturninus an, dass sämtliche divinato-
rischen Praktiken im Land unter Androhung der Todesstrafe zu unterlassen seien. Ab-
schriften seiner Anordnung sollten in allen Gauhauptstädten und Dörfern des Landes 
öffentlich ausgehängt werden. Der Text der Anordnung ist zur Veranschaulichung im 
Folgenden auszugsweise wiedergegeben:

[ἐντυχὼν πολλοῖ]ς οἰ̣ [ηθ]ε̣ ῖσιν μαντείας τρόποις ἐξαπατᾶσθ̣[αι]
[ε]ὐ̣ θ̣[έως ἀναγκ]α̣ῖ̣ [ον ἡγη]σάμην περὶ τοῦ μηδένα κίνδυνο̣ [ν]
τῇ ἀ[νο]ί̣ᾳ α̣ὐ[τ]ῶν ἐπακολουθηση (l. ἐπακολουθῆσαι) σαφῶς πᾶσιν ἐνταῦθα̣
διαγ[ορ]ε̣ῦσαι εἴ̣ ρ̣ [γεσ]θ̣[α]ι̣ τῆς ἐπισφαλοῦς ταύτης περιεργίας.
μήτʼ οὖν διὰ χρη̣[σμῶ]ν ἤτοι ἐνγράφων διὰ γραφῶν ὡς
ἐπὶ τοῦ θείου διδομένων μήτε διὰ κωμασίας ἀκαλμάτω[ν] (l. ἀγαλμάτων)
ἢ τοιαύτης παγγανίας (l. μαγγανίας) τὰ̣ ὑπὲρ ἄνθρωπόν τις εἰδένα[ι]
προσποιείσθω καὶ τὴν τῶν μελλόντων ἀτηλείαν (l. ἀδηλίαν) ἐπαγγε̣ [λ-]
λέσθω μέτε (l. μήτε) τους (l. τοῖς) περὶ τ̣[ού]τ̣ου πυνθανομενους (l. πυνθανομένοις) 
ἑαυτὸν

132	 Für eine Diskussion zur Funktion von Gegentempeln cf. Guglielmi 1994.
133	 Zur Ausgrabung des Gegentempels in Soknopaiu Nesos cf. Davoli 2016.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



122 Kapitel 2: Spezialisten und Klienten 

ἐπιδιδότω ἢ ὅλως ἀπ[ο]κρινέ̣σ̣θ̣ω. ἐὰν δέ τις την (l. τῇ) ἐπαγγελιαν (l. ἐπαγγελίᾳ)
ταυτην (l. ταύτῃ) παραμ̣έ̣ ν̣ων [φ]ω̣ραθῇ, πεπίσθω (l. πεπείσθω) ὅτι τῇ ἐσχά[τ]ῃ
τιμωριαν (l. τιμωρίᾳ) παραδοθήσεται.

„[Auf die Eingaben vieler Leu]te hin, die m[ei]nten, durch Praktiken der Magie 
getäuscht worden zu [sein, habe ich es r]as[ch für notwe]nd[ig ge]halten, damit nie-
mandem durch deren Ir[rsi]nn Gefahr entstehe, klipp und klar für alle hiermit zu 
erk[lä]ren, dass diese gefährliche Umtriebigkeit einge[dämmt w]erd[en müsse]. Es 
soll also weder durch Or[ake]l bzw. schriftliche, scheinbar unter göttlichem (Ein-
fluss) gegebene Aufzeichnungen noch durch Prozessionen von Götterbildern oder 
derartige Scharlatanereien jemand das, was jenseits des Menschen ist, zu wissen 
behaupten und die Ungewissheit des Zukünftigen prophezeien, noch denen, die 
di[es]bezüglich Forschungen anstellen, sich selbst ausliefern oder überhaupt da-
rauf reagieren. Wenn aber einer (dabei) ertappt wird, dass er bei dieser (Art der) 
Prophezeiung verharrt, soll er der Überzeugung sein, dass er der äußersten Strafe 
übergeben werden wird.“ 134

Der Erlass des Präfekten stand möglicherweise in Zusammenhang mit dem Besuch des 
Septimius Severus, der im Jahr 199, nach Ende des zweiten Partherkrieges, zusammen 
mit seiner Familie für mehrere Monate das Land am Nil bereiste. Vielleicht misstraute 
der Kaiser, immerhin für sein Interesse an divinatorischen Praktiken bekannt, den ägyp-
tischen Orakeln, oder der Präfekt entschied sich in vorauseilendem Gehorsam gegenüber 
dem Kaiser zu einem allgemeinen Verbot. 135

Wie wirke sich dieses Verbot auf die Orakel der ägyptischen Tempel aus? Möglicher-
weise bot der Soknopaiostempel bald nach der Abreise des Kaisers wieder Orakeldienste 
an, denn drei griechische Lose datieren eventuell aus dem frühen dritten Jahrhundert. 
Die zeitliche Einordnung dieser Texte beruht jedoch allein auf paläografischen Erwägun-
gen und ist deswegen durchaus mit Skepsis zu betrachten. 136 Konkrete Folgen des Edikts 
für die ägyptischen Tempel lassen sich nicht abschätzen. 137

134	 SB XIV 12144, Z. 1–12 (Herkunft unbekannt, 198/199). Übersetzung: Jördens 2008, 445.
135	 Für eine Diskussion über die Motive, die zum Erlass des Verbotes führten und eine weiterführende 

Einordnung des Edikts in die Religionspolitik anderer Kaiser cf. Parássoglou 1976, 263–6.
136	 SB X 10569 (S.N.?, 3. Jh.); SB X 10570 (S.N.?, 3. Jh.); SB XXII 15527 (S.N., 1. Hälfte 3. Jh.). Wie 

schon bezüglich der demotischen Orakellose erläutert, besteht auch bei den griechischen Texten 
die Schwierigkeit, dass die Datierung bloß auf paläografischen Erwägungen basiert. So ordnet 
Guido Bastianini das Los SB XXII 15527 in die erste Hälfte des dritten Jahrhunderts ein, „verosi-
milmente all’epoca dei Severi“, cf. Bastianini 1994, 190 mit Anm. 10. Im Unterschied dazu vermei-
det Revel Coles jegliche Diskussion zur Datierung der anderen beiden Texte, cf. Coles 1967, 121f. 
Einen unzweifelhaften Beweis dafür, dass diese drei Lose tatsächlich aus der Zeit nach dem Erlass 
des Saturninus stammen, gibt es also nicht.

137	 Zweifel an einem rigorosen, dauerhaften Verbot der Orakel infolge des Edikts äußert Naether 
2010, 414; 417–26.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



123Spuren im Tempelbezirk: Graffiti, Inschriften und Monumente

Der Verlust gesellschaftlicher Relevanz war für das Geschäft mit der Orakelgebung 
weitaus gravierender als ein staatlich angeordnetes Verbot. Zeugnis von einer solchen 
Entwicklung legen literarische Quellen ab. So verzeichneten die Orakelstätten im öst-
lichen Mittelmeerraum seit dem späten ersten Jahrhundert angeblich drastisch sinken-
de Besucherzahlen, schenkt man dem darüber in einer eigenen Abhandlung klagenden 
Plutarch oder dem ungefähr ein Jahrhundert später über diese Tendenz frohlockenden 
Clemens von Alexandria Glauben. 138 Ferner ist zu beobachten, dass sich seit dem dritten 
Jahrhundert in den Gauhauptstädten Festspiele nach griechischem Vorbild etablierten, 
die möglicherweise auch Konsequenzen für den Tourismus rund um die ägyptischen 
Orakelstätten am Rand des Fayum mit sich brachten. 139

Die literarischen Texte schildern freilich Beobachtungen aus der Vogelperspektive, zu-
mal von den persönlichen Eindrücken der Autoren gefärbt. Wie weit sich ein angeblicher 
Bedeutungsverlust der Orakelstätten auf die Tempel am Rande des Fayum im Detail aus-
wirkte, lässt sich nicht absehen, zumal die Amtsträger der ägyptischen Kulte neben den 
Orakeln über ein breites Portfolio an religiösen Dienstleistungen verfügten. Mit anderen 
Worten waren die Kultfunktionäre nicht allein auf das Angebot von Orakeln angewie-
sen. Zeitweilige Verbote der Orakeltätigkeit oder Hinweise auf wechselhaftes Interesse in 
der Bevölkerung sollten demgemäß in ihrer Wirkung nicht überbewertet werden.

2.3	 Spuren im Tempelbezirk: Graffiti, Inschriften und Monumente

Im Schatten der Tempelmauern kamen Menschen nicht nur zusammen, um Feste zu 
feiern, Orakelsprüche zu erfragen oder touristische Erlebnisse zu erfahren, sondern die 
monumentalen Plätze erfüllten viele weitere Funktionen. Auf dem Areal des Soknopai
ostempels befand sich beispielsweise ein hölzernes Getreidemaß, das bei Steuerzahlungen 
und geschäftlichen Transaktionen für das Abwiegen des Korns zum Einsatz kam. 140 Der 
Tempelbezirk von Theadelphia beherbergte wohl ein Nilometer, an dessen Wasserstand 
sich ablesen ließ, wie gut oder schlecht die Bewässerung der umliegenden Siedlungen und 
Felder gewährleistet war. 141 Bevor die Vereinshäuser entlang der Prozessionsstraße von 
Tebtynis errichtet wurden, hielten Statuen und Bäume den Platz vor dem Tempelbezirk 
offen und bildeten einen vielfältig öffentlich nutzbaren Raum. 142 Nördlich des Tempel-
bezirks von Narmuthis schloss sich wiederum ein durch Kolonnaden umrahmtes, weit-

138	 So Schwendner 2002, 111f. mit Verweis auf Plut., de defect. und Clem. Al., protr. 2, 27–30.
139	 Ein solches Szenario zum Wandel des öffentlichen Interesses entwirft Jördens 2018a, 263f.
140	 Zu den Belegen für die Existenz einer solchen Maßvorrichtung cf. Lippert 2007, 154.
141	 Anhand geologischer Daten und unter Bezugnahme auf Motive der Tempeldekoration spricht 

sich Cornelia Römer dafür aus, dass die rundliche Bodenvertiefung im Tempelbezirk, die Evaristo 
Breccia bei seiner Grabung 1912/13 noch als Brunnen interpretiert hatte, als Nilometer zu identi-
fizieren seien, cf. Römer 2018.

142	 Zur architektonischen Entwicklung des Areals cf. Hadji-Minaglou 2015, 46f.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



124 Kapitel 2: Spezialisten und Klienten 

läufiges Areal samt Brunnen an, das sich für Marktstände anbot. 143 Überhaupt eigneten 
sich die monumentalen Eingangsbereiche der Tempelbezirke für öffentliche Anlässe je-
der Art, so auch für Proklamationen kaiserlicher Edikte. 144 Obwohl die innersten Räume 
religiös begründeten Zugangsbeschränkungen unterlagen, zogen die Tempelbezirke also 
zumindest in ihren äußeren Bereichen alltäglich ein vielfältiges Publikum an.

Als architektonische Großstrukturen stellten die Tempel in den dörflichen Siedlun-
gen am Rande des Fayum eine besondere Projektionsfläche dar, mit der sich wenige an-
dere Bauwerke messen konnten. Frommen Kultanhängern und wohlhabenden Stiftern 
boten die Tempelbezirke gleichermaßen die Möglichkeit, sich dort zu verewigen. Sei es 
in Form flüchtiger Graffiti oder aufwändig verzierter Fresken, eigens gestifteter Stelen 
oder kunstvoller Statuen: Die Aufmerksamkeit der Einheimischen war ihnen an diesen 
Orten sicher. Natürlich bietet sich in der historischen Betrachtung nur ein Ausschnitt 
aus dem breiten Feld an Personen, die sich den Tempeln genähert haben, denn zum einen 
konnten sich nur wohlhabende Mitglieder und Vereine der Siedlungsgemeinschaften ein 
Monument oder ein Fresko auf dem Tempelbezirk leisten. Zum anderen wird nur ein 
Bruchteil der Besucher der Tempelbezirke die Veranlassung dazu gesehen haben, sich mit 
Graffiti oder gestifteten Monumenten in der Kultarchitektur zu verewigen. Was sich in 
den archäologischen und epigrafischen Funden manifestiert, sind insofern eher die Spit-
zen einer frommen und/oder wohlhabenden Klientel.

Dieses Kapitel fragt, welche Personen sich konkret auf den Tempelbezirken verewigten 
und welche Medien und Formate die Tempelkollegien zu diesem Zweck offerierten. Für 
die Analyse werden zwei Interaktionskontexte betrachtet: (1) spontane Momente, in denen 
Kultanhänger ihre Verehrung gegenüber den Göttern in kurzen Graffiti bekundeten und 
(2) geplante Stiftungen von Bauwerken, Wandbildern und Statuen, die die Architektur der 
Tempel bereicherten. Im Ergebnis wird ein Überblick gegeben, welche Akteure sich in die 
Tempelbezirke einschrieben und von welchen Interessen ihre Interaktion motiviert war.

2.3.1	 Graffiti für die Götter: Die Proskynemata an den Tempelwänden

An den Tempelmauern von Narmuthis haben sich mehrere Graffiti in griechischer Spra-
che erhalten, in denen Menschen kundtun, dass sie ‚da waren‘:

Ἀπολλῶς ἥκω 145

„Apollos, ich war da.“

143	 Für eine Beschreibung der lokalen Gegebenheiten cf. Bresciani und Giammarusti 2012, 175–95.
144	 Zur Eignung der Tempelareale für die Verkündung von Edikten cf. Pfeiffer 2010, 311f.
145	 I.Fayoum III 176 (Narm., kaiserzeitl.).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



125Spuren im Tempelbezirk: Graffiti, Inschriften und Monumente

Einige dieser Texte verzichteten ganz auf die Nennung ihres Namens und verkündeten 
bloß die Gebetshandlung:

τὸ προσκύνημα· ἥκω 146

„Das Gebet. Ich war da.“

Im Folgenden wird das kulturelle Konzept dieser Graffiti einführend beschrieben, an-
schließend werden die Zeugnisse aus Narmuthis betrachtet.

2.3.1.1	 Proskynemata im ägyptischen Kulturraum

Besucherinschriften an Tempelmauern sind typisch für den antiken Mittelmeerraum. 
Die vorliegenden Texte aus Narmuthis stellen allerdings eine Besonderheit dar, denn sie 
stehen nach ihrer Konzeption und ihrem Formular in der Tradition einer Gattung von 
Anbetungsinschriften, die seit pharaonischer Zeit in Ägypten bezeugt ist: Anstelle der 
Person, die göttlichen Schutz und Segen erbat, blieb ihr Name in den Tempelbezirken 
zurück, um eine dauerhafte Präsenz in der Nähe der Götter zu etablieren. In pharaoni-
scher Zeit und noch bis in die ptolemäische Zeit war diese Praktik mit der Errichtung 
von Votivstelen verbunden, die Formeln nach dem Schema ‚Der Name des N.N. bleibt 
vor dem Gott N.N‘ oder ‚Dieser Name bleibt hier‘ enthielt. Die Errichtung der Stele ging 
möglicherweise mit einer Opfer- und Gebetshandlung einher. Wie Giovanni Geraci zeigt, 
haben sich Medien und Sprachgebrauch dieser Anbetungsinschriften im Laufe der ptole-
mäischen Zeit gewandelt: Seither sind sie immer seltener auf Stelen zu finden, stattdessen 
kommt die Gewohnheit auf, sie als Dipinti oder Graffiti direkt auf den Tempelwänden zu 
hinterlassen. In den griechischen Texten, die das ägyptische Formular zunächst überneh-
men, bildet sich seit dem zweiten Jahrhundert v.Chr. die Vokabel τὸ προσκύνημα heraus, 
die in Abgrenzung zu den im sonstigen griechischen Sprachraum verbreiteten Wörter 
προσκυνεῖν und προσκύνησις gerade keine fußfällige Unterwerfungsgeste meint, sondern 
eher als ‚Gebet‘ oder ‚Fürbitte‘ zu übersetzen ist. Im weiteren Verlauf der Ptolemäer- und 
Kaiserzeit verkürzt sich das inzwischen hauptsächlich in griechischer Sprache gehaltene 
Formular dieser sogenannten ‚Proskynemata‘ immer stärker und ist manchmal bloß noch 
auf die Nennung eines Namens oder die Erwähnung des ‚Hier-Seins‘ reduziert. 147

Der Wortgebrauch von τό προσκύνημα ist nicht nur im epigrafischen, sondern auch 
im papyrologischen Corpus bezeugt: In mehr als 200 Privatbriefen, die hauptsächlich 
aus der Kaiserzeit datieren, erwähnen die Verfasser, dass sie für das Wohl ihrer Adressaten 
(stets waren das Freunde und Verwandte) die Gunst der Götter erbeten haben. Die Er-
wähnung ist zwar in fast allen Belegen floskelhaft formuliert:

146	 I.Fayoum III 180 (Narm., kaiserzeitl.).
147	 Einführend zur Terminologie, Forschungsgeschichte und Kultpraktik cf. Geraci 1971, 12–26.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



126 Kapitel 2: Spezialisten und Klienten 

τὸ προσκύνημά σου ποιῶ παρὰ πᾶσι τοῖς θεοῖς 148

„Ich vollziehe deinetwegen das Gebet vor allen Göttern.“

Gelegentlich sind den Formulierungen aber präzisierende Informationen beigegeben, 
etwa dass der Absender ‚vor den hiesigen Göttern‘ (παρὰ τοῖς ἐνθάδε θεοῖς) gebetet habe. 
Solche Anmerkungen geben Aufschluss darüber, dass sich der Empfänger des Briefes an 
einem anderen Ort befand als der Absender. Natürlich muss nicht jede dieser Erwäh-
nungen tatsächlich mit einer formalen Gebetshandlung vor den Göttern oder dem An-
bringen eines Graffito an den Mauern der Tempelbezirke einhergegangen sein. Die kur-
zen Inschriften an den ägyptischen Tempelwänden sind aber am ehesten mit der in den 
Briefen erwähnten Praktik in Verbindung zu bringen. Sie legen somit Zeugnis von einer 
religiösen Alltagspraxis ab. 149

Zurück zu den Texten in den Tempelbezirken: Die Platzierung der Graffiti an öffent-
lich zugänglichen Wänden und die Verwendung der griechischen Sprache deuten laut 
Geraci darauf hin, in denjenigen, die dort ihrer Verehrung Ausdruck verliehen, in erster 
Linie Gelegenheitsbesucher zu sehen: Händler, Soldaten, Pilger und dergleichen. Gera-
ci untermauert seine These mit der Beobachtung, dass sich ähnliche kurze Gebetstexte 
auch an Felsen und in Höhlen entlang von Handelsstraßen finden. 150 Die Textgattung 
war also nicht auf den Raum der Tempelbezirke beschränkt und die Autoren waren nicht 
zwangsweise auf die anleitenden Dienste von Kultspezialisten angewiesen.

Hinter der Motivation der Besucherinschriften mochte, wie schon von Geraci ange-
deutet, nicht nur eine religiöse Motivation, sondern bisweilen auch touristisches Interesse 
stehen, etwa in dem Sinne, dass man an berühmten Stätten verweilte, um an Verwandte 
und Freunde gerichtete Fürbitten zu hinterlassen. 151 Den touristischen Kontext deutet 
insbesondere ein Privatbrief an, den ein gewisser Nearchos aus Hermupolis an der Wende 
vom ersten zum zweiten Jahrhundert verfasst hat:

Νέαρχος   ̣  ̣[ -ca.?- ]
πολλῶν τοῦ κ̣α  ̣[ -ca.?- ]
καὶ μέχρι τοῦ πλει  ̣ο̣   ̣[ -ca.?- ]
μένων ἵνα τὰς̣ χει[ρ]οπ̣ο̣ ι̣ ή[τους τέ-]

148	 BGU I 38, Z. 4–6 (Ars., 2./3. Jh.). Einen aktuellen Überblick über den Quellenbestand bietet der 
Papyrological Navigator von Papyri.info unter der Volltextsuche nach dem Lemma προσκύνημα.

149	 Ausführlich diskutiert werden die Belege in Privatbriefen in Geraci 1971, 163–202.
150	 Zu Pilgern und Touristen als Autoren der Anbetungsinschriften cf. Geraci 1971, 27–34. Zu den 

technischen Aspekten der Anbringung von Graffiti und Dipinti und zu dem Argument, dass ge-
rade Graffiti als Gelegenheitstexte zu verstehen sind, während Dipinti und formale Inschriften 
größerer Vorbereitung und Anleitung bedurft haben, cf. Łajtar 2006, 87–9.

151	 So schon Geraci 1971, 27. Die Besichtigung von Sehenswürdigkeiten als Teil antiker Erinnerungs-
kultur beleuchtet eingehend Hartmann 2010, für Ägypten insbes. 191–210. Einschlägig auch 
Foertmeyer 1989, überblicksweise zu Pilgern und Wallfahrten in Ägypten auch Zivie-Coche und 
Dunand 2013, 405–17.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



127Spuren im Tempelbezirk: Graffiti, Inschriften und Monumente

χνας ἱστορήσωσι, ἐγὼ παρεπ[οιησ]ά-
μην καὶ̣ ἀρ̣ ά̣μ̣ενος ἀνάπλο[υν π]αρ[α-]
γενόμ\ενος/ εἴς τε Σοήνας καὶ ὅθεν τυ̣ [γ]χά-
νει Νεῖλος ῥέων καὶ εἰς Λιβύην ὅπου
Ἄμμων πᾶσιν ἀνθρώποις χρησμῳδ̣εῖ
[   ̣  ̣  ̣ ]υτομα   ̣ἱστόρη̣σα καὶ τῶν̣ φ̣ί̣λ ̣ων
[ἐ]μ[ῶν] τ̣ὰ̣ ὀνόμ̣α̣τ̣α̣ ἐνεχάρ̣ α̣ξα τοῖς ἱ̣ [ε-]
ροῖς ἀε̣ ιμνά̣τ̣ως, τὸ προσ̣κ̣ύν̣η̣μ̣α
[---]
(Verso) Ἡλιοδώρῳ 152

„Nearchos an Heliodoros, Grüße. … viele … und bis …, um die menschgemach-
ten Werke kennenzulernen, tat ich es ihnen gleich, und nachdem ich flussaufwärts 
gefahren war, gelangte ich nach Syene und woher der Nil f ließt … nach Libyen, 
wo Ammon allen Menschen Orakel prophezeit. Ich erfuhr … und ich gravierte in 
guter Erinnerung die Namen meiner Freunde in die Heiligtümer ein, die Fürbitte 
--- (Verso) An Heliodoros“

Reisenden wie Nearchos hatte Ägypten einiges zu bieten, zu den berühmtesten Sehens-
würdigkeiten zählten die Pyramiden bei Memphis, die Memnonskolosse und die Tem-
pelanlagen von Theben, an deren Fassaden schon in der Antike weitgereiste Besucher 
ihre Spuren hinterließen. 153 Ob die Tempel am Rande des Fayum auf ein internationales 
Publikum eine auch nur annähernd vergleichbare Anziehungskraft ausübten, lässt sich 
kaum nachweisen. Dass hellenistisch gebildete Besucher die Region aus touristischer Mo-
tivation heraus besuchten, ist aber keinesfalls abwegig, schließlich fanden die Stätten des 
Fayum mehrfach Eingang in die griechische und römische Literatur: Wohl zum guten 
Ton einer Weltbeschreibung gehörte es, den Moerissee und den als ‚Labyrinth‘ bekann-
ten Totentempel Amenemhets III. zu erwähnen, der sich bei Hawara am Eingang des 
Fayumbeckens von Nilseite her befand. 154 Strabon schilderte darüber hinaus, wie er der 

152	 P.Sarap. 101 (Hermupolis, 90–133). Der Brief zählt in das Familienarchiv des Eutyches, Sohn des 
Sarapion (Trismegistos ArchID 87).

153	 Griechische und lateinische Besucherinschriften finden sich auf vielen großen Monumenten 
Ägyptens. Für besonders eindrückliche Beispiele sei auf die Inschriften von Pilgern, Soldaten, 
Beamten und anderen Reisenden verwiesen, die die Memnonskolosse schmücken und von den 
Brüdern André und Etienne Bernand als I.Colosse Memnon gesammelt publiziert wurden, oder 
auch die Inschriften an den Wändern der oberägyptischen Tempelanlagen von Philae, ebenfalls 
von den Brüdern Bernand in zwei Bänden als I.Philae I und I.Philae II zusammengestellt. Besu-
cherinschriften aus nachantiker Zeit illustriert ferner Roger de Keersmaecker in seiner Sammlung 
neuzeitlicher Graffiti an Tempelmauern in Ägypten und dem heutigen Sudan (Keersmaecker 
2001–2011).

154	 Die Stätten des Fayum fanden unter anderem Erwähnung in den Historien des Herodot (Hdt. 2, 
148f.), später in den Weltbeschreibungen des Diodoros Siculus (Diod. 1, 51f. und Diod. 1, 89), des 
Strabon (Strab., geogr. 17, 1, 35–8 ( = p. 809C, 14–p. 812C, 9)) und des Pomponius Mela (Mel. 9), 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



128 Kapitel 2: Spezialisten und Klienten 

Fütterung heiliger Krokodile in Arsinoë beiwohnte. 155 Über die literarischen Zeugnisse 
hinaus lassen sich sogar bildliche und figürliche Darstellungen des Gaugottes Sobek im 
nördlichen Mittelmeerraum wiederfinden: Statuetten, Fresken und Reliefs, die ein Kro-
kodil mit Falkenkopf oder einen Menschen mit Krokodilkopf und Doppelkrone zeigen, 
sind unter anderem in Pompeij, in Rom und sogar auf Sardinien gefunden worden. 156 
Aber auch vor Ort, im Fayum, waren sich die Menschen offenbar bewusst, welches tou-
ristische Potenzial ihre Stätten boten. So stattete der römische Senator L. Memmius dem 
Fayum im Jahr 112 v.Chr. einen inoffiziellen Besuch ab. In diesem Zusammenhang fand 
ein Schriftwechsel unter den lokalen Behörden statt, in dem die Vorbereitungen zum 
Besuch des ausländischen Würdenträgers getroffen wurden: Unter anderem sollte er das 
‚Labyrinth‘ besuchen und der Fütterung heiliger Krokodile beiwohnen. 157 Abseits der 
Pyramiden und Kolossalstatuen entlang des Nil boten also auch die Siedlungen des Fay-
um ihren Besuchern namhafte Sehenswürdigkeiten.

Eine rege Nachfrage nach Besucherinschriften zur Verehrung der Götter musste frei-
lich nicht zwangsweise oder ausschließlich von einem internationalen Publikum ausge-
gangen sein. Wie die schon besprochenen Erwähnungen von Fürbitten und Gebeten in 
Privatbriefen zeigen, boten sich generell allen Reisenden, aber auch den Ortsansässigen, 
mannigfaltige Anlässe, um Gebete in den lokalen Tempelbezirken zu vollziehen und die-
se mit einem kurzen Graffito zu bekunden: Händlern und Soldaten, Pilgern und Tou-
risten, aber auch sonstige Reisende, die ihren in der Ferne weilenden Freunden und Ver-
wandten einen Dienst erweisen wollten, boten die Tempelwände hierzu eine Freifläche. 158 
Religiöse Beweggründe, touristisches Interesse und verschiedene soziale Motive lassen 
sich dabei schwer voneinander trennen.

Die Tempelkollegien dürften solche Gelegenheitsinschriften nicht nur geduldet, 
sondern Besucher sogar aktiv dazu ermutigt haben, Proskynemata zu hinterlassen. Die-
se Annahme lässt sich einerseits damit begründen, dass die ehemals ägyptische Praktik 
nunmehr in griechischen Texten dokumentiert ist, die Texte also nicht nur von ägypti-
schen Kultspezialisten mit entsprechenden Schriftkenntnissen an die Wände geschrieben 
werden mussten, sondern praktisch jeder Schreibkundige seiner Verehrung der Götter 

sowie im enzyklopädischen Werk des Plinius Secundus (Plin., nat. 5, 9; 50; Plin., nat. 5, 11, 61 und 
Plin., nat. 36, 16, 75f.).

155	 Strab., geogr. 17, 1, 38 ( = p. 811C, 30–p. 812C, 9). Wie Holger Kockelmann erörtert, dürfte der 
Suchos-Tempel von Arsinoë tatsächlich ein einzelnes heiliges Krokodil in einem Gehege gehalten 
und der Öffentlichkeit präsentiert haben. Passagen in literarischen und dokumentarischen Quel-
len deuten an, dass auch andere Tempel lebende Krokodile für den Sobek-Kult hielten, etwa in 
Tebtynis und Soknopaiu Nesos. Fraglich bleibt aber, wo sich die Gehege befunden haben, denn 
die Tempelbezirke eigneten sich nach archäologischen Daten nicht zur Haltung oder gar zur Zucht 
von Krokodilen. Zu erwarten wäre eher, dass die Tiere außerhalb der Siedlungen gehalten wurden, 
für den Suchos-Tempel von Arsinoë sei beispielsweise ein Gehege in dem näher am Moeris-See 
gelegenen Ort Moeris in Betracht zu ziehen, cf. Kockelmann 2017, 596–608.

156	 Für Belegstellen zu Darstellungen des Sobek außerhalb Ägyptens cf. Kockelmann 2017, 459–62.
157	 P.Tebt. I 33 (Kerkeosiris, 17. März 112 v.Chr.).
158	 So schon Geraci 1971, 27–34.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



129Spuren im Tempelbezirk: Graffiti, Inschriften und Monumente

in Form flüchtig angebrachter Graffiti Ausdruck verleihen konnte. Zum anderen waren 
griechische Texte einem deutlich breiteren Rezipientenkreis zugänglich als es bei demoti-
schen und hieroglyphischen Inschriften der Fall gewesen wäre. Vor diesem Hintergrund 
lässt sich denken, dass reich beschriebene Tempelwände Zeugnis davon ablegten, dass 
die entsprechenden Stätten gut besucht waren und die dortigen Amtsträger häufig kon-
sultiert wurden – ein Bild, dem sich die Kultfunktionäre der Tempel wohl kaum ver-
wehrten. Vielleicht in diesem Kontext ist eine Versinschrift zu verstehen, die im zweiten 
oder dritten Jahrhundert am Tempel des Mandulis im nubischen Kalabscha angebracht 
wurde:

Σανσνῶς γράφει ὁ υἱὸς Ψενο[— —]·
σέβου τὸ θεῖον, θῦε πᾶσι
τοῖς θεοῖς, | ἐφ’ ἕκαστον ἱε-
ρὸν ἐπιπορεύου προσ-
κυνῶν, | ἡγοῦ μάλιστα
τοὺς πατρῴους καὶ σέ[β]ο̣υ |
Ἵσιν, Σάραπιν, το[ὺς με]-
γίστους τῶν [θεῶν, | σω]-
τῆρας, ἀγαθο[ύς, εὐμε]-
νεῖς, εὐεργέτας.  159

„Sansnos, der Sohn des Pseno…, schreibt: Verehre die Götter! Opfere allen Göt-
tern! Bereise alle Tempel, dabei Gebete vollziehend! Lass Dich zumeist von den hei-
matlichen (Götter) führen und verehre Isis, Sarapis, die großen der Götter, Retter, 
Gute, Gnädige, Wohltäter!“

Der heute verlorene Text war nach der Beschreibung des Ersteditors in großen, roten Let-
tern an der Außenmauer des Tempelvorhofes angebracht. Darunter habe sich eine kleine, 
nicht entzifferbare hieroglyphische Inschrift befunden. 160 Die Verse in jambischen Tri-
metern, die sichtbare und aufwändige Gestaltung mit großer, farbiger Schrift und die 
Präsenz hieroglyphischer Zeichen lassen vermuten, dass die Amtsträger des Tempels bei 
der Anbringung des Textes involviert waren, wenn sie diese nicht sogar in Auftrag ga-
ben. Das Partizip προσκυνῶν könnte dabei bloß generelle Gebetshandlungen meinen; es 
könnte sich aber auch direkt auf die Praktik der in Graffiti festgehaltenen Proskynemata 
beziehen.

159	 I.Egypte métriques 165 (Kalabscha, 2./3. Jh.).
160	 I.Egypte métriques 165, Einl.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



130 Kapitel 2: Spezialisten und Klienten 

2.3.1.2	 Die Proskynemata im Tempelbezirk von Narmuthis

Obwohl Anbetungsinschriften aus ganz Ägypten überliefert sind, liegen im Corpus die-
ser Arbeit nur neun bis dreizehn Texte aus Narmuthis vor. 161 Die Proskynemata an den 
Mauern anderer Tempel im Fayum sind wohl durch Verwitterungsprozesse verlorenge-
gangen. Für Narmuthis hätte dasselbe gegolten, wenn Achille Vogliano die Texte nicht 
in dem Report zu seiner Grabungskampagne von 1936 festgehalten hätte. Leider waren 
die Texte bereits zu Voglianos Zeit fast vollständig verblichen, weshalb keine Fotografien 
vorliegen, sondern nur Abschriften. 162 Als Étienne Bernand die Arbeiten an seinen 1975 
und 1982 erschienenen Editionsbänden der griechischen Inschriften des Fayum begann, 
musste er sich hauptsächlich auf Voglianos Berichte stützen, denn die Graffiti waren 
dann bereits völlig verschwunden oder nur noch Spuren von ihnen übrig.

Die Identitäten derjenigen, die Proskynemata an den Tempelwänden von Narmuthis 
hinterließen, lassen sich nur in wenigen Fällen, und dort auch nur ansatzweise, nachver-
folgen, denn bis auf die gelegentlich beigefügten Personennamen sind keine ergänzenden 
Informationen aus den Texten zu gewinnen. Zudem handelt es sich bei den Anbetungs-
inschriften um eine Alltagspraktik, die prinzipiell allen Einheimischen und Reisenden 
offenstand. Soweit sie sich nachverfolgen lassen, finden sich unter den dreizehn Graffiti 
aus Narmuthis ägyptische und griechische Namen gleichermaßen. So nennen sechs Texte 
griechische Namen, drei Texte ägyptische Namen. 163 Die übrigen vier sind anonym. Ex-
emplarisch dafür ist eine Familie aus Vater, Söhnen, Töchtern sowie zwei Enkeln zu 
nennen, die zwei Graffiti mit identischem Text auf zwei Pfosten im Eingangsbereich des 
Gegentempels hinterließen:

Τρύφων Ζωΐλου
καὶ Σαμβᾶς υἱὸς
καὶ Ἡρωνᾶς υἱὸς

161	 I.Fayoum III 175–181 (alle Narm., kaiserzeitl.); I.Fayoum III 185 (Narm., 2./3. Jh.); I.Fayoum III 
186 (Narm., 3./4. Jh.). Möglicherweise sind auch die vier Graffiti I.Fayoum III 187–190 (Narm., 
nach 30 v.Chr.), die Bernand als ‚signature‘ bezeichnete, als Anbetungsinschriften zu werten: Es 
handelt sich dabei um vier Namen (Aniketos, Sokonopis, Herakleodoros und Zobalos), die an den 
Seitenflächen eines Altars entlang der Prozessionsstraße eingeritzt sind. Den Altar selbst hatte laut 
Weihinschrift der Stratege Zobalos in frühaugusteischer Zeit gestiftet (I.Fayoum III 164 (Narm., 
19/18 v.Chr.), siehe zur Stiftung dieses Altars auch Kapitel 2.3.2.1). Merkwürdig ist allerdings, dass 
der Name ‚Zobalos‘ in der epigrafischen und papyrologischen Dokumentation Ägyptens ansons-
ten nicht überliefert ist und nur in den beiden Erwähnungen auf dem benannten Altar belegt ist 
(Trismegistos NameID 5405). Der in dem Graffito notierte Name ‚Zobalos‘ trägt dabei ein Omi-
kron an zweiter Stelle: Ζοβαλο[ς]. Der in der Stiftungsinschrift genannte Stratege wurde hingegen 
mit einem Omega geschrieben: Ζώβαλος. Handelt es sich dabei also tatsächlich um zwei verschie-
dene Personen?

162	 Vogliano 1936, 55f.
163	 Griechische Namen: I.Fayoum III 175–177; 179; 181 (alle Narm., kaiserzeitl.) und I.Fayoum III 

185 (Narm., 2./3. Jh.). Ägyptische Namen: I.Fayoum III 186 (Narm., 2./3. Jh.) und I.Fayoum III 
187–188 (Narm., nach 30 v.Chr.).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



131Spuren im Tempelbezirk: Graffiti, Inschriften und Monumente

καὶ Σαμβοῦ<ς> θυκατέρα {θυγατέρα}
 καὶ Ταῆσις {ν} ἑτέ[ρ]α
καὶ Θαϊσᾶς θυ(γάτηρ) Σαμβάτος
καὶ Ζωϊλᾶς ἄλλος υἱός 164

„Tryphon, Sohn des Zoilos, und Sohn Sambas, und Sohn Heron, und Tochter 
Sambus, und die andere (Tochter) Taesis, und Thaisas, die Tochter des Sambas, 
und Zoilas, der andere Sohn.“

Ob alle hier genannten Personen vor Ort waren, lässt sich natürlich nicht sagen. Den Na-
men nach handelte es sich eher nicht um Angehörige des lokalen ägyptischen Tempelkol-
legiums, da die männlichen Familienmitglieder griechische Namen trugen.

Eine verschlüsselte Inschrift, die an einer Mauer im Vorhof des Tempels der Renenu-
tet gefunden wurde, lässt vermuten, dass einige Besucher ihre Inschriften möglicherweise 
unter der Anleitung durch lokale Kultfunktionäre anbrachten. So verliehen beispielswei-
se ein gewisser Tkes, Sohn des Phatres, und seine Begleiter ihrer Verehrung der Götter in 
Form eines Graffitis an einer Wand vor dem Eingang des Tempels Ausdruck:

ΨΛΚϡΛΩΠΧΝΒΞΘΨΠΒΩΦΘΨϡΒΛΧΩΠ̣— — —
ΠΘ̣ϙ̣ ΨΛΧΩΚΘϡΘΧΨΛΧΩ.
{τὸ προσκύνημα Τκῆς Φατρήους κ[αὶ — — —]
καὶ τοὺς παρ’ αὑτούς} 165

„Das Gebet. Tkes, Sohn des Phatres, … und von den anderen.“

Der Schreiber machte sich bei der Verschlüsselung zunutze, dass die griechischen Buch-
staben auch als Ziffern dienen konnten und somit Zahlenwerten entsprachen: Er ging 
vom Zahlenwert jedes einzelnen Buchstabens aus und ersetzte diesen dann durch jene 
Ziffer, die nötig war, um die nächsthöhere Zehnerpotenz zu bilden. So verschlüsselte 
er τ mit ψ, denn τ = 300, ψ = 700 und 300 + 700 = 1000. Zur Entschlüsselung war die 
Rechenoperation entsprechend umzukehren. Diese Methode ähnelt einer anderen Chif-
friertechnik, die in den Ostraka aus Narmuthis bezeugt ist: Dort ersetzen demotische 
Zahlzeichen griechische Buchstaben. 166 Die in der hier behandelten Graffiti angewandte 
Verschlüsselungstechnik war freilich nicht lokalspezifisch für Narmuthis, sondern findet 
sich auch andernorts, etwa bei Inschriften auf den Kolossen von Memnon. 167 Für Tkes 
und seine Begleiter mochte die Chiffre vielleicht eine intellektuelle Spielerei gewesen sein, 
die sie von Beispielen anderer Monumente nachahmten; vielleicht ließen sie sich aber auch 
von einem Kultspezialisten helfen, oder sie zählten selbst zu Amtsträgern des Tempels. 

164	 I.Fayoum III 185 (Narm., 2./3. Jh.).
165	 I.Fayoum III 186 (Narm., 3./4. Jh.).
166	 Siehe Kapitel 2.2.1. zu den verschlüsselten Namen in Horoskopnotizen von Narmuthis.
167	 Cf. I.Fayoum III 186, Komm. mit Verweis auf I.Colosse Memnon 102 (Memnoneia, kaiserzeitl.).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



132 Kapitel 2: Spezialisten und Klienten 

Da sich das Graffito direkt am Eingang des Haupttempels befand, werden Tkes und sei-
ne Begleiter bei der Anbringung des Textes jedenfalls nicht unbeobachtet geblieben sein.

Leider liegt den meisten der angeblich kaiserzeitlichen Inschriften und Graffiti aus 
Narmuthis ein Datierungsproblem zugrunde: Bernand, der sie letztmalig edierte, gab oft 
die vagen Vorschläge Voglianos wieder und beschrieb die Texte als ‚sans doute‘ kaiser-
zeitlich. Manche dieser vermeintlich zweifelsfreien Datierungsangaben versah er aber zu-
sätzlich mit einem Fragezeichen. 168 Wie problematisch Bernands Zuordnungen sind, ver-
anschaulichen I.Fayoum III 173 und 174: In erstgenannter Inschrift erklärte ein gewisser 
Herodes, Sohn des Dionysios, sich als ἱερόδουλος in den Dienst der Isis begeben zu haben. 
In der Überschrift im Editionsband vermerkt Bernand dazu zunächst „Haute époque 
impériale?“. Darunter datiert er wiederum: „Date: Sans doute haute époque impériale, 
d’après l’écriture“. 169 Sollte die paläografische Datierung stimmen, dann wäre dies der 
einzige Beleg für eine hierodulische Selbstdedikation in der Kaiserzeit, denn alle übrigen 
Inschriften dieser Art stammen aus der ptolemäischen Epoche; demotische Hieroduli-
eurkunden sind sogar ausschließlich aus dem zweiten Jahrhundert v.Chr. belegt. 170 Die 
Wahrscheinlichkeit, dass die Inschrift aus der Kaiserzeit stammt, ist aus inhaltlichen Ge-
sichtspunkten also äußerst gering. Die Inschrift I.Fayoum III 174 befand sich direkt links 
unter der Selbstdedikation, also auf demselben Stein wie I.Fayoum III 173 und wiederholt 
exakt den Namen des ἱερόδουλος: Herodes, Sohn des Dionysios. Nach Bernand sei diese 
Inschrift ebenfalls „sans doute haute époque impériale“. 171 Ein Fragezeichen oder Proble-
matisierungen im Kommentar fehlen in diesem Fall jedoch. Bereiten schon die von Ber
nand selbst auf paläografischen Erwägungen vorgeschlagenen Datierungen Unbehagen, 
dann gilt dies umso mehr für all die Graffiti, die er nicht mehr selbst überprüfen konnte.

Anonyme Proskynemata wie beispielsweise „Das Gebet. Ich war da“ (τὸ προσκύνημα· 
ἥκω), 172 geben trotz aller Unwägbarkeiten einen Hinweis auf den kulturellen Hinter-
grund ihrer Autoren. Angenommen, die anonymen Graffiti sind in der vorliegenden 
Form tatsächlich vollständig, dann haben diejenigen, die sie an den Tempelwänden an-
brachten, das religiöse Konzept der Proskynemata völlig verkannt: Gerade die korrek-
te Niederschrift seines Namens sollte gewährleisten, dass der Betende den Göttern im 
Tempelbezirk nahe bleibt; ohne explizit genannte Namen blieben die Fürbitten hingegen 
ohne Ziel. Vor diesem Hintergrund könnte man gerade in den Verfassern der anonymen 
Anbetungsinschriften vornehmlich hellenistisch geprägte Touristen, Städter oder Ein-
heimische sehen, die gerade nicht auf die Anleitung durch Amtsträger der Tempel zu-
rückgriffen und denen die Bedeutung von Personennamen nach der ägyptischen Kultur-
tradition nicht vollständig geläufig war.

168	 I.Fayoum III 170–173; 182–184 (alle Narm., kaiserzeitl.); I.Fayoum III 186 (Narm., 3./4. Jh.).
169	 I.Fayoum III 173, Einl.
170	 Zur Hierodulie, die wohl nicht als Sklaverei zu verstehen ist, sondern konzeptionell auf göttlichen 

Schutz vor bösen Kräften abzielte, cf. überblicksweise Lippert 2012, 165.
171	 I.Fayoum III 174, Einl.
172	 I.Fayoum III 180 (Narm., kaiserzeitl.), siehe dazu schon in der Einleitung dieses Unterkapitels.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



133Spuren im Tempelbezirk: Graffiti, Inschriften und Monumente

Unabhängig von Fragen der Datierung oder der Herkunft der Autoren sind die Graf-
fiti mit Anbetungsbekundungen aus Narmuthis bemerkenswert, denn sie spiegeln eine 
lebhafte Interaktion im Tempelbezirk wider. Für Besucher waren sie gut sichtbar an 
den steinernen Außenmauern und Säulen der Tempelbauten angebracht. Nicht von der 
Hand weisen lässt sich in diesem Licht die Vorstellung, dass die Tempelmauern von Nar-
muthis vormals ganz und gar mit Inschriften der Kultanhänger übersät waren, ähnlich 
der Situation in Philae oder an den Memnoneia. Und je mehr Inschriften dieser Art ein 
Besucher vorfand, desto geneigter war er vielleicht, sich dieser Sitte vor Ort anzuschließen 
und selbst Fürbitten an die Gottheiten des Tempels zu richten. Seinem Erscheinungsbild 
nach wäre der Tempelbezirk von Narmuthis demnach auf einen regen Publikumsverkehr 
ausgelegt gewesen.

Ob nun als Ausdruck der Frömmigkeit oder touristische Attraktion: Für die Besu-
cher waren die Inschriften sowohl eine Möglichkeit zur Interaktion und Partizipation 
im Rahmen der Tempelkulte als auch ein Medium zur Präsentation des eigenen Status 
und zur Verewigung der eigenen Person in der Erinnerung anderer. Wer seinen Namen 
noch deutlicher herausstellen wollte, der musste tiefer in den Geldbeutel greifen und den 
Tempeln Stiftungen vermachen.

2.3.2	 Seinem Namen alle Ehre machen: Gestiftete Bauwerke und Monumente

Stiftungen im Kontext der Tempelkulte waren an mindestens drei Adressaten gerichtet: 
an die Gottheit, der die Gabe geweiht war; an das Tempelkollegium, das die Stiftung in 
Empfang nahm; schließlich an die Öffentlichkeit, die Zeuge der Wohltätigkeit des Stif-
ters wurde. Das Prinzip des Euergetismus, wonach staatliche Beamte und wohlhabende 
Mitglieder der Gesellschaft ihren Status durch die Finanzierung von Gebäuden und Un-
terhaltungsformaten oder durch die Verteilung von Naturalien öffentlich bekräftigten, 
spielte in den ländlichen Räumen des kaiserzeitlichen Fayum wohl keine herausragende 
Rolle. 173 Umso häufiger bot sich den Einheimischen die Gelegenheit, ihre eigenen Stif-
tungen sichtbar im Kreis der Dorfgemeinschaft zu platzieren. Sichtbar waren die Stiftun-
gen an ihrem Standort in den Tempelbezirken und entlang der Prozessionsstraßen gewiss 
für Kultfunktionäre, die sich tagtäglich in der Nähe ihres Tempels aufhielten, aber auch 
für Kultanhänger und andere Personen, die, etwa im Falle von Soknopaiu Nesos, das 

173	 Auch in Ägypten taten sich politische Würdenträger und sonstige wohlhabende Personen durch 
Stiftungen an die Öffentlichkeit hervor, insbesondere lässt sich dies in städtischen Räumen wie 
Hermupolis, Oxyrhynchos oder Panopolis ersehen. Wie jedoch Peter van Minnen in einer Betrach-
tung der epigrafischen und papyrologischen Belege bemerkt, sei unter den Euergeten kein außer-
ordentlicher Eifer festzustellen, sich gegenseitig in ihren Wohltaten zu überbieten, cf. van Minnen 
2000, 444–69. Insofern wäre zu erwarten, dass sich die in den Städten ansässigen, finanzkräftigen 
Euergeten eher selten in den dörflichen Randgebieten der Nomoi engagierten.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



134 Kapitel 2: Spezialisten und Klienten 

Getreidemaß des Tempels aufsuchten oder die Prozessionsstraße kreuzen mussten, um in 
den anderen Teil des Ortes zu gelangen.

Unter Berücksichtigung dieser Überlegungen stellt das vorliegende Kapitel zwei Fra-
gen: Wer waren die Einzelpersonen und Gruppen, die die Architektur der Tempelbezir-
ke mit Stiftungen bereicherten? Und was verraten die Gestaltungsmerkmale über ihren 
Adressatenkreis, ihr Vermögen und ihre Verhandlungen mit den Kultfunktionären? 
Anhand der Größe und Qualität der Objekte lassen sich beispielsweise Aussagen über 
das Vermögen und die Zahlungsbereitschaft der Stifter ableiten. Die in Sprache und Iko-
nografie ausgedrückten kulturellen Elemente verraten wiederum, wer an der Gestaltung 
einer Stiftung beteiligt war und welches Publikum damit adressiert wurde. So schlossen 
Inschriften in demotischer Schrift die meisten Personen außerhalb des Tempelkollegi-
ums aus, während Texte auf Griechisch ein hellenistisch gebildetes Publikum inkludier-
ten. Im Ergebnis entsteht ein Überblick über die Akteure, die sich in den fayumischen 
Siedlungen als Stifter von Gebäuden und Monumenten engagierten, wobei auch ihre Be-
weggründe und Gestaltungsspielräume beleuchtet werden. Zur besseren Übersicht wer-
den die einzelnen Stiftungsformate, also größere Bauwerke und kleinere Monumente, 
getrennt voneinander in einzelnen Abschnitten betrachtet.

2.3.2.1	 Gestiftete Neubauten und Restaurierungsarbeiten

Zu den kostspieligeren Investitionen in den Kultbetrieb zählte die Stiftung neuer Bau-
werke oder die Finanzierung von Restaurierungsarbeiten an bestehenden Gebäuden. Mit 
solchen Spenden entlastete man nicht nur die Tempelkassen, 174 sondern setzte der eigenen 
Großzügigkeit und Frömmigkeit ein bleibendes Zeichen. Wie stark sich staatliche Institu-
tionen in diesem Bereich engagierten, bleibt im Dunklen: Bei großen, prestigeträchtigen 
Heiligtümern in religiösen Zentren wie Memphis, Theben und Philae wäre eine Beteili-
gung der römischen Prokuratoren oder sogar der Kaiser selbst zu erwarten, schließlich 
wurden die Kaiser dort in prunkvollen Wandreliefs als Pharaonen inszeniert und ihre 
Namen einem größtmöglichen Publikum präsentiert. 175 Unter anderen Vorzeichen stan-
den die kleineren Tempel der ländlichen Regionen, deren Architektur und Dekorationen, 
aber auch deren öffentlicher Wirkungsgrad mit den oben genannten religiösen Zentren 
nicht zu vergleichen sind. Inwiefern sich Kaiser, Prokuratoren und andere hohe Beamte 
hier im Einzelnen als Stifter engagierten, bleibt fraglich. Umso bedeutender ist der Bei-

174	 Grundsätzlich dürften die Tempelkollegien selbst für die Instandhaltung und den Ausbau der 
Tempelbauten inklusive der Pastophoria, Nekropolen und Filialheiligtümer verantwortlich ge-
wesen sein, cf. Otto 1908, 18-21. Ausdrückliche Hinweise auf tempelfinanzierte Bautätigkeiten 
finden sich in den griechischen Urkunden der Kaiserzeit jedoch nur spärlich. So ist in BGU II 
362, Pag. 8, Z. 2–10 (Arsinoë, 215/216), einer Abrechnung des in Arsinoë befindlichen Tempels 
der Götter Jupiter Capitolinus, Suchos und Sarapis, von Gehältern für Maurer und Hilfsarbeiter 
sowie von Ausgaben für den Kauf und Transport von Ziegeln zu lesen, was auf entsprechende 
Bautätigkeiten hinweist.

175	 Zur Herrscherikonografie in den ägyptischen Tempeln der Kaiserzeit cf. Hölbl 2000.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



135Spuren im Tempelbezirk: Graffiti, Inschriften und Monumente

trag zu bewerten, den die Lokalbevölkerung und die tempeleigenen Amtsträger zum Er-
halt und Ausbau dieser Tempelbezirke beitrugen. 176

In augusteischer Zeit traten zwei Strategen als Stifter von Altären in den hier betrach-
teten Siedlungen in Erscheinung: Vor den Toren des Tempelbezirks von Narmuthis, am 
Rand der Prozessionsstraße, ließ der Stratege Zobalos im 12. Jahr des Augustus (19/18 
v.Chr.) einen Altar errichten. 177 Im 24. Jahr des Augustus (7/6 v.Chr.) stiftete wiederum 
der Stratege Numenios zu Ehren des Soknebtynis vier Altäre entlang der dortigen Prozes-
sionsstraße; es sind dieselben Altäre, die im zweiten Jahrhundert die Eingänge der neu er-
richteten Vereinshäuser f lankierten. 178 Die Strategen stifteten die Altäre in Tebtynis und 
Narmuthis, während gleichzeitig größere Bauarbeiten im Bereich der Prozessionsstraßen 
stattfanden. 179 Wer diese Arbeiten finanzierte, bleibt jedoch ungeklärt.

Auch der Tempelbezirk von Soknopaiu Nesos verzeichnete in der frühen augustei-
schen Zeit rege Bauaktivitäten. So erweiterte man den Tempelbezirk und die Prozessi-
onsstraße großflächig, der Haupttempel wurde durch einen Anbau in seiner Größe sogar 
verdoppelt. 180 Als Stifter traten in dieser Zeit die Schafzüchter aus dem benachbarten 
Nilopolis in Erscheinung, deren Verein im Jahr 24 v.Chr. die monumentale Umfassungs-
mauer des Tempelbezirks finanzierte. Die Stele mit der zugehörigen Gründungsinschrift 
wurde bei Ausgrabungen im Areal des Tempelbezirks gefunden. Als Relief über dem 
Text sind zwei Götter dargestellt: Ein Krokodil mit Falkenkopf (Soknopaios) links und 
rechts eine menschliche Figur mit Widderkopf (Chnum), über der Szene ist als Zeichen 
des Sobek-Re/Horos eine Sonnenscheibe mit Uräus abgebildet. Die Motivik ist eindeutig 
dem ägyptischen Stil zuzuordnen und dürfte unter Beratung durch die hiesigen Kult-
funktionäre gewählt worden sein. Der Text adressierte hingegen ein breiteres Publikum, 
war er doch in griechischer Sprache geschrieben:

ὑπὲρ Καίσαρος Αὐτοκρά-
τορος θεοῦ ἐκ θεοῦ ἡ οἰκοδομὴ
τοῦ περιβόλου τῷ θεῶι καὶ κυρί-
ῳ Σοκνοπαίωι παρά τῶ<ν> ἐκ Νείλου
πόλεως προβατοκτηνοτρόφ<ω>ν

176	 So schon Zivie-Coche und Dunand 2013, 91f.; Quaegebeur 1979, 713–5.
177	 I.Fayoum III 164 (Narm., 19/18 v.Chr.).
178	 Siehe zu den Vereinshäusern auch Kapitel 2.1.3.2. Einen der Altäre stiftete der Stratege Numenios, 

zusammen mit seinem Sohn Ammonios, dem Gott Soknebtynis (SEG XXXVIII 1692; Tebt., 31. 
März 6 v.Chr.). Auf einem zweiten Altar ist fragmentarisch vielleicht von einem „Stra[tegen d]er 
Pole[monos Meris]“ zu lesen (SEG LIV 1758 (3); Tebt., ptolem. oder kaiserzeitl.), womit ebenfalls 
Numenios gemeint sein dürfte. Zu der Inschrift cf. Rondot 2004, 149 mit Anm. 6. Da alle vier 
Altäre zueinander benachbart waren und dieselben Maße sowie denselben Stil vorweisen, liegt die 
Vermutung nahe, dass der Stratege Numenios alle vier Altäre gestiftet hat.

179	 Zur Erneuerung des Pflasters der Prozessionsstraße und der Errichtung eines Kiosks in augustei-
scher Zeit in Tebtynis cf. Rondot 2004, 191f. Zu ähnlichen Restaurierungs- und Bauarbeiten im 
Tempelbezirk von Narmuthis in dieser Zeit cf. Bresciani und Giammarusti 2012, 109–98.

180	 Zur Baugeschichte des Tempelbezirks und der Prozessionsstraße cf. Davoli 2015, 137–42.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



136 Kapitel 2: Spezialisten und Klienten 

καὶ τῶν γυναικῶν καὶ τῶν τέκν-
ων εὐχήν· (ἔτους) ϛʹ Καίσαρος, Φαμ̣(ενὼθ) κ .ʹ 181

„Zugunsten des Imperators Caesar, Gott aus Gott: Der Bau der Umfassungsmauer 
für den Gott und Herrn Soknopaios. Eine Votivgabe von den Schafzüchtern aus 
Nilopolis und den Frauen und den Kindern. Im 6. Jahr des Caesar, 20. Phamenoth.“

Auch andernorts traten wohlhabende Einheimische oder Vereine, die eine gebündelte 
Finanzkraft aufbringen konnten, als Bauherren zugunsten der Tempel in Erscheinung. 
So stifteten in Theadelphia zwei Männer namens Akusilaos und Deinos ein Monu-
ment für Isis Sasyphis, von dem jedoch nur der Holzbalken mit der Stiftungsinschrift 
(ein Türsturz?) übriggeblieben ist. 182 Ihren griechischen Namen nach waren beide Stif-
ter wahrscheinlich keine Amtsträger des Tempelkollegiums. Gut möglich aber, dass sie 
dem lokalen Kultverein für diese Göttin angehörten: Ein solcher Verein stiftete anläss-
lich der Errichtung eines Versammlungsortes in Theadelphia im Jahr 93 eine Stele mit 
Weihinschrift. 183 Ein gewisser Satabus, Sohn des Heron, leitete wiederum zur Amtszeit 
des Präfekten C. Septimius Vegetus (85–88 n.Chr.) „aus Frömmigkeit“ (κατ’ εὐσεβίαν) 
Instandsetzungsarbeiten an einem Gebäude in die Wege. Gefunden wurde die schwer 
beschädigte Stele mit der Inschrift aber nicht in Soknopaiu Nesos, wie man nach dem 
Namen des Satabus hätte vermuten können, sondern im Eingangsbereich des Haupttem-
pels von Narmuthis. 184

Glücklich schätzen konnten sich die Tempelkollegien insbesondere, wenn sie Spenden 
von Großgrundbesitzern, Städtern oder Militärangehörigen empfingen, die über ganz 
andere finanzielle Spielräume verfügten als der Großteil der Landbevölkerung. So stiftete 
ein gewisser Europos Bodenpflaster und Kultstatuen (ἀνδριάντες) im Tempelbezirk von 
Narmuthis, wie die Inschrift auf einer Statuenbasis vermerkt. 185 Vielleicht ist Europos 
identisch mit dem Sohn eines anderen Stifters, der in Narmuthis eine Stele zugunsten 
seiner Frau und seiner Kinder errichten ließ. Der entsprechende Text ist auf einer an der 
Stele befestigten Marmorplakette eingraviert, die jedoch am unteren Ende abgebrochen 
ist. Der teure Marmor spricht für den Wohlstand dieser Stifter, die auch aufgrund ihrer 
griechischen Namen eher in einen städtischen und/oder hellenisierten, wohlhabenden 
Kontext einzuordnen sind:

Σερῆνος ὑπὲρ τῶν
τέκνων Εὐπόρου καὶ
Σερήνου καὶ Ἑλένης

181	 I.Fayoum I 73 (S.N., 16. März 24 v.Chr.), für eine Abbildung siehe Bernand 1975, Pl. 53.
182	 I.Fayoum II 130 (Thead., kaiserzeitl.).
183	 I.Fayoum II 121 (Thead., 7. Apr. 93).
184	 I.Fayoum III 167 (Narm., 85–88). Siehe Kapitel 1.3.1 zu diesem Satabus und Vermutungen über 

eine Kooperation zwischen den Tempeln von Narmuthis und Soknopaiu Nesos.
185	 I.Fayoum III 170 (Narm., kaiserzeitl.).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



137Spuren im Tempelbezirk: Graffiti, Inschriften und Monumente

καὶ τῆς αὑτοῦ [γυναι]-
[κός — — — — — —] 186

„Serenos zugunsten seiner Kinder Europos, Serenos und Helena, und für seine 
Frau …“

Als Mäzen trat in Theadelphia vielleicht C. Valerius Cottus auf, Veteran der Legio III. 
Cyrenaica, der im Jahr 156 ein Heiligtum (ἱερόν) des Ammon restaurieren ließ. 187 Leider 
ist die Provenienz der Stiftungsinschrift nicht sicher Theadelphia zuzuordnen, weil der 
Stein mit der Inschrift 1909 in einem Dorf gefunden wurde, das 6 Kilometer von den 
Ruinen Theadelphias entfernt lag. Dort diente er einer Moschee als Türschwelle. 188 Vete-
ranen, die Monumente für Ammon, Zeus und Jupiter stifteten, lassen sich jedenfalls in 
ganz Ägypten finden. 189

Für den Soknopaiostempel sind außerdem weitere Bauarbeiten im zweiten Jahrhun-
dert archäologisch belegt: In dieser Zeit fanden Restaurierungsarbeiten an der westli-
chen Außenwand des Haupttempels und eine Erneuerung des davor befindliches Bo-
denpflasters statt. 190 Noch umfänglicher ist der An- oder Ausbau eines Gegentempels 
an der Rückseite des Haupttempels zu bewerten. 191 Das lässt vermuten, dass noch Mitte 
des zweiten Jahrhunderts große Stiftungen an den Soknopaiostempel geflossen sind. Die 
Stifter selbst lassen sich jedoch leider nicht benennen.

2.3.2.2	 Götter- und Heiligenstatuen

Etwa zwanzig vollständig oder teilweise erhaltene Stand- und Sitzfiguren wurden im Tem-
pelbezirk von Soknopaiu Nesos gefunden, drei Statuen(fragmente), die den nesiotischen 
Exemplaren ähneln, in Tebtynis. Stilistisch sowie nach Angabe der wenigen überlieferten 
Inschriften datieren die meisten Statuen aus Soknopaiu Nesos wohl aus der frühen, ei-
nige möglicherweise aus der hohen Kaiserzeit. Grundsätzlich sind die stets unterlebens-
großen und rückseitig mit einem Pfeiler versehenen Statuen typisch für die ägyptische 
Kunst. Ausgedrückt wird der ägyptische Stil bei den Standfiguren beispielsweise durch 
die anliegenden Arme und das nach vorne gestellte linke Bein, nur ihre Haartracht oder 
ihre Kleidung enthalten gelegentlich hellenistische Elemente. Die Figuren sind zum Teil 

186	 I.Fayoum III 169 (Narm., kaiserzeitl.).
187	 I.Fayoum II 124 (Kharabat Shalal, 19. Mai 156).
188	 I.Fayoum II 124, Einl. Ein Heiligtum für den Gott Ammon ist in Theadelphia ansonsten nicht 

bezeugt. Jacques France schlägt vor, die Inschrift dem nicht näher lokalisierten antiken Ort Poly-
deukia zuzurechnen, da dessen Lage in der Nähe des Fundortes des Schriftträgers vermutet wird, 
cf. France 1999, 270.

189	 I.Fayoum II 124, Z. 4, Komm.
190	 Zu den Restaurierungsarbeiten cf. Davoli 2014a, 3.
191	 Zur Entdeckung des Gegentempels cf. Davoli 2016. Siehe Kapitel 2.2.2.2 zur möglichen Nutzung 

dieses Gegentempels als Orakelstätte.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



138 Kapitel 2: Spezialisten und Klienten 

durch individualisierende Aspekte wie besondere Haartracht, beigegebene Objekte oder 
Spuren des Alterns in den Gesichtszügen gekennzeichnet. Von den drei Figuren aus Teb-
tynis zeigt die einzige noch vollständig erhaltene Statue einen Mann mit Toga und Lor-
beerkranz, den er im kurzgelockten Haar trägt. Augen und Körperhaltung sind aber nach 
ägyptischer Tradition gefertigt. 192 Nach heutiger Forschungsmeinung repräsentieren die 
Statuen vergöttlichte Menschen oder Lokalheilige. 193

Wenn einige Statuen tatsächlich Götter oder Lokalheilige adressierten, dürften sie 
den Tempeln als Stiftungen übereignet worden sein: Wenngleich aus Soknopaiu Nesos 
und Tebtynis keine direkten Belege dafür vorliegen, dass die Statuen als Stiftungen dar-
gebracht wurden, rühmte sich der bereits im vorangegangenen Kapitel erwähnte Eu-
ropos, im Tempelbezirk von Narmuthis Bodenpflaster und Kultstatuen (ἀνδριάντες) 
finanziert zu haben. 194 Ein ähnlicher Stiftungskontext könnte für die hier betrachteten 
Statuen vorliegen. Ihr ursprünglicher Standort in Soknopaiu Nesos lässt sich nicht mit 
Sicherheit bestimmen, da die Objekte aus Raubgrabungen des späten neunzehnten und 
frühen zwanzigsten Jahrhunderts stammen. Es ist aber anzunehmen, dass sie im Bereich 
des Tempelbezirks aufgestellt waren. 195 Die Statuen aus Tebtynis wiederum sind ohne 
Zweifel im Umfeld der Prozessionsstraße, auf Höhe der vier Vereinshäuser vor dem Tem-
pelbezirk, gefunden worden. 196

Wie schon anhand der Stiftungen von Bauwerken besprochen, ist anzunehmen, dass 
begüterte Einheimische und lokale Vereine, gelegentlich aber auch städtische Akteure als 
Stifter auftraten. Unter den Stiftern der Statuen von Soknopaiu Nesos dürften sich auch 
Amtsträger des Soknopaiostempels selbst befunden haben. Insbesondere ist dies für zwei 
Familien anzunehmen, die demotische Inschriften auf dem Sockel einer Sitzstatue ein-
gravieren ließen. 197 Gemäß dem Text an der Ansichtsseite des Sockels richtete die Familie 
des Horos, Sohn des Harpagathes, im Jahre 33 zugunsten des Kaisers Tiberius Gebete an 
den Gott Pakysis. 198 Auf der linken Seite des Statuensockels ist das Relief eines Dromedars 
eingeritzt, daneben eine weitere demotische Inschrift, die „Psais und seine Brüder und 
seine(?) Frau und seine(?) Kinder“ 199 lautet. Da beide Inschriften in demotischer Schrift 

192	 Für eine Beschreibung der Statuen aus Soknopaiu Nesos nebst Katalog und Fotografien cf. Lembke 
1998, 115–37. Zu den Statuen aus Tebtynis cf. Rondot 2004, 139–43 mit 277, Photo 108–11. Zwei 
heute nicht mehr erhaltene Statuen aus Tebtynis mit einer ähnlichen Beschreibung wurden bei der 
Ausgrabung der Prozessionsstraße im Jahr 1933 gefunden, cf. Rondot 2004, 158. Demnach befan-
den sich im Areal des Soknebtynistempels ehemals möglicherweise noch mehr solcher Statuen.

193	 Zur Interpretation der Statuen als Repräsentationen vergöttlichter Menschen mit Angaben zu 
weiterführender Literatur cf. Jördens 2018b, 61f. mit Anm. 30. Zu vergöttlichten Menschen in 
Ägypten cf. Lieven 2008; Lieven 2013 und Krämer 2018. Siehe zu vergöttlichten Privatpersonen 
und Lokalheiligen in den hier betrachteten Siedlungen auch Kapitel 1.2.2.

194	 I.Fayoum III 170 (Narm., kaiserzeitl.).
195	 Zur Provenienz der Statuen cf. Lembke 1998, 111f.
196	 Zum Fund der Statuen cf. Rondot 2004, 139; 158.
197	 CGC IV 1191 ( = TM 47197; S.N., 11. Apr. 33), die beiden demotischen Inschriften sind ediert in 

Zauzich 1987.
198	 Siehe Kapitel 1.3.1 zu Pakysis als Gott oder Lokalheiligen.
199	 Übersetzung: Zauzich 1987, 216.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



139Spuren im Tempelbezirk: Graffiti, Inschriften und Monumente

verfasst sind und sich vergleichbare Schreibfehler in beiden Texten finden, dürften sie etwa 
zu derselben Zeit und eventuell sogar von demselben Schreiber angebracht worden sein.

Angesichts der Tatsache, dass die beiden Inschriften in demotischer Schrift formuliert 
wurden, sind in Horos und Psais Amtsträger des Soknopaiostempels zu vermuten; ferner 
wäre das intendierte Zielpublikum, das der Stifter vor Augen hatte, in den Amtsträgern 
des Soknopaiostempels zu sehen, denn nur dieser Personenkreis konnte die demotischen 
Inschriften lesen. Die Erwähnung des Kaisers ist bemerkenswerterweise darauf zurück-
zuführen, dass die Inschrift das griechische Formular für Stiftungsinschriften ‚zuguns-
ten‘ (ὑπέρ) einer Person, vornehmlich des Herrschers, im Demotischen adaptiert hatte. 200 
Anscheinend orientierte man sich für die Inschriften also am griechischen Formular und 
beabsichtigte, der Statue durch die demotische Schrift eine ‚authentische‘ oder vielleicht 
sogar eine ‚archaische‘ Erscheinung zu verleihen.

Abgesehen von der Statue mit dem demotischen Text liegen sechs weitere Statuen aus 
Soknopaiu Nesos vor, die mit griechischen Inschriften versehen sind und Namen von 
Stiftern und Bildhauern nennen: (1) Satabus stiftete eine Statue zugunsten der Familie 
des Pisois des Älteren; 201 (2) eine andere Statue stiftete Eirenaios der Jüngere, Sohn des 
Pisois, der „Vorsteher des Gottes Soknopaios“ (gemeint war ein Kultverein?); 202 (3) eine 
Sitzfigur stellte der Handwerker Tesenuphis für den Gott(?) Pramenes her; 203 (4) Eine 
andere Sitzstatue fertigte ein Bildhauer namens Petesis an, sein Auftraggeber war mög-
licherweise der neben ihm auf demselben Statuensockel erwähnte Herieus  204 (5) Ein an-
derer Stifter war der Sitologe Satyros, Sohn des Pekysis. Von dessen Statue ist allerdings 
nur noch der Sockel mit Inschrift erhalten. 205 (6) Eine weitere Statue, von der ebenfalls 
nur noch der Sockel mit Inschrift erhalten ist, wurde von einem Mystharion, Sohn des 
Satyros gestiftet. 206 Wahrscheinlich ist Mystharion als Sohn des vorgenannten Sitologen 
Satyros zu identifizieren, denn zum einen sind beide Namen vergleichsweise selten in 
Soknopaiu Nesos vertreten, was eine Verwechslung mit anderen Nesioten eher unwahr-
scheinlich macht. Zum anderen unterscheiden sich beide Monumente vom Rest des Cor-
pus, weil ihre Sockel ungewöhnlich hoch waren (siehe unten). 207 Die Namenskette von 
Pekysis (Großvater) zu Satyros (Vater) und Mystharion (Sohn) gibt zudem Anlass zu der 

200	 Zur Adaption des griechischen Formulars cf. Pfeiffer 2010, 298f.
201	 I.Fayoum I 78 (S.N., 44 v.Chr.–48 n.Chr.).
202	 I.Fayoum I 77 (S.N., Mitte 1. Jh. v.Chr.–Mitte 1. Jh. n.Chr.): Εἰρηναῖος νεώ(τερος) Πισόιτος προσ-/

τάτης Σοκνοπαίωι θεοῦ(!) με(γίστωι).
203	 I.Fayoum I 79 (S.N., 30 v.Chr.–50 n.Chr.): Τεσενοῦφι(ς) θε(ῷ)/Πραμήνι ἐποί(ει). Zur Diskussion der 

Grammatik und des Gottes Pramenes cf. I.Fayoum I 79, Komm.
204	 I.Fayoum I 80 (S.N., Mitte 1. Jh. v.Chr.–Mitte 1. Jh. n.Chr.): „Petesis, Sohn des Papus, hat es ge-

macht. Für Herieus, Sohnes des Pnepheros, und die Frau und die Kinder. Im 4. Jahr, 6. Tybi.“ 
(Πετῆσι(ς) / Πάπου / ἐπόη· / ὑπὲρ Ἑργεῦ(ς) Π|νεφε(ρῶς) / καὶ ἡ γυ(νὴ) καὶ τὰ τέ|κν(α) / (ἔτους) δ̣ʹ , 
Τῦβι ϛʹ).

205	 I.Fayoum I 81 (S.N., kaiserzeitl.).
206	 I.Fayoum I 82 (S.N., kaiserzeitl.).
207	 Lembke 1998, 114 mit Anm. 31.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



140 Kapitel 2: Spezialisten und Klienten 

Vermutung, dass die Stifter der beiden Statuen aus einer ursprünglich einheimischen Fa-
milie stammten.

Wie sich also zeigt, erwähnen die meisten Inschriften Stifter mit orts- und tempel-
spezifischen Namen, im Falle griechischer Namen lassen sich die Stifter eventuell in ein 
verwandtschaftliches Verhältnis mit einheimischen Nesioten einordnen. 208 In erster Li-
nie traten demnach einheimische Familien als Stifter der Statuen im Tempelbezirk von 
Soknopaiu Nesos auf.

Die Statuen trugen, wie erwähnt, zum Teil individualisierende Gestaltungselemente. 
Außerdem sind einige Exemplare größer als andere. Auffällig ist dabei, dass die beson-
ders großen Statuen beziehungsweise die Statuen mit einem besonders hohen Sockel von 
Männern mit den griechischen Namen Eirenaios, Satyros und Mystharion gestiftet wur-
den. Dies betrifft die Standstatue, die Eirenaios der Jüngere stiftete, und die mit einer 
Höhe von 90 Zentimetern fast doppelt so hoch ist wie die meisten anderen Statuen aus 
Soknopaiu Nesos. Die Figur zeigt einen älteren Mann mit Bart, gekleidet in ein ägypti-
sches Gewand. 209 Die beiden heute verlorenen Figuren, die der Sitologe Satyros und sein 
Sohn(?) Mystharion gestiftet hatten, wurden unterdessen auf einem etwa 80 Zentimeter 
hohen Sockel platziert. Wie Katja Lembke bemerkt, hätten die zugehörigen Statuen auf 
diesen Sockeln fast die Augenhöhe eines Menschen erreicht, selbst wenn sie, wie die meis-
ten anderen Statuen, bloß einen halben Meter groß gewesen wären. 210 Größer als diese 
Statuen waren mit einer Höhe von 1,07 und 1,05 Meter nur die zwei Standbilder eines 
alten und eines jungen Mannes (Inschriften darauf sind verloren oder waren nie vorhan-
den), die demnach wohl umso kostspieliger waren. 211 Die Figur des alten Mannes trägt 
ein Stirnband in seinem kurzen Haar, vielleicht eine ταινία, die einen religiösen Kontext 
andeuten könnte. Beide Statuen werden den frühen Jahren der römischen Herrschaft zu-
geordnet und wären demnach ungefähr zeitgenössisch zur Statue des Eirenaios. 212 Diese 
Größendifferenzen und unterschiedlichen Gestaltungsmerkmalen zeigen, dass es sich 
bei den Statuen nicht (oder zumindest nicht in jedem Fall) um standardisierte Produkte 
aus der Angebotspalette der Tempel handelte, sondern die Stifter je nach eigenen Vor-
stellungen und eigenen Möglichkeiten hellenistische Stilelemente oder besonders große 
Statuen anfertigen ließen. Wie zu sehen war, handelte es sich bei Satyros und Mystharion, 
da ihr Vorfahre Pekysis hieß, möglicherweise um Nachkommen aus der einheimischen 
Bevölkerung, die, ihren nunmehr griechischen Namen nach zu urteilen, in städtische 
oder hellenisierte Kreise aufgestiegen sind. Vielleicht stifteten sie besonders große oder 
auffällige Statuen, um auch auf diese Weise ihren Sonderstatus in der Siedlungsgemein-
schaft anzuzeigen.

208	 Siehe zu orts- und tempelspezifischen Namen in Soknopaiu Nesos Kapitel 1.2.2.
209	 Alexandria, Griechisch-Römisches Museum, 3192.
210	 Lembke 1998, 114 mit Anm. 31.
211	 SMB, Ägyptisches Museum und Papyrussammlung, 11632 und 11633. Zur Beschreibung der Sta-

tue mit Fotografien cf. Lembke 1998, 116 und 131, Abb. 4–7.
212	 Zur Datierung der Statuen cf. Lembke 1998, 116–8.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



141Spuren im Tempelbezirk: Graffiti, Inschriften und Monumente

Vergleichbare Skulpturen wie die in Soknopaiu Nesos sind übrigens aus dem nahege-
legenen Karanis bekannt, allerdings werden unter den dortigen Funden nur zwei Statuen 
dem ägyptischen Kunststil zugeordnet, während den Tempelbezirk mehrere Statuen im 
hellenistischen Stil zierten. 213 Aufgrund der fragmentarischen archäologischen Überliefe-
rung lässt sich jedoch nicht sagen, ob insgesamt in Soknopaiu Nesos mehr Statuen ägyp-
tischen Stils und in Karanis mehr Statuen hellenistischen Stils errichtet wurden.

Neben den anthropomorphen Statuen war die Kultarchitektur der hier betrachteten 
Tempel von Sphingen und Löwenfiguren geprägt, zwei solcher Monumente stifteten in 
Narmuthis lokale Kultvereine für Anubis und Apollon: Beide Vereine hinterließen Vo-
tivinschriften je auf dem Sockel einer Sphinx und einer Löwenstatue, die einander be-
nachbart waren und sich im Vorhof des Tempelbezirks befanden. 214 Im Vergleich zu den 
stets unterlebensgroßen Heiligenstatuen waren die an den Prozessionsstraßen platzierten 
Sphingen und Löwen sehr viel größer und somit wohl entsprechend teurer. Die Finan-
zierung dieser monumentalen Statuen fiel insofern nicht zufällig lokalen Vereinen zu. 
Generell ist aber auch hier zu betrachten, dass in erster Linie die einheimischen Vereine 
und Privatpersonen und seltener städtische Stifter und Beamte eine Präsenz in den Tem-
pelbezirken etablierten.

2.3.3	 Ägyptische Götter in griechischem Gewand: Tafelgemälde und Fresken

Bis hierhin hat sich gezeigt, dass die Tempelkollegien darum bemüht waren, den Sobek-
Kult einem Griechisch sprechenden Publikum zu präsentieren, sei es nun durch das 
Angebot griechischer Orakellose oder die Gelegenheit, kurze Proskynemata an den Tem-
pelmauern zu hinterlassen. Am Eingang des Tempelvorhofs von Narmuthis waren sogar 
vier griechische Hymnen als Inschriften angebracht, die Ermuthis-Isis (alias Renenutet), 
Sokonopis und Amenemhet III. besangen.

Ein anderer Bereich, in dem sich die ‚Übersetzungsleistung‘ der Kultfunktionäre und 
ihrer Partner aus hellenistisch geprägtem Umfeld zeigt, ist die Ikonografie. Wie bereits bei 
den Ausführungen zur Verbreitung des Namens Kronion in Kapitel 1.4.1 angedeutet, wur-
de Sobek-Geb bisweilen als Mensch in Frontalperspektive dargestellt, wobei Haartracht 
und Kleidung an die Ikonografie des Kronos angelehnt waren. Nur ein kleines Krokodil 
in den Händen des Mannes deutet darauf hin, ihn als Krokodilgott Sobek zu erkennen. 
In einer solchen Darstellung ist Sobek-Geb-Kronos beispielsweise auf Tafelgemälden aus 
Tebtynis abgebildet, wobei eines der Gemälde in den Ruinen des Soknebtynistempels ge-
funden wurde. 215 Tafelgemälde mit ähnlichen hellenistischen Göttermotiven wurden auch 

213	 Für einen kurzen Vergleich zu Karanis unter Angabe von Belegen cf. Lembke 1998, 126f.
214	 I.Fayoum III 171 und 172 (beide Narm., kaiserzeitl.).
215	 Im Tempelbezirk von Tebtynis wurde das Gemälde Alexandria, Griechisch-Römisches Museum, 

22978 gefunden. Ein anderes Tafelgemälde mit Sobek-Geb-Kronos wurde in einem Privathaus in 
Tebtynis entdeckt (SMB, Ägyptisches Museum und Papyrussammlung, 15978, siehe Abb. 14 in 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



142 Kapitel 2: Spezialisten und Klienten 

außerhalb des Fayum, namentlich in Kellis und Deir el-Bahari, im Bereich der dortigen 
Tempelbezirke gefunden. Weder die Auftraggeber noch die Adressanten dieser Bilder sind 
in antiken Quellen eindeutig benannt, aber eingedenk der vorangegangenen Überlegun-
gen wäre anzunehmen, dass es sich um Votivgaben hellenistisch geprägter Klienten und 
Kultanhänger handeln könnte, die sich an der Bildsprache der Sobek-Kulte orientierten. 216

Zum Abschluss wird nun ein Fresko aus Theadelphia besprochen, das illustrieren soll, 
wie die Tempelkollegien den Sehgewohnheiten eines hellenistisch gebildeten Publikums 
entgegenkamen, indem sie entsprechende Bildmotive gezielt in die Tempelbezirke ein-
flochten. Genauer gesagt, handelt es sich um zwei komplementäre Fresken auf den In-
nenseiten jener Torpfosten, die in den dritten, innersten Vorhof des Haupttempels von 
Theadelphia hineinführen. Die beiden Bilder stehen sich dabei an den Innenseiten der 
Pfosten gegenüber (siehe Abb. 16 und 17): Vom zweiten Vorhof aus gesehen links ist eine 
männliche Person zu Pferd abgebildet, sie trägt lockiges Haar, Bart, eine Krone und Sol-
datenkleidung. Darüber befindet sich eine kleine Figur mit Doppelaxt und Speer, darun-
ter ein auf einer Bahre getragenes, mumifiziertes Krokodil. Zur Rechten steht eine zweite 
Person von gleicher Erscheinung, die ein Pferd am Zaumzeug mit sich führt und eine 
Papyrusrolle in der linken Hand hält, während hinter ihrem Kopf eine Sonnenscheibe 
erstrahlt. Neben der Person befindet sich abermals eine kleine Figur mit Rüstung und 
Schwert, darunter eine Krokodilmumie auf einer Bahre.

Neben den Fresken sind drei Dipinti mit schwarzer Farbe auf den Putz geschrieben: 
Direkt unterhalb des Freskos auf dem linken Pfosten huldigte ein gewisser Pasikaios dem 
Gott Suchos. 217 Da der Name Pasikaios nur in diesem einen Dipinto belegt ist, 218 lässt 
sich vermuten, dass es sich vielleicht um einen Schreibfehler oder eine falsche Deklinati-
on handelt; näheres lässt sich jedenfalls nicht über ihn herausfinden. Neben dem Fresko 
auf dem rechten Pfosten sind wiederum zwei Dipinti angebracht, die die Namen Heron 
Subattos 219 und Heron 220 nennen. Ob damit ein Gott oder ein Mensch namens Heron ge-
meint war, wird im Folgenden besprochen. Da alle drei Dipinti mit derselben schwarzen 
Farbe direkt neben den Figuren des Freskos angebracht wurden, lässt sich annehmen, dass 
sie einerseits in Bezug zueinander und andererseits in Bezug zu den Wandbildern standen.

Grundlegend für das Verständnis darüber, wer hier dargestellt ist und warum die 
beiden Fresken ausgerechnet an dieser Stelle angebracht wurden, sind die beiden kleinen 
Krokodilmumien, die fast unscheinbar unterhalb der großen Menschengestalten ver-
harren. Jüngst schlug Holger Kockelmann vor, die Fresken in einen Gesamtkontext der 

Kapitel 1.4.1). Für ausführliche Bildbeschreibungen beider Gemälde cf. Rondot 2013, 75–80 und 
122–7.

216	 Mit einer ähnlich vorsichtigen Einschätzung schon Zivie-Coche und Dunand 2013, 594, dort mit 
Angabe zu den Fundorten weiterer Tafelgemälde. Tallet 2012a, 159 erwägt, dass die Holztafeln 
möglicherweise zu Festtagen präsentiert worden sein könnten.

217	 I.Fayoum II 128 (Thead., 2. Jh.): εὐτυχῶς· τῷ κυρίῳ / Σούχῳ, ἐπ’ ἀγαθῷ / Πασικαίου.
218	 Zur Verbreitung des Namens cf. Trismegistos NameID 178871.
219	 II.Fayoum II 126 (Thead., 2. Jh.): Ἥρων Σούβαττος (l. Ἥρων<ι> Σούβαττ<ωι>?)· / ὑπὲρ 

εὐχαριστίας / ἀνέθηκων (l. ἀνέθηκα?) ἐπ’ <αγ>αθῷ (l. ἀγαθῷ).
220	 I.Fayoum II 127 (Thead., 2. Jh.): ἐπ’ ἀγαθῶι, Ἥρωνι Σουβάττωι.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



143Spuren im Tempelbezirk: Graffiti, Inschriften und Monumente

Ritualpraktik des Sobek-Kultes einzuordnen. Hierzu bedarf es zweier Vorbemerkungen: 
Schon zu Eingang dieses Kapitels wurde erläutert, dass Sobek die Dualität der Götter Re/
Horos und Osiris in Form eines jungen, solaren Sobek-Re/Horos und eines alten bezie-
hungsweise jenseitigen Sobek-Osiris in sich vereinigen konnte. Wie Kockelmann zeigt, 
trägt das Krokodil auf dem linken Pfosten die dem Osiris zugeordnete Atef-Krone, zu-
dem hängt von ihrer Bahre ein Halskragen herab, ein Gegenstand, der im Kultkontext 
zu Wiederbelebungsritualen verwendet wurde. Das Krokodil auf dem rechten Pfosten 
trägt wiederum die mit Re assoziierte Sonnenkrone. Als Erstes lässt sich also festhalten, 
dass die beiden Fresken offenbar Sobek-Osiris und Sobek-Re darstellen. Als Zweites zum 
Ritualkontext: Der kosmische Regenerationszyklus zwischen Osiris und Re ließ sich, wie 
in der Einleitung zu Kapitel 2 beschrieben, beispielsweise im Zuge des ẖnm-jtn-Rituals 
in Form einer Prozession darstellen, in der auch zwei Krokodilmumien Verwendung fan-
den. Wie Kockelmann nun erstmals zeigt, befanden sich im Vorraum des Allerheiligsten 
des Tempels, also auf einer Achse mit den Pfosten des Eingangsportals, zwei hölzerne 
Theken, die sich ihrer Form und Konstruktion nach für das Abstellen von langen Trage-
bahren eigneten. Ein passendes Exemplar einer solchen Bahre, die wohl zum Transport 
einer Krokodilmumie diente, wurde sogar im Tempel selbst gefunden. Aufgrund die-
ser räumlichen Konstellation schlägt Kockelmann vor, dass die beiden an den Pfosten 
abgebildeten Krokodilmumien ein Mumienpaar darstellen, das tatsächlich im Tempel 
verwahrt wurde. Am treffendsten sei dieses Paar mit den Inkarnationen des Sobek-Osiris 
und Sobek-Re/Horos zu identifizieren. 221

Wie bereits Gaëlle Tallet bemerkt hat, stellen die beiden großen, anthropomorphen 
Kriegerfiguren die hellenistische Interpretation der beiden Sobek-Formen dar. Dies zeigt 
sich insbesondere an dem korrespondierenden Kopfschmuck der Figuren: Der Reiter auf 
dem linken Pfosten trägt eine Krone, das osirianische Krokodil unter ihm ist mit einer 
Atef-Krone bekränzt. Die Person zur Rechten ist wiederum mit einer solaren Korona 
hinter ihrem Kopf dargestellt, während das Krokodil darunter eine Sonnenkrone trägt. 
Die beiden Figuren sind also als hellenistische Darstellungen oder ‚Übersetzungen‘ des 
Sobek-Osiris und Sobek-Re zu verstehen. 222

Welche hellenistischen Pendants in diesen Figuren zu erkennen sind, ist umstritten: So 
steht zur Debatte, in den Figuren den in Theadelphia verehrten thrakischen Reitergott 
Heron und einen Begleiter (Lykurg?) zu sehen. Ein solches Argument stützt sich einer-
seits auf die in den Dipinti auf dem rechten Pfosten genannten Namen Heron und Heron 
Subattos, andererseits auf die Doppelaxt der kleinen Kriegerfigur auf dem linken Pfos-
ten, da die Axt ein Attribut des Lykurg ist. 223 Dementgegen schlägt Cornelia Römer vor, 

221	 Kockelmann 2017, 638–46, dazu Bildbelege ebd., Taf. 72 und 77f.
222	 Tallet 2012a, 156f. Zur Ikonografie der Atef-Krone und der Sonnenscheibe im Sobek-Kult cf. wei-

terführend Kockelmann 2017, 97f.; 107f.
223	 Zur Interpretation der beiden Figuren als Heron nebst Begleiter (Lykurg) schon I.Fayoum II 126, 

Komm., in neuerer Zeit Tallet 2012a, 155–7. Auf Grundlage der zwei Dipinti, die den Namen 
Heron (Subattos) nennen, ist diese Interpretation zunächst naheliegend. Damit wird allerdings 
vorausgesetzt, dass sich die in den Dipinti genannten Namen auf Götter und nicht auf Menschen 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



144 Kapitel 2: Spezialisten und Klienten 

Abb. 16: Fresko am linken Pfosten des Portals, das in den innersten Vorhof des Tempels von Thea-
delphia führte. Heute Alexandria, Griechisch-Römisches Museum, 20223. Das bereits zum Zeit-
punkt dieser Aufnahme 1912/13 stark verblichene Dipinto I.Fayoum II 128 befindet sich unterhalb 
des Freskos (hier nicht im Bild).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



145Spuren im Tempelbezirk: Graffiti, Inschriften und Monumente

Abb. 17: Fresko am rechten Pfosten des Portals, das in den innersten Vorhof des Tempels von 
Theadelphia führte. Heute Alexandria, Griechisch-Römisches Museum, 20223. Die bereits zum 
Zeitpunkt dieser Aufnahme 1912/13 stark verblichenen Dipinti I.Fayoum II 126–127 befinden sich 
links über dem Kopf und unter dem linken Fuß der großen Figur. 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



146 Kapitel 2: Spezialisten und Klienten 

in den Figuren die Dioskuren zu sehen. Ihre Interpretation stützt Römer auf drei Argu-
mente: Zum ersten ist die Identifikation des Begleiters als Lykurg sehr vage und lasse sich 
ikonografisch anzweifeln. Zum zweiten passe das Arrangement der beiden Figuren, einer 
zu Pferd und einer zu Fuß mit einer Papyrusrolle in der Hand, zu dem klassischen Bild 
der Dioskuren, wonach Kastor von beiden Brüdern ein Kämpfer und Polydeukes ein Ge-
lehrter gewesen sei. Zum dritten schlägt Römer vor, in den Dipinti auf dem rechten Pfos-
ten nicht den Namen des Gottes Heron, sondern den Namen eines Menschen zu lesen, 
der durch Schreib- und Grammatikfehler jedoch entstellt worden sei: „Heron, Sohn des 
Satabus“ statt „Heron Subattos“. 224 Auch eingedenk der im gesamten Mittelmeerraum 
verbreiteten Darstellung des Brüderpaares als jugendliche Krieger, der eine zu Pferd und 
der andere als Faustkämpfer, möchte man Römer hier Recht geben. 225

Ein Blick auf die Theologie der fayumischen Sobek-Kulte erhärtet Römers These, in 
den beiden großen anthropomorphen Figuren die Dioskuren zu sehen: Da Sobek in ei-
ner Dualität zugleich einen osirianischen und einen solaren Gott verkörperte, war es nur 
naheliegend, für die ‚Übersetzung‘ dieses dualen Wesens ein Brüderpaar wie Kastor und 
Polydeukes zu wählen, zumal sich in ihrer Schwester Helena eine passende Entsprechung 
zu Isis für die Trias von Osiris-Isis-Horos fand. Die beiden Figuren an den Pfosten des 
Tempelportals wären dabei nicht die einzigen Beispiele für eine solche ‚Übersetzung‘: 
Weitere Text- und Bildbelege aus dem Fayum, aber auch aus dem mittelägyptischen Ha-
koris und Oxyrhynchos legen nahe, dass die Dioskuren öfter als interpretatio graeca für 
Krokodilgötterpaare dienten. 226 Die Dualität des Sobek-Orisis-Re/Horos wurde also iko-
nografisch und sprachlich in das hellenistische Gewand der Dioskuren ‚übersetzt‘.

beziehen (siehe dazu im Folgenden). Heron war auch ein gebräuchlicher Personenname in Ägyp-
ten, cf. Trismegistos NameID 3380.

224	 Römer 2016, 492f.
225	 Zur Ikonografie der Dioskuren cf. überblicksweise T. Scheer u. A. Ley, s.v. ‚Dioskuroi‘, in: DNP 

Online, https//dx.doi.org/10.1163/1574-9347_dnp_e320920 (Zugriff: 30.03.2020).
226	 So stiftete in Theadelphia ein Nikandros, Sohn des Petesuchos, im Jahr 127/128 ein Monument 

für die Dioskuren: I.Fayoum II 123 (Thead., 127/128), von dem jedoch nur noch der Kalksteinso-
ckel erhalten ist. In Soknopaiu Nesos wiederum stiftete ein Stotuetis, Sohn des Harpaesis, den Di-
oskuren eine prächtig verzierte Votivstele mit Kultnische: Kairo, Ägyptisches Museum, CG 9287, 
darauf die Inschrift I.Fayoum I 74 (S.N., 2. Dez. 50). Aus Bakchias stammt ein Orakellos, das an 
die „Dioskuren“ als Orakelgötter adressiert war: P.Fay. 138 (Bakch., 1./2. Jh.).

	 Ob die Dioskuren in Ägypten und speziell im Fayum in einer festen Verbindung mit dem Sobek-
Kult zu betrachten sind, oder ob daneben auch ein eigener Dioskuren-Kult bestand, lässt sich nicht 
eindeutig beantworten. Die aus Narmuthis stammende, sehr fragmentarische Inschrift I.Fayoum 
III 183 (Narm., kaiserzeitl.), die anscheinend an die „olympischen [Dio]skuren“ (Ὀλυμπίοις / [Διο]
σ̣κούροις) gerichtet war, erlaubt jedenfalls die Vermutung, dass parallel dazu noch andere, ‚nicht-
olympische‘ Dioskuren verehrt wurden.

	 Ein anderes Götterpaar findet sich dagegen in Narmutis, wo Sokonopis und Isis-Thermuthis (oder 
Ermuthis-Isis) offenbar mit Agathos Daimon und Agathe Tyche gleichgesetzt wurden. Für einen 
Überblick über den Forschungsstand zur Gleichsetzung griechischer Götter mit den Sobek-Mani-
festationen und weitere Diskussion cf. Kockelmann 2017, 234–8. Zu der Triade aus Sobek, einer 
Gefährtin und einem Nachkommen, die im ptolemäischen und römischen Fayum oft in der Kons-
tellation Sobek-Osiris, Isis und Sobek-Horos anzutreffen ist, cf. ferner Kockelmann 2017, 162–71.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7

https//dx.doi.org/10.1163/1574-9347_dnp_e320920


147Spuren im Tempelbezirk: Graffiti, Inschriften und Monumente

Bleibt zu fragen, wer die Fresken in Theadelphia anbringen ließ. Pasikaios, der nach 
dem Dipinto auf dem linken Pfosten dem Suchos huldigte, könnte einer der Stifter gewe-
sen sein; der auf den Dipinti zu Rechten erwähnte Heron ein zweiter Stifter. Selbst wenn 
dies zuträfe, ließe sich aus ihren Namen aber nichts Konkreteres ableiten. Weitere Hin-
weise auf die Stifter und Adressaten der Fresken bietet vielleicht der Vergleich zu anderen 
in Theadelphia gefundenen Fresken, oder aber eine Betrachtung zur Positionierung der 
Fresken im architektonischen Ensemble des Tempelbezirks.

Ein reich ausgestattetes Wohnhaus, das sogenannte ‚Bildernischenhaus‘, das Otto 
Rubensohn 1902 in Theadelphia ausgegraben hatte, beherbergte Fresken in ähnlicher 
Qualität wie jenes an den Pfosten des innersten Vorhofes des Pnepherostempels. 227 Vor 
diesem Hintergrund bietet sich an, wohlhabende Einwohner des Ortes, die Häuser wie 
das ‚Bildernischenhaus‘ bewohnten, als Stifter der beiden hier betrachteten Wandbilder 
anzusehen, oder zumindest die ausführenden Künstler derselben Schule zuzuordnen. 
Aufgrund der zeitgenössischen Soldatenkleidung der beiden Kriegerfiguren und weil die 
Dioskuren (und Heron) in dieser Zeit große Popularität unter Soldaten genossen, wäre 
aber auch denkbar, dass (Vereine von) Veteranen die Fresken stifteten.

Betrachtet man die Position der Fresken im architektonischen Gesamtkontext, ist da-
gegen beinahe verwunderlich, dass sich Laien beteiligt haben sollten: Die Fresken waren 
zu beiden Seiten des Eingangs zum innersten Vorhof des Tempelbezirks angebracht und 
befanden sich somit nur wenige Meter von dem Eingang zum Sakralvorraum entfernt. 
Dort wurden sie alltäglich von den Amtsträgern der Tempel passiert, sie waren jedoch 
kaum sichtbar für all die Personen, die sich lediglich im öffentlich zugänglichen, äußers-
ten Vorhof des Tempelbezirks aufhalten durften (siehe Abb. 18 und 19). 228 Demnach wäre 
das Hauptpublikum, an das die Fresken adressiert waren, anscheinend eher in den Tem-
peldienern von Theadelphia zu sehen.

Wie gut oder schlecht die Fresken an den Pfosteninnenseiten tatsächlich für Laien 
sichtbar waren, lässt sich nicht mehr rekonstruieren. In den Stiftern Personen zu sehen, 
die in Häusern wie dem ‚Bildernischenhaus‘ lebten, ist ebenfalls reine Hypothese. Jeden-
falls ist schwer vorstellbar, dass die beiden Fresken gänzlich ohne Beteiligung des Tempel-
kollegiums von Theadelphia entworfen und angebracht worden wären. Schon die große 
Nähe zum Allerheiligsten des Tempels, wo die Bilder alltäglich von den Kultfunktionären 
passiert wurden, deutet auf vorhergehende Absprachen mit ebendiesen Amtsträgern hin. 
Dieser Verdacht erhärtet sich mit Kockelmanns oben genannter Beobachtung, wonach die 
Bilder nicht nur eine im Fayum geläufige interpretatio graeca des dualen Sobek-Osiris-Re/
Horos mit den Dioskuren wiedergeben, sondern in ihrer Positionierung an den Portalpfos-
ten exakt der Ausrichtung zweier tatsächlich im Tempel verwahrter Krokodilmumien ent-
sprachen: Wer sonst hätte wissen sollen, wo sich die Krokodilmumien im Tempelgebäude 

227	 Zum Grabungsbericht cf. Rubensohn 1905, 5–16. Rubensohns Bericht ist zusammengefasst und 
neu ausgewertet in France 1999, 77–83.

228	 Während das Hauptheiligtum nur von Kultfunktionären betreten werden durfte, hielten sich 
Kultanhänger und Klienten in den äußeren Bereichen des Tempelbezirks und im Bereich des Ge-
gentempels auf, cf. überblicksweise Zivie-Coche und Dunand 2013, 401–5.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



148 Kapitel 2: Spezialisten und Klienten 

Abb. 18: Schematischer Plan des Tempelbezirks von Theadelphia. Die beiden hier be-
sprochenen Fresken befanden sich an der Innenseite des Portals, das von dem zweiten 
in den dritten Vorhof führte.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



149Zwischenfazit

befinden, oder welche Symbole den hellenistischen ‚Übersetzungen‘ des Sobek-Osiris und 
Sobek-Re/Horos zuzuordnen waren, wenn nicht die Amtsträger des Tempels selbst?

2.4	 Zwischenfazit

Grundsätzlich ist festzuhalten, dass die Tempel mit ihrem Festbetrieb den Lebensrhyth-
mus am Rande des Fayum maßgeblich mitbestimmten, denn Prozessionen und öffent-
liche Opferhandlungen lockten Kultanhänger gleichwie sensationslustige Besucher an, 
während den am Festgeschehen partizipierenden Einzelpersonen und Vereinen Möglich-
keiten zur Zusammenkunft und zur Selbstdarstellung offenstanden. Für die Feste wende-
ten die Tempel große Nahrungsmittelmengen auf, die zum Teil unter den Kultanhängern 

Abb. 19: Auf der Fotografie ist der Blick vom ersten zum zweiten Tempelvorhof festgehalten, da-
hinter deutet sich das große Portal zum dritten Vorhof an, auf dessen Innenseiten die Fresken von 
Sobek-Osiris und Sobek-Re sowie ihrer hellenistischen Entsprechungen angebracht sind. Wie die 
Fotografie zeigt, waren die Figuren von den äußeren Bereichen des Tempelbezirks aus kaum zu 
sehen. Erst wenn man sich dem Innersten des Tempels näherte, traten sie in das Blickfeld der Be-
trachter. Die Aufnahme entstand während der Ausgrabung unter Leitung von Evaristo Breccia 
1912/13, Breccia steht im Tor zum zweiten Vorhof. 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



150 Kapitel 2: Spezialisten und Klienten 

verteilt wurden. Zu besonderen Anlässen sammelten sie offenbar ‚aus Frömmigkeit Ge-
gebenes‘ (διδόναι κατʼ εὐσέβειαν) von den Einheimischen ein, der genaue Charakter dieser 
Abgabe ist jedoch noch zu erschließen. Zudem trugen lokale Vereine und städtische Stif-
ter durch die Spenden von Opfertieren zum Festtagsschmaus bei. Öffentliche Kalbopfer 
müssen in hoher Frequenz stattgefunden haben, wenn eine demotische ‚Abmachung‘ 
aus dem Soknopaostempel ihre Zahl auf 60 Opferhandlungen pro Jahr beschränken will. 
Somit fungierten die Tempel als Plattform, auf der Speisen und andere Naturalien um-
verteilt wurden. Von diesem Austausch profitierten gleich drei Seiten: Natürlich diejeni-
gen, die Speisen empfingen; daneben die Spender der Tiere und Naturalien, die sich als 
Wohltäter präsentieren und sich somit ihres Status versichern konnten; als dritte Gruppe 
profitierten die Amtsträger der Tempel selbst, die sich im Rahmen der Feste vor einem 
breitgefächerten Publikum als Kultspezialisten in Szene setzen konnten. Die kollektiven 
und individuellen Handlungen in einem gemeinsamen narrativen Rahmen während sol-
cher Opfer, aber auch im Rahmen der übrigen Festtage, untermauerten dabei einerseits 
die Einteilung der sozialen Rollen in religiöse Experten, Stifter und Klienten. Anderer-
seits nahmen sich die Teilnehmenden der Opferhandlungen als eine Gemeinschaft wahr, 
die durch Sprache, Raum und Kultnarrativ miteinander verbunden war.

Auf die divinatorischen Dienste der Tempel, sei es die Berechnung eines Horoskops 
oder die Erteilung eines Orakelspruchs, ließ sich ein breitgefächerter Personenkreis ein. 
Ob Soknopaiu Nesos in dieser Hinsicht ein besonders bedeutender Orakelstandort war, 
lässt sich auf Grundlage der bislang verfügbaren Quellen kaum beurteilen, da auch ande-
re fayumische Tempel Orakeldienste anboten. Zu widersprechen ist indes einer Hypothe-
se, wonach der Sprachwandel in den Orakellosen auf ein staatliches Verbot demotischer 
Schrift zurückgehe: Hätten sich die römischen Herrscher an den Losorakeln gestört, 
hätten sie diese Praktik generell verboten und nicht bloß die Nutzung der demotischen 
Schrift untersagt. Vielmehr ist das Angebot griechischer Orakellose in das generelle Be-
streben der Tempel einzuordnen, ein Griechisch sprechendes Publikum zu erschließen. 
Dieselbe Tendenz ist bei den Proskynemata zu erkennen, die als kurze Graffiti in grie-
chischer Sprache die Mauern der Tempelbezirke zierten und als Gelegenheitstexte von 
Reisenden und sonstigen Besuchern hinterlassen wurden.

Obwohl die Sprüche und Lieder der öffentlichen Kulthandlungen wohl noch immer 
in ägyptischer Sprache vorgetragen wurden, zielten die Amtsträger der Tempel darauf ab, 
ihr interaktives Repertoire möglichst einem Griechisch sprechenden (oder wenigstens 
Griechisch lesenden) Publikum zugänglich zu machen: Orakellose schrieben sie, wie er-
wähnt, auf Griechisch nieder, während Graffiti und Inschriften in griechischen Lettern, 
aber auch Fresken mit hellenistischen Motiven, an den Tempelmauern, Altären und Por-
talen zu betrachten waren. Dass dieses Angebot einen gewissen Anklang fand, zeigt sich 
daran, dass sich unter den Klienten und Stiftern der Tempel nicht nur Einheimische oder 
Angehörige der Tempelkollegien finden, sondern dem Namen und sonstigen Informati-
onen nach auch Personen aus griechischsprachigen, städtischen Kontexten. Das Interesse 
eines solchen Publikums, auch ohne professionelle Anleitung an ägyptischen Kulten zu 
partizipieren, zeigt sich besonders deutlich an den anonymen Proskynemata, die einen 
Teil des Inschriftencorpus ausmachen: Durch das Auslassen des Namens verloren diese 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



151Zwischenfazit

Texte eigentlich jede rituelle Wirksamkeit; sie dürften daher nicht unter Anleitung eines 
Kultspezialisten angebracht worden sein, sondern die Adaption einer ägyptischen Kult-
praktik durch Laien darstellen. Wenn die anonymen Graffiti in größerer Zahl an den Tem-
pelmauern zu finden waren, zeigt das, dass die Tempelkollegien diese Graffiti duldeten, 
wenn nicht sogar als interaktive Attraktion bewarben, um Besucher in die Tempelbezirke 
zu locken.

Wie schließlich zu sehen war, profitierten die Tempelbezirke von Stiftungen aus dem 
Kreise der einheimischen Bevölkerung, aber auch von Schenkungen aus der Hand von 
Veteranen, staatlichen Amtsträgern oder anderen Akteuren aus städtischen, hellenistisch 
geprägten Kreisen. Die aus Stifterhand finanzierten Bauwerke, Statuen und Wandbilder 
zeigen, dass die Tempel am Rand des Fayum noch bis ins zweite Jahrhundert hinein als 
bedeutende Institutionen wahrgenommen wurden, für deren Ausgestaltung Einzelper-
sonen und Vereine zum Teil erhebliche Summen aufbrachten. Wie insbesondere die an-
thropomorphen Statuen aus Soknopaiu Nesos mit ihren unterschiedlichen Größen und 
Gestaltungselementen andeuten, fand offenbar ein Diskurs und möglicherweise sogar ein 
Wettbewerb darum statt, wer die ‚schönsten‘ (und prestigeträchtigsten) Statuen stiftete.

Man darf wohl annehmen, dass die die Entscheidung über die Sprache einer Inschrift 
und den Stil einer Statue grundsätzlich den Stiftern selbst oblag. Dies würde erklären, 
warum Stelen und Statuen, die von Personen mit ägyptischen Namen gestiftet wur-
den, keine oder kaum griechische Gestaltungselemente und zum Teil demotische Texte 
enthalten, während die Stiftungen von Veteranen und anderen Akteuren griechischen 
Namens mitunter hellenistische Stilelemente in sich tragen. Was in dieser Hinsicht die 
‚Übersetzung‘ der Sobek-Manifestationen in ein hellenistisches Gewand betraft, stan-
den die Kultfunktionäre den Stiftern offenbar beratend zur Seite, wie die Fresken am 
Eingangsportal des Tempels von Theadelphia nach ihrer räumlichen Positionierung und 
ihrer Ikonografie nahelegen: Offenbar ‚übersetzte‘ man dort die Dualität eines Sobek-
Osiris-Re/Horos in die Dualität der Dioskuren. Beiden Seiten gereichte diese ‚Koexistenz 
der Bilder‘ zum Vorteil, denn die Stifter konnten sich als fromme Wohltäter in Szene set-
zen, während die Amtsträger durch die Beratung in Gestaltungsfragen in ihrer Rolle als 
religiöse Spezialisten bestätigt wurden.

Die Öffnung der Kultstätten für ein hellenistisch geprägtes Publikum garantierte den 
Tempeln in Zeiten der Ägyptomanie und der pax romana das Interesse eines einheimi-
schen ebenso wie eines überregional verorteten, zum Teil sogar touristischen Publikums. 
Staatliche Reglementierungen wie das Verbot divinatorischer Praktiken anlässlich des 
Besuches von Kaiser Septimius Severus im Jahr 199 brachten den allgemeinen Kultbe-
trieb sicher nicht zum Erliegen. Essentiell für die Tempelkollegien war vielmehr die Be-
teiligung breiter gesellschaftlicher Kreise, von denen sie wirtschaftlich unterstützt und 
funktionell als Spezialisten der ägyptischen Kulte anerkannt wurden. Solange auf dem 
Land lebende, hellenistisch geprägte Einheimische wie Helenia und ihr Vater Pompeius, 
Vereine wie die Schafhirten von Nilopolis oder Klienten wie der Ölmüller Tryphon, aber 
auch der überregional vernetzte C. Papirios Maximos es für Wert erachteten, mit den 
Tempelkollegien in Interaktion zu treten, so lange war die soziale Relevanz der institu-
tionalisierten ägyptischen Kulte und ihrer Funktionäre vor Ort gewährleistet, sei es als 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



152 Kapitel 2: Spezialisten und Klienten 

Besuchermagnet für Reisende, als Plattform für die Umverteilung von Nahrungsmitteln, 
als Repräsentationsfläche für Wohltäter, und natürlich als Kommunikationsmedium mit 
göttlichen Sphären.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



Kapitel 3:  
Säkulare Verdienstmöglichkeiten und  

alternative Karrierewege

„Erzieh deinen Sohn zum Schreiben, zum Pflügen, zum Fischen, zum Vogelfang 
für ein Jahr, in dem die Überschwemmung ausbleibt, damit er den Profit seiner 
Tätigkeit findet!“ 1

Das kurze Eingangszitat ist der ägyptischen Weisheitsliteratur entnommen, genauer ge-
sagt den Lehren des Chascheschonqi, einer perserzeitlichen Sammlung von spruchhaften 
Lebensweisheiten. Eine kaiserzeitliche Abschrift dieses Textes befand sich in der Tem-
pelbibliothek von Tebtynis. Der Erzählung nach war Chascheschonqi, ein wꜥb des Re, 
durch unglückliche Umstände in eine gescheiterte Verschwörung am Hofe des Pharao 
hineingeraten. Fortan fristete er sein Dasein in Gefangenschaft, wo er die Zeit damit zu-
brachte, seinem Sohn Lebensweisheiten auf Tonscherben zu notieren. Der oben zitier-
te Ratschlag, hier also von einem wꜥb an seinen Sohn weitergegeben, spricht für sich: Je 
mehr Fertigkeiten man sich aneignet, desto besser ist man gegen Notlagen gewappnet und 
sichert sein Auskommen. Chascheschonqi war jedoch nicht der Erste, der den hier zitier-
ten Spruch prägte, denn wörtlich ist ein solcher Rat bereits in den Lehren des Hardjedef 
aus dem Alten Reich (2686–2181 v.Chr.) überliefert. 2 Wenn diese Weisheit nach zweitau-
send Jahren fast unverändert Eingang in die perserzeitliche Textkomposition hielt, zeigt 
das, welchen Wert ihr die Schreiber der Tempel noch immer beimaßen.

Für die Kultfunktionäre der Kaiserzeit galt der Rat des Chascheschonqi nicht weni-
ger als in früheren Zeiten. Gewiss konnten Propheten und Stolisten von ihren Amtsein-
nahmen gut leben, dies zumindest legen langwierige Konflikte um derlei Ämter nahe. 3 
Für die gewöhnlichen wꜥb.w bedeutete der Dienst im Tempel jedoch wenig mehr als ein 
sprichwörtliches Zubrot, denn während ihres Aufenthaltes im Tempel bekamen sie in 
erster Linie Kost und Logis gestellt. In den neun bis zehn Monaten, in denen sie nicht im 

1	 Lehren des Chascheschonqi, 17, x+23. Übersetzung: Hoffmann und Quack 2007, 290.
2	 Für eine Einleitung zum Werk cf. Hoffmann und Quack 2007, 273–5; Quack 2009, 128–38.
3	 Siehe Kapitel 4.1.4 zu Konflikten um den Kauf hoher Ämter und die damit verbundenen Bezüge. 

Nach Paragraph 79 des Gnomon des Idios Logos stand den Propheten ein Fünftel der Tempeleinkünf-
te zu. Die genaue Höhe einzelner Gehälter von Propheten und Stolisten lässt sich nur in sehr weni-
gen Fällen beziffern, siehe Kapitel 3.1.2.1 für das Beispiel des Stolisten Pakysis aus Soknopaiu Nesos 
und Kapitel 4.1.4 für die Einkünfte, die sich ein Pakebkis, Sohn des Marsisuchos, für die Prophetie 
des Soknebtynistempels ausrechnete. Demnach ist anzunehmen, dass Propheten und Stolisten in 
der oberen Einkommensklasse der Landbevölkerung angesiedelt waren, cf. die Löhne bei Drexhage 
1991, 425–9.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



154 Kapitel 3: Säkulare Verdienstmöglichkeiten und alternative Karrierewege  

Tempelbetrieb arbeiteten, konnten sie dagegen weder mit einem festen Gehalt noch mit 
sonstigen dauerhaften Einnahmen aus dem Kultdienst rechnen. 4 Für viele Amtsträger be-
stand folglich zum einen die Notwendigkeit, weiteren Erwerbstätigkeiten nachzugehen, 
zum anderen war ihnen abseits der kultbezogenen Pflichten genügend Zeit für anderwei-
tige Betätigungen gegeben.

Unter dem Eindruck dieser Vorüberlegung stellt sich die Frage, wie die Amtsträger 
der Tempel jenseits der Kulte ihren Lebensunterhalt bestritten, zu welchem Grad beides, 
Erwerbsarbeit und Kultpflege, miteinander vereinbar war, und ob ihnen ihre Kenntnis-
se und ihr Prestige als religiöse Spezialisten in säkularen Sphären von Nutzen war. Mit 
anderen Worten dreht sich das Kapitel um die Frage, wie attraktiv Ämter im Kultbetrieb 
gegenüber anderen Verdienstmöglichkeiten waren. Aufgegliedert ist die Thematik in vier 
Teilabschnitte:

1.	 Arbeitsfelder als Schreiber in Notariaten und als Verwalter von Landgütern
2.	 Viehhandel, Kleingewerbe und sonstige Erwerbstätigkeiten
3.	 Alternative Karrierewege und Erwerbsperspektiven in Militär, Handel und Handwerk
4.	 Amtsträger der Tempel in Kreditgeschäften

Die Forschungsliteratur zu Schreibern und Verwaltern, zum landwirtschaftlichen Ge-
werbe sowie zum Kreditwesen im römischen Ägypten ist zwar breit gefächert, behandelt 
die Amtsträger der ägyptischen Tempel aber meist beiläufig. Eine regional vergleichende 
Studie, die sich ausschließlich mit den Funktionären der ägyptischen Kulte befasst, liegt 
nicht vor. Auf eine Reihe nennenswerter Vorarbeiten darf gleichwohl verwiesen werden: 
Die Aktivitäten der Schreiber in den Grapheia von Soknopaiu Nesos und Tebtynis wur-
den bereits mehrfach anhand griechischer und demotischer Texte beleuchtet. 5 Die Be-
tätigung eines Kultspezialisten als Verwalter auf einem Landgut ist unter anderem im 
Privatarchiv des Aurelios Pakysis aus Soknopaiu Nesos illustriert. 6 Die gewerblichen Be-
tätigungsfelder für Angehörige der Tempelkollegien aus Soknopaiu Nesos, Tebtynis und 
Theadelphia wurden zudem von verschiedener Seite in einzelnen Studien dargestellt. 7 
Wie sich das Verhältnis kultbezogener Ämter zu Militärdienst, Handel und Handwerk 

4	 Für eine Diskussion zu den Einnahmen der Tempeldiener cf. schon Otto 1908, 23-42, der feststellt, 
dass Gehälter, Sporteln und Pfründen hauptsächlich für hochrangige Amtsträger belegt sind, je-
doch nur sehr wenige Belege für die Tempeldiener niederen Ranges vorliegen; seit Ottos Zeit hat 
sich an dieser Feststellung nichts Wesentliches verändert.

5	 Für die demotischen und griechischen Schreiber des Grapheions von Soknopaiu Nesos cf. Lippert 
und Schentuleit 2010a, 103–110; Schentuleit 2010. Für das ptolemäerzeitliche und kaiserzeitliche 
Grapheion in Tebtynis cf. Langellotti 2016a; van Beek 2015; Muhs 2009; Muhs 2005 und Hussel-
man 1970.

6	 Zum Archiv des Pakysis cf. Trismegistos ArchID 165. Speziell zu den Texten, die Pakysis als Guts-
verwalter zeigen, cf. P.Louvre I 48–65, Einl.

7	 Für Soknopaiu Nesos: Jördens 1995, 67–72 (Archiv der Tauetis); Schentuleit 2007 (Archiv des Sa-
tabus, Sohn des Herieus des Jüngeren). Für Tebtynis: Kehoe 1992, 149–158 (Archiv des Kronion, 
Sohn des Cheos). Für Theadelphia Claytor et al. 2016; Casanova 1979; Casanova 1976; Casanova 
1975 (Archiv des Harthotes).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



155Kapitel 3: Säkulare Verdienstmöglichkeiten und alternative Karrierewege  

gestaltete, ist bislang hingegen kaum beleuchtet worden. Was schließlich das Kreditwesen 
im kaiserzeitlichen Ägypten anbelangt, nahm Bernhard Tenger in einer breit angelegten 
Studie auch die Amtsträger der ägyptischen Tempel in den Blick. 8 Da in jüngerer Zeit 
neue Textzeugen den Quellenbestand zum Kreditwesen ergänzt haben, bietet sich auch 
an dieser Stelle eine systematische Studie der gewerblichen und finanziellen Netzwerke 
ägyptischer Kultfunktionäre an.

Die methodische Schwierigkeit besteht zunächst darin, unter Schreibern, Gewerbe-
treibenden und Kreditparteien des kaiserzeitlichen Fayum überhaupt Kultfunktionäre 
und deren Verwandte zu entdecken, denn Amtstitel wurden in den verfügbaren Urkun-
den für gewöhnlich nur kontextabhängig erwähnt. Das heißt, ein ἱερεύς wurde in der Re-
gel nur dann als solcher gekennzeichnet, wenn er in einer Rolle mit Bezug zum Tempel-
betrieb auftrat oder der Text steuerliche Statusfragen betraf. In privaten Kaufverträgen, 
Testamenten, Briefen, Petitionen und ähnlichen Dokumenten war dieser Kontext jedoch 
nicht immer gegeben. Im besten Falle liegt ein Familienarchiv vor, welches die Personen 
in verschiedenen Situationen zeigt und somit eine situationsübergreifende Identifizie-
rung ermöglicht. Diese Gelegenheit bietet sich jedoch nur selten.

Dennoch gibt es Wege, um Kultfunktionäre jenseits des Tempels zu identifizieren: auf 
der Basis zufälliger, kontextunabhängiger Erwähnungen von Amtstiteln in Urkunden-
texten, unter dem Rückschluss aus tempelspezifischen Namen sowie über die Kenntnis 
der demotischen Schrift. Die methodischen Schwierigkeiten, die sich hierbei ergeben, 
werden im Folgenden umrissen.

Zunächst zu den kontextunabhängigen Erwähnungen: In demotischen Urkunden er-
wähnten die Schreiber gelegentlich Amtstitel der Vertragsparteien, um diese genauer zu 
charakterisieren, selbst wenn im Urkundentext eigentlich gar kein Bezug zu dem erwähn-
ten Amt besteht. Durch solche Erwähnungen lassen sich zufällig Amtsträger der Tempel 
in demotischen Kaufverträgen, Quittungen, Testamenten und ähnlichen Dokumenten 
entdecken. Die demotischen Urkunden liegen jedoch nur in relativ kleiner Zahl und im 
vorliegenden Corpus spätestens bis ins späte erste Jahrhundert vor. In griechischen Ur-
kunden wiederum finden sich kultbezogene Amtstitel zunächst nur in Dokumenten, 
die in direktem Bezug zum Tempelbetrieb oder Statusfragen standen. Erst seit den 120er 
Jahren wird der Titel des ἱερεύς vermehrt auch in solchen Urkunden ohne direkten Bezug 
zum Tempel erwähnt. Seit dieser Zeit tritt auch der Titel der ἱέρεια häufiger in griechi-
schen Urkunden auf; der Begriff wurde wohl dazu verwendet, um die weiblichen Famili-
enangehörigen der Amtsträger auszuweisen. 9 Aufgrund der zeitlichen Übereinstimmung 
könnte die Häufung kontextunabhängiger Erwähnungen tempelbezogener Amtstitel in 
griechischen Urkunden mit dem unter Kaiser Hadrian um 120 eingeführten Beschnei-
dungsverfahren in Zusammenhang stehen: Da das Verfahren nunmehr eine Überprü-
fung der Abstammung der Amtsanwärter durch römische Behörden vorsah, waren die 
einheimischen Familien in Reaktion darauf eventuell bestrebt, möglichst viele schrift-
liche Belege in griechischer Schrift zu sammeln, die ihre Zugehörigkeit zu der privile-

8	 Tenger 1993.
9	 Siehe zu Frauen in ägyptischen Tempeln auch Einleitung, Grundlagen I.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



156 Kapitel 3: Säkulare Verdienstmöglichkeiten und alternative Karrierewege  

gierten Statusgruppe der ἱερεῖς sowohl väterlicher- als auch mütterlicherseits bezeugten. 
Die Erwähnung kultbezogener Titel wurde zwar nicht lückenlos durchgehalten, 10 aber 
immerhin sind die säkularen Aktivitäten der Kultfunktionäre hierdurch ab dem Jahr 120 
besser greifbar als zuvor.

Amtstitel verraten nicht nur, wer in einem Tempelkollegium diente, sondern auch, 
wer kein Kultfunktionär war: Als eine Prämisse wird angenommen, dass Urkunden hin-
sichtlich der Titulatur in sich konsistent sind. Das heißt, wenn etwa ein Schreiber eine 
Person im Urkundentext als ἱερεύς oder ἱέρεια auswies, dann hatte er keinen Grund, den 
Status der anderen Partei zu verschweigen. War der Vertragspartner ebenfalls Teil eines 
Tempelkollegiums, dann dürfte der Schreiber diesen Umstand in der Regel auch erwähnt 
haben. Folglich lässt sich anhand der Amtstitel ermitteln, wann, wie und wo ἱερεῖς Ge-
schäfte mit Amtskollegen tätigten und unter welchen Bedingungen sie mit anderen Krei-
sen in geschäftlichen Kontakt traten. Als Beispiel sei die notarielle Urkunde P.Amh. II 112 
angeführt, eine Quittung über die Rückzahlung eines Darlehens. Demnach bestätigte 
ein Amtsträger des Soknopaiostempels seinem Bruder, von ihm das verliehene Geld zu-
rückerhalten zu haben. Die Beschreibung beider Urkundenparteien ist sehr ausführlich:

ὁμολ[ογ]ε̣ [ῖ]
Πακῦσις Στοτοήτεως πρεσβυτέρου τοῦ Πανεφριεως (l. Πανεφρί<μ>εως) ἱερεὺς
πρώτης φυλῆς Σοκο̣ παίου (l. Σοκ<ν>οπαίου) θεοῦ μεγάλου μεγάλου ὡς (ἐτῶν) μα
οὐλὴ βραχίωνει (l. βραχίωνι) ἀριστερῶι τῷ ἑαυτοῦ ὁμοπατρίωι καὶ ὁμο-
μητρίωι ἀδελφῷ Πανεφρίμι ὡς (ἐτῶν) μα οὐλὴ δακτυλο (l. δακτύλῳ) μικρο (l. μίκρῳ)
χιρὸς (l. χειρὸς) ἀριστερᾶς ἀπέχιν (l. ἀπέχειν) παρʼ αὐτοῦ κτλ.  11

Es erklärt Pakysis, Sohn des Stotoetis des Älteren, des Sohnes des Panephrimis, 
ἱερεύς der ersten Phyle des zweimalgroßen Gottes Soknopaios, 41 Jahre alt, mit ei-
nem Mal an seinem linken Arm, seinem Bruder gleichen Vaters und gleicher Mut-
ter, Panephrimis, 41 Jahre, mit einem Mal am kleinen Finger seiner linken Hand, 
von ihm empfangen zu haben etc.

10	 Ein Beispiel für die inkonsequente Erwähnung kultbezogener Titel ist aus dem Familienarchiv der 
nesiotischen ἱέρεια Segathis überliefert, cf. Trismegistos ArchID 213. Segathis schloss im Oktober 
150 einen Ausbildungsvertrag für eine Sklavin ab, ihr Sohn Stotoetis stand ihr als Vormund zur 
Seite. In dem Dokument wurde jedoch weder Segathis als ἱέρεια noch ihr Sohn Stotoetis als ἱερεύς 
bezeichnet (SPP XXII 40; S.N., 20. Okt. 150). Einen Monat nach Abschluss dieses Vertrags nahm 
Segathis ein Darlehen bei ihrem Sohn auf. Im Urkundentext wurden beide Männer, ihr Schwager, 
der nun als Vormund für Segathis fungierte, und ihr Sohn, der Gläubiger, als ἱερεῖς aus Soknopaiu 
Nesos gekennzeichnet, Segathis selbst wurde jedoch erneut nicht mit einem Titel bedacht (BGU XI 
2043; S.N., 16. Nov. 150). Erst in einer späteren Quittung, die die Rückzahlung der letzten Rate des 
Darlehens von Segathis an ihren Sohn bescheinigt, wurden alle involvierten Familienmitglieder mit 
kultbezogenen Titeln bezeichnet: Segathis als ἱέρεια und ihr Sohn Stotoetis sowie ihr Neffe Paky-
sis, der als Vormund fungierte, als ἱερεῖς (SPP XXII 45; Herakleia, 16. Juli 166 oder 169). Alle drei 
Urkunden wurden in einem Grapheion ausgestellt, was zeigt, dass selbst Notariatsschreiber kein 
konsequentes, einheitliches System zur Erwähnung von Tempelämtern pflegten.

11	 P.Amh. II 112, Z. 5–10 (S.N., 4. Okt. 128).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



157Kapitel 3: Säkulare Verdienstmöglichkeiten und alternative Karrierewege  

Obwohl der Schreiber beide Parteien gleichermaßen über ihren Namen, ihr Alter und ein 
Signalement charakterisierte, wurde Panephrimis im Gegensatz zu seinem Bruder Pakysis 
nicht als ἱερεύς ausgewiesen. Dieses Detail ist besonders bemerkenswert, weil die Quit-
tung im Jahr 128 niedergeschrieben wurde, also in einer Zeit, als kultbezogene Amtstitel 
in griechischen Papyri bereits weitaus häufiger auch jenseits kultrelevanter Kontexte er-
wähnt wurden. Hätten beide Brüder dem Tempelkollegium angehört, hätte der Schreiber 
dies entweder dadurch anzeigen können, dass er beide vorab im Plural als ἱερεῖς benannte, 
oder aber, indem er Panephrimis als συνιερεύς der ersteren Urkundenpartei bezeichnet 
hätte. 12 Folglich wäre anzunehmen, dass Panephrimis kein Amtsträger des Soknopaios
tempels war. In gleicher Weise lässt sich auch in anderen Texten feststellen, wann Kult-
funktionäre mit Personen ohne Amt im Tempel interagierten. 13

Das vorgenannte Beispiel verdeutlicht, dass nicht jeder Mann, der einen so einschlä-
gigen Namen wie Panephrimis (oder Panephremmis) trug, auch ein ἱερεύς des Sokno-
paiostempels sein musste. Gleichwohl deuten Namen Verwandtschaftsverhältnisse und 
die mögliche Herkunft aus einer Familie mit Bezug zum Tempelkollegium an, insbeson-
dere in Siedlungen wie Tebtynis oder Soknopaiu Nesos, wo derart viele ortsspezifische 
Namen eng mit den Tempeln verbunden waren. Schreiber, Verwalter, Züchter, Händler, 
Darlehensnehmer und andere Akteure werden hier als Angehörige der Tempelkollegien 
oder Verwandte von Tempeldienern identifiziert, sofern sie einen für Soknopaiu Nesos 
oder Tebtynis orts- oder tempelspezifischen Namen tragen. 14 Natürlich gibt diese Me-
thode keine absolute Sicherheit, dass zum Beispiel ein φροντιστής namens Pakebkis tat-
sächlich aus einer Familie von Kultfunktionären stammte. 15 Aber die enge Verbindung 
des Namens Pakebkis zum Tempelkollegium von Tebtynis und die Annahme, dass sich 
unter der Landbevölkerung zuvörderst die in Schrift und Verwaltungsabläufen geschul-
ten Angehörigen des Tempelkollegiums für die Position des φροντιστής eigneten, geben 
der Vermutung Plausibilität.

Überhaupt macht es Sinn, in diesem Kapitel den Blick nicht nur starr auf tatsächliche 
Amtsträger zu richten, sondern Familien als wirtschaftliche Einheiten oder engmaschige 

12	 So handhabte es beispielsweise der Schreiber eines Darlehensvertrags aus dem Jahr 208, der den Ne-
sioten Sempronios, Sohn des Panas, als ἱερεύς auswies, während er den Vertragspartner und Amts-
kollegen des Sempronios als συνιερεύς bezeichnete, cf. SPP XXII 41 (Arsinoë, 11. Sept. 208), siehe 
zu diesem Text auch Kapitel 1.4.3.

13	 Besondere Vorsicht bei der Anwendung dieser Methode ist jedoch im Kontext von Petitionen gebo-
ten, denn es handelte sich bei diesen Quellen um die Zeugnisse von Konflikten, in denen die Nen-
nung oder das Verschweigen vom Amtstiteln mitunter Teil der narrativen Strategie der Petenten 
sein konnte. Ein Beispiel hierfür sind die aus augusteischer Zeit datierenden Akten des sogenannten 
‚Nestnephis-Prozesses‘, die dem Familienarchiv des Satabus, Sohn des Herieus des Jüngeren, aus 
Soknopaiu Nesos zugerechnet werden (cf. Trismegistos ArchID 151): In einigen Petitionen wurde 
nur Satabus, in anderen Texten nur Nestnephis als ἱερεύς ausgewiesen, obwohl beide dem Kollegi-
um des Soknopaiostempels angehörten (siehe zu dem Konflikt Kapitel 4.3.2).

14	 Siehe zu den orts- und tempelspezifischen Namen in Soknopaiu Nesos und Tebtynis Kapitel 1.2.2 
und 1.2.3.

15	 Ein Phrontistes namens Pakebkis ist belegt in P.Mil.Vogl. IV 212, Kol. 4, Z. 15 (Tebt., 21. Mai 109), 
der Name ist jedoch nur ergänzt: [Πακ]ῆβκι φροντιστ(ῇ) (δραχμαὶ) ρ.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



158 Kapitel 3: Säkulare Verdienstmöglichkeiten und alternative Karrierewege  

Netzwerke zu betrachten, denn das wirtschaftliche Handeln einzelner Verwandter war 
oft eng miteinander verflochten. Ein gutes Beispiel hierfür bietet das Archiv des Kronion, 
Sohn des Cheos, aus Tebtynis. 16 Kronion und einer seiner Söhne dienten im frühen zwei-
ten Jahrhundert als παστοφόροι des Soknebtynis. Seine beiden Töchter waren mit ihren 
Brüdern verheiratet, außerdem trat die ganze Familie zu mehreren Gelegenheiten gemein-
sam in Kauf- und Kreditgeschäften auf. Bemerkenswert ist dabei der Umstand, dass sich 
offenbar alles Privatland der Familie formal im Besitz der beiden Töchter befand. Schon 
Allan Johnson bemerkte, dass in den Papyrusurkunden römischer Zeit häufig Frauen als 
Eigentümerinnen von Land auftraten. Nach seiner Einschätzung handelte es sich hierbei 
um eine Strategie, um Liturgien zu umgehen, denn während landbesitzende Männern 
zu körperlichen Arbeiten oder zur Zwangspacht von Staatsland herangezogen werden 
konnten, waren Frauen von beiden Liturgien ausgenommen. 17 Johnson ist jedoch dahin-
gehend zu korrigieren und zu ergänzen, dass nicht nur die Eigentümer von Land, sondern 
auch Bauern, die gepachtetes Land bewirtschafteten, in der Regel zur Ableistung von 
Liturgien verpflichtet waren. Selbst wenn die Töchter des Kronion formal Eigentümer
innen des Landes waren und Kronion selbst es bloß von ihnen pachtete, konnte er also zu 
Liturgien herangezogen werden. Da sich die Nominierung zu Zwangsdiensten aber am 
Gesamtvermögen der Kandidaten bemaß, mochte der Eigentumstransfer der Ländereien 
auf die weiblichen Familienmitglieder den argumentativen Raum eröffnet haben, damit 
die Männer formal einen geringen Besitzstand angeben konnten, obwohl ihnen in der 
Praxis der Zugang zu den Ländereien ihrer Frauen und Töchter offenstand. 18 Im Falle 
der Familie des Kronion hatte diese Konstellation jedenfalls zur Folge, dass die beiden 
Töchter wiederholt als Vertragsparteien auftraten, wenn die Familie Land verpachtete 
oder mit Krediten belastete. 19 Die gemeinsame Wirtschaftsstrategie der Familie tritt be-
sonders deutlich in einem Vertrag zutage, in dem Kronion Ländereien verpachtete: Den 
einen Teil der Ländereien hatte er zuvor von einem Großgrundbesitzer gepachtet und gab 
die Parzellen nun in Unterverpachtung weiter; der andere Teil des Landes stammte aus 
dem Eigentum seiner Tochter Taorsenuphis. Anscheinend verhandelte Kronion dieses 
Geschäft auf eigene Faust, da nur seine Unterschrift auf der Urkunde erhalten ist. Da der 
Papyrus am unteren Rand jedoch abbricht, ist nicht auszuschließen, dass Taorsenuphis 
selbst eine schriftliche Einwilligung in das Geschäft gab. 20 Fälle wie dieser zeigen, dass 
die säkularen Aktivitäten von Amtsträgern der Tempelkollegien und ihren Familienange-

16	 Zum Familienarchiv cf. Trismegistos ArchID 125.
17	 Johnson 1936, 27f., so wiederholt von Daniele Foraboschi in P.Kron. 19, Z. 15–17, Komm. Nach 

Lewis 1997, 92 waren Frauen nicht nur von körperlichen Liturgien, sondern auch von der Zwangs-
pacht von Staatsland befreit.

18	 Zur Heranziehung zu Liturgen und der damit verbundenen Bemessung der Vermögenswerte cf. 
Lewis 1997, 71–5.

19	 Für eine Zusammenfassung der Belege cf. Smolders 2015b, 225 mit Anm. 12.
20	 P.Kron. 10 (Tebt., 19. Juli 116). In diesem Punkt pace Smolders 2015b, 225, Anm. 12, der in der Ver-

tragskonstellation die Autorität des Kronion über seine Töchter sieht. Für diesen Hinweis danke ich 
Sandra Lippert.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



159Kapitel 3: Säkulare Verdienstmöglichkeiten und alternative Karrierewege  

hörigen weder voneinander getrennt werden können noch in der Betrachtung künstlich 
voneinander getrennt werden sollten.

Nicht zuletzt verraten sich ägyptische Tempeldiener als solche, wenn sie in demoti-
scher Schrift schrieben, etwa in Aktenvermerken oder Signaturen: In römischer Zeit gab 
es für andere Teile der Bevölkerung grundsätzlich keinen Anreiz, geschweige denn eine 
Möglichkeit zum Erlernen dieses Schriftsystems, sodass in der Folge hauptsächlich die 
Angehörigen der Tempelkollegien in der Lage gewesen sein dürften, demotisch zu schrei-
ben. Demnach lassen sich Schreiber demotischer Texte mit hoher Wahrscheinlichkeit als 
Angehörige der Tempelkollegien identifizieren.

Nicht betrachtet werden hier im Übrigen staatliche Ämter auf Ebene der Dorfver-
waltung wie etwa das Amt des Steuereintreibers oder des Sitologen, da es sich hierbei 
um Liturgien handelte. Zwar ist nicht zu leugnen, dass diese Positionen für die Liturgen 
gewisse Handlungsspielräume eröffneten, 21 aber sie spiegeln keine bewusste Wahl ihrer 
Inhaber wider, im Gegenteil: Liturgische Ämter waren unbezahlte und mit persönlicher 
Haftung verbundene Zwangsdienste. 22 Demzufolge tragen Recherchen zu solchen Äm-
tern nicht zur Untersuchung von Handlungsstrategien von Kultfunktionären bei der 
Ausübung alternativer Verdienstmöglichkeiten bei. Darunter ist selbst die Position des 
κωμογραμματεύς zu fassen, die spätestens im Jahr 136 zu einem liturgischen Dienst gewor-
den war. 23 Nur der Vollständigkeit halber seien zwei Dorfschreiber erwähnt: zum einen 
der κωμογραμματεύς Stotoetis, der um 140 in Dionysias waltete und dort einen Sklaven 
registrierte, 24 zum anderen sein Amtskollege Herieus, der von 202 bis 203/204 in Karanis 
Land- und Zensusdeklarationen bearbeitete. 25 Da das Amt außerhalb des eigenen Wohn-
sitzes auszuüben war und beide Männer Namen trugen, die typischerweise unter Amts-
trägern des Soknopaiostempels verbreitet waren, wäre zu erwarten, dass sie tatsächlich 
aus nesiotischen Familien stammten. Die beiden sind jedoch die einzigen Dorfschreiber, 
für die sich überhaupt mit einiger Wahrscheinlichkeit eine Nähe zu einem Tempelkolle-
gium annehmen lässt. Interessanterweise traten sie erst in diesen Rollen auf, nachdem die 
Komogrammatie in eine Liturgie umgewandelt worden war. Eine freiwillige Ausübung 
staatlicher Verwaltungsämter vonseiten des Tempelpersonals der fayumischen Siedlun-
gen lässt sich bislang zwar nicht erkennen, angesichts der fragmentarischen Quellenlage 
sind daraus aber auch keine weiterführenden Schlüsse zu ziehen.

Im weiteren Sinne müssten in diesem Kapitel auch sogenannte ‚Magier‘ 26 betrachtet 
werden, die Liebeszauber, Flüche und ähnliche Dienste anboten: Ohne Zweifel sind die 

21	 Zu den Möglichkeiten, die sich Beamten auf Dorfebene zur Akkumulation von Prestige und Ver-
mögen boten, cf. Hanson 1989.

22	 So schon betont von Lewis 1993, 122, jetzt auch Jördens 2009, 267 mit Anm. 17.
23	 Für eine Beschreibung des Amtes des κωμογραμματεύς und seine Entwicklung zu einem liturgi-

schen Dienst cf. Derda 2006, 147–52; Lewis 1997, 35.
24	 P.Gen. I² 5, Z. 3 (Dionysias, 138–144), cf. Derda 2006, 202.
25	 W.Chr. 227, Z. 5 (Karanis, 203/204); BGU I 139, Z. 21 (Karanis, 25. Febr. 202); eventuell auch BGU 

I 97, Z. 3 (Karanis, Juni–Aug. 203); BGU II 577, Z. 3 (Karanis, 21. Apr. 203); SB XXVI 16739, Z. 3 
(Karanis, Febr.–Apr. 202?), cf. Derda 2006, 208f.

26	 Für eine Problematisierung des Begriffs ‚Magie‘ cf. Otto und Stausberg 2013.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



160 Kapitel 3: Säkulare Verdienstmöglichkeiten und alternative Karrierewege  

Verfasser demotischer ‚magischer‘ Papyri und diejenigen, die diese Texte ins Griechische 
übertragen hatten, schon aufgrund der erforderlichen Sprachkenntnisse im Umfeld der 
ägyptischen Tempel zu vermuten. ‚Magische‘ Praktiken könnten demnach im Rahmen 
der Tempelkulte angeboten worden sein. 27 Gleichermaßen ist denkbar, dass die Amtsträ-
ger ‚magische‘ Rituale außerhalb ihrer Tempel anleiteten oder rituell wirksame Artefakte 
jenseits der Tempel veräußerten. Bemerkenswert ist in dieser Hinsicht die Petition eines 
Gemellus-Horion aus Karanis, der nach eigener Schilderung zweimal (einmal sogar unter 
Zeugen) die Verwüstung seiner Felder erdulden musste, wobei ihm die Täter vermittels 
eines rätselhaften Objektes (eines „βρέφος“) von der Intervention abgehalten hätten. 28 
Obwohl einzigartig in der dokumentarischen Überlieferung, steht dieser Fall doch als 
Exempel dafür, dass im kaiserzeitlichen Fayum ein Markt für rituell wirksame Artefakte 
bestand. Wer wann und wo ‚magische‘ Dienstleistungen anbot, lässt sich auf Basis der 
dokumentarischen Belege allerdings nicht weiter erörtern und geht über den Rahmen 
dieser Arbeit hinaus. Festzuhalten bleibt aber, dass das Angebot ‚magischer‘ Dienste ab-
seits des Tempelbetriebes für einige Kultfunktionäre durchaus eine Verdienstmöglichkeit 
gewesen sein dürfte.

3.1	 Dienste als Schreiber und Verwalter

Neben kultrelevanten Pflichten fiel in den ägyptischen Heiligtümern viel Schreib- und 
Verwaltungsarbeit an, sei es nun im ‚Haus des Lebens‘ oder ganz profan in der Buch-
haltung. Was die interne Verwaltung betraf, wurden die Texte vorrangig in demotischer 
Schrift verfasst. 29 Mit den ptolemäischen Herrschern und später mit der römischen Ad-
ministration korrespondierten die Tempelfunktionäre hingegen in griechischer Sprache; 
wohl schon allein deswegen war die griechische Schrift in ägyptischen Tempeln geläufig. 
Ob in den ägyptischen Tempeln ein systematischer Unterricht der griechischen Schrift-
sprache stattfand, bleibt aber fraglich. 30 Bereits im Laufe der Ptolemäerzeit übernahmen 
die Tempelschreiber den Kalamos als Schreibgerät, da sich griechische Buchstaben mit 
der angespitzten Rohrfeder deutlich leichter und kleiner schreiben ließen als mit dem 
traditionellen Pinsel aus Riedgras, der eher für die kunstvollen ägyptischen Schrift-
zeichen geeignet war. Der Übergang vom Pinsel zur Rohrfeder setzte wohl im zweiten 

27	 Der Forschungsstand zu den ‚magischen‘ Papyri und ihrem Entstehungskontext kann und muss 
hier nicht erschöpfend dargelegt werden. Für einen Überblick über aktuelle Diskussionen und die 
Wahrscheinlichkeit, dass ‚magische‘ Dienste auch in den ägyptischen Tempeln angeboten wurden, 
cf. Naether 2015, 196f.; 215f. mit Anm. 76.

28	 P.Mich. VI 423–424 (beide Karanis, 22. Mai 197). Für eine ausführliche Schilderung und Diskussi-
on dieser Texte cf. Bryen und Wypustek 2009; Wilburn 2012, 95–105.

29	 Für einen Einblick in die interne Verwaltung des Soknopaiostempels cf. Chaufray [im Druck].
30	 Willy Clarysse sieht in den zweisprachigen Ostraka aus Narmuthis einen Beleg dafür, dass die Amts-

träger spätestens seit dem zweiten Jahrhundert Demotisch und Griechisch nebeneinander gelernt 
haben, cf. Clarysse 1993, 187f.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



161Dienste als Schreiber und Verwalter

Jahrhundert v.Chr. ein und schlägt sich in Verwaltungstexten ebenso wie in literarischen 
Manuskripten nieder. 31 In der Tat war ein praktikables Schreibgerät bei den Massen der 
täglich anfallenden Listen und Abrechnungen durchaus von Vorteil: Die demotischen 
Urkunden des Soknopaiostempels zeigen, mit welchen Stapeln an Korrespondenz der 
‚Schreiber der wꜥb.w‘ als oberster Buchhalter des Tempels, aber auch seine untergeord-
neten Kollegen betraut waren, die jede Transaktion im Kornspeicher des Tempels und 
jede Zahlungsprozedur der Tempelkasse neben unterschiedlichsten Verträgen und Ab-
machungen schriftlich dokumentierten. 32 Wo viele Papyrusrollen anfielen, war ebenso 
viel zu archivieren: Eine Sammlung von etwa einem Dutzend Ostraka aus dem Hortfund 
von Narmuthis enthält eine Art Leitfaden für Archivare, der einen thematischen Bogen 
von der Systematisierung über die Abschrift bis zur Endkontrolle großer Textmengen 
spannt. 33 Demzufolge dürften zwar nicht alle, aber doch wenigstens einige Angehörige 
der Tempelkollegien mit der griechischen Schrift vertraut gewesen sein und Kenntnisse 
über komplexe Verwaltungssysteme besessen haben.

Grundsätzlich qualifizierten solche Kompetenzen die Amtsträger der Tempel dazu, 
als Schreiber in Grapheia zu arbeiten oder auch ihre Dienste als Verwalter für Landgü-
ter anzubieten, schließlich profitierten gerade die Großgrundbesitzer von den römischen 
Steuer- und Bodenreformen, 34 für die Verwaltung ihrer Ländereien waren sie in der Folge 
auf verlässliches Personal angewiesen. Da beide Tätigkeiten, Schreiben und Verwalten, 
gut bezahlt wurden und die Kultfunktionäre lediglich zeitweise an ihre Dienste im Tem-
pel gebunden waren (selbst der ‚Schreiber der wꜥb.w‘ wurde in Soknopaiu Nesos offenbar 
nur für ein Jahr in sein Amt gewählt), 35 hätte sich ihnen genügend Anreiz und Gelegen-
heit für die Aufnahme von Erwerbstätigkeiten außerhalb der Tempel geboten. Zudem er-
öffneten Tätigkeiten als Notariatsschreiber und Verwalter von Landgütern den Zugang 
zu wertvollen Informationen: Kaufverträge und Testamente gaben Auskunft über Be-
sitz- und Familienverhältnisse; die Buchhaltung von Landgütern verschaffte wiederum 
Einsicht in Warenangebote, Lieferwege und Löhne. Somit hätten die Amtsträger auch 
jenseits der Kulthandlungen eine bedeutende Stellung in ihren lokalen Gemeinschaften 
besetzt. Im Folgenden wird zunächst eruiert, ob Kultfunktionäre tatsächlich als Notari-
atsschreiber anzutreffen waren, ehe im zweiten Teil des Unterkapitels ihre Betätigungen 
als Gutsverwalter nachverfolgt werden.

31	 Zum Wechsel der Schreibgeräte cf. Quack 2015, 444f.; Clarysse 1993, 188–90.
32	 Für einen Überblick über das Quittungswesen des Soknopaiostempels cf. Lippert und Schentuleit 

2006b, 9–24, zu den demotischen Abmachungen cf. Lippert 2007.
33	 Eine Edition dieses Leitfadens hat Giannotti 2007 vorgelegt.
34	 Zu einem Zusammenhang zwischen römischer Steuerpolitik, steigender landwirtschaftlicher Pro-

duktivität und zunehmenden Wohlstand von Großgrundbesitzern in Ägypten cf. Monson 2012, 
191–9; 207f.

35	 Zum jährlichen Wechsel des Amtsinhabers cf. Lippert und Schentuleit 2006b, 18f.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



162 Kapitel 3: Säkulare Verdienstmöglichkeiten und alternative Karrierewege  

3.1.1	 Schreiber in Notariatsstuben

Jede Beschäftigung mit der notariellen Praxis im griechischen und römischen Ägyp-
ten berührt unweigerlich den Bereich des Urkunden- und Archivwesens. Der Fokus 
liegt im Folgenden insbesondere auf den Grapheia als Orten der Beurkundung von 
Rechtsgeschäften. 36

Unter einem Grapheion darf man sich eine Art Büro vorstellen, das sich im Haus des 
jeweiligen Leiters (ὁ πρὸς τῷ γραφείῳ oder νομογράφος) befand. 37 Die Leitungsposition 
wurde jährlich neu von staatlicher Seite verpachtet; sie schloss die Lizenz zur Errichtung 
staatsnotarieller Urkunden und das Recht zur Erhebung von Gebühren mit ein. Nicht 
jedes Dorf verfügte über ein eigenes Grapheion, sondern die Grapheia verteilten sich auf 
die größeren Siedlungen des ländlichen Raumes. So wurde das Grapheion in Tebtynis 
von Personen aus Kerkesucha Orus und Kerkeesis aufgesucht. Soknopaiu Nesos teilte 
sich im ersten Jahrhundert wohl zumindest zeitweise ein Grapheion mit Nilopolis und 
Herakleia. 38 Noch zu Beginn der römischen Zeit stellten die Grapheia Bilinguen aus, 
also Urkunden mit demotischen und griechischen Vertragsfassungen, für die die Leiter, 
wenn sie die beiden Sprachen nicht selbst beherrschten, auf die Unterstützung durch 
Schreiber mit den entsprechenden Sprachkenntnissen zurückgriffen; im Laufe des ersten 
Jahrhunderts versiegen die Belege für Bilinguen jedoch. Mitunter boten Schreibgehilfen 
(ὑπογραφεῖς) ihre Dienste in den Grapheia an, die schreibunkundigen Personen bei der 
Unterzeichnung der Urkunden assistierten. Ob es sich dabei um angestelltes Personal 
handelte oder um Vertraute der Urkundenparteien, lässt sich jedoch nicht entscheiden. 39

Die errichteten Urkunden leiteten die Grapheia im Anschluss zur Archivierung an 
entsprechende Stellen weiter: In der Gauhauptstadt befand sich das Archiv für Besitz- 
und Vermögensverhältnisse (βιβλιοθήκη ἐγκτήσεων) sowie das Archiv für öffentliche 
Urkunden (δημοσία βιβλιοθήκη). Das alexandrinische Ναναῖον (später auch die Ἁδριανὴ 
βιβλιοθήκη) archivierte die Zweitausfertigungen staatsnotarieller Urkunden. 40

In der zweiten Hälfte des zweiten Jahrhunderts verschwanden die Grapheia aus dem 
ländlichen Raum. Offenbar geschah dies im Zuge einer Zentralisierung der Notariate in 
den Gauhauptstädten. In Soknopaiu Nesos ist der Betrieb eines Grapheions spätestens 
bis ins Jahr 158/159 bezeugt, danach ließen die Nesioten ihre Geschäfte notariell nur noch 

36	 Grundlegend zum Urkunden- und Archivwesen ist Wolff 1978. Weitere wichtige Beiträge stammen 
unter anderem von Pestman 1985a; Pestman 1985b; Clarysse 2003; Yiftach-Firanko 2008; Jördens 
2010.

37	 Zu griechischen und demotischen Amtsbezeichnungen für die in den Grapheia tätigen Schreiber cf. 
Lippert und Schentuleit 2010a, 103f.; Schentuleit 2010, 367f.

38	 Zur gemeinsamen Nutzung eines Grapheions zwischen Soknopaiu Nesos und den genannten 
Nachbarorten cf. Jördens 2018b, 60 mit Anm. 23. Zur Zuständigkeit des Grapheions von Tebtynis 
für umliegende Orte cf. van Beek 2015, 220.

39	 Zur Rolle der Schreibgehilfen cf. Lippert und Schentuleit 2010a, 108f.
40	 Für einen Überblick über die Organisation der kaiserzeitlichen Archive cf. Jördens 2010, 159–62.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



163Dienste als Schreiber und Verwalter

in der Gauhauptstadt beurkunden. 41 Der Untersuchung ist insofern diese zeitliche Gren-
ze gesetzt.

3.1.1.1	 Kultfunktionäre als Schreiber im Grapheion von Tebtynis

Das Engagement ägyptischer Kultfunktionäre als Notariatsschreiber lässt sich in Teb-
tynis weit zurückverfolgen: In ptolemäischer Zeit, genauer in den Jahren von 128 bis 105 
v.Chr., stellte ein Schreiber namens Haryothes, Sohn des Harmiysis, im örtlichen Gra-
pheion demotische Urkunden aus; in zwei Texten stellte er sich dabei als ‚Stundenpries-
ter des Soknebtynistempels‘ vor. In den Jahren bis 88 v.Chr. folgten ihm zwei Männer 
nach: Harmiysis, Sohn des Haryothes, und Haryothes, Sohn des Haryothes. 42 Ob es sich 
bei beiden um Söhne ihres Amtsvorgängers handelte, lässt sich nicht belegen. Aus ihrer 
Kenntnis des Demotischen kann jedoch geschlossen werden, dass auch sie dem Kollegi-
um des Soknebtynistempels angehörten.

In frührömischer Zeit, von etwa 20 v.Chr. bis ins Jahr 56 n.Chr., stand das Grapheion 
von Tebtynis zunächst unter der Leitung eines Schreibers namens Apion, der später von 
seinem Sohn Kronion abgelöst wurde. Von ihrem Arbeitsalltag zeugt ein umfangreiches 
Archiv, 43 in dem sich neben etwa 200 Dokumenten in griechischer Schrift auch einige 
demotische Texte finden: sechs bilingue Urkunden, eine demotische Quittung und eine 
griechische Petition mit demotischen Unterschriften, die aus der ersten Hälfte des ersten 
Jahrhunderts stammen. 44 Wie die Abrechnungen des Grapheions zeigen, zahlten die Lei-
ter anderen Personen für das „ägyptisch Schreiben“ (Αἰγύπτια γράφειν) ein Gehalt. Un-
ter den Gehaltsempfängern befand sich ein Mann mit dem häufig im Tempelkollegium 
bezeugten Namen Panesis. 45 Ein anderer Schreiber hieß Onnophris und erhielt für seine 
Dienste einen Lohn von 7 Obolen aus Mitteln des Grapheions; nach Angabe einer der 
Abrechnungen war er ein πτεροφόρος, also ein Amtsträger des Tempels, der für das Rezi-
tieren von Versen in Kulthandlungen verantwortlich war. 46 Demnach boten Amtsträger 
des Soknebtynistempels also noch in der frühen Kaiserzeit im Grapheion ihre Dienste als 
Schreiber ägyptischer Urkunden an. 47

41	 Zum Erlöschen der Belege für ein Grapheion in Soknopaiu Nesos cf. Reiter 2013, 161. Zur Munizi-
palisierung der Grapheia cf. weiterführend Hagedorn und Reiter 2015; Claytor 2018.

42	 Zu diesen Schreibern cf. Muhs 2005, 94f. Zum Grapheion von Tebtynis in ptolemäischer Zeit cf. 
weiterführend auch Muhs 2009; Muhs 2010a und Hoogendijk 2013.

43	 Trismegistos ArchID 93.
44	 P.Mich. V 226 (Tebt., März/Apr. 37); P.Mich. V 249 (Tebt., 28. Aug. 18); P.Mich. V 250 (Tebt., 28. 

Aug. 18); P.Mich. V 253 (Tebt., 28. Aug. 30); P.Mich. V 308 (Tebt., 1. Jh.); P.Mich. V 347 (Tebt., 30. 
Jan. 21); PSI VIII 909 (Tebt., 16. Mai 44); P.Zauzich 59 (Tebt., 24. Aug. 41), cf. van Beek 2015, 220.

45	 P.Mich. II 123v, Kol. 2, Z. 25 (Tebt., 45/56). Zur Verbreitung des Namens P(h)anesis siehe App. 1.2, 
Abb. 35.

46	 P.Mich. II 123v, Kol. 9, Z. 28 (Tebt., 45/46); P.Mich. II 128, Kol. 1a, Z. 23 (Tebt., 6.–17. Sept. 46).
47	 Zu den demotischen Schreibern und ihren Verbindungen zum Soknebtynistempel cf. auch van 

Beek 2015, 220f.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



164 Kapitel 3: Säkulare Verdienstmöglichkeiten und alternative Karrierewege  

Ob Apion und Kronion selbst demotische Texte niederschrieben, ist fraglich, denn 
obwohl im demotischen Part eines zweisprachigen Vertrags vermerkt ist, dass Kronion, 
Sohn des Apion und Leiter des Grapheions, den Text geschrieben habe, folgt unmittelbar 
darauf in derselben Zeile, ebenfalls auf Demotisch, die Angabe, dass ein gewisser Mare
psemis, Sohn des Marepsemis alias Chresimos hier geschrieben habe. 48 Den Schriftkennt-
nissen und dem ortsspezifischen Namen nach könnte dieser Marepsemis ein Amtsträger 
des Soknebtynistempels gewesen sein.

3.1.1.2	 Kultfunktionäre als Schreiber im Grapheion von Soknopaiu Nesos

Auch in Soknopaiu Nesos lassen sich die Spuren der Notariatsschreiber bis in die Pto-
lemäerzeit zurückverfolgen: Spätestens ab 122 v.Chr. ist dort ein Grapheion als Ausstel-
lungsort für Urkunden belegt. 49 Bilinguen in demotischer und griechischer Sprache sind 
von dieser Zeit an bis 83 n.Chr. überliefert. Marie-Pierre Chaufray erwägt, dass zwei der 
spätptolemäischen Notare die Väter zweier Urkundenschreiber aus frührömischer Zeit 
gewesen sein könnten. 50 Träfe dies zu, dann wäre nicht nur in Tebtynis, sondern auch in 
Soknopaiu Nesos von einer zunächst mitunter familiären Kontinuität in der Ausübung 
der Notariatsaufgaben auszugehen.

Insgesamt sind aus dem ersten Jahrhundert der römischen Zeit etwa zehn demotische 
und griechische Schreiber des Grapheions von Soknopaiu Nesos bekannt. Den Hand-
schriften nach sind sogar noch mindestens acht weitere zu identifizieren. 51 Wie die Na-
men und Schriftbilder zeigen, arbeiteten bei den Bilinguen zunächst immer ein Schreiber 
für den griechischen und ein Schreiber für den demotischen Part zusammen, erst ab dem 
Jahr 37 übernahm dann offenbar ein einzelner Schreiber beide Aufgaben. Die Notariats-
schreiber trugen meist tempelspezifische Namen, weshalb man in ihnen Amtsträger des 
Soknopaiostempels vermuten darf, die im Grapheion einem Nebenverdienst nachgingen. 
So begegneten als Schreiber ein Stotoetis, Sohn des Harpbekis, 52 ein Tesenuphis, Sohn 
des Stotoetis, 53 ein Satabus, Sohn des Panephremmis des Älteren, 54 ein Tesenuphis, Sohn 
des Tesenuphis, Enkel des Stotoetis, 55 und ein Apynchis. 56 Für einen Schreiber lässt sich 
sogar belegen, dass er sowohl im Tempel als auch im Grapheion tätig war: Auf Grundlage 
prosopografischer Daten und seiner Handschrift ist nachweisbar, dass ein gewisser Pa-

48	 P.Mich. V 308, Z. 11 (Tebt., 1. Jh.).
49	 CPR XXIX 2 (S.N., 12. Dez. 122 v.Chr.).
50	 Chaufray 2016b, 13f.
51	 Zur Identifikation dieser Schreiber cf. Lippert und Schentuleit 2010a, 104–8 mit Taf. 9 und Tab. 13.
52	 P.Dime III 36 (S.N., 24. Jan. 20 v.Chr.); P.Dime III 39 (S.N., 11/10 v.Chr.).
53	 P.Dime III 3 (S.N., 12. Apr. 2); P.Dime III 4 (S.N., 7 v.Chr.–17 n.Chr.).
54	 P.Dime III 18 (S.N., 7. Okt. 37); P.Dime III 35 (S.N., Okt./Nov. 41).
55	 P.Dime III 20 (S.N., 18. Mai 45); P.Dime III 21 (S.N., Aug./Sept. 45); P.Dime III 23 (S.N., 26. Febr. 

47); P.Dime III 24 (S.N., 46/47); P.Dime III 25 (S.N., 3. Jan. 48); P.Dime III 29 (S.N., 23. Nov. 55); 
P.Dime III 38 (S.N., 20. Okt. 42), eventuell auch P.Dime III 32 (S.N., nach 83).

56	 P.Dime III 27 (S.N., 14. Sept. 54).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



165Dienste als Schreiber und Verwalter

nemieus, Sohn des Stoetis, im Jahr 8 v.Chr. als Schreiber im nesiotischen Grapheion tätig 
war; unmittelbar davor und danach, genauer gesagt in den Jahren 10/9 sowie 7 bis 5 v.Chr., 
stellte dieser Panemieus als Amtsträger des Soknopaiostempels Entlastungsquittungen 
für die interne Verwaltung aus. 57

3.1.1.3	 Von demotischen zu griechischen Schreibern

Mit dem Betrieb eines Grapheions waren nennenswerte Kosten verbunden: Tesenuphis, 
Sohn des Tesenuphis, des Sohnes des Stotoetis, der seinem Namen und seinen Demo-
tischkenntnissen nach dem Umfeld des nesiotischen Tempelkollegiums zuzuordnen ist, 
war von 41/42 bis 47/48 als Leiter und alleiniger Urkundenschreiber im Grapheion von 
Soknopaiu Nesos tätig. Sein Pachtgesuch aus dem Jahr 46 gibt Auskunft über anfallende 
Kosten und sonstige Pflichten: In Monatsraten zahlte Tesenuphis aufs Jahr gerechnet 288 
Drachmen für die Konzession zum Betrieb des Grapheions, zuzüglich 8 Drachmen für 
die Übersendung von Akten zur Archivierung in Alexandria sowie zwei Keramia Wein 
für Trankopfer im Monat Phamenoth (Februar/März). Zudem verpflichtete er sich, alle 
vier Monate eine zusammengeklebte Aktenrolle (τόμος συνκολλήσιμος) mit Kurzbe-
schreibungen und einem Register über die von ihm registrierten Transaktionen anzu-
fertigen. Im Falle einer Zusage bot Tesenuphis an, entsprechende Sicherheiten zu stellen. 
Und tatsächlich war sein Gesuch von Erfolg beschieden, wie ein Genehmigungsvermerk 
unterhalb seiner Anfrage bestätigt. 58 Demnach waren mit dem Betrieb eines Grapheions 
für ländliche Verhältnisse vergleichsweise hohe Kosten verbunden, zumal die Aufwen-
dungen für Papyrus und Schreibgerät sowie für zusätzliches Personal in seinem Angebot 
noch gar nicht eingerechnet waren. 59 War Tesenuphis dennoch in der Lage, über Jahre die 
Leitungsposition zu bekleiden, spricht dies nicht nur für sein Vermögen, sondern auch 
dafür, dass die Tätigkeit ein gutes Auskommen bot.

Eine Bilingue stellte das nesiotische Grapheion zuletzt im Jahr 70 aus. 60 Der ehemalige 
Leiter, Tesenuphis, der im Jahr 46 das oben genannte Gebot zur Pacht des Grapheions 
von Soknopaiu Nesos abgegeben hatte, schrieb später, nach dem Jahr 83, in eigener Sa-
che nochmals eine zweisprachige Urkunde nieder; wohlgemerkt wurde diese jedoch von 
ihm privat verfasst und nicht in einem Grapheion ausgestellt. 61 In Tebtynis verschwand 
die Bilingue bereits in der Mitte des ersten Jahrhunderts aus der Überlieferung. 62 Die 
demotische Schrift diente in beiden Orten später nur noch den Kultfunktionären zum 

57	 P.Dime III 2, DA 18 (S.N., 22. Nov. 8 v.Chr.), cf. Lippert und Schentuleit 2010a, 105 mit Anm. 489.
58	 P.Grenf. II 41 (S.N., 11. Sept. 46).
59	 Welche zusätzlichen Kosten für den Betrieb anfielen, listete Kronion, der Zeitgenosse des Tesenu-

phis und Leiter des Grapheions von Tebtynis, in P.Mich. II 123 (Tebt., 45/46) auf, zusammengefasst 
in P.Mich. II 123, Einl., S. 94–102.

60	 P.Dime III 31 (S.N., 23. Aug. 70).
61	 P.Dime III 32 (S.N., nach 83), cf. Lippert und Schentuleit 2010a, 108.
62	 Bilingue Urkunden sind im Grapheion von Tebtynis nur in dem Archiv des Apion und Kronion 

bezeugt. Das Archiv deckt einen Zeitraum bis spätestens ins Jahr 56 ab.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



166 Kapitel 3: Säkulare Verdienstmöglichkeiten und alternative Karrierewege  

tempel- und familieninternen Gebrauch. Kultfunktionäre, die nach dieser Zeit eventuell 
als Schreiber in Grapheia tätig waren, lassen sich demnach nicht mehr über ihre Kennt-
nisse der ägyptischen Schrift identifizieren, sondern nur noch über ihre Namen. Eine 
Übersicht über namentlich genannte Schreiber der kaiserzeitlichen Grapheia des Fayum 
ist dem Anhang zu entnehmen (siehe App. 3).

Legt man die im ersten Kapitel dieser Arbeit erhobene Prämisse zugrunde, dass die 
Familien der Kultfunktionäre hauptsächlich ägyptische Namen tradierten, dann waren 
die Amtsträger der Tempel seit dem späten ersten Jahrhundert kaum noch in fayumi-
schen Grapheia zu finden: Unter allen Schreibern, die im Fayum im zweiten Jahrhun-
dert namentlich bekannt sind, traten nur ein oder zwei Männer mit einem ägyptischen 
(allerdings gräzisierten) Namen auf: Zum einen ein νομογράφος Ammonios, der um das 
Jahr 150 in Theadelphia tätig war, 63 und zum anderen ein νομογράφος Ammonios, der 
156 eine Urkunde in dem zu Theadelphia benachbarten Archelais ausstellte. 64 Aufgrund 
der Nähe der beiden Orte, des ungefähr gleichen Abfassungszeitraums der Urkunden 
und der übereinstimmenden Namen dürfte es sich in beiden Fällen sogar um denselben 
νομογράφος gehandelt haben.

Weder im nesiotischen Grapheion noch in dem von Tebtynis fanden sich in späterer 
Zeit Schreiber ägyptischen Namens. Dabei ist allerdings einzuräumen, dass nur zwei im 
Grapheion von Soknopaiu Nesos wirkende Schreiber aus dem zweiten Jahrhundert über-
haupt namentlich bekannt sind: ein νομογράφος namens Maron und ein Amtskollege 
namens Zosimos. 65 Auch in Tebtynis trugen die Leiter und Schreiber des Grapheions im 
zweiten Jahrhundert durchweg griechische Namen. Einer von ihnen war in den Jahren 
von 101 bis 135 im Amt, vielleicht durchgängig, und trug den Doppelnamen Apollonios-
Lurios, der ihn als Angehörigen der hellenisierten, städtischen Oberschicht kennzeichne-
te. Aus seinem Familienarchiv geht hervor, dass sein Enkel Achilleus, der zur Klasse der 
‚6475 Siedler des Fayum‘ zählte, später ebenfalls die Leitungsposition des Grapheions von 
Tebtynis bekleidete. 66 Wohlhabende, hellenisierte Städter stellten im zweiten Jahrhun-
dert vermutlich die Mehrheit der notariellen Schreiber (siehe App. 3).

Das heißt nicht, dass griechische Schreiber ihre ägyptischen Kollegen verdrängten, 
denn Urkunden in griechischer Schrift wurden stets primär von Schreibern mit griechi-
schen oder gräzisierten Namen verfasst, siehe das Beispiel von Apion und Kronion in 
Tebtynis. Vielmehr wurde das Demotische als Urkundensprache obsolet und damit die 
Rolle der Experten in dieser Schrift: Schon in augusteischer Zeit begünstigte die römi-
sche Verwaltungspraxis die Entwicklung hin zu einer einzigen Urkundensprache, indem 
sie zum Beispiel vor Gericht Dokumente in griechischer Schrift bevorzugte. So musste 
der Nesiot Satabus, Sohn des Herieus des Jüngeren, um das Jahr 14 im Rahmen des so-
genannten ‚Nestnephis-Prozesses‘ über den Erwerb eines Hauses mit Grundstücken eine 

63	 P.Fay. 28 (Thead., 150/151).
64	 P.Ryl. II 88 (Archelais, 1. Nov. 156).
65	 Maron: SPP XXII 184 (S.N., 4. Okt. 139). Zosimos: SPP XXII 55r (S.N., 3. Nov. 167).
66	 Zur Familie des Apollonios-Lurios und zu Belegen über seine Position im Grapheion von Tebtynis 

cf. Smolders 2015a (Trismegistos ArchID 351).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



167Dienste als Schreiber und Verwalter

griechische Übersetzung seiner demotischen Geldbezahlungsschrift vorlegen. 67 Für die 
Registrierung demotischer Verträge mussten die Grapheia außerdem eine ausführliche 
Zusammenfassung des Inhaltes auf Griechisch anfertigen, wie schon am Beispiel des 
Pachtgesuchs des Tesenuphis in Soknopaiu Nesos zu sehen war. 68 Vor diesem Hinter-
grund sind auch wirtschaftlich-rationale Beweggründe im Betrieb der Notariate zu be-
rücksichtigen: Wenn Urkunden in ägyptischer Schrift in Gerichtsverhandlungen nur in 
Verbindung mit einer griechischen Übersetzung anerkannt wurden und die Schreiber für 
die Registrierung demotischer Urkunden ohnehin eine griechische Zusammenfassung 
anfertigen mussten, dann ließen sich durch den Verzicht auf die demotischen Urkunden-
teile viel Papyrus, Tinte und Zeit im täglichen Betrieb einsparen. Hielten sich Bilinguen 
in Soknopaiu Nesos noch bis ins Jahr 70 respektive 83, dann wohl deswegen, weil die 
ansässigen Kultspezialisten, die einen großen Teil der Einwohner stellten, Dokumente in 
ihrer Alltagssprache präferierten. 69

Bedingt durch die sprachliche Entwicklung des Urkundenwesens kamen die örtlichen 
Grapheia seit Ende des ersten Jahrhunderts anscheinend ohne demotische Schreiber aus. 
Die Tempelkollegien bedurften jedoch weiterhin der griechischen Schreiber der Gra-
pheia, denn nicht nur die Amtsträger als Privatpersonen, sondern auch die Tempelkolle-
gien als Verwaltungsorgane schlossenDienstleistungs-, Kauf- und Darlehensgeschäfte ab, 
die zu beurkunden waren. Im ersten Jahrhundert verzeichnen demotische Abrechnungen 
des Soknopaiostempels dementsprechend Zuwendungen an einen ‚Stadtschreiber‘ (sẖ 
tmy), 70 gemeint ist damit vielleicht der Leiter des Grapheions. Die Grapheia fanden in den 
Tempeln wohl weiterhin eine gute Kundschaft, den Amtsträgern selbst kam jedoch, wie 
es scheint, ein Nebenverdienst in den Notariaten abhanden. Wenn sie ihre demotischen 
Schreibfertigkeiten nicht mehr in den Dienst der Öffentlichkeit stellen konnten, verloren 
die Kultfunktionäre vielleicht auch an gesellschaftlicher Sichtbarkeit.

67	 Die im Original als P.Dime III 5, DG (S.N., 21. Nov. 11) vorliegende Urkunde ist in fünffacher 
Übersetzung überliefert: CPR XV 2; CPR XV 3; CPR XV 4; SB I 5231 und SB I 5275 (alle S.N., 
nach 21. Nov. 11). Möglicherweise stand die Übersetzung demotischer Urkunden regelmäßig im 
Zusammenhang mit Rechtsstreitigkeiten, cf. Hoogendijk 2006, 201. Siehe zum Streit zwischen Sa-
tabus und Nestnephis auch Kapitel 4.3.2.

68	 Zur Entwicklung der demotischen Registrierungsvermerke in römischer Zeit cf. Depauw 2003, 
102–5.

69	 So schon Schentuleit 2010, 365–7. Weiterführend zu Faktoren, die das Verschwinden demotischer 
Vertragstexte begünstigten und in diesem Sinne eine Hellenisierung des Urkundenwesens mit sich 
brachten, cf. Yiftach-Firanko und Vandorpe 2019, 296f.; Yiftach-Firanko 2008, 216–8; Muhs 2005, 
104; Depauw 2003, 105.

70	 Zu der Zahlung an einen ‚Stadtschreiber‘ cf. Schentuleit 2010, 371 mit Anm. 45.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



168 Kapitel 3: Säkulare Verdienstmöglichkeiten und alternative Karrierewege  

3.1.2	 Verwalter und Buchhalter

Unter all den Aufgabenbereichen, die den Betrieb eines Landgutes betrafen, werden hier 
diejenigen betrachtet, die den größten Schreib- und Verwaltungsaufwand erforderten, 
das heißt administrative und buchhalterische Positionen. In erster Linie informieren die 
Archive fayumischer Landgüter über die Aktivitäten solcher Verwalter, etwa die Archi-
ve des Epagathos, des Heroninos, des Turbo oder der Nachfahren des Patron. 71 Dennis 
Kehoe arbeitete in seiner Studie über die Verwaltung der Landgüter im römischen Ägyp-
ten verschiedene Funktionäre heraus, die mit entsprechenden Aufgaben auf kaiserlichen 
und privaten Landgütern betraut waren. Um Amtsträger der ägyptischen Kulte in sol-
chen Positionen zu ermitteln, wurden zunächst Papyri und Ostraka mit einschlägigen 
Berufsbezeichnungen per Volltextsuche über den Papyrological Navigator von Papyri.info 
recherchiert. 72 Aus diesen Belegen werden schließlich die Texte herausgefiltert, in denen 
Bedienstete auftreten, die für Soknopaiu Nesos oder Tebtynis orts- und tempelspezifi-
sche Namen trugen (zu den Namen siehe Kapitel 1.2.2 und 1.2.3).

Bezüglich der Recherchemethode sind zunächst zwei grundlegende Schwierigkeiten 
anzusprechen: Zum einen hinterließen Verwalter und Buchhalter zwar viele Spuren in 
der papyrologischen Überlieferung, doch unter ihrer Funktionsbezeichnung oder gar 
ihrem Namen traten sie, wenn überhaupt, dann nur in Gehaltslisten oder in brieflichen 
Korrespondenzen auf. Die genaue Identität oder auch nur der Name eines Gutsverwal-
ters lässt sich also meist nur aus Zufallsfunden erschließen, etwa aus den zusammenhän-
genden Texten eines Papyrusarchivs. Zum anderen haben manche Berufsbezeichnungen 
noch eine weitere, allgemeinere Bedeutung. So war etwa ein οἰκονόμος (‚Verwalter‘ oder 
‚Bewirtschafter‘) nicht nur auf kaiserlichen Domänen tätig, sondern der Begriff kenn-
zeichnete staatliche Verwaltungsbeamte mit ganz unterschiedlicher Funktion. Gleiches 
ist für die φροντισταί festzuhalten: Ein φροντιστής war ganz allgemein ein bevollmächtig-
ter Vertreter für geschäftsfähige Personen, insbesondere als Altersvormund für Jugendli-
che im Alter zwischen 12/14 und 25 Jahren, die nach griechisch-ägyptischem Recht bereits 
volljährig waren, nach römischen Recht jedoch noch als Minderjährige galten. Nur im 
Kontext der der φροντίδες, also einzelner Verwaltungseinheiten großer, weit verstreuter 
Privatlandgüter, sind die φροντισταί als verwaltendes Dienstpersonal anzusehen. 73 Im 
dritten Jahrhundert ließ der alexandrinische eques und Senator Aurelius Appianus sei-
ne ausgedehnten Ländereien im Fayum beispielsweise durch einen Stellvertreter namens 
Alypios verwalten, der in der Gauhauptstadt Arsinoë ansässig war. Dem Alypios gegen-
über war unter anderem der φροντιστής Heroninos verantwortlich, der über die bei Thea-

71	 Cf. zu dem Archiv des Epagathos: Trismegistos ArchID 134; Heroninos: Trismegistos ArchID 103; 
Patrons Nachfahren: Trismegistos ArchID 66; Turbo: Trismegistos ArchID 277.

72	 Die Datenbanksuche fokussierte in Hinblick auf die Bediensteten kaiserlicher Domänen (οὐσίαι) 
auf ἐπίτροποι, οἰκονόμοι, ἐκλήμπτορες und μισθωταί. Im Bereich der privaten Landgüter wurde 
nach προεστῶτες, προνοηταί, καρπῶναι und φροντισταί gesucht. Zu den Berufen im Detail cf. Kehoe 
1992, passim. Zu einzelnen Tätigkeitsfeldern siehe auch im Folgenden.

73	 Für Belege zur Verwendung der beiden Begriffe cf. nFWB, s.v. οἰκονόμος; φροντιστής, URL: www. 
organapapyrologica.net (Zugriff: 30.03.2020).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



169Dienste als Schreiber und Verwalter

delphia gelegenen Ländereien des Appianos waltete. 74 Vor diesem Hintergrund sind bei 
Treffern in der Volltextsuche stets die Kontexte der Belege mit zu berücksichtigen.

Insgesamt förderte die Suche nach Amtsträgern der Tempel in der Landgutverwal-
tung nur wenige Ergebnisse zutage. Genauer gesagt kommen nur zwei Personen in Be-
tracht: Eine Steuerliste aus Philadelphia verzeichnete im Jahr 33 einen καρπώνης namens 
Herieus, Sohn des Herieus des Jüngeren. 75 Die καρπῶναι bewirtschafteten Weingüter 
größerer Ländereien, im Gegenzug für ihre Dienste wurden sie mit einem Anteil an der 
Ernte entlohnt, was Anreiz für eine effektive Verwaltung gegeben haben mag. 76 Auf-
grund seines Namens und Patronymikons ist anzunehmen, dass Heron aus Soknopaiu 
Nesos stammte und zu den Amtsträgern des Soknopaiostempels zählte. Aus Tebtynis ist 
wiederum ein φροντιστής mit dem Namen Pakebkis bekannt. Er wurde im Jahr 108 in 
einer Abrechnung des Laches als Empfänger von 100 Drachmen erwähnt. 77 Laches war 
seinerseits φροντιστής einer wohlhabenden Familie von Großgrundbesitzern und stand 
für die Verwaltung der weitläufigen Landgüter mit Kollegen in Kontakt. 78 Möglicherwei-
se war Pakebkis also ein Kollege des Laches. Eingedenk des weiten Bedeutungsfeldes des 
Begriffes φροντιστής könnte Pakebkis die 100 Drachmen allerdings ebenso gut als bloßer 
Stellvertreter empfangen haben, zum Beispiel, um mit dem Geld des Laches in dessen 
Auftrag Geschäfte abzuschließen.

Erwartungsgemäß verlief die Volltextsuche nach Kultfunktionären in der Landgut-
verwaltung also recht erfolglos, was in erster Linie auf die beiden eingangs geschilderten 
Schwierigkeiten (die Doppeldeutigkeit von Berufsbezeichnungen und die seltene na-
mentliche Erwähnung von Landgutverwaltern) zurückzuführen ist. Umso erfreulicher 
ist, dass über zwei Gutsverwalter größere Archive vorliegen, aus denen sowohl ein Bezug 
zu den lokalen Tempelkollegien als auch zur Landgutverwaltung abzuleiten ist. Die Rede 
ist von Pakysis, einem Stolisten und Gutsverwalter aus Soknopaiu Nesos, und von Kroni-
on, einem Gutsverwalter und Sohn eines παστοφόρος aus Tebtynis. Die Papyri erlauben 
einen kurzen Einblick in ihr Aufgabenspektrum.

3.1.2.1	 Der Stolist und Gutsverwalter Pakysis aus Soknopaiu Nesos

Aurelios Pakysis betätigte sich im frühen dritten Jahrhundert als Verwalter eines Land-
guts: Sein Leben ist ausschnittsweise in einem Papyrusarchiv dokumentiert, davon be-
treffen 17 griechische Abrechnungen und Listen seine Aktivitäten als Buchhalter. 79 Die 
Texte erstrecken sich spätestens vom Jahr 212 an über ungefähr ein Jahrzehnt, wobei oft 
keine genaueren Datumsangaben möglich sind. Dass Pakysis im Laufe der Zeit wohl 

74	 Zu den φροντισταί in der Landgutverwaltung cf. Kehoe 1992, 76–8; 92–4.
75	 P.Princ. I 2, Kol. 6, Z. 26 (Philadelphia, 27. Aug. 33).
76	 Zu Organisation und Aufgaben der καρπῶναι cf. Kehoe 1992, 84–6; 114–7.
77	 P.Mil.Vogl. IV 212, Kol. 4, Z. 15 (Tebt., 21. Mai 109).
78	 Zum Familienarchiv der Nachfahren des Patron cf. Trismegistos ArchID 66.
79	 P.Louvre I 48–65 (alle S.N., Anfang 3. Jh.), cf. Trismegistos ArchID 165.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



170 Kapitel 3: Säkulare Verdienstmöglichkeiten und alternative Karrierewege  

immer auf demselben Landgut arbeitete, legen einige sich wiederholende Namen in den 
Abrechnungen nahe. Jedoch sind weder die Lage noch der Eigentümer des Anwesens 
bekannt. Vielleicht arbeitete Pakysis für den Alexandriner Claudius Syrion, der in der 
Region als wohlhabender Stifter und Großgrundbesitzer auftrat. 80 Die Autorschaft des 
Pakysis als Verfasser der Verwaltungstexte ist zweifelsfrei, da alle Texte dasselbe charakte-
ristische Schriftbild und dieselben grammatikalischen Fehler aufweisen, die sich auch in 
weiteren Texten des Archivs jenseits der Landgutverwaltung finden. 81

Für seine Dienste als Gutsverwalter erhielt Pakysis 40 bis 48 Drachmen pro Mo-
nat. 82 Ungefähr vierzig Jahre nachdem Pakysis seine Abrechnungen verfasst hatte, be-
zog der Gutsverwalter Heroninos bei Euhemeria ebenfalls einen Monatslohn von 40 
Drachmen, 83 es handelte sich demnach in dieser Zeit und Region wohl um einen übli-
chen Preis für solche Dienste. Hirten, Vorarbeiter, Wächter und andere Arbeiter hinge-
gen erhielten im ersten und zweiten Jahrhundert für ihre Arbeit durchschnittlich nur 
20 Drachmen pro Monat, erst ab Mitte des dritten Jahrhunderts stiegen ihre Löhne und 
Gehälter an. 84 Demnach rangierte Pakysis mit seinem Einkommen in der gehobenen 
Klasse der Monatslöhne im ländlichen Raum. Neben diesen Belegen zu Einkommen im 
Bereich der Landwirtschaft ist sogar ein Vergleich mit Löhnen und Gehältern möglich, 
die in einem anderen fayumischen Tempel für Verwaltungsdienste gezahlt wurden: Aus 
der Zeit, in der Pakysis als Gutsverwalter arbeitete, genauer aus den Jahren 212 bis 215, liegt 
ein Papyrus mit Abrechnungen eines Tempels in der Gauhauptstadt Arsinoë vor, in dem 
Jupiter Capitolinus, Suchos und Sarapis verehrt wurden. Auf Grundlage der Abrech-
nungsposten lässt sich sagen, dass man dort ägyptische und griechische Kulthandlungen 
nebeneinander betrieb. 85 Der Tempelwächter (ναοφύλαξ) Nemesianos bezog demnach ein 
Gehalt (ὀψώνιον) von 28 Drachmen pro Monat, der προαιρέτης βιβλιοθήκης Xanthes, des-
sen Aufgabe im Heraussuchen und Vorlegen von Aktenrollen bestand, erhielt 30 Drach-
men, und der Gehilfe (βοηθός) des Tempelschreibers, der die Abrechnungen wohl selbst 
niederschrieb, bezog ein monatliches Gehalt von 40 Drachmen. Einige nicht namentlich 
genannte Arbeiter (ἐργάταις) bekamen wiederum insgesamt 16 Drachmen dafür gezahlt, 
dass sie anlässlich des Besuches des Präfekten Götterbilder trugen. 86

Der Vergleich von Löhnen bietet freilich kaum Aussagekraft, weil die Dokumentati-
onslage dünn ist, Löhne mitunter in Naturalien ausgezahlt wurden und Preise, an denen 
die Kaufkraft bemessen werden kann, kurzfristigen sowie regionalen Schwankungen un-
terlagen. Zudem lässt sich der Aufwand und Umfang der geleisteten Arbeit im Vergleich 

80	 Zur möglichen Identität des Auftraggebers des Pakysis cf. P.Louvre I 54, Z. 21ff., Komm.
81	 Zum Charakter der Aufstellungen und ihrer Zuordnung zu Pakysis cf. P.Louvre I 48, Einl.
82	 Seinen eigenen Lohn hat Pakysis in den Abrechnungen P.Louvre I 50 (S.N., nach 26. Aug. 216) und 

P.Louvre I 51 (S.N., 6. Juni vor 216?) verzeichnet, cf. P.Louvre I 51, Einl.
83	 SB VI 9406, Kol. 93, Z. 4 (Euhemeria, Febr. 147).
84	 Eine tabellarische Übersicht über Monatslöhne und -gehälter bietet Drexhage 1991, 425–9.
85	 BGU II 362 (Arsinoë, 215/216). Zu der Interpretation des Tempels als Kapitol der Gauhauptstadt 

und zu den dort ansässigen Kulten cf. Pfeiffer 2010, 259–61.
86	 BGU II 362, Pag. 10, Z. 18 (Arsinoë, 215/216): ἐργάταις [κ]ωμάσασι τὸ ξόανον ἐν τ[ῷ] θεάτ(ρῳ) 

(δραχμαὶ) ιϛ. Zur Aufschlüssel der Zahlungposten schon Ulrich Wilcken, cf. Wilcken 1885, 460.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



171Dienste als Schreiber und Verwalter

zu den gezahlten Löhnen schwer abschätzen: Wer kann schon sagen, wie viel Zeit Pakysis 
in einem Monat für die Abrechnungen aufgewendet hat und wie viel Zeit ihm daneben 
noch für andere Tätigkeiten blieb? Trotzdem lässt sich mit einiger Vorsicht immerhin 
annehmen, dass die Buchhaltung auf Landgütern ein gutes Auskommen bot und Paky-
sis dabei einen ebenso hohen, wenn nicht sogar höheren Lohn erhielt als mancher seiner 
Amtskollegen in der Gauhauptstadt im Rahmen der Tempelverwaltung.

Nach dem Inhalt seiner Aufzeichnungen nahm Pakysis eine zentrale Rolle in der 
Verwaltung der Ländereien seines Auftraggebers ein, denn er tätigte und dokumentierte 
viele Finanztransaktionen. Folglich oblagen ihm ähnliche Aufgaben wie dem ‚Schreiber 
der wꜥb.w‘ im Soknopaiostempel. Abgesehen von seinem Lohn erhielt Pakysis in seiner 
Position umfassende Einsicht, wann das Landgut bestimmte Arbeiter benötigte, 87 wer 
Arbeitstiere hielt, 88 an wen das Landgut Kredite ausreichte 89 und ganz allgemein, welche 
Waren zu welchen Preisen in welchen Orten produziert wurden, und welche Löhne für 
welche Arbeiten gezahlt wurden. 90 Nicht nur in Soknopaiu Nesos, das an einer Kara-
wanenroute lag und auf den Handel zur Versorgung der Bevölkerung angewiesen war, 
waren solche Informationen von einem gewissen Wert.

Wie lange Pakysis seinen Dienst im Soknopaiostempel parallel zu seiner Arbeit auf 
dem Landgut ausübte, lässt sich nicht sagen: Seine Zugehörigkeit zum nesiotischen Tem-
pelkollegium als ἱερεύς und Stolist wird in einer Petition aus dem Jahr 216 erwähnt. 91 Noch 
im Jahr 220 ist er in einer Personalliste des Soknopaiostempels verzeichnet, demnach be-
fand er sich unter den leitenden Amtsträgern. 92 Als Buchhalter wiederum war Pakysis, 
wie erwähnt, spätestens ab 212 tätig. Nachtragungen und Rundungswerte in manchen 
Abrechnungen legen nahe, dass er nicht permanent Buch führte, sondern Kalkulationen 
mitunter schubweise vornahm. 93 Vielleicht weil er zu anderen Zeiten im Tempel diente? 
Grundsätzlich wäre auch denkbar, dass er seine Tempelämter an einen anderen Kult-
funktionär verpachtete, während er auf dem Landgut tätig war. Letzteres hätte ihm den 
Vorteil beschert, dass er Einkünfte aus der Verpachtung des Amtes bezogen hätte und 
sich zugleich auf die Arbeit auf dem Landgut konzentrieren konnte. 94

Möglicherweise unterzog sich Pakysis eigens einer Ausbildung, um auf dem Landgut 
zu arbeiten. Anlass zu einer solchen Vermutung gibt die Wunschformel, die er einem sei-
ner Haushaltsbücher voranstellte:

87	 P.Louvre I 53; P.Louvre I 56; P.Louvre I 65 (alle S.N., Anfang 3. Jh.).
88	 P.Louvre I 49 (S.N., nach 212?); P.Louvre I 51 (6. Juni vor 216?); P.Louvre I 54 (S.N., Anfang 3. Jh.).
89	 P.Louvre I 48, Kol. 5 (S.N., 6. Nov. 212); P.Louvre I 50 (S.N., nach 26. Aug. 216); P.Louvre I 62 

(S.N., Anfang 3. Jh.).
90	 P.Louvre I 48 (S.N., 6. Nov. 212); P.Louvre I 51 (6. Juni vor 216?); P.Louvre I 57 (S.N., nach 22. März 

218?); P.Louvre I 58 (S.N., Anfang 3. Jh.); P.Louvre I 62 (S.N., Anfang 3. Jh.).
91	 Die Petition liegt in vierfacher Ausfertigung vor: BGU I 321; BGU I 322; P.Louvre I 3 und P.Berol. 

inv. 6850 (alle S.N., 7. Apr. 216), siehe zu diesem Fall auch Kapitel 4.2.
92	 SB XVI 12785, Z. 8 (S.N., Juli/Aug. 220), cf. P.Louvre I 3, Einl.
93	 Cf. P.Louvre I 51, Kol. 1, Z. 16, Komm.
94	 Siehe zur Verpachtung von Pfründen im Tempelbetrieb Kapitel 4.1.4.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



172 Kapitel 3: Säkulare Verdienstmöglichkeiten und alternative Karrierewege  

Ἀγαθὴ Τύχη Γέρτων (l. Κέρδων) Ἑρμῆ (l. Ἑρμῆς) Ἀφροδίτη 95

„Gutes Gelingen (durch den Beistand von) Kerdon, Hermes, Aphrodite!“

Diese Formel ist in vier weiteren Papyri bezeugt. 96 Mehrere Gründe sprechen dafür, dass 
die Verfasser dieser fünf Belege die Formel im Rahmen einer systematischen Ausbil-
dung für Gutsverwalter erlernt haben: Erstens ist festzustellen, dass die Nennung von 
Kerdon, dem personifizierten Profit, neben dem Handelsgott Hermes in der antiken 
Überlieferung einzigartig ist; ansonsten wird Hermes mit einem Epitheton als ‚Profit-
geber‘ (Κερδῷος) charakterisiert. Die Schreiber der Formel dürften sich also nicht an lite-
rarischen oder epigrafischen Vorbildern orientiert, sondern auf eine andere Textvorlage 
zurückgegriffen haben, in der Kerdon als personifizierte Form neben Hermes erscheint. 
Zweitens stammen alle Belege aus dem Fayum, wobei sich ihre Niederschrift über einen 
Zeitraum von etwa achtzig Jahren erstreckt. Die Formel war also nur in einem begrenzten 
Raum geläufig. Drittens handelt es sich bei zwei Papyri um Fragmente von Schreibübun-
gen. Die Texte wurden also nachweislich in Unterrichtssituationen weitergegeben, wobei 
einer dieser Texte Übungen enthält, die inhaltlich den Bereich der Gutsverwaltung be-
rühren. 97 Viertens sind die Papyri, die keine Schreibübungen sind, inhaltlich oder nach 
ihrem Fundkontext dem Umfeld der Landgutverwaltung zuzuordnen. Vor diesem Hin-
tergrund ist anzunehmen, dass die Formel unter den Gutsverwaltern des Fayum kursierte 
und sogar Bestandteil eines systematischen Unterrichts für angehende Verwalter gewesen 
sein könnte. Pakysis dürfte einen solchen Unterricht entweder selbst durchlaufen haben 
oder die Formel im Austausch mit Kollegen in der Gutsverwaltung aufgegriffen haben: 
Die beiden Schreib- und Deklinationsfehler (Γέρτων statt Κέρδων und Ἑρμῆ statt Ἑρμῆς) 
sind typisch für seine Abrechnungen. Er sollte die Formel also kaum aus einer Textvor-
lage abgeschrieben haben, sondern muss sie vor längerer Zeit in einem Unterricht oder in 
einer Unterhaltung aufgegriffen haben. In der Konsequenz bedeutet das, dass Pakysis 
seine Schreib- und Organisationskompetenzen nicht bloß aus der Tempelverwaltung auf 
die Gutsverwaltung übertrug, sondern sich schon vor dem Jahr 212 im Rahmen einer vor-
bereitenden Ausbildung oder in Gestalt einer Vernetzung mit anderen Gutsverwaltern 
für die Tätigkeit auf einem Landgut vorbereitete. 98

95	 P.Louvre I 48, Kol. 1, Z. 1 (S.N., 6. Nov. 212).
96	 BGU XX 2876 (Ars., nach 160/161?); P.Mil.Vogl. I 25 (Tebt., Mai/Juni 127); P.Mil.Vogl. IV 250 

(Herkunft unbekannt, 166/167); SB XIV 11393 (Ars., 2. Jh.).
97	 BGU XX 2876 (Ars., nach 160/161?); SB XIV 11393 (Ars., 2. Jh.). BGU XX 2876 enthält Schreib-

übungen zu Briefformeln und Abrechnungen, deren Kenntnis in der Landgutverwaltung nützlich 
gewesen wäre.

98	 Zu einem möglichen Ausbildungsnetzwerk unter fayumischen Gutsverwaltern, das sich anhand 
der hier genannten Wunschformel andeutet, cf. Sippel 2020.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



173Dienste als Schreiber und Verwalter

3.1.2.2	 Der Gutsverwalter Kronion aus Tebtynis

Kronion, Sohn des Kronion, des Sohnes des Cheos, entstammte einer Familie aus Teb-
tynis, über die im Laufe dieser Arbeit schon verschiedentlich berichtet wurde. 99 Ob er 
selbst, gleich seinem Vater und seinem Bruder, als παστοφόρος im Soknebtynistempel 
diente, lässt sich nicht mit Sicherheit sagen, denn in keinem Text des Archivs trat er je un-
ter einem kultbezogenen Amtstitel auf. In einer Aufstellung über Ausgaben des Sokneb-
tynistempels zugunsten der παστοφόροι aus dem Jahr 125 ist jedoch von einem Kronion, 
Sohn des Kronion, zu lesen. Ganz auszuschließen ist diese Möglichkeit also nicht. 100

Was sich hingegen mit Sicherheit sagen lässt, ist, dass Kronion als Gutsverwalter in den 
Diensten einer Großgrundbesitzerin namens Diogenis arbeitete. Über dieses Arbeitsver-
hältnis informiert ein Vertrag aus dem Jahr 138, in dem sich ein Kronion, Sohn des Kroni-
on, des Sohnes des Cheos, dazu verpflichtete, der Diogenis, Tochter des Lysimachos, den 
Betrag von 1800 Drachmen zurückzuzahlen, der ihm als φροντιστής im Dienste der Dio
genis bei Abrechnungen abhandengekommen war. Für den Fall, dass er das Geld nicht 
alsbald erstatten konnte, sah der Vertragstext vor, dass er seine Schulden in Form einer 
παραμονή abarbeiten sollte. 101 Obwohl der Name Kronion in Tebtynis stark verbreitet 
war, besteht aufgrund der übrigen im Vertragstext erwähnten Namen und Altersanga-
ben, aber auch aufgrund der Fundsituation des Papyrus, eine an Sicherheit grenzende 
Wahrscheinlichkeit, dass der φροντιστής Kronion mit dem Kronion aus der Familie von 
παστοφόροι identisch ist.  102

Der vorliegende Vertrag wurde zusammen mit anderen Unterlagen des Familienar-
chivs in der sogenannten ‚cantina dei papiri‘ in Tebtynis gefunden. Neben dem Archiv 

  99	 Siehe zur Familie des παστοφόρος Kronion schon Kapitel 1.4.1 und Kapitel 3, Einl.
100	 P.Mil.Vogl. III 188, Z. 30 (Tebt., 31. Mai 125?), cf. Smolders 2015b, 224. Wie in Kapitel 1.4.1 gezeigt 

wurde, war der Name Kronion in Tebtynis zwar weit verbreitet, in den Reihen der Amtsträger des 
Soknebtynistempels jedoch eher selten zu finden. Diese Beobachtung könnte die Identifizierung 
des Kronion, Enkel des Cheos, mit dem hier erwähnten παστοφόρος bekräftigen.

101	 P.Kron. 16 (Tebt., 24. Okt. 138). Die Passage von Zeile 10 bis 18, die darüber informiert, dass in 
einer von Kronion angefertigten Abrechnung für eine φροντίς der Diogenis eine Differenz von 
1800 Drachmen entstanden sei, ist leider stark beschädigt. 

102	 Schon der seltene Großvatersname Cheos (cf. Trismegistos NameID 1349) spricht dafür, beide 
Personen als identisch anzusehen. Außerdem stimmt das im Vertrag angegebene Lebensalter des 
Kronion mit den Angaben aus anderen Texten des Familienarchivs überein: Den hier genannten 
Vertrag schloss Kronion im Jahr 138 im Alter von 54 Jahren mit Diogenis. Genau 29 Jahre früher, 
im Jahr 109, schloss ein Kronion mit demselben Vaters- und Großvatersnamen zusammen mit drei 
Verwandten, darunter seinem Vater, dem παστοφόρος Kronion, einen Kredit ab. Sein Alter wird 
dort mit „f[ü]n[fundzwan]zig“ Jahren angegeben (P.Kron. 8, Z. 7 (Tebt., 7. Dez. 109): Κρο[νίων ὡ]ς̣ 
ἐτῶν ε[ἴ]κο[σι πέν]τε). Die Verbindlichkeit zahlte die Familie schließlich im Jahr 121 zurück. In der 
entsprechenden Quittung wurde das Alter des Kronion dann mit sechsunddreißig Jahren angege-
ben (P.Kron. 11, Z. 8 (Tebt., Mai/Juni 121): Κ̣ ρ̣ [ονί]ω̣ν̣ι ὡς ἐτῶν τριάκοντα ἕξ). Darüber hinaus geht 
aus dem Familienarchiv hervor, dass der παστοφόρος Kronion und seine Kinder Geschäftsbezie-
hungen mit dem Bruder der Diogenis, Heron, unterhielt: Kronions gleichnamiger Vater (P.Kron. 
35; Tebt., 135/136) und sein Bruder Harphaesis (P.Kron. 39; Tebt., 26. Mai 139) pachteten Land 
von diesem Heron, cf. Kehoe 1992, 155.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



174 Kapitel 3: Säkulare Verdienstmöglichkeiten und alternative Karrierewege  

der Familie um den παστοφόρος Kronion, Sohn des Cheos, finden sich dort auch Doku-
mente, die speziell die Geschäfte der Großgrundbesitzerin Diogenis betreffen. Es könnte 
sich dabei um Papyri handeln, die der φροντιστής Kronion aufbewahrt hatte und die 
deshalb im Fundkontext des Familienarchivs zutage traten. 103

Welche Tätigkeiten Kronion für seine Dienstherrin verrichtete, beleuchten zwei Brie-
fe, die dem Archiv der Diogenis zugeordnet werden und in der ‚cantina dei papiri‘ ge-
funden wurden: Einen nicht datierbaren Brief adressierte Diogenis an Kronion mit der 
Ankündigung, dass sie bald nach Thalitis, einem Ort bei Tebtynis, komme, und dort 
alles geordnet vorzufinden wünsche. Sie gab ihm außerdem Instruktionen für den Fall, 
dass sich ein gewisser Didymas weigere, ihrem Bruder Lurios einen Gegenstand oder eine 
Geldsumme zurückzugeben. Den Inhalt diktierte sie bis dahin einem Schreiber, in ihrer 
eigenen Hand fügte sie Grußworte an ihre Familie bei und erinnerte den Empfänger da-
ran, eine gewisse Isidora (ihre Tochter?) zu einem Lehrer zu schicken. Die im Brief ange-
sprochenen Aufgaben lassen an einen Gutsverwalter denken, der Verantwortung für die 
finanziellen und organisatorischen Aspekte der Ländereien trug, daneben aber auch in 
engem Kontakt zur Familie seiner Auftraggeberin stand und Zugriff auf wichtige Unter-
lagen hatte. Zudem kümmerte er sich um den Schulbesuch des Mädchens Isidora. Kroni-
ons Fall zeigt, dass ein φροντιστής zweierlei zugleich beaufsichtigen konnte (oder musste), 
Geschäftliches und Familiäres, wobei die Grenzen fließend ineinander übergingen:

Διωγενὶς Κρονίωι τῶι
φιλτάτωι χαίρειν.
Καμὲ ἀνελθοῦσ[α]ν̣ πρὸς ὑ-
μᾶς ἐν Τ[αλ]εὶ π̣ρ̣[ο]σ̣δ̣έ̣ χ ̣ε̣ -
σθε· ἀ[λ]λ̣ʼ ε̣ ὔχομα̣ι̣  παρα-
γενομενηι (l. παρα|γενομένη) ἐν μη̣̣δενὶ
ὑμᾶς μέμψασθαι, ὅπερ
ἐλπίζωι (l. ἐλπίζω) μηδὲν τούτων
γενήσεσθαι. πάντα δὲ
τὰ κατʼ ἐμὲ Λού̣ ριος
ὁ ἀδελφὸς μεταδώ-
σει ὑμεῖν (l. ὑμῖν). ἐρρῶσθαί σε
βούλο(μαι). (Hand 2) ἀσπάζου
πάντας τοὺς ἐμοὺς
καὶ Ἰσιδώραν καὶ ὑπαγέτωι (l. ὑπαγέτω) ε̣ ἰ̣ ς ̣ δέσκαλον.
(Hand 1) ἐὰν Διδυμᾶς ἀντιλέγηι τῇ
ἀποδόσει Λουρίωι, προένεγ-
κον τὴν κίστην μου καὶ σφρα-
γίσας αὐτοῦ τ̣ὰ̣ γραμματ̣εῖα πέμψ[ον].
Ἐπεὶφ κ.

103	 Zum Archiv der Diogenis cf. Trismegistos ArchID 276. Zur Existenz weiterer, noch nicht publi-
zierter Papyri, die Diogenis betreffen, cf. Verreth und Vandorpe 2015, 126.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



175Dienste als Schreiber und Verwalter

ἐὰν δὲ καὶ χρείαν αὐτοῦ ἔχῃς
εἰς ἀρταβίαν ἢ ἄλ[λ]ο τι,
πορεύου πρὸς αὐτὸν̣ καὶ
πάντα πο̣ ιήσ̣ε̣ ι̣ .

(Verso) [ -ca.?- Δ]ι̣ωγε̣ νίδος. 104

„Diogenis an Kronios(!) den Freund, Grüße. 
Erwartet meine Rückkehr zu euch in Thalitis! Ich wünsche, bei meiner Ankunft 
niemanden von euch tadeln zu müssen; ich hoffe, dass das niemandem zusteht. 
Mein Bruder Lurios wird euch alles berichten, was mich betrifft. Lebe wohl.
(Hand 2) Grüße alle die Meinen und Isidora und sie soll sich zur Lehrerin begeben!
(Hand 1) Wenn Didymas der Rückgabe an Lurios widerspricht, hole meine Truhe 
hervor und sende seine Briefe versiegelt ab. 20. Epeiph. Wenn Du ihn aber brauchst 
wegen der Artaben oder wegen etwas anderem, gehe zu ihm, und er wird alles erle-
digen. (Verso) Von Diogenis.“

Die Identifikation der Verfasserin des Briefes als Großgrundbesitzerin Diogenis ist auf-
grund der genannten Orts- und Personennamen, des Inhaltes sowie des Fundkontextes 
sicher. Zweifel bestehen hingegen daran, ob das Schreiben tatsächlich an den vorgenann-
ten Kronion adressiert war. So notierte der Schreiber in der Eingangsformel „Κρονίωι“, 
das dem Dativ des Namens Kronios entspricht. Der Dativ des Namens Kronion wäre 
hingegen Κρονίωνι gewesen. 105 Denkbar wäre freilich, dass der Schreiber entweder falsch 
deklinierte oder beim Schreiben bloß das Ny vergaß, während Diogenis ihm den Brief 
diktierte. 106 Es ist also vertretbar, hier den gleichnamigen Sohn des παστοφόρος Kronion 
aus Tebtynis als Adressaten anzunehmen.

Ein zweiter, stärker beschädigter Brief der Diogenis könnte aufgrund des ähnlichen 
Inhaltes und seiner Herkunft aus der ‚cantina dei papiri‘ ebenfalls an Kronion gerichtet 
gewesen sein. Darin ordnete sie unter anderem an, Weizen zu verkaufen und Geld von 
einer Frau einzutreiben, gegebenenfalls unter Anwendung von Zwang. Außerdem seien 
verschiedene Baumaßnahmen auszuführen, und der Adressat solle Sorge für den Haus-
halt nebst Kindern tragen:

[  ̣  ̣  ̣  ̣  ̣  ̣ ]ρ[  ̣  ̣  ̣  ̣ ]α[  ̣  ̣  ̣  ̣  ̣  ̣  ̣  τ̣]ὸν αὐτ[ὸν τού-]
[το]υ τοῦ χρόνου τον̣[  ̣  ̣  ̣ ]ρ̣ [  ̣  ̣ ]ν καὶ π̣[ώ-]
[λ]η̣σον τὸ̣ν̣ [ἐ]π̣ά̣ ρκ̣ι[ον] σεῖτον (l. σῖτον) κ̣α̣ ὶ̣  σύλ-
λεξον τὸν χ[α]λ̣κὸν παρὰ σεαυτῷ ἐν ὅ-

104	 P.Mil.Vogl. II 76 (Tebt., 2. Jh.).
105	 Zu der Problematik bezüglich der Deklination des Namens cf. bereits P.Kron. 16, Z. 31, Komm.
106	 Nach Einschätzung von Roger Bagnall und Raffaella Cribiore konnte Diogenis sehr schnell und 

geübt schreiben. Anscheinend unterbrach sie ihren Schreiber während des Diktats, um einige 
selbstgeschriebene Worte in den Brief einzufügen, cf. Bagnall und Cribiore 2006, 51.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



176 Kapitel 3: Säkulare Verdienstmöglichkeiten und alternative Karrierewege  

σῳ ἔρχομαι, ἐπεὶ χρείαν ἔχωι (l. ἔχω). ὕπα-
γ̣ε̣  δὲ καὶ παρ[ὰ] Μυρτάλην καὶ αἴτη-
σ̣ον \αὐτὴν/ ⟦ὅλον⟧ τὸν χαλκόν· ἐὰν δέ σοι μὴ
θέλῃ δῶναι (l. δοῦναι), ἔγκλεισ̣ον αὐτήν. βλέ-
[πε δ]ὲ μὴ ἔλθω καὶ εὕ̣ρω̣ [τὸν] τοῖχ[ο]ν
[ἀν]οικοδόμητον. καὶ [τ]ὴν [ἐ]ξέδραν
[σκεύ(?)]ασον καὶ τὸ τρίκλεινον̣ (l. τρίκλινον) στρωθήτω,
[καθ]ὼς Ἀπφὺς θελήσ̣η̣[ι] ἐκ[ε]ῖ γενέσ-
[θα]ι̣ , τ̣ὰ κρόκια καὶ τὰ ἱμάτια ἐκτίνασ-
σε· καὶ βλέπετε τὰ παιδία καὶ τὰ̣
εἰς οἶκον. βλέπε Εἰσιδώρα\ν/ τὴ\ν/ μεικρά\ν/ (l. μικράν).
(Hand 2) ἐρρῶσθαί σε εὔχομαι Παχὼν κε.

(Hand 3) [ -ca.?- ] απ[  ̣]  ̣  ̣  ̣[  ̣  ̣ ]  ̣ο̣ι̣ [  ̣]  ̣ι̣ ε̣  ἀλλὰ τ̣ὰς κλείδες (l. κλείδας)
[ -ca.?- ]η̣περ[  ̣  ̣  ̣  ̣ ]εε  ̣  ν̣̣οις επι  ̣  ̣γ  ̣  ̣  ̣
[ -ca.?- ] παραγένωμαι· φροντὶς δέ σοι
[ἔστω -ca.?- ]  ̣  ν̣αι, ἵνα παραγένωμαι [ -ca.?- ] πράξις προσδιδ̣  ̣  ̣  ̣ι και   ̣  ̣  ̣

(Verso) [ -ca.?- ] Δ̣ι̣ ω̣γ̣ε̣[νίδος ] [ -ca.?- ].  107

„… und verkaufe genug Getreide und trage das Kupfergeld bei Dir zusammen, wäh-
rend ich auf dem Weg bin, weil ich es brauche. Gehe auch zu Myrtale und fordere 
von ihr das ganze Kupfergeld! Wenn sie nicht willens ist, es Dir zu geben, dann 
sperre sie ein. Schau aber, dass ich nicht komme und die Mauer immer noch nicht 
fertiggebracht vorfinde! Und richte die Exedra ein, und das Speisezimmer soll ge-
pflastert werden, wie Apphys es dort zu gestalten gedenkt. Schüttle die Gewebe 
und Kleider aus! Und schaut(!) nach den Kindern und nach den Dingen im Haus! 
Schau nach der kleinen Isidora!
(Hand 2) Ich wünsche Dir Gesundheit. 25. Pachon.
(Hand 3) … aber die Schlüssel … ich komme herbei. Deine Aufmerksamkeit … da-
mit ich ankomme … (Verso) Von Diogenis.“

Gutsverwalter wie Pakysis und Kronion, die außerdem als Amtsträger in den loka-
len Tempeln dienten oder zumindest aus Familien mit Bezug zu ägyptischen Tempeln 
stammten, waren wohl eher Ausnahmen von der Regel, denn unter den sonstigen na-
mentlich bekannten Verwaltern fayumischer Landgüter der Kaiserzeit befanden sich, wie 
gesagt, fast ausschließlich Männer griechischen Namens. Angesichts der fragmentari-
schen Überlieferungslage und der begrenzten Recherchemöglichkeiten sind solche quan-
titativen Befunde freilich mit Vorsicht zu behandeln. Die beiden Briefe, die Diogenis an 
Kronion richtete, geben diesbezüglich die Gelegenheit, eine inhaltliche Begründung für 

107	 P.Mil.Vogl. II 77 (Tebt., 2. Jh.).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



177Viehhandel, Kleingewerbe und andere Erwerbstätigkeiten

das vorgefundene Verhältnis vorzuschlagen: Nach den beiden Briefen der Diogenis war 
Kronion als φροντιστής mit einem breiten Spektrum organisatorischer Aufgaben betraut, 
die bisweilen den familiären Bereich einschlossen. Vor diesem Hintergrund mögen städti-
sche, hellenistisch geprägte Großgrundbesitzer eher Personen aus ihrem näheren Umfeld 
oder die eigenen Sklaven 108 mit der Verwaltung ihrer Landgüter betraut haben, anstatt die 
Dienste ägyptischer Kultfunktionäre in Anspruch zu nehmen, sei es, weil die Tempeldie-
ner in den Augen hellenistisch gebildeter Städter das Stereotyp des Exotischen evozierten, 
oder sei es aus praktischen Gründen, weil die Kultfunktionäre und andere Einwohner 
des ländlichen Raumes nicht selbstverständlich die griechische Sprache und Schrift be-
herrschten, von Kenntnissen der Verwaltungs- und Abrechnungspraxis ganz zu schwei-
gen: Wie schon am Beispiel des Pakysis zu sehen war, unterhielten die Gutsverwalter des 
Fayum vielleicht eigene Ausbildungsnetzwerke und waren nicht darauf angewiesen, Per-
sonal aus dem Umfeld der Tempel anzuwerben. Zudem könnte es den Kultfunktionären 
Schwierigkeiten bereitet haben, ihre Pflichten im Tempeldienst mit den Aufgaben als 
Verwalter auf Landgütern zu vereinbaren, die zumindest für manchen φροντιστής eine 
dauerhafte oder wenigstens längerfristige Präsenz erforderten.

3.2	 Viehhandel, Kleingewerbe und andere Erwerbstätigkeiten

Im Ackerbau spielten die Amtsträger der ägyptischen Kulte als solche keine herausragen-
de Rolle. Zwar zählte der ἱερεύς Paneus aus Theadelphia zwischen den Jahren 312 und 336 
zu den größten Landbesitzern (und damit den wichtigsten Steuerzahlern) des Ortes, 109 
aber Theadelphia litt zu dieser Zeit bereits unter ernsten Bewässerungsproblemen und 
außer Paneus waren nur noch wenige Einwohner im Ort geblieben. 110 Besser situiert wa-
ren die hochrangigen Kultfunktionäre, die im städtischem Milieu angesiedelt waren: So 
verfügte der Erzprophet des Panopolites, Horion, Sohn des Petearbeschinis, im Jahr 299 
über Anteile an mehreren Ländereien aus Tempelbesitz, die ihm qua Amtes zustanden. 111 
Abgesehen von solchen Einzelfällen gaben in Ägypten, so auch in den Randgebieten des 
Fayum, die wohlhabenden und mitunter international agierenden Einwohner der Gau-
hauptstädte und Alexandrias oder sogar aus römischen Familien den Ton an, indem sie 
Arbeiter und Verwaltungspersonal auf ihren weitläufigen Landgütern beschäftigten und 

108	 Zur Beteiligung von Sklaven an der Verwaltung von Landgütern cf. Rathbone 1991, 89–91.
109	 Zum Besitzstand des Paneus im Vergleich zu anderen Einwohnern Theadelphias cf. France 1999, 

273f. mit Verweis auf P.Sakaon 4 (Thead., 336/337) und P.Sakaon 5 (Thead., 22. Aug. 312).
110	 Siehe dazu Einleitung, Grundlagen II, Theadelphia.
111	 P.Ammon II 50 (Panopolis, 299). Der Papyrus ist stark beschädigt, daher lässt sich der Gesamtbe-

sitz nicht genau beziffern. Es wird jedoch ersichtlich, dass Horion über Dattelpalmenhaine, Wein-
güter und Saatland verfügte, cf. P.Ammon II 50-56, Einl.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



178 Kapitel 3: Säkulare Verdienstmöglichkeiten und alternative Karrierewege  

Parzellen an die ansässige Bevölkerung verpachteten. 112 Die Bedeutung der ägyptischen 
Kultfunktionäre in ihrer Rolle als Landwirte zu untersuchen, wäre insofern wenig ziel-
führend für die vorliegende Arbeit.

Wenn sie seltener als Schreiber und Verwalter fungierten und nur begrenzten Zugang 
zu Landbesitz hatten, stellt sich die Frage, ob Kultfunktionäre und ihre Familien anstelle 
dessen in anderen landwirtschaftlichen Erwerbsformen stärkere Präsenz zeigten. In der 
Praxis standen ihnen hierzu viele verschiedene Gewerbezweige zur Auswahl: Sie konnten 
sich beispielsweise auf Landgütern als Tagelöhner verdingen, im Kleingewerbe Agrar-
produkte verarbeiten, Viehhandel betreiben, eigene Transportunternehmen leiten oder 
als Wachpersonal dienen. 113 In diesem Sinne soll hier die Präsenz der Tempeldiener in 
ausgewählten Sparten des Kleingewerbes betrachtet werden

3.2.1	 Kleingewerbe und Nebeneinkünfte

Hin und wieder ist in den Abrechnungen und Gehaltslisten größerer Landgüter von 
Männern zu lesen, die neben ihrem Namen mit dem Vermerk ‚ἱερεύς‘ gekennzeichnet 
wurden und als Arbeiter Geld oder Naturalien empfingen. 114 Ein spezifisches Aufgaben-
feld lässt sich für diese Personen allerdings nur selten bestimmen. So verpflichtete ein 
gewisser Herakleides im Jahr 12/11 v.Chr. den ἱερεύς Harthotes aus Theadelphia vertrag-
lich dazu, zehn Erntearbeiter zu beaufsichtigen und deren Lohn zu verwalten. 115 Der aus 
Kapitel 3.1.2.1 bekannte Stolist und Gutsverwalter Pakysis wiederum verzeichnete in einer 
seiner Aufstellungen einen ἱερεύς, der offenbar ein Gehalt als Eseltreiber für den Trans-
port von Steuergetreide empfing. 116 Eine Bevorzugung oder auch eine Vorrangstellung 
der ἱερεῖς unter ihren Kollegen bei der Landarbeit lässt sich aus den Quellen jedoch nicht 
herauslesen.

112	 Zum zunehmenden Wohlstand privater Großgrundbesitzer in römischer Zeit, die von einer Bo-
densteuerreform mit der Festlegung ertragsunabhängiger, geringer Abgaben profitierten, cf. Mon-
son 2012, 191–9; 207f.

113	 Einen Überblick über Verdienstmöglichkeiten in verschiedenen Gewerbezweigen gibt Vandorpe 
2019.

114	 P.Lond. III 1170v (S. 193; Thead., nach 25. Mai 259), Kol. 2, Z. 56: Ἀ[σ]ῆς ἱερεὺς μονόχω(ρον) α; 
Kol. 6, Z. 252: ζ ὁμοί(ως) Ἀσῆς ἱερεῖ δίχω(ρον) α; Kol. 6, Z. 261: Ἀσῆς ἱερεὺς δίχω(ρον) α. P.Mil.
Vogl. II 52, Kol. 3, Z. 49 (Tebt., Febr.–März 138): ζ Πακῆβ̣(κι) ἱερεῖ εἰς τιμ(ὴν) (ἀρουρῶν) δ χόρτο(υ) 
ἐπὶ λόγο(υ) (δραχμαὶ) ρ; Kol. 4, Z. 64f.: Παῶπι ἱερεῖ εἰς τιμ(ὴν) χ[λ(ωρῶν) (ἀρουρῶν)] ϛ δ´ μετὰ τὰς 
δοθείσας ὑπὸ Ἥρω[νο(ς) Πα]σίω(νος) (δραχμὰς) ρ διʼ ἐμο(ῦ) (δραχμαὶ) τκ; Kol. 5, Z. 84f.: Πακήβ(κι) 
ἱερεῖ ὁμοίως λοιπ(ῆς) τιμ(ῆς) [χόρ]τ(ου) με[τὰ τὰς] δοθείσας διὰ τοῦ π[ρ]οτέρο(υ) [λόγο(υ) (δραχμὰς)] ρ 
ἄλλ(ας) (δραχμὰς) ρμη; SB III 7199, Kol. 1, Z. 11 (Ars., 2. Jh.): ι Ταποῦρις ἱρεὺς κο͂ͅ α ι; Kol. 2, Z. 46; 
β Φιλάδελφος ἱερ(εὺς) κῷ(α) ι; Kol. 3, Z. 60: Σισόεις ἱερεὺς κῷ(α) ζ.

115	 P.Mich.inv. 4436g+4344 (Thead., 12/11 v.Chr.), publiziert in Claytor et al. 2016, 99–104.
116	 P.Louvre I 49, Kol. 1, Z. 4. Interessanterweise trug der ἱερεύς und Eseltreiber den griechischen 

Namen Herakleides, der für einen ägyptischen Kultfunktionär eher untypisch wäre.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



179Viehhandel, Kleingewerbe und andere Erwerbstätigkeiten

Selbstständig tätig waren die Amtsträger der Tempel in verschiedenen Gewerbezwei-
gen, was sich an mehreren Beispielen aus Soknopaiu Nesos und Theadelphia zeigt: Der 
eben genannte Harthotes aus Theadelphia, der im Jahr 12/11 v.Chr. Erntearbeiter beauf-
sichtigen sollte, gab beispielsweise im Jahr 26 n.Chr., immerhin im Alter von etwa siebzig 
Jahren, ein Gebot für eine Konzession ab, um auf der nahegelegenen Domäne (oὐσία) der 
kaiserlichen Familie Papyrus und Binsen schneiden und daraus Matten zu kommerziellen 
Zwecken flechten zu dürfen. 117 Ein Zeitgenosse des Harthotes, der Nesiot Satabus, Sohn 
des Herieus des Jüngeren, war ebenfalls im verarbeitenden Gewerbe aktiv: Im September 
des Jahres 3 v.Chr. erwarb er eine Mühle mitsamt Mörsern. 118 Das zweistöckige Gebäude, 
das sich im östlichen Teil von Soknopaiu Nesos befand, kaufte er einem Brüderpaar ab, 
darunter einem „ἱερ̣ όδουλος Σούχου“, also einem Handwerker oder Bauern im Dienste des 
Tempels. 119 Noch im Jahr 14 n.Chr. befand sich die Mühle im Besitz des Satabus, 120 inner-
halb der nächsten sechs Jahre muss er sie jedoch verkauft haben, weil sie sich zum Zeit-
punkt seines Todes nicht mehr unter seinem Nachlass befand. 121 Eine Ölmühle pachteten 
in Soknopaiu Nesos außerdem die Brüder Apynchis und Stotoetis, wobei Apynchis dem 
Kollegium des Soknopaiostempels angehörte. 122 Aus Soknopaiu Nesos stammt außerdem 
eine Quittung für die Zahlung einer Fährkahnsteuer, die ein gewisser Panephrimmis, 

117	 P.Mil. I 6 (Thead., 18. Juni 26).
118	 CPR XV 1 (S.N., Aug./Sept. 3 v.Chr.).
119	 Gabriella Messeri Savorelli, die Editorin des Textes, folgte noch Walter Otto und sah im ἱερόδουλος 

einen Sklaven im Dienst des Tempels, cf. CPR XV 1, Z. 2, Komm. Zu berücksichtigen ist aller-
dings, dass es sich bei dem vorliegenden Text um die griechische Übersetzung einer demotischen 
Urkunde handelt. Der Schreiber, der den Text übersetzte, hatte nur eine Zeile unterhalb dieser 
Passage einen Amtstitel (‚Herr der Reinheit und Oberer des Sees (namens) Großes Grünes von 
Nephersatis‘) aus dem Ägyptischen phonetisch ins Griechische übertragen: νεβοαπι ῥισηι γητου 
νεφερσατι (CPR XV 1, Z. 3). Diese phonetische Übertragung des Titels ist auch den griechischen 
Übersetzungen der Geldbezahlungsschrift der demotischen Hauskaufurkunde P.Dime III 5 
(S.N., 21. Nov. 11) aus dem Archiv des Satabus belegt, cf. Schentuleit 2007, 108; zu den übersetzten 
Urkunden im Rahmen des ‚Nestnephis-Prozesses‘ siehe Kapitel 4.3.2. Insofern wäre zu erwarten, 
dass auch der „ἱερόδουλος Σούχου“ bloß die Übersetzung eines demotischen Titels war.

	 Für die griechische Kaufurkunde CPR XV 1 liegt kein demotisches Gegenstück vor, sodass sich 
der ursprüngliche Titel des „ἱερόδουλος Σούχου“ nur aus Vergleichen mit anderen Urkunden ab-
leiten lässt. Als Übersetzungsgrundlage im Originaltext kommt insofern der Titel ‚Diener des So-
bek‘ (bꜣk Skb) in Betracht, der in den demotischen dokumentarischen Papyri aus Soknopaiu Nesos 
wohl Bauern und Handwerker in Tempeldiensten bezeichnete, cf. Lippert und Schentuleit 2010a, 
111. Auch in Texten aus der Ptolemäerzeit ist zu sehen, dass der demotische Titel ‚bꜣk+Gottesname‘ 
unter anderem mit dem Begriff des ἱερόδουλος übersetzt wurde, obwohl die geschilderten Dienst-
verhältnisse nicht als Sklaverei verstanden werden können. Zur Bildung ägyptischer Titel nach 
dem Muster ‚bꜣk+Gottesname‘ cf. Manning 1994.

120	 SB I 5235; SB I 5238; CPR XV 7 (alle S.N., nach 26. Mai 14).
121	 P.Dime III 37 (S.N., 21/22).
122	 Die Pacht der Mühle ist dokumentiert in SPP XXII 173 (S.N., 7.–16. Okt. 40), der Titel des Apyn-

chis als ‚Herr der Reinheit und Oberer des Sees (namens) Großes Grünes von Nephersatis‘ ist wie-
derum in dem demotischen Darlehensvertrag P.Dime III 19, DG, Z. 4f. (S.N., Aug. 42) bezeugt. 
Zur Identität des in beiden Papyri genannten Brüderpaares cf. P.Dime III 19, Komm.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



180 Kapitel 3: Säkulare Verdienstmöglichkeiten und alternative Karrierewege  

Sohn des Apynchis, im Monat März eines unbekannten Jahres entrichtete. 123 Angesichts 
des typischen Personen- und Vatersnamens stammte er wahrscheinlich aus einer ortsan-
sässigen Familie von Kultfunktionären. Die Zahlung der Fährkahnsteuer lässt darauf 
schließen, dass Panephrimmis gewerblich Transporte über den Wasserweg durchführte. 124 
Des Weiteren ist in dieser Reihe ein Psyphis-Harpochration zu nennen, seinem Namen 
nach womöglich ein Amtsträgers des Soknebtynistempels, der seinen Nachkommen im 
Jahre 46 ein beachtliches Erbe vermachte, denn darunter befanden sich neben Ländereien 
auch Fischgründe, die sich möglicherweise gewerblich nutzen ließen. 125 Im September des 
Jahres 145/146 erwarb ein Nesiot namens Stotuetis wiederum die Konzession, 24 Artaben 
Datteln verkaufen zu dürfen. 126 Auch wenn diese Beispiele für gewerbliche Tätigkeiten 
außerhalb des Tempels unter Kultfunktionären einzigartig bleiben, dürften sie nur die 
Spitze des Eisberges bilden und Amtsträger der ägyptischen Kulte mit ihren Familien in 
allerhand kleingewerblichen Betätigungsfeldern engagiert gewesen sein. Dennoch sind auf 
der gegebenen Quellengrundlage keine Strukturen erkennbar, wonach die Kultfunktionä-
re eine der genannten Branchen systematisch dominiert hätten.

Zuweilen nahmen Kultfunktionäre auch Erwerbsmöglichkeiten im Bereich polizeili-
cher Aufgaben wahr: In der Zollstation von Soknopaiu Nesos verdingte sich im Jahr 139 
ein ἱερεύς namens Pabus als ἀραβοτοξότης. Die ἀραβοτοξόται dienten im zweiten und drit-
ten Jahrhundert in arsinoitischen Zollstationen als Wachpersonal, ihr Name ist wohl auf 
ihre Ausrüstung mit einem ‚arabischen‘ Bogen zurückzuführen. Ihre Aufgabe bestand 
vornehmlich im Transport der Einnahmen des Zollamtes zur Staatsbank, doch auch 
Hinweise auf polizeiliche Funktionen lassen sich in den Papyri entdecken. Allem An-
schein nach handelte es sich nicht um ein liturgisches Amt, sondern um einen mit durch-
schnittlich 16 Drachmen pro Monat besoldeten Dienst. Etwa ein bis zwei ἀραβοτοξόται 
waren in jeder Zollstation beschäftigt, ihre Kollegen waren die zahlenmäßig stärkeren 
ἐρημοφύλακες, denen die Kontrolle der Zölle oblag und die wohl auch zur Sicherung der 
Handelsrouten, beispielsweise vor Schmugglern, eingesetzt wurden. Ihnen übergeordnet 
war der liturgisch bestimmte Verwalter (ἐπιτηρητής) der Zollstation. 127 Über den ἱερεύς 
Pabus ist gleichwohl nicht viel mehr bekannt, als dass er während seines Dienstes in der 
Zollstation mit zwei korrupten Kollegen aneinander geriet, die Ereignisse in diesem Zu-
sammenhang schilderte er in einer Petition. 128 Möglicherweise fungierte Haunes, der 
Sohn des ἱερεύς Harthotes aus Theadelphia, als eine Art Kontrolleur oder Aufseher: Im 
Jahr 49 wurde er in einer Quittung, die ihm die Ableistung der fünftägigen liturgischen 
Dammfron (πενθήμερος) bescheinigte, als δεκανός bezeichnet. 129 Unklar bleibt jedoch, 

123	 P.Louvre I 40 (S.N., 2./3. Jh.).
124	 Zur Interpretation der Steuer cf. P.Louvre I 40, Einl.
125	 P.Mich. V 322a, Z. 7 (Tebt., 1. Nov. 46). Zu der Frage, ob Psyphis-Harpochration dem Soknebty-

nistempel angehörte, siehe Kapitel 1.4.2.
126	 P.Louvre I 26 (S.N., 10. Sept. 145).
127	 Zu Organisation und Aufgaben der ἀραβοτοξόται und ἐρημοφύλακες cf. Hennig 2004.
128	 P.Amh. II 77 (S.N., nach 15. Aug. 139). Mitthof 2007 bespricht diesen Fall ausführlich.
129	 P.Princ. II 40 (Thead., 16. Juli 49). Für den Beleg und weiterführende Literatur bezüglich des Be-

deutungsfeldes des Begriffes δεκανός cf. Claytor et al. 2016, 86 mit Anm. 23 und 24.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



181Viehhandel, Kleingewerbe und andere Erwerbstätigkeiten

welche Aufgaben Haunes als δεκανός oblagen und ob er seinem Vater Harthotes über-
haupt als ἱερεύς in den Tempeldienst nachfolgte.

3.2.2	 Arbeitstierzucht

Für die Betrachtung der Gewerbefelder bleibt zuletzt die Viehzucht übrig. Zunächst ist 
dieser Bereich jedoch näher einzugrenzen, denn in einer Agrargesellschaft wie der ägyp-
tischen war die Haltung von Nutztieren so alltäglich wie der Ackerbau: Kleinvieh wie 
Schafe und Ziegen hielt auf dem Land wohl fast jede Familie. Zudem konnten die meisten 
einheimischen Familien mit ihren relativ kleinen Äckern kaum mit den Viehbeständen 
von Großgrundbesitzern gleichziehen. Interessant ist dagegen der Handel mit Arbeits-
tieren, da deren Haltung kostspielig und ihr Dienst wertvoll war, schließlich nahmen die 
Tiere den Menschen nennenswerte Lasten ab. Wie Andrea Jördens feststellt, sei der Ar-
beitstierhandel im kaiserzeitlichen Fayum vor allem regional organisiert gewesen, wobei 
sich offenbar für einige Tierarten spezialisierte Handelsplätze etablierten: Am weitesten 
verbreitet sei der Handel mit Eseln gewesen, für den es in den Orten Kerkesucha und Ale-
xandru Nesos wohl regelrechte Märkte gegeben habe; Kamele wiederum seien primär an 
wichtigen Karawanenstationen gezüchtet und gehandelt worden, besonders in Dionysias, 
Karanis und Soknopaiu Nesos; vergleichsweise selten seien im Fayum hingegen Rinder 
veräußert worden, die auf größeren Landgütern wohl eher für den Eigenbedarf gezüchtet 
wurden; Pferde seien kaum, Maultiere gar nicht als Arbeitstiere zu finden, vielleicht des-
wegen, weil sich Kamele und Rinder in Ägypten besser als Lasten- und Zugtiere eigneten.

Im Folgenden wird der Handel mit Eseln sowie die Kamelzucht thematisiert. Die 
Wahl dieser beiden Tierarten ist prinzipiell von den verfügbaren Quellen für die hier be-
trachteten Siedlungen geleitet. Zugleich waren beide Tierarten für das Wirtschaftsleben 
der Region von hoher Bedeutung: Esel dienten als Lasttiere, die unter anderem bei der 
Düngung, Bewässerung und Ernte der Felder halfen. Kamele wiederum waren unent-
behrliche Gefährten für den Karawanenhandel über Land. Die Zucht und der Handel 
mit Eseln und Kamelen dürfte demnach ein wichtiger Gewerbezweig gewesen sein, wo-
durch Züchter und Händler lokale Schlüsselpositionen einnahmen.

3.2.2.1	 Tempeldiener als Eselzüchter

Da der Besitz von Eseln nicht zu deklarieren war, lässt sich der Besitz der Tiere in erster Li-
nie anhand von Kaufverträgen erschließen. Problematisch ist dabei allerdings, dass weder 
Käufer noch Verkäufer in solchen Urkunden unter einem kultbezogenen Amtstitel auf-
traten. Manche in den Kaufverträgen genannten Details wie Namen und Herkunftsorte 
geben aber wenigstens Anlass zu der Vermutung, dass es sich bei einigen Vertragsparteien 
um ἱερεῖς oder deren Familienangehörige gehandelt haben könnte. Eine Übersicht über 
Eselkäufe im kaiserzeitlichen Fayum, an denen Personen mit orts- und tempelspezifi-

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



182 Kapitel 3: Säkulare Verdienstmöglichkeiten und alternative Karrierewege  

schen Namen partizipierten, ist dem Anhang zu entnehmen (App. 4). Demnach liegen 
vor allem Kaufverträge unter Beteiligung von Personen vor, die nach Angabe des Textes, 
ihrem Namen nach oder aufgrund der Fundsituation des Papyrus aus Soknopaiu Nesos 
stammten.

Die Liste in App. 4 führt Käufer und Verkäufer von Eseln mit tempel- und ortsspezi-
fischen Namen oder kultbezogenen Amtstiteln auf. Im Folgenden sollen jedoch nicht alle 
Transaktionen zur Übereignung von Eseln betrachtet werden, sondern nur die Fälle, in 
denen Amtsträger der Tempel oder Personen mit einschlägigen Namen als Verkäufer von 
Eseln auftraten. Hintergrund ist die Überlegung, dass sich die Motive auf Käuferseite für 
den Erwerb eines Esels nur schwer nachvollziehen lassen: Ob die Käufer aus wirtschaft-
licher Notwendigkeit oder zum Zwecke einer professionalisierten Tierzucht handelten, 
bleibt bei jedem Kauf offen. Anders verhält es sich bei der Gruppe der Verkäufer, insbe-
sondere wenn es sich um Verkäufer von Jungtieren handelte: Diese Personen konnten es 
sich offenbar leisten, für einige Monate auf die Arbeitskraft der trächtigen Eselstuten zu 
verzichten und die Fohlen aufzuziehen, bis sie die Tiere an einem Marktort oder inner-
halb ihres Wohnorts weiterverkaufen konnten. Gerade bei den Verkäufern, die ihre Tiere 
an Marktorten wie Kerkesucha und Alexandru Nesos feilboten, dürfte es sich demnach 
um professionalisierte Züchter gehandelt haben, die mit dem Eselhandel ein Auskommen 
verdienten. Die meisten dieser professionellen Verkäufer waren nach Angabe der Quellen 
Einwohner der Gauhauptstadt. 130

Die Bewohner von Soknopaiu Nesos kauften ihre Esel häufig an den genannten 
Marktorten. Wenn Nesioten selbst Esel verkauften, dann tätigten sie diese Geschäfte 
meist innerorts mit anderen Nesioten, nicht aber als professionalisierte Händler außer-
orts. 131 Demnach ist nicht anzunehmen, dass die Nesioten (und die Kultfunktionäre des 
Ortes) als Gruppe eine regionale Bedeutung als Eselzüchter einnahmen.

Dennoch deutet sich an, dass sich innerorts einzelne Tempeldiener als Züchter von 
Eseln ein Zubrot verdient haben. Am deutlichsten zeichnet sich dieses Bild an einem ge-
wissen Stotoetis, Sohn des Horos, ab: Dieser Stotoetis vermietete am 7. Februar 33 einen 
weiblichen Esel und ein Füllen für den Betrag von 3 Drachmen pro Monat an einen Pha-
sis, Sohn des Satabus. 132 Noch an demselben Tag kaufte Stotoetis einem Satabus-Sisois, 
Sohn des Satabus, ein Eselsfüllen ab, die bilingue Kaufurkunde unterschrieb Stotoetis 

130	 Wie Jördens ausführt, wurden Esel insbesondere im kleinbäuerlichen Milieu als Arbeitstiere ein-
gesetzt. Ihre Arbeitskraft sei dort so dringend gebraucht worden, dass sich die Tierhalter keine 
Zucht leisten konnten, die einerseits Mehrkosten für die Haltung der Jungtiere und andererseits 
einen Verlust an Arbeitsleistung der trächtigen Stuten bedeutet hätte. Vor diesem Hintergrund 
habe sich im Fayum eine Struktur professionalisierter Eselhändler mit festen Marktorten heraus-
gebildet, cf. Jördens 1995, 49–61; 91–3.

131	 Zu Eselverkaufsgeschäften der Einwohner von Soknopaiu Nesos cf. Jördens 1995, 52–5; P.Louvre I 
13–15, Einl.

132	 BGU III 912 (S.N., 7. Febr. 33). Da es sich hierbei um ein Leih- und kein Kaufgeschäft handelt, ist 
der Vertrag nicht in App. 4 aufgeführt.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



183Viehhandel, Kleingewerbe und andere Erwerbstätigkeiten

eigenhändig in demotischer Schrift, 133 er dürfte also eine Ausbildung als Kultfunktionär 
erfahren haben. Beide Geschäfte fanden in Soknopaiu Nesos statt. Wie Andrea Jördens 
bemerkt, war keines der beiden Tiere, die Stotoetis an Pasis verlieh, identisch mit dem Fül-
len, das er Satabus-Sisois abkaufte. Demnach verfügte Stotoetis wohl über einen größeren 
Bestand an Tieren zum Verleih. 134 Es ist gut vorstellbar, dass Stotoetis zwar nicht zu den 
regional und überregional agierenden, professionalisierten Eselzüchtern zählte, aber mit 
dem Verleih und der Zucht von Eseln innerhalb von Soknopaiu Nesos ein zusätzliches 
Einkommen verdiente.

3.2.2.2	 Tempeldiener als Kamelzüchter

Kamele waren hervorragende Lastenträger, was sie für Händler interessant machte, aber 
auch für Großgrundbesitzer, die auf den Transport ihrer Waren angewiesen waren. 135 Die 
Haltung der Tiere konzentrierte sich offenbar auf die Orte entlang von Handelsrouten 
über Land, in denen sie auch gezüchtet wurden. Für Soknopaiu Nesos liegen dabei die 
meisten kaiserzeitlichen Zeugnisse über die Kamelzucht vor, sodass sich hier ein genaue-
rer Einblick in die Beziehungen zwischen Züchtern und Käufern nehmen lässt. 136

Begünstigt durch die Lage als Ausgangspunkt einer Karawanenroute nach Alexandria 
und in das weitere Nildelta, 137 dürften die Kamelzucht und der Einsatz der Tiere im Wa-

133	 P.Louvre I 13 (S.N., 7. Febr. 33). Im Editionsband wird als Datum des Kaufes noch der 7. Febr. 29 
angegeben. Nach einer Neulesung, die Graham Claytor im Rahmen der Konferenz The Island of 
the Divine Crocodile – Recent Research on Textual and Other Archaeological Remains from Soknopa­
iou Nesos in Leiden am 11. Oktober 2019 vorschlug, datiert die Urkunde jedoch aus dem Jahr 33.

134	 P.Louvre I 13, Einl.
135	 Zur Geschichte der Haltung von Kamelen und Dromedaren in Ägypten und dem Nahen Osten cf. 

Agut-Labordère und Redon 2020.
136	 Der Papyrological Navigator verzeichnet für die Kaiserzeit fast 350 Papyri mit dem Lemma 

‚#καμηλ*‘. Die Provenienz von 160 dieser Belege liegt in Soknopaiu Nesos. Am nächsthäufigsten 
sind aus Karanis 50 und aus Dionysias 13 Urkunden überliefert. Die Urkunden aus Soknopaiu 
Nesos entfallen dabei fast ausnahmslos auf das zweite Jahrhundert, was den Betrachtungszeitraum 
entsprechend eingegrenzt. Das Relief eines Dromedars auf einem Statuensockel aus dem frühen 
ersten Jahrhundert gibt jedoch einen Hinweis, dass möglicherweise schon früher eine Zuchttradi-
tion vor Ort bestand, cf. Jördens 2005, 51f. mit Anm. 50. Siehe zu der dem Gott Pakysis geweihten 
Statue mit dem Relief des Dromedars auch Kapitel 2.3.2.2.

137	 Mehrere Indizien deuten darauf hin, dass Soknopaiu Nesos als Station einer Karawanenroute 
diente: Erstens zeichnete sich der Ort, ebenso wie das benachbarte Karanis, durch seine Lage am 
nördlichen Rand des Fayum aus; über Land ging die kürzeste Route aus dem Fayum nach Alex-
andria von diesen Orten aus. Zweitens zeigen die Torzollquittungen aus Soknopaiu Nesos, dass 
Waren aus dem gesamten Fayum nicht nur nach Soknopaiu Nesos hinein, sondern auch wieder 
aus dem Ort heraustransportiert wurden; eingedenk der abgeschiedenen Lage des Ortes wäre zu 
vermuten, dass diese Waren im Anschluss zu Absatzmärkten in Alexandria transportiert wurden. 
Die Kamelzucht vor Ort fügt sich als drittes Indiz in das Bild von Soknopaiu Nesos als einer Kara-
wanenstation. Zur Rolle des Ortes im Karawanenhandel mit der Angabe von Belegen und weiter-
führender Literatur cf. Ruffing 2007, 98.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



184 Kapitel 3: Säkulare Verdienstmöglichkeiten und alternative Karrierewege  

renverkehr für die Bewohner von Soknopaiu Nesos eine lukrative Einnahmequelle darge-
stellt haben: Mancher Nesiot gelangte mit seinen Waren nachweislich bis in die Deltare-
gion. 138 Unter den Einheimischen befanden sich neben Eigentümern einzelner Tiere auch 
solche, die Herden von bis zu zwölf Kamelen besaßen. Interessanterweise traten auch 
Alexandriner und Einwohner der Gauhauptstadt Arsinoë als Kamelhalter in Soknopaiu 
Nesos in Erscheinung, manche Städter deklarierten gar den Besitz von acht bis zehn Tie-
ren, die aber nicht etwa in deren Wohnsitz, sondern in Soknopaiu Nesos stationiert wa-
ren. Jördens sieht in diesem Befund eine Investitionspartnerschaft vergleichbar mit den 
zeitgenössischen arabischen Karawanenunternehmen, wonach städtische Investoren und 
lokale Halter miteinander paktierten: Die städtischen Geldgeber zahlten für den kost-
spieligen Unterhalt der Tiere, während die Einheimischen die Dressur, Ernährung und 
Unterbringung der Kamele gewährleisteten. 139

Die Zucht der Tiere war angesichts der aufwändigen Haltungsbedingungen kaum im 
Alleingang zu leisten. Das Archiv der ἱέρεια Tauetis, Tochter des Harpagathes, aus Sokno-
paiu Nesos illustriert die Organisation der Kamelhaltung im Familienverband besonders 
anschaulich: Die Texte zeigen, wie die Tiere eines verstorbenen Familienangehörigen zu 
Freundschaftspreisen an Verwandte verkauft wurden, und wie sich mehrere Geschwis-
ter zur Risikostreuung den Besitz eines Kamels teilten. Einige Familienmitglieder waren 
selbst im Transportwesen tätig, während andere ihre Herde durch Zu- und Verkäufe re-
gulierten. So hatte die zwölfjährige Tauetis Anfang des Jahres 135 von ihrem verstorbenen 
Vater fünf Kamele geerbt, 140 die sie neun Jahre später an zwei ihrer Cousins verkaufte. 141 
Die lange Übergangszeit von immerhin neun Jahren lässt den Schluss zu, dass sich die 
Kamele lediglich formell im Besitz des Mädchens befanden, obwohl sie sich als Jugend-
liche gewiss nicht alleine um fünf Tiere kümmern konnte. Die Kamele wurden ihren 
Vettern erst übereignet, als der älteste von ihnen das achtzehnte Lebensjahr erreicht hatte 
und von da ab wohl körperlich in der Lage war, die Tiere zu führen. Einer der Brüder 
erhielt dabei von seiner Schwester offenbar einen Sonderpreis, da er für zwei Kamele nur 
500 Drachmen zahlen musste, obwohl diese Summe sonst üblicherweise für ein einziges 
Tier gezahlt wurde; zu beachten ist allerdings, dass neben den verwandtschaftlichen Be-
ziehungen der Geschäftspartner auch der körperliche Zustand der Tiere bei der Preisbil-
dung eine Rolle gespielt haben könnte. Mit dem Verkauf der beiden Tiere endete ihr En-
gagement als Kamelhalterin nicht: Im Jahr 166 kaufte die nunmehr dreiundvierzigjährige 
Tauetis (zusammen mit ihren Schwestern und ihrer Mutter) ihrem Bruder den ideellen 
fünften Anteil an einem in gemeinsamem Besitz befindlichen Kamel ab. 142

138	 Für das Beispiel des Transportunternehmers Pakysis, Sohn des Horos, cf. Jördens 1995, 75.
139	 Zu städtischen Investoren und lokalen Züchterfamilien in Soknopaiu Nesos cf. Jördens 1995, 

64–79.
140	 BGU III 869 (S.N., Jan./Febr. 135).
141	 BGU I 87 (S.N., 14. Jan. 144); P.Lond. II 304 (S. 71; S.N., 31. Jan. 144).
142	 P.Lond. II 333 (S. 199), Z. 8 (S.N., 11. Okt. 166). Zu den Geschäften der Familie im Kontext der 

Kamelhaltung cf. ausführlich Jördens 1995, 67–71.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



185 Militär, Handel und Handwerk 

Tauetis wurde in dem Vertrag, in dem sie ihren Cousins die Kamele ihres Vaters ver-
kaufte, als ἱέρεια vorgestellt, ihr Vater war demnach wohl ein Amtsträger des Soknopa-
iostempels gewesen. 143 Insgesamt lassen sich 11 Kamelhalter aus Soknopaiu Nesos identi-
fizieren, die Verwandte eines ἱερεύς waren oder selbst diesen Titel trugen. 144 Abgesehen 
davon begegnen in den Textzeugen zum fayumischen Kamelhandel des Öfteren Karawa-
nenführer und Tierhalter mit solchen Namen, die typischerweise im Soknopaiostempel 
verbreitet waren. Netzwerke zwischen diesen Personen lassen sich jedoch bislang nicht 
erkennen, sieht man einmal von der Familie um Tauetis ab. Grundsätzlich ist es jedoch 
nicht erstaunlich, wenn in einem Karawanenhandelsposten, der zum Großteil von den 
Familien der lokalen Kultfunktionäre bevölkert war, hauptsächlich Kamelhalter aus 
ebensolchen Familien in Erscheinung traten. Wenngleich die Angehörigen des nesioti-
schen Tempelkollegiums in ihrem Ort für die Kamelzucht maßgebende Ansprechpartner 
gewesen sein dürften, kann die Situation in anderen Orten ganz anders ausgesehen ha-
ben. Schon im benachbarten Karanis scheint die Kamelhaltung beispielsweise weniger im 
Familienverband sondern eher in Vereinsstrukturen organisiert gewesen zu sein. 145 Das 
Beispiel der nesiotischen Kamelzüchter verdeutlicht jedenfalls, dass auf der einen Seite 
familiäre Netzwerke, auf der anderen Seite Beziehungen zu wohlhabenden Stadtbewoh-
nern grundlegende Faktoren für wirtschaftlichen Erfolg waren.

3.3	 Alternative Karrierewege und Erwerbsperspektiven:  
Militär, Handel und Handwerk

Die Aufnahme in ein Tempelkollegium war für die Söhne der amtierenden Kultfunk-
tionäre kein Automatismus: Wie die dokumentarischen Belege zum Beschneidungsver-
fahren, aber auch Passagen im Buch vom Tempel zeigen, waren mehrere Entscheidungs-
instanzen der Aufnahme in die Reihen der Kultfunktionäre vorgeschaltet. Insbesondere 
im Falle hochrangiger Ämter folgte in der Regel wohl nur ein Sohn seinem Vater nach. 
Bei niederen Ämtern der wꜥb.w beziehungsweise ἱερεῖς sind hingegen mitunter zwei oder 

143	 BGU I 87 (S.N., 14. Jan. 144).
144	 Der ἱερεύς Stotoetis, Sohn des Stotoetis (BGU I 353 und BGU I 354; beide S.N., Jan./Febr. 141); der 

ἱερεύς Stotoetis, Sohn des Anchophis (P.Prag. I 21; S.N., 29. Jan. 181); Stotoetis, der Bruder eines 
ἱερεύς (SPP XXII 90; Jan./Febr. 144); die beiden ἱερεῖς Tesenuphis und Harpagathes (P.Lond. II 
363 (S. 170; S.N., um 175). Ferner die ἱέρεια Tauetis mit zwei Geschwistern und ihrer Mutter als 
gemeinsame Eigentümer eines Kamels (P. Lond. II 333 (S. 199; S.N., 11. Okt. 166); auch der Vater 
der Tauetis muss, wie oben erwähnt, ein ἱερεύς gewesen sein. Ihr Cousin Satabus, dem sie Kamele 
verkaufte, war nach BGU I 87 (S.N., 14. Jan. 144) ebenfalls ein ἱερεύς.

145	 So gab ein καμηλοτρόφος aus Karanis in P.Mich. IX 543 (Karanis, 135/136) eine Erklärung über 
alle im Ort deklarierten Kamele ab, insgesamt 72 Tiere. Kruse 2002, 181f. vermutet in diesem 
καμηλοτρόφος den Vorsteher einer „Kamelzüchtergilde“.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



186 Kapitel 3: Säkulare Verdienstmöglichkeiten und alternative Karrierewege  

mehrere Brüder bezeugt, die zugleich als Amtsträger dienten. 146 Doch auch bei der Auf-
nahme von Geschwistern dürfte einerseits das Kriterium der grundsätzlichen Eignung 
für den Kultbetrieb, andererseits das Fassungsvermögen der Phylen die Zahl der Angehö-
rigen der Tempelkollegien limitiert haben. In der Konsequenz dürften zahlreiche Söhne 
von Tempeldienern Karrierepfade abseits des Kultdienstes eingeschlagen haben. Waren 
sie erfolgreich, konnten sie vielleicht andere Familienmitglieder dazu bewegen, ihrem Bei-
spiel zu folgen und eine Erwerbstätigkeit jenseits des Kultbetriebes zu wählen. Ziel dieses 
Unterkapitels ist darzustellen, welche Berufe dem Nachwuchs der Tempelkollegien eine 
attraktive Alternative zum Dienst im Tempel boten. Unter den Bedingungen der Kaiser-
zeit fallen dabei grundsätzlich zwei Perspektiven ins Auge, die mit Wohlstand und/oder 
sozialem Ansehen lockten: auf der einen Seite Karrieren im Bereich des Militärs, auf der 
anderen Seite Tätigkeiten im Bereich des Handwerks und des Handels.

3.3.1	 Soziale Aufstiegschancen im Militärdienst

Die Vorstellung von Kultfunktionären im Militärdienst brachte schon Walter Otto vor 
über einhundert Jahren ins Gespräch. Allerdings führte er als „einziges sicheres Beispiel 
für den Eintritt eines ägyptischen Priesters in eine militärische Stellung“ den bereits 
genannten ἀραβοτοξότης Pabus aus Soknopaiu Nesos an, wobei Otto die ἀραβοτοξόται 
noch für ein „Soldatenkorps“ hielt. 147 Als Wächter der Zollstationen waren sie aber gerade 
keine Soldaten, sondern eher polizeiliches Wachpersonal. 148 Ungeachtet dieses Irrtums 
finden sich für die Ptolemäerzeit tatsächlich Kultfunktionäre, die zugleich in militä-
rischen Rängen standen, etwa ein gewisser Petiese, der einerseits als Prophet amtierte, 
wohl im Isis-Tempel von Philae, andererseits aber als Standartenträger in der Festung 
von Elephantine Soldaten befehligte. 149 Interessanterweise sind Kultfunktionäre, die zu-
gleich militärische Ämter bekleideten, aus römischer Zeit nicht mehr bekannt. Diese Ent-
wicklung dürfte auf eine ganz pragmatische Ursache zurückzuführen sein: War Petiese 
noch in den kaum 10 Kilometer voneinander entfernten Orten Philae und Elephantine 
als Prophet und Standartenträger anzutreffen, so konnten die Truppen des römischen 
Heeres im gesamten Mittelmeerraum und darüber hinaus bewegt werden, wobei die sol-
datische Dienstzeit fünfundzwanzig Jahre betrug. Aus der Ferne ließ sich der Tempelkult 
für Sobek natürlich nicht mehr pflegen. Erst nach einem Vierteljahrhundert kehrten die 
Soldaten, wenn überhaupt, in ihre Heimat zurück, dann als wohlhabende Veteranen mit 
römischem Bürgerrecht, die sich vielleicht kaum mehr für den Dienst als Funktionsper-
sonal der Tempel eigneten oder interessierten.

146	 Zu den Regularien bezüglich der Zulassung neuer Amtsträger in die Tempelkollegien siehe Einlei-
tung, Grundlagen I.

147	 Otto 1908, 187f.; 251.
148	 Zu Pabus und den ἀραβοτοξόται siehe Kapitel 3.2.1.
149	 Den Werdegang des Petiese schildert Pfeiffer 2011, 244–6.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



187 Militär, Handel und Handwerk 

Wenn auch nicht die Tempeldiener selbst, dann ist doch vorstellbar, dass ihre Brü-
der und Söhne mitunter eine militärische Laufbahn einschlugen. So speisten sich die 
Hilfstruppen (auxilia) des römischen Heeres in der Kaiserzeit vornehmlich aus der nicht 
römischen Bevölkerung, die sich von der Besoldung und dem Ausblick auf die Erlan-
gung des römischen Bürgerrechts nach Ende ihrer Dienstzeit einiges versprechen durf-
ten. Für einen kontinuierlichen Zustrom an Rekruten für die einfache Soldatenlaufbahn 
spricht insbesondere der Umstand, dass in der Kaiserzeit bis auf wenige Ausnahmen 
keine Zwangsrekrutierungen vorgenommen wurden. 150 Auch wenn die höchsten militä-
rischen Ränge den Angehörigen senatorischer und ritterlicher Familien aus Rom vorbe-
halten blieben, bot sich der ägyptischen Landbevölkerung bereits auf relativ niedrigen 
hierarchischen Ebenen ein lukratives Leben: In finanzieller Hinsicht waren die Soldaten 
mit einem insbesondere für ländliche Verhältnisse hoch dotierten Sold versorgt. 151 Nach 
Ablauf der Dienstjahre und mit dem Erwerb des römischen Bürgerrechts winkten den 
Veteranen außerdem steuerliche, ehe- und erbrechtliche Privilegien. Nachdem im Jahr 197 
den Soldaten erlaubt worden war, bereits während ihrer Dienstzeit zu heiraten, wurde die 
militärische Karriere nochmals attraktiver, denn nun stand bereits jungen Soldaten offen, 
in einer Ehe legitime Nachkommen hervorzubringen. 152

Welchen Einfluss die militärischen Konflikte des Imperium Romanum auf die An-
ziehungskraft des Soldatendaseins ausübten, bleibt dahingestellt. Das privilegierte Leben 
eines Veteranen, das auf die militärische Karriere folgte, bekamen die Amtsträger der 
Sobek-Kulte und ihre Kinder jedenfalls zur Genüge in ihrer Heimat vorgelebt: Vetera-
nen wie L. Bellienus Gemellus unterhielten größere Landgüter im Fayum und traten, 
wie schon in Kapitel 2 zu sehen war, gelegentlich als Stifter zugunsten der Tempel in 
Erscheinung. 153

Zur Illustration, welches Bild wiederum ein aktiver Soldat seinen Familienangehöri-
gen in der Heimat von seinem Dienst vermitteln konnte, sei hier aus einem Brief zitiert, 
den der principalis 154 C. Julius Apollinarius im Jahr 108 aus Bostra an seine Mutter Tasu-

150	 Zur Herkunft der Rekruten aus Ägypten cf. Haensch 2012, 72–4; Mitthof 2000, 378–93. Zu 
der geringen Zahl der Zwangsrekrutierungen cf. L. Burckhardt u. B. J. Campbell, s.v. ‚Truppen-
rekrutierung‘, in: DNP Online, https//dx.doi.org/10.1163/1574-9347_dnp_e1221790 (Zugriff: 
28.07.2018).

151	 Zu dem hohen Sold und der dadurch guten wirtschaftlichen Situation der Soldaten cf. Speidel 
2000 und Speidel 2009.

152	 Zu legitimen und illegitimen Beziehungen der Soldaten des römischen Heeres cf. überblicksweise 
Vandorpe 2012, 266 und Malouta 2012, 293f.

153	 Siehe zu Veteranen als Stiftern Kapitel 2.1.3.1, 2.3.2.1 und 2.3.3. Zum Gutsarchiv des Veteranen Ge-
mellus cf. Trismegistos ArchID 134. Zur sozialen und wirtschaftlichen Situation von Veteranen 
in Ägypten mit diversen Fallbeispielen cf. Mitthof 2000, 393–404. Zur wirtschaftlichen, sozialen 
und kulturellen Rolle von Veteranen in Ägypten sowie in den römischen Provinzen des Nahen 
Ostens cf. Stoll 2015, 59–99; 137–94. Zur sozioökonomischen Situation von Soldaten und Vete-
ranen in Oxyrhynchos cf. auch Whitehorne 1990. Für eine Detailstudie zu den Veteranen Aelius 
Sarapammon und Aelius Syrion aus dem Herakleopolites cf. Sänger 2011.

154	 Grundlegend zu den principales (Soldaten, die angesichts besonderer Dienstpflichten einen höhe-
ren Sold erhielten) sowie ferner zu den immunes (von bestimmten Pflichten befreite Soldaten) cf. 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7

https//dx.doi.org/10.1163/1574-9347_dnp_e1221790


188 Kapitel 3: Säkulare Verdienstmöglichkeiten und alternative Karrierewege  

charion in Karanis schrieb. Trajans Legionen hatten Bostra, die Hauptstadt des Nabatä-
erreichs, erst zwei Jahre zuvor erobert. Ein Auszug des Briefes liest sich folgendermaßen:

εὐχαρισ-
[τῶ δὲ] τῷ̣ Σαράπιδι καὶ [Ἀγαθῇ] Τύχῃ ὅτι πάν-
[των κο]πιώντων ὅλην [τὴν ἡμ]έραν κοπτόν-
των λίθους ἐγὼ ὡς πριγκ[ι]πᾶλις διακινῶ
μηθὲν ποιῶν. καὶ χαλκὸν̣ [ἀ]π̣έσχον, καὶ ἠ-
θέλησα ὑμῖν πέμψαι θαλλὸν ἐκ τῶν Τυ-
ρίων, κα[ὶ] διὰ τὸ μὴ ἀντιγράψαι ὑ[μᾶς οὐ πε-]
πίστευκα οὐθενὶ διὰ τὸ μέγεθο[ς τ]ῆς
ὁδοῦ. ὧδε γὰρ ἱμάτια καλὰ καὶ ἔ̣ β̣[ε]ν̣ος καὶ
πινάρια καὶ μύρα ἀν̣[άγετα]ι̣ [εὐ]πόρος (l. εὐπόρως). 155

„Ich danke Sarapis und Agathe Tyche dafür, dass ich, während alle hart arbeiten 
und Steine hauen, als principalis herumlaufe und nichts tue. Und ich habe Geld 
empfangen, und ich wollte euch Geschenke aus Tyros schicken, und weil ihr 
(aber) nicht brieflich geantwortet habt, habe ich (es) niemandem anvertraut we-
gen der Länge des Weges. Schöne Kleidungsstücke und Ebenholz und Perlen und 
Myrthenbalsam wird(!) nämlich in großen Mengen herbeigebracht.“

Der ägyptische Name seiner Mutter, Tasucharion, deutet an, dass Apollinarius einer ein-
heimischen Familie mit Bezug zur ägyptischen Kultur entstammte. Tatsächlich bestätigt 
das von seiner Familie überlieferte Papyrusarchiv diese Vermutung: So zeigt sich, dass 
die Familie des Apollinarius schon seit Generationen in Karanis lebte. Dennoch waren 
die Familienmitglieder in der Statusklasse der Metropoliten registriert. Bereits der Vater 
des Apollinarius war in den Militärdienst eingetreten, was die soziale und wirtschaftli-
che Stellung der Familie stärkte. Apollinarius war ihm in diese aussichtsreiche Karriere 
nachgefolgt. 156 Nach den Schilderungen des Apollinarius war er dort keinen sehr schwe-
ren Aufgaben ausgesetzt, sogar der Zugang zu Luxusgütern war ihm vergönnt. Auch die 
Söhne und Brüder von Amtsträgern der Sobek-Kulte hätten von solchen Schilderungen, 
wie sie von Apollinarius zu vernehmen waren, zum Eintritt in den Militärdienst ermutigt 
werden können.

Eine Studie darüber, welche Soldaten aus Familien ägyptischer Kultfunktionäre 
stammten, kann allerdings nicht geleistet werden, weil hierfür die erforderlichen Quellen 
fehlen. Zum einen stellt sich die Schwierigkeit, dass die in Ägypten stationierten Truppen 
nicht sehr zahlreich in der papyrologischen Dokumentation vertreten sind: Bis auf die 
allgemeine Kenntnis, dass mindestens zwei Legionen fest am Nil stationiert waren, sind 

Breeze 1969.
155	 P.Mich. VIII 465, Z. 13–22 (Bostra, 20. Febr. 108?).
156	 Für eine ausführliche Beschreibung des Familienarchivs cf. Claytor und Feucht 2015 (Trismegistos 

ArchID 116).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



189 Militär, Handel und Handwerk 

kaum Informationen über ihre Größe und ihre Aktivitäten verfügbar, geschweige denn 
Einzelheiten zur Herkunft der Soldaten. 157 Zum anderen erweiterten manche der Rekru-
ten anscheinend schon zu Dienstantritt ihre Nomenklatur im Sinne der tria nomina um 
das praenomen sowie das nomen gentile, wobei sie ihren ägyptischen Namen, nunmehr als 
cognomen, in eine gräzisierte, griechische oder lateinische Form übertrugen. 158 Ihre Her-
kunft aus dem Milieu der Tempelkollegien war somit unkenntlich geworden.

3.3.2	 Erwerbsperspektiven in Handel und Handwerk

Die lange und relativ stabile Zeit der pax romana bereitete einem florierenden Binnen- 
und Außenhandel den Boden. Hiervon profitierten Händler und Transportunterneh-
mer. 159 Im Rahmen der vorliegenden Arbeit stellt sich die Frage, welchen Zugang die 
Amtsträger der Tempel und ihre Familien in den Siedlungen am Rande des Fayum zu 
solchen Handelsnetzen hatten, um sich selbst als Händler oder Transportunternehmer 
daran zu beteiligen.

Register und Quittungen für Binnenzölle bieten einen Überblick, wer sich wann mit 
welchen Waren und mit welchen Transporttieren zwischen den Merides, Nomoi und 
Epistrategien bewegte. 160 Die meisten kaiserzeitlichen Textzeugen stammen abermals aus 
den Siedlungen am Rande des Fayum, und dort mehrheitlich aus Soknopaiu Nesos. Ne-
ben einigen Personen griechischen und lateinischen Namens finden sich unter den Händ-
lern und Transporteuren, die das Zolltor des Ortes passierten, hauptsächlich Männer 
mit ägyptischen Namen, darunter viele mit für Soknopaiu Nesos typischen Namen wie 
Herieus, Pabus, Pakysis, Panephremmis, Satabus und Stotoetis. 161 Als Akteure im Feld 
des Binnenhandels kommen die nesiotischen Kultfunktionäre und ihre Familien schon 
deswegen in Betracht, weil ihre Siedlung am Rand der Wüste als Ausgangspunkt für eine 
Karawanenroute nach Alexandria und in das weitere Delta diente. 162 Eine allgemeingülti-
ge Aussage zur Bedeutung der Kultfunktionäre im Binnenhandel lässt sich aus dieser Be-

157	 Für einen Überblick über die in Ägypten stationierten Truppen cf. Haensch 2012, 69–72.
158	 Zu dem Phänomen, dass Soldaten aus Ägypten anscheinend schon während ihrer Dienstzeit, also 

vor Verleihung des römischen Bürgerrechts, lateinische tria nomina annahmen, cf. Haensch 2012, 
73; Vandorpe 2012, 262.

159	 Die Ansicht, dass der innere Frieden und die Zentralverwaltung der Provinzen den Binnen- und 
Außenhandel förderten und somit zu einem allgemeinen Wirtschaftswachstum im Imperium Ro-
manum beitrugen, vertreten unter anderem Harris 2000; Gibbs 2012, 39f.; Monson 2012, 281 und 
van Minnen 2019, 263.

160	 Grundlegend zu den Torzollquittungen cf. Sijpesteijn 1987.
161	 Für eine Übersicht über die Belege cf. Sijpesteijn 1987, 30–39. Die Waren, die nach den Quittun-

gen durch das Zolltor von Soknopaiu Nesos transportiert wurden, hat Ruffing 2007, 108–122 
zusammengefasst.

162	 Siehe Kapitel 3.2.2.2 zur Bedeutung des Ortes im Karawanenhandel; zur verkehrstechnischen Lage 
cf. auch Ruffing 2007, 98.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



190 Kapitel 3: Säkulare Verdienstmöglichkeiten und alternative Karrierewege  

obachtung jedoch gerade nicht ableiten, denn da die meisten Textbelege für Binnenzölle 
eben aus Soknopaiu Nesos stammen und der Ort, abgelegen am Rand der Wüste, selbst 
eine sehr spezielle Sozialstruktur aufwies, lassen sich die Gegebenheiten nicht einfach auf 
andere Siedlungen übertragen: Wenn ein Großteil der Einwohner des Ortes mit dem Kol-
legium des Soknopaiostempels verbunden war, dann ist kaum verwunderlich, dass vor 
allem Personen aus diesen Familien Bedarfswaren wie Öl und Weizen in ihren Heimatort 
transportierten oder daraus exportierten. In welchem Umfang Amtsträger der lokalen 
Tempel und ihre Familien andernorts in Handelsnetzwerke involviert waren, bleibt aber, 
wie auch schon für die Kamelzucht festzuhalten war, im Dunklen.

Von dem für die Kaiserzeit postulierten Wirtschaftswachstum in Ägypten sollte auch 
das handwerkliche Gewerbe profitiert haben, besonders in den wachsenden städtischen 
Räumen mit entsprechend großen Absatzmärkten. Im Unterschied zu den in Kapitel 3.2 
genannten kleingewerblichen Aktivitäten, etwa des Korbflechtens oder des Dattelver-
kaufs, werden als ‚Handwerk‘ hier jene Tätigkeiten verstanden, die die Zahlung einer Be-
rufsgebühr (χειρωνάξιον und Varianten) erforderten und meist vereinsmäßig organisiert 
waren, beispielsweise die Bäcker, Weber, Schmiede und Steinmetze. 163 Schon aufgrund 
des hohen Zeitaufwandes in der Ausübung waren handwerkliche Berufe wohl kaum ver-
einbar mit kultbezogenen Ämtern, zudem erforderten sie idealerweise eine Ausbildung 
von Kindesbeinen an, die sicherlich nicht in einer Familie von Kultspezialisten geleistet 
werden konnte, sondern auswärtig bei spezialisierten Handwerkern erfolgen musste. 164 
Vielleicht ist das im Gnomon des Idios Logos für ἱερεῖς geltende Verbot der Ausübung von 
Gewerbe- und Dienstleistungen (χρεῖαι) gerade in diesem Zusammenhang zu sehen. 165 
Zwischen dem Amt des Kultfunktionärs und der Tätigkeit als Handwerker war also mög-
licherweise eine Wahl zu treffen. Ausgehend von dieser Überlegung ergibt sich die Frage, 
ob Handwerksberufe eine lohnende Option für all jene Söhne und Brüder der Kultfunk-
tionäre darstellten, die nicht in den Tempeldienst eintraten.

163	 Zu Organisationsformen städtischen und ländlichen Handwerks cf. van Minnen 1987.
164	 Organisations- und Zeitaufwand für eine handwerkliche Ausbildung schildert Droß-Krüpe 2011, 

103–20 am Beispiel der Weber.
165	 Gnomon des Idios Logos, Paragraph 71: „Den ἱερεῖς ist nicht erlaubt mit anderen Diensten beschäf-

tigt zu sein als mit den Kulten der Götter“ (ἱερεῦσ[ι] οὐκ ἐξὸν πρὸς ἄλ[λ]ῃ χρείᾳ εἶναι ἢ τῇ τῶν θ̣ε̣ ῶ̣ν̣ 
[θρ]η̣σκείᾳ. BGU V 1210, Kol. 8, Z. 181; Thead., nach 149).

	 In der Erstedition übersetzte Wilhelm Schubart χρεία mit ‚Beruf‘. In seinem Kommentar zum Text 
präferierte Woldemar Graf Uxkull-Gyllenband hingegen die allgemeinere Übersetzung von χρεία 
als ‚Tätigkeit‘, cf. Uxkull-Gyllenband 1934, 77–9. Wie das vorliegende Kapitel zeigt, gingen die ἱερεῖς 
allerlei kleingewerblichen Tätigkeiten nach, für die dem Rotationsprinzip der Phylen unterworfe-
nen ἱερεῖς bestand sogar eine Notwendigkeit zur anderweitigen Erwerbstätigkeit. Der demotische 
Papyrus PSI inv. D 102 (Tebt., 2. Jh.), eine kaiserzeitliche Abschrift einer Sammlung kultbezogener 
Vorschriften aus der persischen Zeit, verzeichnet ebenfalls keine generellen Berufsverbote (F. Wespi, 
mündliche Auskunft). Ein ausdrückliches Verbot der Betätigung im Ackerbau ist zwar im Buch 
vom Tempel zu finden, dort allerdings nur als Teil des Amtseides für hochrangige Kultfunktionäre 
(J. F. Quack, mündliche Auskunft). Die Übersetzung von χρεία als ‚Tätigkeit‘ erscheint vor diesem 
Hintergrund fraglich und widerspräche dem Befund zum Alltag der ἱερεῖς; eine Übersetzung von 
χρεία als ‚Dienstleistung‘ oder ‚Gewerbe‘ dürfte den Sinn des Textes hingegen eher erfassen.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



191Kreditgeschäfte

Die Antwort kann nur hypothetisch ausfallen, denn das Kriterium eines ‚lohnenden‘ 
Berufs lässt sich natürlich nicht objektiv ermitteln: Rentabilität, soziales Ansehen, Fami-
lientraditionen sowie persönliche Neigungen und Kontakte spielten im Einzelfall bei der 
hier nur postulierten Entscheidung zwischen Tempeldienst und Handwerksberuf eine 
Rolle. Aus den Textzeugen lassen sich weder diese Faktoren erschließen noch individuelle 
Entschlüsse rekonstruieren. Was sich aber zeigen lässt, sind Räume, in denen die Familien 
von Kultspezialisten mit Handwerkern in Kontakt kamen und bestenfalls ein positives 
Bild von deren Beruf erhielten.

Schnittstellen zwischen Kultfunktionären und Handwerkern gab es in den Siedlun-
gen am Rande des Fayum reichlich, schließlich beschäftigten die Tempelkollegien selbst 
Weber, Wäscher und Färber, unterhielten eigene Brauereien und griffen für Bauarbeiten 
auf Steinmetze zurück. 166 Überdies beteiligten sich Vereine und Handwerker an öffentli-
chen Festen und Stiftungen. 167 Neben diesen Berührungspunkten bestand auch privater 
Kontakt zwischen Handwerkern und Kultfunktionären. So nahm in Soknopaiu Nesos 
im Jahr 54 Herieus der Jüngere, Sohn des Satabus, ein ἱερεύς und ehemaliger ‚Schreiber 
der wꜥb.w‘, zusammen mit seiner Ehefrau Thenapynchis ein Darlehen bei dem im Tempel 
angestellten Weber Psenamunis auf. 168 Ähnlich ist das Beispiel des ἱερεύς Harthotes aus 
Theadelphia, der seine minderjährige Tochter für mehrere Jahre zur Arbeit an den Betrei-
ber einer Ölmühle in einer benachbarten Siedlung gab. 169 Wenn sich auch kein direkter 
Beleg dafür findet, dass Söhne ägyptischer Kultfunktionäre einen Handwerksberuf er-
griffen, boten sich im Alltag doch genügend Berührungspunkte zwischen Tempeldie-
nern und Handwerkern, um dies zu ermöglichen.

3.4	 Kreditgeschäfte 170

Ob Vorauszahlung, Hinterlegung, Verpfändung oder Darlehen: als zeitweilige Über-
lassung von Geld oder Naturalien dokumentieren Kreditgeschäfte indirekt das aktuelle 
Vermögen und den Bedarf der vertragschließenden Parteien. 171 Darüber hinaus geben sie 
aber auch Auskunft über die sozialen Kontakte der Gläubiger und Schuldner, denn diese 
trafen natürlich nicht beliebig aufeinander, sondern unter bestimmten Voraussetzungen 
und nach gewissen Kriterien. Gemeint ist damit, dass nur derjenige ein Darlehen auf-
nehmen konnte, der wusste, woher er Geld und Naturalien im gewünschten Umfang 
beziehen konnte, während Gläubiger nicht nur die entsprechenden Mittel besitzen, son-

166	 Für einen Überblick über die im dörflichen Raum anzutreffenden Gewerbezweige am Beispiel 
von Soknopaiu Nesos cf. Ruffing 2007, 103–5.

167	 Zu den Stiftungen an Tempel siehe Kapitel 2.1 und 2.3.2.
168	 P.Dime III 27 (S.N., 14. Sept. 54).
169	 Siehe zu Harthotes und seiner Tochter nachfolgend Kapitel 3.4.1.
170	 Ein Vorbericht dieses Kapitels ist Sippel 2018.
171	 Grundlegend für die Vertragsarten der Kreditgeschäfte im ptolemäischen und römischen Ägyp-

ten ist Kühnert 1965.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



192 Kapitel 3: Säkulare Verdienstmöglichkeiten und alternative Karrierewege  

dern ihren Schuldnern zumindest ein Minimum an Vertrauen entgegenbringen mussten. 
Dem Abschluss eines Kreditgeschäftes gingen demnach beiderseits Selektions- und Aus-
handlungsprozesse voraus. Man darf dabei annehmen, dass strategische Überlegungen 
die Wahl mitbestimmten, denn Kreditaufnahmen konnten neue Geschäftsbeziehungen 
begründeten oder bestehende Allianzen festigten, wenn sich beide Parteien als verlässlich 
erwiesen. Kreditgeschäfte deuten in diesem Sinne einerseits auf den wirtschaftlichen Sta-
tus der Vertragspartner hin und beleuchten andererseits die sozialen Kontakte zwischen 
Gläubigern und Schuldnern.

Lange folgte die althistorische Forschung dem Ansatz, dass nur solche Personen Kre-
dite aufnahmen, die dringend bestimmte Münzen oder Naturalien benötigten. Darle-
hen wurden also als ultima ratio der ärmsten Bevölkerungsgruppen angesehen, während 
Investitionskredite die Ausnahme und ein Phänomen wohlhabender Kreise gewesen 
seien. 172 Dementgegen betonen jüngere Studien, dass Konsum- und Investitionskredite 
in antiken Agrargesellschaften weit über die ärmsten und reichsten Kreise hinaus ver-
breitet waren und durchaus zum rationalen wirtschaftlichen Handlungsspielraum der 
Landbevölkerung zählten. 173 Beispielsweise mussten Apion und Kronion, die beiden aus 
Kapitel 3.1.1.1 bekannten Leiter des Grapheions von Tebtynis, trotz laufender Einnahmen 
gelegentlich Kredite aufnehmen, um die fälligen Lizenzgebühren für den Betrieb des 
Notariats pünktlich zu zahlen. 174 Auch Landwirte waren auf Kredite angewiesen, denn 
sie konnten ihre Erträge nur jahreszeitabhängig erwirtschaften, mussten aber bereits vor 
Einfuhr der Ernte das nötige Saatgut kaufen oder Geldsteuern bezahlen. Um an Geld zu 
gelangen, veräußerten sie ihre zukünftigen Erträge zum Teil in sogenannten Lieferungs- 
oder Pränumerationskäufen. 175

Freilich bedeuteten Kredite auch, dass Schuldner gegenüber ihren Gläubigern in einer 
Pflicht zur Rückzahlung standen und gerade arme Familien abhängig von ihren Geld-
gebern waren. Schuldknechtschaft oder Schuldsklaverei im engeren Sinne musste die 
ägyptische Landbevölkerung in der Kaiserzeit dabei zwar nicht fürchten, aber die Voll-
streckung der Schuldhaft ist noch bis ins späte zweite Jahrhundert belegt. 176 Im vorliegen-
den Corpus sind jedoch keine Fälle enthalten, in denen die Anwendung der Schuldhaft 
vollzogen wurde.

Nach den demotischen Urkunden verlieh der Soknopaiostempel gelegentlich Geld 
und Getreide oder nahm selbst Kredite bei Amtsträgern und ihren Familien auf. Wie 

172	 Für eine solche Einschätzung cf. unter anderem Tenger 1993, 236–8, insbes. 237: „Die Mittel- und 
Unterschichten nehmen nur Geld auf, wenn es sich aus wirtschaftlichen Gründen nicht vermeiden 
läßt. Geld aufzunehmen, um damit zu arbeiten, widerspricht anscheinend ihrem Denken.“

173	 Zu dieser Schule zählen unter anderem Harris 2008; van Minnen 2008; Rowlandson 2001; Kehoe 
1997; Kehoe 1992; Jördens 1990, 271–339.

174	 Für einen Überblick über diese Kredite cf. P.Mich. II 123, Einl., insbes. S. 96.
175	 Zur Vertragsform des Vorauszahlungskaufes und seinem wirtschaftlichen Hintergrund cf. Jör-

dens 1990, 296–341. Zur gegenteiligen Kreditform der Kaufpreisstundung cf. ferner Jördens 1993.
176	 Zur Schuldhaft, Schuldknechtschaft und Schuldsklaverei im späten Ägypten cf. überblickswei-

se Lippert 2012, 110. Für einen umfassenden Austausch zu dieser Thematik danke ich Moritz 
Hinsch.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



193Kreditgeschäfte

die Abrechnungen des Tempels des Jupiter Capitolinus in der Gauhauptstadt Arsinoë 
im frühen dritten Jahrhundert wiederum zeigen, konnten Tempel mit den Zinsen aus 
Kreditgeschäften nennenswerte Einnahmen verbuchen. 177 Das Feld der Tempelkredite 
im kaiserzeitlichen Ägypten ist jedoch weitgehend unbeackert und aus den hier betrach-
teten Siedlungen am Rand des Fayum liegen bislang nur wenige Texte vor, die etwas in 
dieser Frage beitragen. 178 Neue, relevante Materialien dürften mit Publikation weiterer 
demotischer Texte aus der Verwaltung des Soknopaiostempels zutage treten.

Eine umfangreiche Analyse privater Kreditgeschäfte ägyptischer Tempeldiener in 
römischer Zeit hat Bernhard Tenger im Jahr 1993 als Teil seiner Dissertation vorgelegt. 
Dabei konstatierte er, dass Kultfunktionäre ihr Geld offenbar primär an Amtskollegen 
verliehen. Für diese Beobachtung bezog er sich auf 27 Papyri aus Oxyrhynchos und dem 
Fayum. 179 Seither hat sich die Zahl der Belege über Kreditgeschäfte der Amtsträger ägyp-
tischer Kulte mehr als verdoppelt, was eine neue Betrachtung des Materials rechtfertigt. 
Zunächst ist dabei zu klären, ob die von Tenger festgestellten Muster weiterhin gelten 
oder neu zu formulieren sind.

Für die generelle Fragestellung dieses Kapitels stellen sich im Anschluss daran zwei 
Fragen: Zum einen ist zu eruieren, ob sich aus den Merkmalen der Kreditverträge mögli-
cherweise Rückschlüsse auf bestimmte Betätigungsfelder der Kreditnehmer erschließen 
lassen. Zum anderen ist zu klären, ob die Amtsträger der Tempel in ihren Siedlungsge-
meinschaften eine besondere Rolle als Gläubiger spielten und somit indirekt eine Schlüs-
selposition im lokalen Wirtschaftsleben einnahmen. Hierzu werden Kreditgeschäfte in 
Tebtynis und Soknopaiu Nesos untersucht.

177	 BGU II 362 (Arsinoë, 215/216). Zu den Kreditgeschäften des Tempels cf. Wilcken 1885, 448–50; 
Otto 1905, 320-3. Darunter sei nur als Beispiel ein Kredit über 2 Talente und 2000 Drachmen 
genannt, die sich ein gewisser Demetrios von dem Tempel geliehen hatte; entsprechend des Zins-
fußes von 6% p.a. zahlte er in einem einzigen Monat Zinsen in Höhe von 210 Drachmen an den 
Tempel: BGU II 362, Pag. 9, Z. 10-4.

178	 So erwähnen vier Entlastungsquittungen aus der Verwaltung des Soknopaiostempels, dass der 
‚Schreiber der wꜥb.w‘ Kredite gezahlt oder eingefordert habe: P.Dime II 59 (S.N., 10/9 v.Chr., zur 
Deutung dieses Textes als Darlehensrückzahlung cf. im Editionsband Komm. zu Z. 2); P.Dime II 
65 (S.N., 84/85); P.Dime II 66 (S.N., 89/90) und P.Dime II 67 (S.N., Mai–Okt. 90). Zudem liegen 
zwei demotische Urkunden vor, wonach der Soknopaiostempel ein Geld- sowie im Fall des Wiener 
Papyrus ein Getreidedarlehen bei Mitgliedern des Kollegiums und ihren Familien aufgenommen 
hatte: Die Darlehensquittung P.Berol. inv. P. 15667 (S.N., 81/82., ediert in Zauzich 1977, 159–62) 
und der Vertrag P.Vindob. D 6823 (S.N., 29. Jan. 4) werden erwähnt in Lippert und Schentuleit 
2006b, 13.

179	 Tenger 1993, 171 und 198f. Auf S. 171 merkt Tenger explizit an: „In der gleichen Weise wie Armee-
angehörige häufig Personen des eigenen Standes als Schuldner bevorzugen, verleihen Priester bis 
auf wenige Ausnahmen ihr Kapital auch nur an Personen aus anderen Priesterfamilien.“

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



194 Kapitel 3: Säkulare Verdienstmöglichkeiten und alternative Karrierewege  

3.4.1	 Kreditgeschäfte unter Tempeldienern: Spezifische Charakteristika?

Lassen sich spezifische Muster und Merkmale für die Kreditgeschäfte der Tempeldiener 
und ihrer Familien benennen? Schon Tenger räumte ein, dass die Amtsträger der ägypti-
schen Kulte keine homogene Gruppe darstellten. Trotzdem nannte er einige gemeinsame 
Charakteristika: (1) Ägyptische Kultfunktionäre nahmen häufiger Kredite auf, als dass 
sie diese selbst vergaben. (2) Fungierten sie doch einmal als Gläubiger, dann in erster Linie 
gegenüber anderen Familien aus dem Umfeld der Tempelkollegien. (3) Sowohl als Gläu-
biger wie auch als Schuldner handhabten sie Summen von bis zu einigen hundert Drach-
men, aber nur selten Kredite von mehr als 1000 Drachmen. 180 Diese drei Beobachtungen 
besitzen auch auf heutiger Quellengrundlage noch Gültigkeit: Die meisten Kultfunkti-
onäre und ihre Verwandten traten als Schuldner in Erscheinung; Gläubiger, die durch 
ihren Amtstitel oder durch die Kenntnis der demotischen Schrift als Angehörige der lo-
kalen Tempelkollegien zu identifizieren sind, verliehen ihr Geld häufig an Kollegen oder 
wenigstens an Personen, die wohl ebenfalls aus dem Umfeld ihres Tempels stammten; die 
Summen rangierten in diesen Geschäften in der Regel zwischen 50 bis 1000 Drachmen. 
Zunächst stellt sich allerdings die Frage, was diese Informationen überhaupt aussagen.

Der quantitative Befund, wonach Kultfunktionäre und ihre Familien häufiger Darle-
hen aufnahmen, als dass sie selbst Kredite vergaben, bleibt ohne Aussagekraft: Zum einen 
ist nur ein relativ kleiner Datensatz von etwas weniger als 100 Kreditverträgen unter diver-
sen und dem Zufall geschuldeten Bedingungen überliefert. Zum anderen verzeichnet das 
Quellencorpus naturgemäß eben nur solche Kredite, die in schriftlicher Form abgefasst 
wurden und die Amtsträger explizit als solche benennen. Mündlich verabredete und in-
formelle Transaktionen bleiben unentdeckt. Quantitativ belastbare Schlüsse lassen sich 
aus dieser Beobachtung also nicht ableiten.

Ebenso wenig lässt sich aus der Spanne der verliehenen Geldbeträge etwas Grundsätz-
liches über die Schuldner erschließen. Obschon Tenger auch darin zu bestätigen ist, dass 
die geliehenen Summen selten die Marke von 1000 Drachmen überstiegen, sind die Be-
träge in den lokalen Kontext zu setzen: Natürlich konnten sich die Kultfunktionäre aus 
Soknopaiu Nesos und Tebtynis nicht mit Alexandrinern und Römern messen, die über 
riesige Vermögen verfügten. Doch in ihrer näheren Umwelt, den ländlichen Randbezir-
ken des Fayum, konnte man selbst mit solchen auf den ersten Blick kleinen Beträgen sehr 
gut wirtschaften. So boten Kreditgeschäfte neben dem rein finanziellen Aspekt einerseits 
Planungssicherheit, etwa durch vorfristig verabredete Getreidelieferungen, andererseits 
ließen sich Ausbildungsverträge für Kinder in Form von Kreditverträgen arrangieren. 
Ein prägnantes Beispiel hierfür sind die παραμονή-Verträge, die die Familie um den ἱερεύς 
Harthotes aus Theadelphia abschloss: Wiederholt wurden Kinder aus der Familie in sol-
che schulddienstlichen Arbeitsverhältnisse gegeben. Auf diese Weise geriet die sechsjäh-
rige Tochter des Harthotes an den Betreiber einer Ölmühle im benachbarten Philagris, 
wo sie formal Schulden abarbeitete (einmal 80 Drachmen über eine Zeit von zweieinhalb 

180	 Tenger 1993, 170–2; 197–201.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



195Kreditgeschäfte

Jahren). Zugleich war im Vertrag aber geregelt, dass der Ölmüller für die Verpflegung und 
Unterbringung des Mädchens Sorge trug; mit dieser Kostenübernahme war die Familie 
von den entsprechenden Ausgaben entlastet. Selbst aus Darlehen, die nominal mit einer 
relativ geringen Summe beziffert waren, konnten Schuldner also mitunter anderweitige 
materielle Vorteile schöpfen. 181

Irreführend ist die Bemerkung, dass Kultfunktionäre in der Position der Darlehensge-
ber Ihresgleichen als Schuldner ‚bevorzugt‘ hätten, denn diese Formulierung suggeriert, 
dass die Tempeldiener vor einer Auswahl aus mehreren Kreditanfragen standen und dabei 
in der Regel andere interessierte Gläubiger abgelehnt hätten. Für ein solches Szenario gibt 
es aber keine Belege. In diesem Zusammenhang ist ein Gedanke grundlegend: In fast je-
dem Fall musste die Initiative für das Zustandekommen eines Kredites von der Seite der 
Schuldner ausgehen, denn diese waren auf das geliehene Geld oder die Ware angewiesen. 182 
Umgekehrt konnten vermögende Akteure zwar Kredite anbieten oder verweigern, sie aber 
niemandem aufzwingen. Wenn also die Amtsträger der Tempel hauptsächlich ihren Amts-
kollegen Darlehen gewährten, dann lag dies prinzipiell daran, weil sie in der Mehrzahl von 
ebendiesen Kollegen angefragt wurden. Wenig überraschend waren für diejenigen, die 
Kredite benötigten, die eigenen Kollegen besser verfügbar als andere Geldgeber: Was lag 
für Angehörige einer Familie von Kultfunktionären also näher, als zunächst im engeren 
sozialen Netzwerk der eigenen Verwandtschaft und im Kreise des Tempelkollegiums um 
Kredite anzufragen, zumal städtische Gläubiger nicht ohne Weiteres zu erreichen waren? 
Die Gläubiger konnten im Gegenzug darauf vertrauen, dass sie ihr Geld solchen Schuld-
nern überließen, die im Falle einer Zwangsvollstreckung nur wenige Türen entfernt lebten 
oder sogar derselben Phyle des Tempels angehörten. Dass aber die Tempeldiener gerade in 
den dörflichen Siedlungen des Fayum ausschließlich untereinander ein solches Nah- und 
Vertrauensverhältnis gepflegt haben sollen, bleibt fraglich, zumal gerade das vorliegende 
Kapitel gezeigt hat, wie viele andere Schnittstellen zwischen Kultfunktionären und übri-
ger Lokalbevölkerung in wirtschaftlicher Hinsicht bestanden.

Tengers Befund sagt in diesem Licht etwas anderes aus: Wenn ägyptische Kultfunkti-
onäre Kredite zumeist an ihre Amtskollegen und Verwandten ausreichten, dann wurden 
sie offenbar nur sehr selten von anderen Personen aus ihrem dörflichen Umfeld um Kre-
dite angefragt. Als Gläubiger spielten sie außerhalb ihrer familiären und kollegialen Netz-
werke also eine untergeordnete Rolle. Umgekehrt aber traten Kultfunktionäre und ihre 
Familien für Kreditgeschäfte nicht nur an ihre Amtskollegen heran, sondern sie wandten 
sich an einen breitgefächerten Personenkreis, darunter Einheimische mit gleichermaßen 

181	 Zu dem Beispiel aus der Familie des Harthotes cf. Claytor et al. 2016, 88–93; am Beispiel der Fami-
lie um Kronion, Sohn des Cheos, auch Kehoe 1992, 155.

182	 Eine Ausnahme von dieser Regel bildet die Hinterlegung (παραθήκη), denn für deren Arrange-
ment war die Initiative des Gläubigers gefragt, der sein Kapital bei einem Partner hinterlegen woll-
te, so zum Beispiel Soldaten, die ihren Sold bei Einheimischen deponierten oder Investoren, die 
sich an Geschäften beteiligen wollten. Da die verwahrende Partei über das Depositum verfügen 
konnte (wenn auch ohne Zinsen und unter der Bedingung, das Geliehene jederzeit auf Abruf in 
voller Höhe zurückzuzahlen, da andernfalls die doppelte Summe als Strafe fällig wurde) besitzt die 
παραθήκη durchaus den Charakter eines Kredits, cf. Tenger 1993, 61–7.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



196 Kapitel 3: Säkulare Verdienstmöglichkeiten und alternative Karrierewege  

bescheidenen Mitteln ebenso wie wohlhabende Städter. Mit anderen Worten: Waren 
Kultfunktionäre auf einen Kredit angewiesen, dann wandten sie sich an jede erreichbare 
Adresse. Als Geldgeber wurden sie hingegen hauptsächlich von Amtskollegen angefragt, 
aber nur selten von anderen Bevölkerungsteilen. Freilich sind dies nur die Ergebnisse ei-
ner generellen Betrachtung des Quellenmaterials, die in Detailbetrachtungen im Folgen-
den weiter zu differenzieren sind.

3.4.2	 Tempeldiener als gefragte Geldgeber im lokalen Kreditwesen?

Wenngleich die Initiative für das Zustandekommen eines Kredites in der Regel von den 
Schuldnern ausgehen musste, waren die Schlüsselfiguren des Kreditwesens letztlich doch 
immer die Gläubiger, die darüber entschieden, wem sie ihr Geld und ihre Naturalien an-
vertrauten. Hinsichtlich der übergeordneten Fragestellung dieser Arbeit interessiert also, 
wann Tempeldiener als Kreditgeber auftraten und ob sie als solche gegebenenfalls lokale 
Schlüsselposition innehatten.

Zunächst einige Worte zur Quellenlage: Wie so oft, bietet Soknopaiu Nesos auch 
in Fragen der Kredite der Kultfunktionäre und ihrer Familien die meisten Belege. Da-
bei stammen viele Urkunden aus Familienarchiven, die weiterführende Informationen 
über die Geschäftsparteien bieten. Aus Tebtynis sind zwar weitaus mehr Urkunden mit 
Kreditangaben überliefert, aber nur gut zwei Dutzend Papyri erwähnen Amtsträger des 
Soknebtynistempels als Vertragsparteien. Der Großteil dieser Texte entfällt dabei auf das 
Familienarchiv des παστοφόρος Kronion, Sohn des Cheos. Aus Theadelphia sind etwa 40 
Belege für Kredite überliefert, darin lassen sich jedoch nur zwei ἱερεῖς identifizieren. Einer 
davon war Harthotes, von dem ein Familienarchiv überliefert ist. 183 Der andere ἱερεύς war 
Hatres, Sohn des Paneus, der im Jahr 314 zusammen mit mehreren Personen ein staatli-
ches Saatgutdarlehen empfing. 184 Sowohl die Familie des Harthotes als auch Hatres treten 
in den Urkunden jedoch ausschließlich als Darlehensnehmer auf, weshalb ihre Beispiele 
nichts zur gegebenen Fragestellung beitragen. Nur Fragmente von Krediturkunden sind 
aus Narmuthis und Bakchias überliefert. Kultfunktionäre in der Rolle der Gläubiger las-
sen sich also nur in Soknopaiu Nesos und Tebtynis in größerer Zahl ausmachen.

3.4.2.1	 Kreditgeschäfte mit Beteiligung der Tempeldiener von Tebtynis

Kredite, die die Einwohner des kaiserzeitlichen Tebtynis abschlossen, sind in ungefähr 
100 Papyri dokumentiert. Unter den Texten befinden sich Register des örtlichen Gra-
pheions, die ihrerseits dutzende Darlehensgeschäfte in Kurzform verzeichnen. Die Zahl 
der einzelnen Kredite übersteigt die Marke von 100 deshalb bei Weitem. Vertragsparteien, 

183	 Trismegistos ArchID 99.
184	 P.Sakaon 49, Z. 3f. (Thead., 2. Dez. 314).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



197Kreditgeschäfte

die sich als ἱερεῖς zu erkennen gaben oder tempelspezifische Namen trugen 185 und daher 
wohl zur Verwandtschaft des Tempelpersonals zählten, finden sich allerdings nur in ins-
gesamt 48 Krediten, wobei 15 Darlehen in das Familienarchiv des παστοφόρος Kronion, 
Sohn des Cheos, zu zählen sind (siehe App. 5.1).

In diesen 48 Kreditgeschäften traten 27 Mal Gläubiger mit griechischen oder lateini-
schen Namen auf, hinter denen vorwiegend Metropoliten und Veteranen zu vermuten 
sind, darunter Personen, die Beträge von weit über 1000 Drachmen verliehen. 186 In den 
übrigen 21 Fällen traten Amtsträger des Tempels oder zumindest Personen mit einschlä-
gigen Namen als Gläubiger in Erscheinung. Diese letztere Gruppe handhabte weitaus 
geringere Kreditbeträge als die Gläubiger griechischen und lateinischen Namens, selten 
mehr als 250 Drachmen. Es lässt sich also sagen, dass die Kultfunktionäre aus Tebtynis 
Kredite im kleineren Rahmen vornehmlich von Verwandten und Amtskollegen erba-
ten, während sie sich für größere Summen an Städter und Großgrundbesitzer wandten. 
Umgekehrt zeigt sich, wie schon oben erwähnt, dass die Amtsträger der Tempel nur von 
Personen mit ägyptischen Namen um Kredite angefragt wurden, nicht aber von Bevölke-
rungsteilen mit griechischen oder lateinischen Namen. 187

Zwei aus Tebtynis überlieferte Kredite standen möglicherweise in Verbindung mit 
dem Kauf kultbezogener Ämter: Die Frau Herakleia, Tochter des Kronion, vergab im 
September 144 einen Kredit über 1300 Drachmen an den ἱερεύς Pakebkis, Sohn des Mar-
sisuchos. Etwas mehr als zwei Jahre später, im Januar 147, schrieb dieser Pakebkis einen 
Brief an den Prokurator des Idios Logos, in welchem er sich um die vakante Prophetie des 
Soknebtynistempels bewarb. Sein Gebot belief sich auf 2200 Drachmen. 188 Ob das Ge-
bot von Erfolg beschieden war, lässt sich nicht sagen. Die 1300 Drachmen, die er sich von 
Herakleia geliehen hatte, zahlte er jedenfalls einige Monate vor oder nach diesem Gebot 
(der Papyrus nennt nur das zehnte Jahr des Antoninus Pius, also zwischen September 
146 und August 147) zuzüglich der angefallenen Zinsen zurück. 189 Gut möglich, dass sich 
Pakebkis mit diesem Kredit ein finanzielles Polster für die Realisierung des Kaufgebotes 
verschaffen wollte, aber das bleibt eine Hypothese.

185	 Siehe Kapitel 1.2.3 zu den orts- und tempelspezifischen Namen in Tebtynis.
186	 Zum Hintergrund einiger dieser wohlhabenden Kreditgeber aus Tebtynis cf. Tenger 1993, 149–53.
187	 Nur ein Fall ist dokumentiert, in dem eine Person mit ägyptischem Namen zumindest rein formell 

einen Kredit an eine Person griechischen Namens vergab: Ein gewisser Kronion der Ältere, Sohn 
des Pakebkis, streckte seinem Pächter, dem Großgrundbesitzer Didymos-Lurios, Sohn des Lysima-
chos, des Sohnes des Herakleides, in Form eines prodomatischen Pachtvertrages zweimal die Pacht 
für Ländereien im Umfang von drei Aruren vor. Wie aber schon Ruben Smolders betont, war 
Didymos-Lurios, der aus einer wohlhabenden städtischen Familie stammte (zum Familienarchiv 
cf. Trismegistos ArchID 64), kaum auf solche kleinen Summen angewiesen. Wahrscheinlich trieb 
ihn eher die Sorge um die Zahlungsfähigkeit seines Klienten dazu, die Vorauszahlung der Pacht zu 
arrangieren oder sogar zu erzwingen (P.Mil.Vogl. II 78 (Tebt., 138/139); P.Mil.Vogl. II 79 (Tebt., 
25. Jan. 143), cf. Smolders 2015d, 263 mit Anm. 13.

188	 P.Tebt. II 294 (Tebt. 5. Jan. 147), cf. Trismegistos ArchID 279.
189	 SB XIV 11488 (Tebt., 146/147).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



198 Kapitel 3: Säkulare Verdienstmöglichkeiten und alternative Karrierewege  

Mit vergleichbar hohen Summen wie Pakebkis ging einige Jahrzehnte zuvor die Frau 
Thaesis um, Tochter eines Kronion-Psenkebkis, des Sohnes des Marsisuchos (als Vormund 
trat ihr Verwandter Marepsemis, Sohn des Marepsemis auf): Sie bekam von einem Mann 
mit Namen Chration, Sohn des Horion, im August des Jahres 103 einen außerordentlich 
hohen Kredit über 2448 Drachmen gewährt, den sie im Oktober 104 zurückzahlte. 190 Nur 
ein Jahr später, im August 105, nahm Thaesis dann bei zwei Geschwistern namens Hera-
kleides und Apia-Herakleia ein nicht weniger beachtliches Darlehen über 1224 Drachmen 
auf, das sie im November 107 zurückzahlte. 191 Über die Familie der Thaesis ist sonst nichts 
bekannt, aber aufgrund der orts- und tempelspezifischen Namen ihrer nahen Verwandten 
sollte man annehmen, dass auch sie einer Familie von Tempeldienern angehörte. Standen 
die hoch dotierten Kredite in Verbindung mit Geboten um Tempelämter, beispielswei-
se für männliche Verwandte der Thaesis? Diese Vermutung lässt sich leider nicht weiter 
verfolgen. 192 Generell ist dennoch zu erwarten, dass manche Kultfunktionäre zwischen-
zeitlich Schulden auf sich nahmen, um hochrangige (und damit hoch dotierte) Ämter zu 
ersteigern. 193

3.4.2.2	 Kreditgeschäfte mit Beteiligung der Tempeldiener von Soknopaiu Nesos

Ein etwas anderes Bild zeigt sich in Soknopaiu Nesos. Kreditgeschäfte der Nesioten sind 
in fast 70 Texten überliefert: in Darlehensverträgen, Rückzahlungsquittungen, Bank-
zahlungsanweisungen, Testamenten und Petitionen. Neben den griechischen Urkun-
den, die vor allem in die Regierungszeit des Antoninus Pius fallen (138–161), bereichern 
griechisch-demotische Verkaufs- und Sicherungsurkunden, die zur Absicherung von 
Kreditgeschäften dienten, das Quellencorpus aus dem ersten Jahrhundert. Die Zahl der 
Kreditgeschäfte, an denen ausdrücklich Amtsträger des Soknopaiostempels beteiligt wa-
ren, beläuft sich dabei auf 28 Transaktionen. Hinzuzurechnen sind 28 Kreditgeschäfte, 
bei denen mindestens eine Vertragspartei einen für die ortsansässigen Kultfunktionäre 
typischen Namen trug 194 oder der demotischen Schrift mächtig war. Insgesamt sind von 
den eingangs erwähnten 70 Belegen hier also 56 Texte von Relevanz. Städter oder Per-

190	 SB X 10539 (Tebt., 18. Okt. 104).
191	 P.Fam.Tebt. 9 (Tebt., 22. Nov. 107).
192	 Zum Vergleich: Für die Prophetie des Soknebtynistempels gab ein gewisser Marsisuchos, Sohn 

des Pakebkis, in den 120er Jahren nacheinander drei Gebote in der Marge zwischen 200 und 640 
Drachmen ab, cf. P.Tebt. II 295, Z. 6–12 (Tebt., 7. Jan. 126–138) und P.Tebt. II 294, Z. 13–5 (Tebt. 
5. Jan. 147). Der Sohn dieses Marsisuchos, der bereits im vorhergehenden Absatz genannte Pakeb-
kis, gab im Januar 147, wie gesagt, ein Gebot von 2200 Drachmen für die Prophetie des Sokneb-
tynistempels ab. Das Kollegium des Soknopaiostempels wiederum zahlte im späten ersten Jahr-
hundert ganze 3 Talente (18.000 Drachmen), um die Prophetie und Lesonie des Filialheiligtums 
in Nilopolis dauerhaft an Amtsträger aus ihren Reihen zu binden, siehe dazu Kapitel 4.1.4 mit 
P.Vindob.Bosw. 1 (Nilopolis, nach 87).

193	 Siehe Kapitel 4.1.4 zur Käuflichkeit und Erblichkeit von Ämtern im Tempel.
194	 Siehe Kapitel 1.2.2 zu ortsspezifischen Namen unter den Kultfunktionären von Soknopaiu Nesos.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



199Kreditgeschäfte

sonen mit griechischen und lateinischen Namen traten in diesen Verträgen nur 10 Mal 
auf, dabei fast ausschließlich als Kreditgeber (siehe App. 5.2). Die Nesioten tätigten ihre 
Kreditgeschäfte demnach anscheinend in erster Linie untereinander.

Der hohe Anteil an Kreditverträgen mit Parteien aus dem Umfeld des Tempelkolle-
giums ist für Soknopaiu Nesos nicht verwunderlich, schließlich diente der Großteil der 
männlichen Nesioten entweder selbst als Amtsträger im Soknopaiostempel oder gehörte 
zumindest einer Familie von Tempeldienern an. Dazu kommt außerdem der Umstand, 
dass die Siedlung am Rande des Fayum und jenseits des Moerissees offenbar derart abge-
legen und arm an Ackerland war, dass sich kaum ein Großgrundbesitzer dorthin verirrte 
und als Gläubiger oder Pächter hätte auftreten können. Vor diesem Hintergrund ver-
wundert nicht, dass die meisten einheimischen Kultfunktionäre bei ihren Amtskollegen 
und Nachbarn um Darlehen anfragten. Viel tiefer lässt sich in das Beziehungsgeflecht 
zwischen den Vertragsparteien jedoch nicht vordringen, denn obwohl in einigen Fällen 
verwandtschaftliche Bande zwischen Gläubigern und Schuldnern bekannt sind, liegen 
die sozialen Netzwerke der meisten Akteure doch im Dunklen.

Erwähnenswert ist die Beobachtung, dass Kreditparteien, die in den Vertragstexten 
als Amtsträger des Soknopaiostempels in Erscheinung traten, durchschnittlich Summen 
von mehr als 150 Drachmen handhabten. Somit verhandelten sie im Mittel höhere Kre-
ditbeträge als anderen Nesioten, aber auch höhere Beträge als der Durchschnitt für Dar-
lehenssummen in der gesamtägyptischen Dokumentation. 195 Mit anderen Worten waren 
die Kredite, die von Amtsträgern des Soknopaiostempels ausgehandelt wurden, anschei-
nend mit einem überdurchschnittlich finanzaufwändigen Gewerbe verbunden.

Eine weitere Besonderheit in den Kreditverträgen aus Soknopaiu Nesos sind die ver-
gleichsweise vielen Kredite mit kurzen Laufzeiten, denn 9 der insgesamt 56 Kreditge-
schäfte wurden für eine vergleichsweise kurze Laufzeit von nur wenigen Wochen bis zu 
einem dreiviertel Jahr vereinbart. 196 Zwar zog sich die Rückzahlung in 5 Fällen auch über 
eine sehr lange Zeit von 5 bis zu 24 Jahren hin, in diesen Fällen waren die Vertragspartner 
jedoch entweder enge Verwandte oder eine der Parteien verstarb und die fälligen Schul-
den wurden erst unter deren Nachkommen beglichen. 197 Was die übrigen 42 Kreditge-
schäfte betrifft, ist die Laufzeit der Kredite zur Hälfte unbekannt, zur anderen Hälfte 
beläuft sie sich auf den üblichen Zeitrahmen von etwa einem Jahr.

Wie schon in Kapitel 3.2.2.2 angedeutet, war Soknopaiu Nesos wohl ein Zentrum 
für die Zucht und Haltung von Kamelen, unter den Besitzern der Tiere befanden sich 
nachweislich mehrere ἱερεῖς, die bei ihren Geschäften in Beziehung zu Alexandrinern 
und Metropoliten standen. Eine Reihe von Torzollquittungen gibt wiederum über den 

195	 Zur Verteilung der Belege und der Höhe der Kredite cf. Sippel 2018, 175–8.
196	 BGU I 174+189 (S.N., 22. Aug. 7); BGU III 713 (S.N., 1. Jan. 42); CPR I 16 (S.N., 2. Aug. 163); 

P.Dime III 7 (S.N., 11. Aug. 18); P.Amh. II 110 (S.N., 19. Juni 75); P.Lond. II 308 (S. 218; Hera-
kleia, 13. Sept. 145); P.Lond. II 336 (S. 221; Arsinoë, 18. März 167); P.Louvre I 18 (S.N., 10. Sept. 
141); P.Louvre I 19 (Arsinoë, 3. Dez. 216).

197	 P.Vindob.Tand. 24 (S.N., 14. Nov. 45); BGU XI 2043 (S.N., 16. Nov. 150); P.Amh. II 113 (S.N., 19. 
Okt. 157); P.Ryl. II 174a (S.N., 28. Mai 139); PSI XIII 1324 (Arsinoë, 27. Sept. 173).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



200 Kapitel 3: Säkulare Verdienstmöglichkeiten und alternative Karrierewege  

regen Karawanenhandel vor Ort Auskunft. Da sowohl die Viehzucht als auch der Han-
del ausgesprochen kostenaufwändige Betätigungsfelder darstellten, die mitunter kurz-
fristige Investitionen in Tiere oder Waren erforderten, sind die Verwendungszwecke der 
überdurchschnittlich hohen und kurzfristig zurückgezahlten Kredite vor allem in diesen 
Feldern zu vermuten.

Das vielleicht beste Beispiel für einen direkten Zusammenhang zwischen hohen Kre-
ditbeträgen, kurzfristigen Laufzeiten und dem Kamelhandel bieten der notarielle Kredit-
vertrag P.Louvre I 18 und die auf dem Verso desselben Papyrus notierte, private Kaufur-
kunde P.Louvre I 12. Demnach gewährte ein gewisser Doras-Ninnos am 10. September 
141 einer Gruppe von vier Personen (Pammenes, Apynchis, Satabus und Pekysis) einen 
Kredit über 524 Drachmen. Der Vertrag wurde bei einer Bank im Bithynischen Viertel 
der Gauhauptstadt Arsinoë abgeschlossen. Pammenes stammte nach Angabe des Tex-
tes aus [...]al[.]los, die drei anderen aus Soknopaiu Nesos. Obwohl sie im Text nicht als 
ἱερεῖς gekennzeichnet wurden, lassen sich zwei der Schuldner, Apynchis und Pekysis, auf-
grund ihrer Namen und Patronymika, ihres Alters und ihrer Signalements als ehemaliger 
(Apynchis) und zukünftiger (Pekysis) Angehöriger der πρεσβύτεροι ἱερέων des Soknopa-
iostempels identifizieren. 198 Tatsächlich handelt es sich hier um einen Kredit mit einer der 
kürzesten je dokumentierten Laufzeiten, denn laut Vertragstext sollte Doras-Ninnos sein 
Geld binnen einer Frist von 17 Tagen zurückerhalten. Der durchgestrichene und somit 
ungültig gemachte Urkundentext zeigt an, dass die Schuldner ihren Pflichten offenbar 
nachgekommen waren. Derselbe Papyrus wurde nur vier Monate später, im Januar 142, 
wiederverwendet: Auf dem Verso wurde flüchtig ein Kaufvertrag über 600 Drachmen 
für eine Kamelstute niedergeschrieben. 199 Der Käufer des Tieres war mit den Schuldnern 
des umseitigen Kreditvertrages nicht identisch, sondern es handelte sich um einen ge-
wissen Panephremmis, Sohn des Horos, des Sohnes des Stotoetis, der auch aus anderen 
Zeugnissen des nesiotischen Kamelhandels bekannt ist. Da Pekysis, einer der Schuldner 
in dem Kreditvertrag auf dem Rekto des Papyrus, den Vatersnamen Panephremmis und 
den Großvatersnamen Horos trug, schlägt Andrea Jördens vor, in ihm den Sohn des Ka-
melkäufers Panephremmis, Sohn des Horos, zu sehen, nicht zuletzt deswegen, weil dies 
erklären würde, wieso der Darlehensvertrag in dessen Hände gelangte. 200 Entsprechend 
den vergleichbaren Summen im Kreditvertrag (524 Drachmen) und dem Kamelkauf (600 
Drachmen) und der mutmaßlichen familiären Bande eines der Schuldner (Pekysis) zu 
einem Kameleigentümer (Panephremmis), lässt sich annehmen, dass die vier Schuldner 
beabsichtigten, mit dem Darlehen, das sie bei Doras-Ninnos aus Arsinoë aufgenommen 
hatten, ein Kamel zu kaufen. Der gemeinsame Besitz eines Kamels war keinesfalls unüb-
lich, wie sich schon am Familienverband um die nesiotische ἱέρεια Tauetis zeigte. 201 Mehr 
als eine Vermutung ist dies jedoch nicht. In jedem Fall illustriert der Text auf dem Rek-

198	 Zur Identifikation der beiden Darlehensnehmer als πρεσβύτεροι ἱερέων cf. P.Louvre I 18, Einl.
199	 P.Louvre I 12 (S.N., 28. Jan. 142).
200	 Zum Hintergrund der in beiden Papyri erwähnten Vertragsparteien und einer möglichen Verbin-

dung zwischen Pakysis und Panephremmis cf. P.Louvre I 12, Einl. und P.Louvre I 18, Einl.
201	 Siehe Kapitel 3.2.2.2.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



201Zwischenfazit

to, wie mehrere Dorfbewohner miteinander kooperierten, um kurzfristig einen hohen 
Kredit bei einem wohlhabenden Städter aufzunehmen, während der Text auf dem Verso 
andeutet, dass wenigstens einer der Schuldner in den lokalen Kamelhandel verstrickt war, 
der hohe Summen erforderte.

Die verhältnismäßig hohen Kreditbeträge, die die Amtsträger des Soknopaiostempels 
handhabten, sind wohl daraus zu erklären, dass sich zumindest einige von ihnen in der 
Kamelzucht und im Karawanenhandel betätigten, was den partizipierenden Familien 
zwar einige Kosten abverlangte, ihnen im Ergebnis aber auch einen größeren finanzi-
ellen Spielraum gewährte als anderen Nesioten. Gleichwohl ist hier zu differenzieren: 
Die Eingangsfrage war, ob die Amtsträger der Tempel eine Schlüsselposition im lokalen 
Kreditwesen einnahmen. Freilich kann dies nicht auf alle ἱερεῖς des Soknopaiostempels 
zutreffen, sondern nur auf diejenigen, die sich in der Kamelzucht und im Karawanenhan-
del betätigten. Wahrscheinlich waren es Angehörige dieser Gruppe, Kamelzüchter und 
Händler, die bei Ihresgleichen als Schuldner um größere Kreditbeträge anfragten. Streng 
genommen hätten dann also nicht die nesiotischen Kultfunktionäre eine Sonderstellung 
als Gläubiger und Schuldner im Ort besetzt, sondern die ansässigen Züchter und Karawa-
nenhändler, die sich untereinander Geld für ihre Geschäfte liehen.

3.5	 Zwischenfazit

Bis in die Mitte des ersten Jahrhunderts traten in den Grapheia von Soknopaiu Nesos und 
Tebtynis Amtsträger der Tempel in Erscheinung: In Tebtynis warben Apion und Kro-
nion, die als Duo aus Vater und Sohn über Jahrzehnte das örtliche Grapheion leiteten, 
gelegentlich Schreiber aus den Reihen des Soknebtynistempels zum Verfassen demotischer 
Verträge an. Auch in Soknopaiu Nesos verdingten sich Amtsträger des Soknopaiostempels 
als Urkundenschreiber, teilweise sogar als Leiter des örtlichen Grapheions. Da die römi-
sche Justiz jedoch nur Verträge in griechischer oder lateinischer Sprache als gerichtsfest an-
erkannte, nicht aber Urkunden in ägyptischer Sprache, wurden die Demotischkenntnisse 
der Tempeldiener für den Notariatsbetrieb bald obsolet. Stattdessen setzten sich bei den 
Versteigerungen der Lizenz zum Betrieb eines Grapheions offenbar zunehmend wohlha-
bende, hellenistisch gebildete Städter durch. Freilich mag mancher Kultfunktionär noch 
im zweiten Jahrhundert in den Grapheia als Schreiber tätig gewesen sein, aber die einst 
starke Präsenz des Tempelpersonals in den Notariaten war allem Anschein nach mit dem 
Ende der zweisprachigen Urkunden gebrochen. Somit verloren die Kultfunktionäre nicht 
nur eine auf ihren Demotischkenntnissen basierende Einnahmequelle, sondern sie büßten 
eine wichtige soziale Funktion als Ansprechpartner in Rechtsgeschäften ein.

Ob Tempeldiener in größerer Zahl einem Nebenerwerb als Gutsverwalter für Groß-
grundbesitzer nachgingen, lässt sich schwer einschätzen, weil die Verwalter von Land-
gütern kaum persönliche Spuren hinterließen, aus denen man weiterführende Informa-
tionen über sie erschließen könnte. Die meisten namentlich greifbaren Gutsverwalter 
trugen keine ägyptischen, sondern griechische Namen, wodurch sie zunächst nicht als 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



202 Kapitel 3: Säkulare Verdienstmöglichkeiten und alternative Karrierewege  

Tempeldiener zu identifizieren wären. Zwei Ausnahmen sind Kronion, der Sohn eines 
παστοφόρος aus Tebtynis, und Pakysis, ein Stolist aus Soknopaiu Nesos. Ein Einkommen 
abseits des Kultdienstes fanden sie in der Rolle als Verwalter von Landgütern, in der sie 
insbesondere für buchhalterische und organisatorische Aufgaben verantwortlich waren, 
aber auch Aufträge im familiären Bereich ihrer Dienstherren erteilt bekommen konnten. 
Vor diesem Hintergrund wäre denkbar, dass die hellenistisch und städtisch sozialisier-
ten Großgrundbesitzer lieber ihnen vertraute Personen oder sogar ihre eigenen Sklaven 
als Gutsverwalter anstellten, anstatt ihre Ländereien und ihren Haushalt den ägyptisch-
sprechenden und in ihren Augen mit allerlei Stereotypen behafteten Amtsträgern der 
Sobek-Kulte anzuvertrauen. Wie außerdem das Beispiel des Aurelios Pakysis andeutet, 
war die Landgutverwaltung im Fayum im zweiten und dritten Jahrhundert möglicher-
weise schon so weit professionalisiert, dass die Verwalter eigene Ausbildungs- und Rekru-
tierungsstrukturen unterhielten; die Gutsherren waren daher vielleicht gar nicht darauf 
angewiesen, Tempeldiener mit buchhalterischen Kompetenzen anzuwerben.

An Alternativen zu schreibenden und verwaltenden Tätigkeiten mangelte es den 
Kultfunktionären im ländlichen Raum unterdessen nicht: Zu den wichtigsten Einkom-
mensquellen zählten in den Randgebieten des Fayum, wie nicht anders zu erwarten, 
Landwirtschaft, Viehzucht und damit verbundenes Kleingewerbe, in dem sich auch die 
Amtsträger der Tempel außerhalb ihrer Dienstzeit betätigten. Die Wahl einer Erwerbs-
tätigkeit war dabei einerseits von den individuellen Dispositionen der Akteure geleitet, 
andererseits von den wirtschaftlichen Rahmenbedingungen vor Ort abhängig. In Sok
nopaiu Nesos, einem Außenposten an einer Karawanenroute nach Alexandria, bot sich 
etwa die Zucht von Arbeitstieren an, insbesondere von Kamelen, während andernorts 
die Kultspezialisten und ihre Familien Körbe flochten, Esel züchteten, Ackerbau betrie-
ben oder sich als Wachpersonal der lokalen Zollstationen verdingten. Am Beispiel der 
Betätigungsfelder zeigt sich eindrücklich, dass sich den ἱερεῖς und ihren Familien jenseits 
der Tempelmauern sehr unterschiedliche Erfahrungshorizonte boten und jede Familie 
zum Erwerb des Lebensunterhalts ein vom Tempelkollegium mehr oder weniger unab-
hängiges Netzwerk unterhielt, dessen Kern in den meisten Fällen die eigene Familie war. 
Nur im Falle größeren Finanz- und Ressourcenbedarfs wandte man sich an wohlhabende 
Städter und Veteranen, etwa hinsichtlich der Kamelzucht.

Neben dem Tempeldienst eröffnete die Kaiserzeit den Söhnen auf dem Land ansässi-
ger Familien neue Optionen, um ein Leben in Wohlstand und Ansehen zu führen. Dazu 
zählte die militärische Laufbahn als Soldat der Hilfstruppen in den römischen Legionen, 
denn dieser Weg bot eine gute Besoldung und die Aussicht auf den Erwerb des römischen 
Bürgerrechts nach Ende der Dienstzeit. Der Lebensstil wohlhabender Veteranen, aber 
auch briefliche Berichte der Soldaten über ihre Erlebnisse in der Ferne konnten die sol-
datische Karriere für Söhne und Brüder der Tempeldiener attraktiv erscheinen lassen. Im 
Bereich des Handels, Transportwesens und Handwerks eröffnete die pax romana indes-
sen weitere auskömmliche Erwerbsmöglichkeiten. Da nur einer oder wenige Söhne einer 
Familie ihren Vätern in den Tempeldienst nachfolgen konnten, bot sich ihnen in diesen 
drei Bereichen im Unterschied zum üblichen landwirtschaftlichen Gewerbe die Möglich-
keit zum Statuserhalt oder gar zum Aufstieg in eine noch privilegiertere Statusgruppe als 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



203Zwischenfazit

die ihrer Eltern. Wem wäre bei solchen Aussichten zu verdenken, wenn er den Tempel-
dienst ganz aufgäbe, um sich als Soldat, Händler oder Handwerker einen passablen Le-
bensstandard zu verdienen? Dass der Nachwuchs der Tempeldiener sein Glück vermehrt 
in Handel, Handwerk und Militär suchte, kann jedoch nur hypothetisch angenommen 
werden, denn direkte Belege dafür liegen nicht vor und sind auch nicht zu erwarten: Wer 
eine solche Erwerbsperspektive verfolgte, legte zwangsläufig die Erkennungsmerkmale 
für seine Herkunft aus einer Familie von Kultfunktionären ab oder verschwand zumin-
dest aus der Überlieferung seines Heimatdorfes.

Zuletzt stellte sich die Frage, ob sich aus den Kreditgeschäften der Kultfunktionäre 
auf weitere Tätigkeitsfelder schließen lässt, oder ob sie das wirtschaftliche Leben ihres 
Umfelds als Kreditgeber maßgeblich mitbestimmten. Dabei zeigt sich, dass sie, wenn 
überhaupt, dann primär von Amtskollegen und anderen Einheimischen um kleinere 
Geld- und Naturalienkredite gebeten wurden. Prinzipiell waren hingegen Städter und 
römische Bürger die wichtigsten Geldgeber im ländlichen Raum. Bei der Betrachtung 
der Kreditgeschäfte in Soknopaiu Nesos fällt jedoch ins Auge, dass die Kredite mit Be-
teiligung von Tempeldienern tendenziell eine relativ kurze Laufzeit und eine überdurch-
schnittlich hohe Summe umfassten. In diesen Fällen handelte es sich wohl um Familien, 
die sich in der Kamelzucht und dem Karawanenhandel betätigten und deshalb mitunter 
kurzfristig auf größere Kredite angewiesen waren.

Abgesehen von dem Wirtschaftsfaktor, den die Tempelkollegien als Arbeitgeber und 
Absatzmärkte für ihr Einzugsgebiet darstellten, zählten die Kultfunktionäre und ihre 
Familien als solche in den fayumischen Siedlungen also mitnichten zu den bestimmen-
den Akteuren des wirtschaftlichen Lebens. Waren etwa ἱερεῖς als Kamelzüchter besser 
situiert als andere Einwohner der Chora, dann lag dies daran, weil sie Kamele züchteten – 
und nicht etwa daran, dass sie ein kultbezogenes Amt bekleideten. In Sachen Landbesitz 
konnten hingegen selbst hochrangige Amtsträger der Tempel kaum mit wohlhabenden 
Städtern und Großgrundbesitzern mithalten. Wenn sie nur selten auf Landgütern als 
Verwalter angestellt wurden, dann waren die Kultfunktionäre und ihre Familien darü-
ber hinaus von jenem Reichtum abgeschnitten, den die Besitzer von Privatland dank der 
römischen Steuer- und Bodenreform anhäuften und in Form von Lohnzahlungen auch 
an ihre Angestellten und Mittelsmänner weitergaben. Diese Ausgrenzung wirkte wahr-
scheinlich ebenso schwerwiegend wie der Verlust von Schlüsselpositionen als Schreiber 
in den Grapheia. Kurzum wurde es in der Kaiserzeit für manche ἱερεῖς schwieriger, auf 
Basis ihrer kultbezogenen Kompetenzen ein Auskommen zu finden, während attraktive 
Alternativen als Erwerbsperspektiven lockten.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



Kapitel 4:  
Konfliktsituationen

„Im Monat Mesore am 7. Tag des 2[.]. Jahres öffnete sich Horus den Weg zu den 
Kultstatuen, die in der Wand eingeschlossen waren. Er trug eine Statue der Göttin 
und eine andere des Gottes, die mit Blattgold bedeckt waren. Sobek sah, dass Ho-
ros die steinerne Kultstatue trug, die einen goldenen Kranz um den Kopf hat und 
einen Harpokrates im Arm hält, (die Statue) einer Göttin, die mit ihrer Sonnen-
scheibe, bedeckt mit Gold, im Adyton stand. Und er sah, dass Horos die Statue auf 
seinem Kopf trug und im Begriff war, leise zu verschwinden. Er (Sobek) warf sich 
auf ihn, schlug ihm auf den Kopf und warf ihn zu Boden. Er (Horus) stand vom 
Boden auf und sagte mit seinem gewohnten Ausdruck: ‚Sie hatten sie (die Statue) 
heute abgelegt(?). Geh weg, die Soldaten wissen(?) es nicht!‘“ 1

Diese Szene soll sich im späten zweiten Jahrhundert im Tempel von Narmuthis abgespielt 
haben, die Schilderung ist als Notiz in demotischer Schrift auf ein Ostrakon notiert, mög-
licherweise, um daraus eine Anzeige an die Behörden zu formulieren. Wie dem Text zu 
entnehmen ist, habe sich ein gewisser Horos am Tempelbesitz bereichern und vergoldete 
Kultstatuen stehlen wollen, die Tat sei jedoch durch den aufmerksamen Sobek (gemeint 
war sicher nicht der Gott selbst, sondern ein Personenname) 2 vereitelt worden. Mitten im 
Dialog zwischen den beiden bricht der Text ab.

In einer Studie über die soziale Stellung ägyptischer Kultfunktionäre und ihre Situa-
tion unter römischer Herrschaft darf eine Betrachtung über die Konflikte der Tempel-
kollegien natürlich nicht fehlen. ‚Konflikte‘ im soziologischen Sinne meinen Situationen, 
in denen Akteure um die Durchsetzung ihrer eigenen Interessen und die Nutzung be-
grenzter Ressourcen streiten. Die Verfahrenswege und Strategien, denen die Akteure zur 
Aushandlung ihrer Konflikte folgen, geben dabei Aufschluss über ihre Interessenssphä-
ren und soziale Netzwerke, aber auch über Spielräume und Grenzen ihrer Handlungs-

1	 O.Narm.Dem. IV 237–9 (Narm., 2./3. Jh.). Deutsch nach der Edition und italienischen Überset-
zung von Menchetti 2008, 121f.

2	 Sobek (oder im Griechischen: Suchos) ist als Personenname sehr selten belegt, cf. Trismegistos 
NameID 1122. Zudem war es im ägyptischen Kulturraum unüblich, dass Menschen Götternamen 
trugen, sie trugen eher Namen, die sich auf Götter bezogen, siehe Kapitel 1.2.2. Handelte es sich 
bei ‚Sobek‘ also um einen Spitz- oder Beinamen? Denkbar wäre auch, dass der Schreiber hier einen 
eigentlich längeren Namen in gekürzter Form notierte, sei es, weil der Platz auf dem Ostrakon sehr 
begrenzt war, oder weil es sich nur um eine Notiz handelte, die noch nicht für die Augen anderer 
Leser bestimmt war.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



206 Kapitel 4: Konfliktsituationen 

mächtigkeit. 3 In diesem Sinne verfolgt das vorliegende Kapitel das Ziel, Konfliktlinien, 
Strategien und Handlungsspielräume der Tempelkollegien und einzelner Amtsträger in 
den Siedlungen herauszuarbeiten.

Konflikte hinterlassen auf vielfältige Weise historische Spuren, die archäologisch, 
literarisch und dokumentarisch greifbar sind. Die vorliegende Arbeit beschränkt sich 
dabei auf die dokumentarisch überlieferten Konflikte, die in Petitionen, Gerichtsakten, 
Amtstagebüchern und Memoranda zutage treten. Unweigerlich ist der analytische Blick 
damit auf solche Situationen zugespitzt, bei denen wenigstens eine Partei an eine staat-
liche Instanz appellierte. Folglich werfen die hier behandelten Konfliktsituationen ein 
Licht auf all jene Streitfragen, in denen die Tempelkollegien und Amtsträger auf die Ver-
mittlung durch staatliche Funktionäre angewiesen waren oder selbige zu ihren Zwecken 
instrumentalisierten.

Im Fokus aller hier behandelten Fallbeispiele steht zunächst die Frage, wer sich gegen-
überstand und in wessen Verantwortung beziehungsweise in wessen Interesse die Schlich-
tung des jeweiligen Konflikts lag. Daran anschließend ist zu untersuchen, inwiefern sich 
die Parteien amtliche und informelle Mittel zur Konfliktaustragung nutzbar machten, 
beispielsweise durch bestimmte Argumentationsmuster, Schlichtungsangebote oder De-
nunziationen. Nicht zuletzt bleibt zu ermitteln, aus welchen Konflikten die Amtsträger 
der Tempel im Ergebnis einen Nutzen zogen, sei es durch materiellen Gewinn, Prestige 
oder Stimmgewicht im Aushandlungsprozess, und welche langfristigen Schwierigkeiten 
manche Konflikte nach sich zogen.

Das Kapitel gliedert sich in drei Abschnitte, eingeteilt nach den Opponenten, denen 
die Kultfunktionäre und Tempelkollegien gegenüberstanden:

1.	 Konflikte mit staatlichen Behörden
2.	 Konflikte mit der Lokalbevölkerung
3.	 Konflikte zwischen Tempeln sowie unter einzelnen Amtskollegen

Das eingangs zitierte Ostrakon steht exemplarisch für das Gesamtcorpus dieses Kapitel: 
Bevor ein Verbrechen zur Anzeige gebracht werden konnte und damit Eingang in die 
historische Überlieferung fand, mussten die Ereignisse schriftlich fixiert und redaktio-
nell überarbeitet werden. Viele Quellen sind dabei nur fragmentarisch überliefert und 
der Blick auf die Ereignisse ist von den Perspektiven einzelner Parteien gefärbt. Insofern 
bleibt in Erinnerung zu bewahren, dass Petitionen zum Teil unter langwierigen Vorarbei-
ten ausformulierte Narrative wiedergeben, deren zugrundeliegende Konflikte sich nur 
zwischen den Zeilen herauslesen lassen. 4

3	 Für eine Begriffsdefinition des Konzepts ‚Konflikt‘ aus soziologischer Perspektive cf. Dunbar 2016.
4	 Welche akribischen Konzeptionsarbeiten der Reinschrift einer Petition vorausgehen konnten, illus-

trieren beispielsweise die vierzehn Entwürfe, die Aurelios Ammon für eine Bittschrift angefertigt 
hatte (P.Ammon II 32–46; alle Alexandria, Dez. 348). Illustrativ ist auch die Petition zweier Ne-
sioten aus augusteischer Zeit, die als Entwurf (CPR XV 15) und als Reinschrift (P.Lond. II 354 (S. 
163); beide S.N., 7–4 v.Chr.) überliefert ist, cf. Jördens 2017.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



207Kapitel 4: Konfliktsituationen 

Einen wesentlichen Beitrag zur soziologischen Erforschung der in den Papyri doku-
mentierten Konflikte leistete in jüngerer Zeit Deborah Hobson: Indem sie Petitionen aus 
dem ländlichen Raum unter dem Eindruck anthropologischer Erkenntnisse zu dem Kon-
fliktverhalten vormoderner Gesellschaften betrachtete, kam sie zu dem Schluss, dass die 
Einwohner der ägyptischen Dörfer ihre zwischenmenschlichen Konflikte in erster Linie 
untereinander austrugen. Staatliche Instanzen seien erst hinzugezogen worden, wenn alle 
übrigen Mittel zur Klärung des Konfliktes (speziell der Wiederherstellung des Ansehens 
und/oder Eigentums des Geschädigten) erschöpft waren, weil das gerichtliche Prozedere 
ein kompliziertes und teures Unterfangen gewesen sei. 5 Dieses Handlungsmodell stellt 
Benjamin Kelly in seiner Studie zum Petitions- und Prozesswesen im römischen Ägypten 
jedoch in Frage: Kelly zeigt, dass die in den Papyrusurkunden bezeugten Dispute nicht 
etwa graduell von der privaten zur gerichtlichen Ebene eskalierten, sondern sich informel-
le und offizielle Aushandlungsmethoden abwechselten und Akteure jederzeit von einer 
formellen Stufe auf eine informelle wechseln konnten: Schon die Androhung gerichtli-
cher Schritte mochte manchen Kontrahenten zum Einlenken bewegt haben; sollte die 
Androhung keinen Erfolg zeigen, zwang spätestens die tatsächliche Aufnahme eines Ver-
fahrens die Gegenseite zur formellen oder informellen Reaktion. Selbst während lang-
wieriger Gerichtsverfahren stand den Prozessbeteiligten weiterhin Raum zur informellen 
Beilegung ihrer Konflikte offen. Mit Hobson stimmt Kelly aber insofern überein, als 
dass der Umfang, in dem Kläger und Beklagte professionelle Schreiber und Anwälte zur 
Artikulation und Vertretung ihrer Interessen auf höheren Eskalationsstufen engagieren 
konnten, von ihrem sozioökonomischen Status abhing. 6 Kurzum konnten gerichtliche 
Instanzen in ganz unterschiedlichen Konfliktstadien angerufen werden, wobei hinter 
Klägern und Bittstellern nicht immer die Ärmsten und Schwächsten zu vermuten sind, 
sondern eben auch diejenigen, die sich einen Prozess (und gute Anwälte) leisten konnten.

Im weiteren Sinne müssten in diesem Kapitel auch divinatorische Praktiken bespro-
chen werden, weil die überlieferten Quellen, unter anderem Orakelfragen, gelegentlich 
Konflikte und Verbrechen thematisieren. 7 Solche Textzeugen werden hier aber nicht 
weiter behandelt, weil sie kaum konkrete Informationen zu den Bittstellern und den zu-
grundeliegenden Konflikten bieten. Aufschlussreicher wären Petitionen an Götter. Ein 
solcher Text ist aus Tebtynis überliefert: In einem demotischen Brief bat der Petent den 
Gott Soknebtynis darum, eine Frau zu strafen, weil sie einen Meineid geleistet habe. Die 
offenbar von einem Amtsträger des Soknebtynistempels für seinen Klienten niederge-
schriebene Bittschrift wurde wohl im Tempel aufbewahrt, zumindest schließt der Text 
mit einer Drohformel, die den Verbleib des Papyrus im Heiligtum befielt. 8 Vergleichbare 
Petitionen an Götter finden sich zwar in früheren ebenso wie in späteren Epochen in 

5	 Hobson 1993.
6	 Kelly 2011, 244–86.
7	 In P.Strasb. IV 221 (S.N., 2. Jh.) erkundigte sich beispielsweise ein Klient bei dem Gott Ammon, ob 

sich Rinderhirten an den Rindern eines Persios vergriffen haben.
8	 P.Carlsberg 67 (Tebt., 5 v.Chr.). Für eine Interpretation des Briefinhaltes cf. Ray 1975 und Migahid 

1987, Bd. 1, 97–114. Zum Genre der Briefe an Götter cf. auch Naether 2010, 57–61.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



208 Kapitel 4: Konfliktsituationen 

Ägypten. Die Bittschrift aus Tebtynis ist allerdings der einzige kaiserzeitliche Beleg für 
diese Praktik und eignet sich somit nicht für eine weiterführende Betrachtung im Rah-
men dieser Arbeit. Ob die Tempel am Rande des Fayum als Kulisse für Gerichtsprozesse 
dienten, wie es noch in der Kaiserzeit aus Oberägypten bezeugt ist, lässt sich ebensowenig 
fassen. 9

4.1	 Kontrollen, Sanktionen und Interpretationsfragen: 
Reibungspunkte zwischen Tempelkollegien und Behörden

Als Institutionen unterlagen die ägyptischen Tempel in wirtschaftlicher und sakralrecht-
licher Hinsicht der Kontrolle durch die römische Verwaltung. Wesentlich ist dabei die 
Unterscheidung zwischen drei Verwaltungsebenen, mit denen die Kollegien in Kontakt 
standen: (1) die Lokalverwaltung, die durch den Dorfschreiber, aber auch durch Steuer-
eintreiber und andere, meist liturgische Beamte aus den Reihen der einheimischen Bevöl-
kerung verkörpert wurden, (2) die Gauverwaltung, in Gestalt des Strategen und des Kö-
niglichen Schreibers repräsentiert, sowie (3) die Provinzverwaltung, rekrutiert aus dem 
römischen Ritterstand und verkörpert durch die vom Kaiser ernannten Prokuratoren: 
den Präfekten als Statthalter, den Prokurator des Idios Logos in fiskalischen Fragen, die 
Epistrategen unter anderem in liturgischen Angelegenheiten und ab 120 den Archiereus 
in administrativen Belangen der Tempel. Gegenüber diesen Verwaltungsorganen wurden 
die Amtsträger in der Regel von ihren leitenden Gremien repräsentiert, namentlich von 
den Leitern der Phylen, den πρεσβύτεροι ἱερέων. 10 Zumeist gerieten die Kollegien mit den 
Ebenen der Dorf- und Gauverwaltung aneinander. Eskalierten diese Konflikte, lag das 
letzte Wort immer bei den Prokuratoren.

Im Wesentlichen lassen sich vier Ursachen für Auseinandersetzungen zwischen Tem-
pelkollegien und staatlichen Behörden unterscheiden: (1) Steuerbetrug, (2) Verstöße ge-
gen das Sakralrecht, (3) Streit um die Anerkennung von Privilegien sowie (4) Uneinigkeit 
bei der Vergabe hochrangiger Ämter. Diese vier Szenarien geben zugleich die Gliederung 
des vorliegenden Unterkapitels vor. Im weiteren Verlauf ist zu klären, in welchem Verhält-
nis sich die Tempelkollegien und die verschiedenen Ebenen der römischen Landesverwal-

	 9	 Aus Oberägypten sind sogenannte ‚Tempeleide‘ überliefert, die mehrheitlich aus ptolemäischer, 
zum Teil aber auch aus frührömischer Zeit datieren. Es handelt sich dabei um beeidete Aussagen im 
Rahmen von Gerichtsverhandlungen (selten auch Geschäftsabschlüssen), die auf Tempelbezirken 
stattfanden. Die religiösen Institutionen spielten in diesen Prozessen also zumindest als Kulisse eine 
Rolle. Meist waren die Texte auf Ostraka notiert und dienten somit wohl als Lesevorlage für einen 
mündlich geleisteten Eid. Ob es sich dabei um eine lokalspezifische Praktik handelte, ist unklar. Für 
das Fayum lassen sich jedenfalls keine Vergleichsfälle finden. Für einen Überblick über die Tem-
peleide der ptolemäischen und römischen Zeit cf. Naether und Schmidt-Gottschalk 2018; Lippert 
2012, 174–6.

10	 Zur Organisation der Tempelgremien in der Kaiserzeit am Beispiel des Soknopaiostempels cf. 
Schentuleit 2015, 178–83. Siehe auch Einleitung, Grundlagen I.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



209Reibungspunkte zwischen Tempelkollegien und Behörden

tung gegenüberstanden, das heißt, welche Akteure miteinander im Konflikt lagen, wer 
miteinander kooperierte und welche Sachverhalte jeweils Gegenstand der Verhandlung 
waren. Im Ergebnis soll daraus erschlossen werden, an welchen Punkten die Tempel und 
Kultfunktionäre gegebenenfalls systemimmanenten Konfliktherden ausgesetzt waren 
und mit welchen Argumenten und Strategien sie sich behaupteten.

4.1.1	 Das Verfahren bei Steuerbetrug

Die ägyptischen Tempelkollegien hatten die Gauverwaltung regelmäßig über ihren Be-
sitz- und Personalstand sowie über ihre Einnahmen und Ausgaben zu informieren, damit 
anhand dieser Angaben die Zahl der privilegierten ἱερεῖς kontrolliert und die Höhe der 
Steuerzahlungen bemessen werden konnte. 11 Trotz aller geforderter Akribie im Berichts-
wesen fanden manche Amtsträger Nischen und Schlupfwinkel, um sich insgeheim am 
Vermögen der Tempelkassen zu bereichern. Kamen solche Machenschaften ans Licht, 
zeigten sich die Behörden wenig kompromissbereit: Im Verdachtsfall nahmen die Gaube-
hörden eigene Ermittlungen auf und pfändeten Vermögenswerte verdächtiger Personen.

Ein solcher Fall ereignete sich zum Beispiel zur Regierungszeit des Antoninus Pius in 
Soknopaiu Nesos, wovon zwei Fragmente einer Gerichtsakte künden. 12 Demnach zeigte 
ein ἱερεύς namens Harpagathes mehrere seiner Amtskollegen an, sich illegal an den Vor-
räten des Soknopaiostempels bereichert und darüber hinaus ohne Konzession mit Öl 
gehandelt zu haben. In der Folge wurde ein Gerichtsprozess vor dem Epistrategen anbe-
raumt. Die Angeklagten, die die Anschuldigungen natürlich abstritten, erschienen nicht 
zu dem Termin. Zu ihren Ungunsten stellte sich derweil heraus, dass die Akten aus der 
δημοσία βιβλιοθήκη, auf die sie zu ihrer Entlastung verwiesen hatten, nicht auffindbar 
waren. Der Kläger Harpagathes erschien hingegen zum Prozesstermin und legte seine 
Beweise für die Schuld der Angeklagten dar. Daraufhin ordnete der Epistratege an, die 
aktuellen Vermögensverhältnisse des Soknopaiostempels mit einer älteren Inventarliste 
aus dem Gauarchiv abzugleichen. Wie sich allerdings herausstellte, war die Liste nicht 
mehr auffindbar. In Reaktion darauf sollte nunmehr der Besitzstand der beschuldigten 
ἱερεῖς einer Prüfung unterzogen werden; Details zu dieser Prüfung sind jedoch in einer 
fragmentarischen Passage des Papyrus verloren gegangen. Damit Harpagathes die Schuld 
der Angeklagten im Einzelnen nachweisen konnte, wurde ein weiterer Gerichtstermin 
anberaumt. Die Beschuldigten erschienen abermals nicht, diesmal vorgeblich aus Un-
kenntnis über den Termin. An dieser Stelle bricht die Dokumentation des Papyrus SB VI 
9066 ab. 13 Sollte P.Lond. II 359 (S. 150) mit der Akte in Verbindung stehen, dann behielt 

11	 Für einen Überblick über das Berichtswesen der Tempel an die Gauverwaltung cf. Kruse 2002, 
711–6.

12	 SB VI 9066 (S.N., 138–161) und P.Lond. II 359 (S. 150; S.N., Mitte 2. Jh.).
13	 Für eine ausführliche Schilderung der Ereignisse cf. Kruse 2002, 763–5; Metzger 1946.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



210 Kapitel 4: Konfliktsituationen 

ein Beamter, wohl der Prokurator des Idios Logos, die Einnahmen und Subventionen 
derjenigen, die nicht vor Gericht erscheinen waren, bis zur Klärung der Sachlage ein. 14

Bei allen von der Gauverwaltung unternommenen Schritten ist zu betonen, dass die 
Strafverfolgung auch im Interesse des Tempelkollegiums lag und nicht etwa gegen des-
sen Willen geschah: Beschuldigt wurden Amtsträger, die sich zuungunsten des Tempel-
schatzes bereichert hatten und deshalb von einem Kollegen aus ihren eigenen Reihen 
angezeigt wurden. Allem Anschein nach bezogen die staatlichen Behörden die lokalen 
Akteure jedoch nicht weiter in ihre Ermittlungen ein: Abgesehen von der Person des Klä-
gers wurden keine Einheimischen, weder die πρεσβύτεροι κώμης noch die πρεσβύτεροι 
ἱερέων, mit Aufklärungsmissionen beauftragt, wie es etwa im Falle von Verstößen gegen 
das Sakralrecht geschah (siehe dazu im Folgenden); im Gegenteil wollte man eine Inven-
tarliste aus einem staatlichen Archiv zu Vergleichszwecken heranziehen. Angesichts des 
fragmentarischen Erhaltungszustandes der Gerichtsakten muss freilich offenbleiben, 
ob die Amtsträger und Gremien des Tempels tatsächlich nicht weitergehend involviert 
wurden. In jedem Fall zeigt der geschilderte Fall, dass die Verantwortlichkeit für die Auf-
klärung von Steuerbetrug und Wirtschaftsvergehen bei den prokuratorischen Behörden 
lag und vonseiten der Tempel anscheinend nur wenig Möglichkeit zur Mitwirkung oder 
Mitsprache bestand.

4.1.2	 Nach Meinung der Experten: Verstöße gegen die kultbezogene Disziplin

Während ihrer Dienstzeit waren die Amtsträger der ägyptischen Kulte an Reinheitsvor-
schriften gebunden, zu denen das Kahlrasieren des Körpers ebenso gehörte wie die Ein-
haltung einer speziellen Diät und Kleiderordnung. Ob Verstöße gegen solche Vorschrif-
ten tempelintern geahndet wurden, geht aus den dokumentarischen griechischsprachigen 
Quellen nicht hervor. Zwar benennen normative Texte wie der Florentiner Papyrus PSI 
inv. D 102 sakralrechtliche Strafen, 15 doch inwiefern diese zur Umsetzung kamen, ist un-
klar. Daher lassen sich hier keine Aussagen zu tempelinternen, sondern nur zu staatlichen 
Ahndungsverfahren treffen.

Von staatlicher Seite aus wachte in römischer Zeit der Prokurator des Idios Logos, ab 
120 außerdem der Archiereus über die Ahndung von Verstößen gegen das Sakralrecht. 
Ein entsprechender Bußgeldkatalog mit Präzedenzfällen ist im Gnomon des Idios Logos 
verzeichnet, laut Paragraph 75 musste beispielsweise ein ἱερεύς, der die Gottesdienste im 
Stich ließ, 200 Drachmen zahlen; auch das Tragen wollener Kleidung wurde mit einer 
Strafe von 200 Drachmen belegt. Ein ἱερεύς, der wollene Kleidung und zudem langes 
Haar trug, wurde nach Paragraph 76 sogar zu einer Strafe von 1000 Drachmen verur-

14	 Laut Whitehorne 1979, 146–8 stammen beide Papyri von der Hand desselben Schreibers und even-
tuell sogar von derselben Rolle.

15	 PSI inv. D 102 (Tebt., 2. Jh.), für einen Vorbericht zum Inhalt des Textes, den Fabian Wespi zur 
Publikation vorbereitet, cf. Wespi 2016, 183.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



211Reibungspunkte zwischen Tempelkollegien und Behörden

teilt. 16 Dem Prokurator kamen solche Verstöße in der Regel durch Anzeigen aus der Lo-
kalbevölkerung zur Kenntnis. Seit dem späten zweiten Jahrhundert fertigten die Dorf-
behörden offenbar zusätzlich reguläre Disziplinarberichte an. Vor diesem Hintergrund 
tendieren manche Studien dazu, die römische Überwachung der Tempel als ‚scharf‘ oder 
‚streng‘ zu charakterisieren. Bisweilen sieht man in der Disziplinarkontrolle sogar eine 
machtpolitische Maßnahme, um die ägyptischen Tempelkollegien am Gängelband zu 
halten. Bei einer genaueren Betrachtung der behördlichen Kontrollmechanismen kann 
jedoch kaum von einer ‚strengen‘ staatlichen Aufsicht gesprochen werden, wie im Folgen-
den zu zeigen ist.

Zunächst sei eine Bemerkung zur quantitativen Quellenlage vorausgestellt: Insgesamt 
sind nur sehr wenige Zeugnisse für sakralrechtliche Verfahren gegen einzelne Amtsträger 
oder Kollegien überliefert. Wie allerdings schon bei der Untersuchung der öffentlichen 
Opferhandlungen in Kapitel 2.1.3.1 zu sehen war, sind Quittungen und Bescheinigun-
gen für Kalbopfer, die jährlich wohl zu Tausenden in ganz Ägypten ausgestellt wurden, 
ebenfalls nur in geringer Zahl überliefert. Auch im Falle der Belege zu sakralrechtlichen 
Verfahren ist anzunehmen, dass der Großteil der Zeugnisse in die Archive der zuständi-
gen Prokuratoren in Alexandria gelangt ist und dort für die weitere Überlieferung verlo-
renging. Ein quantitatives Argument ist in der Frage nach einer ‚strengen‘ Überwachung 
also nicht maßgeblich, bedeutender ist eine inhaltliche Betrachtung der Quellen.

Kam ein Verstoß gegen das Sakralrecht zur Anzeige, dann mussten die Anschuldigun-
gen überprüft werden. Aufschlussreich ist in diesem Zusammenhang der Auszug aus ei-
ner eidesstattlichen Erklärung der fünf πρεσβύτεροι ἱερέων des Soknopaiostempels. Dem-
nach hatte ein Petent im Jahr 159/160 dem Prokurator des Idios Logos angezeigt, dass ein 
ἱερεύς aus Soknopaiu Nesos während seiner Dienstzeit wollene Kleidung und langes Haar 
getragen habe. Die Überprüfung der Beschwerde hatte der Prokurator im Anschluss an 
die Gaubehörden deligiert, die wiederum von dem Tempelkollegium eine Stellungnah-
me einforderten. Darauf bezugnehmend, legten die πρεσβύτεροι ἱερέων eine Erklärung 
vor. Der Papyrus bricht jedoch schon bald nach der Einleitung ab, die die oben genannte 
Vorgeschichte schildert. Die Stellungnahme des Kollegiums selbst ist dagegen verloren.

ἀ[ν]τίγρ(αφον). Ἱέρακι στρ(ατηγῷ) καὶ Τειμαγένῃ βασιλ(ικῷ) γρ(αμματεῖ)
Ἀρσι(νοΐτου) Ἡρακλείδο(υ) μερίδος,
παρὰ Πακύσεως Σαταβοῦτος καὶ Πανούπιος Τεσε-
νούφιος καὶ Πανεφρέμμεως Στοτοήτιος καὶ Πα-
κύσεως Πακύσεως καὶ Στοτοήτιος Στοτοήτιος τῶν ε
πρεσβυτέρων ἱερέων πενταφυλίας θεοῦ Σοκνο-
[π]αίου τοῦ ἐνεστῶτος κγ (ἔτους). πρὸς τὸ μεταδοθὲν
εἰς ἐξέτασιν εἶδος τῆς τοῦ ἰδίου λόγου ἐπιτροπῆς
γ τόμου κολλή(ματος) γ, διʼ οὗ δηλοῦται περὶ Πανε-
φρέμμεως Ὥρου συνιερέως ἡμῶν εἰσαγγε-

16	 Gnomon des Idios Logos, Paragraphen 75 und 76 (BGU V 1210, Kol. 8, Z. 186–8; Thead., nach 149).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



212 Kapitel 4: Konfliktsituationen 

λέντος ὑ[π]ὸ Πάσειτος Νείλου ὡς κομῶντος
[κ]αὶ χρω[μ]ένου ἐρεαῖς ἐσθήσεσι, ἐπιζητοῦσι
ὑμ[ῖ]ν, εἰ [οὕ]τως ἔχει, προσφωνοῦμεν ὀμνύ-
οντ[ες τ]ὴν Αὐτοκράτορος Καίσαρος Τίτου Αἰλίου
[Ἀδριανοῦ Ἀντων]είνου Σεβαστοῦ Εὐσεβοῦς τύχην
-- -- -- -- -- -- -- -- -- --  17

„Abschrift. An den Strategen Hierax und den Königlichen Schreiber Teimagenes 
der Herakleidu Meris des Arsinoites, von Pakysis, Sohn des Satabus, und Pakysis, 
Sohn des Tesenuphis, und Panephremmis, Sohn des Stotoetis, und Pakysis, Sohn 
des Pakysis, und Stotoetis, Sohn des Stotoetis, den 5 πρεσβύτεροι ἱερέων der fünf 
Phylen des Gottes Soknopaios im gegenwärtigen 23. Jahr.
In Bezug auf die (uns) zur Prüfung vorgelegte Akte aus dem Ressort des Idios Lo-
gos, 3. Rolle, 3. Blatt, durch die berichtet wird, dass Pasis, Sohn des Neilos, eine 
Klage gegen Panephremmis, Sohn des Horos, unseren συνιερεύς, vorbringt, weil 
er das Kopfhaar unrasiert trage und wollene Kleider gebrauche: Für die, die Nach-
forschungen darüber anstellen, ob es sich so verhält, geben wir die Erklärung ab 
und schwören einen Eid auf das Glück des Kaisers Caesar Titus Aelius Hadrianus 
Antoninus Augustus Pius …“

Obwohl nur fragmentarisch erhalten, zeichnet der Text ein Bild davon, wie die Ermittlun-
gen zu Disziplinarverstößen vonstattengingen: Erhob jemand Anzeige wegen eines Ver-
stoßes gegen sakralrechtliche Bestimmungen, forderten die staatlichen Behörden einen 
Bericht von den leitenden Amtsträgern des betreffenden Tempels ein. Die πρεσβύτεροι 
ἱερέων besaßen somit aber nicht nur die Möglichkeit, die Anzeige von Verstößen zu be-
stätigen, sondern sie konnten Beschuldigte decken oder sogar Unschuldige verleumden, 
denn solange keine unabhängigen Ermittler eingesetzt wurden, trat stets nur ein solches 
Ergebnis zutage, das den Konsens der Tempelleitung widerspiegelte. 18 Inwiefern Stel-
lungnahmen der πρεσβύτεροι ἱερέων im weiteren Verfahren Berücksichtigung fanden, 
bleibt zwar offen. Man sollte aber meinen, dass beide Seiten, sowohl die leitenden Gre-
mien der Tempel als auch die Gaubehörden, Vorteile aus einer Kooperation schöpften, 
denn die leitenden πρεσβύτεροι ἱερέων wurden als Autoritäten in kultrelevanten Fragen 
bestätigt, zumal sie durch schützende Aussagen zugunsten der Tempeldiener ihre politi-
sche Position innerhalb der Kollegien stärken konnten. Indessen blieb den Gaubehörden 
der Einsatz eigener Kontrolleure in den Tempeln erspart und im Falle einer Verurteilung 
flossen bestenfalls Bußgelder an die Amtskasse des Idios Logos. Gewissermaßen stellten 

17	 BGU I 16 (S.N., 159/160).
18	 So vermerkte der Kultfunktionär Phatres aus Narmuthis in einer Notiz, dass sich sein Bruder und 

sein Widersacher Pachrates gegenseitig beschuldigten, nicht an Prozessionen teilgenommen zu ha-
ben. Ein ἱερεύς hätte für dieses Vergehen eine Strafe von 200 Drachmen zahlen müssen, siehe oben. 
Siehe zu den Memoranda des Phatres Kapitel 4.3.3, die hier genannte Szene ist notiert auf O.Narm.
Dem. III 158 (Narm., nach 196).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



213Reibungspunkte zwischen Tempelkollegien und Behörden

sich die staatlichen Behörden damit sogar in den Dienst der ägyptischen Kultfunktionä-
re, denn sie gewährleisteten die Durchsetzung von Strafen nur nach Billigung durch die 
leitenden Gremien.

Nur nebenbei bemerkt, blieben die römischen Herrscher damit ihrer Strategie treu, 
Verwaltungs- und Kontrollaufgaben an einheimische Akteure zu übertragen. So verliefen 
auch die Verfahren für die Registratur zu den gymnasialen und metropolitischen Status-
klassen dergestalt, dass die römische Zentralverwaltung zunächst den Beamten der Gau-
hauptstädte und den Leitern der Gymnasien vor Ort die Prüfung des geburtsrechtlichen 
Status ihrer Einwohner und Mitglieder überließ. 19 In gleicher Weise oblag die ab hadri-
anischer Zeit durchgeführte Prüfung der jugendlichen Anwärter auf den Tempeldienst 
in erster Instanz den πρεσβύτεροι ἱερέων. Erst nach deren Votum wurden die als geeignet 
und als zugangsberechtigt befundenen Kandidaten dem Archiereus vorgeführt, um von 
selbigem nach einer abermaligen Inspektion die Erlaubnis zur Beschneidung zu erhalten. 
Grundsätzlich ist die Kontrolle der kultbezogenen Disziplin also weder als außerordent-
lich ‚streng‘ zu werten noch als politisches Machtinstrument zur Schwächung der Tempel 
zu beschreiben, sondern als Kooperation zum beiderseitigen Vorteil zu verstehen, die sich 
in die übliche römische Herrschaftspraxis auch gegenüber anderen Statusgruppen fügte.

Wie eingangs erwähnt, fertigten die Dorfschreiber in späterer Zeit Disziplinarberichte 
über die Tempelkollegien an. Insgesamt sind sechs solcher Berichte aus der Zeit von 196 
bis 239 überliefert, wobei drei Berichte aus Siedlungen des Lykopolites stammen, zwei 
Berichte aus dem Arsinoites und ein Bericht aus einem Ort im Oxyrhynchites. 20 Da die 
Belege über mehrere Jahrzehnte aus drei verschiedenen Gauen vorliegen, dürfte es sich 
um ein auf prokuratorischer Ebene angeordnetes, landesweit geltendes Verfahren han-
deln. Unklar ist allerdings, wann eine solche Berichtspflicht eingeführt wurde und für 
wie lange man sie fortführte. Das Formular der einzelnen Berichte unterscheidet sich nur 
in Details. Gemeinsam ist allen Texten, dass die Dorfbehörden (im Arsinoites und Oxy-
rhynchites die Dorfschreiber, im Lykopolites die πρεσβύτεροι κώμης, die vertretungswei-
se das Amt des Dorfschreibers versahen) den Gaubehörden regelmäßig (im frühesten Be-
leg vierteljährlich, in späteren Belegen monatlich) einen Bericht erstatteten, ob etwas zu 
melden sei, das die Ressorts des Prokurators des Idios Logos oder des Archiereus betrifft. 
Bemerkenswert ist, dass die vorliegenden Texte stets ‚keine besonderen Vorkommnisse‘ 
vermelden. Solche Negativmeldungen wurden wohl nicht nach Alexandria weitergelei-
tet, sondern in den Gauhauptstädten archiviert und blieben somit der Überlieferung 
erhalten. 21

19	 Zur erstinstanzlichen Prüfung der Statuszugehörigkeit in den Gauhauptstädten cf. Jördens 1999, 
165 mit Anm. 118 für Hinweise auf weiterführende Literatur. Zur Kontrolle und Organisation der 
gymnasialen und metropolitischen Statusgruppen cf. Broux 2013a. Zum Bestreben der Römer, die 
Landesverwaltung möglichst schlank und den eigenen Verwaltungsaufwand möglichst gering zu 
halten, cf. ferner Jördens 2013, 69–71.

20	 P.Rainer.Cent. 65–67 (alle Lykopolites, 24. Juli 234); P.Lond. III 1219 (S. 123; Ars., 29. Aug. 196); 
P.Oxy. XLV 3263 (Apollonos Polis, 29. Aug. 215); P.Oxy. XLIII 3133 (Oxyrhynchos, 25. Jan. 239).

21	 Für eine ausführliche Diskussion einzelner Verfahrensfragen cf. Kruse 2002, 754–9.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



214 Kapitel 4: Konfliktsituationen 

Auf den ersten Blick könnte man meinen, dass diese Berichte eine Verschärfung der 
Kontrolle der Tempel darstellten. Zunächst bleibt aber zu fragen, ob die Meldungen 
tatsächlich auf eine genauere Überwachung der Tempel abzielten. Die Belege aus dem 
Arsinoites und dem Oxyrhynchites lassen in dieser Hinsicht Zweifel aufkommen: Die 
beiden Berichte aus dem Arsinoites vermerkten nur generell, dass keine Vorkommnisse 
zu melden seien, die die Ressorts des Prokurators des Idios Logos oder des Archiereus 
betrafen. Der Zuständigkeitsbereich des Prokurators des Idios Logos umfasste ein wei-
tes Spektrum Ehe-, Erb-, Status- und Steuerrechtlicher Fragen, darunter auch die fiska-
lischen Aspekte der Tempelverwaltung; der Archiereus wiederum war primär mit den 
administrativen Fragen des Tempelwesens befasst. Die Meldungen der Dorfschreiber 
umfassten also auch, aber nicht ausschließlich den Bereich der Tempel. Der Bericht aus 
dem Oxyrhynchites teilte sogar noch allgemeiner mit, dass keine Anzeigen vorliegen, die 
„den Dioiketes, den Idios Logos oder auch die anderen Prokuratoren betreffen“. 22 Eine 
zielgerichtete Überwachung der Tempel lässt sich hieraus nicht ablesen.

Nur in den drei Meldungen aus den Dörfern des Lykopolites, die alle an demselben 
Tag verfasst wurden, ist ausdrücklich von der Disziplin der ägyptischen Tempeldiener 
die Rede:

[Αὐρηλ(ίῳ)] Ἀ̣πολλων̣ί̣ῳ βασ̣ιλικῷ̣ γραμμ̣α̣τ̣ε̣[ῖ]
[Λυ]κ̣οπ̣ο̣ λ ̣ί̣τ̣ου
[παρὰ Αὐρη]λ̣(ίου) Ἡρακ̣λ̣ε̣ ίδου Παφίβιος̣ καὶ μ(ετό)χ(ων) [πρεσβ(υτέρων)]
[διαδ(εχομένων) τὴν κ]ω̣μογρ(αμματείαν) Θηβαικῆς καὶ τῶ̣ν π[ε-]
[ρὶ αὐ]τὴν τόπων· δη̣̣λοῦ̣μεν μηδὲν ε̣ ὑ̣ ρ̣ ῖ̣ ν (l. εὑρεῖν)
[ἀνῆκ]ο̣ν̣ σημᾶν̣α̣ι π̣α̣ ρ̣ ὰ̣ τῇ τοῦ ἰδ̣ίου λόγου κ̣αὶ
[ἀρχ]ι̣ερέως ἐπιτροπ̣(ῇ) το̣ῦ ὄντος μηνὸς τοῦ
[ἐν]ε̣στῶτος ιγ (ἔτους), μηδ̣έ̣ να δὲ τῶν ἱερέω̣ν̣
[ἢ] ἱερωμένων ἐ̣ ν̣κ ̣α̣τ̣α̣λ ̣ε̣λοιπέναι τὰς
[θρ]ησκείας.
(ἔτους) ιγ̣ Αὐτοκράτορος Καίσαρος Μ̣ά̣ ρ̣ κου Αὐρ̣η̣[λίου]
[Σεουήρου] Ἀ̣ λεξάνδ̣ρο̣υ Εὐσεβοῦς̣ [Εὐτυχ]ο̣ ῦ̣ ς ̣
[Σεβαστοῦ μηνὸς] Ἐ̣ πε̣ ὶφ λ. (Hand 2) Α̣ὐρήλ(ιος) Ἡρα[κλείδης πρεσβ(ύτερος)]
[δ]ι̣[αδ]ε̣χ ̣(όμενος) κ̣ωμογρ(αμματείαν) ἐπιδέδωκα. διʼ ἐμ̣[οῦ -ca.?- ]
[ἐγ]ρ̣(άφη). 23

„An Aurelios Apollonios, Königlichen Schreiber des Lykopolites, von Aurelios 
Herakleides, Sohn des Paphibis, und den mit amtierenden πρεσβύτεροι, die die Ko-
mogrammatie von Thebaïke und den umliegenden Orten vertretend führen.
Wir melden, im laufenden Monat des gegenwärtigen 13. Jahres nichts entdeckt zu 
haben, was bei dem Prokurator des Idios Logos und dem Archiereus anzuzeigen 

22	 P.Oxy. XLIII 3133, Z. 5–10 (Oxyrhynchos, 25. Jan. 239): δηλῶ [μ]ηδὲν ἔχειν σημᾶναι ἀν̣ῆκον ανικ̣ ̣ ̣μ̣ε̣  
̣ ̣ τῇ διοικήσει καὶ ἰδίου (l. ἰδίῳ) λόγου (l. λόγῳ) ἢ καὶ ταῖς ἄλλ̣α̣ ι̣ ς ̣ ἐπιτρο(παῖς) κτλ.

23	 P.Rainer.Cent. 65 (Lykopolites, 24. Juli 234).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



215Reibungspunkte zwischen Tempelkollegien und Behörden

ist. Keiner der ἱερεῖς oder der sonstigen Amtsträger der Tempel 24 hat die kultischen 
Handlungen im Stich gelassen.
Im 13. Jahr des Kaisers Caesar Marcus Aurelius Severus Alexander Pius Felix Au-
gustus, im Monat Epeiph, am 30. (Hand 2) Ich, Aurelios, Sohn des Herakleides, 
πρεσβύτερος, der das Amt des Dorfschreibers vertretend führt, habe eingereicht. 
Durch mich … wurde geschrieben.“

Doch auch die in diesen drei Schreiben erwähnte Formulierung muss nicht zwangsweise 
auf eine systematische Verschärfung der Kontrolle der Tempel hindeuten: Offen bleibt 
beispielsweise, ob diese Formulierung nur im Lykopolites verwendet wurde oder ob auch 
andere Dorfschreiber in dieser Zeit ausdrücklich auf die Disziplin der Kultfunktionäre 
achteten. In dem oben zitierten Bericht aus dem Oxyrhynchites, der vier Jahre nach den 
Meldungen aus dem Lykopolites verfasst wurde, ist schließlich nicht einmal mehr von 
dem Archiereus ausdrücklich die Rede. Zudem könnte der Hinweis auf die Disziplin der 
Tempeldiener mit einem aktuellen lokalen Konflikt zwischen Tempelkollegien und Gau-
verwaltung im Lykopolites in Verbindung gestanden haben und deshalb in diesem einen 
Monat von den Dorfbehörden erwähnt worden sein: Wie Kapitel 4.1.3.1 zeigen wird, leg-
ten die Tempelkollegien selbst großen Wert darauf, ihr Pflichtbewusstsein bezüglich der 
Gottesdienste insbesondere dann zu betonen, wenn sie Privilegien gegenüber der Landes-
verwaltung einforderten.

Lässt schon das Formular der Berichte Zweifel an einer gezielten Verschärfung der 
Kontrolle der Tempel aufkommen, so erhärtet sich dieser Eindruck bei der Diskussion der 
Frage, was bei tatsächlich angezeigten Verstößen passiert wäre. Möglicherweise reagierten 
die ἱερεῖς des Soknobraisistempels von Bakchias im Jahr 204 auf einen solchen Bericht: 
In einem fragmentarisch erhaltenes Schreiben teilten sie dem Königlichen Schreiber mit, 
dass sie entgegen anderslautender Vorwürfe ihren kultrelevanten Pflichten durchaus 
nachkamen. 25 Es ist kaum vorstellbar, dass in diesen Fällen ein anderes Untersuchungs-
verfahren durchgeführt wurde als im Falle individueller Anzeigen wie sie oben mit BGU 
I 16 zu sehen waren: Die leitenden Tempelgremien bezogen Stellung zu den Vorwürfen 
und konnten die erhobenen Vorwürfe bestätigen oder bestreiten. Und wer kannte die 
kultspezifischen Regularien oder auch die Aktivitäten der eigenen Amtskollegen besser 
als die πρεσβύτεροι ἱερέων? Darüber hinaus ist zu bemerken, dass die ἱερεῖς von Bakchi-
as in den 170er Jahren in einen langwierigen Konflikt mit den Dorfbehörden über die 
Befreiung von Liturgien verstrickt waren und das hier erwähnte Schreiben auch in Zu-
sammenhang mit einem Wiederaufflammen dieses Konflikts stehen konnte. 26 Jedenfalls 
zeichnet sich hier nicht ab, dass die Beamten auf Dorfebene mit Einführung des Berichts-
wesens besondere Vollstreckungsrechte gegen die Tempel erhalten hätten und den Kult-

24	 Zur Akzentuierung und möglichen Übersetzungen des Wortes ἱερωμενοι cf. P.Rainer.Cent. 65, Z. 
9, Komm. und Kruse 2002, 755 mit Anm. 2127.

25	 P.Bacch. 25 (Bakch., Sept./Okt. 204). In diesem Zusammenhang sah das Fragment schon Kruse 
2002, 759.

26	 Siehe Kapitel 4.1.3.2.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



216 Kapitel 4: Konfliktsituationen 

funktionären ohne Prozess willkürlich Strafen auferlegen konnten. Vielmehr sind die 
sechs vorliegenden Texte im größeren Kontext eines bereits bestehenden, umfangreichen 
monatlichen Berichtswesens zu verstehen, das zwischen Dorfbehörden und Gauverwal-
tung bestand. 27 Die regelmäßigen Berichte sind daher eher als Instrumente zur Verbesse-
rung der Kommunikation zwischen dörflicher und prokuratorischer Ebene zu verstehen, 
wobei die Gauverwaltung zunächst Relevantes von Irrelevantem trennen sollte.

4.1.3	 Verhandlungssache: Entlastungen von Liturgien und Steuern

Grundsätzlich profitierte die ägyptische Landbevölkerung nicht von Privilegien, ver-
schiedene Statusgruppen waren jedoch durch Sonderregelungen bevorteilt, speziell hin-
sichtlich der Kopfsteuer. So mussten beispielsweise die Bewohner der Gauhauptstädte 
und die in den Gymnasien registrierten Griechen der χώρα nur einen reduzierten Kopf-
steuersatz zahlen. Die ἱερεῖς der ägyptischen Kulte, oder zumindest einige von ihnen, wa-
ren sogar ganz von der Kopfsteuer befreit. 28 Bei näherer Betrachtung der Papyri aus den 
fayumischen Tempeln zeigt sich allerdings, dass offenbar mehrere Vorrechte und Befrei-
ungen individuell zwischen Tempeln und Landesverwaltung verhandelt wurden: Wie im 
Folgenden zu sehen sein wird, zahlten 140 ἱερεῖς des Soknopaiostempels im späten zwei-
ten Jahrhundert die Kopfsteuer, um im Gegenzug nicht zu Liturgien herangezogen zu 
werden. Die übrigen 20 ἱερεῖς des Tempels zahlten hingegen weder die Kopfsteuer noch 
waren sie zu Zwangsdiensten verpflichtet. In Bakchias verhandelten die ἱερεῖς der dorti-
gen Tempel zur gleichen Zeit mit den Lokalbehörden über eine begrenzte oder generelle 
Befreiung von der fünftägigen Dammfron (πενθήμερος). Die Amtsträger des Soknebty-
nistempels hatten sich indes das Vorrecht erstritten, ehemals als Tempelbesitz deklarierte 
Ländereien erblich pachten zu dürfen, anstatt sie der Landesverwaltung zugunsten ei-
ner Subventionszahlung (σύνταξις) zu überlassen. Angesichts des besonders fruchtbaren 
Ackerlandes in der Region um Tebtynis, das sogar zwei Ernten im Jahr zuließ, 29 verwun-
dert diese Entscheidung kaum. Die Amtsträger des Soknopaiostempels tauschten hin-
gegen Tempelland gegen staatliche Subventionen ein; angesichts ihrer Lage am Rande 
der Wüste, abseits fruchtbarer Felder, fiel ihnen die Einwilligung hierzu vielleicht nicht 
schwer. Aus diesen Beispielen wird ersichtlich, dass wohl jeder Tempel im Laufe der Zeit 
spezifische Vorrechte mit den zuständigen Lokalbehörden ausgehandelt hatte. Zu Fragen 
ist vor diesem Hintergrund einerseits, mit welchen Begründungen und unter welchen 
Verfahrenswegen die Kollegien diese Privilegien erstritten und andererseits, wie sie diese 
Ansprüche in späterer Zeit verteidigten.

27	 Zu dem Umfang der regelmäßigen administrativen Berichte in Steuerangelegenheiten und zur Rol-
le der Königlichen Schreiber in diesem System cf. Kruse 2002, 624–7.

28	 Zur Reform des seit ptolemäischer Zeit bestehenden Kopfsteuersystems unter Augustus sowie zur 
Frage der Befreiung einzelner Statusgruppen cf. Monson 2014.

29	 Zur Bodenqualität in der Region um Tebtynis siehe Einleitung, Grundlagen II, Tebtynis.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



217Reibungspunkte zwischen Tempelkollegien und Behörden

4.1.3.1	 Eine Gefahr für den Kultbetrieb? Ein gutes Argument!

In der jüngeren Forschung zeichnet sich das Bild ab, dass die Eroberung Ägyptens durch 
Octavian keineswegs einen epochalen Bruch in der Verwaltungspraxis des Landes dar-
stellte, sondern die Römer viele Verfahrenswege von den Ptolemäern übernahmen, wei-
terführten und optimierten. 30 Vor diesem Hintergrund ist beispielsweise das Edikt des 
Präfekten C. Turranius Gracilis zu sehen, wonach sich alle Amtsträger der Tempel ei-
ner Registratur unterziehen sollten, weil auch „Ungeeignete“ (μὴ ἱκανοί) Anspruch auf 
priesterliche Privilegien erhoben hätten. Mit diesem Schritt sollte die Zahl der kopfsteu-
erbefreiten ἱερεῖς in den ägyptischen Tempeln systematisch erfasst werden. 31 Die Tempel-
kollegien ersuchten die Römer ihrerseits um verschiedene Entlastungen oder Sonderrege-
lungen, um lokalspezifischen Gegebenheiten Rechnung zu tragen.

In ihrer Argumentation beriefen sich die Tempelkollegien stets darauf, dass der regu-
läre Kultbetrieb gefährdet werde, wenn ihnen nicht bestimmte Privilegien zuteilwerden. 
So wandten sich die ἱερεῖς des Soknopaiostempels um 7–5 v.Chr. mit einer Eingabe an den 
Präfekten C. Turranius Gracilis. Welche Entlastungen sie genau forderten, ist in einer 
Textlücke verloren, und auch der Ausgang dieser Verhandlungen ist unbekannt. Aller-
dings begannen sie ihr Schreiben mit der Bitte, angesichts hoher Kosten für die Kult-
pflege und öffentliche Prozessionen sowie aufgrund der prekären Wasserversorgung von 
neuen Belastungen verschont zu werden. 32 Obwohl der Text nur fragmentarisch erhalten 
ist, lässt sich aus den Schilderungen des Kollegiums im Umkehrschluss Folgendes entneh-
men: Käme der Präfekt ihrer Bitte um Entlastung nicht nach, hätten die Amtsträger wohl 
die Kulthandlungen nicht mehr ausführen können.

Expliziter ist die Argumentationsstrategie in einem anderen Fall überliefert: Wie ein-
gangs erwähnt, verzichteten die Amtsträger des Soknebtynistempels auf eine staatliche 
Subventionszahlung (σύνταξις) als Entschädigung für die Umwandlung ehemals tempel-
eigenen Landes in Staatsland. Stattdessen handelten sie mit dem Präfekten P. Petronius 
(24–22 v.Chr.) aus, dass ihre Nachkommen ein erbliches Vorrecht auf die Pacht von 500¼ 
Aruren des ehemaligen Tempellandes erhielten, um es selbst bewirtschaften zu können. 
In den 70er Jahren des ersten Jahrhunderts gerieten die Erben dieser Kultfunktionäre 
jedoch mit dem örtlichen Dorfschreiber in Streit über die Besteuerung der Ländereien: 
Der κωμογραμματεύς wollte nun eine zusätzliche Gebühr von 200 Artaben Gerste auf die 
fraglichen Flurstücke erheben oder ihnen das Land andernfalls entziehen. Die ἱερεῖς des 
Tempels wehrten sich dagegen: Überliefert ist die Auseinandersetzung in einer Petition 
aus dem Jahr 71/72, die an den Präfekten adressiert war (zu dieser Zeit amtierte L. Pedu-
caeus Colonus). Aus dem Text ist zu erfahren, dass sich die ἱερεῖς schon in einer früheren 
Bittschrift an denselben Präfekten gewandt hatten und dieser zu ihren Gunsten geurteilt 
habe. Da der Dorfschreiber in Reaktion darauf neue Argumente zu seiner Rechtferti-

30	 Einschlägig sind in dieser Hinsicht unter anderem Monson 2012; Monson 2014.
31	 BGU IV 1199 (Busiris, 4. Juni 4 v.Chr.), cf. Jördens 2009, 339 mit Anm. 38 für eine Diskussion mit 

Text und Übersetzung.
32	 CPR VII 1 (S.N., 7–4 v.Chr.).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



218 Kapitel 4: Konfliktsituationen 

gung vorbrachte, formulierten die ἱερεῖς das vorliegende Schreiben. Nach der Schilderung 
des bisherigen Prozessverlaufs formulierten sie im Schlussteil der Petition die Bitte, ihren 
erbrechtlichen Besitzanspruch auf die Ländereien zu bekräftigen. Die Bestätigung ihres 
Privilegs sollte dazu dienen, dass sie weiterhin dem Dienst an den Göttern nachgehen 
können:

διὸ ἀξιοῦμέν σε
[βεβαιῶσαι ἡμῖν τὴν γὴν τὴν ἀντὶ συ]ντάξεως ἡμεῖν (l. ἡμῖν) ἐκ διαδοχῆς <τῶν> 
γονέων τετηρημένην
[- ca.18 - ἐκ πολλοῦ χρό]ν̣ου αὐτουργούντων ἡμῶν σὺν γυναιξὶ καὶ τέκνοις
[ὅπως δυνώμεθα - ca.17 -]η̣ναι ἐκτελοῦντες τὰς τῶν θεῶν λειτουργίας καὶ ὑπηρεσίας
[ὥστε μηδένα - ca.16 - τῶ]ν ἱερατικῶν ἐδαφῶν ἀντιποιεῖσθαι, ἵνʼ ὦμεν εὐεργετημένοι.
διευτύχει. 33

„Deshalb bitten wir Dich, uns (den Besitzanspruch auf) das Land zu bestätigen, 
das uns anstelle der σύνταξις aus Erbfolge von den Eltern gewahrt ist, … wir seit 
langer Zeit selbst mit unseren Frauen und Kindern bewirtschaften, so wie wir es 
vermögen … damit wir die Pflege und Dienste an den Göttern vollbringen, auf 
dass niemand … der Felder des Tempels streitig zu machen, damit wir die Wohltat 
genießen. Lebe wohl!“

Mit einer ähnlichen Wortwahl wie das Tempelkollegium aus Tebtynis wandten sich auch 
die ἱερεῖς der Tempel von Bakchias im Jahr 217/218 an staatliche Behörden (der genaue Ad-
ressat wird aus dem Fragment nicht ersichtlich). In der Petition, von der nur ein Fragment 
erhalten ist, monierten sie, dass ihnen Gewalt angetan worden sei und sie den Dienst an 
den Göttern deshalb nicht ungestört verrichten können. Der genaue Hintergrund des 
hier geschilderten Konflikts bleibt im Dunklen. Da die ἱερεῖς von Bakchias schon seit den 
170er Jahren mit den Dorfbehörden um Privilegien bezüglich der fünftägigen Dammfron 
(πενθήμερος) stritten, 34 könnte hier ein ähnlicher Konflikt zugrunde liegen.

κινδυνεύσα̣ν̣[τ]ε̣ς ὑπὸ τῆς
ἐκείνων̣ β̣ί̣ας ἀξιοῦμεν
διὰ ἱερίᾶς σου̣ ὑπογραφῆς κε-
λευσθῆναι αὐ̣τοὺς ἀποστῆναι
τῆς πρὸς ὑ[μ]ᾶ̣ς ̣ (l. ἡμᾶς) ἐ̣π̣ε̣ λεύσεως,
ἱν’ ἐν τοῖς ἱ̣ε̣ [ρο]ῖ̣ς ̣ ἐ̣νμένον-
τες (l. ἐμμένον|τες) τὰς ἐ̣θί̣ μ̣[ους θ]υ̣ σ̣ί̣ ας δυνηθῶ
μεν ἐπιτελεῖν δ̣ιευτύχι (l. διευτύχει). 35

33	 P.Tebt. II 302, Z. 27–31 (Tebt., 71/72). Für eine Neuedition des Textes cf. Messerer 2020, 269–79.
34	 Siehe dazu im nächsten Kapitel 4.1.3.2.
35	 P.CtYBR inv. 905 QUA (Bakch., 217/218), publiziert in Benaissa 2016, 214–6.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



219Reibungspunkte zwischen Tempelkollegien und Behörden

„In Gefahr geraten durch die Gewalt von ihrer Seite, bitten wir, dass Deine heili-
ge Anordnung ihnen befielt, von den tätlichen Angriffen gegen uns abzulassen, 
sodass wir in den Tempeln bleiben und ich(!) in der Lage bin, die üblichen Opfer-
handlungen auszuführen. Lebe wohl.“

So wie in Soknopaiu Nesos, Tebtynis und Bakchias findet sich die Argumentation, dass 
steuerliche und liturgische Belastungen den regulären Kultbetrieb gefährden würden, 
recht häufig in Bittschriften von Tempelkollegien. 36 Da das Argument über mehr als ein 
Jahrhundert an mehreren Orten im Fayum und darüber hinaus dasselbe blieb, hatte es 
sich wohl schon in der Vergangenheit für die Tempel als wirkungsvoll erwiesen.

Warum aber skizzierten die Tempeldiener überhaupt das Bild von einer Gefährdung 
des Dienstes an den Göttern, wenn sie um steuerliche Erleichterungen oder sonstige Vor-
rechte baten? Aus rein wirtschaftlicher Sicht hätte das Argument genügt, dass sie unter 
gegenwärtigen Bedingungen nicht mehr in der Lage gewesen wären, Geld und Naturalien 
pünktlich und vollumfänglich an die Staatskasse zu liefern. Stattdessen betonten sie, dass 
sie bei Fortbestand der aktuellen Situation nicht mehr in der Lage wären, den Göttern 
angemessen zu dienen. Ihre Argumentation basierte demnach auf der Annahme, dass die 
Präfekten prinzipiell an einem Fortbestand der ägyptischen Kulthandlungen interessiert 
waren. Einerseits war dies wohl Ausdruck ihres eigenen Statusbewusstseins als privilegier-
te gesellschaftliche Gruppe. Andererseits könnten die ἱερεῖς mit ihren Schilderungen beab-
sichtigt haben, an die Frömmigkeit (pietas oder εὐσέβεια) der Prokuratoren zu appellieren, 
immerhin war die pietas ein Ideal der römischen Kultur. 37 

Man könnte nun einwerfen, dass die Artikulation des eigenen Pflichtbewusstseins oder 
die Warnung vor einer möglichen Gefährdung des Kultbetriebes durch Lasten und Pflich-
ten eine bloße Floskel war, die die Tempelkollegien gewohnheitsmäßig in ihre Bittschriften 

36	 Weitere Belege für Petitionen, in denen Tempelkollegien auf die Gefährdung des regulären Kultbe-
triebes hinweisen, um Entlastungen steuerlicher oder liturgischer Natur zu erwirken, finden sich 
für die Kaiserzeit in BGU IV 1197 (Busiris, 7–4 v.Chr.); BGU IV 1198 (Busiris, 5/4 v.Chr.); CPR VII 
1 (S.N., 7–4 v.Chr.); P.Amst. I 35 (S.N.?, 55–68). Ferner findet das Argument in einigen Petitionen 
Anwendung, in denen lokale Konflikte zwischen Tempelkollegien und anderen Parteien ausgehan-
delt werden, wobei die Kollegien ihren Kontrahenten neben anderen Anschuldigungen auch vor-
werfen, den Kultbetrieb zu gefährden, cf. Messerer 2013, 146–50. Das Argument einer Gefährdung 
des Kultbetriebs ist wohlgemerkt keine Neuerung der römischen Zeit, sondern findet sich bereits in 
ptolemäerzeitlichen Petitionen, zum Beispiel in P.Amh. II 35 (S.N., 12. Aug. 132 v.Chr.).

37	 Jüngere Studien zur pietas in der kaiserzeitlichen Familien- und Religionspolitik sind Evans-Grubbs 
2011; Schröder 2012; Paiva Bondioli 2017. Zum Appell an die εὐσέβεια der richterlichen Instanzen 
in Petitionen cf. P.CtYBR inv. 905 QUA, Z. 8–10, Komm. am Beispiel der hier zitierten Petition 
aus Bakchias. In seinem Kommentar bietet der Editor Amin Benaissa allerdings nur zwei ande-
re Belegstellen, eine aus ptolemäischer und eine aus römischer Zeit. Bei genauerem Blick auf den 
Forschungsstand zeigt sich, dass die argumentative Strategie, in Petitionen an die Frömmigkeit der 
richterlichen Instanzen zu appellieren, bislang noch keiner systematischen Studie unterzogen wur-
de, zumindest wird sie weder bei Kelly 2011, noch bei Bryen 2013 oder in anderen einschlägigen Ar-
beiten thematisiert. Dörner 2014, 241f. bespricht εὐσέβεια lediglich im Sinne einer pietas gegenüber 
dem vergöttlichten Kaiser.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



220 Kapitel 4: Konfliktsituationen 

an staatliche Behörden einflochten. Entgegen dieser Auffassung zeigt sich jedoch, dass die 
römischen Prokuratoren die Dienstfertigkeit der Tempeldiener bei entsprechenden Streit-
fragen durchaus als Kriterium in ihre Entscheidungsfindung und Urteilsbegründung ein-
bezogen. Zur Illustration sei nochmals auf die Petition des Soknebtynistempels an den 
Präfekten aus dem Jahr 71/72 zurückgekommen, in der die ἱερεῖς um die Bestätigung ih-
res erblichen Pachtanspruches auf 500¼ Aruren ehemaligen Tempellandes baten. In dem 
Schreiben paraphrasierten sie eine frühere Entscheidung des Präfekten:

[ ̣ ̣ ̣ ̣ ̣ ̣ ̣ ̣ ὁ κωμογραμματεὺς ἠξίωσε]ν̣ διὰ ἀναφορίου προσθεῖναι εἰς τὸ εἰσιὸν ε (ἔτος)
[- ca.11 - ἐξ ὑπερβολίου τοῖς προκιμέν]ο̣ [ι]ς ἐδάφεσι ἡμῶν κριθῆς ἀρτάβας διακοσίας,
[ἢ - ca.10 - ἡμεῖς δὲ ἐνετύχομέν σοι περὶ] τ̣ούτων, σοῦ τε τοῦ κυρίου γράψαντος αὐτῶι
[ὅτι εἰ ὁ Πετρώνιος ἡμῖν τὰς ἀρούρας ἀντὶ σ]υντάξεως ἐμέρισεν καὶ ἔκτοτε μέχρι τοῦ
[νῦν χρόνου ἐκτελοῦμεν τὰς καθηκούσας ἐν τοῖ]ς ἱεροῖς τῶν θεῶν λειτουργίας, ἄδικόν
[ἐστιν ἡμᾶς ἀπαιτεῖσθαι - ca.12 - ἐξ ὑ]περβολίου κριθῆς ἀρτάβας διακοσίας ἢ ἀφαιρε-
[θῆναι - ca.12 -] 38

„Der κωμογραμματεύς forderte per Gesuch, unseren vorgenannten Feldern als 
Aufschlag (zum Pachtzins) zweihundert Artaben Gerste für das kommende 5. Jahr 
aufzuerlegen … In dieser Angelegenheit wandten wir uns an Dich, und Du, Herr, 
hast ihm geschrieben, dass, wenn Petronius uns das Land anstelle der σύνταξις zu-
geteilt hatte, und wir seitdem (und) bis heute die vorschriftsmäßigen Dienste an 
den Göttern erfüllen, es ungerecht ist, von uns … als Aufschlag zweihundert Arta-
ben Gerste zu erheben.“

Mit anderen Worten war das Privileg der Personen, die das Land aktuell pachteten, mit 
der Auflage verbunden, dass sie ebenso wie ihre Vorfahren, die einst mit P. Petronius 
verhandelt hatten, den Dienst an den Göttern ausübten. Da sie als ἱερεῖς des Soknebty-
nistempels weiterhin ihren kultrelevanten Verpflichtungen nachkamen, sah der Präfekt 
keinen Grund, die Einnahmen aus dem ehemaligen Tempelland, die der Kultpflege an-
stelle der σύνταξις zugutekommen sollten, durch zusätzliche Abgaben zu schmälern. An-
ders hätte es sich wohl verhalten, wenn der Dorfschreiber nachgewiesen hätte, dass die 
Pächter nicht mehr dem örtlichen Tempelkollegium angehörten oder wenn das Tempel-
kollegium seinen kultbezogenen Pflichten nicht ordnungsgemäß nachgekommen wäre. 
Die einmal von einem Präfekten gewährten Privilegien beließen seine Amtsnachfolger in 
der Regel also unangetastet, sofern auch die Begünstigten weiterhin die entsprechenden 
Anforderungen erfüllten. Man darf annehmen, dass dieser Grundsatz auch für die Privi-
legien anderer Tempel galt.

Für wie verbindlich die aus der Hand eines Präfekten empfangenen Vorrechte angese-
hen wurden, zeigt die Inschrift einer Stele aus dem Tempelbezirk von Soknopaiu Nesos: 
Der Präfekt L. Lusius Geta verfügte im Jahr 54, dass die ἱερεῖς des Ortes von der Zwangs-

38	 P.Tebt. II 302, Z. 9–15 (Tebt., 71/72).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



221Reibungspunkte zwischen Tempelkollegien und Behörden

pacht öffentlichen Landes befreit wurden. Dem Wortlaut nach gelangte das Edikt in 
Form eines Briefes nach Soknopaiu Nesos. Den Text inklusive Begrüßungs- und Schluss-
formel ließen die nesiotischen ἱερεῖς anschließend als Inschrift auf eine Stele meißeln, die 
noch eineinhalb Jahrhunderte später auf dem Tempelbezirk vorzufinden war:

Λούσιος 〚Γέτας〛 Κλαυδίωι Λυσα-
νίᾳ στρατηγῶι Ἀρσινοείτου
χαίρειν· τὸ ὑπογεγραμμένον
ἔκθεμα πρόθες ἐν οἷς καθήκει
τοῦ νομοῦ τόποις, ἵνα πάντες
εἰδῶσι τὰ ὑπ’ ἐμοῦ κελευόμενα·
ἔρρωσο.
Λούκιος Λούσιος 〚Γέτας〛 λέγει·
ἐπεὶ Ἀρσινοείτου ἱερεῖς θεοῦ
Σοκνοπαίου ἐνέτυχόν μοι
λέγοντες εἰς γεωργίας ἄγεσθαι,
τούτους μὲν ἀπολύωι· ἐὰν
δέ τις ἐξελεγχθῆι τὰ ὑπ’ ἐμοῦ
ἅπαξ κεκριμένα ἢ προστα-
χθέντα κεινήσας ἢ βουληθεὶς
ἀμφίβολα ποιῆσαι, κατ’ ἀξιὰν
ἢ ἀργυρικῶς ἢ σωματικῶς
κολασθήσεται. (ἔτους) ιδʹ Τιβερίου
Κλαυδίου Καίσαρος Σεβαστοῦ,
Γερμανικοῦ Αὐτοκράτορος,
Φαρμοῦθι γʹ 39

„Lusius 〚Geta〛 (sendet) Claudius Lysanias, dem Strategen des Arsinoites, Grüße. 
Veröffentliche die unten niedergeschriebene Verordnung an den Orten des Gaues, 
wo es üblich ist, damit alle wissen, was von mir befohlen wurde. Leb’ wohl!
Lucius Lusius 〚Geta〛 erklärt: Weil die Priester des Gottes Soknopaios im Arsinoites 
sich mit einer Eingabe an mich gewandt haben und darin berichten, dass sie zur 
Zwangspacht verpflichtet wurden, entbinde ich diese davon. Wenn aber jemand 
überführt wird, der das einmal von mir Entschiedene oder Angeordnete entweder 
verändern oder verdrehen will, wird er gemäß dem Wert/entsprechend seinen Mög-
lichkeiten entweder mit einer Geld- oder Leibstrafe bestraft. 14. Regierungsjahr des 
Tiberius Claudius Caesar Augustus Germanicus Imperator, am 3. Pharmuthi.“ 40

39	 I.Fayoum I 75 (S.N., 29. März 54). Das Cognomen des Präfekten in Z. 1 und Z. 8, Geta, wurde wohl 
im Zuge der damnatio memoriae von Caracallas Bruder P. Septimius Geta nach 211 getilgt. Das 
heißt, die Stele mit der Inschrift war um 211 noch öffentlich sichtbar im nesiotischen Tempelbezirk 
aufgestellt, cf. Pfeiffer 2015b, 248–50.

40	 Übersetzung: Pfeiffer 2015b, 248f.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



222 Kapitel 4: Konfliktsituationen 

Die Publikation des Ediktes auf einer im Tempelbezirk errichteten Stele erlaubte es dem 
Tempelkollegium zum einen, sich öffentlich gegenüber Klienten und anderen Amtsträ-
gern als privilegiert zu präsentieren. Zum anderen mochte die Stele noch nach Jahrzehn-
ten lokale Verwaltungsbeamte daran erinnern, dass die ἱερεῖς nicht zur Zwangspacht he-
ranzuziehen waren.

Vielleicht sind die in Kapitel 4.1.2 erwähnten Berichte der Dorfbehörden des Lyko-
polites zur Disziplin der Kultfunktionäre in einem ähnlichen Zusammenhang zu sehen. 
Denkbar wäre ein Szenario, wonach die Tempel des Nomos ein in der Vergangenheit ge-
währtes Privileg einforderten, woraufhin man zunächst überprüfte, ob die Heiligtümer 
ihren kultbezogenen Pflichten nachkamen. Dies bleibt jedoch Spekulation.

4.1.3.2	 Bloß ein Irrtum? Wie die ἱερεῖς von Bakchias ihre Privilegien ausweiteten

Die ἱερεῖς der Tempel von Bakchias wehrten sich seit dem späten zweiten Jahrhundert 
mehrfach gegen die Heranziehung zur fünftägigen Dammfron (πενθήμερος). Erstmals im 
Jahr 171 richteten sie eine Eingabe an den Strategen der Herakleidu Meris und beschwer-
ten sich, dass ein Assistent des für die Koordination zur Bewässerung der Felder verant-
wortlichen αἰγιαλοφύλαξ sie dazu zwang, an entfernten Plätzen zu arbeiten, obwohl man 
sie nur zur Instandhaltung eines bestimmten, direkt bei Bakchias gelegenen Kanalsys-
tems heranziehen durfte. 41 Über den Fortgang dieses Verfahrens ist zwar nichts bekannt, 
aber nur wenige Jahre später, um 178, verfasste das Kollegium des Soknobraisistempels 
erneut eine Petition, die nunmehr an den Archiereus in Alexandria gerichtet war und 
eine andere Stoßrichtung verfolgte: Diesmal beschwerten sich die ἱερεῖς explizit über die 
generelle Heranziehung zum körperlichen Zwangsdienst im Rahmen der Dammarbei-
ten. Aus den Akten geht hervor, dass der Prokurator ihrem Gesuch zur Befreiung von 
körperlichen Arbeiten bereits stattgegeben und die Umsetzung des Beschlusses an die 
Gaubehörden im Arsinoites delegiert hatte. Denen ließen die Kultfunktionäre nun wei-
tere Dokumente zukommen, um ihre Ansprüche zu untermauern. Genaueres lässt sich 
zu diesem Konflikt nicht sagen, da nur ein Abriss aus der Korrespondenz überliefert ist. 42

Wie Thomas Kruse ausführt, mochte es den Amtsträgern der Kulte von Bakchias zwi-
schen 171 und 178 entweder gelungen sein, ihre Freistellung von Dammarbeiten zu räum-
lich unbegrenzter Geltung auszuweiten, oder die gegenwärtige Rechtslage war schwierig 
zu interpretieren, und der Beschluss des Archiereus verkomplizierte die Angelegenheit 
vor Ort nur noch weiter. 43 Dass die Kultfunktionäre aus Bakchias tatsächlich im Begriff 
waren, hier eine Ausweitung ihrer Rechte zu erstreiten, legt eine Petition aus den späten 
160er Jahren nahe: Der ἱερεύς Psenamunis aus Bakchias beschwerte sich demnach vor dem 
Epistrategen darüber, dass er zu den Arbeiten an den Deichen herangezogen werde, ob-
wohl er unter dem Präfekten M. Sempronius Liberalis (also etwa zehn Jahre zuvor) von 

41	 P.Bacch. 19 (Bakch., 14. Juni 171).
42	 P.Bacch. 21 (Bakch., 7. Aug. 178).
43	 Kruse 2002, 767–70, mit ähnlicher Interpretation auch Gilliam 1947, 199–202.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



223Reibungspunkte zwischen Tempelkollegien und Behörden

dieser Liturgie befreit worden sei. Als Grund für die Freistellung gab er aber eine Seh-
schwäche an, nicht sein Amt als ἱερεύς. 44 In den 150er Jahren waren die Kultfunktionäre 
von Bakchias also noch nicht generell von körperlichen Arbeiten befreit gewesen. Erst 
zwanzig Jahre später, so scheint es, erlangten sie dieses Privileg.

Streitigkeiten zwischen Einheimischen und Lokalbeamten in liturgischen Belangen 
lagen wohl in der Natur der Sache: Liturgische Beamte wie der Aufseher über die Damm-
arbeiten (αἰγιαλοφύλαξ), der Steuereintreiber (πράκτωρ), der Dienstaufseher (ἐπιτηρητής) 
und später auch der κωμογραμματεύς bewarben sich nicht freiwillig um ihre Ämter, 
sondern sie wurden aus einer nach Besitzstand zusammengestellten Liste ausgewählt. In 
diese Position geraten, mussten sie als Mittler zwischen der Gauverwaltung auf der ei-
nen Seite und den Einheimischen auf der anderen Seite ihre Verpflichtungen erfüllen, 
wobei die Einheimischen tendenziell jeglichen Zwangsdiensten und Steuerforderungen 
widerstrebten. Die Konflikte der Tempelkollegien mit den Lokalbehörden um liturgi-
sche Dienste erwuchsen also einerseits wohl aus Unkenntnis mancher Behörden über die 
ortsspezifischen Vorrechte der Tempel, andererseits aus der Not der Beamten, Steuern 
einzuziehen und Zwangsdienste einfordern zu müssen.

Infolge der vollständigen Befreiung der ἱερεῖς von körperlichen Liturgien kamen den 
Lokalbeamten zahlreiche Arbeitskräfte abhanden, 45 während die Kultfunktionäre ver-
ständlicherweise gerne auf ihren errungenen Privilegien beharrten. In den späten 160er 
und 170er Jahren, in denen sich der Streit zwischen den Dorfbehörden und den ἱερεῖς von 
Bakchias abspielte, dürften beide Seiten zudem unter besonderen Belastungen gestanden 
haben, denn in diese Zeit fällt die Antoninische Pest. Möglicherweise fielen zahlreiche 
Tempeldiener der Seuche zum Opfer und der Kultbetrieb war tatsächlich in existenzeller 
Gefahr. 46 Träfe dies zu, dann dürfte auch die übrige Bevölkerung des Ortes durch Krank-
heit und Flucht dezimiert worden sein, was wiederum den Dorfbeamten die Rekrutie-
rung von Männern für die wichtige Arbeit an den Dämmern zusätzlich erschwert hätte. 
Beide Szenarien beruhen jedoch nur auf Hypothesen. 

Der Konflikt in Bakchias über die Verpflichtung der Kultfunktionäre zu körperli-
chen Liturgien setzte sich wohl noch über Jahrzehnte fort: Im Jahre 198 wandten sich drei 
Männer aus Bakchias an den Präfekten Q. Aemilianus Saturninus und berichteten, dass 
man die ἱερεῖς des Ortes unrechtmäßig zu Kanalarbeiten aufgefordert habe; infolge ihrer 
Weigerung sei ihnen eine Strafzahlung von 120 Drachmen pro Person abgenötigt worden. 
Die Petenten verlangten nun, dass die Lokalbehörden zur Rückzahlung dieses Geldes 
gezwungen werden. 47 Vielleicht steht auch die schon in Kapitel 4.1.3.1 erwähnte Petition 
aus dem Jahr 217/218 in Zusammenhang mit diesem Konflikt.

44	 P.Mich. XI 618 (Bakch., 165–169).
45	 Obwohl die Mitgliederzahlen der Tempelkollegien von Bakchias im Laufe des zweiten Jahrhunderts 

drastisch sanken, waren dort in den 170er Jahren noch etwa 30 Amtsträger registriert, siehe Kapitel 
1.3.3.1.

46	 Zu diesem Argument siehe bereits Kapitel 1.3.3.1.
47	 P.Lund. IV 1 (Bakch., 8. Nov. 198).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



224 Kapitel 4: Konfliktsituationen 

Auch andernorts zeichnen sich Konflikte zwischen Kultfunktionären und Dorfbe-
hörden über die Heranziehung zu Zwangsdiensten ab. Zum Beispiel führte der ἱερεύς und 
κωμαστής Onnophris, Sohn des Onnophris, aus Soknopaiu Nesos bei dem Epistrategen 
Julius Maximianus Beschwerde darüber, von den Lokalbehörden ungerechtfertigt zur 
Sitologie verpflichtet worden zu sein. Obwohl Onnophris bereits erfolgreich gegen die 
Heranziehung protestiert habe und eine Entscheidung des Epistrategen zu seinen Guns-
ten vorliege, sei vor Ort bislang noch nichts zu seiner Entlastung unternommen worden, 
weshalb er nun erneut sein Gesuch vorbrachte. 48 Die Kultfunktionäre von Narmuthis 
könnten im späten zweiten Jahrhundert ebenfalls in Streit mit lokalen Beamten geraten 
sein. Zumindest sandten sie um das Jahr 160 eine Petition an den Präfekten und in Kopie 
an den Epistrategen Vedius Faustius. Soweit in dem Fragment zu erkennen ist, beabsich-
tigten die ἱερεῖς und παστοφόροι, sich bei den Prokuratoren über den Strategen ihres Gau-
es zu beklagen. 49 Da sich hier erneut eine größere Gruppe aus den Reihen des Tempelkol-
legiums an prokuratorische Beamte wandte, die zwischen ihnen und den Gaubehörden 
vermitteln sollten, könnte es sich ebenfalls um Streitigkeiten hinsichtlich des Liturgie-
systems gehandelt haben. Sollte diese Vermutung zutreffen, dann wären an wenigstens 
drei Orten im Fayum (Bakchias, Narmuthis und Soknopaiu Nesos) im späten zweiten 
Jahrhundert Konflikte zwischen Lokalbehörden und Tempelkollegien um die Heranzie-
hung zu Liturgien festzustellen. Wenn die Häufung solcher Fälle auch kein koordiniertes 
staatliches Vorgehen gegen die ägyptischen Kulte zeigt, weisen sie doch auf systemimma-
nente Probeme hin, die sich den Gaubehörden in dieser Zeit bei der Rekrutierung von 
Liturgen stellten.

4.1.3.3	 Solidarische Lastenverteilung in den Dorfgemeinschaften?

Im größeren Kontext betrafen die Konflikte zwischen Tempelkollegien und Behörden 
um Liturgien und Steuerlasten nicht nur die Kultfunktionäre, sondern die gesamte regi-
onale Bevölkerung, denn wo die Amtsträger der Tempel nicht mehr zu Zwangsdiensten 
herangezogen wurden, mussten andere ihren Platz einnehmen. Zum Beispiel berichtete 
des κωμογραμματεύς von Nilopolis im Jahr 177 dem Strategen, dass er den ἱερεύς Opeus, 
Sohn des Enupis, zu einer Liturgie, genauer zur Eintreibung der Geldsteuern, bestimmt 
habe, obwohl ihm bekannt gewesen sei, das Opeus von Zwangsdiensten befreit war. Da-
raufhin habe jemand (wohl Opeus selbst, obwohl das in dem Bericht des Dorfschreibers 
nicht gesagt wird) eine Eingabe an den Epistrategen gerichtet, der anschließend die No-
minierung anderer Männer aus dem Ort angeordnet habe. In dem vorliegenden Schrei-
ben erklärten „die von der κώμη“ (οἱ ἀπὸ τῆς κώμης) deshalb, andere Kandidaten für die 
Liturgie aufzustellen. 50 Die Schonung des ἱερεύς und die Nachnominierung neuer Kan-
didaten erfolgte wohlgemerkt nicht etwa aus Generosität gegenüber den Amtsträgern aus 

48	 SB XVI 12833 (S.N., 18. März 115–119), für eine Neuedition cf. Sijpesteijn 1983.
49	 SB XXVI 16816 (Narm., 160/161), für eine ausführliche Schilderung des Falles cf. Serfass 2001.
50	 BGU I 194 (Nilopolis, 28. Okt. 177).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



225Reibungspunkte zwischen Tempelkollegien und Behörden

den Reihen der Dorfgemeinschaft, sondern erst auf die Weisung des Epistrategen hin, der 
seinerseits erst in Reaktion auf eine Eingabe tätig wurde. Wie schon im Falle der ἱερεῖς von 
Bakchias, deren Zahl in der Mitte des zweiten Jahrhunderts so stark gesunken war, dass 
die übrigen Einwohner für die fälligen Steuern der Tempel aufkommen mussten, zeigt 
hier das System der gemeinschaftlichen Steuerhaftung (μερισμός) sein Gesicht. 51

Anders zu bewerten ist ein Gerichtsprotokoll aus dem späten zweiten Jahrhundert, 
wonach die 160 ἱερεῖς des Soknopaiostempels Klage gegen den Strategen Apollotas wegen 
überhöhter Steuerforderungen führten. Zu ihrer Unterstützung traten die „vor Gericht 
für sie sprechenden“ (συνηγορούμενοι) Getreidesteuereintreiber des Ortes sowie die 60 
„wohlhabenden“ (εὐσχήμονες, also zu Liturgien heranziehbaren) Einwohner von Sokno-
paiu Nesos auf. Richter war ein nicht näher bestimmbarer Beamter, den die Kläger als 
„Herr“ (κύριος) ansprachen:

Νίκῃ
οἱ συνηγορούμενοι, κύριε̣ , πράκτορες σιτικῶ̣ν̣
κώμης Σοκνοπαίου  ̣[ ̣] ν̣ καὶ οἱ συνπαρόντ[ε]ς̣
ἀπὸ τῆς αὐτῆς κώμης \εὐσχήμονες/ [ο]ὐ̣σιῶ̣ν ἀπὸ τῆς κώμης
ἄνδρες ξ καὶ ἱερε[ῖ]ς ἄνδρες ρξ, ἐξ ὧν λόγι-
μοι κ καὶ οἱ λοιποὶ ρ̣ μ̣ , τελοῦσι τά τε ἐπικεφά-
λια τῆς κώμης ὡς μ ̣ ̣ιναι αὐτοὺς ἀλιτουργή-
τους (l. ἀλειτουργή|τους). ἐπὶ (l. ἐπεὶ) οὖν, κύριε, ἔτι ἀπὸ τῶν ἄνωθεν χρό-
νων συνεισφέρουσι σὺν ἡμεῖν (l. ἡμῖν) τὸ ἐπιβάλλον
αὐτοῖς τῶν ἐπιμεριζομένων τῇ κώμῃ κατʼ ἔ-
τος σιτικῶν τε καὶ ἀργυρικῶν κεφαλαίοις,
ὡς ἐκ τούτου ἀναπληροῦσθαι τὸ ταμεῖον. ἐπὶ
γὰρ Ἀ̣πολλωτᾶτι τῷ πρ̣ οστρατηγήσαντι ἀπῄ-
τησεν αὐτοὺς τοὺς ἱερ̣έ̣ ας ἀργ(υρίου) (δραχμὰς(?)) Α̣ καὶ τοῦτο
διέγραψαν ἐπὶ τὴν δημοσίαν τράπεζαν· καὶ
ὁμοίως ἐπὶ Ἀπολλωτᾶτ̣ι̣ μίναντι (l. μείναντι) μῆνα ἕνα πάλιν
ἀπῄτησε̣ ν αὐτοὺς ἀργ(υρίου) (δραχμὰς) Γ, καίτοι αὐτῶν
πάντων πάσας ἐξαγωγὰς τῶν τε ἐλαιῶν καὶ
σπερμάτων πάν̣των ποιουμένων παρὰ τὸ μὴ
ἐξὸν αὐτοῖς. ὅθεν, κύριε, ἀξιοῦμεν κτλ. 52

„Für Nike.
Herr, vor Gericht sprechen die Getreidesteuereintreiber der κώμη Soknopaiu 
[Nesos] und die mit ihnen auftretenden 60 Wohlhabenden von den Männern von 
der κώμη und die ἱερεῖς, 160 Männer, von denen 20 rühmlich sind und die übrigen 
140, die auch die Kopfsteuer der κώμη zahlen, damit sie von Liturgien befreit sind. 

51	 Siehe zum System der Steuerumlage auch Kapitel 1.3.3.1.
52	 PSI VIII 927, Z. 1–20 (S.N.?, nach 186). Die anschließenden Zeilen 21–31 sind stark beschädigt und 

wurden deshalb hier ausgelassen.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



226 Kapitel 4: Konfliktsituationen 

Herr, nun schon seit langer Zeit entrichten sie gemeinsam mit uns jährlich den uns 
aufgebürdeten Lastenanteil für die κώμη, sowohl an Getreide als auch an Drach-
men für die Kopfsteuer, um daraus die Staatskasse restlos zu bezahlen. Zu der Zeit, 
als Apollotas das Amt des Strategen antrat, trieb er bei diesen ἱερεῖς 1000 Drachmen 
ein und dies zahlten sie an die Staatsbank. Und als Apollotas einen Monat (im Amt) 
weilte, erhob er in gleicher Weise von ihnen 3000 Drachmen, und wahrlich, sie alle 
lieferten all ihr Öl und all ihr Saatgut ab, und nichts blieb bei ihnen. Deshalb bitten 
wir, Herr, dass etc.“

Aus dem Text geht zunächst hervor, dass der Stratege den 160 ἱερεῖς von Soknopaiu Nesos, 
wohl in Gestalt des Tempelkollegiums, überhöhte Steuerbeträge abgefordert hatte. Fast 
beiläufig, hier aber von hohem Interesse, ist die Erklärung der Kläger zu Eingang des 
Textes, dass derzeit 140 ἱερεῖς der κώμη die Kopfsteuer zahlten, um von Liturgien befreit 
zu sein (ἀλειτούργητοι), während die übrigen 20 ἱερεῖς „rühmlich“ (λόγιμοι) waren, was 
wohl bedeutet, dass sie weder Steuern zahlen noch Liturgien leisten mussten. Der Text 
selbst datiert aus dem Jahr 186. In einem früheren Steuerregister aus dem Jahr 179 war 
noch die Rede von 169 Männern im Ort, von denen 100 von der Kopfsteuer befreit waren 
und 69 Männer die Abgabe zahlten. 53 Das heißt, in den sieben Jahren, die bis zu der oben 
zitierten Gerichtsverhandlung vergangen waren, stieg nicht nur die Bevölkerungszahl 
im Ort wieder signifikant an, sondern auch das Verhältnis zwischen steuerpflichtigen 
und von der Kopfsteuer befreiten ἱερεῖς war neu ausgehandelt worden und stand nicht 
mehr bei 69 Steuerzahlern zu 100 befreiten Personen, sondern bei 200 Steuerzahlern (60 
εὐσχήμονες und 140 ἱερεῖς, die die Kopfsteuer zahlten, um ἀλειτούργητοι zu sein) zu 20 
λόγιμοι ἱερεῖς.

Im Unterschied zu dem zuvor genannten Fall des unrechtmäßig zur Liturgie ernann-
ten ἱερεύς Opeus aus Nilopolis setzten sich die wohlhabenden, steuerpflichtigen Ne-
sioten hier also aktiv auf Klägerseite für die ἱερεῖς ihres Ortes ein. Den Wohlhabenden 
(εὐσχήμονες) dürfte bewusst gewesen sein, dass eine zu hohe Abgabenlast zu Fluchtbe-
wegungen führen konnte, was dann wiederum die Last für die Verbliebenen erhöht hät-
te. Eine Kooperation zur Entlastung einzelner Mitglieder der Siedlungsgemeinschaft lag 
also schon aus wirtschaftlichen Gründen in ihrem Interesse.

Über die reine Artikulation eines fiskalischen Konflikts hinaus, weist die Petition 
auch auf die dorfinternen Machtkonstellationen in Soknopaiu Nesos zu dieser Zeit hin: 
Wie aus mehreren kaiserzeitlichen Papyri zu sehen ist, gewährten wohlhabende Privat-
personen oder Amtsträger anderen Mitgliedern ihrer Ortsgemeinschaft anscheinend 
des Öfteren Schutz (σκέπη) vor der Heranziehung zu Liturgien, etwa indem sie sich bei 
den Behörden um eine Änderung der Nominierungen einsetzten oder Ersatzzahlungen 

53	 SB XVI 12816 (S.N., Jan./Feb. 179). Wie viele von den 169 Männern in die Gruppe der ἱερεῖς zähl-
ten, wird im Text nicht erwähnt. Es ist aber anzunehmen, dass die ἱερεῖς mit den 100 von der Kopf-
steuer befreiten Personen identisch waren, cf. Hobson 1984, 106f. mit Anm. 37; Messeri Savorelli 
1989, 10f.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



227Reibungspunkte zwischen Tempelkollegien und Behörden

anboten. 54 Von einer ähnlichen Schutzbeziehung dürfte auch im vorliegenden Fall zu 
sprechen sein, wenn die „wohlhabenden“ Einwohner den Amtsträgern des Tempelkol-
legiums vor Gericht bezüglich hoher Abgaben zur Seite standen. Gerade in Soknopaiu 
Nesos stellt sich dabei allerdings die Frage, wer sich hinter diesen wohlhabenden Patronen 
verbergen könnte, schließlich zählte der Ort kaum Einwohner griechischen und lateini-
schen Namens und speiste sich wohl vor allem aus den Familien der Tempeldiener. Wenn 
die 60 εὐσχήμονες nicht identisch mit den Mitgliedern des Tempelkollegiums waren, 
dann handelte es sich möglicherweise um Verwandte ebendieser Amtsträger?

Das Schema, wonach finanzkräftige Patrone die materiellen und politischen Interes-
sen ländlicher Siedlungsgemeinschaften vertraten (und dabei mitunter ihre eigenen Inte-
ressen zu denen der Gemeinschaft erklärten), beobachtete auch Lajos Berkes in seiner Ar-
beit über die Dorfverwaltung in byzantinischer und früharabischer Zeit. So zeigt Berkes, 
dass seit dem vierten Jahrhundert wohlhabende Einwohner als Dorfvorsteher fungierten 
und die Ortsgemeinschaften gegenüber staatlichen Beamten vertraten. 55 Besonders in-
teressant ist dabei, dass die leitenden Vorsteher von Dörfern, Weilern und anderen land-
wirtschaftlichen Einheiten als ‚ἱερεῖς‘ oder in den koptischen Texten als ‚Lesonen‘ (ⲗⲁϣⲁⲛ) 
bezeichnet wurden. Die Umdeutung dieser Amtstitel von einer kultbezogenen zu einer 
staatlich-repräsentativen Funktion könnte, so schlägt Berkes vor, darauf zurückgehen, 
dass die Tempeldiener in früherer Zeit oft als Repräsentanten ihrer Dorfgemeinschaften 
in Erscheinung getreten waren. 56 Für die hier betrachteten Siedlungen lässt sich diese Ver-
mutung auf der gegenwärtigen Quellenlage jedoch nicht weiter erhärten.

4.1.4	 Eine Prinzipienfrage: Zur Käuflichkeit und Erblichkeit von Ämtern

Für hochrangige Tempelämter griffen Interessenten mitunter tief in den Geldbeutel, 
schließlich lockten neben dem Prestige des Amtes auch nennenswerte Pfründen: Nach Pa-
ragraph 79 im Gnomon des Idios Logos erhielten Propheten den fünften Teil der Einkünfte 
eines Heiligtums. So war ein Pakebkis im Jahr 147 bereit, für die Prophetie des Soknebty-
nistempels stolze 2200 Drachmen zu zahlen, zuzüglich 200 Drachmen Bestallungsgebühr 
(εἰσκριτικόν). Nach seinen eigenen Angaben standen ihm sodann jährlich 50 Artaben Wei-
zen, 95/6 Artaben Linsen und 60 Drachmen aus den Einnahmen des Tempels zu. 57 Sein 
Vater Marsisuchos hatte zuvor sogar zwei Prophetien unter sich vereint: Für die Prophetie 
des Sobek-Tempels in Hakoris zahlte er in den frühen 120er Jahren 3000 Drachmen. Zeit-
gleich amtierte er als Prophet des Soknebtynistempels in Tebtynis. Für das letztere Amt 
hatte er wohl 640 Drachmen gezahlt, allerdings entbrannte um die Besetzung zunächst 

54	 Zur σκέπη in römischer Zeit cf. Crawford 1974, weiterführend im Zusammenhang mit der Land-
f lucht auch Jördens 2009, 324–8. Für die σκέπη in ptolemäischer Zeit cf. ferner Piatkowska 1964.

55	 Berkes 2017, 215–222.
56	 Berkes 2017, 83–7; 122–5.
57	 P.Tebt. II 294 (Tebt. 5. Jan. 147).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



228 Kapitel 4: Konfliktsituationen 

ein Rechtsstreit mit einem zweiten Kaufinteressenten, den Marsisuchos erst für sich ent-
scheiden musste. 58 Obwohl generelle Regelungen zur käuflichen und erblichen Vergabe 
von Prophetien und Stolistenämtern schon im Gnomon des Idios Logos in den Paragraphen 
77 bis 80 getroffen wurden, dürften ebensolche Fälle, bei denen zwei Interessenten für ein 
Amt zur Verfügung standen, gelegentlich Zündstoff für Konflikte geboten haben.

Über die Erblichkeit oder Käuflichkeit einer Prophetie und einer Lesonie stritten 
die Amtsträger des Soknopaiostempels im späten ersten Jahrhundert mit staatlichen 
Behörden, vermutlich mit Beamten der Gauverwaltung. Gegenstand des Streits war die 
Besetzung der Prophetie und Lesonie des Filialheiligtums in Nilopolis. In einer fragmen-
tarisch erhaltenen Akte erklärten die ἱερεῖς, dass sie als Kollegium 3 Talente(!) gezahlt hat-
ten, damit die beiden Ämter fortan erblich in ihrem Kreis weitergegeben werden; den 
entsprechenden Amtsträgern sei lediglich eine Bestallungsgebühr für den Erwerb der 
Positionen abzuverlangen. Dementgegen vertraten die staatlichen Behörden die Auf-
fassung, dass die Ämter zwar dem Soknopaiostempel zugeordnet waren, aber weiterhin 
käuflich zu erwerben seien. Den neuen Amtsinhabern verlangten sie daher zusätzlich zu 
dem εἰσκριτικόν einen Kaufpreis von insgesamt 276 Drachmen ab. Der Beamte, an den 
sich die Tempeldiener in dieser Frage wendeten (wohl der Prokurator des Idios Logos), 
delegierte das Verfahren an die Gaubehörden. Von dem sich anschließenden Prozess sind 
nur Fragmente erhalten. 59

Bei der Frage, ob Ämter erblich oder durch Kauf zu besetzen waren, handelte es sich 
um eine unmittelbar die Sozialstruktur der Tempel betreffende Angelegenheit, denn im 
Kern ging es darum, ob sich die Amtsträger aus immer denselben Familien rekrutierten 
oder ob die Ämter auch anderen, wohlhabenden Kultspezialisten zur Auktion offenstan-
den. Anders ausgedrückt: In dem Prozess war zu klären, ob die Besetzung der Ämter im 
Heiligtum von Nilopolis auf Basis der Abstammung oder des Reichtums der Kandidaten 
erfolgen sollte. Die amtierenden Kultfunktionäre präferierten offenkundig die erbliche 
Variante, die die bestehenden Sozialstrukturen reproduzierte und festigte, indem über 
Generationen hinweg immer dieselben Familien in hochrangige, finanziell einträgliche 
Ämter gelangten. Dies bot einerseits den Amtsinhabern und Kollegien eine gewisse Si-
cherheit, weil sie ihren Nachwuchs auf die Amtsübernahme vorbereiten konnten und 
das finanzielle Auskommen der nächsten Familiengeneration gewährleistet war. Ande-
rerseits ließ sich auf diese Weise sicherstellen, dass die Amtsnachfolger aus den Reihen 
der Nesioten kamen und sich keine Ortsfremden in das Heiligtum einkaufen konnten. 
Darüber hinaus bestand grundsätzlich die Gefahr, dass die Ämter, selbst wenn sie erblich 
dem Soknopaiostempel zugeordnet waren, künftig unbesetzt geblieben wären, wenn die 
nächsten Amtsanwärter den erforderlichen Kaufbetrag nicht aufbringen konnten. Das 

58	 Der Rechtsstreit und die Gebote um die Prophetenstelle sind dokumentiert in P.Tebt. II 296 (Her-
mupolites, 9. Febr. 123); P.Tebt. II 297 (Hermupolis, um 123); P.Lund. III 9 (Tebt., um 123). Zur 
Identifikation des Marsisuchos und zur Personalunion der Prophetien cf. Wegner 2011, 114f.

59	 P.Vindob.Bosw. 1 (Nilopolis, nach 87), für eine ausführliche Schilderung des Falls cf. neben der 
editio princeps auch Kruse 2002, 739–43.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



229Reibungspunkte zwischen Tempelkollegien und Behörden

Privileg der erblichen Besetzung der Ämter war den Amtsträgern des Soknopaiostempels 
daher ganze 3 Talente wert, das entsprach 18.000 Drachmen.

Grundsätzlich dürfte die Anhäufung kultbezogener Ämter durch Kauf für all die, die 
es sich leisten konnten, eine lohnende Strategie gewesen sein, um ihr Vermögen zu ver-
mehren, denn die erkauften Ämter ließen sich an andere Kultfunktionäre weiterverpach-
ten. 60 Wie in Kapitel 3.4.2.1. zu sehen war, nahmen manche Kultfunktionäre vielleicht 
hohe Kredite auf, um im Wettbewerb um Ämter mitbieten zu können. Im Erfolgsfalle 
hätte sich der Abschluss solcher Kredite durchaus rentiert, schließlich hätte die Weiter-
verpachtung einer auf diese Weise erworbenen Prophetie dem Amtsinhaber ein gutes 
Pachteinkommen beschert. Der oben erwähnte Marsisuchos, der zwei Prophetien in den 
Tempeln von Tebtynis und Hakoris in Personalunion bekleidete, mag ein Beispiel für die 
Verpachtung eines Amtes sein: Beide Tempel waren etwa 100 Kilometern voneinander 
entfernten und zudem durch den Nil voneinander getrennt. Insbesondere im Rahmen 
panägyptischer Feiertage dürfte es Marsisuchos kaum möglich gewesen sein, beide Ämter 
zeitgleich auszuüben. Folglich müsste er eines der Ämter weiterverpachtet haben; da er in 
Tebtynis wohnhaft blieb, verpachtete er wohl die Prophetie in Hakoris. 61 Informationen 
dazu sind in Zukunft vielleicht in den vielen noch unpublizierten Papyri des Familienar-
chivs zu finden.

Neben wohlhabenden Familien hätte vor allem der Prokurator des Idios Logos von der 
Versteigerung von Tempelämtern profitierten, da neben den ohnehin fälligen Amtsge-

60	 Eine Einführung in das Prinzip der Verpachtung von Ämtern und Pfründen, die sogenannten 
‚Tempeltage‘ und ‚Tempelmonate‘, und Hinweise auf weiterführende Literatur zur Thematik bietet 
die von Ursula Kaplony-Heckel in P.Zauzich 18–38 (Theben, 2. Jh. v.Chr.–2. Jh. n.Chr.) zusam-
mengestellte Urkundensammlung aus den ptolemäer- und kaiserzeitlichen Tempeln von Theben. 
Demnach konnten Amtsinhaber ihre kultbezogenen Pflichten und Rechte an Amtskollegen ver-
pachten. Die Pachtgebühren beliefen sich dabei entweder auf festgesetzte Geld- und Naturalien-
mengen oder auf variable Beträge, zum Beispiel die Hälfte der Gesamteinnahmen. Vereinbarungen 
dieser Art wurden in Theben noch in der hohen Kaiserzeit in demotischer Schrift niedergeschrie-
ben, es handelt sich also um tempelinterne Geschäfte, deren Regulierung und Vergabe im Unter-
schied zur Auktion von Ämtern offenbar nicht von der römischen Verwaltung koordiniert wurde. 
Andernfalls wären die Urkunden in der späteren Kaiserzeit wohl in griechischer Schrift verfasst 
oder auch für Gerichtsprozesse in das Griechische übersetzt worden. Der Verkauf von Tempeltagen 
für ein Harpsenesis-Heiligtum ist ferner in ptolemäerzeitlichen demotischen Urkunden aus Sokno-
paiu Nesos bezeugt: CPR XXIX 2 (S.N., 12. Dez. 122 v.Chr.); CPR XXIX 3 (S.N., 2. Nov. 119 
v.Chr.); CPR XXIX 8 (S.N., Sept./Okt. 42 v.Chr.); CPR XXIX 9 (6. Dez. 42 v.Chr.).

		  Eine Parallele zu den demotischen Verträgen aus Theben und Soknopaiu Nesos findet sich für das 
kaiserzeitliche Fayum in den griechischen Pachtverträgen SB I 5252 (Nilopolis, 12. Sept. 65) und 
BGU III 916 (Ars., 69–79). Ein Unterschied besteht jedoch darin, dass in diesen Verträgen, die sich 
auf Filialheiligtümer des Soknopaiostempels in Nilopolis und Gynaikon Nesos beziehen, jeweils 
eine Gruppe von Lesonen auftrat und die Pfründen des Heiligtums verpachtete, während in den 
Pachtverträgen aus Theben einzelne Privatpersonen auftraten.

61	 Dass Marsisuchos in Tebtynis wohnhaft blieb, lässt sich daran erahnen, dass noch Jahre später sein 
Sohn Pakebkis, später auch seine Enkelin Isidora, zusammen mit ihrem Gemahl Kronion, in Tebty-
nis lebten. Zum Familienarchiv seiner Enkelin Isidora und ihres Gemahls Kronion cf. Feucht 2015 
(Trismegistos ArchID 279), siehe zur Familie auch Kapitel 1.4.1, 1.4.2 und 3.4.1.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



230 Kapitel 4: Konfliktsituationen 

bühren auch die Erlöse aus der Auktion der Ämter der Kasse des Prokurators zugeflossen 
wären. Ob dieser Aspekt den Prokurator des Idios Logos und ihm untergeordnete Behör-
den dazu motivierte, die Versteigerung kultbezogener Ämter gegenüber ihrer Vererbung 
zu forcieren, kann auf der gegebenen Quellengrundlage allerdings nicht weiter verfolgt 
werden. 62

4.2	 Konflikte zwischen Amtsträgern und Einheimischen

Obwohl die hier betrachteten Tempel bedeutende Zentren des lokalen religiösen Lebens 
darstellten, waren die Kollegien in ihren Möglichkeiten zur Aushandlung von Konflik-
ten mit anderen Einheimischen recht eingeschränkt. Dies illustriert eine Eingabe, die 
das Tempelkollegium von Tebtynis im Jahr 37 an den Strategen Asklepiades adressierte. 
Demnach hatten die Kultfunktionäre über lange Jahre einen Kornspeicher (θησαυρός) an 
die Frau Thenapynchis, ihren Sohn Apynchis und dessen Ehefrau Thaesis verpachtet. 
Nachdem Thenapynchis verstorben war, gaben Apynchis und Thaesis den Speicher an 
das Tempelkollegium zurück. Die Tempeldiener bemängelten jedoch, dass die Wände des 
Kornspeichers nicht mehr getüncht gewesen seien, zudem seien Türen durch die Pächter 
entfernt worden, weshalb das fällige Steuergetreide des Tempels angeblich nicht eingela-
gert werden konnte. Die Amtsträger ersuchten den Strategen deshalb darum, dass er den 
Polizeivorsteher (ἐπιστάτης κώμης) anweist, den Schaden in Augenschein zu nehmen und 
daraufhin die ehemaligen Pächter zu verurteilen:

Ἀσκληπιάδῃ στρατηγῷ Πολέμωνος μερίδος
παρὰ Μαρεψήμιος τοῦ Μαρεψήμιος καὶ Μαρ-
σισούχου τοῦ Σιγήρεως καὶ Πάχιτος τοῦ Μαρε-
ψήμιος, οι (l. τῶν) τρις (l. τριῶν) ἡγουμενοι (l. ἡγούμενων), καὶ Πετοσιρις 
(l. Πετοσίριος)
Πακηκιος (l. Πακή<β>κιος) γραμματέους (l. γραμματέως) καὶ Πανήσιος
τοῦ Πακβκιος (l. Πακ<ή>βκιος) καὶ Μαρεπκάμιος τοῦ Μαρε-
πκάμιος καὶ Μαρεψήμιος τοῦ Μαρεψήμιος <τοῦ καὶ> Πε-
σουρις (l. Πε|σούριος) καὶ Ὀννώφριος τοῦ Ψύφεως καὶ Μαρσι-
σούχου τοῦ Μαρσισούχου, οι (l. τῶν) ἐννέα ἡγουμενοι (l. ἡγουμένων)
καὶ γραμματέους (l. γραμματέως) καὶ ἀπὸ τῶν φυλῶν τῶν
αὐτῶν εἱαιρέων (l. ἱερέων) τῶν ἀπὸ Τεβτύνεως
Κρόνου κρατεοῦ (l. κραταιοῦ) θεοῦ μεγάλου μεγίστου. ἐπιδὴ (l. ἐπειδὴ)

62	 Serge Sauneron äußerte den Eindruck, dass Tempelämter in römischer Zeit anscheinend häufiger 
versteigert wurden als in früheren Epochen, cf. Sauneron 1960, 45. Statistisch lässt sich ein solcher 
Eindruck jedoch nicht bestätigen. Zum administrativen Prozedere hinsichtlich des Verkaufs kult-
bezogener Ämter aus Perspektive der Gauverwaltung cf. überblicksweise Kruse 2002, 733–50. Für 
einen Überblick über kaiserzeitliche Papyri zum Verkauf von Ämtern cf. auch Messerer 2019, 1–10.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



231Konflikte zwischen Amtsträgern und Einheimischen

μεμισθώκαμεν ἔτι πάλαι ἐν τοῖς ἔμπροσ-
θεν χρόνοις μέχρι τοῦ ἐνεστῶτος ἔτους
καὶ ἡμέρας τῇ τετελευτηκυείῃ (l. τετελευτηκυίῃ) θησαυρο-
φύλακι Θεναπυνχι (l. Θεναπύνχε) καὶ τοῦ (l. τῷ) ἐνοντος (l. ἐνόντι) ὑειου (l. υἱῷ)
αὐτῆς Ἀπυνχεως (l. Ἀπύνχει) τοῦ Ἁρμιύσιος καὶ τῇ γυ-
ναικεὶ (l. γυ|ναικὶ) Θαήσι τὸν ἐν τῇ προκιμένῃ κώμῃ
Τεβτύνει τοῦ Κρόνου κρατεοῦ (l. κραταιοῦ) θεοῦ μεγά-
λου μεγίστου θησαυρὸν ἐνεργὸν ἐν ὧι
πύργος καὶ προσπαρακίμενος ἕτερος πύρ-
γος καὶ πυλών, ἡμῶν δὲ καὶ τῶν ἑτέρ-
ων ἡμῶν εἱαιρων (l. ἱερέων) παραλαμβανόντων
παρὰ τῶν προγεγραμμένων Ἀπύνχεως
καὶ τῆς γυναικὸς Θαήσιος τόν τε θησαυρὸν
ἐν ὧι τινα ὧν παρίληφεν (l. παρείληφεν) σκευῶν τε
καὶ θυρῶν εὕραμεν δὲ ἐν τῷ ἐνεστῶ-
τι μηνὶ Φαρμοῦθι τοῦ ἐνεστῶτος κγ (ἔτους)
Τιβερίου Καίσαρος Σεβαστοῦ τὰς ἐφεστώσας
θύρας ἠρμένας ὑπʼ αὐτῶν καὶ ἀκωνία-
τον (l. ἀκονία|τον) οὐχ ὡς παρίληφεν (l. παρείληφεν) ὥστε τῷ ὅλῳ
κολαζεσθαι (l. κωλύεσθαι) ἡμᾶς τοῦ μὴ δυνασθῆ-
ναι εἰσαγαγῖν (l. εἰσαγαγεῖν) εἰς τὸν αὐτὸν θηρὸν (l. θη<σαυ>ρὸν)
μετροῦμεν εἰς τὸ δημόσιον πυρικά τε
καὶ κρίθινα δημόσια, διὸ ἀξιοῦμεν γρά-
ψε (l. γρά|ψαι) τῷ τῆς Τεβτύνεως ἐπιστάτηι
ἐπελθὼν ἐπὶ τὸν δηλούμενον θη-
σαυρὸν καὶ ἐφίδῃ ὡς πρόκιται καὶ ἐκ-
πέμψῃ ἐπὶ σαὶ (l. σὲ) τοὺς ἐνκαλομένους (l. ἐνκαλουμένους)
πρὸς τὴν ἐσωμένην (l. ἐσομένην) ἐπέξωδον (l. ἐπέξοδον). 63

„An Asklepiades, den Strategen der Polemonos Meris, von Marepsemis, Sohn des 
Marepsemis, und Marsisuchos, Sohn des Sueris, und Pachis, Sohn des Marepsemis, 
den drei Leitern, und Petosiris, Sohn des Pakebkis, dem Schreiber, und Panesis, 
Sohn des Pakebkis, und Marepkemis, Sohn des Marepkemis, und Marepsemis, 
Sohn des Marepsemis-Pesuris(?), 64 und Onnophris, Sohn des Psyphis, und Marsi-

63	 P.Mich. V 226, Z. 1–40 (Tebt., März/Apr. 37).
64	 Ob es sich hier um einen Doppelnamen handelt oder Pesuris als Großvatersname zu begreifen ist, 

bleibt offen, da der Herausgeber das ὁ καὶ in Zeile 7 ergänzt hat und der ägyptische Schreiber of-
fenkundig Schwierigkeiten hatte, zwischen Nominativ und Genitiv zu unterscheiden. Für einen 
Doppelnamen spricht der Umstand, dass auch alle übrigen hier genannten Personen lediglich mit 
ihrem Namen und Patronymikon, nicht aber mit dem Namen des Großvaters ausgewiesen werden. 
Siehe zur Verbreitung von Doppelnamen unter Tempeldienern Kapitel 1.4.2.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



232 Kapitel 4: Konfliktsituationen 

suchos, Sohn des Marsisuchos, den neun Leitern und Schreibern von den Phylen 
von diesen ἱερεῖς des großen, größten Gottes Kronos von denen aus Tebtynis.
Seit langer Zeit und bis zum jetzigen Jahr und Tag hatten wir der verstorbenen 
Speicherwächterin Thenapynchis und ihrem lebenden Sohn Apynchis, Sohn des 
Harmiysis, und dessen Frau Thaesis, in der vorgenannten κώμη Tebtynis des Kro-
nos, des gewaltigen und großen, größten Gottes, einen in Betrieb befindlichen 
Kornspeicher verpachtet, an den ein Turm und ein weiterer Turm und ein Tor-
bau angrenzen; und als wir und unsere anderen ἱερεῖς den Kornspeicher von dem 
vorgenannten Apynchis und seiner Frau Thaesis zurückempfangen haben, in dem 
auch einige der Geräte und Türen waren, die er empfangen hatte, entdeckten wir 
im laufenden Monat Pharmuthi des laufenden 23. Jahres des Tiberius Caesar Au-
gustus, dass die ehemals vorhandenen Türen von ihnen fortgeschafft worden sind 
und (der Kornspeicher) ungetüncht war und nicht so, wie er ihn von uns erhalten 
hatte, sodass uns gänzlich verwehrt wurde, in denselben Getreidespeicher Weizen 
und Gerste einlagern zu können, das wir als Abgabe an die Staatskasse zahlen. Des-
halb bitten wir, dass Du dem Polizeivorsteher von Tebtynis schreibst, damit er zu 
dem bezeichneten Kornspeicher kommt und besichtigt, wie der Sachverhalt hier 
vorliegt, und er die Beschuldigten zur Ahndung zu Dir entsendet.“

Dem Text schließen sich die griechischen und demotischen Unterschriften der Petenten 
an. Auf den ersten Blick scheint es, als wandte sich das Kollegium an den Strategen, weil 
der Tempel durch den Schaden am Kornspeicher mit den Zahlungen des Steuergetreides 
in Verzug zu geraten drohte und die Verursacher des Schadens angezeigt werden sollten. 
Auf den zweiten Blick zeichnet sich jedoch eine tiefergehende Konfliktlinie zwischen 
Tempelkollegium und Einheimischen ab: Wohlgemerkt traten in der Petiton alle leiten-
den Funktionäre des Soknebtynistempels auf, die den Sachverhalt in einem langen Text 
schilderten. Nach ihrer Aussage konnte kein Getreide mehr eingelagert werden, weil 
dem Kornspeicher Türen und eine Tünchung der Wände fehlten. Wenn sich das leiten-
de Gremium schon die Mühe bereitete, mit einer langen Petition an die Gauverwaltung 
heranzutreten, stellt sich die Frage, ob das personalstarke Kollegium von Tebtynis, das 
immerhin einen eigenen Wirtschaftsbetrieb rund um die Kulthandlungen koordinierte, 
nicht mit derselben Anstrengung auch einen Ersatz für den Kornspeicher gefunden oder 
nötige Reparaturen kurzfristig hätte veranlassen können. Die Pächter hingegen waren 
nicht nur Einheimische, sondern zwischen ihnen und dem Tempelkollegium bestand 
eine langjährige Geschäftspartnerschaft. Wäre es da nicht möglich gewesen, zu einer ein-
vernehmlichen Lösung zu gelangen?

Vor diesem Hintergrund entsteht der Eindruck, dass beide Parteien schon seit längerer 
Zeit in Konflikt miteinander lagen und das Kollegium des Soknebtynistempels deshalb 
keine Anstalten traf, die Reparaturen an dem Kornspeicher selbst auszuführen. Stattdes-
sen bedienten sich die Kultfunktionäre einer Argumentationsstrategie, die im folgenden 
Kapitel erneut zu beobachten sein wird: Die Einbeziehung der Behörden unter dem Vor-
wand, dass die gegnerische Partei angeblich der Staatskasse geschadet habe.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



233Konflikte zwischen Amtsträgern und Einheimischen

Da die hier zitierte Petition in Tebtynis gefunden wurde, stellt sich gleichwohl die 
Frage, ob das Kollegium jemals tatsächlich Anzeige gegen Apynchis und Thaesis erstat-
tete. Obwohl in einer sauberen Handschrift aufgesetzt, ist der gesamte Text von gram-
matikalischen und phonetischen Fehlern durchsetzt, die typisch für ägyptischsprachige 
Schreiber waren. Diese Annahme wird im Schlussteil der Petition bestätigt, in dem sich 
ein ἱερεύς namens Onnophris als Schreiber des Textes zu erkennen gibt, während seine 
Kollegen des Griechischen nicht mächtig waren. 65 Das muss nichts zu bedeuten haben, 
denn es bedurfte nicht zwangsweise eines professionellen Schreibers, um eine Petition 
zu verfassen. Trotzdem bleibt die Möglichkeit bestehen, dass das Gremium des Tempels 
die Petition nur zur Warnung aufgesetzt hatte und den ehemaligen Pächtern auf diese 
Weise ihre Bereitschaft zur nächsten Eskalationsstufe androhen wollte. Genau dieses 
Vorgehen lässt sich am Beispiel des nesiotischen Stolisten und Gutsverwalters Pakysis be-
obachten: Gleich in vierfacher Ausfertigung (zweimal an einen im Umland weilenden 
Centurio und zweimal an den amtierenden Strategen adressiert) ließ er von einem profes-
sionellen Schreiber eine Petition aufsetzen, in der er die jeweiligen Adressaten darum er-
suchte, gegen die Nachbarn seiner Schwiegertochter vorzugehen, die Vorräte aus seinem 
Getreidelager gestohlen hatten. Die Petitionen hatte Pakysis jedoch niemals abgesendet, 
sondern er verwendete die unbeschriebenen Rückseiten wenig später für Abrechnungen 
wieder. Offenbar genügte in seinem Fall schon die Androhung, die Eingaben abzuschi-
cken, um die Beklagten zum Einlenken zu bewegen. 66 Auch wenn die Amtsträger des 
Soknebtynistempels auf einen professionellen Schreiber verzichteten, könnten sie eine 
ähnliche Strategie verfolgt haben. Doch wenn es überhaupt bis zur Niederschrift einer 
Petition kommen musste, wusste das Tempelkollegium den ehemaligen Pächtern ihres 
Kornspeichers anscheinend nicht mehr anders beizukommen; die Grenze der informellen 
Konfliktaushandlung war offenbar erreicht.

Dass sich die Amtsträger der Tempel in Konflikten mit anderen Einheimischen bis-
weilen nur mit Mühe durchsetzen konnten, deutet möglicherweise auch eine fragmen-
tarische Petition an, wonach sechs ἱερεῖς des Soknebtynistempels darum ersuchten, 
einen gewissen Kronion, Sohn des Sabinos, wegen eines gegen sie verübten Vergehens 
(ἀτόπημα) dem Strategen zum Prozess vorzuführen. 67 Sicher gab es noch weitaus mehr 
Konflikte zwischen Tempelkollegien und Einheimischen. Die meisten Streitfälle werden 
aber auf lokaler Ebene ausgehandelt worden sein und bleiben somit für den modernen 
Betrachter unsichtbar.

Relativ häufig dokumentiert sind ferner private Streitigkeiten zwischen einzelnen 
Tempeldienern und anderen Einheimischen. 68 Bei näherer Betrachtung der Quellen ist je-

65	 P.Mich. V 226, Z. 46f.: Ὀννόφρις γέγραφα μὴ εἰδώτων (l. εἰδότων) γράμματα.
66	 An den Strategen adressiert waren die beiden Papyri BGU I 321 und der noch unpublizierte Papyrus 

P.Berol. inv. 6850. An den Centurio gerichtet waren P.Louvre I 3 und BGU I 322 (alle S.N., 7. Apr. 
216). Weiterführend zur Reihenfolge der Beschriftung und den Inhalten cf. P.Louvre I 3, Einl.; Jör-
dens 2001, 254–6.; Whitehorne 2003. Zur Rolle des Pakysis als Gutsverwalter auch Kapitel 3.1.2.1.

67	 P.Tebt. II 303 (Tebt., 177–179).
68	 Ohne Anspruch auf Vollständigkeit folgt hier eine räumlich gegliederte Übersicht über Zeugnisse 

solcher Streitfälle. Soknopaiu Nesos: BGU I 36 (Duplikat BGU II 436; S.N., 98–117); BGU I 159 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



234 Kapitel 4: Konfliktsituationen 

doch festzustellen, dass kultbezogene Ämter in diesen Konflikten nie eine Rolle spielten: 
So manche ἱερεῖς wurden bestohlen, betrogen und verprügelt, aber eben nicht, weil sie in 
einem Tempel dienten, sondern weil sie entweder private Streitigkeiten mit den Tätern 
hatten oder weil sie Opfer von Gelegenheitsverbrechen wurden; manche Kultfunktio-
näre begingen umgekehrt selbst diverse Delikte. Wer Gewalt ausübte und wer sie erlitt, 
entschied sich also nicht entlang religiöser Beweggründe. Vielmehr resultierten Konflikte 
zwischen Kultfunktionären und anderen Einheimischen aus persönlichen Differenzen 
oder wirtschaftlichen Motiven. Zur Bestätigung dieser Auffassung mag die Beobach-
tung dienen, dass kein einziger ἱερεύς in einer privaten Petition Beschwerde darüber führ-
te, durch erlittenes Unrecht in seiner Amtsausübung im Tempeldienst beeinträchtigt 
worden zu sein, beispielsweise durch zugefügte Verletzungen. Demgegenüber machten 
gerade die Tempelkollegien Gebrauch von dem Argument, dass die Gewährleistung der 
Kultpflege durch auferlegte Zwangsdienste oder Steuern gefährdet werde. 69

Rein theoretisch konnten sich kultbezogene Ämter bei der Aushandlung von Kon-
flikten mit Einheimischen trotzdem als Vorteil erweisen, sei es durch die Kenntnis de-
motischer Schrift, 70 die Verfügbarkeit sozialer Netzwerke oder den Bezug von Pfründen, 
die als Ressourcen zur Konfliktaustragung eingesetzt werden konnten. Im Kontext von 
Gerichtsprozessen ließen sich solche informellen Vorteile jedoch schwer ausspielen, denn 
die staatlichen Behörden behandelten die Amtsträger der Tempel in privaten Konflikten 
mit anderen Einheimischen weder bevorzugend noch benachteiligend, zumindest sind 
solche Tendenzen im Fayum der ersten drei Jahrhunderte römischer Herrschaft nicht er-

(Ars., 5. Juni 216); BGU II 522 (S.N., 2. Jh.); BGU IV 1036 (S.N., 29. Jan. 107); BGU XIII 2239 
(S.N., 31. Okt. 17); BGU XIII 2242 (S.N., 2. Jh.); P.Amh. II 77 (S.N., nach 15. Aug. 139); P.Gen. 
I² 3 (S.N., 178/179); P.Lond. II 363 (S. 170; S.N., um 175); P.Louvre I 1 (S.N., nach 21. Aug. 13); 
P.Louvre I 3 (dazu die Duplikate BGU I 321 und 322; alle S.N., 7. Apr. 216); P.Mich. III 175 (S.N., 
18. Apr. 193); SB VI 8979 (S.N., 179–181); SB XXIV 16257 (S.N., nach 18. Nov. 123); SPP XXII 55r 
(S.N., 3. Nov. 167). Tebtynis: P.Kron. 2 (Tebt., 7. Apr. 127/128); P.Kron. 6 (Tebt., um 144); P.Tebt. 
II 304 (Tebt., nach 24. Juli 168); PSI XV 1529 (Tebt., 169–172); SB VI 9458 (Tebt., 2. Hälfte 2. Jh.). 
Theadelphia: SB IV 7376 (Thead., 11. Okt. 3); P.Princ. II 23 (Thead., nach 13. Apr. 13); SB XX 
14098 (Thead., 1–10); SB XX 14099 (Thead., vor 20. Nov. 11).

69	 Siehe Kapitel 4.1.3.1 zu der Argumentationsstrategie der Tempel, gegenüber prokuratorischen Be-
amten zu betonen, dass die Kultpflege durch Pflichten und Abgaben in Gefahr geraten sei.

70	 Gelegentlich konnte es sicher von Vorteil sein, in einer Schrift zu kommunizieren, die kaum ein 
anderer lesen konnte. Im Zusammenhang mit einem Prozess unternahm beispielsweise im späten 
zweiten Jahrhundert ein Stoetis aus Soknopaiu Nesos eine Reise nach Alexandria, um dort eine 
Abschrift aus einem Amtstagebuch zu beschaffen. Über seine genaueren Pläne informierte er sei-
nen Vater Satabus in einem Brief. Da der Text in demotischer Schrift verfasst wurde, konnte der 
Brief nur von wenigen Menschen gelesen werden. Den vertraulichen Charakter des Briefes und der 
ganzen Angelegenheit machte Stoetis gegen Ende des Textes noch einmal explizit, indem er schrieb: 
„Sage das, was oben geschrieben ist, nicht (zu) anderen Menschen außer zu meiner Mutter und mei-
nen Schwestern.“ (P.Berol. inv. P. 8092, Z. 19; S.N., spätes 2. Jh., Übersetzung: Lippert und Schen-
tuleit 2010b, 360). Natürlich wird Stoetis das Demotische nicht als ‚Geheimschrift‘ gewählt haben, 
sondern aus Gewohnheit und weil seine Adressaten demotisch lesen konnten. Ein unweigerlicher 
Nebeneffekt dieser Wahl war aber die Konsequenz, dass nur wenige andere Personen den Brief lesen 
konnten.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



235Streit im Allerheiligsten: Konflikte unter Tempelkollegien

sichtlich. Zur Beantwortung der zentralen Fragestellungen dieser Arbeit trägt die weitere 
Untersuchung der privaten Streitigkeiten von Amtsträgern der Tempel mit anderen Ein-
heimischen deshalb nicht bei und kann an dieser Stelle ausgespart bleiben.

4.3	 Streit im Allerheiligsten: Konflikte unter Tempelkollegien

Konflikte zwischen Tempelkollegien oder sogar innerhalb der Heiligtümer der ägypti-
schen Kulte sind für die Kaiserzeit kaum beleuchtet. 71 Dabei boten die sich überlagernden 
Einflusssphären der größeren Tempel, aber auch die hierarchischen Organisationsstruk-
turen innerhalb der Kollegien jederzeit Zündstoff für kleinere und größere Auseinan-
dersetzungen: Tempelkollegien stritten mit anderen Kollegien um die Zugehörigkeit von 
Filialheiligtümern, vermögende Amtsträger rangen um die Besetzung einflussreicher 
Ämter und manche Tempeldiener verwickelten sich in langjährige Familienfehden. Rief 
man die Instanzen der römischen Rechtsprechung an, griffen diese entweder entschei-
dend ein oder sie wiesen Zuständigkeiten von sich. Zu fragen ist in diesem Abschnitt also, 
in welchen Punkten die Tempelkollegien und Amtsträger konkret aneinandergerieten, 
wer sich in den Aushandlungsprozess einschaltete und inwiefern solche Konflikte den 
Kollegien schadeten.

4.3.1	 Große Fische im kleinen Teich: Das Ringen um Einflusssphären

In den 130er Jahren war das Isis-Heiligtum von Pelusion, einem Ort im Zentralfayum, 72 
zum Schauplatz eines Konflikts geworden: Um die Besetzung der dortigen Prophetie 
stritten das nesiotische Tempelkollegium und ein Amtskollege aus [...p]olis 73, deren Aus-
einandersetzung in einer mehr als 100 Zeilen umfassenden (aber trotzdem nur fragmen-
tarisch erhaltenen) Akte überliefert ist.

Die Nesioten warfen in einer ersten Eingabe an den Prokurator des Idios Logos im 
August des Jahres 137 dem „fremden“ (ξένος) ἱερεύς und προφήτης Nepheros vor, sich die 

71	 Ein berühmtes Beispiel für tempelinterne Konflikte ist der sogenannte Elephantineskandal aus 
pharaonischer Zeit, bei dem kriminelle Aktivitäten der Tempeldiener von Elephantine ans Licht 
kamen, darunter solche Vergehen wie Unterschlagung, Diebstahl und Selbstjustiz, cf. Fauerbach 
1996. Ein anderen Beispiel ist der demotische Text P.Ryl.Dem. 9 aus dem perserzeitlichen Amun-
tempel von el-Hibe, der unter anderem von Brandstiftung, Raub und Mord unter den Kultfunk-
tionären erzählt, cf. Vittmann 1998. Die aus der Kaiserzeit überlieferten Memoranda, in denen der 
Kultfunktionär Phatres Familienfehden und kriminelle Vorgänge in den Tempeln von Narmuthis 
schilderte, werden in Kapitel 4.3.3 behandelt.

72	 Zur Lokalisierung des Ortes cf. Trismegistos GeoID 1661.
73	 Kruse 2002, 747 mit Anm. 2111 schlägt vor, den Ort mit dem nahe Soknopaiu Nesos gelegenen 

Nilopolis zu identifizieren. Eine gesicherte Grundlage für diese Zuordnung gibt es aber nicht.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



236 Kapitel 4: Konfliktsituationen 

Prophetie des Isis-Heiligtums von Pelusion angeeignet zu haben, obwohl die Position tra-
ditionell dem Soknopaiostempel angegliedert gewesen sei. Namentlich erhob ein gewisser 
Stotoetis, Sohn des Stotoetis, aus dem nesiotischen Tempelkollegium Anspruch auf die 
Prophetie. Darüber hinaus sei Nepheros auch deswegen nicht für das Amt legitimiert, 
weil er keine Bestallungsgebühr entrichtet habe. An die Prophetie sei Nepheros aber 
trotzdem durch die Hilfe des Dorfschreibers von Pelusion gelangt, denn angeblich habe 
er diesen dazu gezwungen, die nesiotischen Amtsträger aus dem Heiligtum zu vertreiben 
und ihnen die Auszahlung staatlicher Subventionen zu verweigern. Der Prokurator des 
Idios Logos leitete die Untersuchung des Falles an die Gaubehörden weiter. Einen Monat 
darauf, im September 137, dementierte der κωμογραμματεύς von Pelusion unter Eid sämt-
liche gegen ihn erhobenen Vorwürfe und erklärte, dass das Heiligtum gemäß Erbrecht 
durchaus dem Soknopaiostempel angehöre. Bei einer Gerichtsverhandlung im Folgejahr, 
die im nahe Soknopaiu Nesos gelegenen Herakleia in Anwesenheit des Strategen abge-
halten wurde, ließ der Beschuldigte Nepheros hingegen durch seinen Anwalt erklären, 
die Prophetie sei bereits von seinem Großvater auf seinem Vater übergegangen und stehe 
deshalb ihm zu; eine Einigung erzielte man bei dieser Verhandlung nicht. In der Folge 
fertigte der Königliche Schreiber einen Fragenkatalog an, um zunächst zu prüfen, ob das 
in Rede stehende Heiligtum in Pelusion überhaupt über eine Prophetie verfügte und, 
wenn ja, ob das Amt tatsächlich administrativ an den Soknopaiostempel angegliedert 
war. Im Oktober 139 bezog das nesiotische Tempelkollegium hierzu Stellung, wobei die 
Amtsträger auf ihrem Standpunkt der erblichen Zugehörigkeit der Prophetie zu einem 
Amtsträger ihres Tempels beharrten und abermals bemerkten, dass Stotoetis die nötige 
Bestallungsgebühr bereits entrichtet habe. Wie lange sich der Prozess noch hinzog und 
welches Ergebnis an dessen Ende stand, ist unbekannt. 74

Da die gerichtlichen Ermittlungen mehr als zwei Jahre andauerten, mag eine kompli-
zierte Rechtslage bestanden haben. Wenn sich beide Seiten trotzdem auf einen derartigen 
Prozess einließen, dann hielt die Prophetie des Isis-Heiligtums in Pelusion in den Augen 
der Prozessparteien genügend Amtseinkünfte und Prestige bereit, um den Aufwand ei-
nes langwierigen Gerichtsprozesses zu kompensieren.

Im größeren Kontext ging es dabei nicht nur um die Frage nach der Besetzung eines 
Amtes durch eine bestimmte Person, sondern um die Klärung, welchem Tempel das Isis-
Heiligtum überhaupt angegliedert war. 75 Immerhin beklagten die Nesioten in ihrer Pe-
tition an den Prokurator des Idios Logos nicht nur ihre Vertreibung, sondern auch, dass 
der Dorfschreiber von Pelusion ihnen die staatliche Subvention vorenthalte. 76 Für den 
Soknopaiostempel stand in dem Konflikt also auf dem Spiel, ein Filialheiligtum mitsamt 
Einnahmen zu verlieren, die dann einem anderen Tempel zugutekamen.

Zur Durchsetzung seiner Position wandte sich das nesiotische Tempelkollegium also 
an die römische Administration. Nicht zufällig machten die Kläger dabei geltend, dass 
Nepheros die erforderliche Bestallungsgebühr nicht gezahlt habe. Ganz abgesehen von 

74	 SPP XXII 184 (S.N., 4. Okt. 139). Zum Prozessverlauf cf. Kruse 2002, 743–9 und Sijpesteijn 1981.
75	 Diese Schwerpunktsetzung der richterlichen Untersuchung bemerkt schon Kruse 2002, 747f.
76	 SPP XXII 184, Z. 57–75 (S.N., 4. Okt. 139).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



237Streit im Allerheiligsten: Konflikte unter Tempelkollegien

der Frage, woher die nesiotischen Amtsträger dies so genau wissen wollten, machten sie 
sich in diesem Punkt wohl das notorische Interesse der Behörden an der Verfolgung von 
Fiskaldelikten zunutze (siehe Kapitel 4.1.1). Insofern mag die hier geschilderte Szene ein 
weiteres Beispiel dafür sein, dass ägyptische Kultspezialisten nicht bloß passiv Kontrollen 
durch Behörden über sich ergehen lassen mussten, sondern dass sie die staatlichen Beam-
ten auch aktiv für ihre eigenen Konflikte zu instrumentalisieren gedachten.

Nicht zuletzt stellt sich die Frage, wie die Einwohner von Pelusion den Konflikt wahr-
nahmen. Die (angebliche) Empörung umstehender Zeugen über das eigene erlittene Un-
recht zu schildern, war ein in Petitionen verbreitetes rhetorisches Mittel. 77 Was aber die Ver-
treibung der nesiotischen Amtsträger aus dem Heiligtum in Pelusion betrifft, verschweigt 
die Eingabe des Stotoetis und seines Kollegiums jeglichen Protest vonseiten der lokalen 
Bevölkerung. 78 

4.3.2	 Streitigkeiten zwischen Amtskollegen in profanen Sphären

In der Nacht vom 25. auf den 26. Mai des Jahres 14 überfiel ein gewisser Nestnephis 
zusammen mit Komplizen den ἱερεύς Satabus. Im Anschluss stahlen die Täter dem Ge-
schundenen auch noch einen steinernen Mörser aus dessen Mühle in Soknopaiu Nesos. 
In einer Bittschrift an den Präfekten M. Magius Maximus schilderte Satabus den Vorfall 
in seinen eigenen Worten:

[Μαγί]ωι [Μ]αξίμω[ι]
[παρὰ] Σαταβο[ῦτ]ος τοῦ [Ἐρ]ιέως τῶν ἀπὸ τῆς Σεκνεπαί-
[ου Νήσο]υ τῆς Ἡρακλεί[δου] μερίδος [ἱερ]έων. τῆι λ
[τοῦ Π]α̣ χὼ̣ν̣ τοῦ μγ [(ἔτους)] Καίσαρος Νεστνῆφις Τεσήους
[ἄλογ]ον ἀηδ[ί]αν μο[ι] στησάμενος μετὰ τῶν [πα-]
[ρʼ αὐτοῦ] ὕβρισέν̣ με καὶ [π]λείους μοι πληγὰς ἐνέτεινε[ν] ἐ-
[ξέλα]σίν μοι νοησάμε[νο]ς, ἔτι δὲ καὶ βιασάμε[νο]ς
[ἐλθὼν με]τὰ τῶν αὐτῶν καὶ ἑτέρων νυκτὸς λῃστρικῷ τρόπωι
[ ̣ ̣ ̣ ἐκ τ]οῦ ὑπάρχοντός μοι ἐν τῆι κώμηι μυλαίου ἐξε-
[τό(?)]πισεν ὅλμον, ὑπὲρ ὧν καὶ ἔγκλημα κατε-
[χώρ]ισα Διο[ν]υσοδώρωι. σοῦ οὖν καὶ διʼ ἐκθεμάτων
[ἀπα]γο[ρ]εύ[σαντος] μί[σ]γεσθα[ι τὰς] τοιαύτας ὕ[βρεις] καὶ
[πληγάς], ἀ[ξιῶ δικ]αιοδο[τη]θῆναι, ὅπως ἐγὼ

77	 So unter anderem Aurelios Ammon aus Panopolis, der sich in einer Petition beklagte, dass ihn ein 
römischer Beamter mit ὕβρις behandelt und körperlich angegriffen habe. Nach seiner Schilderung 
seien umstehende Zeugen über diese Behandlung empört gewesen, cf. P.Ammon II 47 (Alexandria, 
9.–13. Dez. 348).

78	 Die Schilderungen der Szene, in der die Amtsträger des Soknopaiostempels aus dem Heiligtum ver-
trieben werden, ist verzeichnet in SPP XXII 184, Z. 64–84 (S.N., 4. Okt. 139).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



238 Kapitel 4: Konfliktsituationen 

[τυγχά]νωι (l. [τυγχά]νω) ἀν[τει]λημμένος, ὁ δʼ ἐγκαλούμενος
[πρ]ὸς ἑτέρων ἐπίστασιν τύχηι ὧν προσήκει.
εὐτύχει. 79

„An Magius Maximus von Satabus, Sohn des Herieus, von den ἱερεῖς aus Sokno-
paiu Nesos in der Herakleidu Meris. Am 30. Pachon im 45. Jahr des Caesar beleidig-
te mich Nestnephis, Sohn des Teses, mit den Seinigen grundlosen Groll gegen mich 
fassend, und er versetzte mir viele Schläge, indem er darauf ausging, mich aus dem 
Haus zu drängen, ferner noch ging er mit Gewalt gegen mich vor und er schickte 
sich an, mit den Seinigen und anderen des Nachts in räuberischer Art und Weise … 
entwendete aus der mir in der κώμη gehörenden Mühle einen Mörser, worüber ich 
Dionysodoros eine Klageschrift vorgelegt habe. Da Du, auch durch öffentliche Be-
kanntmachungen, verboten hast, solche Schmähungen und tätliche Beleidigungen 
zu begehen, bitte ich, dass Recht gesprochen wird, sodass ich einer fürsorglichen 
Behandlung teilhaftig werde, aber der Beklagte sein Urteil empfängt, das auch an-
deren zur Belehrung dient. Lebe wohl.“

Eine zweite, nur fragmentarisch erhaltene Petition adressierte Satabus zugleich, wie auch 
der Text erwähnt, an den Strategen Dionysodoros und dessen Stellvertreter. 80 Nestnephis 
wurde in der Folge zu einer Strafzahlung und zur Rückgabe des Steins verurteilt. Doch 
anstatt sich dem Richterspruch zu fügen, verprügelte er den armen Satabus angeblich 
ein weiteres Mal. Satabus formulierte daraufhin eine weitere Petition, diesmal an einen 
gerade in der Gegend befindlichen Centurio adressiert. 81

Inmitten dieser Vorgänge erhob auch der älteste Sohn des Satabus Vorwürfe gegen 
Nestnephis und beschuldigte ihn, Ziegel aus dem Besitz des örtlichen ἱερόν des Herakles 
gestohlen zu haben, die Zahlung einer Steuer zu verweigern und sich illegal herrenlose 
Baugrundstücke angeeignet zu haben. 82 Nestnephis erklärte seinerseits in einer Eingabe, 
dass Satabus dem Propheten Chairemon aus Psinachis im Jahr 11 ein Haus in Soknopaiu 
Nesos abgekauft hatte – Chairemon habe diese Immobilie allerdings gar nicht gehört 
und zudem sei sie weit unter Wert veräußert worden; durch Bauarbeiten im Jahr 13 habe 
Satabus angrenzende, herrenlose Bauplätze illegal okkupiert. Nach eigener Aussage hatte 
Nestnephis den Kauf dieser Bauplätze beabsichtigt, was aufgrund der illegalen Vorgänge 
nicht mehr möglich sei. 83

79	 SB I 5235 (S.N., nach 25. Mai 14).
80	 CPR XV 7 (S.N., nach 25. Mai 14).
81	 SB I 5238 (S.N., nach 25. Mai 14).
82	 SB I 5233 (S.N., um 14).
83	 CPR XV 5 (S.N., um 14). Da sich nicht alle zu dem Prozess gehörigen Texte zweifelsfrei datieren 

lassen, ist der hier geschilderte Ablauf der Ereignisse nur als eine mögliche Variante zu verstehen. So 
bleibt etwa offen, zu welchem Zeitpunkt der Sohn des Satabus seine Vorwürfe gegen Nestnephis 
bezüglich der gestohlenen Ziegel aus dem Tempel des Herakles zu Papyrus brachte, oder ob die An-
zeige des Nestnephis wegen der Aneignung herrenloser Grundstücke dem gewaltsamen Überfall 
auf Satabus vielleicht vorausgegangen war.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



239Streit im Allerheiligsten: Konflikte unter Tempelkollegien

Satabus und Nestnephis waren Amtskollegen, die sich sicher gelegentlich im Tempel-
bezirk begegneten, denn im Jahr 12 walteten sie beide als tempelinterne Steuereintreiber. 84 
Wenn es zudem stimmt, dass ihre Väter im Jahr 8 v.Chr. zusammen ein Haus gekauft 
hatten, 85 dann waren die Familien einander schon seit Jahren bekannt und ehemals viel-
leicht sogar befreundet.

Welche Wirkung die vielfachen Klagen von Satabus und den Seinen gegen Nestnephis 
entfalteten, ist nicht überliefert. Die Vorwürfe des Nestnephis gegen Satabus betreffs der 
illegalen Aneignung herrenloser Baugrundstücke sind dafür umso besser dokumentiert: 
Der heute ‚Nestnephis-Prozess‘ genannte Fall gelangte auf die Tagesordnung eines Kon-
vents, den der Prokurator des Idios Logos, in dessen Aufgabenbereich auch die Verwal-
tung herrenloser Immobilien fiel, im Juni des Jahres 15 in Alexandria abhielt. Als Ergebnis 
wies der Prokurator die Gauverwaltung sowie jenen Centurio, an den sich schon Sata-
bus mit einer Petition gewandt hatte, an, den Fall zu untersuchen und die Ergebnisse im 
Rahmen des Konvents im nächsten Jahr mitzuteilen. In der Zwischenzeit bekam Satabus 
Schwierigkeiten, seine Besitzrechte nachzuweisen, weil die Notare aus Psinachis, bei de-
nen er den Kaufvertrag für die Immobilie einst unterzeichnet hatte, ihrerseits angeblich 
versäumt hatten, eine Ausfertigung an das staatliche Urkundenarchiv weiterzuleiten. Un-
abhängig davon befragte der Centurio die πρεσβύτεροι ἱερέων des Soknopaiostempels zur 
Sachlage, die unter Eid erklärten, dass die strittigen Grundstücke ihrer Kenntnis nach tat-
sächlich herrenlos waren und nicht Satabus gehörten. Dementsprechend erging im Jahr 
16 das Urteil des Prokurators: Satabus musste 500 Drachmen an die Amtskasse des Idios 
Logos zahlen, um die Grundstücke fortan rechtmäßig sein Eigen nennen zu dürfen. Die 
Summe beglich er im Oktober des Jahres 17. 86 Vielleicht setzte sich der Konflikt danach 
fort, denn ein Sohn des Satabus erklärte dem Prokurator des Idios Logos gut zwanzig Jah-
re später, dass sein mittlerweile verstorbener Vater die damals gegen ihn verhängte Strafe 
bezahlt habe. Dies könnte ein Hinweis darauf sein, dass die Besitzrechte an den Grund-
stücken in späteren Jahren noch immer angezweifelt wurden. 87

Der Konflikt zwischen Satabus und Nestnephis spielte sich demnach auf zwei Ebenen 
ab: Zunächst unmittelbar auf den Straßen des Ortes, wo sich die beiden Parteien täglich 
begegnen und ihr Kapital in Form von Zeit, Geld und sozialen Beziehungen aufwenden 
konnten, um ihre Interessen gegen ihren Opponenten zu behaupten. Der Verlauf des 
Streites wurde dabei von den Dynamiken des dörflichen Zusammenlebens mitbestimmt, 
insbesondere durch Einmischung oder auch durch die Distanzierung vonseiten dritter 

84	 P.Dime II 1 (S.N., 10. Aug. 12).
85	 Der Vater des Satabus hieß Herieus der Jüngere, der Vater des Nestnephis hieß Teses. In P.Dime 

III 2 (S.N., 22. Nov. 8 v.Chr.) erwerben Herieus der Jüngere, Sohn des Pahopis, und Teses, Sohn 
des Nestnephis, zusammen ein Haus und ein Baugrundstück. Sie könnten also die Väter der hier 
betrachteten Kontrahenten sein, cf. Schentuleit 2007, 107.

86	 Für eine ausführliche Schilderung des Gerichtsprozesses und der vorangegangenen Streitigkeiten 
zwischen Satabus und Nestnephis cf. Schentuleit 2007, 103–107; Jördens 2010, 162–165; Hoogen-
dijk und Feucht 2015, 342–5.

87	 P.Vindob.Sal. 3 (S.N., Jun. 36). Die Möglichkeit, dass sich der Konflikt zwischen beiden Familien in 
späterer Zeit fortgesetzt haben könnte, erwägt Schentuleit 2007, 107.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



240 Kapitel 4: Konfliktsituationen 

Parteien, wie es bei dem nächtlichen Überfall auf Satabus durch Komplizen des Nestne-
phis vorgekommen war. Trotz all der Gewalt, die Satabus wiederfuhr, ist an dieser Stelle 
zu bedenken, dass die Quellenlage zu dem Überfall nur eine Perspektive zeigt: die des Sa-
tabus. Vielleicht gingen ebenso rabiate Gewaltakte von Mitgliedern seiner Familie gegen 
Nestnephis aus. Die Einbeziehung staatlicher Funktionäre durch die Petitionen des Sata-
bus und des Nestnephis stellte dann eine weitere Eskalationsstufe dar. Nunmehr fernab 
der Geschehnisse im Dorf, fällte der römische Prokurator sein Urteil auf der Grundlage 
von Eingaben, Berichten und Zeugenaussagen. Sollte es in der Zwischenzeit tempel- oder 
ortsinterne Schlichtungsversuche gegeben haben, blieben diese jedenfalls erfolglos.

Die kultbezogenen Ämter der beiden Konfliktparteien spielten offenbar weder im 
dörflichen noch im gerichtlichen Kontext eine Rolle: Die Gefolgsleute des Nestnephis 
schreckten nicht davor zurück, einen ehemals hochrangigen Tempelfunktionär 88 wieder-
holt anzugreifen und zu bestehlen. In den Eingaben an staatliche Funktionäre verwiesen 
die Streitenden, wenn überhaupt, dann nur inkonsequent auf ihre Ämter im Tempelkol-
legium. So stellte Satabus (oder besser gesagt sein Schreiber) in drei Petitionen einmal nur 
sich selbst, 89 einmal nur Nestnephis 90 und einmal sie beide 91 als „ἱερεύς“ vor. Der Sohn des 
Satabus, Herieus, der Nestnephis des Diebstahls von Ziegeln aus Tempelbesitz bezich-
tigte, gab möglicherweise für sich selbst ebenso wie für Nestnephis einen Amtstitel an. 92 
Die Eingabe des Nestnephis gegen Satabus ist indes nicht erhalten, sondern lässt sich nur 
aus den Prozessakten erschließen. In dem Protokoll des Konvents sowie in der Korres-
pondenz zwischen dem Prokurator des Idios Logos und dem Centurio war jedenfalls mit 
keinem Wort die Rede von kultbezogenen Amtstiteln. Die Ämter der beiden nesiotischen 
ἱερεῖς spielten also keine Rolle in der Verhandlung.

Ausgenommen von dieser Beobachtung ist Chairemon, von dem Satabus das umstrit-
tene Haus mit Grundstück erworben hatte, denn in den Akten des Prozesses wurde er 
stets als „Prophet und Sohn eines Propheten“ oder als „Prophet und Erzstolist des Suchos“ 
vorgestellt. 93 Bereits zuvor, noch im Rahmen des Verkaufes der Bauplätze, wurde er in 
der bilinguen Verkaufsurkunde P.Dime III 5 als „Prophet“ im griechischen Part und als 
„Diener der Neith, Vorsteher, Fürst, Prophet und Sohn eines Propheten“ im demotischen 

88	 Satabus amtierte in den Jahren von 11 bis 5 v.Chr. mehrfach als ‚Schreiber der wꜥb.w‘, cf. Schentuleit 
2007, 109f.

89	 SB I 5235 (S.N., nach 25. Mai 14).
90	 SB I 5238 (S.N., nach 25. Mai 14). Allerdings könnte der Amtstitel des Satabus als ἱερεύς hier bloß in 

einer Lücke in dem zum Teil stark beschädigten Fragment verloren gegangen sein.
91	 SB I 5232 (S.N., Juni–Aug. 15).
92	 SB I 5233 (S.N., um 14) ist keine Petition, sondern eine Notiz, in der über die Anzeige eines Heri-

eus, Sohn des Satabus, gegen Nestnephis referiert wird. Ob der Wortlaut mit der ursprünglich von 
Herieus eingereichten Anzeige identisch ist, oder ob die Amtstitel der beiden Streitparteien erst von 
einem Beamten hinzugefügt wurden, muss jedoch offenbleiben.

93	 CPR XV 5 (S.N., um 14); M.Chr. 68 (Alexandria, vor 30. Juli 15); P.Lond. II 355 (S. 178; S.N., 16); 
SB I 5232 (S.N., Juni–Aug. 15); SB I 5240 (S.N., nach 23. Okt. 17). Zu erwähnen sind außerdem die 
fünf Übersetzungen der demotischen Geldbezahlungsschrift P.Dime III 5, DG: CPR XV 2; CPR 
XV 3; CPR XV 4; SB I 5231 und SB I 5275 (alle S.N., nach 21. Nov. 11).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



241Streit im Allerheiligsten: Konflikte unter Tempelkollegien

Part ausgewiesen. Da Neith als Mutter des Sobek galt, 94 wird Chairemon ein hochrangiger 
Amtsträger eines Sobek-Kultes gewesen sein. Dass seine Rolle als Prophet in den späteren 
Prozessakten im Gegensatz zu den Titeln von Satabus und Nestnephis überhaupt Erwäh-
nung fand, lag vielleicht entweder daran, weil man auf diese Weise kenntlich machen woll-
te, dass Chairemon trotz seines griechischen Namens ein ägyptischer Kultfunktionär war, 
oder weil die Prophetie ein besonders hohes Amt und deshalb erwähnenswerter war als 
der Titel eines ἱερεύς. Auf den Prozessverlauf dürfte die Nennung des Titels jedoch keinen 
Einfluss gehabt haben, zumal Chairemon weder als Beklagter noch als Kläger auftrat.

Satabus, der zwar demotisch, aber wohl nicht griechisch schreiben konnte, 95 ließ die 
demotische Geldbezahlungsschrift des mit Chairemon geschlossenen Kaufvertrags für 
den Prozess gegen Nestnephis durch einen Schreiber übersetzen. Unter Zuhilfenahme 
desselben Schreibers führte Satabus parallel einen weiteren Prozess gegen einen Amtskol-
legen namens Harpagathes. 96

Der ἱερεύς Harpagathes hatte sich im Frühling des Jahres 12 eine Summe von 325 Drach-
men von Satabus geliehen und ihm im Gegenzug seine regelmäßigen Amtseinkünfte 
(φιλάνθρωπον) verpfändet. Bald darauf sah sich Satabus jedoch genötigt, sich an die Behör-
den zu wenden: Seiner Aussage nach verweigerte ihm Harpagathes sowohl die Rückzah-
lung des Darlehens als auch die Abtretung der vereinbarten Amtseinkünfte. Vor diesem 
Hintergrund bat er um eine behördliche Abschrift der Akten des Verfahrens, damit er 
diese dem ἡγούμενος ἱερέων des Soknopaiostempels vorzeigen und die Amtseinkünfte des 
Harpagathes für sich einfordern könne. Der Entwurf einer Bittschrift mit entsprechen-
dem Inhalt ist in drei bis vier Fassungen überliefert. 97 Nachdem Satabus diese Entwürfe 
angefertigt hatte, müssen sich die Ereignisse überschlagen haben: In einer fünften Fassung 
der Petition, die von einer anderen Hand geschrieben wurde als die vorhergehenden, sind 
im Wesentlichen die bereits oben genannten Sachverhalte und Forderungen enthalten. Zu-
sätzlich dazu berichtet Satabus in dieser Fassung allerdings, dass sich Harpagathes selbst 
hilfesuchend an den Strategen gewandt habe, um Satabus den Zugriff auf sein Vermögen 
zu verwehren. Als Nachweis über die Rechtmäßigkeit seiner Ansprüche fügte Satabus 

94	 Zum Verhältnis zwischen Neith und Sobek cf. Kockelmann 2017, 153–8.
95	 Im griechischen Part der zweisprachigen Hauskaufurkunde P.Dime III 5, GH 8 (S.N., 21. Nov. 11) 

unterschrieb Satabus eigenhändig, allerdings in demotischer Schrift. Vermutlich war er des Schrei-
bens auf Griechisch also nicht mächtig, cf. Hoogendijk und Feucht 2015, 342 mit Anm. 17.

96	 Wie Francisca Hoogendijk und Birgit Feucht bemerken, wurden die vier Exemplare der Petition 
des Satabus gegen Harpagathes (CPR XV 8–11; alle S.N., 13–15) sowie zwei Übersetzungen der 
Geldbezahlungsschrift des von Nestnephis angefochtenen Hauskaufvertrages (CPR XV 2 und SB 
I 5231; beide S.N., nach 21. Nov. 11) von derselben Hand geschrieben, cf. Hoogendijk und Feucht 
2015, 345 mit Anm. 60.

97	 Die fast vollständig erhaltene Fassung CPR XV 8 nennt keinen Adressaten und dürfte daher ein 
Entwurf gewesen sein. Fragmentarisch erhalten sind die Fassungen CPR XV 9 und 10, in deren 
Text jedoch ebenfalls kein Adressat für die Petition kenntlich wird. Der Papyrus CPR XV 11, der 
die ersten sechs Zeilen einer Petition des Satabus gegen Harpagathes enthält, ist an den Strategen 
Dionysodoros adressiert und stammt von der Hand desselben Schreibers wie die drei vorgenann-
ten Texte (siehe Anm. oben), ist also möglicherweise als weiterer Entwurf in denselben Konflikt 
einzuordnen.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



242 Kapitel 4: Konfliktsituationen 

der Petition eine Abschrift des Darlehensvertrages bei. 98 Weitere Nachrichten über diesen 
Streit liegen nicht vor.

Auch in der Auseinandersetzung zwischen Satabus und Harpagathes gereichten den 
Kontrahenten ihre Ämter im Tempelkollegium weder zum Vorteil noch zum Nachteil. 
Zwar kam Satabus zugute, dass er einen Anspruch auf die Einkünfte des Harpagathes 
erheben konnte. Der ἡγούμενος ἱερέων gewährte ihm diese Forderung jedoch nicht aus 
freien Stücken, sondern offenbar erst auf ausdrückliche Weisung und Prüfung seiner 
Ansprüche durch staatliche Behörden. 99 Obwohl ehemals ein hochrangiger Funktionär, 
konnte Satabus hier offenbar keine informellen Netzwerke aktivieren, um den Prozess zu 
seinen Gunsten zu beschleunigen.

In beiden Konfliktszenarien stritt Satabus mit seinen Amtskollegen um Gegenstände 
und Sachverhalte außerhalb sakraler Sphären: um Immobilien und die Rückzahlung ei-
nes Kredites. Inwiefern sich dieser Streit im Tempelkollegium äußerte oder gar aus inter-
nen Querelen der Kultfunktionäre erwuchs, muss im Dunklen bleiben. Welche Ausmaße 
tempelinterne Konflikte annehmen konnten, zeigt sich dafür umso besser in anderen 
Quellen, wie im Folgenden zu sehen ist.

4.3.3	 Vergiftete Atmosphäre: Fehden und Machtkämpfe im Tempelkollegium

Die Hallen der ägyptischen Tempel wurden gelegentlich zum Schauplatz von Konflikten, 
in denen die Tempeldiener durchaus nicht vor Handgreiflichkeiten zurückschreckten. 
Dass Amtsträger unterschiedlichen Ranges bisweilen in hierarchischen Fragen aneinan-
dergerieten, legen beispielsweise entsprechende Vorschriften im Gnomon des Idios Logos 
nahe. So durften Propheten nur von Stolisten vertreten werden; παστοφόροι durften sich 
weder ‚ἱερεῖς‘ nennen noch deren Ämter bekleiden, dafür aber im Gegensatz zu den Pro-
pheten vom Opfermahl speisen; Tierbestatter durften weder Prophetenstellen besetzen 
noch Götterschreine bei Prozessionen tragen. 100 Aus Tebtynis stammt das Fragment eines 
amtlichen Memorandums, das detaillierte Regelungen zu den Befugnissen und Pflich-
ten der Pastophoren, auch gegenüber den ἱερεῖς, sowie Vorschriften für Handwerker und 
Frauen enthält. 101 Gerade im Soknebtynistempel, in dem vergleichsweise viele παστοφόροι 
registriert waren, mochten solche Dokumente im Konfliktfall (oder um solchen über-
haupt vorzubeugen) von besonderem Wert gewesen sein. Auf welche Präzedenzfälle sich 
die Regelungen ursprünglich bezogen haben könnten, lässt sich aus diesen normativen 

  98	 CPR XV 10a (S.N., 19.–28. Aug. 14?).
  99	 Zur Zuständigkeit der ἡγούμενοι ἱερέων als repräsentative Organe in finanziellen Fragen der Tem-

pelverwaltung cf. Schentuleit 2015, 181.
100	 Gnomon des Idios Logos, Paragraphen 82; 83; 88; 93–5 (BGU V 1210, Kol. 9, Z. 196–220; Thead., 

nach 149).
101	 PSI X 1149 (Tebt., nach 14). Vergleichbar ist P.Fouad 10 (Herkunft unbekannt, Juni–Aug. 120), 

cf. Bastianini 1982. Eine Neuedition beider Texte bietet Messerer 2017, 6–11; 21–4.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



243Streit im Allerheiligsten: Konflikte unter Tempelkollegien

Texten allerdings nicht herauslesen. Der bislang einzige kaiserzeitliche Beleg, der andeu-
tet, dass παστοφόροι die ἱερεῖς ihres Tempels wegen kultrelevanter Verstöße angezeigt ha-
ben könnten, ist für ein genaueres Verständnis der Sachlage zu stark beschädigt. 102

Ein Glücksfall für die Forschung ist insofern das Archiv des Phatres, eines Tempel-
dieners aus Narmuthis, der auf hunderten Ostraka Notizen über kriminelle Vorgänge 
und interne Streitereien unter den Kultfunktionären des Ortes zusammengetragen hat. 
Wahrscheinlich war es seine Absicht, aus den Memoranda eine Eingabe zu formulieren 
und seine tempelinternen Widersacher anzuzeigen. 103 Von Interesse sind die Ostraka, weil 
aus den Schilderungen des Phatres hervorgeht, dass die Tempelkollegien ihre Einsatzbe-
reitschaft für den Kultdienst und ihr Ansehen anscheinden ganz ohne das Zutun Dritter 
beeinträchtigen und beschädigen konnten.

Eine minutiöse Nacherzählung der einzelnen Inhalte des Archives wurde von Angiolo 
Menchetti geleistet und muss hier auch deswegen nicht wiederholt werden, weil im Rah-
men der Fragestellung nur ganz grundsätzliche Sachverhalte, Netzwerke und Strategien 
der Akteure interessieren. Zunächst ist festzuhalten, dass Phatres die Texte zu einer Zeit 
zusammenstellte, in der das Tempelkollegium von Narmuthis offenbar unter Personal-
mangel litt und um die Unterstützung durch nesiotische Amtskollegen anfragte. 104 Auch 
die Prophetie des Tempels war vakant, anstelle dessen waltete ein Stellvertreter (διάδοχος) 
über den Kultbetrieb. 105 Wie einerseits aus den Memoranda des Phatres, andererseits aus 
den zahlreichen überlieferten Horoskopnotizen aus Narmuthis hervorgeht, 106 kam der 
Kultbetrieb hierdurch zwar nicht zum Erliegen. Schwierigkeiten bei der Aufrechterhal-
tung der Kultpflege offenbaren die Schilderungen des Phatres dennoch, wie im Folgen-
den zu zeigen ist.

Der Protagonist Phatres zählte zum Zeitpunkt der Niederschrift der Memoranda in 
den späten 190er Jahren mehr als fünfzig Jahre, da sein Sohn Sokorotes-Phatres im Jahr 
162/163 zur Welt gekommen war und Phatres zur Geburt seines Sohnes mindestens zwan-
zig Jahre alt gewesen sein dürfte. Er stammte nach eigenen Angaben aus einer Familie von 
Kultfunktionären und bekleidete ein Amt im Tempel. Aus seinen Schilderungen lässt 
sich schließen, dass er wohl mit wichtigen Verwaltungsaufgaben betraut war. Andere 
männliche Familienmitglieder waren ebenfalls Amtsträger der Tempel von Narmuthis. 
Seinen Erzählungen nach lagen er und seine Familie schon seit Jahrzehnten mit einigen 
Amtskollegen im Streit, darunter nicht nur mit dem ehemaligen Propheten des Tempels, 
sondern auch mit einem gewissen Pachrates, der später möglicherweise als διάδοχος am-
tierte. Korruption, Erpressung und Betrug sind nur einige der Vorwürfe, die Phatres in 

102	 SB X 10564 (Herkunft unbekannt, Ende 1. Jh.–Anfang 2. Jh.).
103	 Die Ostraka sind über mehrere Editionsbände verteilt, cf. Vandorpe und Verreth 2015b, 399 (Tris-

megistos ArchID 534). Das Hauptcorpus ist publiziert in O.Narm.Dem. III und O.Narm.Dem. 
IV. Für Korrekturen an den Lesungen und Übersetzungen der in O.Narm.Dem. III publizierten 
Texte cf. Quack 2006.

104	 O.Narm. I 91 (Narm., 196–198?), siehe dazu schon Kapitel 1.3.1 und 1.3.3.1.
105	 Zum sozialen und ökonomischen Zustand der Tempel von Narmuthis im späten zweiten Jahrhun-

dert cf. Menchetti 2005, 11–3.
106	 Zu den Horoskopnotizen aus Narmuthis siehe Kapitel 2.2.1.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



244 Kapitel 4: Konfliktsituationen 

den Notizen gegen seine Kontrahenten erhob, wobei er wiederholt die Passivität der zu-
ständigen Gaubehörden beklagte. 107

Die Anschuldigungen reichen von der Zeit der Niederschrift in den 190er Jahren bis 
zurück in die Zeit des Marcus Aurelius in den frühen 160er Jahren und gliedern sich in 
zwei Themenkomplexe: Einerseits sprach Phatres von Intrigen, die angeblich gegen seine 
Person und seine Familie gerichtet gewesen seien. Andererseits behauptete er, dass betrü-
gerische Machenschaften den Kultbetrieb beeinträchtigt und die Tempelkasse geschädigt 
hätten. In Bezug auf die persönlichen Intrigen erklärte Phatres unter anderem: Man habe 
wichtige Dokumente zur Registratur seines Sohnes als ἱερεύς abhandenkommen lassen; 108 
nach dem Tod seines Vaters habe der Prophet des Tempels dessen Amt zum Verkauf ange-
boten, ohne das Einverständnis der Nachkommen einzuholen; sein Bruder sei zu Unrecht 
beschuldigt worden, nicht an Prozessionen teilgenommen zu haben; man habe Phatres 
vor Gericht denunziert; zwei seiner Onkel seien um einen Teil ihrer Amtseinnahmen 
betrogen worden. Was wiederum die Beeinträchtigung des Tempelbetriebs anbelangt, 
notierte Phatres unter anderem folgende Anschuldigungen: Er sei dazu gezwungen wor-
den, unrechtmäßige Zahlungen aus der Tempelkasse auszuzahlen und Wein, der bei Ze-
chereien verbraucht worden war, fälschlich als Trankopfer abzurechnen; ein junger und 
unerfahrener Amtsträger habe für die Bezahlung des Opferweins einen Wucherkredit 
aufgenommen, dessen Zinsen dann mit den ursprünglich für die Verpflegung der ἱερεῖς 
eingeplanten Mitteln getilgt worden sei, sodass Kulthandlungen nicht mehr vollumfäng-
lich ausgeführt werden konnten; Pachrates habe sich geweigert, eine Gebühr zu zahlen, 
die Phatres von ihm verlangt hatte; Kosten für die Lieferung von Byssos nach Memphis 
zum Begräbnis des heiligen Stieres habe Pachrates zum Zwecke der Unterschlagung dop-
pelt abgerechnet; man habe Öl für die Beleuchtung des Tempels unterschlagen. 109 Zuge-
schrieben wird Phatres auch die zu Kapiteleingang zitierte Schilderung eines versuchten 
Diebstahls von Kultstatuen durch einen gewissen Horos, die in einer Prügelei gemündet 
habe. 110

Was nun die Anstrengungen zur Ahndung des gegen ihn verübten Unrechts anbe-
langt, zeichnet Phatres ein ernüchterndes Bild. Implizit erhob er dabei Vorwürfe gegen 

107	 Für einen Überblick über die von Phatres erwähnten Personen cf. Menchetti 2005, 15–8.
108	 In diesem Zusammenhang steht das Eingangszitat zu Kapitel 1.
109	 Für eine ausführliche Zusammenfassung der von Phatres erhobenen Anschuldigungen cf. Men-

chetti 2005, 18–22. Zum Streit mit dem Propheten über den Verkauf des Amtes seines verstor-
benen Vaters: O.Narm. II 29 (Narm., nach 188), cf. Menchetti und Pintaudi 2009, 204. Zu den 
Anschuldigungen bezüglich des unterschlagenen Öls für die Beleuchtung: OMM 272 (Narm., 
nach 198); O.Narm.Dem. IV 214 (Narm., 2./3. Jh.), cf. Menchetti 2008, 10.

110	 O.Narm.Dem. IV 237–9 (Narm., 2./3. Jh.), cf. Menchetti 2008, 10f. Zugegebenermaßen ist die 
Identifikation des Diebes als Amtsträger des Tempels nicht sicher und beruht lediglich auf der 
Information des Editors, dass ein gewisser Horos in einem anderen, nicht publizierten Ostrakon 
als Angehöriger des Tempelkollegiums genannt werde. Da der Name Horos aber nicht selten war, 
bietet dies kein starkes Argument zur Identifikation. Offenbar war der Dieb aber imstande, sich 
unbemerkt Zugang zu den mit Gold geschmückten Kultstatuen zu verschaffen, was einem Ange-
hörigen des Tempelkollegiums sicher leichter gefallen wäre als einem Außenstehenden.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



245Streit im Allerheiligsten: Konflikte unter Tempelkollegien

die ehemals amtierenden Gaubehörden. Zum Beispiel habe er dem Strategen sowie dem 
Königlichen Schreiber während einer Inspektion des Tempels belastende Unterlagen vor-
gelegt, er sei dort jedoch auf taube Ohren gestoßen; bezüglich der dem Pachrates ange-
ordneten Gebühr habe sich Phatres an den Strategen gewandt, der sein Gesuch jedoch zu-
rückgewiesen und Pachrates von der Zahlung freigesprochen habe; nach einem anderen 
Vorfall sei Phatres unter polizeiliche Aufsicht gestellt worden; auf die Intervention des 
Strategen Philoxenos hin habe ein betrügerischer Amtskollege Einkünfte zugesprochen 
bekommen; derselbe Stratege habe Pachrates zu einem Treffen geladen, in dessen Folge 
die Anzeige zur doppelten Abrechnung des Byssos für den heiligen Stier folgenlos geblie-
ben und Pachrates in seiner Autorität bestätigt worden sei. 111

Viel hing demnach von der Eigeninitiative des Phatres ab, denn er trug nicht nur vor 
Ort die Beweise gegen seine Widersacher zusammen, sondern er unternahm nach eigener 
Aussage mehrere Reisen in die Gauhauptstadt und einmal sogar bis zum Archiereus in 
Alexandria, wo er allerdings schwer erkrankt sei. 112 Es bleibt zu vermuten, dass Phatres in 
den vorliegenden Memoranda an eine hohe Instanz appellierte, vielleicht an den Präfek-
ten selbst, da die Gaubehörden anscheinend kaum Interesse an einer Klärung des tempel-
internen Streits an den Tag legten. Gegen Ende des Textes formulierte Phatres die Bitte, 
den amtierenden διάδοχος durch eine andere Person zu ersetzen, die die Organisation der 
Prozessionen weiterführen sollte. 113

Ob aus den vielen Tonscherben irgendwann tatsächlich eine Eingabe formuliert wur-
de, die dann auch einen Empfänger erreichte, bleibt unklar. Die Schilderungen spiegeln 
wohlgemerkt nur eine Perspektive wider, namentlich die des Phatres. Inwiefern seine 
Vorwürfe gegen das Tempelkollegium und die Gaubehörden den Tatsachen entspra-
chen, lässt sich nicht überprüfen, da keine weiteren Texte zu den genannten Tatbestän-
den vorliegen. In Anbetracht des Aufwandes, in mehreren hundert Ostraka detaillierte 
Handlungsabläufe zu beschreiben, sollte man zwar meinen, die Klagen waren nicht aus 
der Luft gegriffen. Ebenso besteht jedoch die Möglichkeit, dass Phatres ein regelrechter 
Querulant gewesen sein könnte, der seine Kollegen und Behörden bereits seit Jahren mit 
grundlosen Anschuldigungen beschäftigte. 114 Weitere Fragen wirft in dieser Hinsicht ein 
anderes Ostrakon auf, in dem ein unbekannter Petent behauptet, er habe mehr als 15(!) 
Jahre, vom 1. bis zum 16. Jahr des Antoninus Pius (138/139 bis 153/154), Vorfälle für eine 
Anzeige gegen den Propheten des Tempels zusammengetragen. 115 Da das Ostrakon aus 
demselben Depotfund stammt wie die Memoranda des Phatres und dieser schon vor dem 
Streit mit Phatres im Konflikt mit einem Propheten lag, bleibt zu klären, ob sich nicht 
auch hinter diesem Text Phatres selbst verbirgt.

111	 Für eine Zusammenfassung und Belegstellen sei nochmals auf Menchetti 2005, 18–22, für Korrek-
turen an Lesungen und Übersetzungen auf Quack 2006 verwiesen.

112	 O.Narm.Dem. III 136 (Narm., nach 196), cf. Menchetti 2005, 19.
113	 O.Narm.Dem. III 185 (Narm., nach 196).
114	 Für den Hinweis auf diese Interpretationsmöglichkeit danke ich Andrea Jördens.
115	 O.Narm. I 78 (Narm., 152/153).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



246 Kapitel 4: Konfliktsituationen 

Entsprachen die Darstellungen des Phatres aber der Wahrheit, dann ergab sich aus der 
unverhohlenen Feindschaft zwischen ihm und Pachrates sowie den anscheinend von den 
Gaubehörden tolerierten Missständen im Kollegium eine destruktive Eigendynamik: In-
terne Konflikte und Korruption konnten den Kultbetrieb behindern und einzelne Perso-
nen oder ganze Familien aus dem Tempeldienst drängen. Vielleicht in diesem Zusammen-
hang ist die Bitte der ἱερεῖς von Narmuthis um die Unterstützung durch Kultfunktionäre 
aus Soknopaiu Nesos zu sehen, die ebenfalls aus dem späten zweiten Jahrhundert datiert. 
Die Fehde zwischen Phatres und Pachrates wird nicht unmittelbar den Untergang des 
Kultbetriebes herbeigeführt haben, mittelfristig könnten die Ereignisse aber durchaus 
nachteilig auf die Bewältigung des Festbetriebs und der täglichen Rituale gewirkt haben.

4.4	 Zwischenfazit

Bisweilen kamen den staatlichen Behörden Nachrichten über wirtschaftliche Delikte 
wie Unterschlagung und Korruption in den Tempelkollegien zur Kenntnis. Die Ver-
waltungsbeamten gingen solchen Anschuldigungen gegen einzelne Verdächtige rigoros 
nach, waren aber auch auf die Zuarbeit von Informationen vonseiten der Tempeldiener 
angewiesen. Da solche Delikte die Staatskasse ebenso wie die Tempelkassen schädigten, 
waren die Tempelgremien und die staatlichen Behörden bei der Strafverfolgung durch-
aus konsensorientiert. Inwiefern vor diesem Hintergrund den Anschuldigungen zu glau-
ben ist, die Phatres aus Narmuthis gegen die Gauverwaltung bezüglich der Duldung von 
Korruption und Misswirtschaft erhebt, muss offenbleiben.

Die Überwachung des Sakralrechts fiel in das Ressort der römischen Prokuratoren. 
Unter römischer Herrschaft dienten die Vorschriften zur kultbezogenen Disziplin wohl-
gemerkt nicht als Instrument der Unterdrückung gegen die Amtsträger der ägyptischen 
Kulte. Vielmehr kooperierten Tempelkollegien und staatliche Behörden miteinander und 
waren sogar aufeinander angewiesen: Bevor staatliche Stellen überhaupt Ermittlungen in 
Sakralrechtsverfahren aufnahmen, mussten Amtsträger, die das Ansehen des Tempelam-
tes beschädigten, angezeigt und Beweise gegen sie gesammelt werden. Die Deutungsho-
heit oblag in diesen Untersuchungen den leitenden Tempelgremien, die Anschuldigungen 
gegen ihre Amtskollegen bestätigen, zurückweisen oder sogar selbst konstruieren konn-
ten. In gewisser Weise ermächtigte der gegebene Verfahrensweg die leitenden Amtsträger 
der Tempel sogar dazu, die Justizinstrumente der römischen Behörden gegen unliebsame 
Amtskollegen auszuspielen. Zur Diskussion stand in diesem Zusammenhang außerdem, 
ob die regelmäßigen Berichte, die die Dorfbehörden seit Ende des zweiten Jahrhunderts 
für die Gauverwaltung anzufertigen hatten, als eine gezielte Verschärfung der Kontrolle 
der Tempel zu verstehen sind. In der Betrachtung zeigte sich jedoch, dass sich die Berichte 
nicht explizit auf eine Überwachung der Tempel abzielten, sondern generell die Kommu-
nikation zwischen dörflicher und prokuratorischer Verwaltungsebene verbessern sollten 
und sich dabei in ein bereits existierendes, umfängliches Berichtswesen zwischen Dorf- 
und Gauverwaltung einfügten.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



247Zwischenfazit

Besonders lebhafte Auseinandersetzungen führten Tempelkollegien und Behörden 
über diverse Sonderregelungen zu Steuern, Liturgien und Ämtervergabeverfahren: Im 
Laufe der Kaiserzeit gewährten die Präfekten den Tempeln offenbar zahlreiche lokalspe-
zifische Privilegien. Diese Vorrechte wurden jedoch gelegentlich von Dorf- und Gaube-
hörden in Frage gestellt, wogegen die Kollegien ihrerseits Klage führten, nicht selten mit 
Erfolg. So gelang es den Tempeldienern aus Bakchias im späten zweiten Jahrhundert 
offenbar, eine vormals nur begrenzte Freistellung von der Dammfron auf eine generelle 
Befreiung von körperlichen Liturgien auszuweiten. Trotzdem mussten sie sich im Laufe 
der folgenden Jahre immer wieder gegen lokale Behörden behaupten. Ob solche Konflik-
te aus konträren Interpretationen komplizierter Rechtslagen resultierten oder bewusst 
von den Lokalbeamten provoziert wurden, weil sie beispielsweise dringend Arbeiter für 
Liturgien rekrutieren mussten, ist schwer zu entscheiden. Sicherlich geschah die Heraus-
forderung einzelner Vorrechte aber nicht auf eine Weisung der römischen Zentralverwal-
tung hin, vielmehr riefen die Kultfunktionäre die prokuratorische Ebene um Beistand 
und Vermittlung an, wenn ihre Privilegien in Gefahr geraten waren. Das Vertrauen in 
diese Beamten, die sich aus dem römische Ritterstand rekrutierten, war denkbar hoch, 
denn auf die Vorrechte, die ein Präfekt einem Tempel gewährte, konnten sich die Erben 
dieser Tempeldiener noch Generationen später berufen.

Gelegentlich traten Amtsträger der Tempel in fiskalischen Fragen zusammen mit an-
deren privilegierten Akteuren der Dorfgemeinschaft gegenüber den römischen Behörden 
auf. Trotzdem sind auch Konflikte zwischen Tempelkollegien und Einheimischen zu be-
obachten. Bemerkenswert ist dabei das Faktum, dass die Tempel in Konflikten mit Ein-
heimischen gelegentlich an die Grenzen ihrer Möglichkeiten zur Konfliktaushandlung 
stießen und in der Folge staatliche Instanzen als Dritte involvierten – oder zumindest 
mit deren Einbeziehung drohten: So formulierte das Kollegium des Soknebtynistempels 
eine Anzeige gegen vormalige Pächter eines Kornspeichers, weil die Kultfunktionäre das 
Gebäude angeblich in beschädigtem Zustand zurückerhalten hatten und deshalb kein 
Steuergetreide einlagern konnten. Sicher hätte es Möglichkeiten gegeben, sich informell 
über den Schaden zu einigen und ein Lager für das Getreide zu finden. Ob die Petition 
tatsächlich abgeschickt wurde oder die Tempeldiener ihren Kontrahenten das Schreiben 
bloß als Drohung vorzeigten, lässt sich nicht sagen. Doch der Umstand, dass das gesamte 
Kollegium des Soknebtynistempels eine Klage gegen zwei Personen führte, die über lange 
Jahre den tempeleigenen Kornspeicher gepachtet hatten und den Tempeldienern daher 
wohlbekannt sein dürften, deutet darauf hin, dass vorgeschaltete Stufen der Konfliktaus-
handlung in diesem Fall bereits gescheitert waren. Wie viele Streitfälle ansonsten unter 
der Oberfläche in den Dorfgemeinschaften gärten, lässt sich indes nicht greifen.

Gerieten zwei Kultfunktionäre in weltlichen Angelegenheiten aneinander, prozes-
sierte man gegeneinander oder rückte sich sogar mit körperlicher Gewalt zu Leibe. Auch 
sonst wurden ἱερεῖς bisweilen Opfer von Gelegenheitsverbrechen wie Diebstahl oder 
Raub. Ob die Tempelkollegien hierbei schlichtend oder parteinehmend eingriffen, lässt 
sich auf der gegebenen Quellengrundlage nicht sagen. Die staatlichen Beamten, die ent-
sprechenden Gerichtsprozessen und behördlichen Untersuchungen vorsaßen, nahmen 
bei ihrer Urteilsfindung jedenfalls keine feststellbare Rücksicht auf Zugehörigkeiten zu 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



248 Kapitel 4: Konfliktsituationen 

Tempelkollegien. Bemerkenswerterweise verzichteten die Petenten in säkularen Streitig-
keiten darauf anzumerken, dass erlittenes Unrecht (beispielsweise Körperverletzungen) 
sie in der Ausübung der Kulthandlungen beeinträchtigt hätte. Im Gegensatz dazu warn-
ten die Tempelkollegien in den Petitionen, die sie als Kollektiv verfassten, geradezu regel-
mäßig vor Gefährdungen des Kultbetriebes durch Lasten und Konflikte. Die Amtsträger 
unterschieden also selbst sehr genau, wann sie sich erlauben konnten, in säkularen oder in 
sakralen Rollen aufzutreten.

Die Hallen der Tempel boten auch einen Schauplatz für interne Konflikte unter 
Amtskollegen. In den papyrologischen Quellen finden sich diesbezüglich insbesonde-
re Beispiele für Konflikte um die Nachfolge hochrangiger Ämter. Dabei mussten sich 
Erben und/oder Kaufinteressenten nicht nur gegen Konkurrenz aus dem eigenen Lager 
behaupten, sondern zum Teil die Übernahmeversuche durch andere Tempelkollegien 
abwehren, die offenbar ihren eigenen Einflussbereich durch die Angliederung weiterer 
Filialheiligtümer vergrößern wollten. Nach dem Bild, das die griechischen Urkunden ent-
werfen, wurden die staatlichen Behörden mitunter um Vermittlung in solchen internen 
Streitigkeiten angerufen. Der Bericht des Phatres aus Narmuthis zeichnet darüber hinaus 
einen Extremfall von Korruption und Kriminalität, dessen Glaubhaftigkeit jedoch kaum 
überprüft werden kann. In jedem Fall weisen die Vorwürfe, die Phatres erhob, darauf 
hin, dass die Ursachen für manche Krisen der ägyptischen Tempel nicht allein in äußeren 
Faktoren und dritten Parteien zu suchen sind.

Ganz grundsätzlich zeigen die hier behandelten Beispiele, dass die Tempelkollegien 
und Amtsträger zwar in vielfältige Konflikte verstrickt waren, aber auch über probate 
Mittel und Strategien zu ihrer Austragung und Beilegung verfügten. Mit anderen Wor-
ten deuten Petitionen und Gerichtsprozesse zwar auf systemimmanente Probleme oder 
situative Konflikte hin, doch den Untergang der Tempel läuteten diese Konflikte nicht 
ein, sondern sie zeigen, wie sich Tempel und Kultfunktionäre in mehr oder weniger all-
täglichen Konflikten zur Wehr setzten und ihre Interessen vertraten. Zum Beispiel zeich-
net sich in den Petitionen und Prozessakten der Tempelkollegien mitunter das Muster ab, 
dass die Petenten versuchten, die Gaubehörden und Prokuratoren im Sinne einer Justiz
umnutzung für ihre Interessen zu vereinnahmen, indem sie der gegnerischen Partei die 
Unterschlagung von Abgaben oder den Verstoß gegen Vorschriften und Vereinbarun-
gen vorwarfen. In besonderem Maße appellierten die Tempel zudem an die attribuierte 
Frömmigkeit der prokuratorischen Beamten, indem sie Bemerkungen zur Gefährdung 
des Kultbetriebes in ihren Petitionen einbrachten, wenn die Befreiung von bestimmten 
Abgaben und Lasten von staatlicher Seite zur Debatte stand: Der dienstfertige und kor-
rekte Vollzug der Opferhandlungen war das Pfand, mit dem sie bei der Aushandlung 
von Vorrechten wuchern konnten. Daran zeigt sich, dass die römischen Prokuratoren die 
kultbezogenen Funktionen der Tempel als wesentliche und schützenswerte Elemente der 
ägyptischen Gesellschaft achteten. Insofern zeichnet sich ab, dass die Tempelkollegien 
weniger mit Konflikten zu kämpfen hatten, die von den römischen Herrschern ausgin-
gen. Vielmehr waren es Lokalbehörden, Einheimische und Amtskollegen, die ihnen den 
Alltag erschwerten.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



Fazit

Die vorliegende Arbeit verfolgte zwei miteinander verflochtene Zielstellungen: Das über 
lange Zeit in der Forschung geprägte Bild von den Amtsträgern der ägyptischen Kulte 
als einer indigenen ‚Elite‘ mit all ihren Implikationen sollte ebenso hinterfragt werden 
wie das makroperspektivische Narrativ, wonach die Tempel der Sobek-Kulte im Fayum 
seit Beginn der Kaiserzeit besonders schwer unter einer angeblich repressiven oder teil-
nahmslosen Politik der Römer gelitten hätten. Einerseits war dabei aufzuzeigen, welche 
Unterschiede im Detail zwischen einzelnen Amtsträgern der Sobek-Kulte bestanden und 
welchen Stellenwert das kultbezogene Amt in anderen Lebenskontexten jenseits des Tem-
pels besaß. Andererseits war darzustellen, welchen Unwägbarkeiten und Krisen sich die 
Tempelkollegien im Laufe der ersten drei Jahrhunderte römischer Herrschaft ausgesetzt 
sahen, wie sie diesen entgegneten und welche Rolle hierbei lokalspezifische Einflussfak-
toren spielten. Zu diesem Ende wurden Kollegien und Familien mehrerer Tempel des So-
bek-Kultes am Rande des Fayum unter der Zuhilfenahme archäologischer, epigrafischer 
und papyrologischer Quellen in Hinblick auf vier Aspekte betrachtet: (1) Endogamie und 
Namengebungspraktiken in Tempelkollegien und Familien der Kultfunktionäre, (2) In-
teraktions- und Partizipationsebenen zwischen Kultspezialisten und Klienten in einer 
zunehmend hellenisierten Umwelt, (3) säkulare Verdienstmöglichkeiten und alternative 
Karrierewege für die Amtsträger der Tempel sowie (4) Ursachen, Aushandlungsstrategi-
en und Konsequenzen von Konfliktsituationen.

Indigene Eliten? Selbstinszenierung und Handlungsspielräume

Wie sich gezeigt hat, lässt sich die politische, ökonomische und kulturelle Stellung der 
Amtsträger ägyptischer Kulte nicht pauschal abschätzen. Vielmehr treten je nach be-
trachteter Situation und involvierten Akteuren verschiedene Handlungsoptionen und 
Machtkonstellationen zutage. Für eine Diskussion ganz wesentlich ist die Unterscheidung 
zwischen dem Auftreten der Tempelkollegien als lokaler Gemeinschaft und dem Agieren 
einzelner Tempeldiener und ihrer Familien jenseits des kultbezogenen Kontextes.

Die römischen Behörden behandelten die Amtsträger der Tempelkollegien als privile-
gierte Statusgruppe: Zur Aufnahme in ein Kollegium mussten die jungen Amtsanwärter 
ihre Abstammung nachweisen und eine Gebühr entrichten, während des Dienstes hatten 
sie zudem kultspezifische Reinheitsvorschriften einzuhalten. Die Überwachung sakral-
rechtlicher Bestimmungen und die Rekrutierung neuer Amtsträger oblag dabei in erster 
Instanz den Gremien der Tempel selbst. Die römischen Prokuratoren beaufsichtigten 
dieses Prozedere auf höherer Ebene, wobei sie durch gelegentliche richterliche Interven-

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



250 Fazit

tionen in Konflikten zwischen Tempelkollegien und Lokalbehörden den Amtsträgern 
ihre rechtmäßigen Ansprüche garantierten. Eine weitere Sonderbehandlung erfuhren die 
Tempelkollegien dadurch, dass einzelne Heiligtümer gegenüber den Prokuratoren indi-
viduell Befreiungen von bestimmten Liturgien und Abgaben für sich aushandeln konn-
ten. Insofern waren die Tempeldiener bereits durch strukturelle Rahmenbedingungen, 
die von staatlicher Seite vorgegeben oder erst ermöglicht wurden, zu einer Gemeinschaft 
zusammengefasst.

Was den lokalen religiösen Kontext und namentlich die Organisation von Festen oder 
auch das Angebot kultbezogener Dienstleistungen anbelangt, nahmen die Kollegien 
eine Schlüsselposition in ihren Siedlungsgemeinschaften ein: Durch die Präsentation der 
Götterbildnisse bei Prozessionen unterstrichen sie ihre Bedeutung als religiöse Exper-
ten, während die Feste den wohlhabenden Einwohnern, aber auch lokalen Vereinen und 
Schauspielern eine Plattform zur Partizipation und Präsentation im Gemeinschaftsleben 
boten; die von den Tempelkollegien koordinierte Kollekte und Redistribution von Nah-
rungsmitteln diente indes der Umverteilung von Vermögenswerten von oben nach unten. 
Um das Interesse und die Sehgewohnheiten eines zunehmend griechischsprachigen, städ-
tischen und sogar imperialen Publikums anzusprechen, legten die Kollegien einige Flexi-
bilität an den Tag, indem sie etwa Orakel in griechischer Sprache anboten, Klienten und 
Reisenden die Fassaden ihrer Tempel für griechische Graffiti, Dipinti und Inschriften 
öffneten und die fayumische Theologie in eine hellenistische Bildsprache ‚übersetzten‘. 
Als Lohn profitierten die Tempel von Stiftungen städtischer oder hellenistisch geprägter 
Wohltäter, zudem sicherten sie durch die öffentliche Nachfrage ihrer Dienste ihre Rele-
vanz als religiöse Experten.

Von behördlicher und öffentlicher Seite wurden die Tempeldiener also als religiöse 
Experten betrachtet. Die Handlungsspielräume und Pflichten, die sich aus dieser Rol-
le ergaben, waren den Amtsträgern offenbar sehr genau bewusst. Am deutlichsten zeigt 
sich dieses Bewusstsein, wenn sich die Tempelkollegien mit der Bitte um Entlastungen an 
die Prokuratoren wandten: Nachdrücklich betonten die Petenten, dass sie die Götterkul-
te ordnungsgemäß pflegten, ihnen jedoch bestimmte Zwangsdienste und Abgaben die 
Ausübung ihrer religiösen Pflichten bald unmöglich machen würden; die Prokuratoren 
wiederum begründeten die Privilegien zugunsten der Tempel damit, dass die Amtsträger 
tatsächlich pflichtbewusst die Kulte der Götter pflegen würden. Diese Sonderrolle konn-
ten die Kultfunktionäre allerdings nur im Kollektiv beanspruchen, genauer gesagt in der 
Gemeinschaft als Kollegium. In privaten Konflikten zwischen Einzelpersonen wagte es 
hingegen kein Tempeldiener, die Bedeutung seines Amtes herauszustellen. Abgesehen 
davon, äußert sich das Selbstverständnis der Kultfunktionäre als distinkte soziale Grup-
pe in der fortwährenden Tradition ägyptischer Namen in ihren Familien. Mit dem Fest-
halten an ägyptischen Namen blieben sie nicht nur dem ägyptischen Brauch verpflichtet, 
Kinder nach den eigenen Vorfahren zu benennen, sondern sie Positionierten sich hiermit 
im weiteren Verlauf der Kaiserzeit, ob nun beabsichtigt oder nicht, entgegen der Tendenz 
zu griechischen oder gräzisierten Namen und Doppelnamen, wie sie insbesondere unter 
der hellenistisch geprägten städtischen Bevölkerung zu beobachten ist.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



251Indigene Eliten? Selbstinszenierung und Handlungsspielräume

Trotz aller struktureller Gemeinsamkeiten und dem Bewusstsein um ihre Sonderrolle 
ist zu beobachten, dass sich einzelne Tempel gegeneinander abgrenzten oder sogar um 
Einnahmequellen und Einflusssphären stritten. Insbesondere personalstarke Tempel wie 
jene in Soknopaiu Nesos und Tebtynis rekrutierten sich offenbar über Generationen aus 
immer denselben Familien, wie sich an ihrer Prosopografie zeigt, die aus nur sehr weni-
gen, zudem vorrangig orts- und tempelspezifischen Namen besteht. Demnach dürften 
sie kaum ortsübergreifende Ehen mit Amtskollegen aus anderen Tempeln geschlossen 
haben. Darüber hinaus stritten manche Tempel mit anderen Kollegien um die Besetzung 
von hochrangigen Ämtern und die Zugehörigkeit von Filialheiligtümern. Eine über die 
reine Absicherung des Kultbetriebes hinausgehende Kooperation zwischen den fayumi-
schen Tempeln lässt sich insofern nicht erkennen, vielmehr verfolgten die Tempel in reli-
gionsökonomischer Hinsicht eher Partikularinteressen. Freilich ist hier nur die Perspek-
tive der Heiligtümer am Rand des Fayum dargestellt; welche sozialen, wirtschaftlichen 
und politischen Bündnisse die Tempelkollegien in zentralen Knotenpunkten wie der 
Gauhauptstadt Arsinoë oder gar in Memphis oder Theben pflegten, lässt sich aus dem 
gegebenen Material gar nicht absehen.

Was die Interaktion zwischen Tempelkollegien und Dorfgemeinschaften in Fragen 
jenseits der Organisation von Prozessionen betrifft, finden sich Beispiele für beide Ex-
treme: Auf der einen Seite kooperierten die Kollegien gelegentlich mit anderen einfluss-
reichen lokalen Akteuren, etwa wenn es um die Bewältigung von Steuerlasten oder den 
Konflikt mit Lokalbehörden ging. Auf der anderen Seite blieben die Tempel nicht vor 
hartnäckigen Konflikten mit Einheimischen verschont. Beispielsweise sah sich das Kol-
legium des Soknebtynistempels dazu genötigt, Lokalbehörden unter dem Anlass eines 
angeblich beschädigten Kornspeichers in einen wohl schon länger schwelenden Konflikt 
mit einer einheimischen Familie zu involvieren. Der Blick auf Auseinandersetzungen auf 
Dorfebene bleibt quellenbedingt jedoch weitestgehend verschlossen.

Bis hierhin wurden die Handlungsspielräume und Inszenierungsstrategien der Tem-
peldiener bei einem gemeinschaftlichen Auftreten als Kollegium betrachtet. Abseits der 
Tempel zeigen sich die Handlungsoptionen der Kultfunktionäre und ihrer Familien im 
Prisma der Alltagszeugnisse hingegen vielgestaltig: Ein Amt im Tempeldienst war nicht 
gleichbedeutend mit Reichtum und Anerkennung, denn die meisten Amtsträger dienten 
nur für einige Wochen und Monate in ihrem Tempel, bis sie wieder Seite an Seite mit 
ihren Nachbarn die Felder bewirtschafteten oder sonstigem Gewerbe nachgingen. Man-
cher Kultfunktionär verdingte sich demnach als Tagelöhner auf den Feldern wohlha-
bender Großgrundbesitzer, wurde ausgeraubt oder musste hohe Kredite bei städtischen 
Geldgebern aufnehmen. Sicher boten Privilegien wie die Befreiung von bestimmten Ab-
gaben und Liturgien den Familien der Amtsträger im Alltag merkliche Erleichterungen. 
Auch manche Bekanntschaften unter Kollegen werden sich jenseits der Heiligtümer als 
lohnend erwiesen haben. Grundsätzlich werden aber vor allem diejenigen einen Nutzen 
aus ihrem Dienst im Tempel gezogen haben, die hohe Ämter bekleideten und damit ver-
bunden hohe materielle Einkünfte bezogen: Ihre Amtseinnahmen konnten sie beispiels-
weise in Landbesitz und Arbeitstiere investieren, sie konnten ihre Ämter aber auch weiter 
verpachten und sich derweil anderen Tätigkeiten widmen.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



252 Fazit

Den Kindern der ägyptischen Kultfunktionäre eröffnete die kaiserzeitliche Gesell-
schaft gleichwohl lohnende Alternativen für ein Leben in Ansehen und Wohlstand, die 
mit ihren kultbezogenen Pflichten jedoch kaum mehr vereinbar waren: namentlich im 
Dienst der römischen Armee, im städtischen Handwerk und Handel oder als Teil einer 
mobilen, hellenistisch gebildeten Führungsschicht von Verwaltern und Beamten. Ein 
Beispiel für die letztgenannte Option bietet sich zwar nicht unter den Amtsträgern des 
Fayum, aber in der Familie des Aurelios Ammon aus Panopolis: Ammons älterer Bru-
der Harpokration bestritt im frühen vierten Jahrhundert eine internationale Karriere 
als Redner und Prokurator in kaiserlichen Diensten. Ammon, wohlgemerkt der jüngere 
Halbbruder, blieb als Amtsträger des lokalen Tempels in Panopolis, wo er trotz aller Be-
geisterung für die griechische Kultur Schwierigkeiten hatte, sich gegen Behörden oder an-
dere Mitbürger durchzusetzen: Erfolglos versuchte er etwa, einen römischen officialis zu 
beeindrucken, indem er ihm in seiner Amtstracht entgegentrat. Ein anderes Mal verfasste 
er, wohl in Unkenntnis des Genres, die Entwürfe zu einer Petition mehr im Stil einer 
literarisch ausgeschmückten Rede denn als eigentlich geforderte, sachliche Schilderung. 1 
Gemessen an diesen Meilensteinen war Ammon, der Amtsträger eines panopolitischen 
Tempels, nicht annähernd so erfolgreich wie sein hellenistisch gebildeter und internatio-
nal agierender Bruder. Über die Familie von Kronion und Isidora aus Tebtynis, die schon 
im zweiten Jahrhundert die Nähe zur Gesellschaft der Gauhauptstadt suchte, wird mit 
der Publikation weiterer Texte aus Berkeley in Zukunft vielleicht Ähnliches zu berichten 
sein: Nicht das religiöse Amt entschied in der Kaiserzeit über sozialen Aufstieg oder Stag-
nation, sondern der Zugang zu Geld, Landbesitz und hellenistischer Bildung.

Das eben Gesagte soll nicht zu dem Schluss verleiten, dass die kultbezogenen Äm-
ter im Tempelbetrieb über Nacht jegliche Anziehungskraft verloren hätten, denn noch 
immer boten sie nennenswerte Einkünfte und Privilegien. Ihre im Tempel erlernten 
Schreib- und Verwaltungskompetenzen konnten die Kultfunktionäre in späterer Zeit an-
scheinend jedoch seltener zu barer Münze machen als noch in ptolemäischer Zeit, denn 
ehemals von Kultfunktionären besetzte Tätigkeitsfelder im notariellen Bereich gingen 
zunehmend an städtische, griechischsprachige Schreiber über. In die Verwaltung von 
Landgütern wiederum bezogen die städtischen, hellenistisch geprägten Großgrundbesit-
zer die Amtsträger der ägyptischen Kulte offenbar kaum ein, sei es, weil sie vornehmlich 
ihre Vertrauten und Sklaven beschäftigten, oder weil die Gutsverwalter des Fayum viel-
leicht sogar eigene Ausbildungsnetzwerke unterhielten. Schrittweise schufen sich somit 
die, die mit den Umgangsformen hellenistischer Kultur vertraut waren, einen größeren 
Handlungsspielraum als jene, die eine Ausbildung im Tempel genossen hatten. Wollten 
Familien und Kultfunktionäre, die sich ihres Status als distinkte soziale Gruppe bewusst 
waren, nicht an Prestige und Handlungsmächtigkeit einbüßen, dann suchten sie besser 
Anschluss an städtische, hellenistisch geprägte Kreise, wie es die Familie um Aurelios 
Ammon aus Panopolis oder die Familie um Kronion und Isidora aus Tebtynis tat.

1	 Dazu demnächst ausführlich Sippel [im Druck].

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



253Die Sobek-Kulte des Fayum unter römischer Herrschaft

Die Konsequenzen dieser Entwicklung sind nur schwer abzusehen. Auf den ersten 
Blick liegt die Vermutung nahe, dass sich hochrangige Amtsträger und wohlhabende 
Familien mit dem Bestreben um gesellschaftlichen Statuserhalt und Aufstieg von den 
Tempeln abgewandt haben, sodass in den Heiligtümern nur noch konservative Vertreter 
der ägyptischen Kulte zurückgeblieben wären. Das Beispiel des Aurelios Ammon lehrt 
jedoch, dass solche Vermutungen auf einem Trugschluss beruhen: Manche Kultfunktio-
näre mögen den Tempeln ihrer Vorväter tatsächlich den Rücken gekehrt und sich einem 
hellenisierten Leben zugewandt haben, andere hingegen konnten beides miteinander 
vereinbaren, oder sie zogen die traditionelle Pflege der Kulte auf dem Land den Verhei-
ßungen anderer Lebensentwürfe sogar vor. Die Entscheidung, welcher Sohn seinem Va-
ter in das Tempelkollegium nachfolgte, war also nicht nur von lokalen, regionalen und 
globalen Rahmenbedingungen abhängig, sondern natürlich auch von ganz individuellen 
Motiven.

Die Sobek-Kulte des Fayum unter römischer Herrschaft: 
Krisensymptome, Lokalspezifika und die Grenzen der Aussagefähigkeit

„However, some cults suffered more than others from the strict rules and the lack of 
Roman investment in temple-building, such as the crocodile cults in the Fayum.“ 2

An diesem Zitat ließ sich zu Beginn dieser Untersuchung eine Lücke der gegenwärtigen 
Forschung illustrieren: Mit welchen Problemsituationen waren die ägyptischen Heiligtü-
mer in römischer Zeit konfrontiert und wie reagierten sie darauf? Lassen sich überhaupt 
pauschale Aussagen über die Situation verschiedener Tempel einer Region treffen, wie 
hier am Beispiel der Kulte des Krokodilgottes Sobek im Fayum geschehen? Zunächst ha-
ben sich dabei zwei grundsätzliche Erkenntnisse herauskristallisiert: Zum einen ist über 
ägyptische Tempel der frühen und mittleren Kaiserzeit außerhalb des Arsinoites kaum 
etwas Genaueres bekannt, was für einen Vergleich mit den Tempeln der fayumischen 
Sobek-Kulte dienen könnte. Zum anderen ist die römische Herrschaftspraxis alles andere 
als repressiv oder teilnahmslos gegenüber den Tempeln zu bewerten. Für Krisenerschei-
nungen der Tempel des Fayum sind hingegen andere Ursachen zu benennen.

Aus den überlieferten Petitionen und Gerichtsakten ist zu ersehen, dass die Tempel-
kollegien primär in Konflikte mit Lokalbehörden, Einheimischen und Amtskollegen 
verstrickt waren. Anlass dazu gaben Konflikte um Steuern und Privilegien, Ämter und 
Einflusssphären, aber auch persönliche Fehden und Gelegenheitsverbrechen. Eine sau-
bere Trennlinie zwischen den Konfliktparteien lässt sich dabei nicht ziehen: Mal posi-
tionierten sich die Tempelkollegien als Vertreter ihrer Dorfgemeinschaften, mal lagen 

2	 Vandorpe und Clarysse 2019, 415.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



254 Fazit

sie im Streit mit selbigen. Die Vielzahl der lokalen und internen Auseinandersetzungen 
verdeutlicht jedenfalls, dass die Tempel gerade nicht von prokuratorischer Ebene die 
größten Erschwernisse zu erwarten hatten, sondern von ihren Nachbarn, Kollegen und 
Lokalbeamten, also von Menschen aus ihrem näheren Umfeld. Von einer systematischen 
und von höchster staatlicher Ebene initiierten Repressionspolitik gegenüber den Tem-
peln im Sinne von ‚strict rules‘ kann insofern nicht die Rede sein. Im Gegenteil urteilten 
die römischen Prokuratoren regelmäßig zugunsten der Kollegien oder gewährleisteten 
eine ordnungsgemäße Vermittlung in Konflikten unter Tempeln. Im weiteren Sinne 
lässt sich sogar sagen, dass die römischen Beamten als Garanten der ägyptischen Kulte 
in Erscheinung traten, indem sie einerseits die Durchsetzung des Sakralrechts durch die 
Möglichkeit zur staatlichen Strafverfolgung gewährleisteten und den Kollegien anderer-
seits steuerliche und liturgische Privilegien gewährten, die den Amtsträgern ausdrücklich 
die Verrichtung der Kulthandlungen erleichtern sollten. Darüber hinaus vereinnahm-
ten die Tempelkollegien gelegentlich die Beamten der Gau- und Landesverwaltung im 
Sinne einer Justizumnutzung für sich, indem sie ihren Prozessgegnern offenbar gezielt 
vorwarfen, Abgaben zu unterschlagen oder gegen Verordnungen und Vereinbarungen 
zu verstoßen. Doch selbst Urteile auf prokuratorischer Ebene waren bisweilen nur mit 
Mühe durchzusetzen, denn häufig wechselnde Dorfbehörden, die ihr Amt primär als 
Liturgen ausübten, verfolgten ihre eigenen Interessen oder legten bestehende Rechts-
lagen nach eigener Auffassung aus. Dies zeigt sich besonders eindrücklich am Beispiel 
der Kultfunktionäre von Bakchias, die ein neu erworbenes Privileg zur Befreiung von 
der Dammfron fortwährend gegen Dorfbeamte behaupten mussten, obwohl sich der in 
Alexandria residierende Archiereus in dieser Frage offenbar zu ihren Gunsten ausgespro-
chen hatte. Solche wiederkehrenden Konflikte um Privilegien, aber auch interne Fehden 
und Machtkämpfe zwischen Tempeln und Amtsträgern, die sich über Jahre hinziehen 
konnten, deuten an, in welchem Ausmaß die Tempelkollegien damit befasst waren, ihre 
Partikularinteressen gegenüber Lokalbeamten und anderen Einheimischen, aber auch 
gegenüber ihren Amtskollegen zu erstreiten. Die Fülle der Konfliktherde weist aber auch 
darauf hin, dass privater und gerichtlicher Streit zum Tagesgeschäft der Kollegien und 
Familien gehörte und nicht zwangsweise Zeichen einer Krise sein muss.

Gleichermaßen ist die These eines politischen Bedeutungsverlustes der Tempelkolle-
gien neu zu bewerten: Zugegebenermaßen fanden in der Kaiserzeit wohl keine Synoden 
mehr statt, in denen die Tempelkollegien als gesamtägyptische Gemeinschaft gegenüber 
den Herrschern auftraten, wie es noch zur Ptolemäerzeit geschah. Bemerkenswert ist 
dennoch, dass die Kultfunktionäre ihre Söhne trotz des reichsweiten Verbotes der ‚Kas-
tration‘ unter Kaiser Hadrian weiterhin der Beschneidung unterziehen durften; die Rö-
mer stellten die Prozedur sogar unter die prokuratorische Aufsicht des Archiereus und 
gewährleisteten somit ihr Fortbestehen. Indem sie den Tempelgremien Rechtsmittel an 
die Hand gaben, um Verstöße gegen die kultbezogene Disziplin zu ahnden, traten die 
römischen Herrscher, wie gesagt, sogar als Garanten des ägyptischen Sakralrechts in Er-
scheinung. Diese Entwicklungen wären nur schwer vorstellbar, wenn die Tempelkollegi-
en nicht weiterhin Kanäle zur Kommunikation ihrer Anliegen nach Alexandria und nach 
Rom unterhalten hätten. Alles in allem stellten die Amtsträger der Tempel im Kontext 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



255Die Sobek-Kulte des Fayum unter römischer Herrschaft

der römischen Herrschaftspraxis also eine Statusgruppe von mehreren unter der Provinz-
bevölkerung dar und durften sich entsprechender Bevorteilung sicher sein.

Ein anderes Argument, das in der Debatte um einen ‚Niedergang‘ der ägyptischen 
Tempel ins Spiel gebracht wird, ist die scheinbare Zurückhaltung der römischen Kaiser 
und Beamten in Hinblick auf die Finanzierung von Tempelbauten. Ob sich ein angeb-
lich mangelndes staatliches Engagement in Bauaktivitäten derart gravierend auf den 
Zustand der Tempel ausgewirkt hat, bleibt aber zu bezweifeln, denn in der Betrachtung 
der Quellen hat sich wiederholt gezeigt, dass die Kollegien auf einen breiten lokalen und 
überregionalen Unterstützerkreis aus Stiftern, Vereinen und Pilgern vertrauen konnten, 
wenn sie Bautätigkeiten nicht ganz und gar aus eigenen Mitteln finanzierten. Ist also 
in späterer Zeit mangelnde Bau- und Dekorationstätigkeit an den Tempeln ägyptischer 
Kulte festzustellen, dann würde dies eher auf mangelndes Interesse vonseiten der loka-
len Bevölkerung hindeuten anstatt auf staatliche Zurückhaltung. Dementgegen fördern 
jedoch die fortschreitenden archäologischen Grabungen in Soknopaiu Nesos, Tebtynis 
und Narmuthis neue Funde zutage, die zeigen, dass die Tempelbezirke am Rande des 
Fayum in den Jahren nach der Herrschaft des Augustus gerade nicht in Stagnation verfie-
len, sondern weitere Bautätigkeiten und Stiftungen erfuhren. Nicht zuletzt ist in dieser 
Frage zu bemerken, dass sich die Prokuratoren in den Tempeln am Rande des Fayum viel-
leicht nicht mit Baumaßnahmen engagierten, doch sie gewährten den Tempelkollegien, 
wie oben genannt, einzelne lokalspezifische Vorrechte, die ebenfalls eine Förderung der 
ägyptischen Kulte darstellen.

Welche Unterstützerkreise die Kollegien für sich erschließen konnten, war sicher von 
der Lage jedes Tempels abhängig: Entlang einer Karawanenroute mögen Händler und 
Reisende die Heiligtümer der Sobek-Kulte aufgesucht haben, um bei den Göttern Für-
bitte für ihre Reise und ihre Familie zu leisten. In fruchtbaren Regionen traten wieder-
um Veteranen und städtische Großgrundbesitzer als generöse Stifter zugunsten der Tem-
pelbezirke in Erscheinung. Da die Stätten der fayumischen Krokodilkulte Eingang in 
Reisebeschreibungen und enzyklopädische Werke der hellenistischen Literatur fanden, 
könnten manche Tempel sogar zum Ziel eines internationalen, touristischen Publikums 
geworden sein. Die Identität der Klienten, die die Tempel für Proskynemata, Horoskope, 
Orakel und andere Dienstleistungen aufsuchten, lassen sich zwar nur ansatzweise grei-
fen, die überlieferten Namen und Herkunftsangaben bestätigen jedoch das Bild von ei-
ner breitgefächerten gesellschaftlichen Nachfrage. Obwohl Tempelorakel zum Ende des 
zweiten Jahrhunderts nach den literarischen Quellen in weiten Teilen des Mittelmeer-
raumes an Beliebtheit verloren, ist anzunehmen, dass die Kultfunktionäre mit einer sich 
wandelnden Nachfrage nach religiösen Diensten grundsätzlich umzugehen wussten, 
schließlich hatten sie sich schon allein dadurch in römischer Zeit an die Bedürfnisse und 
Sehgewohnheiten des Publikums angepasst, indem sie Orakellose auf Griechisch verfass-
ten und dabei mitwirkten, die Theologie der Sobek-Kulte in eine hellenistische Ikonogra-
fie zu ‚übersetzen‘.

Jenseits der Fragen staatlicher Aufsicht und öffentlicher Partizipation am Kultbetrieb 
waren die Tempelkollegien davon abhängig, dass ihre Amtsträger auch in den Monaten, 
in denen sie nicht im Tempel dienten, über eine geregelte Lebensgrundlage verfügten: 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



256 Fazit

Der Zugang zu Wasser, Acker- und Weideland, aber auch die Verteilung von Steuerlas-
ten und sozio-ökonomische Entfaltungsmöglichkeiten bestimmten, ob sich die Tempel-
diener, und mehr noch ihre Kinder, ein Leben als Kultfunktionär leisten konnten oder 
ihr Glück besser andernorts suchten. So bot die Region um Theadelphia der Familie des 
ἱερεύς Harthotes genügend Optionen, um ihren Lebensunterhalt mit Ackerbau und Vieh-
zucht zu verrichten, wobei sie gelegentlich Kredite bei ansässigen Großgrundbesitzern 
und anderen Einheimischen aufnahmen; ihre Kinder gab die Familie zur Ausbildung 
und Verpflegung an Gewerbetreibende der Region, und noch im hohen Alter ersuchte 
Harthotes selbst um die Erlaubnis, auf einem kaiserlichen Landgut Binsen zu schneiden 
und daraus Körbe zum Verkauf flechten zu dürfen. Ganz ähnlich gestaltete sich der All-
tag der Familie des παστοφόρος Kronion aus Tebtynis. In Soknopaiu Nesos hingegen, 
wo fruchtbares Land knapp war, verdingten sich manche Familien aus dem Umfeld des 
Tempels in der Kamelzucht und im Karawanenhandel, wozu sie auch Investitionspart-
nerschaften mit wohlhabenden Städtern eingingen. An Optionen zur Erwerbstätigkeit 
mangelte es den Amtsträgern der Tempel und ihren Familien also prinzipiell nicht. Von 
fundamentaler Bedeutung für die Entwicklung der Tempel war demnach weniger die 
Frage, wie lohnenswert sich der Kultdienst für die wenigen hochrangigen Amtsträger ge-
staltete, sondern wie lebenswert sich das Dasein für das reguläre Funktionspersonal in 
ihrer dörflichen Umwelt gestaltete, denn ohne die ἱερεῖς und παστοφόροι, die den alltägli-
chen Tempelbetrieb zum Großteil bestritten, konnte kein Heiligtum existieren.

Distinguierten sich die Tempeldiener durch ihr kultbezogenes Wissen und ihre Privi-
legien von der übrigen Landbevölkerung, so waren sie doch ebenso den Unwägbarkeiten 
der Natur und den Dynamiken größerer demografischer Entwicklungen unterworfen: 
Jederzeit konnten Missernten und Epidemien lange aufgebaute Lebensgrundlagen ver-
nichten, konnten Wasserknappheit und drückende Steuerlasten einzelne Personen oder 
ganze Gruppen in die Flucht treiben. Auch Kollegien und Tempelkassen konnten sich 
durch solche Entwicklungen leeren. Die Tempel ergaben sich diesen Problemsituationen 
nicht tatenlos, vielmehr suchten sie nach Möglichkeiten, den Kultbetrieb selbst in schwie-
rigen Situationen aufrecht zu erhalten. Zeugnis davon legen in erster Linie die bereits 
erwähnten Bittschriften an die Prokuratoren ab, in denen die Kollegien um individuelle 
Entlastungen baten. Darüber hinaus bot sich den Tempeln bei Personalmangel die Mög-
lichkeit, andere Heiligtümer um personelle Unterstützung zur Ausübung der Kulthand-
lungen anzufragen; im Gnomon des Idios Logos war dazu eigens ein Paragraph verzeichnet, 
von dem die Kultfunktionäre aus Narmuthis im späten zweiten Jahrhundert offenbar 
Gebrauch machen wollten, um Kollegen aus Soknopaiu Nesos um Unterstützung anzu-
fragen. Wie wiederum mehrfach in Soknopaiu Nesos und Bakchias in der zweiten Hälfte 
des zweiten Jahrhunderts zu sehen war, traten die Kollegien mit den Regionalbehörden 
in Verhandlung über zu verteilende Steuerlasten und Privilegien; als Resultat sollten we-
nigstens einige der Amtsträger von drückenden Abgaben befreit werden, um ihr Leben 
vor Ort zu erleichtern. Inwiefern solche Maßnahmen das Überleben der Tempel gewähr-
leisten konnten, war aber letztlich von der Überlebensfähigkeit der sie umgebenden Sied-
lungen abhängig.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



257Die Sobek-Kulte des Fayum unter römischer Herrschaft

Neben allen externen Faktoren, die die Entwicklung der Tempel beeinflussten, schu-
fen sich die Amtsträger mancherorts ganz eigene, hausgemachte Krisenherde: Sei es, dass 
korrupte Amtsträger die Tempelkassen plünderten, oder sei es, dass private Familienfeh-
den die Beziehungen der Amtskollegen untereinander belasteten. Darüber hinaus ist zu 
sehen, dass hochrangige Funktionäre und ganze Tempel in jahrelange Gerichtsprozesse 
um Ämter und Filialheiligtümer verstrickt waren. In der Diskussion über die Situation 
einzelner Tempel sind interne Konflikte und Missmanagement bislang nur selten als In-
terpretationsmöglichkeiten in Betracht gezogen worden, obwohl selbst herbeigeführte 
Krisen wohl keine Seltenheit gewesen sein dürften und daraus gravierende Schäden für 
den Kultbetrieb und das Ansehen der Amtsträger erwachsen konnten.

Aus den wenigen greifbaren Kontrastpunkten ist zu erahnen, wie verschieden sich 
die Tempel der fayumischen Sobek-Kulte trotz relativ ähnlicher Rahmenbedingungen 
im Laufe der Kaiserzeit entwickelten. In der Summe beeinflussten naturgegebene, wirt-
schaftsorganisatorische, soziokulturelle und demografische Faktoren, wie gewinnbrin-
gend die Tempel haushalten konnten, welche Stifter und Klienten mit ihnen interagierten 
und welche Entfaltungsmöglichkeiten sich den Amtsträgern und ihren Familien abseits 
der Kultpflege eröffneten. Als markanter Einschnitt, mit dem offenbar alle Tempel glei-
chermaßen konfrontiert waren, zeichnet sich die Antoninische Pest in den 170er Jahren 
ab, der wohl zahlreiche Amtsträger der Sobek-Kulte zum Opfer fielen. Inwiefern sich die 
Kollegien langfristig von den Folgen dieser Epidemie erholten, entzieht sich jedoch der 
weiteren Überlieferung. Bis zu diesem Punkt und auch für die nächsten Jahrzehnte lässt 
sich jedenfalls nicht sagen, dass die Tempelkollegien unter der römischen Herrschaft ‚ge-
litten‘ hätten. Erkennbar sind vielmehr einzelne, in den lokalen Verhältnissen wurzelnde 
oder sogar selbstgeschaffene Krisenherde, gegen die sich die Tempeldiener nach Möglich-
keit behaupteten.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



Appendices

Appendix 1: Verbreitung der in Kapitel 1.2 besprochenen Namen
Für die statistische Auswertung der regionalen Verbreitung einzelner Personennamen 
wurden die entsprechenden Datensätze aus Trismegistos People in eine Tabelle importiert. 
Im Anschluss wurden alle Einträge mit sich wiederholenden PerIDs identifiziert und die 
Doubletten gelöscht, sodass für jede Person mit eigener PerID nur noch ein Beleg ver-
zeichnet ist. Demotische Belege wurden zum Teil manuell nachgetragen. Die auf diese 
Weise gewonnenen Rohdaten werden in der nachfolgenden Tabelle zur Veranschauli-
chung am Beispiel des Namens Kalatytes aufgeführt.

Die zusammengetragenen und gefilterten Tabellen werden hier in Form von Dia-
grammen wiedergegeben. Topografisch geordnet, werden in App. 1.1–1.3 die häufig un-
ter Kultfunktionären aus Soknopaiu Nesos, Tebtynis und Bakchias belegten und orts-
spezifischen Namen in alphabetischer Reihenfolge aufgelistet und ihre nächsthäufigen 
Verbreitungsgebiete angegeben. Zuletzt folgen in App. 1.4 Diagramme zu überregional 
verbreiteten Namen, die eine Gegenprobe zu den charakteristischen Verlaufskurven der 
ortsspezifischen Namen darstellen sollen.

Für das Verständnis der Diagramme gilt die in der Einleitung zu Kapitel 1 beschriebe-
ne Methodik einschließlich der geschilderten Problematik, dass sich Patronymika, zum 
Zeitpunkt der Erwähnung bereits verstorbene Personen und mehrdeutige Ortsangaben 
nicht minutiös herausfiltern lassen. Die Diagramme sind also keineswegs präzise, sollen 
aber wenigstens generelle Tendenzen andeuten. Aus diesem methodischen Kompromiss 
erklärt sich auch, warum die Diagramme für Namen wie Kalatytes, Nestnephis, Pahopis 
und Teses Belege bis in die Mitte oder das späte zweite Jahrhundert in Soknopaiu Nesos 
und Tebtynis verzeichnen, obwohl die letzten lebenden Personen und sicher datierbaren 
Texte mit diesen Namen bereits Jahrzehnte früher verstummen (siehe zum Verschwinden 
dieser Namen aus Soknopaiu Nesos und Tebtynis Kapitel 1.3).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



260 Appendices

Tabelle 1: Aus Trismegistos People extrahierte und auf PerID-Doubletten gefilterte Liste mit Bele­
gen für den Namen Kalatytes.

Text Name PerID Date Place
BGU 16 2577 Ro, 
Ro fr. D col. 19, 
324

Καλατύτης 366027 BC 30–AD 14 Egypt, U20 – Herakleopolis (Ih-
nasya el-Medina) [written]
Egypt, U20 – Herakleopolites 
[found]

BGU 16 2674, 221 Καλαθύτιος 328669 BC 99–1 Egypt, U20 – Herakleopolites 
[found & written]

BGU 4 1208, col. 
3, 39

Καλατύτει 263491 BC 27 Aug 30–
26 Aug 29

Egypt, U20 – Bousiris (Abusir el-
Meleq) [found & written]

BGU 9 1898, col. 
8, 165

Καλατύτου 199171 AD 172 Jul 24 
after

Egypt, 00b – Theadelpheia (Batn 
el-Harit) [found & written]

CPR 15 29, col. 
1, 17

Καλατῦτις 271335 AD 1–50 Egypt, 00a – Soknopaiou Nesos 
(Dimeh) [found & written]

CPR 15 29, col. 
1, 18

Καλατῦτις 320791 AD 1–50 Egypt, 00a – Soknopaiou Nesos 
(Dimeh) [found & written]

Enchoria 7 (1977), 
p. 160 no. 8, 4

Gl- ḏꜣḏꜣ 62166 AD 45 Aug 
29–46 Aug 28

Egypt, 00a – Soknopaiou Nesos 
(Dimeh) [found & written]

O. Dime 1 173, 2 Qr-ḏꜣḏꜣ 108869 BC 25–AD 175 Egypt, 00a – Soknopaiou Nesos 
(Dimeh) [found & written]

O. Dime 1 189, 
col. 1, 2

Qr-ḏꜣḏꜣ 109181 BC 25–AD 175 Egypt, 00a – Soknopaiou Nesos 
(Dimeh) [found & written]

O. Dime 1 190, 4 Qr-ḏꜣḏꜣ 109187 BC 25–AD 175 Egypt, 00a – Soknopaiou Nesos 
(Dimeh) [found & written]

O. Dime 1 190, 4 Qr-ḏꜣḏꜣ 109186 BC 25–AD 175 Egypt, 00a – Soknopaiou Nesos 
(Dimeh) [found & written]

O. Dime 1 194, 10 Qr-ḏꜣḏꜣ 109244 BC 25–AD 175 Egypt, 00a – Soknopaiou Nesos 
(Dimeh) [found & written]

O. Dime 1 214, 2 Qr-ḏꜣḏꜣ 109306 BC 25–AD 175 Egypt, 00a – Soknopaiou Nesos 
(Dimeh) [found & written]

O. Dime 1 24, col. 
2, 5

Qr-ḏꜣḏꜣ 106892 BC 25–AD 175 Egypt, 00a – Soknopaiou Nesos 
(Dimeh) [found & written]

O. Dime 1 25, 2 Qr-ḏꜣḏꜣ 106909 BC 25–AD 175 Egypt, 00a – Soknopaiou Nesos 
(Dimeh) [found & written]

O. Dime 1 26, 7 Qr-ḏꜣḏꜣ 106927 BC 25–AD 175 Egypt, 00a – Soknopaiou Nesos 
(Dimeh) [found & written]

O. Dime 1 3, 6 Qr-ḏꜣḏꜣ 106808 BC 25–AD 175 Egypt, 00a – Soknopaiou Nesos 
(Dimeh) [found & written]

O. Dime 1 32, col. 
2, 16

Qr-ḏꜣḏꜣ 107020 BC 25–AD 175 Egypt, 00a – Soknopaiou Nesos 
(Dimeh) [found & written]

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



261Appendix 1: Verbreitung der in Kapitel 1.2 besprochenen Namen

Text Name PerID Date Place
O. Dime 1 35, 3 Qr-ḏꜣḏꜣ 107155 BC 25–AD 175 Egypt, 00a – Soknopaiou Nesos 

(Dimeh) [found & written]
O. Dime 1 35, 4 Qr-ḏꜣḏꜣ 107159 BC 25–AD 175 Egypt, 00a – Soknopaiou Nesos 

(Dimeh) [found & written]
O. Dime 1 35, 8 Qr-ḏꜣḏꜣ 107168 BC 25–AD 175 Egypt, 00a – Soknopaiou Nesos 

(Dimeh) [found & written]
O. Dime 1 38, col. 
2, 2

Qr-ḏꜣḏꜣ 107214 BC 25–AD 175 Egypt, 00a – Soknopaiou Nesos 
(Dimeh) [found & written]

O. Dime 1 38, col. 
2, 3

Qr-ḏꜣḏꜣ 107219 BC 25–AD 175 Egypt, 00a – Soknopaiou Nesos 
(Dimeh) [found & written]

O. Dime 1 39, 14 Qr-ḏꜣḏꜣ 107253 BC 25–AD 175 Egypt, 00a – Soknopaiou Nesos 
(Dimeh) [found & written]

O. Dime 1 40, 3 Qr-ḏꜣḏꜣ 107267 BC 25–AD 175 Egypt, 00a – Soknopaiou Nesos 
(Dimeh) [found & written]

O. Dime 1 40, 3 Qr-ḏꜣḏꜣ 107266 BC 25–AD 175 Egypt, 00a – Soknopaiou Nesos 
(Dimeh) [found & written]

O. Dime 1 43, 6 Qr-ḏꜣḏꜣ 107343 BC 25–AD 175 Egypt, 00a – Soknopaiou Nesos 
(Dimeh) [found & written]

O. Dime 1 52, col. 
1, 3

Qr-ḏꜣḏꜣ 107461 BC 25–AD 175 Egypt, 00a – Soknopaiou Nesos 
(Dimeh) [found & written]

O. Dime 1 54, col. 
1, 2

Qr-ḏꜣḏꜣ 107491 BC 25–AD 175 Egypt, 00a – Soknopaiou Nesos 
(Dimeh) [found & written]

O. Dime 1 56, col. 
1, 4

Qr-ḏꜣḏꜣ 107581 BC 25–AD 175 Egypt, 00a – Soknopaiou Nesos 
(Dimeh) [found & written]

O. Dime 1 65, 6 Qr-ḏꜣḏꜣ 107843 BC 25–AD 175 Egypt, 00a – Soknopaiou Nesos 
(Dimeh) [found & written]

O. Dime 1 70, col. 
1, 6

Qr-ḏꜣḏꜣ 107995 BC 25–AD 175 Egypt, 00a – Soknopaiou Nesos 
(Dimeh) [found & written]

O. Dime 1 75, 3 Qr-ḏꜣḏꜣ 108056 BC 25–AD 175 Egypt, 00a – Soknopaiou Nesos 
(Dimeh) [found & written]

O. Dime 1 85, 3 Qr-ḏꜣḏꜣ 108240 BC 25–AD 175 Egypt, 00a – Soknopaiou Nesos 
(Dimeh) [found & written]

O. Dime 1 98, 2 Qr-ḏꜣḏꜣ 108324 BC 25–AD 175 Egypt, 00a – Soknopaiou Nesos 
(Dimeh) [found & written]

P. Amh. Gr. 2 
110, 26

Καλατύτου 307923 AD 75 Jun 19 Egypt, 00a – Soknopaiou Nesos 
(Dimeh) [found & written]

P. Amst. 1 66, 9 Καλατύτης 258090 AD 44 Aug 29–
45 Aug 28?

Egypt [found & written]

P. Cairo Mich. 1 
[no. 359], (P. Mich. 
4 359 C) Ro col. 
43, 1904

Καλατοίτου 203235 AD 175 Jan 6 
after

Egypt, 00a – Karanis (Kom Au-
shim) [found & written]

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



262 Appendices

Text Name PerID Date Place
P. Cairo Mich. 1 
[no. 359], (P. Mich. 
4 359 C) Ro col. 
5, 154

Καλατύτου 203196 AD 175 Jan 6 
after

Egypt, 00a – Karanis (Kom Au-
shim) [found & written]

P. Dime 2 25, 
Unterschrift 10

Qr-ḏꜣḏꜣ 116437 AD 30 Aug 29–
31 Aug 28

Egypt, 00a – Soknopaiou Nesos 
(Dimeh) [found & written]

P. Dime 2 3, B col. 
2, 4

Qr-ḏꜣḏꜣ 112165 AD 71 Jun 20 Egypt, 00a – Soknopaiou Nesos 
(Dimeh) [found & written]

P. Dime 2 30, 2 Qr-ḏꜣḏꜣ 116500 AD 32 Oct 5? Egypt, 00a – Soknopaiou Nesos 
(Dimeh) [found & written]

P. Dime 2 34, B 3 Qr-ḏꜣḏꜣ 116541 AD 143 Aug 6? Egypt, 00a – Soknopaiou Nesos 
(Dimeh) [found & written]

P. Dime 3 26, 
DG 13

Qr-ḏꜣḏꜣ 357461 AD 51 Nov 4 Egypt, 00a – Soknopaiou Nesos 
(Dimeh) [found & written]

P. Dime 3 37, DT 8 Gl- ḏꜣḏꜣ 396171 AD 21 Aug 29–
22 Aug 28

Egypt, 00a – Soknopaiou Nesos 
(Dimeh) [found & written]

P. Mich. 4 224, col. 
15, 562

Καλατύτου 214704 AD 173 Nov 16 
after

Egypt, 00a – Karanis (Kom Au-
shim) [found & written]

P. Mich. 4 224, col. 
28, 1202

Καλατοίτου 216276 AD 173 Nov 16 
after

Egypt, 00a – Karanis (Kom Au-
shim) [found & written]

P. Mich. 4 224, col. 
53, 2198

Καλατύτου 217544 AD 173 Nov 16 
after

Egypt, 00a – Karanis (Kom Au-
shim) [found & written]

P. Mich. 4 225, 
1741

Καλατύτου 220755 AD 175 Mar 26 
after

Egypt, 00a – Karanis (Kom Au-
shim) [found & written]

P. Mich. 4 225, col. 
123, 1942

Καλατύτου 220936 AD 175 Mar 26 
after

Egypt, 00a – Karanis (Kom Au-
shim) [found & written]

P. Mich. 4 225, col. 
153, 2705

Καλατοιτου 221913 AD 175 Mar 26 
after

Egypt, 00a – Karanis (Kom Au-
shim) [found & written]

P. Mich. 5 233, 6 Καλατύτιος 311017 AD 24 Sep 13 Egypt, 00c – Tebtynis (Umm el-
Baragat) [found & written]

P. Petaus 102, col. 
1, 8

Καλαθῦθις 252705 AD 182–187 
about

Egypt, 00a – Syron Kome [written]
Egypt, 00a – Ptolemais Hormou 
(El-Lahun) [found]

P. Petaus 114, 1 Καλαθιῶθις 252916 AD 182–187 
about

Egypt, 00a – Kerkesoucha Orous 
[written]
Egypt, 00a – Ptolemais Hormou 
(El-Lahun) [found]

P. Petaus 59 [final 
version], col. 4, 88

Καλαθιῶτις 20814 AD 185 Jan 14 Egypt, 00a – Syron Kome 
[destination]
Egypt, 00a – Ptolemais Hormou 
(El-Lahun) [found & written]

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



263Appendix 1: Verbreitung der in Kapitel 1.2 besprochenen Namen

Text Name PerID Date Place
P. Strasb. Gr. 8 
710, col. 2, 22

Καρατιωθις 312451 AD 216 Egypt, 00b – Theadelpheia (Batn 
el-Harit) [found & written]

PSI 13 1319, col. 
1, 7

Καλατύτου 312993 AD 76 Nov 17 Egypt, 00a – Soknopaiou Nesos 
(Dimeh) [found & written]

PSI 13 1320, 7 Καλατύτου 312998 AD 82–88 Egypt, 00a – Soknopaiou Nesos 
(Dimeh) [found & written]

PSI 8 915, 11 Καλαγεῦτις 328429 AD 1–56 Egypt, 00c – Tebtynis (Umm el-
Baragat) [found & written]

SB 1 5247, col. 
1, 20

Καλατύτιος 255079 AD 47 Jul 7 Egypt, 00a – Soknopaiou Nesos 
(Dimeh) [found & written]

Stud. Pal. 17 p. 
9-48, 19

Καλατύτου 189541 AD 175–225 Egypt, L16 – Thmouis (Tell 
Timai) [found & written]

Stud. Pal. 17 p. 
9-48, fr. M 223

Καλατύτου 230506 AD 175–225 Egypt, L16 – Thmouis (Tell 
Timai) [found & written]

Stud. Pal. 22 20, 1 Καλατῦτις 262575 AD 3 Oct 29? Egypt [found & written]

Appendix 1.1:  
Häufige und ortsspezifische Namen im Kollegium des Soknopaiostempels

Abb. 20: Harpagathes (Trismegistos NameID 285).
 

0

10

20

30

40

50

60

30–1 
v.Chr.

1–24 25–49 50–74 75–99 100–124 125–149 150–174 175–199 200–224 225–249 250–275

Harpagathes
Soknopaiu Nesos Apias, Herakleia, Nilopolis Karanis Arsinoites (Ort unbekannt)

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



264 Appendices

Abb. 21: Herieus (Trismegistos NameID 335).

Abb. 22: Kalatytes (Trismegistos NameID 390).

 

 

0

10

20

30

40

50

60

70

80

30–1 
v.Chr.

1–24 25–49 50–74 75–99 100–124 125–149 150–174 175–199 200–224 225–249 250–275

Herieus
Soknopaiu Nesos Apias, Herakleia, Nilopolis Karanis

Theadelphia Philadelphia Arsinoites (Ort unbekannt)

Theben

 

 

0

1

2

3

4

5

6

7

8

9

30–1 
v.Chr.

1–24 25–49 50–74 75–99 100–124 125–149 150–174 175–199 200–224 225–249 250–275

Kalatytes
Soknopaiu Nesos Karanis Tebtynis Theadelphia

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



265Appendix 1: Verbreitung der in Kapitel 1.2 besprochenen Namen

Abb. 23: Nestnephis (Trismegistos NameID 515).

Abb. 24: Pabus (Trismegistos NameID 13136).

 

 

0

2

4

6

8

10

12

14

16

30–1 
v.Chr.

1–24 25–49 50–74 75–99 100–124 125–149 150–174 175–199 200–224 225–249 250–275

Nestnephis
Soknopaiu Nesos Tebtynis Arsinoites (Ort unbekannt)

 

0
10
20
30
40
50
60
70
80
90

100

30–1 
v.Chr.

1–24 25–49 50–74 75–99 100–124 125–149 150–174 175–199 200–224 225–249 250–275

Pabus
Soknopaiu Nesos Apias, Herakleia, Nilopolis Philadelphia

Eileithyiopolis Theben

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



266 Appendices

Abb. 25: Pakysis1 (Trismegistos NameID 7268).

Abb. 26: Panephremmis (Trismegistos NameID 4833).

 

0

10

20

30

40

50

60

70

80

90

100

30–1 
v.Chr.

1–24 25–49 50–74 75–99 100–124 125–149 150–174 175–199 200–224 225–249 250–275

Pakysis
Soknopaiu Nesos Apias, Herakleia, Nilopolis Karanis Arsinoites (Ort unbekannt)

 

0

10

20

30

40

50

60

70

80

30–1 
v.Chr.

1–24 25–49 50–74 75–99 100–124 125–149 150–174 175–199 200–224 225–249 250–275

Panephremmis
Soknopaiu Nesos Apias, Herakleia, Nilopolis Arsinoë

Theadelphia Karanis Arsinoites (Ort unbekannt)

1 	 Nicht berücksichtigt ist hier die häufig außerhalb des Fayum und insbesondere in Oberägypten 
verbreitete Schreibung mit Epsilon statt Alpha: Pekysis. Für die Verbreitung dieser Schreibung cf. 
Trismegistos NameID 797.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



267Appendix 1: Verbreitung der in Kapitel 1.2 besprochenen Namen

Abb. 27: Sto(to)etis (Trismegistos NameID 1147).

Abb. 28: Tesenuphis (Trismegistos NameID 1352).

 

0

50

100

150

200

250

300

350

30–1 
v.Chr.

1–24 25–49 50–74 75–99 100–124 125–149 150–174 175–199 200–224 225–249 250–275

Stotoetis
Soknopaiu Nesos Apias, Herakleia, Nilopolis Arsinoë

Theadelphia Karanis Arsinoites (Ort unbekannt)

unbekannte Provenienz

 

 

0

10

20

30

40

50

60

70

30–1 
v.Chr.

1–24 25–49 50–74 75–99 100–124 125–149 150–174 175–199 200–224 225–249 250–275

Tesenuphis
Soknopaiu Nesos Apias, Herakleia, Nilopolis Tebtynis

Theadelphia Karanis Arsinoites (Ort unbekannt)

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



268 Appendices

Appendix 1.2: Häufige und ortsspezifische Namen im Kollegium  
des Soknebtynistempels

Abb. 29: Teses (Trismegistos NameID 1353).

Abb. 30: Kronion (Trismegistos NameID 3772).

 

 

0

2

4

6

8

10

12

14

16

30–1 
v.Chr.

1–24 25–49 50–74 75–99 100–124 125–149 150–174 175–199 200–224 225–249 250–275

Teses
Soknopaiu Nesos Herakleia Arsinoites (Ort unbekannt) unbekannte Provenienz

 

0

20

40

60

80

100

120

140

30–1 
v.Chr.

1–24 25–49 50–74 75–99 100–124 125–149 150–174 175–199 200–224 225–249 250–275

Kronion
Tebtynis Theadelphia Arsionë Philadelphia Arsinoites (Ort unbekannt)

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



269Appendix 1: Verbreitung der in Kapitel 1.2 besprochenen Namen

Abb. 31: Marepkemis (Trismegistos NameID 10508).

Abb. 32: Marepsemis (Trismegistos NameID 3961).

 

 

0

2

4

6

8

10

12

14

16

18

20

30–1 
v.Chr.

1–24 25–49 50–74 75–99 100–124 125–149 150–174 175–199 200–224 225–249 250–275

Marepkemis
Tebtynis

 

 

0

10

20

30

40

50

60

70

30–1 
v.Chr.

1–24 25–49 50–74 75–99 100–124 125–149 150–174 175–199 200–224 225–249 250–275

Marepsemis
Tebtynis Ptolemais Drymu Hawara Arsinoites (Ort unbekannt)

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



270 Appendices

Abb. 33: Marsisuchos (Trismegistos NameID 444).

Abb. 34: Pahopis (Trismegistos NameID 742).

 

 

0

5

10

15

20

25

30

35

40

45

30–1 
v.Chr.

1–24 25–49 50–74 75–99 100–124 125–149 150–174 175–199 200–224 225–249 250–275

Marsisuchos
Tebtynis Theadelphia Soknopaiu Nesos Hakoris

 

 

0

2

4

6

8

10

12

14

16

18

30–1 
v.Chr.

1–24 25–49 50–74 75–99 100–124 125–149 150–174 175–199 200–224 225–249 250–275

Pahopis
Tebtynis Soknopaiu Nesos

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



271Appendix 1: Verbreitung der in Kapitel 1.2 besprochenen Namen

Abb. 35: P(h)anesis (Trismegistos NameID 17289).

Abb. 36: Pakebkis (Trismegistos NameID 700).

 

 

0

5

10

15

20

25

30

35

40

45

30–1 
v.Chr.

1–24 25–49 50–74 75–99 100–124 125–149 150–174 175–199 200–224 225–249 250–275

P(h)anesis
Tebtynis Kerkesucha Orus (Herakleidu Meris) Soknopaiu Nesos

 

 

0

5

10

15

20

25

30

35

30–1 
v.Chr.

1–24 25–49 50–74 75–99 100–124 125–149 150–174 175–199 200–224 225–249 250–275

Pakebkis
Tebtynis Ptolemais Drymu Arsinoë Berenike Theben

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



272 Appendices

Abb. 37: Psenkebkis (Trismegistos NameID 10314).

Abb. 38: Psoiphis (Trismegistos NameID 1000).

 

 

0

5

10

15

20

25

30

30–1 
v.Chr.

1–24 25–49 50–74 75–99 100–124 125–149 150–174 175–199 200–224 225–249 250–275

Psenkebkis
Tebtynis

 

 

0

5

10

15

20

25

30

35

40

45

50

30–1 
v.Chr.

1–24 25–49 50–74 75–99 100–124 125–149 150–174 175–199 200–224 225–249 250–275

Psoiphis
Tebtynis Oxyrhyncha Arsinoites (Ort unbekannt)

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



273Appendix 1: Verbreitung der in Kapitel 1.2 besprochenen Namen

Appendix 1.3: In den Tempelkollegien von Bakchias verbreitete Namen (Auswahl)

Abb. 39: Tephersos (Trismegistos NameID 18397).

Abb. 40: Orsenuphis (Trismegistos NameID 568).

 

0

5

10

15

20

25

30–1 
v.Chr.

1–24 25–49 50–74 75–99 100–124 125–149 150–174 175–199 200–224 225–249 250–275

Tephersos
Tebtynis Philadelphia Arsinoites (Ort unbekannt)

 

 

0

20

40

60

80

100

120

140

30–1 
v.Chr.

1–24 25–49 50–74 75–99 100–124 125–149 150–174 175–199 200–224 225–249 250–275

Orsenuphis
Bakchias Theadelphia Tebtynis

Karanis Philadelphia Ptolemais Hormu

Arsinoites (Ort unbekannt) unbekannte Provenienz

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



274 Appendices

Abb. 41: Peteesis (Trismegistos NameID 846).

Abb. 42: Peteuris (Trismegistos NameID 861).

 

 

0

2

4

6

8

10

12

14

16

30–1 
v.Chr.

1–24 25–49 50–74 75–99 100–124 125–149 150–174 175–199 200–224 225–249 250–275

Peteesis
Bakchias Karanis Philadelphia Tebtynis Philae Theben Oasis Magna

 

 

0

5

10

15

20

25

30

35

40

30–1 
v.Chr.

1–24 25–49 50–74 75–99 100–124 125–149 150–174 175–199 200–224 225–249 250–275

Peteuris
Bakchias Karanis Philadelphia Theadelphia Oxyrhynchos Theben

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



275Appendix 1: Verbreitung der in Kapitel 1.2 besprochenen Namen

Appendix 1.4: Regional und überregional verbreitete Namen

Abb. 43: Sisois (Trismegistos NameID 1118).

Abb. 44: Haryothes (Trismegistos NameID 310).

0

10

20

30

40

50

60

30–1 
v.Chr.

1–24 25–49 50–74 75–99 100–124 125–149 150–174 175–199 200–224 225–249 250–275

Sisois
Bakchias Karanis Philadelphia Theadelphia

Soknopaiu Nesos Theben Sohag

0

10

20

30

40

50

60

30–1 
v.Chr.

1–24 25–49 50–74 75–99 100–124 125–149 150–174 175–199 200–224 225–249 250–275

Haryothes
Soknopaiu Nesos Tebtynis Bakchias Philadelphia

Berenike Theben Sohag Oxyrhynchos

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



276 Appendices

Abb. 45: Marres (Trismegistos NameID 443).2

Abb. 46: Onnophris (Trismegistos NameID 560).

0

10

20

30

40

50

30–1 
v.Chr.

1–24 25–49 50–74 75–99 100–124125–149150–174175–199200–224225–249250–275

Marres
Soknopaiu Nesos Tebtynis Karanis

Philadelphia Theadelphia Arsinoites (Ort unbekannt)

Theben

0
20
40
60
80

100
120
140
160
180
200

30–1 
v.Chr.

1–24 25–49 50–74 75–99 100–124125–149150–174175–199200–224225–249250–275

Onnophris
Soknopaiu Nesos Karanis Philadelphia

Theadelphia Tebtynis Arsinoites (Ort unbekannt)

unbekannte Provenienz Oxychynchos Theben

2 	 Bemerkenswert ist das fast vollständige Verschwinden des Namens Marres zwischen dem dritten 
und sechsten Jahrhundert, erst im siebten Jahrhundert ist der Name wieder häufiger überliefert. 
Diese Entwicklung ist vermutlich auf die schlechte papyrologische Überlieferungslage aus dem Fa-
yum in dieser Zeit zurückzuführen (cf. Habermann 1998, 154) und verdeutlicht somit, wie eng der 
Name mit dieser Region verknüpft war.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



277

Appendix 2: Horoskopnotizen aus Narmuthis mit Personenangaben

Die Nachfolgende Tabelle verzeichnet Namen, Geburtsjahre und gegebenenfalls weitere 
Angaben, die sich aus den Horoskopnotizen aus Narmuthis erschließen lassen. 3

Ostrakon Horoskop für … Geburtsjahr Weitere Angaben
OMM 146 Palas 124 -

OMM 149 Akes 155 oder 178 -

OMM 199 Akes 156/157 -
OMM 234 Thaisis

Sara[…]
Sarapion

2. Jh.
2. Jh.
2. Jh.

-
-
-

OMM 292 Patron
Syra

2. Jh.
2. Jh.

Ehepaar oder Geschwister?

OMM 297 Thaesis
Tarikas/Tarolas?

151 oder 174
151 oder 174

-
Frau d. Soldaten Patron

OMM 503 N.N. 187 Tochter d. Statianos

3	 Die unter den Inventarnummern OMM aufgelisteten Ostraka wurden in folgenden Publikationen 
ediert: Baccani 1995; Menchetti 2009; Ross 2006; Ross 2007; Ross 2009a.

Abb. 47: Panemieus (Trismegistos NameID 735).

0

10

20

30

40

50

60

70

80

90

100

30–1 
v.Chr.

1–24 25–49 50–74 75–99 100–124 125–149 150–174 175–199 200–224 225–249 250–275

Panemieus
Soknopaiu Nesos Karanis Philadelphia

Tebtynis Theadelphia Arsinoites (Ort unbekannt)

Oxyrhynchos

Appendix 2:Horoskopnotizen aus Narmuthis mit Personenangaben

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



278 Appendices

Ostrakon Horoskop für … Geburtsjahr Weitere Angaben
OMM 782 Prokope? 186/187 -
OMM 868 Tryphon

Europos d. Jüngere
Europos
Herminos

146/147
147/148
140/141
151/152

Wohl vier Brüder, da jeder von ihnen der 
Sohn eines Akes war und sie im Abstand 
von wenigen Jahren nacheinander gebo-
ren wurden.

OMM 943 N.N. 159/160 Tochter d. Masartos
OMM 960 Thermuthis

Torenus
Paesis(?)

187
185
2./3. Jh.

Tochter d. Helena und d. Bolbos
-
-

OMM 972 Serenus 139–214 Ein Name und drei Geburtsdaten
OMM 1108 Pethermutis 186/187 Sohn d. Magais
OMM 1209 Heron 257 oder 180 -
OMM 1248 Thernues 189 Tochter d. Palas
OMM 1259 Patron 168/169 Sohn d. Thais(?)
OMM 1335 Primos 170 -
O.Narm. 
I 60

Heron 2./3. Jh. -

O.Narm. 
I 62

Herakles 2./3. Jh. -

O.Narm. 
II 5

Thermuthis 147/8, 170/1 oder 
202/3

Tochter d. Pantheros, d. Sohnes d. 
Kopres

O.Narm. 
II 6

Heron

Thaeis

Germanos

Kastor

147/8, 170/1 oder 
202/3
149/50, 172/3 oder 
204/5
144/5, 167/8 oder 
199/200
157/8, 180/1 oder 
212/3

aus Berenike

-

-

-

O.Narm. 
II 7

Tryphon 155/6, 178/9 oder 
210/1

Ölmüller

O.Narm. 
II 9

Syra
Tasis
Serenos

186/188
155/156
178/179 oder 210/211

-
-
-

O.Narm. 
II 10

Ta[...]me
Saburis

155/6, 178/9 oder 
210/1
160/1, 183/4 oder 
215/6

-
-

O.Narm. 
II 11

N.N. 158/9, 181/2 oder 213/4 Tochter d. Betiris

O.Narm. 
II 46

Sarapion 2./3. Jh. Sohn d. Neilas

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



279Appendix 3: Schreiber im Dienste arsinoitischer Grapheia

Ostrakon Horoskop für … Geburtsjahr Weitere Angaben
O.Narm. 
II 47

Peues 158/159 oder 181/182 -

O.Narm. 
II 48

Demetria 191/192 -

P.Narm. 
I 23

Philippos 2./3. Jh. -

O.Narm. 
11.11.2000

Taamesysa 283 -

Appendix 3: Schreiber im Dienste arsinoitischer Grapheia

Die folgende Tabelle verzeichnet namentlich bekannte Schreiber arsinoitischer Grapheia 
der Kaiserzeit. Hierzu wurden einschlägige Berufsbezeichnungen (ὁ πρὸς τῷ γραφείῳ, 
νομογράφος und συναλλαγματογράφος) mithilfe des Papyrological Navigator per Volltext-
suche in griechischen Urkunden recherchiert. Die Schreiber demotischer Urkundenparts 
wurden nach Hinweisen der Sekundärliteratur eingepflegt. 4 Diese Liste erhebt keinen 
Anspruch auf Vollständigkeit, denn zum einen zeigt die Volltextsuche nur solche Tex-
te an, die entsprechende Begriffe verzeichnen, zum anderen mag das menschliche Auge 
zuweilen irren. Ein zeit- und ortsübergreifendes Verzeichnis aller Schreiber fayumischer 
Grapheia würde eine eigene Studie erfordern. In den Belegen zeichnet sich aber ab, dass 
die meisten Schreiber am dem späten ersten Jahrhundert griechische Namen trugen und 
demnach eher nicht den ägyptischen Tempelkollegien als Amtsträger zuzurechnen sind.

Ort Jahr Name des Schreibers Funktion Beleg
Arsinoë 173 Achilleus, Enkel des 

Lurios-Apollonios
νομογράφος PSI X 1105, cf. Trisme-

gistos ArchID 351
Arsinoë 182 Ammonios, Sohn des 

Heron
συναλλαγματογράφος BGU VII 1662

Archelais 156 Ammonios νομογράφος P.Ryl. II 88

Arsinoites 46–9 Heron(as?) νομογράφος P.Mich. II 124

Arsinoites 51 Sarapion νομογράφος SB IV 7463

Arsinoites 76 Theon νομογράφος P.Pintaudi 24

Arsinoites 87 Isidoros νομογράφος P.Hamb. I 4

Arsinoites 102–116 Ammes νομογράφος BGU XIII 2246

4	 van Beek 2015, 220f.; Lippert und Schentuleit 2010a, 103–9.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



280 Appendices

Ort Jahr Name des Schreibers Funktion Beleg
Arsinoites 105 Sarapion νομογράφος P.Select. 12

Arsinoites 125 Theogeiton νομογράφος P.Fouad I 22, Kol. 2

Arsinoites 129 Saophas(?) νομογράφος P.Hamb. I 6

Arsinoites 155 Herakleides νομογράφος P.Col. II 1-r-4, Kol. 9 
und 17

Arsinoites 160 Potamon νομογράφος BGU III 888

Bakchias 119 Heras νομογράφος P.Mich. III 178

Bakchias 171 Hero…. νομογράφος P.Bacch. 2

Euhemeria 39 Ptolemaios, Sohn des 
Didymos

νομογράφος P.Ryl. II 147

Euhemeria 91 Herakleides ὁ πρὸς τῷ γραφείῳ P.Lond. II 289 (S. 184)

Euhemeria 99 Heron ὁ πρὸς τῷ γραφείῳ P.Fay. 91

Euhemeria 103 Herakleides νομογράφος SB III 6296

Euhemeria 145 Didymos νομογράφος P.Oslo II 36

Euhemeria 158 Sa….. νομογράφος P.Fay. 24

Euhemeria 165 Eudaimon, Sohn des 
Heron

νομογράφος P.Strasb. IX 866

Karanis 130 Aphrodisios νομογράφος BGU II 647

Karanis 133 Herakleides νομογράφος BGU II 581

Karanis 137 Epaphroditos, Sohn des 
Ptolemaios

νομογράφος P.Mich. IX 533

Karanis 192 Tryphon νομογράφος P.Cair. Goodspeed 30

Kerkeesis 8 Ptolemaios νομογράφος P.Lips. II 129

Kerke-
sucha 
Orus

46 Eutychides ὁ πρὸς τῷ γραφείῳ P.Tebt. II 383 DAHT 
13539

Oxyrhyn-
cha

17 Hermias νομογράφος P.Corn. 6

Pharbai-
thos

169 Ptolemaios νομογράφος BGU I 18

Philadel-
phia

3 Ammonios ὁ πρὸς τῷ γραφείῳ SB IV 7341

Philadel-
phia

138 Horion νομογράφος BGU XV 2475

Philadel-
phia

166/167 Chares, Sohn des 
Sabinos

νομογράφος BGU VII 1589

Philadel-
phia

224 Dioskoros νομογράφος P.Gen. I² 42

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



281Appendix 3: Schreiber im Dienste arsinoitischer Grapheia

Ort Jahr Name des Schreibers Funktion Beleg
Psinachis 11 Sokrates, Sohn des Ischy-

rion, und dessen Sohn 
Sambas

συναλλαγματογράφοι SB I 5232; P.Dime III 5

Sokno-
paiu 
Nesos

42 u. 
26–24 
v.Chr.

Ptolemaios ὁ πρὸς τῷ γραφείῳ P.Vindob. D 3; 6846; 
SB XVI 12469; 13017

Sokno-
paiu 
Nesos

20–10 
v.Chr.

Stotoetis, Sohn des 
Harpbekis, und Sote-
richos (P.Dime III 36); 
Petermuthis (P.Dime 
III 39)

demot. u. gr. 
Urkundenschreiber

P.Dime III 36; P.Dime 
III 39

Sokno-
paiu 
Nesos

8 v.Chr. Panemieus, Sohn des 
Stoetis, und Leonides

demot. u. gr. 
Urkundenschreiber

P.Dime III 2

Sokno-
paiu 
Nesos

2 n.Chr. Tesenuphis, Sohn des 
Stotoetis

ὁ πρὸς τῷ γραφείῳ P.Dime III 3; P.Dime 
III 4

Sokno-
paiu 
Nesos

37–41/42 Satabus, Sohn des Pane-
phremmis des Älteren

demot. (u. gr.?) 
Urkundenschreiber

P.Dime III 18; 35

Sokno-
paiu 
Nesos

41/42-
47/48

Tesenuphis, Sohn des 
Tesenuphis, des Sohnes 
des Stotoetis

ὁ πρὸς τῷ γραφείῳ, 
νομογράφος

BGU XIII 2214; 
P.Dime III 29; 38; 20; 
21; 23; 24; 25; P.Grenf. 
II 41

Sokno-
paiu 
Nesos

54 Apynchis νομογράφος P.Zauzich 39

Sokno-
paiu 
Nesos

139 Miron(?) νομογράφος SPP XXII 184

Sokno-
paiu 
Nesos

167 Zosimos νομογράφος SPP XXII 55r

Talei 19 v.Chr. Herodes νομογράφος P.Lips. II 128

Tebtynis 20 
v.Chr.–56 
n.Chr.

Apion und sein Sohn 
Kronion

οἱ πρὸς τῷ γραφείῳ, 
νομογράφοι

Trismegistos ArchID 
93

Tebtynis 12 v.Chr. Herodes συναλλαγματογράφος P.Tebt. II 386

Tebtynis 45/46 Panesis Αἰγύπτια γράφειν P.Mich. II 123 V, Kol. 
2, Z. 25

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



282 Appendices

Ort Jahr Name des Schreibers Funktion Beleg
Tebtynis 45/46 Onnophris, ein 

Pterophoros
Αἰγύπτια γράφειν P.Mich. II 123 V, Kol. 

9, Z. 28. Duplikat: 
P.Mich. II 128, Kol. 
1, Z. 23

Tebtynis vor 56 Marepsemis, Sohn des 
Marepsemis alias (nty ḏd 
n=f ) Chresimos

Αἰγύπτια γράφειν(?) P.Mich. V 308, Z. 11

Tebtynis 101–135 Lurios-Apollonios ὁ πρὸς τῷ γραφείῳ Trismegistos ArchID 
351

Theadel-
phia

111/112 Kastor νομογράφος P.Fay. 36

Theadel-
phia

150/151 Ammonios νομογράφος P.Fay. 28

Appendix 4: Tempeldiener als Esel(ver)käufer

Im Folgenden werden Eselverkaufsgeschäfte aufgelistet, an denen Käufer und/oder Ver-
käufer partizipierten, in denen entweder nach ihrem Titel und ihren Demotischkennt-
nissen Amtsträger der Sobek-Kulte aus Soknopaiu Nesos und Tebtynis zu erkennen sind, 
oder für die aufgrund ihres einschlägigen Namens ein verwandtschaftliches Verhältnis 
zu den jeweiligen Tempelkollegien zu vermuten ist. Die Belege wurden auf Basis der von 
Nikos Litinas erstellten List of Sales and Prices of Donkeys zusammengetragen. 5 Die vorlie-
gende Liste soll einen Eindruck davon vermitteln, mit welchen Geschäftspartnern Kult-
funktionäre und ihre Familien für den Kauf oder Verkauf der Esel in Kontakt standen. 
Unter dem ‚Ort‘ ist der Ort des Geschäftsabschlusses vermerkt.

Jahr Ort Käufer Verkäufer Text
17 
v.Chr.

Arsinoites? Teses, Sohn des Satabus und 
der Taesis

Pplyptys(?), Sohn des 
Antaios(?)

P.Dime III 33

17/16 
v.Chr.

Arsinoites? Teses, Sohn des Satabus und 
der Taesis

N.N. P.Dime III 34

1 Arsinoites Teses, Sohn des Satabus Eirenaios, Sohn des Eirenaios BGU III 806

3 Soknopaiu 
Nesos

Tanephrymmis, Tochter des 
Panephrymmis

Kalatytes, Sohn des 
Onnophris

SPP XXII 20

5	 Die Liste wurde erstmals in Litinas 1999 veröffentlicht. Eine fortlaufend aktualisierte Version fin-
det sich unter der URL  http://philology.uoc.gr/uploads/nikos_litinas_sales_of_donkeys.pdf (Zu-
griff: 30.03.2020).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



283Appendix 4: Tempeldiener als Esel(ver)käufer

Jahr Ort Käufer Verkäufer Text
7 Soknopaiu 

Nesos
Mares, Sohn des Mesueris Satabus, Sohn des Teses BGU I 

174+189
33 Soknopaiu 

Nesos
Stotoetis, Sohn des Horos; 
unterschreibt demotisch

Satabus-Sisois, Sohn des 
Satabus

P.Louvre I 13

41 Tebtynis Marsisuchos, Sohn des 
Marepsemis

Herodes, Sohn des Maronion PSI Congr. 
XX 6

44 Arsinoites? Panephremmis, Sohn des 
Tesenuphis

Apollonios, Sohn des 
Kephalon

BGU II 584

44 Soknopaiu 
Nesos

Stothetis der Ältere, Sohn des 
Harpagathes

Menelaos, Sohn des Stothetis P.Louvre I 14

45–47 Tebtynis Marepkemis Heraklas P.Mich. II 
123 R, Kol. 
XV, Z. 18

51 Nilopolis Onnophris, Sohn des 
Panephremmis

Herieus, Sohn des Herieus SB XVI 
13073

56 Tebtynis Kronion, Sohn des 
Marsisuchos

Herakles, Sohn des Mysthas P.Bingen 61

69 Arsinoites Satabus, Sohn des Stotoetis Dionysios, Sohn des 
Eudaimon

P.Lond. II 
282 (S. 194)

69–79 Euhemeria [Stoto]etis, [Sohn des Nes] tne-
phis und N.N., Sohn des 
Tesenuphis

Pasis, Sohn des Psansnos P.Strasb. IV 
251

70 Arsinoites Satabus, Sohn des Satabus Dorion und Sambas, Söhne 
des Herakleides

P.Gen. I² 23

106 Kerkesucha Stotoetis, Sohn des Stotoetis Kephalon, Sohn des 
Ammo[nios], aus Arsinoë

P.Strasb. VI 
504

107 Soknopaiu 
Nesos

Pekysis, Sohn des Stotoetis Posidonios, Sohn des 
Posidonios

BGU III 982

117–
138

Soknopaiu 
Nesos

Chairemon, Sohn des Satabus Artemidoros der Jüngere, 
Sohn des Artemidoros

P.Aberd. 55

120? Karanis Stotoetis, Sohn des Satabus Pasion BGU XV 
2480

126 Theadelphia Satabus, Sohn des Pekysis Mystharion, Sohn des Heron P.Fay. 92

137 Kerkesucha Panephremis, Sohn des 
Apynchis

Pnepheros, Sohn des 
Herakleios

P.Grenf. II 46

138–
161

Kerkesucha Herieus, Sohn des Satabus Ammonios, Sohn des Heron, 
des Sohnes der Eros, aus 
Arsinoë

SB XVIII 
13866

139 Psintanu 
(Heliopolites)

Sotas, Sohn des Stotuetis, des 
Sohnes des Satabus

Tithois, Sohn des Horion, 
des Sohnes des Peteamunis, 
und der Theamoos(?)

P.Louvre I 15

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



284 Appendices

Jahr Ort Käufer Verkäufer Text
142 Herakleia Stotoetis, Sohn des Horos, des 

Sohnes des Tesenuphis
Dioskoros, Sohn des Kastor, 
des Sohnes des Herakleides, 
aus Arsinoë

P.Lond. II 
303 (S. 195)

142 Philopator-
Theogenus

Pabus, Sohn des Horos, des 
Sohnes des Pabus, aus Sokno-
paiu Nesos

Ptolemaios, Sohn des Horos SPP XXII 22

143 Kerkesucha Panephremis, Sohn des 
Apynchis

Petosiris, Sohn des Klodios P.Lond. II 
466 (S. 196)

144 Kerkesucha Hapagathes, Sohn des Pakysis Leones, Sohn des Mysthas, 
des Sohnes des Harpagathes

CPR VI 2

145 Kerkesucha Pabus, Sohn des Horion Pasion, Sohn des Paniskos SPP XXII 
170

145 Alexandru 
Nesos

Stotoetis, Sohn des Horos Horion, Sohn des Serapion, 
aus Berinikis Thesmophoru

SB XVIII 
13257

148 Kerkesucha Stotoetis, Sohn des Horos Pasion, Sohn des Phasis P.Lond. II 
313 (S. 197)

155 Kerkesucha Pakysis, Sohn des Horos Ammonios, Sohn des Heron, 
des Sohnes der Eros, aus 
Arsinoë

SPP XXII 27

160 Alexandru 
Nesos

Stotoetis, Sohn des Stotoetis Harpokration, Sohn des 
Sarapion, des Sohnes des 
Sosikosmos

SB XVIII 
13258

166 Alexandru 
Nesos

Pakysis, Sohn des Horos Peeus aus Narmuthis SB XVIII 
13259

177–
180

Arsinoites Pakysis N.N. BGU II 541

180 Alexandru 
Nesos

Stotoetis, Sohn des Anchophis […]sos-Serapion P.Prag. I 63

spätes 
2. Jh.

Arsinoites Satabus, Sohn des Chairas Tesenuphis und Onnophris, 
Söhne des […], des Sohnes 
des Setoes

BGU I 228

spätes 
2. Jh.

Arsinoites Herakleides, Sohn des 
Tesenuphis

N.N. P.Hamb. I 
33, Kol. II, Z. 
32–Kol. III, 
Z. 1

spätes 
2. Jh.

Arsinoites Harphaesis, Sohn des Petereus Pabus, Sohn des N.N. CPR XV 48

202/ 
203

Kerkesucha Pabus, Sohn des Horion Petesuchos, Sohn des 
Philoxenos, des Sohnes des 
Petesuchos

SB XVI 
12612

208 Alexandru 
Nesos

Apynchis, Sohn des Apynchis N.N., Sohn des Heradion BGU XIII 
2336

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



285Appendix 5: Tempeldiener und ihre Familien in Kreditgeschäften

Jahr Ort Käufer Verkäufer Text
217 Arsinoites? Aurelios Apynchis Aurelios Tyrannos, Sohn des 

Didymos, ἀρχιφύλαξ
SPP XXII 16

Appendix 5: Tempeldiener und ihre Familien in Kreditgeschäften

Nachfolgend werden Kreditgeschäfte aufgelistet, in denen Gläubiger und/oder Schuld-
ner auftraten, in denen entweder nach ihrem Titel und ihren Demotischkenntnissen 
Amtsträger der Sobek-Kulte aus Soknopaiu Nesos und Tebtynis zu erkennen sind, oder 
für die aufgrund ihres einschlägigen Namens ein verwandtschaftliches Verhältnis zu den 
jeweiligen Tempelkollegien zu vermuten ist. Die Recherche nach griechischsprachigen 
Verträgen, Quittungen, Bankzahlungsanweisungen und vergleichbaren Urkunden er-
folgte mithilfe der Volltext- und Stichwortsuche des Papyrological Navigator. Zusätzlich 
wurden demotische Belege herangezogen, insbesondere die in P.Dime III verzeichneten 
Urkunden aus Soknopaiu Nesos.

Grau unterlegt sind in App. 5.1 all die Kreditgeschäfte, die dem Familienarchiv des 
παστοφόρος Kronion, Sohn des Cheos, entstammen (Trismegistos ArchID 125) und die 
deshalb innerhalb dieses Corpus eine Einheit bilden. In App. 5.2 sind wiederum die Ge-
schäfte grau unterlegt, bei denen Gläubiger und/oder Schuldner ausdrücklich als ἱερεῖς 
oder wꜥb.w auftraten; sie stehen damit im Gegensatz zu jenen Geschäften, in denen nur 
dem Namen nach eine Beteiligung von Personen aus dem Umfeld der Tempel zu vermu-
ten ist. Auf eine monats- und tagesgenaue Auflistung der Kreditlaufzeiten wurde ver-
zichtet, weil diese Daten in der Untersuchung von geringer Relevanz waren; besonders 
kurze Vertragslaufzeite wurden bereits in Kapitel 3.4.2.2 besprochen. Lediglich die Kre-
dite, deren Rückzahlung über mehrere Jahre andauerte, werden in der Tabelle mit den 
Angaben der Jahre der Kreditaufnahme und der Rückzahlung kenntlich gemacht.

Appendix 5.1: Kreditgeschäfte der Tempeldiener aus Tebtynis

Jahr Gläubiger Schuldner Kreditbetrag Text

19 v.Chr. Aphrodisios, S. d. 
Leontiskos

Marepkemis u. ein Partner 
N.N., S. d. Pahopis

Gegenwert 
von 15 Art. 
Gerste

P.Lips. II 128

15 Akusilaos, S. d. Kleanor Vier Männer aus Tebtynis, 
darunter ein Pahopis

Saatgut im 
Wert von 
insges. 36 Dr.

PSI IX 1028

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



286 Appendices

Jahr Gläubiger Schuldner Kreditbetrag Text

16

Kollauthis, T. d. Psoiphis 
(als Vormund tritt ihr 
Vater Psoiphis, S. d. 
Pnebtynis auf)

Das Ehepaar Marsisuchos, 
S. d. Marepsemis, u. Ta-
marres, T. d. Maron (Vor-
mund ist ihr Ehemann)

24 Dr. P.Lips. II 130

20/21 C. Julius Fuscus Psenkebkis (unterschrieb 
demotisch) und N.N.

84 Dr.
anstelle von 
Zinsen erhält 
der Gläubiger 
das Wohn-
recht in einem 
Haus mit Hof

SB XII 11041 
DAHT 14399

40/41 Didymos, S. d. 
Lysimachos

Das Ehepaar Psenkebkis, 
S. d. Pakebkis, u. Then-
marsisuchos, T. d. Psyphis, 
Vormund ist ihr Ehemann

72 Dr.
P.Mich. V 
329 (Duplikat 
P.Mich. V 330)

datiert 
zw. 41–54

Thases, T. d. N.N. 
(Vormund ist ihr Bruder 
Pahopis)

N.N., setzt seine Rechte 
am Pastophorion des 
ἱερεύς Marepsemis, S. d. 
Marepkemis, als Sicherheit 
ein

n.a.
anstelle von 
Zinszahlun-
gen erhält die 
Gläubigerin 
das Recht, das 
Pastophorion 
zu bewohnen

P.Thomas 4

datiert 
zw. 
41–68

Pahopis, S. d. Psoiphis Psoiphis, verfügt über ein 
Pastophorion

[.]32 Dr.
Anstelle von 
Zinsen erhält 
der Gläubiger 
das Recht, für 
ein Jahr das 
Pastophorion 
zu bewohnen

SB XVI 12263

46 Didymos Marsisuchos u. ein Partner 
N.N. 24 Dr. P.Mich. V 238r, 

Kol. 2, Z. 104

46 Marsisuchos Psenosiris u. seine Ehefrau 64 Dr. P.Mich. V 238r, 
Kol. 3, Z. 133

46 Thermuthis Pakebkis u. seine Ehefrau 22 Dr. P.Mich. V 238r , 
Kol. 3, Z. 134

46 Kronion
Pahopis, setzt seine Rechte 
an einem Pastophorion als 
Sicherheit ein.

100 Dr. P.Mich. V 238r, 
Kol. 3, Z. 146f.

46 Lysimachos Marsisuchos 260 Dr. P.Mich. V 238r, 
Kol. 3, Z. 156

46 Mystharion Marepkemis 100 Dr. P.Mich. V 238r, 
Kol. 4, Z. 165

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



287Appendix 5: Tempeldiener und ihre Familien in Kreditgeschäften

Jahr Gläubiger Schuldner Kreditbetrag Text

46 Didymos Pakebkis 24 Dr. + 4 
Art. Gerste

P.Mich. V 238r, 
Kol. 5, Z. 240

46 Marsisuchos Psenosiris u. seine Ehefrau 168 Dr. P.Mich. V 239

um 56 Kronion, S. d. Orseus Petesuchos-Besis, S. d. 
Herakles 448 Dr. P.Mich. V 335

73 Dioskoros, S. d. Maron Panesis, S. d. Pakebkis 120 Dr. P.Tebt. II 387

94 Marres, S. d. Apynchis Harpokras, S. d. 
Marepsemis n.a. P.Tebt.Wall 5

100 Harpokration, S. d. 
Kronion Petosiris, S. d. Psoiphos 248 Dr. + X 

Art. Gerste P.Fouad I 49

104 Chration, S. d. Horion

Thaesis, T. d. Kronion-
Psenkebkis, d. S. d. Mar-
sisuchos (Vormund ist ihr 
Verwandter Marepsemis, 
S. d. Marepsemis); sie tritt 
auch in P.Fam. Tebt. 9 auf

2448 Dr. SB X 10539

105–107

Die Geschwister Hera
kleides u. Apia-Herakleia 
(ihr Vormund ist Didy-
mos, S. d. Lysimachos), 
Kinder d. Didymos d. Ä., 
d. S. d. Herodes

Taesis, T. d. Psenkebkis-
Kronion, d. S. d. Marsi-
suchos (Vormund ist ihr 
Verwandter Marepsemis, 
S. d. Marepsemis); sie tritt 
auch in SB X 10539 auf

1224 Dr. P.Fam. Tebt. 9

106/107–
nach 117

Charition, T. d. 
Herakleos Kronion, S. d. Cheos 84 Dr. P.Kron. 21

109–121 Herakleides, S. d. Didy-
mos Junior

Das Ehepaar Kronion, 
S. d. Cheos, mit seiner 
Ehefrau Thenapynchis, 
T. d. Patynis, u. zwei ihrer 
Kinder, die selbst mitein-
ander verheiratet waren

236 Dr.
P.Kron. 8 (Quit-
tung: P.Kron. 
11)

111 Didymos, S. d. Didymos
Kronion, S. d. Cheos, u. 
sein Schwager Orsenuphis, 
S. d. Patynis

20 Art. Wei-
zen + 20 Art. 
Gerste

P.Kron. 9

116–135

Helene, T. d. Herodes; 
sie ist die Mutter d. He-
rakleides, S. d. Didymos 
d. J., des Gläubigers in 
P.Kron. 8

Kronion, S. d. Cheos 20 Art. 
Weizen P.Kron. 12

116
Helene, T. d. Herodes; 
zur Verwandtschaft siehe 
P.Kron. 12

Kronion, S. d. Cheos, 
mit seiner Tochter 
Taorsenuphis

n.a. P.Kron. 10

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



288 Appendices

Jahr Gläubiger Schuldner Kreditbetrag Text

datiert 
zw. 
98–138

Kronion, S. d. 
Herakleides N.N. u. Pakebkis, ἱερεὺς 240 Dr. P.Tebt.Wall 1

119–130
Maron u. Pakebkis, 
Söhne d. Marepsemis, 
beide ἱερεῖς

Onnophris, S. d. 
Pakebkis-Peteminis 148 Dr. SB XIV 11934

123/124 Maron, S. d. Marepsemis, 
ἱερεύς

Pahopis, S. d. Pahopis d. 
J., d. S. d. Pahopis, ἱερεὺς 
ἀπολύσιμος in vierter 
Generation

120 Dr. P.Tebt. II 312

datiert 
zw. 
131–150

Taarpharsis, T. d. Euty-
ches (Vormund ist ihr 
Bruder Kronion)

Onnophris, S. d. Pakebkis 80 Dr. P.Tebt.Wall 4

135/136 Mysthos, S. d. Harphaesis Harphaesis, S. d. Kronion, 
d. S. d. Cheos n.a. P.Kron. 15

136 Orsenuphis, S. d. 
Apynchis

Kronion u. Harphaesis, 
beide S. d. Kronion, d. S. 
d. Cheos

50 Art. 
Weizen P.Kron. 13

137 Heron, S. d. Suchas Pakebkis, S. d. 
Marsisuchos 132 Dr. SB XII 11005

137/138 Lurios, S. d. Heron Kronion (S. d. Cheos?) n.a. P.Kron. 14

138/139
Kronion d. Ä., S. d. Pa-
kebkis, siehe auch P.Mil.
Vogl. II 79

Didymos-Lurios, S. d. 
Lysimachos, d. S. d. 
Herakleides

n.a.
Voraus-
zahlung d. 
Pachtgebühr

P.Mil.Vogl. II 78

140

Didyme, T. d. Heron; 
ihre Verwandten treten 
in P.Kron. 22 u. 23 als 
Gläubiger auf

Taorsenuphis u. Tephor-
sais, beide T. d. Kronion, 
d. S. d. Cheos

372 Dr. P.Kron. 17 + 
P.Kron. 18

143
Kronion d. Ä., S. d. Pa-
kebkis, siehe auch P.Mil.
Vogl. II 78

Didymos-Lurios, S. d. 
Lysimachos, d. S. d. 
Herakleides

n.a.
Voraus-
zahlung d. 
Pachtgebühr

P.Mil.Vogl. II 79

144–
146/147

Herakleia, T. d. Kronion 
(Vormund ist ihr Bruder 
Kronion)

Pakebkis, S. d. Marsisu-
chos, ἱερεὺς ἀπολύσιμος 1300 Dr. SB XIV 11488

145 Ammonilla, T. d. N.N.

Taorsenuphis, T. d. Kro-
nion, d. S. d. Cheos u. d. 
Thenapynchis (Vormund 
ist ihr Bruder Harphaesis)

n.a. P.Kron. 19

145 Ammonilla, T. d. N.N. Taorsenuphis, T. d. Kroni-
on, d. S. d. Cheos n.a. P.Kron. 19a

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



289Appendix 5: Tempeldiener und ihre Familien in Kreditgeschäften

Jahr Gläubiger Schuldner Kreditbetrag Text

146 Thaesis, T. d. Papontos Tephorsais, T. d. Kronion, 
d. S. d. Cheos

300 Dr. als 
παραθήκη
+ 200 Dr. 
χρῆσις

P.Kron. 20

149–155 Psenkebkis, S. d. 
Marepsemis

Psenkebkis, S. d. Mare
psemis; seine Schulden 
begleicht seine Schwester 
Thenmarsisuchos (Vor-
mund ist ihr Ehemann 
Pakebkis, S. d. Harpokra-
tion), sie ist die Mutter d. 
ἱερεύς Kronion (Trismegis-
tos ArchID 279)

460 Dr. SB XII 11006a

vor 153

Taotin, T. d. Ptolemaios; 
sie ist die Cousine d. 
Didyme aus P.Kron. 17 
u. 18 6

Tephorsais, T. d. Kronion 
(Vormund ist ihr Bruder 
Harphaesis)

124 Dr. P.Kron. 22

2. Jh. Tephorsais, T. d. Sokis(?)

Taorsenuphis u. Tephor-
sais, beide T. d. Kronion 
(Vormund ist ihr Bruder 
Harphaesis)

260 Dr. P.Kron. 23

2. Jh. Geminus u. Paulinos, 
beide S. d. Patron

Harpokration, S. d. 
Marepsemis 38 Dr. P.Mil.Vogl. III 

146

153

Anubion, S. d. Isidoros, 
d. S. d. N.N., vertreten 
durch Chairemon, S. d. 
Chairemon

Harphaesis, S. d. Kronion, 
d. S. d. Cheos 96 Dr. P.Kron. 46

167 Helena, T. d. Zoilos
Pakebkis, Onnophris u. 
Sarapammon, alle drei S. 
d. Onnophris, ἱερεῖς

124 Dr. P.Tebt. II 390

vor 188

Heron-Sarapion, das Dar-
lehen erhält (nach seinem 
Tod?) dessen S. Diodoros-
Amatius zurück

Pakebkis, S. d. Herakleos; 
den Kredit zahlt (nach sei-
nem Tod?) seine Ehefrau 
Taorseus, T. d. Eutyches, 
zurück

100 Dr. P. Tebt. II 396

6	 Zu den Verwandtschaftsverhältnissen cf. Kehoe 1992, 154f.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



290 Appendices

Appendix 5.2: Kreditgeschäfte der Tempeldiener aus Soknopaiu Nesos

Jahr Gläubiger Schuldner Kreditbetrag Text

8 v.Chr. Herieus [Petesu]chos, S. d. Ps[en]esis [.]8 Dr. SB I 5244

7 Mares, S. d. Mesueris Satabus, S. d. Teses 72 Dr. BGU I 
174+189

12 Satabus, S. d. Herieus d. 
J., ἱερεύς

Harpagathes, S. d. Pane-
phremmis, ἱερεύς

325 Dr. CPR XV 
8-11

18 Horos, S. d. Harpagathes Panephremmis, S. d. Heri-
eus, wꜥb, und seine Ehefrau 
Thermuthis, T. d. Satabus

84 Dr. P.Dime III 7

23 Stotoetis, S. d. Tesenuphis 
d. Ä.

Panephremmis, S. d. Herieus 64 Dr. P.Lond. II 
277 (S. 217)

26 Apynchis d. Ä., S. 
d.Stotoetis d. J.

N.N. 544 Dr. PSI IX 1051

27 Apynchis d. J., S. d. Stoto-
etis d. J., wꜥb

Panesneus, S. d. Stotoetis, 
‚Diener des Sobek‘ (bꜣk Skb)

n.a. P.Dime III 10

29 Papais d. J., S. d. Nestne-
phis u. der Stoetis, Bauer 
und ‚Diener des Sobek‘ 
(bꜣk Skb)

Thases, T. d. Herieus u. d. 
Thermuthis, u. ihr Sohn 
Herieus, S. d. Tesenuphis 
(zugleich ihr Vormund)

593 Dr. P.Dime III 11

32 Tenephremmis, T. d. 
Onnophris (Vormund ist 
ihr Sohn Onnophris, S. d. 
Tesenuphis)

Thases, T. d. Panephrymis 
(Vormund ist ihr Mann Har-
pagathes, S. d. Tesenuphis)

100 Dr. P.Ryl. II 
160c, Kol. 1

datiert 
zw. 
41–54

Stotoetis, S. d. Horos N.N. 40 Dr. P.Louvre I 16

42 Stotoetis Sieben Personen: Harpaesis, 
S. d. Tesenuphis; Satabus, S. 
d. Herieus; Panephrymmis, 
S. d. Herieus; Onnophris, 
S. d. Panomieus; Satabus, 
S. d. Herieus [, d. S. d.?] 
Apynchis; Harpaesis, S. d. 
Harpagathos; Pagysis, S. d. 
Harpagathes

50 Dr. BGU III 713

42 Apynchis, S. d. Pane-
phremmis, wꜥb, Bruder d. 
Schuldners

Stotoetis, S. d. Pane-
phremmis, wꜥb, Bruder d. 
Gläubigers

34 Dr. P.Dime III 19

45 Apynchis, wꜥb Herieus, S. d. Teamais, 
Weber u. ‚Diener des Sobek‘ 
(bꜣk Skb)

171 Dr. P.Dime III 22

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



291Appendix 5: Tempeldiener und ihre Familien in Kreditgeschäften

Jahr Gläubiger Schuldner Kreditbetrag Text

45–50 Tapiomis, T. d. Horos 
u. d.Tanephrymmis 
(ihr Sohn Stotoetis, S. 
d. Tesenuphis, schrieb 
für sie eine demotische 
Rückzahlungsquittung)

Tesenuphis, S. d. Tesenuphis 1400 Dr. P.Vindob. 
Tand. 24

47 Stotoetis, S. d. Horos, wꜥb Sueris, T. d. Satabus 
(Vormund ist ihr Ehe-
mann Onnophris, S. d. 
Panephremmis)

84 Dr. P.Dime III 23

54 Psenamunis, S. d. Paus, 
Weber u. ‚Diener des 
Sobek‘ (bꜣk Skb)

Herieus d. J., S. d. Sata-
bus, wꜥb, u. seine Ehefrau 
Thenapynchis, T. d. wꜥb 
Panephremmis u. d. Tene-
phremmis (Vormund ist ihr 
Ehemann)

260 Dr. P.Dime III 27

70 Pisais, S. d. Stotoetis, wꜥb Tanephremmis, T. d. Papais, 
u. ihr Ehemann Onnophris, 
S. d. Panephremmis u. d. 
Tapapais

100 Dr. P.Dime III 31

75 Satabus, S. d. Panephrem-
mis, u. sein Sohn Satabus

Acht Personen: Pisais, S. d. 
Stotoetis; Tesenuphis, S. d. 
Tesenuphis; Harpagathes 
u. Tesenuphis, beide S. d. 
Satabus; Harpagathes, S. d. 
Teses; Horos, S. d. Herieus; 
Panephremmis, S. d. Horos; 
Horos, S. d. Onnophris

35 Art. Weizen P.Amh. II 
110

datiert 
zw. 
81–96

Satabus, S. d. 
Harpagathes

Stotoetis, S. d. Apynchis 60 Dr. BGU I 190

89 N.N., S. d. Pakysis Herieus, S. d. Panatos Weizen im Wert 
von 60 Dr.

BGU XIII 
2330

91 Pekysis d. J., S. d. Pekysis Panephremmis, S. d. 
Panesneus

100 Dr.
sowie den Ge-
genwert von 7,5 
Art. Gerste und 
2/5 Art. Weizen

BGU XIII 
2331

frühes 2. 
Jh.

Stotoetis, S. d. Apynchis, 
ἱερεύς

Stotoetis, Panesis, Harpaga-
thes u. Horos

n.a. BGU I 36
(Duplikat 
BGU II 436)

frühes 2. 
Jh.

Onnophris Panephremmis (Vormund ist 
ihr Ehemann Stotoetis)

n.a. P.Strasb. V 
344

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



292 Appendices

Jahr Gläubiger Schuldner Kreditbetrag Text

datiert 
zw. 
102–106

Ammonios, S. d. Heron, 
d. S. d. Ammonios

Acht Personen: Horion, S. 
d. Satabus; Sarapion, S. d. 
Amonios; [P]anomgeus, S. d. 
Stotoetis; Stotoetis, S. d. Pse-
nesis; Pakysis, S. d. Herieus; 
Stotoetis d. Ä., S. d. Herieus; 
Stotoetis, S. d. Petesuchos; 
der μαχαιροφόρος P. Fabius 
Dionysios

440 Dr. BGU I 44 
und II 415

105 Heron d. J., S. d. 
Tesenuphis

Onnophris, S. d. Harpaesis 200 Dr. BGU XI 
2042

datiert 
zw. 
109–112

Tattion(?), T. d. Satur-
nilus (Vormund ist ihr 
Verwandter Sotas, S. d. 
Petenuris)

Pakysis, S. d. Petenuphis 4[..] Dr. SB XVI 
12611

116 Tesenuphis, S. d. 
Tesenuphis

Apynchis u. Papais, beide S. 
d. Stothoetis

[.]22 SB XVI 
12954

datiert 
zw. 
117–138

Pakysis, S. d. Satabus, d. 
S. d. Mysthas

Tapiamis, T. d. Apynchis d. 
Ä. (Vormund ist ihr Sohn 
Stotoetis)

2100 Dr. P.Bas. 7

128 Pakysis, S. d. Stotoetis 
d. Ä., ἱερεύς, Bruder des 
Schuldners

Panephremmis, S. d. 
Stotoetis d. Ä., Bruder des 
Gläubigers

420 Dr. P.Amh. II 
112

vor 138? N.N., S. d. Stotoetis, d. S. 
d. Panephremmis

Soeris, T. d. Stotoetis, d. S. 
d. Panephremmis (Vormund 
ist ihr Ehemann Stotoetis); 
beide auch in CPR VI 3 und 
SPP XXII 36)

660 Dr. SB XXIV 
16203

125–139 Stotoetis d. J., S. d. Stoto-
etis, d. S. d. Stotoetis

Stotoetis d. Ä. u. Stotoetis d. 
J., beide S. d. Panephremmis, 
d. S. d. Stotoetis, beide ἱερεῖς

168 Dr. P.Ryl. II 174a

141 Doras-Ninnos, S. d. Do-
ras, aus dem Bithynischen 
Viertel von Arsinoë

Vier Männer: Pammenes, S. 
d. Mysthas, d. S. d. Pamme-
nes; Apynchis, S. d. Pane-
phremmis, d. S. d. Apynchis; 
Satabus, S. d. Stotoetis, d. 
S. d. Panommieus; Pekysis, 
S. d. Panephremmis, d. S. d. 
Horos; Apynchis u. Pekysis 
waren ἱερεῖς d. Soknopaios 
(siehe Kapitel 3.4.2.2)

524 Dr. P.Louvre I 18

141 Didymos, S. d. Maron, 
als φροντιστής der Flavia 
Diokleia

Stotoetis, S. d. Stotoetis, d. 
S. d. Stotoetis

432 Dr.
Vorauskauf von 
Gemüsesamen

P.Gen. I² 8

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



293Appendix 5: Tempeldiener und ihre Familien in Kreditgeschäften

Jahr Gläubiger Schuldner Kreditbetrag Text

145 Apynchis, S. d. Stotoetis, 
d. S. d. Panephremmis, 
ἱερεύς

Soeris, T. d. Stotoetis, d. 
S. d. Panephremmis u. d. 
Taphiomis, ἱέρεια (Vormund 
ist ihr Ehemann Stotoetis, 
S. d. dritten Stotoetis, d. S. 
d. Stotoetis, Beiname Para-
mon); beide auch in CPR VI 
3 und SB XXIV 16203

500 Dr.
ein Sklave der 
Schuldnerin 
leistet als Zins 
Arbeitsdienste

SPP XXII 36

145 Stotoetis, S. d. Horos, 
d. S. d. Panephremmis, 
ἱερεύς; seine Frau Taesis 
tritt als Gläubigerin in 
P.Horak 80 auf

Apollonios, S. d. Kastor, d. 
S. d. Sambas, aus dem Bithy-
nischen Viertel von Arsinoë

200 Dr.
+ 15 Art. 
Weizen

P.Lond. II 
308 (S. 218)

146–157 Stotoetis d. Ä., d. S. d. 
Stotoetis, d. S. d. Stotoe-
tis, ἱερεύς

Herieus, T. d. Panephrem-
mis, d. S. d. Stotoetis, ἱέρεια, 
sie zahlt die Kredite ihrer 
verstorbenen Mutter Sega-
this, T. d. Pakysis, u. ihres 
verstorbenen Bruders Heri-
eus d. Ä. zurück (Vormund 
ist ihr Ehemann Stotoetis, S. 
d. Pakysis)

Schulden d. 
Mutter: 356 Dr.;
Schulden d. 
Bruders: 100 Dr.

P.Amh. II 
113

datiert 
zw. 
147–155

N.N. S[…], T. d. N.N. u. d. Sen[…] 
(Vormund ist ihr Ehemann 
Stotoetis, S. d. [N.N., d. S. d. 
Stoto]etis

350 Dr. P.Strasb. V 
383

148? Sotas Apynchis, S. d. Panephrem-
mis, ἱερεύς 7

868 Dr. P.Prag. I 31

149 C. Julius Serenus Stotoetis, S. d. Stotoetis u. d. 
Tamennaphris

240 Dr. CPR I 15

149 Herakleia, T. d. Di-
oskoros, d. S. d. Dioskoros 
(Vormund ist ihr Ver-
wandter Soterichos, S. d. 
Zosimos)

drei Personen: Taesis, T. 
d. Panephremmis, d. S. 
d. Tesenuphis (Vormund 
ist ihr S. Stotoetis, S. d. 
Stotoetis), u. ihre S. Horos u. 
Panephremmis, beide S. d. 
Stotoetis

1200 Dr. P.Lond. II 
311 (S. 219)

2. Jh. Thares, T. d. Tesenu-
phis, d. S. d. Tesenuphis, 
ἱέρεια (Vormund ist ihr 
Verwandter Stotoetis, S. 
d. Stotoetis); sie ist die 
Ehefrau d. Schuldners

Panephremmis, S. d. Panu-
phis, d. S. d. Panephrem-
mis, ἱερεύς; Ehemann d. 
Gläubigerin

300 Dr. P.Louvre I 17

7	 Zur Familie des Apynchis und ihren Bezug zum Tempel des Soknopaios cf. Cowey et al. 1989, 223f.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



294 Appendices

Jahr Gläubiger Schuldner Kreditbetrag Text

150 Stotoetis, S. d. Tesenuphis Horos, Sohn d. N.N., d. 
Sohnes d. Horos, ἱερεύς

84 Dr.
+ 11/5 Art. 
Weizen

BGU I 290

150–166 Stotoetis, S. d. Stotoetis, 
d. S. d. Stotoetis, ἱερεύς; S. 
d. Schuldnerin

Segathis, T. d. Satabus, d. 
S. d. Tesies (Vormund ist 
ihr Schwager Stotoetis); 
ihre T. Tauetis u. Tasisois 
beteiligen sich im Folgejahr 
an dem Kredit d. Mutter; sie 
ist d. Mutter d. Gläubigers 
u. ἱέρεια

840 Dr. BGU XI 
2043;
SPP XXII 43; 
45; P. Lond. 
II 360 (S. 
216)

154 Taesis, T. d. Satabus-
Pabus (Vormund ist 
ihr Ehemann Stotoetis, 
S. d. Horos, d. S. d. 
Panephremmis; er tritt in 
P.Lond. II 308 (S. 218) als 
ἱερεύς auf, siehe oben)

[Ho]ros, S. d. Satabus, d. S. 
d. Sa[tabus], ἱερεύς

2500 Dr. P.Horak 80

157 Harpagathes, S. d. 
Harpagathes

Panephremmis, S. d. Apyn-
chis, d. S. d. Panephremmis, 
ἱερεύς

420 Dr.
+ 16 Art. 
Weizen

P.Prag. I 32

157 Tauetis, T. d. Stotoetis, d. 
S. d. Stotoetis, ἱέρεια (als 
Vormund tritt ihr Bruder 
Stotoetis auf, ἱερεύς)

Apia, ἀπάτορα, Tochter 
d.Thermutharion, in d. vor-
liegenden Urkunde vertreten 
durch ihre Tante Apia, T. 
d. Nilos (Vormund ist ihr 
Ehemann Apollonios-Arte-
midoros, S. d. Apollonios, 
aus d. Mendesischen Viertel 
in Arsinoë 8

2000 Dr. SB X 10294

datiert 
zw. 
157–180

[N.N., T. d. N.N., d. S. 
d. S]totoetis (Vormund 
ist [N.N.,S . d.] Stotoetis, 
ἱερεύς)

Herieus, T. d. Pan[…], ἱέρεια 
(Vormund ist ihr Bruder 
Stoto[etis], ἱερεύς)

1[..] Dr. P.Münch. 
III 97

159 Tapiomis, T. d. Pakysis 
(Vormund ist ihr Bruder 
Pakysis)

Soeris, T. d. Stotoetis, d. 
S. d. Panephremmis, ἱέρεια 
(Vormund ist ihr Ehemann 
Stotoetis, S. d. Stotoetis, 
d. S. d. Stotoetis, Beiname 
Paramon); beide schon in 
SB XXIV 16203 u. SPP 
XXII 36

200 Dr.
+ 4 Art. Weizen

CPR VI 3

8	 Zu den Verwandtschaftsverhältnissen cf. Coles 1966, 133–5.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



295Appendix 5: Tempeldiener und ihre Familien in Kreditgeschäften

Jahr Gläubiger Schuldner Kreditbetrag Text

159–173 Harpagathes, S. d. Sata-
bus, ἱερεύς, Rückzahlung 
an seine Kinder Pabus, 
Panomgeus, Onnophris 
u. Segathis

Panomgeus, S. d. Harpaga-
thes, d. S. d. Satabus

136 Dr. PSI XIII 
1324 = SB VI 
9369

162/163 Stotoetis Stotoetis, S. d. Stotoetis, 
ἱερεύς

400 Dr. SPP XXII 78

163 Didymos, S. d. Didy-
mos-Demetrios, ein 
Alexandriner

Pabus, S. des Satabus, d. S. d. 
Harpagathes

148 Dr. CPR I 16

166 Didymos, S. d. Didy-
mos-Demetrios, ein 
Alexandriner

Pabus, S. d. Satabus, wohl 
dieselben wie in CPR I 16

360 Dr. CPR I 14

167 Pharion, S. d. Didas Fünf Personen: Harpaga-
thes u. Satabus, beide S. d. 
Satabus, d. S. d. Satabus, 
beide ἱερεῖς; Stotoetis, S. d. 
Stotoetis, d. S. d. Stotoetis; 
Alpaeites(?), S. d. Herieus, 
d. S. d. Alpaeites(?); Pekysis, 
S. d. Stototetis, d. S. d. 
Stototetis

400 Dr. P.Lond. II 
336 (S. 221)

186/187 Stotoetis, T. d. Onnophris 
(Vormund ist ihr Ehe-
mann N.N., ἱερεύς)

Kiapis d. Ä. 160 Dr. SPP XXII 69

208 Pakysis, S. d. Pakysis, 
ἱερεύς

Sempronios, ἱερεύς, u. Stoto-
etis, beide S. d. Panas, d. S. d. 
Sempronios

125 Dr. SPP XXII 41

216 C. Julius Saturninus, S. 
d. Veteranen C. Julius 
Saturninus

Aurelios Sotas, S. d. 
Apynchis

72 Dr. + 
7,5 Metra 
Gemüsesamen

P.Louvre I 19

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



Abbildungsnachweis

Abb. 1	 © Fayum Projekt, https://www.trismegistos.org/fayum. Für 
die Übermittlung der im Juni 2020 auf Basis der Erkenntnis-
se des Fayoum Survey Project (cf. Römer 2019) aktualisierten 
Karte danke ich Willy Clarysse und Tom Gheldof.

Abb. 2–13, 15, 20–47	 © Autor
Abb. 14		  © SMB, Ägyptisches Museum und Papyrussammlung, 15978
Abb. 16		  © Atelier Reiser, in: Breccia 1926, Tav. LIX
Abb. 17		  © Atelier Reiser, in: Breccia 1926, Tav. LVIII
Abb. 18		  © M. Bartocci, in: Breccia 1926, Tav. LI
Abb. 19		  © Atelier Reiser, in: Breccia 1926, Tav. LIV

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



Bibliografie

Nachschlagewerke und Online-Ressourcen

Nachschlagewerke

Berichtigungsliste der griechischen Papyrusurkunden aus Ägypten (BL), hrsg. v. F. Prei-
sigke, F. Bilabel u.a., Berlin u.a. 1922ff.

Demotisches Namenbuch (NB Dem.), hrsg. v. E. Lüddeckens; H.-J. Thissen u.a., Wies-
baden 1980–2000.

Der Neue Pauly. Enzyklopädie der Antike (DNP), hrsg. v. H. Cancik, H. Schneider, M. 
Landfester u.a., Stuttgart u.a. 1996ff.

Fachwörter des öffentlichen Verwaltungsdienstes Ägyptens in den griechischen Papyrus
urkunden der ptolemäisch-römischen Zeit, hrsg. v. F. Preisigke. Göttingen 1915.

Lexikon der Ägyptologie (Lex.Äg.), hrsg. v. W. Helck, E. Otto u. W. Westendorf. Wies-
baden 1972–1996.

Supplementum Epigraphicum Graecum (SEG), hrsg. v. J. J. E. Hondius u.a., Leiden, 
1923ff.

The Coptic Encyclopaedia (Copt.Enc.), hrsg. v. A. S. Atija. Toronto u. New York, 1991.
Wörterbuch der griechischen Papyrusurkunden mit Einschluß der griechischen Inschrif-

ten, Aufschriften, Ostraka, Mumienschilder usw. aus Ägypten (WB), hrsg. v. F. Prei-
sigke, E. Kiessling u.a., Berlin 1925ff.

Online-Ressourcen

Brill’s New Pauly (DNP Online), hrsg. v. H. Cancik, H. Schneider, M. Land-
fester u.a., Brill Online Reference Works, 2006ff. URL: http://dx.doi.
org/10.1163/1574-9347_bnp_Preface

Das Wissenschaftliche Bibellexikon (WiBiLex), hrsg. v. S. Alkier, M. Bauks, K. Koenen 
u.a., Deutsche Bibelgesellschaft, 2004ff. URL: http://www.bibelwissenschaft.de/
wibilex

Fayum Project. A Gazeteer of the Fayum Area, K.U. Leuven, 1998ff. URL: www.trisme-
gistos.org/fayum

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7

www.trismegistos.org/fayum
www.trismegistos.org/fayum


300 Bibliografie

Heidelberger Gesamtverzeichnis der griechischen Papyrusurkunden aus Ägypten ein-
schließlich der Ostraka usw., der lateinischen Texte, sowie der entsprechenden Urkun-
den aus benachbarten Regionen (HGV), Institut für Papyrologie (Universität Heidel-
berg), 2002ff. URL: aquila.zaw.uni-heidelberg.de

Neues Fachwörterbuch (nFWB), Universität Leipzig, 2015–2018. URL: www. organapa-
pyrologica.net

Papyrological Navigator (PN), Duke Collaboratory for Classics Computing (Duke Uni-
versity) u. Institute for the Study of the Ancient World (New York University), 2010ff. 
URL: papyri.info

Perseus Digital Library, Tufts University, 1987ff. URL: www.perseus.tufts.edu
Searchable Greek Inscriptions Online, The Packard Humanities Institute (Cornell Uni-

versity u. Ohio State University), 2005ff. URL: inscriptions.packhum.org
Thesaurus Lingua Aegyptiae (TLA), Berlin-Brandenburgische Akademie der Wissen-

schaften, 2014ff. URL: aaew.bbaw.de/tla
Trismegistos (TM), K.U. Leuven, 2005ff. URL: www.trismegistos.org

Aufsätze, Monografien, Sammelbände

Agut-Labordère, Damien; Redon, Bérangère (Hrsg.) (2020): Les vaisseaux du désert et 
des steppes. Les camélidés dans lʼantiquité (camelus dromedarius et camelus bactria-
nus). Lyon: Maison de l’Orient et de la Méditerranée (Archéologie(s), 2).

Albrecht, Janico; Degelmann, Christopher; Gasparini, Valentino; Gordon, Richard L.; 
Patzelt, Maik; Petridou, Georgia et al. (2018): Religion in the Making. The Lived An-
cient Religion Approach. In: Religion 48 (4), S. 568–593. 

Arlt, Carolin; Stadler, Martin Andreas (Hrsg.) (2013): Das Fayyûm in Hellenismus 
und Kaiserzeit. Fallstudien zu multikulturellem Leben in der Antike. Wiesbaden: 
Harrassowitz.

Baccani, Donata (1989): Appunti per oroscopi negli ostraca di Medinet Madi. In: AnPap 
1, S. 67–77.

Baccani, Donata (1992): Oroscopi greci. Documentazione papirologica. Messina: Siccania 
(Ricerca Papyrologica, 1).

Baccani, Donata (1995): Appunti per Oroscopi negli ostraca di Medinet Madi (II). In: 
AnPap 7, S. 63–72.

Bagnall, Roger S. (1988): Combat ou vide. Christianisme et paganisme dans lʼÉgypte ro-
maine tardive. In: Ktêma 13, S. 285–296.

Bagnall, Roger S. (1993): Egypt in Late Antiquity. Princeton: Princeton Univ. Press.
Bagnall, Roger S. (2008): Models and Evidence in the Study of Religion in Late Roman 

Egypt. In: Johannes Hahn, Stephen Emmel und Ulrich Gotter (Hrsg.): From Temple 
to Church. Destruction and Renewal of Local Cultic Topography in Late Antiquity. 
Leiden: Brill (Religions in the Graeco-Roman World, 163), S. 24–42.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7

https://www.organapapyrologica.net/content/start.xml
https://www.organapapyrologica.net/content/start.xml


301Aufsätze, Monografien, Sammelbände

Bagnall, Roger S.; Cribiore, Raffaella (2006): Women’s Letters from Ancient Egypt, 300 
BC–AD 800. Ann Arbor: Univ. of Michigan Press.

Bastianini, Guido (1982): Dallʼarchivio del tempio di Soknebtynis. PSI X 1149. In: Franco 
Pastori (Hrsg.): Studi in onore di Arnaldo Biscardi III. Mailand: Cisalpino-La Goli-
ardica, S. 481–489.

Bastianini, Guido (1994): Una domanda oracolare da Soknopaiou Nesos (P. Vindob. G 
298). In: Clara Burini, Aurelio Privitera, Peter J. Parsons und Ubaldo Pizzani (Hrsg.): 
Paideia cristiana. Studi in onore di Mario Naldini. Rom: Gruppo Editoriale Interna-
zionale, S. 189–197.

Benaissa, Amin (2016): Four Papyri from the Archive of the Temple of Soknobraisis in 
Bacchias. In: ZPE 197, S. 204–216.

Berkes, Lajos (2017): Dorfverwaltung und Dorfgemeinschaft in Ägypten von Diokletian 
zu den Abbasiden. Wiesbaden: Harrassowitz (Philippika, 104).

Bernand, Étienne (1975): Recueil des inscriptions grecques du Fayoum. Tome I. La ‚Méris‘ 
dʼHérakleidès. Leiden: Brill.

Bertrand, Aurore (2013): Prêtres en Égypte ptolémaïque et romaine. Inventaire et analyse 
des sources papyrologiques grecques. Montpellier: Unpubl. Diss.

Boak, Arthur E. R. (1955): The Population of Roman and Byzantine Karanis. In: Historia 
4 (2/3), S. 157–162.

Boutros, Ramez W. (2005): The Christian Monuments of Tebtunis. In: Ğaudat Ğabra 
(Hrsg.): Christianity and Monasticism in the Fayoum Oasis. Essays from the 2004 
International Symposium of the Saint Mark Foundation and the Saint Shenouda the 
Archimandrite Coptic Society in Honor of Martin Krause. Kairo, New York: Ameri-
can Univ. in Cairo Press (A Saint Mark Foundation Book), S. 119–139.

Braunert, Horst (1964): Die Binnenwanderung. Studien zur Sozialgeschichte Ägyptens in 
der Ptolemäer- und Kaiserzeit. Bonn: Röhrscheid (Bonner historische Forschungen, 
26).

Breccia, Evaristo (1926): Monuments de lʼEgypte gréco-romaine. Tome 1. 1, Le rovine e i 
monumenti di canopo. 2, Teadelfia e il tempio di Pneferôs. Bergamo: Istituto Italiano 
d’Arti Grafiche.

Breeze, David J. (1969): The immunes and principales of the Roman Army. 2 Bände. 
Durham: Durham E-Theses Online. Online verfügbar unter http://etheses.dur.
ac.uk/10478/.

Bremmer, Jan (2017): Pilgrimage Progess? In: Troels Myrup Kristensen und Wiebke Frie-
se (Hrsg.): Excavating Pilgrimage. Archaeological Approaches to Sacred Travel and 
Movement in the Ancient World. London, New York: Routledge (Routledge Studies 
in Pilgrimage, Religious Travel & Tourism), S. 275–284.

Bresciani, Edda (1968): Missione di scavo a Medinet Madi (Fayum – Egitto). Rapporto 
preliminare delle campagne di scavo 1966 e 1967. Mailand, Varese: Instituto Editoriale 
Cisalpino (Collana di testi e documenti per lo studio dellʼantichita, 20).

Bresciani, Edda (1997/1998): Rapporto sulle missioni archeologiche nel Fayum nel 1998. Il 
nuovo tempio di Medinet Madi. In: EVO 20–21, S. 95–109.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7

http://etheses.dur.ac.uk/10478/
http://etheses.dur.ac.uk/10478/


302 Bibliografie

Bresciani, Edda (2007): Pisa University Archaeological Mission at Medinet Madi – Fay-
um. Preliminary Report November 2007. In: EVO 30, S. 5–8.

Bresciani, Edda (2009): Les temples de Medinet Madi. Passé et futur. In: Ursula Rössler-
Köhler und Tarek Tawfik (Hrsg.): Die ihr vorbeigehen werdet … wenn Gräber, Tem-
pel und Statuen sprechen. Gedenkschrift für Prof. Dr. Sayed Tawfik Ahmed. Berlin, 
New York: De Gruyter (Deutsches Archäologisches Institut, Abteilung Kairo, Son-
derschrift, 16), S. 59–65.

Bresciani, Edda (2010): Narmouthis 2006. Documents et objets découverts à Médinet 
Madi en 2006. Pisa: Plus-Pisa Univ. Press (EVO, 2).

Bresciani, Edda; Giammarusti, Antonio (2012): I Templi di Medinet Madi nel Fayum. 
Pisa: Plus-Pisa Univ. Press.

Broux, Yanne (2013a): Creating a New Local Elite. The Establishment of the Metropoli-
tan Orders of Roman Egypt. In: APF 59 (1), S. 143–153.

Broux, Yanne (2013b): Explicit Name Change in Roman Egypt. In: CdE 88, S. 313–336.
Broux, Yanne (2015): Double Names and Elite Strategy in Roman Egypt. Leuven: Peeters 

(StudHell, 54).
Broux, Yanne; Coussement, Sandra (2014): Double Names as Indicators of Social Rela-

tions in Graeco-Roman Egypt. In: Mark Depauw und Sandra Coussement (Hrsg.): 
Identifiers and Identification Methods in the Ancient World. Legal Documents in 
Ancient Societies III. Leuven, Paris, Walpole (MA): Peeters (OLA, 229), S. 119–139.

Bruun, Christer (2007): The Antonine Plague and the ‚Third-Century-Crisis‘. In: Oli-
vier Hekster, Gerda de Kleijn und Daniëlle Slootjes (Hrsg.): Crises and the Roman 
Empire. Proceedings of the Seventh Workshop of the International Network ‚Impact 
of Empire‘ (Nijmegen, June 20–24, 2006). Leiden, Boston: Brill (Impact of Empire, 
7), S. 201–217.

Bryen, Ari Z. (2013): Violence in Roman Egypt. A Study in Legal Interpretation. Philadel-
phia: Univ. of Pennsylvania Press (Empire and After).

Bryen, Ari Z.; Wypustek, Andrzej (2009): Gemellusʼ Evil Eyes (P.Mich. VI 423–424). In: 
GRBS 49, S. 535–555.

Buzi, Paola (2014a): Fayyum tardo antico e Bakchias cristiana. In: Enrico Giorgi und Pao-
la Buzi (Hrsg.): Bakchias. Dallʼarcheologia alla storia. Bologna: Bonona Univ. Press, 
S. 69–80.

Buzi, Paola (2014b): Il settore Cristiano. In: Enrico Giorgi und Paola Buzi (Hrsg.): Bak-
chias. Dallʼarcheologia alla storia. Bologna: Bonona Univ. Press, S. 179–211.

Capasso, Mario (2007): Alcuni papiri figurati magici recentemente trovati a Soknopaiou 
Nesos. In: Mario Capasso und Paola Davoli (Hrsg.): New Archaeological and Papyro-
logical Researches on the Fayyum. Proceedings of the International Meeting of Egyp-
tology and Papyrology, Lecce, 8th–10th 2005. Galatina: Congedo, S. 49–66.

Capasso, Mario (2012): I papiri e gli ostraka greci, figurati e copti (2001–2009). In: Ma-
rio Capasso und Paola Davoli (Hrsg.): Soknopaiou Nesos Project I (2003–2009). Pisa, 
Rom: Fabrizio Serra Editore (Studi di egittologia e di papirologia, 9), S. 231–248.

Capasso, Mario (2015): Soknopaios. Il tempio, il culto e i sacerdoti: il contributo dei papi-
ri. In: Mario Capasso und Paola Davoli (Hrsg.): Soknopaios, the Temple and Worship. 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



303Aufsätze, Monografien, Sammelbände

Proceedings of the First Round Table of the Centro di Studi Papirologici of Università 
del Salento, Lecce – October 9th 2013. Lecce: Pensa MultiMedia, S. 34–116.

Capasso, Mario; Davoli, Paola (Hrsg.) (2007): New Archaeological and Papyrological Re-
searches on the Fayyum. Proceedings of the International Meeting of Egyptology and 
Papyrology, Lecce, 8th–10th 2005. Galatina: Congedo.

Capasso, Mario; Davoli, Paola (Hrsg.) (2012): Soknopaiou Nesos Project I (2003–2009). 
Pisa, Rom: Fabrizio Serra Editore (Studi di egittologia e di papirologia, 9).

Capasso, Mario; Davoli, Paola (Hrsg.) (2015): Soknopaios, the Temple and Worship. Pro-
ceedings of the First Round Table of the Centro di Studi Papirologici of Università del 
Salento, Lecce – October 9th 2013. Lecce: Pensa MultiMedia.

Capponi, Livia (2011): Priests in Augustan Egypt. In: James H. Richardson und Federico 
Santangelo (Hrsg.): Priests and State in the Roman World. Stuttgart: Franz Steiner 
(Potsdamer Altertumswissenschaftliche Beiträge, 33).

Capron, Laurent (2008): Déclarations fiscales du temple de Soknopaiou Nêsos. Éléments 
nouveaux. In: ZPE 165, S. 133–160.

Casanova, Gerardo (1975): Theadelphia e lʼarchivio di Harthotes. Ricerche su un villaggio 
egiziano fra il IIIa e il Ip. In: Aegyptus 55, S. 70–158.

Casanova, Gerardo (1976): Osservazioni linguistiche e paleografiche sullʼarchivio di 
Harthotes di Theadelphia. In: Aegyptus 56, S. 144–176.

Casanova, Gerardo (1979): Il villaggio di Theadelphia e lʼarchivio di Harthotes. Addenda. 
In: Aegyptus 59, S. 112–118.

Cenival, Françoise de (1972): Les associations religieuses en Égypte dʼaprés les documents 
démotique. Kairo: Institut Français d’Archèologie Orientale.

Chaufray, Marie-Pierre (2009): Des Lésônes en action dans le temple de Soknopaios à 
Soknopaiou Nêsos à lʼepoque Ptolémaïque. In: Patrizia Piacentini und Christian Or-
senigo (Hrsg.): Egyptian Archives. Proceedings of the First Session of the Internati-
onal Congress ‚Egyptian Archives / Egyptological Archives‘ in Milano, September 
9–10, 2008. Mailand: Cisalpino, S. 153–164.

Chaufray, Marie-Pierre (2015): Temple of Soknopaiou Nesos. In: Katelijn Vandorpe, Wil-
ly Clarysse und Herbert Verreth (Hrsg.): Graeco-Roman Archives from the Fayum. 
Leuven, Paris, Bristol (CT): Peeters (CollHell, 6), S. 403–405.

Chaufray, Marie-Pierre (2016a): Comptes du temple de Soknopaios à Dimé à lʼépoque 
romaine. In: Tomasz Derda, Adam Łajtar und Jakub Urbanik (Hrsg.): Proceedings of 
the 27th International Congress of Papyrology. Warsaw, 29 July–3 August 2013, Bd. 3. 3 
Bände. Warschau (JJP-Suppl., 28), S. 1737–1749.

Chaufray, Marie-Pierre (2016b): Deux papyrus inédits de Dimé conservés à lʼInstitut de 
Papyrologie de la Sorbonne. In: Enchoria 34, S. 1–28.

Chaufray, Marie-Pierre (im Druck): Registres comptables et pratique scribale à Dimé 
à lʼépoque romaine. In: Rodney Ast, Jennifer Cromwell, Malcolm Choat, Julia 
Lougovaya-Ast und Rachel Yuen-Collingridge (Hrsg.): Observing the Scribe at Work. 
Scribal Practice in the Ancient World. Leuven: Peeters (OLA).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



304 Bibliografie

Chaufray, Marie-Pierre; Guermeur, Ivan; Lippert, Sandra; Rondot, Vincent (Hrsg.) 
(2018): Le Fayoum. Archéologie – histoire – religion. Actes du sixième colloque inter-
national. Montpellier, 26–28 octobre 2016. Wiesbaden: Harrassowitz.

Clarysse, Willy (1984): Bilingual Texts and Collaboration between Demoticists and Papy-
rologists. In: Centro internazionale per lo studio dei papiri Ercolanesi (Hrsg.): Atti del 
XVII Congresso internazionale di papirologia. Napoli, 19.–26. 5. 1983, Bd. 3. 3 Bände. 
Napoli: Centro internazionale per lo studio dei papiri Ercolanesi, S. 1345–1353.

Clarysse, Willy (1985): Greeks and Egyptians in the Ptolemaic Army and Administration. 
In: Aegyptus 65, S. 57–66.

Clarysse, Willy (1993): Egyptian Scribes Writing Greek. In: CdE 68, S. 186–201.
Clarysse, Willy (1997): Greek Accents on Egyptian Names. In: ZPE 119, S. 177–184.
Clarysse, Willy (2003): Tomoi Synkollêsimoi. In: Maria Brosius (Hrsg.): Ancient Archives 

and Archival Traditions. Concepts of Record-Keeping in the Ancient World. Oxford: 
Oxford Univ. Press (Oxford Studies in Ancient Documents), S. 344–359.

Clarysse, Willy (2005a): Summary of the Symposion. In: Sandra Lippert und Maren 
Schentuleit (Hrsg.): Tebtynis und Soknopaiu Nesos. Leben im römerzeitlichen Fa-
jum; Akten des Internationalen Symposions vom 11. bis 13. Dezember 2003 in Som-
merhausen bei Würzburg. Wiesbaden: Harrassowitz, S. 185–189.

Clarysse, Willy (2005b): Tebtynis and Soknopaiu Nesos: The Papyrological Documenta-
tion through the Centuries. In: Sandra Lippert und Maren Schentuleit (Hrsg.): Teb-
tynis und Soknopaiu Nesos. Leben im römerzeitlichen Fajum; Akten des Internati-
onalen Symposions vom 11. bis 13. Dezember 2003 in Sommerhausen bei Würzburg. 
Wiesbaden: Harrassowitz, S. 19–28.

Clarysse, Willy (2013a): Determinatives in Greek Loan-Words and Proper Names. In: 
Sven P. Vleeming (Hrsg.): Aspects of Demotic Orthography. Leuven, Paris, Walpole 
(MA): Peeters (StudDem, XI), S. 1–24.

Clarysse, Willy (2013b): Dionysos, Souchos and Sarapis as Personal Names. In: ZPE 186, 
S. 259–266.

Clarysse, Willy; Broux, Yanne (2016): Would You Name Your Child After a Celebrity? 
Arsinoe, Berenike, Kleopatra, Laodike and Stratonike in the Greco-Roman East. In: 
ZPE 200, S. 347–362.

Clarysse, Willy; Paganini, Mario C. D. (2009): Theophoric Personal Names in Graeco-
Roman Egypt. The Case of Sarapis. In: APF 55 (1), S. 68–89.

Clarysse, Willy; Remijsen, Sofie (2008): Incest or Adoption? Brother-Sister Marriage in 
Roman Egypt Revisited. In: JRS 98, S. 53–61.

Claytor, W. Graham (2018): The Municipalization of Writing in Roman Egypt. In: 
Anne Kolb (Hrsg.): Literacy in Ancient Everyday Life. Berlin, Boston: De Gruyter, 
S. 319–334.

Claytor, W. Graham; Feucht, Birgit (2015): (Gaii) Iulii Sabinus and Apollinarius. In: Kate-
lijn Vandorpe, Willy Clarysse und Herbert Verreth (Hrsg.): Graeco-Roman Archives 
from the Fayum. Leuven, Paris, Bristol (CT): Peeters (CollHell, 6), S. 186–198.

Claytor, W. Graham; Litinas, Nikos; Nabney, Elizabeth (2016): Labor Contracts from the 
Harthotes Archive. In: BASP 53, S. 79–119.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



305Aufsätze, Monografien, Sammelbände

Coles, Revel A. (1966): Four Papyri from the British Museum. In: JEA 52, S. 129–137.
Coles, Revel A. (1967): More Papyri from the British Museum. In: JEA 53, S. 121–130.
Colin, Frédéric (1995): De la signification du nom Parammon. In: ZPE 107, S. 213–216.
Connor, Andrew J. (2015): Temples as Economic Agents in Early Roman Egypt: The Case 

of Tebtunis and Soknopaiou Nesos. Cincinnati: OhioLINK Electronic Theses and 
Dissertations Center. Online verfügbar unter https://etd.ohiolink.edu/.

Cowey, James M. S.; Duttenhöfer, Ruth; Richter, M.; Schubert, P. (1989): Bemerkungen 
zu P.Prag. I. In: ZPE 77, S. 216–224.

Crawford, Dorothy J. (1974): Skepe in Soknopaiou Nesos. In: JJP 18, S. 169–175.
Daris, Sergio (2007): Strutture urbanistiche di Soknopaiou Nesos nei papiri greci. In: 

Mario Capasso und Paola Davoli (Hrsg.): New Archaeological and Papyrological Re-
searches on the Fayyum. Proceedings of the International Meeting of Egyptology and 
Papyrology, Lecce, 8th–10th 2005. Galatina: Congedo, S. 83–94.

Darnton, Robert (2010): Workers Revolt. The Great Cat Massacre of the Rue Saint-Se-
verin. In: Robert Darnton (Hrsg.): The Great Cat Massacre. And Other Episodes in 
French Cultural History. New York: BasicBooks, S. 75–106.

Davoli, Paola (1998): Lʼarcheologia urbana nel Fayum di èta ellenistica e romana. Neapel: 
Generoso Procaccini Editore.

Davoli, Paola (2005): New Excavations at Soknopaiu Nesos: the 2003 Season. In: Sandra 
Lippert und Maren Schentuleit (Hrsg.): Tebtynis und Soknopaiu Nesos. Leben im rö-
merzeitlichen Fajum; Akten des Internationalen Symposions vom 11. bis 13. Dezember 
2003 in Sommerhausen bei Würzburg. Wiesbaden: Harrassowitz, S. 29–40.

Davoli, Paola (2007): The Temple Area of Soknopaiou Nesos. In: Mario Capasso und 
Paola Davoli (Hrsg.): New Archaeological and Papyrological Researches on the Fay
yum. Proceedings of the International Meeting of Egyptology and Papyrology, Lecce, 
8th–10th 2005. Galatina: Congedo, S. 95–124.

Davoli, Paola (2008): Nuovi risultati dalle Campagne di Scavo 2004–2006 a Soknopaiou 
Nesos (Egitto). In: Sandra Lippert und Maren Schentuleit (Hrsg.): Graeco-Roman Fa-
yum – Texts and Archaeology. Proceedings of the Third International Fayum Sympo-
sion, Freudenstadt, May 29–June 1, 2007. Wiesbaden: Harrassowitz, S. 75–92.

Davoli, Paola (2010): Archaeological Research in Roman Soknopaiu Nesos. Results and 
Perspectives. In: Katja Lembke, Martina Minas-Nerpel und Stefan Pfeiffer (Hrsg.): 
Tradition and Transformation: Egypt under Roman Rule. Proceedings of the Inter-
national Conference, Hildesheim, Roemer- and Pelizaeus-Museum, 3–6 July 2008. 
Leiden, Boston: Brill (Culture and History of the Ancient Near East, 41), S. 53–77.

Davoli, Paola (2012): Lo scavo archeologico: 2003–2009. In: Mario Capasso und Paola 
Davoli (Hrsg.): Soknopaiou Nesos Project I (2003–2009). Pisa, Rom: Fabrizio Serra 
Editore (Studi di egittologia e di papirologia, 9), S. 119–230.

Davoli, Paola (2014a): Archaeological Mission of the Centro di Studi Papirologici of Sa-
lento University (Lecce) at Soknopaiou Nesos/Dime es-Seba (El-Fayyum – Egypt). 
Eleventh Archaeological Season, October–December 2014. Hrsg. v. Centro di Studi 
Papirologici (Lecce). Soknopaiou Nesos Project. Online verfügbar unter http://mu-
seopapirologico.eu/img/report/2014_report_engl.pdf.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



306 Bibliografie

Davoli, Paola (2014b): The Temple of Soknopaios and Isis Nepherses at Soknopaiou 
Nesos (el-Fayyum). In: Gaëlle Tallet und Christiane Zivie-Coche (Hrsg.): Le myrte 
et la rose. Mélanges offerts à Françoise Dunand par ses élèves, collègues et amis, Bd. 1. 
2 Bände. Montpellier: Université Paul Valéry (Montpellier III) – CNRS, UMR 5140 
‚Archéologie des Sociétés‘, Équipe ‚Égypte Nilotique et Méditerranéenne‘ (ENiM) 
(Cahiers de lʼENiM, 9), S. 51–68.

Davoli, Paola (2015): The Temple as a Spatial and Architectural Reality. In: Mario Capas-
so und Paola Davoli (Hrsg.): Soknopaios, the Temple and Worship. Proceedings of the 
First Round Table of the Centro di Studi Papirologici of Università del Salento, Lecce 
– October 9th 2013. Lecce: Pensa MultiMedia, S. 118–154.

Davoli, Paola (2016): Archaeological Mission of the Centro di Studi Papirologici of Sa-
lento University (Lecce) at Soknopaiou Nesos/Dime es-Seba (El-Fayyum – Egypt). 
Thirteenth Archaeological Season, October–December 2016. Hrsg. v. Centro di Studi 
Papirologici (Lecce). Soknopaiou Nesos Project. Online verfügbar unter http://www.
museopapirologico.eu/img/report/2016_report_eng.pdf.

Depauw, Mark (2003): Autograph Confirmation in Demotic Private Contracts. In: CdE 
78, S. 66–111.

Depauw, Mark (2014): Elements of Identification in Egypt, 800 BC–300 AD. In: Mark 
Depauw und Sandra Coussement (Hrsg.): Identifiers and Identification Methods in 
the Ancient World. Legal Documents in Ancient Societies III. Leuven, Paris, Walpole 
(MA): Peeters (OLA, 229), 75-101.

Depauw, Mark (2017): Roman Influence on Rituals of Identification in Egypt. In: Wou-
ter Vanacker und Arjan Zuiderhoek (Hrsg.): Imperial Identities in the Roman World. 
London, New York: Routledge, S. 176–204.

Derda, Tomasz (2006): Arsinoites Nomos. Administration of the Fayum under Roman 
Rule. Warschau (JJP-Suppl., 7).

Derda, Tomasz (2019): A Roman Province in the Eastern Mediterranean. In: Katelijn 
Vandorpe (Hrsg.): A Companion to Greco-Roman and Late Antique Egypt. Hobo-
ken (NJ): Wiley Blackwell (Blackwell Companions to the Ancient World), S. 51–69.

Di Cerbo, Christina (2004): Neue demotische Texte aus Tebtynis. Überblick zu den de-
motischen Papyri der italienisch/französischen Ausgrabung in Tebtynis aus den Jah-
ren 1997–2000. In: Friedhelm Hoffmann und Heinz Josef Thissen (Hrsg.): Res severa 
verum gaudium. Festschrift für Karl-Theodor Zauzich zum 65. Geburtstag am 8. Juni 
2004. Leuven: Peeters (StudDem, 6), S. 109–119.

Dieleman, Jacco (2012): Coping with a Difficult Life. Magic, Healing, and Sacred Know-
ledge. In: Christina Riggs (Hrsg.): The Oxford Handbook of Roman Egypt. Oxford, 
New York: Oxford Univ. Press, S. 337–361.

Dijkstra, Jitse H. F. (2008): Philae and the End of Ancient Egyptian Religion. A Regio-
nal Study of Religious Transformation (298–642 CE). Leuven, Paris, Dudley (MA): 
Peeters (OLA, 173).

Dogaer, Nico (2015): Greek Names with the Ending -ιανος/-ianus in Roman Egypt. In: 
JJP 45, S. 45–63.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7

http://www.museopapirologico.eu/img/report/2016_report_eng.pdf
http://www.museopapirologico.eu/img/report/2016_report_eng.pdf


307Aufsätze, Monografien, Sammelbände

Dogaer, Nico; Depauw, Mark (2017): Horion & Co. Greek Hybrid Names and their Value 
for the Study of Intercultural Contacts in Graeco-Roman Egypt. In: Historia 66 (2), 
S. 193–215.

Dörner, Norbert (2014): Feste und Opfer für den Gott Caesar. Kommunikationsprozesse 
im Rahmen des Kaiserkultes im römischen Ägypten der julisch-claudischen Zeit (30 
v.Chr.–68 n.Chr.). Rahden: Leidorf (Pharos: Studien zur griechisch-römischen Anti-
ke, 30).

Drexhage, Hans-Joachim (1991): Preise, Mieten/Pachten, Kosten und Löhne im römi-
schen Ägypten. Vorbereitungen zu einer Wirtschaftsgeschichte des römischen Ägyp-
ten I. St. Katharinen: Scripta Mercaturae.

Droß-Krüpe, Kerstin (2011): Wolle – Weber – Wirtschaft. Die Textilproduktion der römi-
schen Kaiserzeit im Spiegel der papyrologischen Überlieferung. Wiesbaden: Harrasso-
witz (Philippika, 46).

Dunand, Françoise (1999): Syncrétisme ou coexistence. Images du religieux dans lʼÉgypte 
tardive. In: Corinne Bonnet und André Motte (Hrsg.): Les syncrétismes religieux 
dans le monde Méditerranéen antique. Actes du Colloque International en lʼhonneur 
de Franz Cumont à lʼoccasion du cinquantième anniversaire de sa mort. Rome, Aca-
demia Belgica, 25–27 septembre 1997. Brüssel, Rom: Brepols (Études de philologie, 
dʼarchéologie et dʼhistoire anciennes, 36), S. 97–116.

Dunbar, Norah E. (2016): Power and Conflict. In: Charles R. Berger, Michael E. Roloff, 
Steve R. Wilson, James Price Dillard, John Caughlin und Denise Solomon (Hrsg.): 
The International Encyclopedia of Interpersonal Communication. Chichester, Mal-
den, Oxford: Wiley Blackwell (The Wiley Blackwell - ICA International Encyclopedi-
as of Communication).

Duncan-Jones, Richard P. (1996): The Impact of the Antonine Plague. In: JRA 9, S. 
108–136.

Elsner, Jaś; Rutherford, Ian C. (Hrsg.) (2005): Pilgrimage in Graeco-Roman and Early 
Christian Antiquity. Seeing the Gods. Oxford, New York: Oxford Univ. Press.

Evans, James A. S. (2004): The Astrologerʼs Apparatus. A Picture of Professional Practice 
in Greco-Roman Egypt. In: JHA 35 (1), S. 1–44.

Evans-Grubbs, Judith (2011): Promoting ‚pietas‘ Through Roman Law. In: Beryl Rawson 
(Hrsg.): A Companion to Families in the Greek and Roman Worlds. Malden: Wiley 
Blackwell (Companions to the Ancient World, 34), S. 377–392.

Fauerbach, Ulrike (1996): Der Elephantine-‚Skandal‘. Neubearbeitung und Kommentie-
rung des Papyrus Turin 1887. Köln: Universitäts- und Staatsbibliothek Köln.

Feucht, Birgit (2015): Kronion and Isidora, Priests of Soknebtynis. In: Katelijn Vandorpe, 
Willy Clarysse und Herbert Verreth (Hrsg.): Graeco-Roman Archives from the Fay-
um. Leuven, Paris, Bristol (CT): Peeters (CollHell, 6), S. 210–214.

Fink, Christina (2003): Living for Funerals. Karen Teenagers and Romantic Love. In: 
Claudio O. Delang (Hrsg.): Living at the Edge of Thai Society: The Karen in the 
Highlands of Northern Thailand. London, New York: RoutledgeCurzon (Rethink
ing Southeast Asia, 6), S. 90–111.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



308 Bibliografie

Foertmeyer, Victoria A. (1989): Tourism in Graeco-Roman Egypt. Princeton: Princeton 
Univ. Press.

France, Jacques (1999): Theadelphia and Euhemeria. Village History in Greco-Roman 
Egypt. Leuven: Katholieke Universiteit Leuven. Online publ. Diss. Online verfügbar 
unter www.trismegistos.org/downloads/process.php?file=france.pdf.

Frankfurter, David (1998): Religion in Roman Egypt. Assimilation and Resistance. 
Princeton: Princeton Univ. Press.

Frankfurter, David (2000): The Consequences of Hellenism in Late Antique Egypt. Re-
ligious Worlds and Actors. In: ARG 2 (2), S. 162–194.

Frankfurter, David (2011): Egyptian Religion and the Problem of the Category ‚Sacrifice‘. 
In: Jennifer Wright Knust und Zsuzsanna Várhelyi (Hrsg.): Ancient Mediterranean 
Sacrifice. Oxford, New York: Oxford Univ. Press, S. 75–93.

Frankfurter, David (2012): Religious Practice and Piety. In: Christina Riggs (Hrsg.): 
The Oxford Handbook of Roman Egypt. Oxford, New York: Oxford Univ. Press, S. 
319–336.

Gallazzi, Claudio (2012): Le 300 nuove domande oracolari di Tebtynis. In: Annie Gasse, 
Frédéric Servajean und Christophe Thiers (Hrsg.): Et in Aegypto et ad Aegyptum. Re-
cueil dʼétudes dédiées à Jean-Claude Grenier, Bd. 2. 4 Bände. Montpellier: Université 
Paul Valéry (Cahiers de lʼENiM, 5), S. 331–344.

Gallazzi, Claudio; Hadji-Minaglou, Gisèle (2000): Tebtynis I. La reprise des fouilles et 
le quartier de la chapelle dʼIsis Thermoutis. Kairo: Institut Français d’Archèologie 
Orientale.

Gallo, Paolo (1992): The Wandering Personnel of the Temple of Narmouthis in the Fai
yum and some Toponyms of the Meris of Polemon. In: Janet H. Johnson (Hrsg.): Life 
in a Multi-Cultural Society. Egypt from Cambyses to Constantine and Beyond. Chi-
cago (SAOC, 51), S. 119–132.

Geraci, Giovanni (1971): Ricerche sul Proskynema. In: Aegyptus 51 (1), S. 3–211.
Giannotti, Sara (2007): Instruzioni per un apprendista bibliotecario negli ostraka demoti-

ci e bilingui di Narmuthis. In: EVO 30, S. 117–152.
Gibbs, Matt (2012): Manufacture, Trade, and the Economy. In: Christina Riggs (Hrsg.): 

The Oxford Handbook of Roman Egypt. Oxford, New York: Oxford Univ. Press, S. 
38–55.

Gilliam, Elizabeth H. (1947): The Archives of the Temple of Soknobraisis at Bacchias. In: 
YCS 10, S. 179–281.

Ginzburg, Carlo (1993): Mikro-Historie. Zwei oder drei Dinge, die ich von ihr weiß. In: 
Historische Anthropologie 1, S. 169–192.

Ginzburg, Carlo (2013): The Cheese and the Worms. The Cosmos of a Sixteenth-Century 
Miller. With a New Preface. Originally published in Italian as Il formaggio e i vermi. Il 
cosmo di un mugnaio del ʼ500 (Turin 1976), translated by John and Anne C. Tedeschi. 
Baltimore: Johns Hopkins Univ. Press.

Giorgi, Enrico (2014): La genesi e lo sviluppo urbano. In: Enrico Giorgi und Paola Buzi 
(Hrsg.): Bakchias. Dallʼarcheologia alla storia. Bologna: Bonona Univ. Press, S. 53–76.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



309Aufsätze, Monografien, Sammelbände

Gordon, Richard L.; Petridou, Georgia; Rüpke, Jörg (Hrsg.) (2017): Beyond Priesthood. 
Religious Entrepreneurs and Innovators in the Roman Empire. Berlin: De Gruyter 
(Religionsgeschichtliche Versuche und Vorarbeiten, 66).

Grimm, Alfred (1994): Die altägyptischen Festkalender in den Tempeln der griechisch-
römischen Epoche. Wiesbaden: Harrassowitz (ÄAT, 15).

Guglielmi, Waltraud (1994): Die Funktion von Tempeleingang und Gegentempel als Ge-
betsort. Zur Deutung einiger Widder- und Gansstelen des Amun. In: Rolf Gundlach 
und Matthias Rochholz (Hrsg.): Ägyptische Tempel. Struktur, Funktion und Pro-
gramm. Akten der Ägyptologischen Tempeltagungen in Gosen 1990 und in Mainz 
1992. Hildesheim: Gerstenberg (HÄB, 37), S. 55–68.

Habermann, Wolfgang (1998): Zur chronologischen Verteilung der papyrologischen 
Zeugnisse. In: ZPE 122, S. 144–160.

Hadji-Minaglou, Gisèle (2007): Tebtynis IV. Les habitations à lʼest du temple de Sokneb-
tynis. Kairo: Institut Français d’Archèologie Orientale.

Hadji-Minaglou, Gisèle (2008): Lʼhabitat à Tebtynis à la lumière des fouilles récentes: Ier 
s.av.–Ier s.apr. J.-C. In: Sandra Lippert und Maren Schentuleit (Hrsg.): Graeco-Roman 
Fayum – Texts and Archaeology. Proceedings of the Third International Fayum Sym-
posion, Freudenstadt, May 29–June 1, 2007. Wiesbaden: Harrassowitz, S. 123–134.

Hadji-Minaglou, Gisèle (2015): Le développement urbain de Tebtynis à lʼépoque gréco-
romaine dʼaprès les fouilles récentes. In: Nadine Quenouille (Hrsg.): Von der Phara-
onenzeit bis zur Spätantike. Kulturelle Vielfalt im Fayum. Akten der 5. Internationa-
len Fayum-Konferenz, 29. Mai bis 1. Juni 2013, Leipzig. Wiesbaden: Harrassowitz, S. 
39–54.

Haensch, Rudolf (2012): The Roman Army in Egypt. In: Christina Riggs (Hrsg.): The 
Oxford Handbook of Roman Egypt. Oxford, New York: Oxford Univ. Press, S. 68–82.

Hagedorn, Dieter (1993): Eignet sich die prosopographische Methode zur Erforschung 
sozialer Strukturen in den Dörfern des römischen Ägypten? In: Werner Eck (Hrsg.): 
Prosopographie und Sozialgeschichte. Studien zur Methodik und Erkenntnismög-
lichkeit der kaiserlichen Prosopographie. Kolloquium, Köln, 24.–26. November 1991. 
Köln: Böhlau Verlag, S. 351–363.

Hagedorn, Dieter; Reiter, Fabian (2015): Eine Neuedition von P.Berl. Cohen 8. In: APF 
61 (2), S. 317–322.

Hanson, Ann Ellis (1989): Village Officials at Philadelphia. A Model of Romanization in 
the Julio-Claudian Period. In: Lucia Criscuolo und Giovanni Geraci (Hrsg.): Egitto e 
storia antica dallʼelenismo allʼetà àraba. Bilancio di un confronto. Atti del Colloquio 
Internazionale, Bologna, 31 agosto–2 settembre 1987. Bologna: Cooperativa Libraria 
Universitaria Editrice Bologna, S. 429–440.

Harland, Philip A. (2003): Imperial Cults within Local Cultural Life. Associations in 
Roman Asia. In: AHB 16 (85-107).

Harris, William V. (2000): Trade. In: Alan K. Bowman, Peter Garnsey und Dominic W. 
Rathbone (Hrsg.): The Cambridge Ancient History. Volume XI: The High Empire, 
A.D. 70–192. 2. Aufl. Cambridge: Cambridge Univ. Press, S. 710–740.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



310 Bibliografie

Harris, William V. (2008): The Nature of Roman Money. In: William V. Harris (Hrsg.): 
The Monetary Systems of the Greeks and Romans. Oxford, New York: Oxford Univ. 
Press, S. 174–207.

Hartmann, Andreas (2010): Zwischen Relikt und Reliquie. Objektbezogene Erinne-
rungspraktiken in antiken Gesellschaften. Berlin: Verlag Antike (Studien zur Alten 
Geschichte, 11).

Haug, Brendan (2015): Environment, Adaptation, and Administration in the Roman 
Fayyum. In: Nadine Quenouille (Hrsg.): Von der Pharaonenzeit bis zur Spätantike. 
Kulturelle Vielfalt im Fayum. Akten der 5. Internationalen Fayum-Konferenz, 29. Mai 
bis 1. Juni 2013, Leipzig. Wiesbaden: Harrassowitz, S. 55–72.

Hennig, Dieter (2004): Arabotoxotai und Eremophylakes im römischen Ägypten. In: 
Chiron 34, S. 267–284.

Hickey, Todd M. (2008): Down and Out in Late Antique Tebtunis? In: Sandra Lippert 
und Maren Schentuleit (Hrsg.): Graeco-Roman Fayum – Texts and Archaeology. Pro-
ceedings of the Third International Fayum Symposion, Freudenstadt, May 29–June 1, 
2007. Wiesbaden: Harrassowitz, S. 135–142.

Hickey, Todd M. (2009a): Tebtunis on the Arno (and Beyond). Two Archives. In: Guido 
Bastianini und Angelo Casanova (Hrsg.): 100 anni di istituzioni fiorentine per la papi-
rologia. Atti del convegno internazionale di studi. Firenze, 12–13 giugno 2008. Florenz: 
Istituto Papirologico ‚G. Vitelli‘ (Studi e testi di papirologia. N.S., 11), S. 67–81.

Hickey, Todd M. (2009b): Writing Histories from the Papyri. In: Roger S. Bagnall 
(Hrsg.): The Oxford Handbook of Papyrology. Oxford, New York: Oxford Univ. 
Press, S. 495–520.

Hickey, Todd M. (2010): Regarding Priestly Language Preference. Hrsg. v. Center for 
Hellenistic Studies. CHS Research Bulletin. Online verfügbar unter www.chs-fel-
lows.org/2010/12=08/regarding-priestly-language-preference/, zuletzt aktualisiert am 
08.12.2010.

Hobson, Deborah W. (1981): Greeks and Romans at Socnopaiou Nesos. In: Roger S. Bag-
nall, Gerald M. Browne, Ann Ellis Hanson und Ludwig Koenen (Hrsg.): Proceedings 
of the Sixteenth International Congress of Papyrology. New York, 24–31 July 1980. 
Chico: Scholars Press (ASP, 23), S. 389–403.

Hobson, Deborah W. (1982): The Village of Apias in the Arsinoite Nome. In: Aegyptus 
62, S. 80–123.

Hobson, Deborah W. (1984): Agricultural Land and Economic Life in Soknopaiou 
Nesos. In: BASP 21, S. 89–109.

Hobson, Deborah W. (1985): The Village of Heraklia in the Arsinoite Nome. In: BASP 
22, S. 101–115.

Hobson, Deborah W. (1986): The Inhabitants of Heraklia. In: BASP 23, S. 99–123.
Hobson, Deborah W. (1989): Naming Practices in Roman Egypt. In: BASP 26, S. 157–174.
Hobson, Deborah W. (1993): The Impact of Law on Village Life in Roman Egypt. In: 

Baruch Halpern und Deborah W. Hobson (Hrsg.): Law, Politics and Society in the 
Ancient Mediterranean World. Sheffield: Sheffield Academic Press, S. 193–219.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7

http://www.chs-fellows.org/2010/12/08/regarding-priestly-language-preference/
http://www.chs-fellows.org/2010/12/08/regarding-priestly-language-preference/


311Aufsätze, Monografien, Sammelbände

Hoffmann, Friedhelm; Quack, Joachim Friedrich (2007): Anthologie der demotischen 
Literatur. Berlin: LIT (EQTÄ, 4).

Hölbl, Günther (2000): Altägypten im Römischen Reich. Der römische Pharao und 
seine Tempel I. Römische Politik und altägyptische Ideologie von Augustus bis Dio-
cletian, Tempelbau in Oberägypten. Mainz: Philipp von Zabern (Sonderband Antike 
Welt, Zaberns Bildbände zur Archäologie).

Holm, Carl Erik (1936): Griechisch-ägyptische Namenstudien. Uppsala: Almquist & 
Wiksells.

Hoogendijk, Francisca A. J. (2006): P. Vindob. G 31933. Griechische Übersetzung einer 
demotisch-griechischen Hauskaufurkunde. In: ZPE 156, S. 199–216.

Hoogendijk, Francisca A. J. (2013): Greek Contracts Belonging to the Late Ptolemaic Teb-
tynis Grapheion Archive? In: Carolin Arlt und Martin Andreas Stadler (Hrsg.): Das 
Fayyûm in Hellenismus und Kaiserzeit. Fallstudien zu multikulturellem Leben in der 
Antike. Wiesbaden: Harrassowitz, S. 63–74.

Hoogendijk, Francisca A. J.; Feucht, Birgit (2015): Satabous Son of Herieus. In: Katelijn 
Vandorpe, Willy Clarysse und Herbert Verreth (Hrsg.): Graeco-Roman Archives 
from the Fayum. Leuven, Paris, Bristol (CT): Peeters (CollHell, 6), 340-249.

Hübner, Sabine (2013): The Family in Roman Egypt. A Comparative Approach to Inter-
generational Solidarity and Conflict. Cambridge: Cambridge Univ. Press.

Hübner, Wolfgang (2003): Raum, Zeit und soziales Rollenspiel der vier Kardinalpunkte 
in der antiken Katarchenhoroskopie. München, Leipzig, Berlin: K. G. Saur (Beiträge 
zur Altertumskunde, 1994).

Husselman, Elinor (1970): Procedures of the Record Office of Tebtunis in the First Cen-
tury A.D. In: Deborah W. Hobson (Hrsg.): Proceedings of the Twelfth International 
Congress of Papyrology. Toronto: A. M. Hackert (ASP, 7), S. 223–238.

Imbusch, Peter (2003): Konjunkturen, Probleme und Desiderata sozialwissenschaftlicher 
Elitenforschung. In: Stefan Hradil und Peter Imbusch (Hrsg.): Oberschichten – Eliten 
– Herrschende Klassen. Opladen: Leske+Budrich (Sozialstrukturanalyse, 1), S. 11–32.

Johnson, Allan Chester (1936): Roman Egypt to the Reign of Diocletian. Baltimore: The 
Johns Hopkins Press.

Johnson, Janet H. (1998): Women, Wealth and Work in Egyptian Society of the Ptolemaic 
Period. In: Willy Clarysse, Anton Schoors und Harco Willems (Hrsg.): Egyptian Reli-
gion. The Last Thousand Years. Studies Dedicated to the Memory of Jan Quaegebeur, 
Bd. 2. 2 Bände. Leuven: Peeters (OLA, 84), S. 1393–1421.

Jones, Alexander (1994): The Place of Astronomy in Roman Egypt. In: Apeiron. A Journal 
for Ancient Philosophy and Science 27 (4), S. 25–51.

Jones, Alexander (1999): Astronomical Papyri from Oxyrhynchus (P. Oxy. 4133–4300a). 2 
Bände. Philadelphia: American Philosophical Society (Memoirs of the American Phi-
losophical Society Held at Philadelphia for Promoting Useful Knowledge, 233).

Jördens, Andrea (1990): Vertragliche Regelungen von Arbeiten im späten griechischspra-
chigen Ägypten. Mit Editionen von Texten der Heidelberger Papyrussammlung, des 
Istituto Papirologico ‚G. Vitelli‘, des ägyptischen Museums zu Kairo und des British 

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



312 Bibliografie

Museum, London (P. Heid. 5). Heidelberg: Winter (Veroffentlichungen aus der Hei-
delberger Papyrus Sammlung. Neue Folge, 6).

Jördens, Andrea (1993): Kaufpreisstundungen (Sales on Credit). In: ZPE 98, S. 263–282.
Jördens, Andrea (1995): Sozialstrukturen im Arbeitstierhandel des kaiserzeitlichen Ägyp-

ten. In: Tyche 10, S. 37–100.
Jördens, Andrea (1999): Das Verhältnis der Amtsträger in Ägypten zu den ‚Städten‘ in der 

Provinz. In: Werner Eck (Hrsg.): Lokale Autonomie und römische Ordnungsmacht 
in den kaiserzeitlichen Provinzen vom 1. bis 3. Jahrhundert. München: Oldenbourg 
(Schriften des Historischen Kollegs, 42), S. 141–180.

Jördens, Andrea (2001): Papyri und private Archive. Ein Diskussionsbeitrag zur papy-
rologischen Terminologie. In: Eva Cantarella und Gerhard Thür (Hrsg.): Symposion 
1997. Vorträge zur griechischen und hellenistischen Rechtsgeschichte. Altafiumara, 
8.–14. September 1997. Köln: Böhlau Verlag (Akten der Gesellschaft für Griechische 
und Hellenistische Rechtsgeschichte, 13), S. 253–268.

Jördens, Andrea (2005): Griechische Papyri in Soknopaiu Nesos. In: Sandra Lippert und 
Maren Schentuleit (Hrsg.): Tebtynis und Soknopaiu Nesos. Leben im römerzeitlichen 
Fajum; Akten des Internationalen Symposions vom 11. bis 13. Dezember 2003 in Som-
merhausen bei Würzburg. Wiesbaden: Harrassowitz, S. 41–56.

Jördens, Andrea (2008): Griechische Texte aus Ägypten. In: Bernd Janowski und Gernot 
Wilhelm (Hrsg.): Texte aus der Umwelt des Alten Testaments. Bd. 4: Omina, Orakel, 
Rituale und Beschwörungen. Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus, S. 417–445.

Jördens, Andrea (2009): Statthalterliche Verwaltung in der römischen Kaiserzeit. Studien 
zum praefectus Aegypti. Stuttgart: Franz Steiner (Historia Einzelschriften, 175).

Jördens, Andrea (2010): Öffentliche Archive und römische Rechtspolitik. In: Katja 
Lembke, Martina Minas-Nerpel und Stefan Pfeiffer (Hrsg.): Tradition and Trans-
formation: Egypt under Roman Rule. Proceedings of the International Conference, 
Hildesheim, Roemer- and Pelizaeus-Museum, 3–6 July 2008. Leiden, Boston: Brill 
(Culture and History of the Ancient Near East, 41), S. 159–179.

Jördens, Andrea (2012): Status and Citizenship. In: Christina Riggs (Hrsg.): The Oxford 
Handbook of Roman Egypt. Oxford, New York: Oxford Univ. Press, S. 247–259.

Jördens, Andrea (2013): Roms Herrschaft über Ägypten. In: JJP 43, S. 51–71.
Jördens, Andrea (2014): Priester, Prokuratoren und Präfekten. Die Tempelverwaltung im 

römischen Ägypten. In: Chiron 44, S. 119–164.
Jördens, Andrea (2017): Entwurf und Reinschrift – oder: Wie bitte ich um Entlassung 

aus der Untersuchungshaft. In: Chiron 47, S. 271–302.
Jördens, Andrea (2018a): Nochmals zum Ende von Soknopaiu Nesos. In: Paola Davoli 

und Natascia Pellé (Hrsg.): Polymatheia. Studi classici offerti a Mario Capasso. Lecce: 
Pensa MultiMedia, S. 253–264.

Jördens, Andrea (2018b): Soknopaiu Nesos Disneyland? In: Marie-Pierre Chaufray, Ivan 
Guermeur, Sandra Lippert und Vincent Rondot (Hrsg.): Le Fayoum. Archéologie – 
histoire – religion. Actes du sixième colloque international. Montpellier, 26–28 octob-
re 2016. Wiesbaden: Harrassowitz, S. 55–74.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



313Aufsätze, Monografien, Sammelbände

Kákosy, Lázló (1965): Das Krokodil als Symbol der Ewigkeit und der Zeit. In: MDAIK 
20, S. 116–120.

Keersmaecker, Roger O. de (2001–2011): Travellersʼ Graffiti from Egypt and the Sudan. 12 
Bände. Berchem (Antwerp): Graffito-Graffiti.

Kehoe, Dennis P. (1992): Management and Investment on Estates in Roman Egypt du-
ring the Early Empire. Bonn: Habelt (Papyrologische Texte und Abhandlungen, 40).

Kehoe, Dennis P. (1997): Investment, Profit, and Tenancy. The Jurists and the Agrarian 
Economy. Ann Arbor: Univ. of Michigan Press.

Kelly, Benjamin (2011): Petitions, Litigation, and Social Control in Roman Egypt. Ox-
ford, New York: Oxford Univ. Press (Oxford Studies in Ancient Documents).

Knudtzon, Erik J. (1946): Bakchiastexte und andere Papyri der Lunder Papyrussamm-
lung (PLundUnivBibl 4). Lund: Håkan Ohlsson.

Kockelmann, Holger (2010): Sobek und die Caesaren. Einige Bemerkungen zur Situation 
der Krokodilgötterkulte des Fayum unter römischer Herrschaft. In: Katja Lembke, 
Martina Minas-Nerpel und Stefan Pfeiffer (Hrsg.): Tradition and Transformation: 
Egypt under Roman Rule. Proceedings of the International Conference, Hildesheim, 
Roemer- and Pelizaeus-Museum, 3–6 July 2008. Leiden, Boston: Brill (Culture and 
History of the Ancient Near East, 41), S. 203–230.

Kockelmann, Holger (2017): Der Herr der Seen, Sümpfe und Flußläufe. Untersuchungen 
zum Gott Sobek und den ägyptischen Krokodilgötter-Kulten von den Anfängen bis 
zur Römerzeit. 3 Bände. Wiesbaden: Harrassowitz (ÄA, 74).

Krämer, Sabine (2018): Die Vergöttlichung von Privatpersonen. Untersuchungen zu per-
sönlichen Glaubensvorstellungen und Erinnerungskultur im Alten Ägypten. Die Per-
sönlichkeiten des Alten Reiches. Wiesbaden: Harrassowitz (Philippika, 120).

Kröss, Katja (2017): Tagungsbericht: Antike Eliten im Vergleich, 13.07.2017–14.07.2017 
München. Hrsg. v. H-Soz-Kult. Online verfügbar unter www.hsozkult.de/conferen-
cereport/id/tagungsberichte-7403, zuletzt aktualisiert am 21.11.2017.

Kruse, Thomas (2002): Der königliche Schreiber und die Gauverwaltung. Untersuchun-
gen zur Verwaltungsgeschichte Ägyptens in der Zeit von Augustus bis Philippus Ar
abs (30 v.Chr.–245 n.Chr.). 2 Bände. München, Leipzig: K. G. Saur (APF Beihefte, 11).

Kühnert, Hanno (1965): Zum Kreditgeschäft in den hellenistischen Papyri Ägyptens bis 
Diokletian. Freiburg i. Breisgau: Univ.-Buchhandlung E. Albert.

Łajtar, Adam (2006): Deir el-Bahari in the Hellenistic and Roman Periods. A Study of an 
Egyptian Temple Based on Greek Sources. Warschau: Wydanie (JJP-Suppl., 4).

Langellotti, Micaela (2016a): Contracts and People in Early Roman Tebtunis. A Complex 
Affair. In: Tomasz Derda, Adam Łajtar und Jakub Urbanik (Hrsg.): Proceedings of 
the 27th International Congress of Papyrology. Warsaw, 29 July–3 August 2013, Bd. 3. 3 
Bände. Warschau (JJP-Suppl., 28), S. 1725–1736.

Langellotti, Micaela (2016b): Professional Associations and the State in Roman Egypt. 
The Case of First-Century Tebtunis. In: CdE 181, S. 111–134.

Leiwo, Martti (1997): Religion, or other reasons? Private Associations in Athens. In: Ja-
akko Frösén (Hrsg.): Early Hellenistic Athens. Symptoms of a Change. Helsinki: men 
Ateenan-Instituutin säätiö (PMFIA, 6), S. 103–117.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



314 Bibliografie

Lembke, Katja (1998): Dimeh. Römische Repräsentationskunst im Fayyum. In: JDAI 113, 
S. 109–138.

Lewis, Naphtali (1985): Life in Egypt under Roman Rule. Reprinted [1983]. Oxford: Cla-
rendon Press.

Lewis, Naphtali (1993): Notationes legentis. In: BASP 30, S. 115–125.
Lewis, Naphtali (1997): The Compulsory Public Services of Roman Egypt. 2. Aufl. Flo-

renz: Edizioni Gonnelli (PapFlor, 28).
Lieven, Alexandra von (2005): Religiöse Texte aus der Tempelbibliothek von Tebtynis. 

Gattungen und Funktionen. In: Sandra Lippert und Maren Schentuleit (Hrsg.): Teb-
tynis und Soknopaiu Nesos. Leben im römerzeitlichen Fajum; Akten des Internati-
onalen Symposions vom 11. bis 13. Dezember 2003 in Sommerhausen bei Würzburg. 
Wiesbaden: Harrassowitz, S. 57–70.

Lieven, Alexandra von (2008): Heiligenkult und Vergöttlichung im Alten Ägypten. Ber-
lin: Unpubl. Habil.

Lieven, Alexandra von (2013): Of Crocodiles and Men. Real and Alleged Cults of Sobek 
in the Fayyûm. In: Carolin Arlt und Martin Andreas Stadler (Hrsg.): Das Fayyûm 
in Hellenismus und Kaiserzeit. Fallstudien zu multikulturellem Leben in der Antike. 
Wiesbaden: Harrassowitz, S. 87–93.

Lieven, Alexandra von (2017): Of Choachytes and Saints. Demotic Documentary Texts 
as Sources for Religious Practices. In: Richard Jasnow und Ghislaine Widmer (Hrsg.): 
Illuminating Osiris. Egyptological Studies in Honor of Mark Smith. Atlanta, Geor-
gia: Lockwood Press (Material and Visual Culture of Ancient Egypt, 2), S. 239–245.

Lippert, Sandra (2007): Die Abmachungen der Priester. Einblicke in das Leben und 
Arbeiten in Soknopaiou Nesos. In: Mario Capasso und Paola Davoli (Hrsg.): New 
Archaeological and Papyrological Researches on the Fayyum. Proceedings of the In-
ternational Meeting of Egyptology and Papyrology, Lecce, 8th–10th 2005. Galatina: 
Congedo, S. 145–156.

Lippert, Sandra (2012): Einführung in die altägyptische Rechtsgeschichte. 2. Aufl. 
Münster: LIT (EQTÄ, 5).

Lippert, Sandra (2015): Chapels, Chambers and Gateways. The Religious Architecture of 
Soknopaiou Nesos according to the Demotic Documentary Papyri. In: Mario Capas-
so und Paola Davoli (Hrsg.): Soknopaios, the Temple and Worship. Proceedings of the 
First Round Table of the Centro di Studi Papirologici of Università del Salento, Lecce 
– October 9th 2013. Lecce: Pensa MultiMedia, S. 156–165.

Lippert, Sandra; Schentuleit, Maren (2005a): Die Tempelökonomie nach den demo-
tischen Texten aus Soknopaiu Nesos. In: Sandra Lippert und Maren Schentuleit 
(Hrsg.): Tebtynis und Soknopaiu Nesos. Leben im römerzeitlichen Fajum; Akten 
des Internationalen Symposions vom 11. bis 13. Dezember 2003 in Sommerhausen bei 
Würzburg. Wiesbaden: Harrassowitz, S. 71–78.

Lippert, Sandra; Schentuleit, Maren (Hrsg.) (2005b): Tebtynis und Soknopaiu Nesos. Le-
ben im römerzeitlichen Fajum; Akten des Internationalen Symposions vom 11. bis 13. 
Dezember 2003 in Sommerhausen bei Würzburg. Wiesbaden: Harrassowitz.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



315Aufsätze, Monografien, Sammelbände

Lippert, Sandra; Schentuleit, Maren (2006a): Demotische Dokumente aus Dime I. Os
traka (P.Dime I). Wiesbaden: Harrassowitz.

Lippert, Sandra; Schentuleit, Maren (2006b): Demotische Dokumente aus Dime II. 
Quittungen (P.Dime II). Wiesbaden: Harrassowitz.

Lippert, Sandra; Schentuleit, Maren (Hrsg.) (2008): Graeco-Roman Fayum – Texts and 
Archaeology. Proceedings of the Third International Fayum Symposion, Freudenstadt, 
May 29–June 1, 2007. International Fayum Symposion. Wiesbaden: Harrassowitz.

Lippert, Sandra; Schentuleit, Maren (2010a): Demotische Dokumente aus Dime III. Ur-
kunden (P.Dime III). Mit Beiträgen von Fabian Reiter. Wiesbaden: Harrassowitz.

Lippert, Sandra; Schentuleit, Maren (2010b): Stoetis in geheimer Mission. Der Brief 
pBerlin P 8092. In: Hermann Knuf, Christian Leitz und Daniel von Recklinghausen 
(Hrsg.): Honi soit qui mal y pense. Studien zum pharaonischen, griechisch-römischen 
und spätantiken Ägypten zu Ehren von Heinz-Josef Thissen. Leuven, Paris, Walpole 
(MA): Peeters (OLA, 194), S. 357–381.

Litinas, Nikos (1999): P.Lond. III 128: Sale of a Donkey. In: ZPE 124, S. 195–204.
Lo Cascio, Elio (Hrsg.) (2012): Lʼimpatto della ‚peste Antonina‘. Bari: Edipuglia (Prag-

mateiai, 22).
Lüdtke, Alf (2007): Alltagsgeschichte, Mikro-Historie, historische Anthropologie. In: 

Hans-Jürgen Goertz (Hrsg.): Geschichte. Ein Grundkurs. Dritte, revidierte und er-
weiterte Auflage. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt (Rowohlts Enzyklopädie), S. 
628–649.

Malouta, Myrto (2012): Families, Households, and Children. In: Christina Riggs (Hrsg.): 
The Oxford Handbook of Roman Egypt. Oxford, New York: Oxford Univ. Press, S. 
288–304.

Mangerud, Jens (2018): New Perspectives on Life in Roman Egypt from the Oslo Papyrus 
Collection (with Editions and Selected Documentary Papyri from the 1934 Acquisiti-
on). Oslo: Unpubl. Diss.

Manning, Joseph G. (1994): Land and Status in Ptolemaic Egypt. The Status Designati-
on ‚Occupation Title + Bꜣk + Divine Name‘. In: Schafik Allam (Hrsg.): Grund und 
Boden in Altägypten. Rechtliche und sozio-ökonomische Verhältnisse. Akten des in-
ternationalen Symposions, Tübingen, 18.–20. Juni 1990. Tübingen: Selbstverlag des 
Herausgebers, S. 147–175.

Martin, Cary J. (1994): The Child Born in Elephantine. Papyrus Dodgson Revisited. In: 
Acta Demotica. Acts of fifth International Conference for Demotists. Pisa, 4th–8th 
September 1993. Pisa: Giardini editori e stampatori in Pisa (EVO, 17), S. 199–212.

Martin, Cary J. (2004): Questions to the Gods. Demotic Oracle Texts from Dimê. In: 
Friedhelm Hoffmann und Heinz Josef Thissen (Hrsg.): Res severa verum gaudium. 
Festschrift für Karl-Theodor Zauzich zum 65. Geburtstag am 8. Juni 2004. Leuven: 
Peeters (StudDem, 6), S. 413–426.

Medick, Hans (1989): ‚Missionare im Ruderboot?‘ Ethnologische Erkenntnisweisen als 
Herausforderung an die Sozialgeschichte. In: Alf Lüdtke (Hrsg.): Alltagsgeschichte. 
Zur Rekonstruktion historischer Erfahrungen und Lebensweisen. Frankfurt a. M., 
New York: Campus-Verlag, S. 48–58.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



316 Bibliografie

Medick, Hans (1997): Weben und Überleben in Laichingen 1650–1900. Lokalgeschichte 
als allgemeine Geschichte. Zweite, durchgesehene Auflage. Göttingen: Vandenhoeck 
& Ruprecht (Veröffentlichungen des Max-Planck-Instituts für Geschichte, 126).

Menchetti, Angiolo (2005): Ostraka demotici e bilingui da Narmuthis (ODN 100–188). 
Pisa: Edizioni ETS (Biblioteca di studi egittologici, 5).

Menchetti, Angiolo (2008): Ostraka demotici, greci e bilingui da Narmuthis (O. Narm. 
IV 189-239). Pisa: Unpubl. Diss.

Menchetti, Angiolo (2009): Un aperçu des textes astrologiques de Médinet Madi. In: 
Ghislaine Widmer und Didier Devauchelle (Hrsg.): Actes du IXe Congrès Internatio-
nal des Études Démotiques. Paris, 31 août–3 septembre 2005. Kairo: Institut Français 
d’Archèologie Orientale (BiEtud, 147), S. 223–242.

Menchetti, Angiolo; Pintaudi, Rosario (2007): Ostraka greci e bilingui da Narmuthis (I). 
In: CdE 82, S. 227–280.

Menchetti, Angiolo; Pintaudi, Rosario (2009): Ostraka greci e bilingui da Narmuthis 
(II). In: CdE 84, S. 201–238.

Messerer, Carmen (2013): Les relations administratives entre le clergé indigène et les au-
torités en Égypte romaine dʼAuguste à Constantin. Straßburg u. Köln: Université de 
Strausbourg; Universität Köln. Online publ. Diss. Online verfügbar unter https://tel.
archives-ouvertes.fr/tel-01057830/document.

Messerer, Carmen (2017): Corpus des papyrus grecs sur les relations administratives entre 
le clergé égyptien et les autorités romaines. Vol. 1. Paderborn: Ferdinand Schöningh 
(PapCol, XLI/1).

Messerer, Carmen (2019): Corpus des papyrus grecs sur les relations administratives entre 
le clergé égyptien et les autorités romaines. Vol. 2. Paderborn: Ferdinand Schöningh 
(PapCol, XLI/2).

Messerer, Carmen (2020): Corpus des papyrus grecs sur les relations administratives entre 
le clergé égyptien et les autorités romaines. Vol. 3. Paderborn: Ferdinand Schöningh 
(PapCol, XLI/3).

Messeri Savorelli, Gabriella (1989): La popolazione di Soknopaiou Nesos nel 178/9 d.C. 
In: AnPap 1, S. 7–14.

Metzger, Hubert (1946): Zur Tempelverwaltung im frührömischen Ägypten. Zwei Papy-
ri aus der Sammlung Erzherzog Rainer in Wien. In: MusHelv 3, S. 246–252.

Migahid, Abd-el-Gawad (1987): Demotische Briefe an Götter. Von der Spät- bis zur Rö-
merzeit. Ein Beitrag zur Kenntnis des religiösen Brauchtums im alten Ägypten. 2 Bän-
de. Würzburg: Siegbert Haase.

Minaya, Giuseppe Alvar (2012): Il Dromos. In: Mario Capasso und Paola Davoli (Hrsg.): 
Soknopaiou Nesos Project I (2003–2009). Pisa, Rom: Fabrizio Serra Editore (Studi di 
egittologia e di papirologia, 9), S. 83–110.

Mitthof, Fritz (2000): Soldaten und Veteranen in der Gesellschaft des römischen Ägyp-
ten (1.–2. Jh. n.Chr.). In: Géza Alföldy, Brian Dobson und Werner Eck (Hrsg.): Kaiser, 
Heer und Gesellschaft in der römischen Kaiserzeit. Stuttgart: Franz Steiner (Heidel-
berger althistorische Beiträge und epigraphische Studien, 31), S. 377–405.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



317Aufsätze, Monografien, Sammelbände

Mitthof, Fritz (2007): Betrügerische Zollbeamte und der procurator usiacus. Bemerkun-
gen zu P. Amh. II 77. In: ZPE 159, S. 256–260.

Mocek, Claudia; Ulbricht, Otto; Landwehr Achim (2010): Vergangenheit unter der Lupe. 
In: epoc 6, S. 54–59. Online verfügbar unter www.epoc.de/artikel/1044108.

Monson, Andrew (2006): Priests of Soknebtunis and Sokonopis. P. BM EA 10647. In: 
JEA 92, S. 205–216.

Monson, Andrew (2007a): Private Associations in the Ptolemaic Fayum: the Evidence 
of Demotic Accounts. In: Mario Capasso und Paola Davoli (Hrsg.): New Archaeolo-
gical and Papyrological Researches on the Fayyum. Proceedings of the International 
Meeting of Egyptology and Papyrology, Lecce, 8th–10th 2005. Galatina: Congedo, S. 
179–196.

Monson, Andrew (2007b): Religious Associations and Temples in Ptolemaic Tebtunis. 
In: Jaakko Frösén, Tiina Purona und Erja Salmenkivi (Hrsg.): Proceedings of the 24th 
International Congress of Papyrology, Helsinki, 1–7 August, 2004, Bd. 2. 2 Bände. 
Helsinki: Societas Scientiarum Fennica (Commentationes humanarum litterarum, 
122), S. 769–778.

Monson, Andrew (2012): From the Ptolemies to the Romans. Political and Economic 
Change in Roman Egypt. Cambridge: Cambridge Univ. Press.

Monson, Andrew (2014): Late Ptolemaic Capitation Taxes and the Poll Tax in Roman 
Egypt. In: BASP 51, S. 127–160.

Muhs, Brian (2005): The Grapheion and the Disappearance of Demotic Contracts in Ear-
ly Roman Tebtynis and Soknopaiu Nesos. In: Sandra Lippert und Maren Schentu-
leit (Hrsg.): Tebtynis und Soknopaiu Nesos. Leben im römerzeitlichen Fajum; Akten 
des Internationalen Symposions vom 11. bis 13. Dezember 2003 in Sommerhausen bei 
Würzburg. Wiesbaden: Harrassowitz, S. 93–104.

Muhs, Brian (2009): The Berkeley Tebtunis Grapheion Archive. In: Ghislaine Widmer 
und Didier Devauchelle (Hrsg.): Actes du IXe Congrès International des Études Dé-
motiques. Paris, 31 août–3 septembre 2005. Kairo: Institut Français d’Archèologie Ori-
entale (BiEtud, 147), S. 243–252.

Muhs, Brian (2010a): A Late Ptolemaic Grapheion Archive in Berkeley. In: Gagos, Traia-
nos und Adam Hyatt (Hrsg.): Proceedings of the 25th International Congress of Papy-
rology. Ann Arbor, July 29–August 4, 2007. Ann Arbor: Univ. of Michigan Library 
(ASP: Special Edition), S. 581–588.

Muhs, Brian (2010b): Language Contact and Personal Names in Early Ptolemaic Egypt. 
In: Titus V. Evans und Dirk D. Obbink (Hrsg.): The Language of the Papyri. Oxford, 
New York: Oxford Univ. Press, S. 187–197.

Mueller, Katja (2006): Settlements of the Ptolemies. City Foundations and new Settle-
ment in the Hellenistic World. Leuven, Paris, Dudley (MA): Peeters (StudHell, 43).

Naether, Franziska (2009): Ticket-Orakel und Sortes Astrampsychi – Divinationsmetho-
den im griechisch-römischen Ägypten. Ein Vorbericht. In: Ghislaine Widmer und Di-
dier Devauchelle (Hrsg.): Actes du IXe Congrès International des Études Démotiques. 
Paris, 31 août–3 septembre 2005. Kairo: Institut Français d’Archèologie Orientale 
(BiEtud, 147), S. 253–265.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



318 Bibliografie

Naether, Franziska (2010): Die Sortes Astrampsychi. Problemlösungsstrategien durch 
Orakel im römischen Ägypten. Tübingen: Mohr Siebeck (Orientalische Religionen in 
der Antike: Ägypten, Israel, Alter Orient, 3).

Naether, Franziska (2015): Griechisch-Ägyptische Magie nach den Papyri Graecae et De-
moticae Magicae. In: Andrea Jördens (Hrsg.): Ägyptische Magie und ihre Umwelt. 
Wiesbaden: Harrassowitz (Philippika, 80), S. 191–217.

Naether, Franziska; Schmidt-Gottschalk, Tami (2018): Die Tempeleide. Kulturelle und 
rechtshistorische Kontextualisierung einer Textsorte. Mit einer Edition von O. Lips. 
ÄMUL dem. inv. 3401. In: Cary J. Martin, Francisca A. J. Hoogendijk und Koenraad 
D. van Heel (Hrsg.): Hieratic, Demotic and Greek Studies and Text Editions. Of Ma-
king Many Books there is no End. Festschrift in Honour of Sven P. Vleeming. Leiden: 
Brill (P.L.Bat., 34), S. 288–297.

Neugebauer, Oscar; van Hoesen, Henry B. (1959): Greek Horoscopes. Philadelphia: Ame-
rican Philosophical Society (Memoirs of the American Philosophical Society Held at 
Philadelphia for Promoting Useful Knowledge, 48).

Niedermayer, Matthias (2017): Die Magie in den römischen Strafrechtsfällen. Von Rich-
tern, Tätern und Dämonen. Gutenberg: Computus Druck Satz & Verlag (Pietas, 8).

Osing, Jürgen; Rosati, Gloria (1998): Papiri geroglifici e ieratici da Tebtynis. Florenz: Ins-
tituto Papirologico ‚G. Vitelli‘.

Otto, Bernd; Stausberg, Michael (Hrsg.) (2013): Defining Magic. A Reader. Sheffield: 
Equinox Publishing (Critical Categories in the Study of Religion).

Otto, Walter (1905): Priester und Tempel im hellenistischen Ägypten. Ein Beitrag zur 
Kulturgeschichte des Hellenismus. Erster Band. Leipzig, Berlin: B. G. Teubner.

Otto, Walter (1908): Priester und Tempel im hellenistischen Ägypten. Ein Beitrag zur 
Kulturgeschichte des Hellenismus. Zweiter Band. Leipzig, Berlin: B. G. Teubner.

Paiva Bondioli, Nelson de (2017): Roman Religion in the Time of Augustus. In: Numen 
64 (1), S. 49–63.

Papini, Lucia (1990): Osservazioni sulla terminologia delle domande oracolari in greco. 
In: Mario Capasso, Gabriella Messeri Savorelli und Rosario Pintaudi (Hrsg.): Miscel-
lanea papyrologica. In occasione del bicentenario dellʼedizione della Charta Borgiana. 
Parte seconda. 2 Bände. Florenz: Edizioni Gonnelli (PapFlor, 19), S. 463–469.

Papini, Lucia (1992): Domande oracolari. Elenco delle attestazioni in greco ed in copto. 
In: AnPap 4, S. 21–27.

Parássoglou, George M. (1976): Circular from a Prefect. Sileat omnibus perpetuo divi
nandi curiositas. Yale inv. 299. In: Ann Ellis Hanson (Hrsg.): Collectanea Papyrologi-
ca. Texts Published in Honor of H. C. Youtie, Bd. 1. 2 Bände. Bonn: Habelt (Papyro-
logische Texte und Abhandlungen, 19-20), S. 261–274.

Parker, Robert (2015): The Lot Oracle at Dodona. In: ZPE 194, S. 111–114.
Parker, Robert (2016): Seeking Advice from Zeus at Dodona. In: Greece & Rome 63, S. 

69–90.
Parlasca, Klaus (2004): Drei kaiserzeitliche Votivreliefs des Ägyptischen Museums in Ber-

lin. In: CdE 79, S. 293–304.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



319Aufsätze, Monografien, Sammelbände

Pernigotti, Sergio (2005): La cronologia di Bakchias. In: Ricerche di egittologia e di antichi­
tà copte 7, S. 37–72.

Pernigotti, Sergio (2008a): Catalogo delle sculture a tutto tondo e su superficie piana da 
Bakchias (1996–2005). Imola: La Mandragora.

Pernigotti, Sergio (2008b): Il dio del tempio C. In: Ilaria Rossetti (Hrsg.): I Tempio C di 
Bakchias. Imola: La Mandragora, S. 81–84.

Pernigotti, Sergio (2009): Per la cronologia di un villaggio del Fayyum: il caso di Bakchias. 
In: Ricerche di egittologia e di antichità copte 11, S. 95–103.

Pernigotti, Sergio (2014a): Il mondo religioso di Bakchias. In: Enrico Giorgi und Paola 
Buzi (Hrsg.): Bakchias. Dallʼarcheologia alla storia. Bologna: Bonona Univ. Press, S. 
39–52.

Pernigotti, Sergio (2014b): Per una Storia di Bakchias. In: Enrico Giorgi und Paola Buzi 
(Hrsg.): Bakchias. Dallʼarcheologia alla storia. Bologna: Bonona Univ. Press, S. 17–38.

Pernigotti, Sergio; Capasso, Mario; Davoli, Paola (Hrsg.) (1999): Bakchias VI. Rapporto 
preliminare della campagna di scavo del 1998. Missione Conjugata delle Università di 
Bologna e di Lecce in Egitto. Pisa: Instituti Editoriali e Poligrafici Interazionali (Studi 
di egittologia e di antichità puniche, 6).

Perpillou-Thomas, Françoise (1993): Fêtes dʼÉgypte ptolémaïque et romaine dʼapres la do-
cumentation papyrologique grecque. Leuven: Centre National de la Recherche Scien-
tifique (StudHell, 31).

Pestman, Pieter W. (1977): Recueil de textes démotiques et bilingues. II. Traductions. Lei-
den: Brill.

Pestman, Pieter W. (1985a): Agoranomoi et actes agoranomiques. In: Pieter W. Pestman 
(Hrsg.): Textes et études de papyrologie grecque, démotique et copte. Leiden: Brill 
(P.L.Bat., 23), S. 9–27.

Pestman, Pieter W. (1985b): Registration of Demotic Contracts in Egypt. P.Par. 65, 2nd 
cent. B.C. In: Johan A. Ankum (Hrsg.): Satura Roberto Feenstra. Sexagesimum quin-
tum annum aetatis complenti ab alumnis collegis amicis oblata. Fribourg: Editions 
Universitaires, S. 17–25.

Pestman, Pieter W. (1992): The Archive of the Theban Choachytes (Second Century 
B.C.). A Survey of the Demotic and Greek Papyri Contained in the Archive. Leuven: 
Peeters (StudDem, 2).

Pfeiffer, Stefan (2004): Das Dekret von Kanopos (238 v.Chr.). Kommentar und histori-
sche Auswertung eines dreisprachigen Synodaldekretes der ägyptischen Priester zu 
Ehren Ptolemaiosʼ III. und seiner Familie. München, Leipzig: K. G. Saur (APF Bei-
hefte, 18).

Pfeiffer, Stefan (2005): Die Entsprechung ägyptischer Götter im griechischen Pantheon. 
(Kat. 171–181). In: Hans Burkert und Gabriele Kaminski (Hrsg.): Ägypten, Griechen-
land, Rom. Abwehr und Berührung. Eine Ausstellung des Liebieghauses im Städel-
schen Kunstinstitut, Frankfurt, 26. November 2005 bis 26. Februar 2006. Ausstel-
lungskatalog. Frankfurt a. M., Tübingen: Wasmuth, S. 285–290.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



320 Bibliografie

Pfeiffer, Stefan (2010): Der römische Kaiser und das Land am Nil. Kaiserverehrung und 
Kaiserkult in Alexandria und Ägypten von Augustus bis Caracalla (30 v.Chr.–217 
n.Chr.). Stuttgart: Franz Steiner (Historia Einzelschriften, 212).

Pfeiffer, Stefan (2011): Die Politik Ptolemaiosʼ VI. und VIII. im Kataraktgebiet. Die ‚ru-
higen‘ Jahre von 163 bis 132 v.Chr. In: Andrea Jördens und Joachim Friedrich Quack 
(Hrsg.): Ägypten zwischen innerem Zwist und äußerem Druck. Die Zeit Ptolemaiosʼ 
VI. bis VIII. Internationales Symposion Heidelberg 16.–19. 9. 2007. Wiesbaden: Har-
rassowitz (Philippika, 45), S. 235–254.

Pfeiffer, Stefan (2015a): Der ‚übersetzte Gott‘ in der multikulturellen Gesellschaft des 
hellenistischen Ägypten. In: Melanie Lange und Martin Rösel (Hrsg.): Der über-
setzte Gott. Interdisziplinäres Forschungssymposion ‚Der übersetzte Gott‘, Rostock, 
9.–11.9.2014. Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt, S. 37–53.

Pfeiffer, Stefan (2015b): Griechische und lateinische Inschriften zum Ptolemäerreich und 
zur römischen Provinz Aegyptus. Berlin: LIT (EQTÄ, 9).

Piatkowska, Marta (1964): À propos de la σκέπη dans lʼÉgypte ptolémaïque. In: Eos 54, 
S. 239–244.

Pintaudi, Rosario (2004): Dati per la compilazione di un oroscopo in un papiro di Nar-
muthis. In: EVO 27, S. 14–17.

Quack, Joachim Friedrich (1997): Ein ägyptisches Handbuch des Tempels und seine 
ägyptische Übersetzung. In: ZPE 119, S. 297–300.

Quack, Joachim Friedrich (2005a): Ämtererblichkeit und Abstammungsvorschriften bei 
Priestern nach dem Buch vom Tempel. In: Martin Fitzenreiter (Hrsg.): Genealogie. 
Realität und Fiktion von Identität. London: Golden House (IBAES, 5), S. 97–102.

Quack, Joachim Friedrich (2005b): Die Rolle des Heiligen Tieres im Buch vom Tempel. 
In: Martin Fitzenreiter (Hrsg.): Tierkulte im pharaonischen Ägypten und im Kultur-
vergleich. London (IBAES, 4), S. 111–123.

Quack, Joachim Friedrich (2005c): Die Überlieferungsstruktur des Buches vom Tempel. 
In: Sandra Lippert und Maren Schentuleit (Hrsg.): Tebtynis und Soknopaiu Nesos. 
Leben im römerzeitlichen Fajum; Akten des Internationalen Symposions vom 11. bis 
13. Dezember 2003 in Sommerhausen bei Würzburg. Wiesbaden: Harrassowitz, S. 
105–116.

Quack, Joachim Friedrich (2005d): Tabuisierte und ausgegrenzte Kranke nach dem 
‚Buch vom Tempel‘. In: Hans-Werner Fischer-Elfert (Hrsg.): Papyrus Ebers und die 
antike Heilkunde. Akten der Tagung vom 15.–16. 3. 2002 in der Albertina/UB der 
Universität Leipzig. Wiesbaden: Harrassowitz (Philippika, 7), S. 63–80.

Quack, Joachim Friedrich (2006): Rezension zu Angiolo Menchetti: Ostraka demotici e 
bilingui da Narmuthis (ODN 100–188). In: Enchoria 30, S. 174–181.

Quack, Joachim Friedrich (2009): Einführung in die altägyptische Literaturgeschichte 
III. Die demotische und gräko-ägyptische Literatur. 2. Aufl. Berlin: LIT (EQTÄ, 3).

Quack, Joachim Friedrich (2013): Conceptions of Purity in Egyptian Religion. In: Chris-
tian Frevel und Christophe Nihan (Hrsg.): Purity and the Forming of Religious Tradi-
tions in the Ancient Mediterranean World and Ancient Judaism. Leiden, Boston: Brill 
(Dynamics in the History of Religion, 3), S. 115–158.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



321Aufsätze, Monografien, Sammelbände

Quack, Joachim Friedrich (2014a): Ein Festlied aus Soknopaiu Nesos. In: Sandra Lippert 
und Martin Andreas Stadler (Hrsg.): Gehilfe des Toth. Festschrift für Karl-Theodor 
Zauzich zu seinem 75. Geburtstag. Wiesbaden: Harrassowitz, S. 89–92.

Quack, Joachim Friedrich (2014b): Totenbuch und Getreideabrechnung. Von der Ver-
einbarkeit von profanen und religiösen Texten auf einem Schriftträger im Alten 
Ägypten. In: Joachim Friedrich Quack und Daniela Christina Luft (Hrsg.): Erschei-
nungsformen und Handhabungen Heiliger Schriften. Berlin, München, Boston: De 
Gruyter (Schriftenreihe des Sonderforschungsbereichs 933: Materiale Textkulturen, 
5), S. 111–135.

Quack, Joachim Friedrich (2015): Rohrfedertorheiten? Bemerkungen zum römerzeitli-
chen Hieratisch. In: Ursula Verhoeven (Hrsg.): Ägyptologische ‚Binsen‘-Weisheiten 
I–II. Neue Forschungen und Methoden der Hieratistik. Akten zweier Tagungen in 
Mainz im April 2011 und März 2013. Stuttgart: Franz Steiner (Abhandlungen der Geis-
tes- und sozialwissenschaftlichen Klasse, 14), S. 435–468.

Quack, Joachim Friedrich (2016): Where once was Love, Love is no more? What Happens 
to Expressions of Love in Late Period Egypt? In: WeltOr 46, S. 62–89.

Quack, Joachim Friedrich (2017): How the Coptic Script Came About. In: Eitan Gross-
man, Peter Dils, Tonio Sebastian Richter und Wolfgang Schenkel (Hrsg.): Greek In-
fluence on Egyptian-Coptic. Contact-Induced Change in an Ancient African Lan-
guage. Hamburg: Widmaier (Lingua Aegyptica Studia Monographica, 17), S. 27–96.

Quack, Joachim Friedrich; Hoffmann, Friedhelm (2014): Pastophoros. In: Aidan Dod-
son, John J. Johnston und Wendy Monkhouse (Hrsg.): A Good Scribe and an Ex-
ceedingly Wise Man. Studies in Honour of W. J. Tait. London: Golden House (Ghp 
Egyptology, 21), S. 127–155.

Quaegebeur, Jan (1979): Documents égyptiens et rôle économique du clergé en Égypte 
hellénistique. In: Edward Lipiński (Hrsg.): State and Temple Economy in the Ancient 
Near East. Proceedings of the International Conference Organized by the Katholieke 
Universiteit Leuven from the 10th to the 14th of April 1978, Bd. 2. 2 Bände. Leuven: 
Katholieke Universiteit, Dep. Oriëntalistiek (OLA, 6), S. 707–729.

Quaegebeur, Jan (1992): Greco-Egyptian Double Names as a Feature of a Bi-Cultural So-
ciety. The Case of Psosneus ho kai Triadelphos. In: Janet H. Johnson (Hrsg.): Life in a 
Multi-Cultural Society. Egypt from Cambyses to Constantine and Beyond. Chicago 
(SAOC, 51), S. 265–272.

Quaegebeur, Jan (1993): Lʼautel-à-feu et lʼabbatoir en Égypte tardive. In: Jan Quaegebeur 
(Hrsg.): Ritual and Sacrifice in the Ancient Near East. Proceedings of the Internatio-
nal Conference Organized by the Katholieke Universiteit Leuven from the 17th to the 
20th of April 1991. Leuven: Peeters (OLA, 55), S. 329–353.

Quenouille, Nadine (2005): Tebtynis im Spiegel neuer griechischer Papyri. In: Sandra 
Lippert und Maren Schentuleit (Hrsg.): Tebtynis und Soknopaiu Nesos. Leben im rö-
merzeitlichen Fajum; Akten des Internationalen Symposions vom 11. bis 13. Dezember 
2003 in Sommerhausen bei Würzburg. Wiesbaden: Harrassowitz, S. 117–130.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



322 Bibliografie

Quenouille, Nadine (Hrsg.) (2015): Von der Pharaonenzeit bis zur Spätantike. Kulturelle 
Vielfalt im Fayum. Akten der 5. Internationalen Fayum-Konferenz, 29. Mai bis 1. Juni 
2013, Leipzig. Wiesbaden: Harrassowitz.

Rathbone, Dominic W. (1990): Villages, Land and Population in Graeco-Roman Egypt. 
In: PCPS 36, S. 103–142.

Rathbone, Dominic W. (1991): Economic Rationalism and Rural Society in Third-Cen-
tury A.D. Egypt. The Heroninos archive and the Appianus estate. Cambridge: Cam-
bridge Univ. Press (Cambridge Classical Studies).

Ray, John D. (1975): Papyrus Carlsberg 67. A Healing-Prayer from the Fayûm. In: JEA 61, 
S. 181–188.

Reiter, Fabian (2004): Nomarchen des Arsinoites. Ein Beitrag zum Steuerwesen im römi-
schen Ägypten. Paderborn, München, Wien, Zürich: Ferdinand Schöningh (PapCol, 
31).

Reiter, Fabian (2005): Symposia in Tebtynis. Zu den griechischen Ostraka aus den neuen 
Grabungen. In: Sandra Lippert und Maren Schentuleit (Hrsg.): Tebtynis und Sokno-
paiu Nesos. Leben im römerzeitlichen Fajum; Akten des Internationalen Symposions 
vom 11. bis 13. Dezember 2003 in Sommerhausen bei Würzburg. Wiesbaden: Harras-
sowitz, S. 131–140.

Reiter, Fabian (2013): Ein neuer Blick auf SPP XXII 78 und das Schicksal der Dorfgra-
pheia im 2. Jh. n.Chr. In: Carolin Arlt und Martin Andreas Stadler (Hrsg.): Das Fay
yûm in Hellenismus und Kaiserzeit. Fallstudien zu multikulturellem Leben in der 
Antike. Wiesbaden: Harrassowitz, S. 159–167.

Richter, Siegfried G. (2005): The Coptic Manichaean Library from Madinet Madi in the 
Fayoum. In: Ğaudat Ğabra (Hrsg.): Christianity and Monasticism in the Fayoum Oa-
sis. Essays from the 2004 International Symposium of the Saint Mark Foundation and 
the Saint Shenouda the Archimandrite Coptic Society in Honor of Martin Krause. 
Kairo, New York: American Univ. in Cairo Press (A Saint Mark Foundation Book), 
S. 71–78.

Ripat, Pauline (2006): The Language of Oracular Inquiry in Roman Egypt. In: Phoenix 
60 (3), S. 304–328.

Ritner, Robert K. (1998): Egypt under Roman Rule. The Legacy of Ancient Egypt. In: 
Carl. F. Petry (Hrsg.): Islamic Egypt, 640–1517. Cambridge: Cambridge Univ. Press 
(The Cambridge History of Egypt, 1), S. 1–33.

Römer, Cornelia (2016): The Gods of Karanis Or Heron is not Heron. New Images, and 
New and Old Texts. In: ZPE 200, S. 481–494.

Römer, Cornelia (2018): A Nilometer at Theadelphia? Location, and Possible Meaning of 
a ‚Well‘. In: Paola Davoli und Natascia Pellé (Hrsg.): Polymatheia. Studi classici offerti 
a Mario Capasso. Lecce: Pensa MultiMedia, S. 385–394.

Römer, Cornelia (2019): The Fayoum Survey Project. The Themistou Meris. Vol. A, The 
Archaeological and Papyrological Survey. Leuven: Peeters (CollHell, 8).

Rondot, Vincent (1998): Min Maître de Tebtynis. In: Willy Clarysse, Anton Schoors und 
Harco Willems (Hrsg.): Egyptian Religion. The Last Thousand Years. Studies Dedi-

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



323Aufsätze, Monografien, Sammelbände

cated to the Memory of Jan Quaegebeur, Bd. 1. 2 Bände. Leuven: Peeters (OLA, 84), 
S. 241–255.

Rondot, Vincent (2004): Tebtynis II. Le temple de Soknebtynis et son dromos. Kairo.
Rondot, Vincent (2013): Derniers visages des dieux dʼÉgypte. Iconographies, panthéons 

et cultes dans le Fayoum hellénisé des IIe–IIIe siècles de notre ère. Paris: Presses de 
lʼuniversité Paris-Sorbonne; Éditions du Louvre (Passé Présent).

Ross, Micah (2006): An Introduction to the Horoscopic Ostraca of Medînet Mâdi. In: 
EVO 29, S. 147–180.

Ross, Micah (2007): A Continuation of the Horoscopic Ostraca of Medînet Mâdi. In: 
EVO 30, S. 153–171.

Ross, Micah (2009a): Further Horoscopic Ostraca from Medinet Madi. In: EVO 32, S. 
61–95.

Ross, Micah (2009b): OMM 1010: un document du règne de Septime Sévère. In: Ghis-
laine Widmer und Didier Devauchelle (Hrsg.): Actes du IXe Congrès International 
des Études Démotiques. Paris, 31 août–3 septembre 2005. Kairo: Institut Français 
d’Archèologie Orientale (BiEtud, 147), S. 299–304.

Rossetti, Ilaria (Hrsg.) (2008): Il Tempio C di Bakchias. Imola: La Mandragora.
Rossetti, Ilaria (2013): Bakchias alla luce delle ultime scoperte: topogradia e urbanistica. 

In: Aegyptus 93, S. 189–200.
Rossetti, Ilaria (2014): Le aree templari di Bakchias. In: Enrico Giorgi und Paola Buzi 

(Hrsg.): Bakchias. Dallʼarcheologia alla storia. Bologna: Bonona Univ. Press, S. 109–153.
Rowlandson, Jane (2001): Money Use among the Peasantry of Ptolemaic and Roman 

Egypt. In: Andrew Meadows und Kirsty Shipton (Hrsg.): Money and its Uses in the 
Ancient Greek World. Oxford, New York: Oxford Univ. Press, S. 145–155.

Rubensohn, Otto (1905): Aus griechisch-römischen Häusern des Fayum. In: JDAI 20, 
1–25, Taf. 1–3.

Ruffing, Kai (2007): Kult, Wirtschaft und Gesellschaft im römischen Ägypten. Das 
Beispiel Soknopaiu Nesos. In: Martin Fitzenreiter (Hrsg.): Das Heilige und die 
Ware. Zum Spannungsfeld von Religion und Ökonomie. Workshop vom 26.05 bis 
28.05.2006. London: Golden House (IBAES, 7), S. 95–122.

Rutherford, Ian C. (2010): Bilingualism in Roman Egypt? Exploring the Archive of Pha-
tres of Narmuthis. In: Titus V. Evans und Dirk D. Obbink (Hrsg.): The Language of 
the Papyri. Oxford, New York: Oxford Univ. Press, S. 198–207.

Rutherford, Ian C. (2012): Travel and Pilgrimage. In: Christina Riggs (Hrsg.): The Ox-
ford Handbook of Roman Egypt. Oxford, New York: Oxford Univ. Press, S. 701–716.

Ryholt, Kim (2005): On the Contents and Nature of the Tebtunis Temple Library. A Sta-
tus Report. In: Sandra Lippert und Maren Schentuleit (Hrsg.): Tebtynis und Sokno-
paiu Nesos. Leben im römerzeitlichen Fajum; Akten des Internationalen Symposions 
vom 11. bis 13. Dezember 2003 in Sommerhausen bei Würzburg. Wiesbaden: Harras-
sowitz, S. 141–170.

Ryholt, Kim (2018): Demotic Papyri from the Franco-Italian Excavations at Tebtunis, 
1988–2016. In: Marie-Pierre Chaufray, Ivan Guermeur, Sandra Lippert und Vincent 
Rondot (Hrsg.): Le Fayoum. Archéologie – histoire – religion. Actes du sixième col-

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



324 Bibliografie

loque international. Montpellier, 26–28 octobre 2016. Wiesbaden: Harrassowitz, S. 
129–150.

Sänger, Patrick (2011): Veteranen unter den Severern und frühen Soldatenkaisern. Die 
Dokumentensammlungen der Veteranen Aelius Sarapammon und Aelius Syrion. 
Stuttgart: Franz Steiner (Heidelberger althistorische Beiträge und epigraphische Stu-
dien, 48).

Sauneron, Serge (1960): The Priests of Ancient Egypt. Originally published in French as 
Les prêtres de l’ancienne Egypte (Paris 1957), translated by Ann Morrissett. New York: 
Grove Press (Evergreen Profile Book, 12).

Schentuleit, Maren (2004): Tempel zu verkaufen? P. Wien D 6846. In: Friedhelm Hoff-
mann und Heinz Josef Thissen (Hrsg.): Res severa verum gaudium. Festschrift für 
Karl-Theodor Zauzich zum 65. Geburtstag am 8. Juni 2004. Leuven: Peeters (Stud-
Dem, 6), S. 535–549.

Schentuleit, Maren (2007): Satabus aus Soknopaiu Nesos. Aus dem Leben eines Priesters 
am Beginn der römischen Kaiserzeit. In: CdE 82, S. 101–125.

Schentuleit, Maren (2010): Tradition und Transformation. Einblicke in die Verwaltung 
des römischen Ägypten nach den demotischen Urkunden. In: Katja Lembke, Martina 
Minas-Nerpel und Stefan Pfeiffer (Hrsg.): Tradition and Transformation: Egypt un-
der Roman Rule. Proceedings of the International Conference, Hildesheim, Roemer- 
and Pelizaeus-Museum, 3–6 July 2008. Leiden, Boston: Brill (Culture and History of 
the Ancient Near East, 41), S. 357–383.

Schentuleit, Maren (2015): Organization of the Priesthood in Soknopaiou Nesos. Transi-
tion between the Ptolemaic and Roman Periods. In: Mario Capasso und Paola Davoli 
(Hrsg.): Soknopaios, the Temple and Worship. Proceedings of the First Round Table 
of the Centro di Studi Papirologici of Università del Salento, Lecce – October 9th 2013. 
Lecce: Pensa MultiMedia, S. 168–185.

Schentuleit, Maren (2018): Möglichkeiten und Grenzen zweisprachiger Textdokumenta-
tion am Beispiel des Titels ‚Phylenpriesterin‘. In: Marie-Pierre Chaufray, Ivan Guer-
meur, Sandra Lippert und Vincent Rondot (Hrsg.): Le Fayoum. Archéologie – his-
toire – religion. Actes du sixième colloque international. Montpellier, 26–28 octobre 
2016. Wiesbaden: Harrassowitz, S. 151–162.

Schentuleit, Maren (2019): Gender Issues. Women to the Fore. In: Katelijn Vandorpe 
(Hrsg.): A Companion to Greco-Roman and Late Antique Egypt. Hoboken (NJ): 
Wiley Blackwell (Blackwell Companions to the Ancient World), S. 347–360.

Schluchter, Wolfgang (1963): Der Elitebegriff als soziologische Kategorie. In: Kölner Zeit­
schrift für Soziologie und Sozialpsychologie 15, S. 233–256.

Schnöckel, Karl Heinrich (2006): Ägyptische Vereine in der frühen Prinzipatszeit. Eine 
Studie über sechs Vereinssatzungen (Papyri Michigan 243–248). Konstanz: UVK 
Universitätsverlag Konstanz GmbH (Xenia. Konstanzer althistorische Vorträge und 
Forschungen, 48).

Schröder, Bianca-Jeanette (2012): Römische ‚pietas‘. Kein universelles Postulat. In: Gym­
nasium 119 (4), S. 335–358.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



325Aufsätze, Monografien, Sammelbände

Schwarzer, Holger (2006): Die Bukoloi in Pergamon. Ein dionysischer Kultverein im Spie-
gel der archäologischen und epigraphischen Zeugnisse. In: Hephaistos 24, S. 153–167.

Schwendner, Gregg (2002): Under Homerʼs Spell. In: Leda Ciraolo und Jonathan Seidel 
(Hrsg.): Magic and Divination in the Ancient World. Leiden, Boston, Köln: Brill-Styx 
(Ancient Magic and Divination), S. 107–118.

Selinger, Reinhard (1994): Die Religionspolitik des Kaisers Decius. Anatomie einer 
Christenverfolgung. Frankfurt a. M.: Lang (Europäische Hochschulschriften Reihe 
3. Geschichte und ihre Hilfswissenschaften, 617).

Serfass, Adam (2001): Petition to the Epistrategos Vedius Faustus. In: ZPE 134, S. 183–190.
Sijpesteijn, Pieter Johannes (1981): Der Streit des Stotoetis gegen Nepheros um die Pries-

terpfründe des Isistempels in Pelusion. Eine Neuedition von SPP XXII 184. In: ZPE 
44, S. 119–135.

Sijpesteijn, Pieter Johannes (1983): Neuedition von SPP XXII 39. In: BASP 20, S. 159–162.
Sijpesteijn, Pieter Johannes (1987): Customs Duties in Graeco-Roman Egypt. Zutphen: 

Terra Publishing (Studia Amstelodamensia ad epigraphicam, ius antiquum et papyro-
logicam pertinentia, 17).

Sippel, Benjamin (2018): Private Loans and Social Key-Positions. Financial Networks of 
Egyptian Temple-Officials in Roman Soknopaiou Nesos. In: Marie-Pierre Chaufray, 
Ivan Guermeur, Sandra Lippert und Vincent Rondot (Hrsg.): Le Fayoum. Archéolo-
gie – histoire – religion. Actes du sixième colloque international. Montpellier, 26–28 
octobre 2016. Wiesbaden: Harrassowitz, S. 163–182.

Sippel, Benjamin (2020): Agathe Tyche, Kerdon, Hermes, Aphrodite. Ein Ausbildungs-
netzwerk unter Landgutverwaltern des kaiserzeitlichen Fayum? In: ZPE 213, S. 
213–220.

Sippel, Benjamin (im Druck): Aurelios Ammon from Panopolis. Between Hellenistic  
Literary Masks and Egyptian Priestly Cloth. In: Mattias Brand und Eline Scheerlinck 
(Hrsg.): Late Antique Religion in Practice. Papyri and the Dynamics of Religious 
Identification (vorläufiger Titel). Cambridge: Cambridge Univ. Press.

Smolders, Ruben (2015a): Apollonios alias Lurius, head of the grapheion of Tebtynis. In: 
Katelijn Vandorpe, Willy Clarysse und Herbert Verreth (Hrsg.): Graeco-Roman Ar-
chives from the Fayum. Leuven, Paris, Bristol (CT): Peeters (CollHell, 6), S. 66–68.

Smolders, Ruben (2015b): Kronion Son of Cheos. In: Katelijn Vandorpe, Willy Clarysse 
und Herbert Verreth (Hrsg.): Graeco-Roman Archives from the Fayum. Leuven, Pa-
ris, Bristol (CT): Peeters (CollHell, 6), S. 222–228.

Smolders, Ruben (2015c): (Lucius) Pompeius Niger. In: Katelijn Vandorpe, Willy Clarysse 
und Herbert Verreth (Hrsg.): Graeco-Roman Archives from the Fayum. Leuven, Pa-
ris, Bristol (CT): Peeters (CollHell, 6), S. 323–326.

Smolders, Ruben (2015d): Pakebkisʼ Descendants. In: Katelijn Vandorpe, Willy Clarysse 
und Herbert Verreth (Hrsg.): Graeco-Roman Archives from the Fayum. Leuven, Pa-
ris, Bristol (CT): Peeters (CollHell, 6), S. 261–264.

Smolders, Ruben (2015e): Patronʼs Descendants. In: Katelijn Vandorpe, Willy Clarysse 
und Herbert Verreth (Hrsg.): Graeco-Roman Archives from the Fayum. Leuven, Pa-
ris, Bristol (CT): Peeters (CollHell, 6), S. 271–279.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



326 Bibliografie

Speidel, Michael A. (2000): Sold und Wirtschaftslage der römischen Soldaten. In: Géza 
Alföldy, Brian Dobson und Werner Eck (Hrsg.): Kaiser, Heer und Gesellschaft in der 
römischen Kaiserzeit. Stuttgart: Franz Steiner (Heidelberger althistorische Beiträge 
und epigraphische Studien, 31), S. 65–94.

Speidel, Michael A. (2009): Rang und Sold im römischen Heer und die Bezahlung der 
vigiles. In: Michael A. Speidel (Hrsg.): Heer und Herrschaft im Römischen Reich der 
Hohen Kaiserzeit. Stuttgart: Franz Steiner (Mavors. Roman Army Researches, 16), S. 
381–394.

Stadler, Martin Andreas (2007): Zwischen Philologie und Archäologie: das Tägliche Ri-
tual des Tempels in Soknopaiou Nesos. In: Mario Capasso und Paola Davoli (Hrsg.): 
New Archaeological and Papyrological Researches on the Fayyum. Proceedings of the 
International Meeting of Egyptology and Papyrology, Lecce, 8th–10th 2005. Galatina: 
Congedo, S. 283–302.

Stadler, Martin Andreas (2012a): Demotica aus Dime. Ein Überblick über die in Dime 
während der Kampagnen 2001–2007 gefundenen demotischen Texte. In: Mario Ca-
passo und Paola Davoli (Hrsg.): Soknopaiou Nesos Project I (2003–2009). Pisa, Rom: 
Fabrizio Serra Editore (Studi di egittologia e di papirologia, 9), S. 249–268.

Stadler, Martin Andreas (2012b): Interpreting the Architecture of the Temenos. De-
motic Papyri and the Cult in Soknopaiou Nesos. In: Mario Capasso und Paola Davoli 
(Hrsg.): Soknopaiou Nesos Project I (2003–2009). Pisa, Rom: Fabrizio Serra Editore 
(Studi di egittologia e di papirologia, 9), S. 379–386.

Stadler, Martin Andreas (2015): Archaeology of Discourse. The Scribal Tradition in the 
Roman Fayyum and the House of Life at Dime. In: Mario Capasso und Paola Davoli 
(Hrsg.): Soknopaios, the Temple and Worship. Proceedings of the First Round Table 
of the Centro di Studi Papirologici of Università del Salento, Lecce – October 9th 2013. 
Lecce: Pensa MultiMedia, S. 188–232.

Stoll, Oliver (2015): Ehrenwerte Männer. Veteranen im römischen Nahen Osten der Kai-
serzeit. Eine Studie zur Wirtschafts-, Sozial- und Kulturgeschichte der nahöstlichen 
Provinzen anhand papyrologischer und epigraphischer Zeugnisse. Berlin: Frank & 
Timme Verlag für wissenschaftliche Literatur (Altertumswissenschaften / Archäo-
logie, 5).

Strassi, Silvia; Ghiretti, Giulia (2011): La documentazione papiracea dallʼ ‚area sacra‘ di 
Bakchias. Status quaestionis e proposte per unʼorganizzazione. In: Paola Buzi und 
Enrico Giorgi (Hrsg.): Bakchias 2009–2010. Rapporto preliminare della XVIII e della 
XIX Campagna di scavi. Imola: La Mandragora, S. 121–138.

Tallet, Gaëlle (2012a): Isis, the Crocodiles and the Mysteries of the Nile Floods. Inter-
preting a Scene from Roman Egypt Exhibited in the Egyptian Museum in Cairo (JE 
30001). In: Attilio Mastrocinque und Concetta Giuffrè Scibona (Hrsg.): Demeter, 
Isis, Vesta, and Cybele. Studies in Greek and Roman Religion in Honour of Giulia 
Sfameni Gasparro. Stuttgart: Franz Steiner (Potsdamer Altertumswissenschaftliche 
Beiträge, 36), S. 139–163.

Tallet, Gaëlle (2012b): Oracles. In: Christina Riggs (Hrsg.): The Oxford Handbook of 
Roman Egypt. Oxford, New York: Oxford Univ. Press, S. 398–418.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



327Aufsätze, Monografien, Sammelbände

Tedeschi, Gennaro (2011): Intrattenimenti e spettacoli nell’Egitto ellenistico-romano. 
Triest: Edizioni Università di Trieste. 

Tenger, Bernhard (1993): Die Verschuldung im römischen Ägypten (1.–2. Jh. n.Chr.). St. 
Katharinen: Scripta Mercaturae (Pharos: Studien zur griechisch-römischen Antike, 3).

Uxkull-Gyllenband, Woldemar (1934): Der Gnomon des Idios Logos. Zweiter Teil: Der 
Kommentar. Berlin: Weidmannsche Buchhandlung (Ägyptische Urkunden aus den 
Staatlichen Museen zu Berlin, Griechische Urkunden, V. Band, 2. Heft).

van Beek, Bart (2015): Kronion Son of Apion, head of the grapheion of Tebtynis. In: Kate-
lijn Vandorpe, Willy Clarysse und Herbert Verreth (Hrsg.): Graeco-Roman Archives 
from the Fayum. Leuven, Paris, Bristol (CT): Peeters (CollHell, 6), S. 215–221.

van Minnen, Peter (1987): Urban Craftsmen in Roman Egypt. In: MBAH 6, S. 31–88.
van Minnen, Peter (2000): Euergetism in Graeco-Roman Egypt. In: Leon Mooren 

(Hrsg.): Politics, Administration and Society in the Hellenistic and Roman World. 
Proceedings of the International Colloquium, Bertinoro 19–24 July 1997. Leuven: Pee-
ters (StudHell, 36), S. 437–469.

van Minnen, Peter (2008): Money and Credit in Roman Egypt. In: William V. Harris 
(Hrsg.): The Monetary Systems of the Greeks and Romans. Oxford, New York: Ox-
ford Univ. Press, S. 226–241.

van Minnen, Peter (2019): Economic Growth and the Exploitation of Land. In: Katelijn 
Vandorpe (Hrsg.): A Companion to Greco-Roman and Late Antique Egypt. Hobo-
ken (NJ): Wiley Blackwell (Blackwell Companions to the Ancient World), S. 251–268.

Vanderlip, Vera F. (1972): The Four Greek Hymns of Isidorus and the Cult of Isis. Toron-
to: A. M. Hackert (ASP, 12).

Vandorpe, Katelijn (1995): Breaking the Seal of Secrecy. Sealing-Practices in Greco-Ro-
man and Byzantine Egypt Based on Greek, Demotic and Latin Papyrological Evi-
dence. Leiden: Papyrologisch Instituut (Het Leids Papyrologisch Instituut, 18).

Vandorpe, Katelijn (2012): Identity. In: Christina Riggs (Hrsg.): The Oxford Handbook 
of Roman Egypt. Oxford, New York: Oxford Univ. Press, S. 260–276.

Vandorpe, Katelijn (2015): List of Seals on Papyri. Hrsg. v. Trismegistos. Leuven. Online 
verfügbar unter https://www.trismegistos.org/seals/ov_lists/sealslist_1.pdf.

Vandorpe, Katelijn (2019): Life Portraits. People at Work. In: Katelijn Vandorpe (Hrsg.): 
A Companion to Greco-Roman and Late Antique Egypt. Hoboken (NJ): Wiley 
Blackwell (Blackwell Companions to the Ancient World), S. 269–280.

Vandorpe, Katelijn; Clarysse, Willy (2019): Cults, Creeds, and Clergy in a Multicultural 
Context. In: Katelijn Vandorpe (Hrsg.): A Companion to Greco-Roman and Late An-
tique Egypt. Hoboken (NJ): Wiley Blackwell (Blackwell Companions to the Ancient 
World), S. 407–427.

Vandorpe, Katelijn; Verreth, Herbert (2015a): Temple of Narmouthis: House of Anou-
bis. In: Katelijn Vandorpe, Willy Clarysse und Herbert Verreth (Hrsg.): Graeco-Ro-
man Archives from the Fayum. Leuven, Paris, Bristol (CT): Peeters (CollHell, 6), S. 
394–395.

Vandorpe, Katelijn; Verreth, Herbert (2015b): Temple of Narmouthis: House of the Os-
traca. In: Katelijn Vandorpe, Willy Clarysse und Herbert Verreth (Hrsg.): Graeco-

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



328 Bibliografie

Roman Archives from the Fayum. Leuven, Paris, Bristol (CT): Peeters (CollHell, 6), 
S. 396–400.

Verreth, Herbert; Vandorpe, Katelijn (2015): Diogenis Daughter of Lysimachos. In: Kate-
lijn Vandorpe, Willy Clarysse und Herbert Verreth (Hrsg.): Graeco-Roman Archives 
from the Fayum. Leuven, Paris, Bristol (CT): Peeters (CollHell, 6), S. 126–127.

Vittmann, Günter (1998): Der demotische Papyrus Rylands 9. Wiesbaden: Harrassowitz 
(ÄAT, 38).

Vittmann, Günter (2002): Ein Entwurf zur Dekoration eines Heiligtums in Soknopaiu 
Nesos (pWien D 10100). In: Enchoria 28, 106-136 und Taf. 14-21.

Vogliano, Achille (1936): Primo rapporto degli scavi condotti dalla missione archeologica 
dʼEgitto della R. Università di Milano nella zona di Madînet Mâdî (campagna inverno 
e prima-vera 1935-XIII). Kairo: Institut Français d’Archèologie Orientale (Pubblicazio
ni della Regia Università di Milano).

Wassiliou, Alexandra-Kyriaki (1999): Siegel und Papyri. Das Siegelwesen in Ägypten von 
römischer bis in früharabische Zeit. Katalog zur Sonderausstellung des Papyrusmuse-
ums der Österreichischen Nationalbibliothek in Zusammenarbeit mit der Österreichi-
schen Akademie der Wissenschaften / Kommission für Byzantinistik, 20.9.–31.12.1999. 
Wien: Österreichische Verlagsgesellschaft C. & E. Dworak.

Wegner, Wolfgang (2011): Ein bislang unerkannter Beleg für eine Personalunion der Pro-
phetenstellen der Tempel von Tebtynis und Akoris. In: Studi di Egittologia e di Papiro­
logia: rivista internazionale 8, S. 113–118.

Wegner, Wolfgang (2014): Eine demotische Abrechnung und ein demotischer Brief aus 
Tebtynis (P.Hamburg D 45 und 46). In: Sandra Lippert und Martin Andreas Stad-
ler (Hrsg.): Gehilfe des Toth. Festschrift für Karl-Theodor Zauzich zu seinem 75. Ge-
burtstag. Wiesbaden: Harrassowitz, S. 155–183.

Wespi, Fabian (2016): Das Gesetz der Tempel. Ein Vorbericht zu den Priesternormen des 
demotischen Papyrus Florenz PSI inv. D 102. In: Martina Ullmann (Hrsg.): 10. Ägyp-
tologische Tempeltagung. Ägyptische Tempel zwischen Normierung und Individua-
lität. München, 29.–31. August 2014. Wiesbaden: Harrassowitz (Königtum, Staat und 
Gesellschaft früher Hochkulturen, 3), S. 179–194.

Whitehorne, John (1979): Tuscus and the Temples again (SB 9066). In: CdE 54, S. 143–148.
Whitehorne, John (1990): Soldiers and Veterans in the Local Economy of First Century 

Oxyrhynchus. In: Mario Capasso, Gabriella Messeri Savorelli und Rosario Pintaudi 
(Hrsg.): Miscellanea papyrologica. In occasione del bicentenario dellʼedizione della 
Charta Borgiana. Parte seconda. 2 Bände. Florenz: Edizioni Gonnelli (PapFlor, 19), S. 
543–557.

Whitehorne, John (2003): Strategus, Centurion, or Neither: BGU I 321 and 322 (=M. 
Chrest. 114 and 124) and Their Duplicates. In: BASP 40, S. 201–211.

Wilburn, Andrew T. (2012): Materia Magica. The Archaeology of Magic in Roman 
Egypt, Cyprus, and Spain. Ann Arbor: Univ. of Michigan Press (New Texts from 
Ancient Cultures).

Wilcken, Ulrich (1885): Arsinoitische Tempelrechnungen aus dem J. 215 n.Chr. In: Hermes 
20, S. 430–476.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



329Aufsätze, Monografien, Sammelbände

Willer, Laura (2015): ‚Beschreib es und trag es versteckt‘. Sogenannt magische Papyrusamu
lette aus dem römischen Ägypten in der Praxis – ihre Herstellung und Handhabung. 
Heidelberg: Unpubl. Diss.

Willer, Laura (2016): Die Handhabung magischer Schriftamulette im römischen Ägyp-
ten. In: Tomasz Derda, Adam Łajtar und Jakub Urbanik (Hrsg.): Proceedings of the 
27th International Congress of Papyrology. Warsaw, 29 July–3 August 2013. 3 Bände. 
Warschau (JJP-Suppl., 28), S. 735–744.

Willis, William H.; Maresch, Klaus (1997): The Archive of Ammon Scholasticus of Pa-
nopolis (P.Ammon). Volume I: The Legacy of Harpocration. Texts from the Collec-
tion of Duke University and the Universität zu Köln. Opladen: Westdeutscher Verlag 
(PapCol, 26/1).

Winkler, Andreas (2009): On the Astrological Papyri from the Tebtunis Temple Library. 
In: Ghislaine Widmer und Didier Devauchelle (Hrsg.): Actes du IXe Congrès Interna-
tional des Études Démotiques. Paris, 31 août–3 septembre 2005. Kairo: Institut Fran-
çais d’Archèologie Orientale (BiEtud, 147), S. 361–376.

Winkler, Andreas (2015): A Contribution to the Revenues of the Crocodile in the Imperi-
al Fayum. The Temple Tax on Property. In: BASP 52, S. 239–263.

Winkler, Andreas (2016): The Affairs of the Lesonis in Roman Tebtunis and Two More 
Receipts Related to the Temple. In: CdE 182, S. 264–284.

Winkler, Andreas; Zellmann-Rohrer, Michael (2016): A Bilingual Petition from the 
Priests of Roman Tebtunis. P.Mich. V 226 Once Again. In: ZPE 197, S. 195–203.

Wolff, Hans-Julius (1978): Das Recht der griechischen Papyri Ägyptens in der Zeit der 
Ptolemaeer und des Prinzipats. II: Organisation und Kontrolle des privaten Rechts-
verkehrs. München: C. H. Beck (Handbuch der Altertumswissenschaft, 10).

Yiftach-Firanko, Uri (2008): Who Killed the Double Document in Ptolemaic Egypt? In: 
APF 54 (2), S. 203–218.

Yiftach-Firanko, Uri; Vandorpe, Katelijn (2019): Immigration, Globalization, and the Im-
pact on Private Law. The Case of Legal Documents. In: Katelijn Vandorpe (Hrsg.): A 
Companion to Greco-Roman and Late Antique Egypt. Hoboken (NJ): Wiley Black-
well (Blackwell Companions to the Ancient World), S. 179–198.

Zauzich, Karl-Theodor (1977): Spätdemotische Papyrusurkunden IV. In: Enchoria 7, 
151–180, Taf. 19–25.

Zauzich, Karl-Theodor (1987): Eine Statueninschrift aus Soknopaiu Nesos. In: Enchoria 
15, S. 215–217.

Zauzich, Karl-Theodor (2000): Die demotischen Orakelfragen. Eine Zwischenbilanz. In: 
Paul J. Frandsen und Kim Ryholt (Hrsg.): A Miscellany of Demotic Texts and Studies. 
Kopenhagen: Museum Tusculanum Press (Carsten Niebuhr Institute Publications, 
22), S. 1–25.

Zauzich, Karl-Theodor (2014): Koinobitische Regeln in Narmuthis? In: Enchoria 34, S. 
137–142.

Zivie-Coche, Christiane; Dunand, Françoise (2013): Die Religionen des Alten Ägyp-
ten. Ursprünglich publiziert auf Französisch als Dieux et hommes en Égypte, 3000 av. 
J.-C.–395 apr. J.-C.: anthropologie religieuse (Paris 1991), übersetzt von Michael Lauble. 
Stuttgart: Kohlhammer (Religionen der Menschheit, 8).

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



Register

Quellenregister
Abkürzungen richten sich nach den zu Beginn dieser Arbeit genannten Referenzwerken.

Antike Autoren und literarische  
Quellen

Chascheschonqi
Lehren des Chascheschonqi, 17, x+23 ▷ 153

Clemens von Alexandria
Clem. Al., protr. 2, 27–30 ▷ 123

Diodoros Siculus
Diod. 1, 51f. ▷ 127
Diod. 1, 89 ▷ 127

Hardjedef
Lehren des Hardjedef ▷ 153

Herodot
Hdt., 2, 38–42 ▷ 104
Hdt. 2, 148f. ▷ 127

Manetho
Aegyptiaca (FGrHist. IIIC No. 609 

F1–F12) ▷ 74

Plinius Secundus
Plin., nat. 5, 9; 50 ▷ 128
Plin., nat. 5, 11, 61 ▷ 128
Plin., nat. 36, 16, 75f. ▷ 128

Plutarch
Plut., de defec ▷ 123
Plut. Is. ▷ 104

Pomponius Mela
Mel. 9 ▷ 127

Strabon
Strab., geogr. 17, 1, 35, p. 809C, 14–38, p. 812C, 

9 ▷ 127
Strab., geogr. 17, 1, 38, p. 811C, 30–p. 812C, 

9 ▷ 128

Inschriften

CGC IV
1191 ( = TM 47197) ▷ 46, 138

I.Colosse Memnon 
102 ▷ 131

I.Deir el-Bahari 
163 ▷ 110
164 ▷ 110
168 ▷ 110
169 ▷ 110
172 ▷ 110

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



332 Register

I.Fayoum I 
73 ▷ 135–6
74 ▷ 146
75 ▷ 221
77 ▷ 139
78 ▷ 139
79 ▷ 139
80 ▷ 46, 139
81 ▷ 139
82 ▷ 139

I.Fayoum II 
121 ▷ 136
123 ▷ 146
124 ▷ 137
126 ▷ 142, 143, 145
127 ▷ 142, 145
128 ▷ 142, 144
130 ▷ 136

I.Fayoum III 
164 ▷ 130, 135
167 ▷ 57, 136
168 ▷ 56–7
169 ▷ 136–7
170 ▷ 132, 136, 138
171 ▷ 132, 141
172 ▷ 132, 141
173 ▷ 132
175 ▷ 130
176 ▷ 124, 130
177 ▷ 130
178 ▷ 130
179 ▷ 130
180 ▷ 125, 130, 132
181 ▷ 130
185 ▷ 130–1
186 ▷ 130, 131, 132
187 ▷ 130
188 ▷ 130

I.Egypte métriques 
165 ▷ 129

 
175 ▷ 41, 93–4, 95

SEG 
XXXVIII 1692 ▷ 135
LIV 1758 (3) ▷ 135

Papyri und Ostraka

BGU I 
16 ▷ 211–2, 215
18 ▷ 280
36 ▷ 233, 291
38 ▷ 126
44 ▷ 292
87 ▷ 184, 185
97 ▷ 159
115 ▷ 78
139 ▷ 159
149 ▷ 97, 110
159 ▷ 233
174+189 ▷ 199, 283, 290
190 ▷ 291
194 ▷ 224
229 ▷ 115
230 ▷ 115
250 ▷ 57, 104, 105
290 ▷ 294
321 ▷ 171, 233, 234
322 ▷ 171, 233
353 ▷ 185
354 ▷ 185

BGU II 
362 ▷ 134, 170, 193
372 ▷ 83
383 ▷ 104–5
415 ▷ 292
436 ▷ 233, 291
463 ▷ 104, 105
522 ▷ 234
577 ▷ 159
581 ▷ 280

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



333Quellenregister

584 ▷ 283
647 ▷ 280
659 ▷ 72

BGU III
713 ▷ 199, 290
718 ▷ 60, 104, 105
802 ▷ 112
806 ▷ 282
869 ▷ 184
888 ▷ 280
912 ▷ 182
916 ▷ 229
982 ▷ 283

BGU IV 
1023 ▷ 62
1036 ▷ 234
1197 ▷ 219
1198 ▷ 219
1199 ▷ 217

BGU V
1210 ▷ 12, 26, 58, 68, 190, 242

BGU VII
1598 ▷ 280
1662 ▷ 279

BGU XI
2043 ▷ 156, 199, 294

BGU XIII
2214 ▷ 281
2215 ▷ 19, 20, 24, 55, 58, 66, 68
2216 ▷ 81
2239 ▷ 234
2242 ▷ 234
2246 ▷ 279
2330 ▷ 291
2331 ▷ 291
2335 ▷ 105
2336 ▷ 284

BGU XV
2475 ▷ 280
2480 ▷ 283

BGU XX 
2862 ▷ 20
2876 ▷ 172

CPGr II
App. 1 ▷ 106

CPR I 
14 ▷ 295
15 ▷ 293
16 ▷ 199, 295

CPR VI 
3 ▷ 85, 294
5 ▷ 26

CPR VII 
1 ▷ 217, 219

CPR XV 
1 ▷ 53, 179, 206, 241, 242
2 ▷ 167, 240. 241
3 ▷ 167, 240
4 ▷ 167, 240
5 ▷ 238, 240
7 ▷ 179, 238
8 ▷ 241, 290
9 ▷ 241, 290
10a ▷ 242, 290
11 ▷ 231, 290
15 ▷ 206

CPR XXIII 
1 ▷ 53

CPR XXIX 
2 ▷ 164, 229
3 ▷ 229
8 ▷ 229

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



334 Register

9 ▷ 229

M.Chr. 
68 ▷ 240

O.Berl. 
81–94 ▷ 70

O.Mich. 
I 67 ▷ 70

OMM 
146 ▷ 277
149 ▷ 277
199 ▷ 277
234 ▷ 114, 277
272 ▷ 244
292 ▷ 277
297 ▷ 114, 277
503 ▷ 114, 277
782 ▷ 278
868 ▷ 278
943 ▷ 278
960 ▷ 278
972 ▷ 278
1108 ▷ 278
1209 ▷ 278
1248 ▷ 278
1259 ▷ 278
1335 ▷ 278

O.Narm. I 
60 ▷ 278
62 ▷ 278
78 ▷ 245
91 ▷ 58, 67, 243
11.11.2000 ▷ 113, 279

O.Narm. II 
3 ▷ 111
5 ▷ 278
6 ▷ 114, 278
7 ▷ 114, 278

9 ▷ 278
10 ▷ 278
11 ▷ 113, 278
29 ▷ 244
46 ▷ 278
47 ▷ 279
48 ▷ 279

O.Narm.Dem. III 
136 ▷ 245
144 ▷ 27
158 ▷ 212
185 ▷ 245

O.Narm.Dem. IV 
214 ▷ 244
237–9 ▷ 205, 244

P.Aberd. 
55 ▷ 283

P.Alex.Giss. 
3 ▷ 98

P.Amh. II 
35 ▷ 219
77 ▷ 180, 234
110 ▷ 199, 291
112 ▷ 156, 292
113 ▷ 199, 293

P.Ammon II 
32–46 ▷ 206
47 ▷ 237
50 ▷ 177

P.Amst. I 
35 ▷ 219

P.Bacch. 
1 ▷ 13, 50, 55
2 ▷ 13, 66, 280
5 ▷ 66

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



335Quellenregister

19 ▷ 222
21 ▷ 222
24 ▷ 65
25 ▷ 215

P.Bas. I 
7 ▷ 292

P.Berol. 
inv.P. 6850 ▷ 171, 233
P. 8092 ▷ 234
P. 15667 ▷ 193
P. 23547v+8279v ( = TM 55823) ▷ 112

P.Bingen 
61 ▷ 283

P.BM 
EA 10647 ▷ 55

P.Bour. 
42 ▷ 30

P.Cair.Goodspeed 
30 ▷ 280

P.Carlsberg 
67 ▷ 207
81 ▷ 112
159v ▷ 54
165 ▷ 54
463 + PSI inv. I 73 ▷ 11

P.Col. II 
1 ▷ 280

P.Col. VIII 
213 ▷ 78

P.Corn. 
6 ▷ 280

P.CtYBR 
inv. 905 QUA ▷ 19, 218–9

P.Dime I 
3 ▷ 32
24 ▷ 32
25 ▷ 32
26 ▷ 32
32 ▷ 32
35 ▷ 32
38 ▷ 32
39 ▷ 32
40 ▷ 32
43 ▷ 32
52 ▷ 32
54 ▷ 32
56 ▷ 32
57 ▷ 46
59 ▷ 53
65 ▷ 32
70 ▷ 32
75 ▷ 32
85 ▷ 32
98 ▷ 32
173 ▷ 32
189 ▷ 32
190 ▷ 32
193 ▷ 81
194 ▷ 32, 81
195 ▷ 81
196 ▷ 81
197 ▷ 81
214 ▷ 32
229 ▷ 81

P.Dime II 
1 ▷ 239
3 ▷ 59
6 ▷ 60
7 ▷ 60
15 ▷ 60
34 ▷ 59

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



336 Register

49 ▷ 60
59 ▷ 193
65 ▷ 193
66 ▷ 193
67 ▷ 193

P.Dime III 
2 ▷ 39, 165, 239, 281
3 ▷ 164, 281
4 ▷ 164, 281
5 ▷ 39, 167, 179, 240, 241, 281
7 ▷ 39, 199, 290
9 ▷ 39
10 ▷ 39, 290
11 ▷ 290
13 ▷ 39
14 ▷ 39
16 ▷ 39
18 ▷ 39, 164, 281
19 ▷ 39, 179, 290
20 ▷ 164, 281
21 ▷ 164, 281, 290
22 ▷ 39
23 ▷ 39, 164, 281, 291
24 ▷ 39, 164, 281
25 ▷ 164, 281
26 ▷ 39, 59
27 ▷ 39, 164, 191, 291
28 ▷ 39
29 ▷ 164, 281
31 ▷ 165, 291
32 ▷ 39, 164, 165
33 ▷ 282
34 ▷ 282
35 ▷ 164, 281
36 ▷ 39, 164, 281
37 ▷ 39, 179
38 ▷ 164, 281
39 ▷ 164, 281
40 ▷ 39
41 ▷ 39

P.Fam.Tebt. 
9 ▷ 198, 287

P.Fay. 
24 ▷ 280
28 ▷ 166, 282
36 ▷ 282
90 ▷ 72
91 ▷ 280
92 ▷ 283
117 ▷ 99
118 ▷ 99
137 ▷ 117
138 ▷ 117, 146

P.Fouad 
10 ▷ 242
22 ▷ 280
49 ▷ 287

P.Freib. II 
10 ▷ 78

P.Gen. I² 
3 ▷ 234
5 ▷ 159
8 ▷ 30, 292
23 ▷ 283
32 ▷ 57, 104, 105
36 ▷ 55
42 ▷ 280

P.Giss.Univ. VI 
48 ▷ 77
49v ▷ 70

P.Grenf. II 
41 ▷ 165, 281
46 ▷ 283
64 ▷ 104

P.Hamb. I 
4 ▷ 279

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



337Quellenregister

6 ▷ 280

P.Hamburg D 
46 ▷ 116

P.Heid. IV 
335 ▷ 85

P.Horak 
80 ▷ 294

P.IFAO I 
23 ▷ 48

P.Köln IV 
201 ▷ 85, 119

P.Kron. 
1 ▷ 80
2 ▷ 234
6 ▷ 234
8 ▷ 173, 287
9 ▷ 287
10 ▷ 158, 287
11 ▷ 173, 287
12 ▷ 287
13 ▷ 288
14 ▷ 288
15 ▷ 288
16 ▷ 173, 175
17 ▷ 288
18 ▷ 288
19 ▷ 158, 288
19a ▷ 288
20 ▷ 289
21 ▷ 287
22 ▷ 289
23 ▷ 289
35 ▷ 173
39 ▷ 173
46 ▷ 289

P.Lips. II 
128 ▷ 281, 285
129 ▷ 280
130 ▷ 286

P.Lond. II 
277 (S. 217) ▷ 290
282 (S. 194) ▷ 283
289 (S. 184) ▷ 280
303 (S. 195) ▷ 284
304 (S. 71) ▷ 184
308 (S. 218) ▷ 199, 293
311 (S. 219) ▷ 293
313 (S. 197) ▷ 284
331 (S. 154f.) ▷ 98
333 (S. 199) ▷ 184, 185
336 (S. 221) ▷ 199, 295
350 (S. 192) ▷ 72
354 (S. 163) ▷ 206
355 (S. 178) ▷ 240
359 (S. 150) ▷ 209
360 (S. 216) ▷ 294
363 (S. 170) ▷ 185, 234
466 (S. 196) ▷ 284
472 (S. 82) ▷ 46, 104, 106

P.Lond. III 
1170r (S. 92) ▷ 44
1170v (S. 193) ▷ 178
1219 (S. 123) ▷ 213

P.Louvre I 
1 ▷ 234
3 ▷ 171, 233, 234
4 ▷ 43, 97–8, 100, 101, 105
12 ▷ 200
13 ▷ 183, 283
14 ▷ 283
15 ▷ 283
16 ▷ 290
17 ▷ 293
18 ▷ 199, 200, 292
19 ▷ 199, 295

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



338 Register

26 ▷ 180
39 ▷ 104, 106
40 ▷ 180
48 ▷ 154, 169, 170, 171, 172
49 ▷ 72, 154, 169, 171, 178
50 ▷ 154, 169, 170, 171
51 ▷ 154, 169, 170, 171
52 ▷ 154, 169
53 ▷ 154, 169, 171
54 ▷ 154, 169, 170, 171
55 ▷ 154, 169
56 ▷ 154, 169, 171
57 ▷ 154, 169, 171
58 ▷ 154, 169, 171
59 ▷ 154, 169
60 ▷ 154, 169
61 ▷ 154, 169
62 ▷ 154, 169, 171
63 ▷ 154, 169
64 ▷ 154, 169
65 ▷ 154, 169, 171

P.Lund. III 
9 ▷ 228

P.Lund. IV 
1 ▷ 223
7 ▷ 50, 64–5
9 ▷ 55

P.Mert. II 
63 ▷ 102

P.Mich. II 
123r ▷ 283
123v ▷ 163, 165, 192, 281, 282
124 ▷ 279
128 ▷ 163, 282

P.Mich. III 
175 ▷ 234
178 ▷ 180

P.Mich. IV 
223 ▷ 30
224 ▷ 30, 31
225 ▷ 30, 31
359c ▷ 31

P.Mich. V 
226 ▷ 61, 76, 80 163, 230–2, 233
237 ▷ 47
238 ▷ 47, 286, 287
239 ▷ 47, 287
240 ▷ 47, 61
241 ▷ 47
249 ▷ 163
250 ▷ 163
253 ▷ 163
308 ▷ 73, 163, 164, 282
322a ▷ 80, 180
329 ▷ 286
330 ▷ 286
347 ▷ 163

P.Mich. VI 
423 ▷ 160
424 ▷ 160

P.Mich. VIII 
465 ▷ 188

P.Mich. IX 
533 ▷ 280
543 ▷ 185

P.Mich. XI 
618 ▷ 223

P.Mich. XV 
698 ▷ 78

P.Mich. inv.
4436g+4344 ▷ 178

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



339Quellenregister

P.Mil. I 
6 ▷ 179

P.Mil.Vogl. I 
25 ▷ 172
28 ▷ 101

P.Mil.Vogl. II 
52 ▷ 47
76 ▷ 174–5
77 ▷ 175–6
78 ▷ 197, 288
79 ▷ 197, 288

P.Mil.Vogl. III 
127 ▷ 119
146 ▷ 289
188 ▷ 173

P.Mil.Vogl. IV 
212 ▷ 157, 169
213 ▷ 47
250 ▷ 172

P.Münch. III 
97 ▷ 294

P.Narm. I 
23 ▷ 279
27–128 ▷ 38
134–139 ▷ 38

P.Oslo II 
36 ▷ 280

P.Oxf.Griffith 
1–12 ▷ 116

P.Oxy. IX 
1213 ▷ 119

P.Oxy. XII 
1454 ▷ 100

P.Oxy. XLII 
3014 ▷ 12

P.Oxy. XLIII 
3133 ▷ 213, 214–5

P.Oxy. XLV 
3263 ▷ 213

P.Oxy. XLIX 
3473 ▷ 103

P.Oxy. LXI 
4116 ▷ 110

P.Phil. 
18 ▷ 47

P.Pintaudi 
24 ▷ 279

P.Prag. I 
21 ▷ 185
31 ▷ 293
32 ▷ 294

P.Princ. I 
2 ▷ 169

P.Princ. II 
23 ▷ 234
40 ▷ 180

P.Rainer.Cent. 
65 ▷ 213, 214–5
66 ▷ 213
67 ▷ 213

P.Ryl. II 
88 ▷ 166, 279
110 ▷ 26
147 ▷ 280
160c ▷ 290

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



340 Register

174a ▷ 199, 292

P.Ryl.Dem. 
9 ▷ 235

P.Sakaon 
4 ▷ 177
5 ▷ 177
7 ▷ 26
35 ▷ 25
38 ▷ 26
48 ▷ 26
49 ▷ 196
52 ▷ 26

P.Sarap. 
101 ▷ 126–7

P.Select. 
12 ▷ 280

PSI VIII 
909 ▷ 73, 163
927 ▷ 67, 225–6

PSI IX 
1028 ▷ 285
1051 ▷ 290

PSI X 
1105 ▷ 279
1143 ▷ 61
1147 ▷ 71
1149 ▷ 242
1151 ▷ 100
1152 ▷ 76, 100

PSI XIII 
1319 ▷ 59
1320 ▷ 59
1324 ▷ 199, 295

PSI XV 
1529 ▷ 234

PSI Congr. XVII 
14 ▷ 119

PSI Congr. XX 
6 ▷ 283

PSI inv.
I 71 ▷ 74
I 73 + P.Carlsberg 463 ▷ 11
D 102 ▷ 12, 190, 210

P.Strasb. IV 
221 ▷ 85, 207
251 ▷ 283

P.Strasb. V 
341 ▷ 98
344 ▷ 291
383 ▷ 293

P.Strasb. VI 
504 ▷ 283

P.Strasb. IX 
533 ▷ 280

P.Tebt. I 
33 ▷ 128

P.Tebt. II 
291 ▷ 79
292 ▷ 62
293 ▷ 62
294 ▷ 76, 79, 197, 198, 227
295 ▷ 76, 79, 198
296 ▷ 228
297 ▷ 228
298 ▷ 13, 76, 100, 103
302 ▷ 47, 218, 220
303 ▷ 62, 233

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



341Quellenregister

304 ▷ 234
310 ▷ 62
311 ▷ 76
312 ▷ 288
313 ▷ 24, 55, 69–70
357 ▷ 78
383 ▷ 280
386 ▷ 281
387 ▷ 287
390 ▷ 13, 289
396 ▷ 289
397 ▷ 78
407 ▷ 62
599 ▷ 76
600 ▷ 70

P.Tebt.Tait. 
47 ▷ 62
48 ▷ 62, 76
50 ▷ 112

P.Tebt.Wall 
1 ▷ 288
4 ▷ 288
5 ▷ 287

P.Thomas 
4 ▷ 76, 286

P.Vindob. D 
3 ▷ 281
6b ▷ 13
6005 ▷ 112
6823 ▷ 193
6846 ▷ 281
10100 ▷ 89, 91

P.Vindob.Bosw. 
1 ▷ 13, 198, 228

P.Vindob.Sal. 
3 ▷ 239

P.Vindob.Tand. 
12 ▷ 73
21 ▷ 13
24 ▷ 199, 291
25a ▷ 60

P.Wash.Univ. II 
71 ▷ 12

P.Zauzich 
12 ▷ 45, 46
18–38 ▷ 229
39 ▷ 281
44–48 ▷ 116
56 ▷ 73, 76
57 ▷ 39, 76
58 ▷ 39, 76
59 ▷ 39, 76, 163
60 ▷ 39, 76
61 ▷ 76
62 ▷ 39, 76

SB I 
5124 ▷ 62, 63
5231 ▷ 167, 240, 241
5232 ▷ 240, 281
5233 ▷ 238, 240
5235 ▷ 179, 237–8, 240
5238 ▷ 179, 238, 240
5240 ▷ 240
5244 ▷ 290
5247 ▷ 59
5252 ▷ 229
5275 ▷ 167, 240

SB III 
6296 ▷ 280
7199 ▷ 178

SB IV 
7341 ▷ 280
7376 ▷ 234
7463 ▷ 279

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



342 Register

SB VI 
8979 ▷ 234
9066 ▷ 209
9199 ▷ 97
9293 ▷ 44, 72
9406 ▷ 170
9458 ▷ 234
9540 ▷ 62
9627 ▷ 78

SB X 
10294 ▷ 294
10539 ▷ 198, 287
10549 ▷ 71
10564 ▷ 243
10569 ▷ 85, 122
10570 ▷ 85, 122

SB XII 
10912 ▷ 72
11005 ▷ 288
11006a ▷ 61, 289
11041 ▷ 286
11227 ▷ 85
11159 ▷ 48, 49

SB XIV 
11393 ▷ 172
11488 ▷ 197, 288
11907 ▷ 72
11934 ▷ 288
12144 ▷ 121–2

SB XVI 
12263 ▷ 286
12469 ▷ 281
12611 ▷ 292
12612 ▷ 284
12785 ▷ 171
12816 ▷ 225–6
12833 ▷ 224
12954 ▷ 292

12957 ▷ 60
13017 ▷ 281
13073 ▷ 283

SB XVIII 
13117 ▷ 60
13118 ▷ 62, 66–7, 76, 79
13166 ▷ 112
13175 ▷ 37
13244 ▷ 48
13866 ▷ 283
14046 ▷ 85
14047 ▷ 85
14049 ▷ 119
14050 ▷ 85

SB XX 
14098 ▷ 234
14099 ▷ 234
14662 ▷ 66
14684 ▷ 112
15024 ▷ 47

SB XXII 
15527 ▷ 85, 122
15235 ▷ 112

SB XXIV 
15993 ▷ 117
16203 ▷ 292
16257 ▷ 234
16259 ▷ 119

SB XXVI 
16731 ▷ 85
16732 ▷ 119
16733 ▷ 115–6
16739 ▷ 159
16816 ▷ 224

SB XXVIII 
17058 ▷ 104, 106
17059 ▷ 104, 106

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



343Sachregister

SCA 1*
1206 ▷ 46
6409.3 ▷ 46
6915.1 ▷ 45
7335.1 ▷ 48

SPP II 
S. 28–31 ▷ 72

SPP XXII 
16 ▷ 284
20 ▷ 282
22 ▷ 284
27 ▷ 284
36 ▷ 85, 293
40 ▷ 156
41 ▷ 82, 157, 295
43 ▷ 294
45 ▷ 156, 294

* 		 Die noch unpublizierten Papyri wurden jüngst bei archäologischen Ausgrabungen in den Ruinen 
von Tebtynis unter der Leitung eines Gemeinschaftsprojekts des Institut français d’archéologie 
orientale (IFAO) und der Universität Mailand entdeckt, sie werden in Ryholt 2018 beschrieben.

** 	 Die noch unpublizierten Papyri wurden bei archäologischen Ausgrabungen in den Ruinen von 
Soknopaiu Nesos unter der Leitung des Centro di Studi Papirologici der Universität von Lecce ent-
deckt und werden in Capasso 2012 und Stadler 2012b beschrieben.

 
47 ▷ 98
52 ▷ 84
55r ▷ 166, 234, 281
69 ▷ 295
78 ▷ 295
90 ▷ 185
138 ▷ 104, 106
169 ▷ 72
170 ▷ 284
173 ▷ 179
183 ▷ 57, 97–8, 101
184 ▷ 29, 166, 236, 237, 281

ST 2** 
08/533/2389 ▷ 116
05/256/1369 ▷ 116, 118

W.Chr. 
89 ▷ 57, 104, 105
227 ▷ 159

Sachregister

Abgrenzung 27f., 40, 87, 125, 251
Abmachung (demot.) 23, 107, 150, 161
Abrechnung (s. auch Aufstellung) 13, 23, 70, 

81, 96f., 100, 101, 103, 105, 134, 161, 163, 
167, 169f., 171, 172, 173, 177, 178, 193, 233, 
245

Abschrift 11, 12, 24, 65, 68, 74, 79, 89, 121, 
130, 154, 161, 190, 212, 234, 241f.

Abstammung (priesterlich) 12, 27f., 155, 157, 
203, 228, 249

Adoption 27, 54, 139
Agathe Tyche 94, 146,188
Agathos Daimon 146
Agrargesellschaft 98, 181, 192
Akteursperspektive 6f., 206, 240, 245, 251
Alexandria 5, 9, 107, 140, 165, 183, 189, 202, 

211, 213, 222, 234, 239, 245, 254
Alexandriner 10, 23, 102, 177, 184, 194, 199
Alexandru Nesos 181, 182
Allerheiligstes 9, 13, 97, 143, 147

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



344 Register

Alltag 1, 3, 11, 23, 24, 80, 84, 99, 119, 120, 
124, 126, 130, 147, 163, 167, 181, 190, 191, 
248, 251, 256

Altar 108f., 130, 135, 150
Ammon (Gott) 41, 85, 127, 137, 207
Amnestie 66, 83
Amon (Gott) 41
Amt (priesterlich)
	 ▷ Amtseid 12, 190
	 ▷ Amtseinkünfte/Pfründe 8f., 14, 153f., 

171, 227, 229, 234, 236, 241, 244, 251
	 ▷ Amtsgebühr (s. auch Bestallungsge-

bühr, εἰσκριτικόν) 229
	 ▷ Amtskasse d. Idios Logos 13f., 212, 239
	 ▷ Amtstitel (s. auch Herr der Reinheit, 

Lesone, Prophet, Schreiber der wꜥb.w, Sto-
list, Stundenpriester) 9, 14–6, 39,62, 74, 
82, 155, 156f., 173, 179, 181f., 185, 194, 227, 
240f.

	 ▷ Amtstracht 252
	 ▷ Kauf (s. auch Versteigerung) 12, 227–30
	 ▷ Vererbung 13, 28, 82, 86, 198, 227–30, 

236
	 ▷ Vergabeverfahren 228f., 247
	 ▷ Zugangsvoraussetzung 12
Amulett 11, 35, 110
Amuntempel (el-Hibe) 235
ἀναχώρησις (s. auch Landflucht) 65
Anbetungsinschrift (s. auch Proskynema) 8, 

125, 130, 132
Antoninische Pest (s. auch Seuche) 21, 57, 

66–68, 223, 257
Anubis 40, 141
Anzeige (s. auch Bittschrift, Petition) 206, 

211f., 214, 215, 233, 238, 240, 245, 247
Aphrodite 94, 172
Aphroditeopolis 70
Apollon 141
Apollonios-Lurios (Archiv) 166
Arbeitstier (s. auch Esel, Kamel) 105, 171, 

181–3, 202, 251
Archäologie 17, 19, 21, 22f., 24f., 50, 92, 95, 

107–9, 121, 124, 128, 137, 141, 206, 255

Archiereus 12f., 208, 210, 213, 214, 215, 222, 
245, 254

Architektur s. Tempel-Architektur
Archivwesen 162
Arsinoites 5, 17, 34, 73, 81, 102, 212, 213, 214, 

221, 222, 253
Arsinoë (Gauhauptstadt) 17, 43, 44, 49, 55, 

72, 77, 78, 91, 97, 102, 128, 134, 168, 170, 
184, 193, 200, 251

Arsinoë II. 17, 25
Artemis 94
Astarte 94
Astrologie 8, 111f.
Astronomie 110–3
Atef-Krone 143
Aufstellung (s. auch Abrechnung) 97, 170, 

173, 178
Aufstieg (sozial) 40, 202f., 252, 253
Auktion s. Versteigerung
Aurelios Ammon (Archiv) 3, 40, 206, 237, 

252, 253
Aurelios Pakysis (Archiv) 154, 169–72, 176f., 

178, 202, 233
Bäcker 100, 190
Bakchias 5f., 13, 18f., 20, 38f., 42, 50, 51, 55, 

64f., 66, 68, 85, 91, 117, 196, 215f., 218, 219, 
222–5, 247, 254, 256

Bastet 41, 65
Bauarbeiten 135, 137, 191, 238
Bedeutungsverlust 123, 254
Begräbnis (s. auch Bestattung) 55, 69f., 244
Beiname 35, 84f., 205
Berichtswesen 209, 215f., 246
Beschneidung 12f., 62, 79, 155, 185, 213, 254
Besiedlung d. Fayum 17, 18, 20, 21, 41
Bestallungsgebühr (s. auch Amt-Amtsgebühr, 

εἰσκριτικόν) 13, 227f., 236
Bestattung (s. auch Begräbnis) 11, 95, 103, 

107, 108, 109, 110
Betrug 208, 209f., 243f., 245
Bier 109
Bildernischenhaus 147f.
Bildsprache 142, 250

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



345Sachregister

Bildung 1, 92, 110, 252
Bittschrift (s. auch Anzeige, Petition) 206–8, 

217, 219, 237, 241, 256
Bodenqualität 23, 216
Bodenreform 3f., 161, 178, 203
Bostra 187f.
βρέφος 160
Brief 16, 70, 99, 101–3, 116, 125, 126f., 128, 

155, 168, 172, 174–7, 187f., 197, 202, 207, 
221, 234

Brot 100
Brunnen 17, 123, 124
Buch vom Fayum 17
Buch vom Tempel 11f., 13, 185, 190, 
Buchhaltung 14, 160f., 168–71, 202
Bürgerrecht (röm.) 9f., 37, 83, 102, 106, 186, 

187, 189, 202
Byssos 70, 244, 245
C. Julius Apollinarius 187f.
C. Papirios Maximos 106, 151
cantina dei papiri 173–5
Centurio 233, 238–40
Chiffrierung s. Verschlüsselung
Chnum 135
Chora/χώρα 10, 203, 216
Constitutio Antoniniana 10
Dammfron 71, 78, 180, 216, 218, 222, 223, 

247, 254
Darlehen (s. auch Kredit) 8, 13, 82f., 85, 156f., 

167, 179, 191–201, 241f.
Datenbank 29f., 85, 104, 168
	 ▷ Fayum Project 17
	 ▷ Papyrological Navigator 5, 70, 126, 168, 

183
	 ▷ Trismegistos 29–33, 42, 43, 44, 48, 50, 

53, 54, 56, 58, 59, 72, 77, 85
Decianische Libelli 109
Deipneterion s. Vereinshaus
Deir el-Bahari 40, 43, 109, 110, 142
Demeter 94
Dialekt 17, 37, 42
διδόναι κατʼ εὐσέβειαν 101, 103, 136, 150
Diebstahl 235, 240, 244, 247

Dienstherr 99, 174, 202
Dienstleistung 110, 190
	 ▷ kultbezogen 7, 100, 111, 123, 250, 255
Dionysias 30, 91, 99, 159, 181, 183
Dioskuren 146f., 151
Dipinto (s. auch Graffito, Inschrift) 56f., 110, 

125, 126, 142–6, 147, 250
Disziplin 210–6, 222, 246, 254
Divination (s. auch Magie) 11, 107, 110, 121f., 

150f., 207
Dodona 117, 119f.
Doppelkrone 128
Doppelname 40, 79–81, 83, 87, 114f., 166, 

231, 250
Dorfbehörde 211, 213, 215f., 218, 222, 223, 

224, 246, 254
Dorfschreiber (s. auch κωμογραμματεύς) 66, 

159, 208, 213–5, 217, 220, 224, 236
Dorfverwaltung 106, 159, 227
Dromedar 138, 183
Edfu 97
Edikt 66, 83, 109, 120, 121f., 124, 217, 221f.
Ehepartner (Mann u. Frau) 16, 28, 53, 55, 58, 

62, 79, 80, 86, 98, 191, 229, 230
	 ▷ Geschwisterehe (s. auch Inzest) 25, 158
Eid 100, 208, 212, 236
Einheimischer (s. auch Lokalbevölkerung) 3, 

8, 9f., 57, 84, 105f. 114f., 120, 124, 130, 132, 
133, 136, 138, 140, 141, 150f., 155, 181, 184, 
188, 195, 199, 203, 208, 210, 213, 223, 230, 
232, 233–5, 247, 248, 251, 253f., 256

εἰσκριτικόν (s. auch Amt-Amtsgebühr, Bestal-
lungsgebühr) 13, 227, 228

Elephantine 36, 186, 235
Elite 2, 10, 79, 249
	 ▷ Elitenbegriff 10
Endogamie 7, 27f., 40, 52, 249
Epagathos (Archiv) 99, 168
ἐπιστατικὸν ἱερέων 64f.
Epistratege 65, 208, 209, 222, 224f.
	 ▷ Julius Maximianus 224
	 ▷ Vedius Faustius 224

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



346 Register

Erbschaft (s. auch Amt-Vererbung) 13–5, 27f., 
53, 102, 184, 218, 230, 236

Erinnerungskultur 36, 126f., 133
Ermittlungen 209f., 212, 236, 246f.
Ermuthis-Isis (s. auch Renenutet) 93, 141
Ernte (auch Missernte) 23, 65, 98, 169, 178, 

179, 181, 192, 216
Esel 40, 43, 98, 109, 178
	 ▷ Eselzucht 86, 181–3, 202
Ethnie 9, 28
Euergetismus (s. auch Stifter) 133
Euhemeria 99, 170
εὐσχήμονες 225–7
Fährkahnsteuer 179f.
Familie 3, 6, 7, 8, 9, 10, 15, 21, 22, 23, 27, 35, 

36, 40f., 52–9, 66, 71f., 72f., 77f., 79f., 81–
4, 85–7, 101, 105f., 112, 195, 106, 112, 116, 
130f., 138–40, 155–9, 161, 166, 169, 173–7, 
177f., 179f., 181, 184, 185, 186, 187f., 189–
91, 192f., 194–6, 196–8, 199, 200f., 202f., 
227–9, 243f., 246, 249–57

	 ▷ Familienarchiv 16, 24, 26, 29, 78, 79, 83, 
102, 127, 155, 156, 157, 158, 166, 169, 173f., 
188, 196f., 229

	 ▷ Familienfehde 235, 239f.
	 ▷ Familienpolitik 219
	 ▷ kaiserliche 96, 122
Fasten 15
Festkalender 96–8, 105
Festtag 11, 97, 99, 100f., 142, 150
figurative Papyri 110f. 
Filialheiligtum 13, 22, 55, 85, 91, 97f., 134, 

198, 228, 229, 235, 236, 248, 251, 257
Fresko 26, 92, 124, 128, 142–6, 147–9, 150, 

151
Fromme Gabe (s. auch διδόναι κατʼ 

εὐσέβειαν) 102
Frömmigkeit 101, 103, 133, 134, 136, 150, 219, 

248
Frontalperspektive 141
Fürbitte 125–8, 132, 133, 255
Gauarchiv 209

Gaubehörde 11, 99, 209, 211f., 213, 222, 224, 
228, 236, 244, 245f., 247, 248

Gaugott s. Sobek-v. Schedet
Gauverwaltung 208, 209f., 215f., 223, 228, 

230, 232, 239, 246
Geb 47, 73f., 76, 87
	 ▷ Geb-Namen 28, 47, 76
Gebet 121, 125f., 128, 129, 131, 132, 138
Geburtsfest 92, 97
Gegentempel 20, 116, 120f., 130, 137, 147
Gehalt (s. auch Lohn) 134, 153, 154, 163, 168, 

178
Geld 65, 156, 169, 173–6, 178, 188, 191–2f., 

194–6, 200, 201, 203, 219, 221, 223, 224, 
229, 240f., 252

Gelegenheitsbesucher 126
Gelegenheitstext 126, 128, 150
Gelegenheitsverbrechen 234, 247, 253
Gemeinschaft 3, 6, 7, 9, 10, 27f., 52f., 59f., 68, 

87, 96, 100, 109, 161, 247
	 ▷ Dorf-/Siedlungsgemeinschaft 8, 60, 65, 

84, 98, 125–7, 133, 140, 193, 224–7, 249–
51, 253f.

Generation 30, 36, 52, 59, 74, 78, 79, 83, 86, 
188, 228, 247, 251

Gericht 120, 166, 210, 225, 227, 240, 244
	 ▷ Gerichtsakte/-protokoll 6, 206, 209f., 

225, 253
	 ▷ Gerichtsprozess/-verfahren/-verhand-

lung 36, 167, 207f., 208f., 209, 226, 229, 
234, 236, 239, 247, 248, 257

	 ▷ Totengericht 90
Germanicus 83f.
Getreide 100f., 103, 123, 134, 176, 178, 192, 

193, 194 225f., 230–3, 247
Gewalt 3, 218f., 234, 238, 240, 247
Gläubiger (s. auch Kredit) 156, 191–3, 194f., 

196f., 199, 201
Gnomon d. Idios Logos 11f., 26, 58, 67f., 86, 

153, 190, 210f., 227f., 242, 256
Gottesdeterminativ 46
Gottesdienst 15, 210, 215, 218, 220
Graffito 110, 124–9, 130–3, 150f., 250

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



347Sachregister

Grapheion (s. auch Notariat) 5, 8, 39, 85, 154, 
156, 161–7, 196, 201, 203

	 ▷ v. Tebtynis (s. auch Kronion u. Api-
on) 47, 48, 77, 81, 154, 162, 163f., 165f., 192

Großgrundbesitzer 10, 25, 96, 98, 101, 136, 
158, 161, 169, 173–8, 181, 183, 197, 199, 
201f., 203, 251, 252, 255, 256

Gutsverwalter (s. auch Phrontistes) 25, 86, 
154, 161, 168f., 169–72, 173–7, 178, 201f., 
233, 252

Gymnasium 10, 40, 79, 213, 216
Gynaikon Nesos 97, 229
Hakoris 79, 146, 227, 229
Handel 154, 171, 181, 182, 186, 189–91, 200, 

203, 252
	 ▷ Binnenhandel 189
	 ▷ Handelsrouten/-straßen 126, 180, 183
	 ▷ Händler 126, 128, 157, 181–3, 189, 201, 

203, 255
	 ▷ Karawanenhandel 21, 181, 183–5, 189, 

200f., 202, 203, 255f.
Handlungsmächtigkeit 10, 252
Handlungsspielraum 2, 6, 8, 10, 96, 159, 192, 

206, 249–53
Handwerk 40, 109, 139, 154, 179, 189–91, 

202f., 242, 252
Harpokratia 99
Harpokrates 41, 47, 80, 97, 104, 205
Harthotes (Archiv) 26, 154, 178, 179, 180f., 

191, 194f., 196, 256
Hatschepsut 40, 110
Haushaltsbuch (Tempel) 96f., 100, 103, 171
Hauskauf 16, 179, 241
Hawara 11, 48, 127
Heiligenkult s. Lokalheiliger
Heirat (s. auch Ehe) 9, 28, 40, 52–5, 58, 59, 

111, 114, 115, 158, 187
	 ▷ Einheirat 52–5, 58, 86
	 ▷ innerfamiliär 27, 52
Heliopolis 55, 69f., 74, 79
	 ▷ Heliopolitische Theologie (s. auch 

Theologie) 74, 90
Helios 70, 79

Hellenisierung/hellenisiert 7, 40, 79, 81, 87, 
92, 117, 119, 136, 140, 166, 167, 249, 253

Hera 94
Herakleia 21, 42, 43, 54, 162, 236
Herakleidu Meris 17, 18, 68, 212, 222, 238
Hermaia 97f.
Hermes 97, 172
Hermupolis 5, 78, 126f., 133
Hermupolites 106
Heron (Gott) 25f., 142f., 146, 147
Heroninos (Archiv) 25, 98, 168, 170
Herr der Reinheit 179
Herrschaftspraxis 4f., 119, 213, 246, 253–5
Hestia 94
Hierarchie 3, 10, 11, 187, 235, 242
Hierodulie 46, 132
Hieroglyphen 2, 74, 129
	 ▷ Hierglyphenschreiber 56f.
Horos (Gott) 35, 41, 43f., 90
Horoskop 11, 111–5, 131, 150, 243, 255
Hund 107
Identität 3, 7, 87, 90, 130, 168, 170, 179, 255
Idios logos (s. auch Gnomon d. Idios Logos, 

Prokurator) 11, 104, 107, 197, 208, 210–6, 
228, 229f., 235f., 239f.

Ikonografie 74, 87, 90, 92, 94, 134, 141, 143, 
146, 151, 255

Imperium Romanum 10, 12, 21, 119, 120, 
187, 189

Individualisierung 73, 119, 138, 140
Inschrift 8, 10, 16, 19, 20, 24, 25f., 57, 97, 119, 

130f., 135f., 137, 141, 146, 150, 220f., 250
	 ▷ Besucherinschrift 126–33
	 ▷ demotisch 46, 125, 134, 138f., 151
	 ▷ Grabinschrift 16
	 ▷ hieroglyphisch 74
Interpretatio graeca 25, 74, 87, 92, 146f.
Investition 23, 134, 184, 192, 200, 251, 256
Inzest 27
Isidoros 93f.
Isieia 99
Isis 22, 41, 46, 47, 65, 74, 79, 80, 94, 129, 132, 

146, 186, 235f.

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



348 Register

	 ▷ Isishymnen (Narmuthis) 41, 93–5, 141
	 ▷ Isis Nepherses 89f., 97
	 ▷ Isis Nephremmis 46, 90, 97
Jenseits (s. auch Unterwelt) 35f., 143
Jupiter 137
	 ▷ Jupiter Capitolinus 134, 170, 193
Justizumnutzung 248, 254
Kairo 16, 70
Kaiser 134, 139, 208, 219, 255
	 ▷ Antoninus Pius 197, 198, 209, 245
	 ▷ Augustus (s. auch Octavian) 3, 4, 83, 

135, 216, 255
	 ▷ Caracalla 221
	 ▷ Decius 109
	 ▷ Domitian 12
	 ▷ Hadrian 12f., 24, 155, 213, 254
	 ▷ Marcus Aurelius 70, 215, 244
	 ▷ Nerva 12
	 ▷ Septimius Severus 122, 151
	 ▷ Tiberius 83, 183, 232
	 ▷ Trajan 65, 68, 188
Kaiserkult 95
Kalabscha 129
Kalamos 160
Kalb (s. auch Opfer-Opfertier) 104–6
Kamelzucht 21, 181–5, 190, 201–3, 256
Kamelzüchtergilde 185
Karanis 5, 18, 30–4, 43, 44, 45, 50, 51, 52, 55, 

59, 72, 78, 141, 159f., 181, 183, 185, 188
Kastor (s. auch Dioskuren) 146
Kastration 12f., 254
Katöke 102
Katze 107
Kaufvertrag 16, 58, 60, 105, 155, 161, 181f., 

200, 239, 241
Kellis 142
Kerdon 172
Kerkeeis 77, 162
Kerkesucha 181f.
Kerkesucha Orus 162
Kirche 19, 20, 26
Kleidung 12, 137, 141, 188, 210f.
	 ▷ Soldatenkleidung 142, 147

Kleingewerbe 177–81, 190, 202
Kleinvieh 108, 181
Klient 7, 89, 95f., 110–21, 124, 142, 147, 150f., 

197, 207, 222, 249, 255, 257
Kloster 15, 19
Koexistenz d. Bilder 93, 151
Kom Ombo 74, 97
Komarch 26
κώμη 26, 65, 70, 82, 224–6, 232, 238
Kommunikation 152, 216, 246, 254
κωμογραμματεύς (s. auch Dorfschreiber) 51, 

64f., 159, 217, 220, 223, 224, 236
Königlicher Schreiber 37, 65, 99, 208, 212, 

214, 215f., 236, 245
Konzession (s. auch Lizenz) 165, 179, 180, 209
Kopfsteuer 36, 216, 217, 225f.
Koptisch 14, 17, 21, 37, 45, 113, 116, 119, 227
Korruption 180, 243, 246, 248, 257
Kredit 8, 78, 82f., 115, 155, 158, 171, 173, 191–

3, 194–6, 196–8, 198–201, 203, 229, 242, 
244, 251, 256

Kriminalität 235, 243, 248
Krise 3–5, 248, 249, 254, 257
Krokodilkult 15, 67, 92, 255
	 ▷ Fütterung 128
	 ▷ Krokodilgötterpaar 143, 146
	 ▷ Krokodilmumie 91, 109, 142f., 147
Kronion u. Apion (Archiv; s. auch Grapheion 

v. Tebtynis) 163f., 166, 192, 201
Kronion u. Isidora (Archiv) 24, 71, 74, 77f., 

79, 80, 229, 252 
Kronion, Sohn d. Cheos (Archiv) 24, 76–8, 

154, 158, 173f., 195, 196f.
Kronos 47, 73–8, 87, 92, 141, 232
Kulturraum 28, 44, 107, 125, 205
Kulturtradition 36, 41, 132
Künstler 92, 98, 147
Labyrinth 127f.
Lambdazismus 17
Landbesitz 106, 158, 177f., 203, 251f.
Landbevölkerung 7, 64, 102, 136, 153, 157, 

187, 192, 216, 256

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



349Sachregister

Landflucht (s. auch ἀναχώρησις, Migrati-
on) 65f., 67, 68, 69, 83, 86, 223, 256

Landgut 8, 78, 98, 101, 154, 161, 168f., 169–
71, 176f., 177f., 181, 187, 201–3, 252, 256

Lasttier 181
Legion 188, 202
	 ▷ Legio III. Cyrenaica 137
Lehrer 174f.
Leinen 15, 55, 69, 79
Lesone 13, 14, 60, 70, 227, 228, 229
Lesonie 13, 198, 228
Leto 94
Liturgie (s. auch Privileg, Zwangsdienst) 65, 

78, 106, 158f., 180, 208, 215, 216–27, 247, 
250, 251, 254

Lizenz (s. auch Konzession) 162, 192, 201
Lohn (s. auch Gehalt) 153, 161, 163, 170f., 178, 

203
Lokalbevölkerung (s. auch Einheimischer) 18, 

37, 64, 78, 86, 119, 135, 195, 206, 211
Lokalheiliger (s. auch Vergöttlichung) 43f., 

46, 48, 56, 60, 61, 85f., 138
lokalspezifisch 7, 61, 91, 131, 208, 217, 247, 

253–7
Luxusgut 188
Lykopolites 213–5, 222
Lykurg 143, 146
Macht 8, 226, 242, 249, 254
Magie (s. auch βρέφος, Divination) 95, 120, 

122, 159f.
	 ▷ Magische Papyri 35, 95, 110, 160
Manuskript 24, 29, 54, 74, 110, 112, 115, 161
	 ▷ manichäisch 21
Markt (s. auch Handel) 98, 124, 160, 181f., 

183, 190, 203
Maultier 181
Memnonskolosse/Memnoneia 127, 131, 133
Memorandum 21, 206, 212, 235, 242f., 245
Memphis 5, 16, 55, 73, 127, 134, 244, 251
μερισμός (s. Steuerumlage)
Metropolit (s. auch Städter) 10, 23, 40, 78, 

79f., 177, 182, 184, 188, 197, 199, 213, 216, 
252

Migration (s. auch Landflucht) 42, 59, 63f.
Mikrogeschichte 6f.
Militär (s. auch Soldat, Veteran) 83, 102, 136, 

154, 186–9, 202f.
Min 40, 74
Missmanagement 4, 257
Mnevis 70, 79
Moerissee 17, 21, 90, 127f., 199
Mönch 15
μοσχοσφραγιστής 26, 57, 67, 103f., 106, 110
Mumifizierung 103, 107
Musiker 16, 98
Mühle 53, 179, 191, 194, 237f.
Nabatäer 188
Namenbildung 35–8
Namenostraka 38, 53
Namensänderung 37f., 79, 83
Namenspatron 35, 44, 58, 83
Narmuthis 5, 6, 15, 20f., 25, 27, 38, 41, 44, 55–

8, 67, 68, 91, 93, 98, 111–5, 123–5, 130–8, 
141, 146, 160, 161, 196, 205, 212, 224, 235, 
243, 246, 248, 255, 256

Narrativ 157, 206, 249
	 ▷ Großnarrativ 2, 6, 7
	 ▷ Kultnarrativ 90, 150
Naturalien 133, 150, 170, 178, 191f., 196, 203, 

219, 229
Neith 241
Nekropole 91, 103, 116, 134
Nephthys 74
Nestnephis-Prozess 157, 166, 179, 239
Netzwerk 155, 158, 185, 190, 195, 199, 205, 

234, 242, 243
	 ▷ Ausbildungsnetzwerk 172, 177, 202, 

252, 256
Neujahrsfest 91, 97
Nil 16, 17, 122, 127, 128, 188, 229
	 ▷ Nilometer 123
Nilopolis 13, 42, 43, 54, 85, 135f., 151, 162, 

198, 224, 226, 228, 229, 235
Nomenklatur 37f., 83, 189
νομογράφος 162, 166
Nomos 133, 189, 222

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



350 Register

Notar 8, 35, 164, 239
Notariat (s. auch Grapheion) 156, 161, 162, 

163f., 167, 192, 201
Nut 74
ὁ πρὸς τῷ γραφείῳ (s. auch Notar) 162
Octavian (s. auch Kaiser-Augustus) 9, 22, 217
Onomastik 27f., 81, 85
Opfer 8, 44, 106, 149f., 219, 248
	 ▷ Brandopfer 103f., 107
	 ▷ Opferbescheinigung 57, 104f., 107, 109, 

211
	 ▷ Opfersteuer 46, 104, 109
	 ▷ Opfertier 103–10, 150
	 ▷ Opferumlauf 15
	 ▷ Trankopfer 11, 165, 244
Orakel 8, 11, 46, 122, 250, 255
	 ▷ Losorakel 48, 56, 85, 111, 115–22, 141, 

146, 150, 255
	 ▷ Orakelgott 41, 48, 92, 116, 127, 146
	 ▷ Orakelverbot 117–20, 221–3
Osiris 36, 43, 45, 47, 74, 80, 90, 143
Osiris-Isis-Horos-Zyklus 90f., 146
Osiris-Re-Dualität 90
Oxyrhyncha 102f.
Oxyrhynchos 5, 11, 12, 45, 50, 78, 100, 102f., 

106, 110, 112, 133, 146, 187, 193
Oyxrhynchites 213–5
Pacht 165, 179, 197, 217
	 ▷ Pachtgebühr 229
Pakysis (Gott) 46, 56, 59, 106, 138, 183
Panopolis 3, 5, 40, 133, 237, 252
Panopolites 41, 177
Partizipation 7, 120, 129, 149f. 133, 250, 255
Partherkrieg 122
Pastophorion 80, 134
Pastophoros/παστοφόρος 19, 24, 55, 66, 77f., 

158, 169, 173–5, 196, 197, 202, 224, 242f., 
256

Patron, Nachfahren d. (Archiv) 168f.
Pelusion 236–7
πενθήμερος s. Dammfron
Petaus (Archiv) 51
Petesuchos (Gott) 41, 91

Petition (s. auch Anzeige, Bittschrift) 16, 21, 
26, 29, 47, 61, 76, 80, 84, 155, 157, 160, 163, 
171, 180, 198, 206f., 217–9, 220, 222–4, 
226, 230–4, 236, 237–40, 241f., 247f., 252, 
253

Pferd 142, 146, 181
Pharao 134, 154
	 ▷ Amenemhet III. 20, 35, 41, 48, 94, 127, 

141
Phatres (Archiv) 27, 212, 235, 243 –6, 248
Philadelphia 18, 45, 50, 52, 54, 55, 169
Philae 127, 133, 134, 186
Philagris 194
Philosarapis (Archiv) 83
Phrontistes/ φροντιστής 101, 157, 168f., 173–7
Phyle 13, 14, 15, 52, 76, 79, 85, 100, 156, 186, 

190, 195, 208, 212, 231f.
pietas (s. auch Frömmigkeit) 219
Pilger 7, 22, 92, 120, 126–8, 255
Planetenstellung 112
Pnepheros (Gott) 25, 44, 91, 147
Polemonos Meris 17, 20, 68, 70, 73, 231
Polizei 180, 186, 230, 232, 245
Polydeukes (s. auch Dioskuren) 146
Pompeji 128
Präfekt 66, 83, 170, 208, 219f., 224, 245, 247
	 ▷ C. Septimius Vegetus 136
	 ▷ C. Turranius Gracilis 217
	 ▷ C. Valerius Paulinus 83
	 ▷ L. Lusius Geta 220f.
	 ▷ L. Peducaeus Colonus 208
	 ▷ M. Magius Maximus 237
	 ▷ M. Sempronius Liberalis 66, 83, 222f.
	 ▷ P. Petronius 208
	 ▷ Q. Aemilius Saturninus 120, 121f., 223
Prestige 134, 151, 154, 159, 206, 227, 236, 252
Priester 9
principalis 187f.
Privatland 158, 168, 203
Privileg (s. auch Liturgie, Zwangsdienst) 1, 7, 

8, 10, 26, 27, 40, 102, 187, 202, 208, 209, 
215, 216, 217–2, 222f., 229, 247, 249, 250, 
251, 252, 253f., 256

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



351Sachregister

Profit 153, 172
Profitieren 150f., 161, 178, 189f., 216, 229, 250
Prokurator (s. auch Archiereus, Präfekt, Idios 

Logos, Epistratege) 120, 134, 208, 210, 
211–6, 219f., 222, 224, 234, 240, 246–8, 
250, 252, 254f., 256

Prophet/προφήτης 9, 153, 253
Prophetie 9, 13, 79, 154, 197f., 227–9, 235f., 

241, 243
Proskynema 124–6, 128f., 130–2, 141, 150, 

255
Prosopografie 7, 27 –30, 34, 39, 49, 52–4, 57, 

58f., 61, 63, 69–71, 84, 85f., 114, 120, 164, 
251

Prozession 11, 12, 54, 55, 58, 67, 91, 92, 96–8, 
103, 109, 122, 143, 149, 212, 217, 242, 
244f., 250, 251

	 ▷ Prozessionsstraße 9, 22, 23, 54, 108f., 
113, 123, 130, 133f., 135, 138, 141

πρεσβύτεροι ἱερέων 14, 15, 200, 208, 210, 
211f., 213, 215, 239

πρεσβύτεροι κώμης 77, 81, 210, 213, 214f.
Psinachis 238f.
Ptolemäerzeit 3f., 17, 23, 24, 41, 45, 46, 56, 95, 

97, 109, 117, 125, 154, 160, 164, 179, 186, 
219, 229, 254

Ptolemaios I. 17
Ptolemaios II. 17, 25, 36
Ptolemaios III. 17
Ptolemais Drymu 48, 49
Ptolemais Hormu 51
Publikum 7, 22, 92, 94f., 97, 101, 103, 119, 

120, 124, 127, 128, 133, 134f., 139, 141f., 
147, 150f., 250, 255

Raubgrabung 138
Re 89, 90, 143, 153
Registrierung 159
	 ▷ in Statusklasse 10, 13, 27, 188, 213, 216, 

217
	 ▷ im Tempel 20, 22, 26, 54f., 63, 66, 67, 

108, 217, 223, 242
	 ▷ von Urkunden 165, 167
	 ▷ in Zensusdeklarationen 36–8, 244

Reinheit 9, 12f., 57, 104f., 210, 249
Reise (s. auch Handel, Tourismus) 84, 92, 96, 

111, 114, 116, 119, 127–9, 130, 150, 152, 250, 
255

	 ▷ nach Alexandria 234
	 ▷ nach Arsinoë 245
	 ▷ Handelsreise 64
Rekrutierung 52, 54f., 86, 187, 202, 223, 224, 

247, 249, 251
Relief 23, 57, 128, 134, 135, 138, 183
Religionspolitik 2, 122, 219
Renenutet (s. auch Ermuthis-Isis) 20, 91, 93, 

95, 131, 141
Repression 249, 253f.
Restaurierung 57, 134f., 137
Rhea 94
Rhetor 41
Rind (s. auch Opfer-Opfertier) 46, 98, 103–7, 

181, 207
Ritual 9, 11, 12, 13, 15f., 35f., 68, 86, 91, 97, 

107, 111, 116, 121, 143, 160, 246
Rom 128, 187, 254
Saatgut 192, 196, 226
Sachmet 41
Sakralrecht 11f., 208, 210–6, 246, 249, 254
Sarapis 47, 129, 134, 170, 188
Sardinien 128
Satabus, Sohn d. Herieus d. Jüngeren (Ar-

chiv) 154, 157, 166, 179, 191, 237–42
Schafzüchter 135f.
Schmied 40, 43, 109, 190
Schreiber der wꜥb.w 14, 161, 171, 191, 240
Schuldhaft 192
Schule 21, 35, 147, 157
Segen 85f., 110, 125
Selektion 58–61, 192
Seuche (s. auch Antoninische Pest) 11, 64, 223
Sicherungsurkunde 198
Sichtbarkeit 11, 16, 21, 26, 63, 64, 86, 129, 133, 

147, 167, 221, 233
Sitologe 26, 73, 139f., 159, 224
Sklave/Sklaverei 71, 132, 156, 159, 177, 179, 

192, 202, 252

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



352 Register

Sobek v. Shedet 20, 91, 192
Sobek-Geb 74, 76, 78, 87, 91, 141
Sobek-Geb-Kronos 24, 74f., 141
Sobek-Horos 90, 91, 146
Sobek-Kult 89–96, 253–7
	 ▷ Sobek-Manifestation 19, 22, 24, 26, 74, 

87, 89–92, 95, 146, 151
Sobek-Osiris 90f., 143, 146, 149, 
Sobek-Osiris-Re/Horos 147, 151
Sobek-Re 90, 135, 143, 149
Sobek-Re-Harachte 74, 91
Sobek-Re/Horos 90, 135, 143, 149
Soknebtynis 24, 64, 76, 87, 101, 108, 135, 158, 

207
	 ▷ Soknebtynistempel 3, 24, 39, 47, 49, 53, 

55, 61–3, 64, 66f., 69f., 73, 76f., 79, 80, 86, 
87, 107f., 116, 138, 141, 153, 163f., 173, 180, 
196–8, 201, 207, 216, 217, 220, 227, 230–3, 
242, 247, 251

Soknebtynis-Kronos 47, 76
Soknobkonneus 13, 19, 55, 66, 91, 117
Soknobraisis 19, 65, 91
	 ▷ Soknobraisistempel 50, 51, 55, 66, 215, 

222
Soknopaios 22, 43, 89–91, 97, 101, 104, 107, 

116, 120, 125, 135f., 139, 156, 212, 221
	 ▷ Soknopaiostempel 13, 14, 23, 39, 42f., 

45, 52f., 57, 59f., 67, 81, 82, 85, 86, 97, 100f., 
104–7, 120f., 123, 137, 138, 139, 156f., 159, 
160, 161, 164f., 167, 169, 171, 179, 185, 190, 
192, 193, 198, 199, 200f., 208, 209, 211, 216, 
217, 225, 228f., 235f., 237, 239, 241

Soknopaiu Nesos 5, 13, 14, 21, 22, 28, 30, 32, 
34, 37, 38, 39, 41–7, 49, 51–62, 67, 68, 69, 
70, 72, 73, 81, 82, 84, 85, 86, 86, 89, 91, 97f., 
100, 103–7, 110, 112, 115–28, 133, 135, 136, 
137–46, 150, 151, 153–7, 161, 162f., 164f., 
165–7, 168, 171, 179–203, 209, 211, 219, 
220f., 224–9, 234, 235–7, 237f., 246, 251, 
255, 256

Soknopiais 90, 91
Sokonopis 20, 44f., 55f., 91, 93, 130, 141, 146
Sold 187, 195

Soldat (s. auch Militär, Veteran) 37, 83, 87, 
114, 126, 127, 128, 147, 186–9, 195, 202f., 
205

Sonnenkrone 143
Sonnenscheibe 75, 92, 135, 142, 143, 205
Sortes Astrampsychi 115, 119
Spektakel 96–8,
Spende 11, 103–6, 109, 134, 136, 150
Sphinx 141
Spätantike 2, 3, 19, 21, 22, 23, 40, 50, 120
Sprachwandel 118, 150
Staatsbank 180, 226
Staatskasse 65, 219, 226, 232, 246
Städter (s. auch Metropolit) 9f., 114, 132, 136, 

177, 184, 196, 197, 198, 201, 202, 203, 256
Standartenträger 186
Statue 46, 74, 92, 116, 123f., 128, 151, 183
	 ▷ Kultstatue 136, 138, 205, 244
	 ▷ Heiligenstatue 137–141
	 ▷ Sitzfigur 137–9
	 ▷ Standfigur 137, 140
Statuette 11, 128
Status 2, 7, 16, 27f., 37, 40, 54, 72, 79, 133, 140, 

150, 155, 156, 188, 192, 202, 207, 213f., 219, 
250, 252, 253

	 ▷ Statusgruppe 1, 3, 9, 27f., 40, 102, 156, 
188, 202, 213, 216, 249, 255

Stele 124, 125, 135f., 146, 151, 220–2
Steuer 14, 64f. 180, 226, 234, 238, 247, 253
	 ▷ Steuereintreiber 159, 208, 223, 225, 239
	 ▷ Steuerpolitik 2, 161
	 ▷ Steuerreform 3f., 161, 178, 203
	 ▷ Steuerschulden 65
	 ▷ Steuerumlage 65, 225
	 ▷ Steuerzahler 26, 65, 70, 123, 177, 209, 

226
Stifter 7, 10, 92, 96, 98, 99, 103, 106, 121, 124, 

133f., 134–7, 138–41, 147, 150, 151, 170, 
187, 255, 257

Stiftung 8, 26, 98, 124, 130, 133f., 134–7, 138, 
151, 191, 250, 255

Stolist 70, 77, 79, 81, 153, 169, 171, 178, 202, 
228, 233, 240, 242

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



353Sachregister

Stotoetis (Gott) 46, 56
Strafe 122, 207, 210, 213, 216
	 ▷ Geldstrafe 195, 210, 212, 221, 239
	 ▷ Leibstrafe 221
	 ▷ Todesstrafe 121
Stratege 70, 99, 208, 222, 224, 233, 236, 241, 

243
	 ▷ Apollotas 225f.
	 ▷ Asklepiades 61, 230–2
	 ▷ Claudius Lysanias 221
	 ▷ Dionysodoros 238, 241
	 ▷ Hierax 212
	 ▷ Numenios 135
	 ▷ Philoxenos 245
	 ▷ Zobalos 130, 135
Stundenpriester 111, 163
Subvention (s. auch σύνταξις) 101, 210, 216, 

217, 236
Sucheia 103
Suchos 41, 81, 91, 142, 147, 205, 240
	 ▷ Suchos-Tempel 91, 128, 134, 170
σύνταξις (s. auch Subvention) 216, 217f., 220
Syene 127
Tafelgemälde 74f., 141f.
Tagelöhner 3, 178, 251
Tänzerin 16, 98
Tauetis (Archiv) 154, 184f., 200
Tebtynis 5, 6, 12, 13, 14, 15, 23f., 28, 38, 39, 

42, 45, 46, 47–9, 51-56, 61–71, 73–87, 98, 
100, 101, 103, 107–12, 115–7, 123, 128, 135, 
137, 138, 141, 153, 154, 157f., 162, 163, 164–
6, 168, 169, 173f., 192, 194, 196, 197, 201, 
202, 207f., 208, 216, 218, 219, 227–9, 230, 
232, 233, 242, 251, 252, 252, 255

Tefresudja 48, 75
τέλος μόσχου θυομένου 104
Tempel
	 ▷ Architektur 7, 20, 22, 23, 26, 98, 108, 

123f., 133f., 141, 147, 148
	 ▷ Dekoration 4, 24, 55, 89, 90, 123, 134
	 ▷ Personalliste 15, 19, 26, 29, 38, 39, 50, 

51, 55, 63, 66f., 79, 86, 171, 

	 ▷ Personalmangel/-schwund 64, 66, 68, 
70, 87, 108, 256, 243, 256

	 ▷ Tempelbesitz 105, 177, 205, 216, 240
	 ▷ Tempelbezirk 8, 9, 20f., 22f., 23f., 25f., 

38, 55, 57, 76, 81, 92, 93, 97, 103, 107–9, 
110, 112f., 116, 121, 123f., 125, 126, 128, 
130f., 133, 134–7, 138–41, 142, 147, 148, 
149, 150, 151, 154, 208, 220, 221, 222, 239, 
255

	 ▷ Tempelbibliothek 11, 24, 54, 110, 112, 
115, 153

	 ▷ Tempelkredit 193
	 ▷ Tempelland 4, 101, 177, 216, 217f.
	 ▷ Tempelmonate 229
	 ▷ Tempeltage 229
	 ▷ Tempelverwaltung 16, 23, 119, 171, 

172, 214, 242
	 ▷ Tempelwirtschaft 3f., 11, 101, 219, 232
Tesenuphis (Gott) 46, 56
Testament 155, 161, 198
Theadelphia 5, 6, 12, 25f., 38, 43, 44, 50, 51, 

52, 55, 59, 72, 77, 91, 98, 109, 123, 136f., 137, 
142–9, 151, 154, 166, 169, 177–80, 191, 194, 
196, 234, 256

Thebaike 214
Thebais 45, 50, 54
Theben 5, 49, 127, 134, 229, 251
Themistu Meris 17, 25
Theodosiopolis 23
Theogonis 62
Theologie 7, 17, 41, 45, 47, 73f., 85, 89–95, 

146, 250, 255
Thot 97
Thraker 94
Titel s. Amt-Amtstitel
Torzollquittung 183, 189, 199
Tourismus 7, 21f., 92, 120, 123, 126–8, 132, 

133, 151, 255
Tradition 28f., 35f., 41, 52, 60, 86, 92, 94, 125, 

132, 138, 183, 191, 250, 253
Transportunternehmer 178, 180, 183f. 189f., 

202
tria nomina 37, 40, 83, 87, 189

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7



354 Register

Turbo (Archiv) 101, 168
Tyros 188
Überwachung 12, 119f., 211, 214, 246, 249
Umverteilung 150, 152
unpubliziert 13, 21, 39, 45, 46, 56, 67, 80, 105, 

107, 115, 116, 229, 233
Unterwelt (s. auch Jenseits) 90
Urkundensprache 166
	 ▷ Bilingue 162, 163f., 164, 165, 167, 182, 

198, 240
	 ▷ demotisch 2, 11, 13, 16, 22f., 32, 36f., 

39, 45f., 53, 55, 59f., 64, 69f., 73, 76, 78, 
81, 95, 104f., 107, 109, 112f., 120, 132, 134, 
139, 150, 154, 155, 159, 160f., 162–5, 165–7, 
179, 183, 192f., 194, 198, 201, 207, 229, 232, 
234f. 240f.

Urlaub 98
Verein 56, 95, 96, 98, 99, 103, 108f., 110, 135f., 

138, 141, 147, 149–51, 191, 250, 255
	 ▷ Berufsverein 40, 109, 151
	 ▷ Kultverein 55, 109, 136, 139, 141
	 ▷ Vereinshaus 20, 23, 108f., 123, 135, 138
Vergöttlichung (s. auch Lokalheiliger) 35, 

43–6, 58, 60, 138, 219
	 ▷ vergöttl. Herrscher 25, 35, 41, 48, 94
Verschlüsselung 114, 131
Versiegelung 36, 57, 67, 103–7, 116, 175
Versteigerung (v. Ämtern) 201, 228–30
Veteran (s. auch Militär, Soldat) 9, 10, 83, 106, 

137, 147, 151, 186f., 197, 202, 255
	 ▷ Aelius Sarapammon 187

	 ▷ Aelius Syrion 187
	 ▷ C. Valerius Cottus 137
	 ▷ L. Bellienus Gemellus 99, 187
	 ▷ L. Pompeius Niger 101f.
Viehzucht 78, 181, 200, 202, 256
Votivangabe 16, 125, 136, 141, 142, 146
Wandbild (s. auch Fresko) 23, 124, 142, 147, 

151
Wasserversorgung 17, 21, 25, 99, 123, 177, 181, 

217, 222, 256
Weber 6, 109, 190, 191
Wein 15, 18, 98, 100, 101, 165, 244
	 ▷ Weingut 106, 169, 177
Weisheitsliteratur 153
wohlhabend 3, 7, 23, 25, 40, 80, 87, 121, 124, 

133, 136, 147, 166, 169, 170, 177, 185, 186, 
192, 196, 197, 201–3, 226f., 228, 229, 250, 
251, 253, 256

Wohlhabende (s. εὐσχήμονες),
Wohlstand 136, 161, 178, 186, 202, 252
Wüste 16, 21, 26, 49, 50, 189f., 216
Zensus 16, 38, 71, 159
Zentralverwaltung 189, 213, 247
Zeus 73, 117, 137
Zoll (s. auch Torzollquittung) 180, 189f.
	 ▷ Zollstation 180, 202
Zwangsdienst (s. auch Liturgie, Privileg) 158, 

159, 216, 222–4, 224, 234, 250
Zwangspacht 158, 221f.
Zwangsrekrutierung 187
6475 Siedler des Fayum 10, 102, 166

© 2020, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11485-1- ISBN E-Book: 978-3-447-39034-7


