FACETTEN DER EXPERIENTIA

Zum Rekurs auf Erfahrung und Erfahrungswissen
in der frihneuzeitlichen Romania

Herausgegeben von
Isabelle Fellner und Christina Schaefer

HARRASSOWITZ VERLAG



Facetten der experientia

agebe1e/\\ 216N jaquin au Y / Yarneiges uaydljugssed wnz Jnu
S[euInor z1mosse.lreH


http://www.tcpdf.org

Episteme in Bewegung

Beitrdge zu einer transdisziplindren Wissensgeschichte

Herausgegeben von Gyburg Uhlmann
im Auftrag des Sonderforschungsbereichs 980
,Episteme in Bewegung.
Wissenstransfer von der Alten Welt
bis in die Frithe Neuzeit”

Band 28

2022
Harrassowitz Verlag - Wiesbaden



Facetten der experientia

Zum Rekurs auf Erfahrung und Erfahrungswissen
in der frithneuzeitlichen Romania

Herausgegeben von
Isabelle Fellner und Christina Schaefer

2022
Harrassowitz Verlag - Wiesbaden



Die Reihe ,Episteme in Bewegung” umfasst wissensgeschichtliche Forschungen mit einem
systematischen oder historischen Schwerpunkt in der europaischen und nicht-europaischen
Vormoderne. Sie fordert transdisziplinare Beitrage, die sich mit Fragen der Genese und
Dynamik von Wissensbestanden befassen, und tragt dadurch zur Etablierung vormoderner
Wissensforschung als einer eigenstandigen Forschungsperspektive bei.

Publiziert werden Beitrdge, die im Umkreis des an der Freien Universitit Berlin angesiedelten
Sonderforschungsbereichs 980 , Episteme in Bewegung. Wissenstransfer von der Alten Welt
bis in die Frithe Neuzeit” entstanden sind.

Herausgeberbeirat:

Anne Eusterschulte (FU Berlin) Beate La Sala (FU Berlin)
Kristiane Hasselmann (FU Berlin) Christoph Markschies (HU Berlin)
Andrew James Johnston (FU Berlin) Tilo Renz (FU Berlin)

Jochem Kahl (FU Berlin) Anita Traninger (FU Berlin)

Klaus Kriiger (FU Berlin)

Gefordert durch die Deutsche Forschungsgemeinschaft (DFG) -
Projektnummer 191249397 — SFB 980.

Abbildung auf dem Umschlag:

Philips Galle, Experientia, in: gers., Prosopographia, sive virtutum, animi, corporis,

bonorum externorum, vitiorum, et affectuum variorum delineatio, Antwerpen, ca. 1585 —ca. 1590,
Kénigliche Bibliothek von Belgien (KBR), S.I 1709;

https://collectionapi.metmuseum.org/api/collection/v1/iiif/368909/1579193/main-image.

Q0o

Diese Publikation ist unter der Creative Commons-Lizenz CC BY-NC-ND 4.0 lizenziert.
Weitere Informationen: https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Bedingungen der CC-Lizenz gelten nur fiir das Originalmaterial. Die Verwendung von
Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet durch eine Quellenangabe) wie Schaubilder,
Abbildungen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. weitere Nutzungsgenehmigungen
durch den jeweiligen Rechteinhaber.

Der Harrassowitz Verlag behalt sich das Recht vor, die Verdffentlichung vor unbefugter
Nutzung zu schiitzen. Antréige auf kommerzielle Verwertung, Verwendung von Teilen der
Veroffentlichung und/oder Ubersetzungen sind an den Harrassowitz Verlag zu richten.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet

uber https://www.dnb.de/ abrufbar.

Informationen zum Verlagsprogramm finden Sie unter
https://www.harrassowitz-verlag.de/

© Autor/in.

Verlegt durch Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 2022

ISSN 2365-5666 ISBN 978-3-447-11810-1
eISSN 2701-2522 eISBN 978-3-447-39245-7
DOI: 10.13173/2365-5666 DOI: 10.13173/9783447118101



Zum Geleit

Andrew James Johnston und Gyburg Uhlmann

Der an der Freien Universitdt Berlin angesiedelte Sonderforschungsbereich 980
,Episteme in Bewegung. Wissenstransfer von der Alten Welt bis in die Friihe
Neuzeit”, der im Juli 2012 seine Arbeit aufgenommen hat, untersucht anhand
exemplarischer Problemkomplexe aus europdischen und nicht-europdischen
Kulturen Prozesse des Wissenswandels vor der Moderne. Dieses Programm
zielt auf eine grundsatzliche Neuorientierung wissensgeschichtlicher Forschung
im Bereich der Vormoderne ab. Sowohl in der modernen Forschung als auch
in den historischen Selbstbeschreibungen der jeweiligen Kulturen wurde das
Wissen der Vormoderne héufig als statisch und stabil, traditionsgebunden und
autoritatsabhdngig beschrieben. Dabei waren die Stabilitdtspostulate moderner
Forscherinnen und Forscher nicht selten von der Dominanz wissensgeschicht-
licher Szenarien wie dem Bruch oder der Revolution gepragt sowie von Peri-
odisierungskonzepten, die explizit oder implizit einem Narrativ des Fortschritts
verpflichtet waren. Vormodernen Kulturen wurde daher oft nur eine einge-
schrankte Fahigkeit zum Wissenswandel und vor allem zur — nicht zuletzt histo-
rischen — Reflexion dieses Wandels zugeschrieben. Demgegentiber will dieser
SFB zeigen, dass vormoderne Prozesse der Wissensbildung und -entwicklung
von stdndiger Bewegung und auch standiger Reflexion gepragt sind, dass diese
Bewegungen und Reflexionen aber eigenen Dynamiken unterworfen sind und
in komplexeren Mustern verlaufen, als es eine traditionelle Wissensgeschichts-
schreibung wahrhaben will.

Um diese Prozesse des Wissenswandels fassen zu konnen, entwickelte der
SFB 980 einen Begriff von ,Episteme’, der sich sowohl auf ,Wissen’ als auch ,Wis-
senschaft’ bezieht und das Wissen als ,Wissen von etwas’ bestimmt, d. h. als mit
einem Geltungsanspruch versehenes Wissen. Diese Geltungsanspriiche werden
allerdings nicht notwendigerweise auf dem Wege einer expliziten Reflexion er-
hoben, sondern sie konstituieren sich und werden auch reflektiert in Formen der
Darstellung, durch bestimmte Institutionen, in besonderen Praktiken oder durch
spezifische dsthetische oder performative Strategien.

Zudem bedient sich der SFB 980 eines speziell konturierten Transfer-Begriffs,
der im Kern eine Neukontextualisierung von Wissen meint. Transfer wird hier
nicht als Transport-Kategorie verstanden, sondern vielmehr im Sinne komplex
verflochtener Austauschprozesse, die selbst bei scheinbarem Stillstand iterativ
in Bewegung bleiben. Gerade Handlungen, die darauf abzielen, einen erreichten



VI Zum Geleit

Wissensstand zu tradieren, zu kanonisieren, zu kodifizieren oder zu fixieren, tra-
gen zum standigen Wissenswandel bei.

Gemeinsam mit dem Harrassowitz Verlag hat der SFB die Reihe ,Episteme in
Bewegung. Beitrdge zu einer transdisziplindren Wissensgeschichte” ins Leben
gerufen, um die Ergebnisse der Zusammenarbeit zu présentieren und zugang-
lich zu machen. Die Bénde, die hier erscheinen, werden das breite Spektrum der
Disziplinen reprasentieren, die im SFB vertreten sind, von der Altorientalistik bis
zur Mediavistik, von der Koreanistik bis zur Arabistik. Publiziert werden sowohl
aus der interdisziplindren Zusammenarbeit hervorgegangene Bande als auch
Monographien und fachspezifische Sammelbédnde, die die Ergebnisse einzelner
Teilprojekte dokumentieren.

Allen ist gemeinsam, dass sie die Wissensgeschichte der Vormoderne als ein
Forschungsgebiet betrachten, dessen Erkenntnisgewinne von grundsitzlichem
systematischen Interesse auch fiir die wissensgeschichtliche Erforschung der
Moderne sind.



Inhalt

Isabelle Fellner und Christina Schaefer
Zudiesem Band ...

Christina Schaefer
Facetten frithneuzeitlicher experientia-Diskurse. Zur Einleitung .............

Emiliano Ferrari
Les Essais du jugement. Remarques sur l'expérience intellectuelle
chez Montaigne ................

Robert Krause
Lese- und Lebenserfahrung. Versuch iiber Montaigne und Nietzsche
in komparatistischer und rezeptionsgeschichtlicher Perspektive ............

Dirk Brunke
Das Problem der Vermittelbarkeit von neuweltlichem Erfahrungswissen.
Jean de Léry: Histoire d'un voyage fait en la terre du Brésil (1578) ................

Iris Roebling-Grau
,Y en todo es gran cosa la experiencia” — , Bei allem aber ist die Erfahrung
sehr wichtig”. Erfahrungswissen bei Teresa de Jestis .........................

Christina Schaefer
Die stille Meisterin. Zum Rekurs auf die experientia bei franzdsischen
und italienischen Schriftstellerinnen zwischen 1400 und 1800 ...............

Isabelle Fellner
,Quand la raison répugne a I'expérience”. Medizinisches Erfahrungswissen
im Paris des 17. Jahrhunderts ...

Daniel Fliege und Marie Guthmiiller
La science de l'dme, une science expérimentale? Seelenwissen und
Erfahrung bei Jeanne des Anges und Jean-Joseph Surin ......................

Rogier Gerrits
Wunder erfahren. Erfahrungswissen und Wunder in franzdsischen
Mirakelberichten der Frithen Neuzeit .....................................

Autor*innenverzeichnis ... ...ttt



DOI: 10.13173/9783447118101.VII
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license.
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de
© by the author



Zu diesem Band

Isabelle Fellner und Christina Schaefer

Der Begriff der Erfahrung ist so geldufig, dass er in unterschiedlichsten Kontexten
meist unhinterfragt verwendet wird. Er gehort, wie Hans-Georg Gadamer 1960
notiert, ,zu den unaufgeklartesten Begriffen [...], die wir besitzen”, und daran hat
sich, scheint es, trotz einiger Bemiihungen, den Begriff zu erhellen, bis heute wenig
gedndert.! Dies mag damit zu tun zu haben, dass das, worauf sich der Begriff
,Erfahrung’ beziehen ldsst, recht heterogen ist. Aber ebenso scheint unklar, wie
genau man eigentlich Erfahrung erwirbt und wie man sie an andere weitergibt.
Ja, fraglich ist bereits, inwiefern sich Erfahrung iiberhaupt adaquat vermitteln und
in Sprache transferieren lasst. Was Erfahrung ist und wie sie begrifflich gefasst
wird, ist aber zugleich ein eminent historisches Thema. Die Bedeutung von Erfah-
rungswissen sowie seine Kommunikation hat die Gelehrten seit jeher beschéftigt,
und schon der Begriff der Erfahrung —im Griechischen empeiria, im Lateinischen
experientia — unterliegt einer erkennbaren synchronen und diachronen Variation.

Das Lob der Erfahrung jedenfalls hat eine bis weit in die Antike zuriickrei-
chende Tradition. Ob als praktische Lebenserfahrung, naturphilosophisch-empi-
risches Wissen oder spirituelle Erfahrung, in Philosophie, Wissenschaften, Reli-
gion und Literatur erscheint Erfahrungswissen oft als unersetzliches Komplement
anderer, insbesondere theoretisch-spekulativer Wissensformen. Und wie schon in
der Antike dient der Rekurs auf Erfahrung und Erfahrungswissen auch in der
Friihen Neuzeit, die im Fokus des vorliegenden Bandes steht, auf vielfache Weise
zur Legitimierung von Wissen und Argumenten.

In der rezenten Wissen(schaft)sgeschichte hat vor allem der Aufstieg jenes
neuen naturphilosophischen Wissens, das sich im 17. Jahrhundert unter dem Sig-
num des ,Experiments’ vom traditionellen Erfahrungsbegriff zu autonomisieren
begann, viel Aufmerksamkeit erfahren — und zu Recht. Der Fokus, der dabei auf
die Entwicklung der modernen Naturwissenschaften gelegt wurde, hat allerdings
mitunter die Tatsache verdeckt, dass zeitgendssisch neben dem neuen empirisch-
experimentellen Wissen auch die Konzepte von experientia im Sinne von ,Lebens-
erfahrung’ und ,spiritueller Erfahrung’ relevant und wichtig blieben. Diese Fest-
stellung bildet den Ausgangspunkt des vorliegenden Bandes, der sich zum Ziel
gesetzt hat, das Spektrum frithneuzeitlicher Erfahrungsdiskurse noch einmal et-
was breiter in den Blick zu nehmen. Er tut dies erstmalig aus der Perspektive einer

1 Hans-Georg Gadamer, Wahrheit und Methode: Grundziige einer philosophischen Hermeneutik,
2. Aufl,, Tiibingen 1965, S. 329.



X Isabelle Fellner und Christina Schaefer

wissenshistorisch orientierten Literaturwissenschaft. Die Beitrage zielen entspre-
chend nicht so sehr auf die Rekonstruktion historisch-lebensweltlicher Erfahrung(en)
als auf die Erforschung historischer Erfahrungskonzepte und -diskurse sowie ihrer
Funktionalisierungen. Im Zentrum steht dabei die exemplarische Untersuchung
von Texten, die im Wesentlichen dem theoretisch-argumentativen Schrifttum der
Romania zwischen 1400 und 1800 entstammen: darunter religiose, medizinische
und padagogische Traktate, Dialoge und Essays, aber auch Konferenz- und Reise-
berichte sowie autobiographische Schriften. Anhand der Analyse dieses Korpus
lassen sich Schlaglichter auf die Kontinuitdten und Verdanderungen, Unterschiede
und Beriihrungspunkte diverser experientin--Konzepte werfen. Zutage tritt so die
Vielschichtigkeit und Komplexitat von Erfahrung als einem Wissenskonzept, das
zwar im taglichen Sprachgebrauch fest verankert ist, doch zugleich schillernd und
héaufig schwer fassbar scheint. Dies hat nicht zuletzt historische Griinde.

Die Tatsache, dass im Franzdsischen noch heute fiir praktische (Lebens)Erfah-
rung und wissenschaftliches Experiment derselbe Begriff, expérience, verwendet
wird (obgleich der Terminus expériment durchaus zur Verfiigung stiinde), erin-
nert daran, dass beide Konzepte die gleiche Wurzel haben: Von der Antike bis in
die Frithe Neuzeit bedeutete experientia (ebenso wie experimentum) schlicht beides,
Erfahrung und Experiment. Erst im 17. Jahrhundert kommt der Begriff an einen
Scheideweg, wenn sich im Kontext der aufstrebenden Naturwissenschaften ein
neues Konzept von empirischem Wissen herausbildet, das sich zunehmend von
alltaglicher, lebenspraktischer Erfahrung abgrenzt und eine eigene begriffsge-
schichtliche Karriere ansteuert. Der Aufstieg dieses neuen Konzepts, das sich in
der Folge mehr und mehr mit dem Begriff des Experiments verbindet, heifst nun
aber nicht, dass die Konzepte von experientia als Lebenserfahrung bzw. spirituelle
Erfahrung in der Folge an Bedeutung verloren hétten. Im Gegenteil, beide riickten
im 16., 17. und 18. Jahrhundert noch einmal vermehrt und — unter dem Einfluss
des neuen empirisch-experimentellen Wissens — partiell gewandelt in den Blick.
Zugleich stiitzte man sich aber auch in den neuen scientiae nicht ausschliefSlich auf
das neue empirische Wissen, sondern zusatzlich stets auch auf gesammelte prak-
tische Erfahrung und {iberlieferte Autoritaitenmeinungen. Entsprechend ist gene-
rell davon auszugehen, dass wir es bei diesen Entwicklungen eher mit langsamen,
allméahlichen Verschiebungen als mit (bruchhaften) Abldsungen zu tun haben.

Als rekurrente Themen der in diesem Band versammelten Beitrdge zeichnen
sich u.a. das Verhiltnis von eigener und fremder Erfahrung, die Relation von Er-
fahrungswissen und Biicherwissen sowie die Probleme der Vermittlung von Er-
fahrung und der jeweilige Umgang damit ab. Grundsatzlich besteht eine zentrale
Erkenntnis darin, dass der Verweis auf Erfahrung frithneuzeitlich nicht zwingend
eigenes Erleben impliziert, und zwar auch dann nicht, wenn dies im Text explizit
behauptet wird. Dem liegt die zeitgendssische Pramisse zugrunde, dass man auch
von der Erfahrung anderer lernen kann und diese fremde Erfahrung ggf. auch
literarisch (in Form von Berichten, autobiographischen Schriften, Exempla, Anek-
doten, Sprichwdrtern o.A.) vermittelt werden kann. So wird auch das oft pole-



Zu diesem Band XI

misch geschmahte ,Biicherwissen’ und die Lektiire kanonischer Texte zur Quelle
von Erfahrung. Vor dem Hintergrund, dass das als ,Erfahrung’ markierte Wissen
also durchaus selbst Teil jenes Biicherwissens sein kann, von dem es regelma-
Sig polemisch abgegrenzt wird, muss das verbreitete Lob der Erfahrung als eine
rekurrente rhetorisch-literarische Figur und damit Teil des sogenannten Biicher-
wissens anerkannt werden. Am Verhéltnis von Erfahrungs- und Biicherwissen
zeichnet sich mithin das Paradox einer Theorie der Praxis (i.e. der praktischen Er-
fahrung) ab, die in ihrer eigenen Praxis dem Biicherwissen weit mehr verpflichtet
ist, als sie nach auflen zuzugeben bereit ist. Die Spannung zwischen Erfahrungs-
und Biicherwissen erscheint dabei besonders ausgeprédgt, wenn es um praktische
oder spirituelle Erfahrung geht: Diese Erfahrungsarten zdhlen namlich zu den
elusiven Wissensformen, sind also nur schwer fass- und diskursivierbar.

Ein weiteres rekurrentes Thema der Beitrage betrifft die Funktionalisierung
des jeweiligen Erfahrungswissens. Es zeigt sich, dass experientia haufig als das
,Andere’ eines etablierten (oft theoretisch-spekulativen) Wissens konzipiert wird
und dabei zwischen Zeugnis-, Beweis- und Orientierungsfunktion oszilliert: Er-
fahrung kann Thesen, Ereignisse und Fakten bezeugen oder belegen, kann aber
auch dem Einzelnen praktische Entscheidungshilfen bieten — sei es auf Basis von
sinnlicher Wahrnehmung, Expertenratschlédgen oder eines in der Praxis erworbe-
nen knowing how.

In ihrem einleitenden Beitrag unternimmt Christina ScHAEFER eine Annédherung
an die Vielgestaltigkeit frithneuzeitlicher experientia in ihrer begrifflich-diskur-
siven Situierung zwischen Kontinuitdt und Wandel. Aufgespannt werden die
Begriffsfelder der praktischen Lebenserfahrung, des naturphilosophisch-empiri-
schen Erfahrungswissens sowie der spirituellen Erfahrung, zwischen denen sich
diverse Kontaktpunkte und Uberschneidungen feststellen lassen. Anhand von
vorrangig franzosischen und italienischen Beispielen geht Schaefer dem Verhalt-
nis von Lebenserfahrung und naturphilosophischer experientia nach, bespricht,
wie sich trotz der allmdhlichen Losung des experimentum von der experientia ge-
wisse Zusammenhénge tradieren, und widmet sich dem Verhaltnis von experien-
tia und ratio unter besonderer Beachtung der Frage nach der Vermittelbarkeit von
Erfahrungswissen in Form von ,Biicherwissen’. Auch die Besonderheiten des spi-
rituellen Erfahrungswissens treten gerade im Vergleich mit den anderen Formen
der experientia hervor.

In seinem Beitrag zur intellektuellen Erfahrung in Montaignes Essais demons-
triert Emiliano FErRrARI, dass expérience intellectuelle fiir Montaigne vor allem die
,Erprobung der Urteilskraft’ (,épreuve du jugement”) bedeutet und dabei auf eine
Loslosung von anerkannten Autoritdtenmeinungen zusteuert. Die Essais selbst er-
scheinen als schriftliche Spur von Montaignes ureigener Lebenserfahrung (,ex-
périence libre et vécue”), vom ,exercice” seiner Denk- und Urteilskraft. Dennoch
ist der neue, von Montaigne entworfene ethos savant keineswegs nur mit seiner
personlichen Erfahrung befasst. Die Essais sind zugleich immer auch transitiv, als



XII Isabelle Fellner und Christina Schaefer

Diskurse , pour se faconner sur autrui”, zu begreifen und bilden insofern eine Brii-
cke zum Anderen. Vor dem Hintergrund der manifesten Schwierigkeit, die expé-
rience in ihrer Vielfalt zu interpretieren, sind die Essais nicht zuletzt ein Appell an
die Leserschaft, ihr eigenes jugement zu gebrauchen.

Auch Robert Krause setzt bei Montaigne und seinem zwischen ,Versuch’ und
,Erfahrung’ oszillierenden Erfahrungsbegriff an, geht dann aber {iber zu den Spu-
ren, die Montaignes expérience im Werk von Nietzsche hinterlassen hat. Dies ist
wortwortlich zu verstehen, denn es geht u.a. um die Lesespuren, die Nietzsche in
seinen Montaigne-Ausgaben hinterlassen hat. Mit seinem komparatistischen An-
satz macht Krause deutlich, ,wie zwei kanonische Autoren auf die Kategorie der
Erfahrung rekurrieren und diesen Rekurs jeweils fiir ihre Argumentation funk-
tionalisieren”. Dabei treten Gemeinsamkeiten wie etwa héufige Zitate klassischer
Autoren, aber auch Unterschiede wie die verschiedene Bewertung von Vernunft
und Lebenszweck zutage.

Dirk BRUNKE untersucht Jean de Lérys Amerika-Reisebericht Histoire d'un voyage
fait en la terre du Brésil (1578) im Kontext der frithneuzeitlichen Chronikliteratur,
an der sich — so die These — eine Aufwertung des (individuellen) Erfahrungsbe-
griffs ablesen lasst. In der Fremde erwerben die Reisenden ein Erfahrungswissen,
das nicht selten mit tradiertem Biicherwissen konfligiert: Das tiberlieferte geogra-
phisch-kosmographische Wissen der auctoritates entpuppt sich in der Konfrontati-
on mit dem Erfahrungswissen der Entdecker so manches Mal als fabul6s. Brunke
widmet sich insbesondere Lérys Strategien, seine Erfahrungen zu vertexten und
gegeniiber der Leserschaft zu legitimieren. Er kann dabei zeigen, dass gerade das
neuweltliche Erfahrungswissen auf besondere Evidenzialisierungsstrategien (wie
Narrativierung u.A.) angewiesen ist, um seinen Geltungsanspruch zu behaupten.

Dass autobiographische Schriften eine zentrale Rolle fiir die Vermittlung indi-
vidueller Erfahrung spielen, zeigt der Beitrag von Iris RoeBLING-GRAU, der den
Erfahrungsdiskurs im Libro de la vida (1554—65) der Teresa von Avila untersucht.
Roebling-Grau fragt, inwieweit sich das mystische Erfahrungswissen, das Tere-
sa im Rahmen ihrer Auseinandersetzungen mit damonischer Besessenheit und
himmlischen Eingebungen thematisiert, von anderen Formen des Erfahrungswis-
sens unterscheidet und wie Teresa es konkret sprachlich zu fassen versucht. Nicht
zuletzt diskutiert sie kritisch, inwiefern Teresas Rekurs auf die Erfahrung eine
spezifisch weibliche Strategie darstellt, die in vergleichbaren Texten méannlicher
Gelehrter, beispielsweise Ignacio de Loyolas Ejercicios espirituales (1522-24), in die-
ser Form nicht zu finden ist.

In ihrem Beitrag ,Die stille Meisterin” unternimmt Christina ScHAEFER eine
skizzenhafte Anndherung an das breite, bislang aber noch kaum untersuchte
Spektrum von experientin-Rekursen, die aus der Feder von weiblichen Autoren der
Frithen Neuzeit stammen. Sie riickt dabei in den Blick, wie schreibende Frauen
— beispielsweise im Kontext der Querelle des femmes, aber auch im Bereich des
medizinisch-naturphilosophischen Wissens — immer wieder auf die (eigene wie
auch fremde) Erfahrung Bezug nehmen, um damit nicht nur ihr jeweiliges Wis-



Zu diesem Band XIII

sen, sondern oft auch ihr Schreiben und nicht zuletzt die ,Sache der Frauen’ zu
verteidigen. Erkennbar wird dabei ein Konnex zwischen der Aufwertung des Er-
fahrungswissens einerseits und der Forderung nach Bildung und Gelehrsamkeit
fiir Frauen andererseits, der sich partiell gegenstrebig zu der in frithneuzeitlichen
experientia-Diskursen offen affichierten Abwertung von Biicherwissen verhalt.

Isabelle FELLNER widmet sich in ihrem Beitrag den Conférences von Théophraste
Renaudot und der Frage, was passiert, wenn sich expérience und raison in den me-
dizinischen Debatten des 17. Jahrhunderts widersprechen. Wie gehen die conféren-
ciers (also die Teilnehmer an den Debatten) damit um, wenn medizinische Doktrin
und Erfahrungswissen nicht miteinander in Einklang zu bringen sind? Manche
von ihnen sprechen sich in diesem Fall dafiir aus, die expérience starker zu ge-
wichten als die raison — doch dies stiefs zeitgendssisch auf teilweise vehemente
Kritik der einschldgigen medizinischen Institutionen, allen voran der Faculté de
médecine de Paris. Fellner kann zeigen, dass unterschwellig und jenseits der ,of-
fiziellen’ zeitgendssischen Polemiken ein anderer Diskurs zu finden ist, der ein
weitaus komplexeres Verhiltnis von Erfahrungs- und Biicherwissen offenbart, als
dies oberflachlich scheinen mag.

Daniel FrLiece und Marie GuTHMULLER befassen sich in ihrem Beitrag mit re-
ligiosem Erfahrungswissen und insbesondere mit dessen Vermittlungsproblem,
das sie anhand von Jean-Joseph Surins Science expérimentale des choses de l'autre
vie (1663) und Jeanne des Anges’ Histoire de la possession de la mére Jeanne des Anges
de la maison de Coze (1644) untersuchen. Wie Fliege und Guthmiiller darlegen,
zeigen sich diese ,autohagiographischen” Texte, ebenso wie andere spirituelle
Autobiographien des 17. Jahrhunderts, von zwei expérience-Begriffen geprégt: der
,mystische[n] expérience, auf die zuriickgegriffen wird, um das Géttliche zu bezeu-
gen, sowie d[er] naturphilosophische[n] expérience, auf die zuriickgegriffen wird,
um natiirliche Gesetzméfsigkeiten (und ex negativo somit auch das Géttliche) zu
beweisen”. Gefragt wird nicht nur nach dem Zusammenspiel dieser konkurrieren-
den Erfahrungsbegriffe, sondern auch nach dem Zusammenhang von Selbster-
fahrung bzw. -beobachtung einerseits und der Generierung von neuem Wissen
um die Seele andererseits.

Um das Verhiltnis von spiritueller und naturphilosophischer experientia geht
es auch in Rogier GerriTs Beitrag, der die Beziehung von Erfahrungswissen
und Wundern in der Frithen Neuzeit in den Blick nimmt. Vor dem Hintergrund,
dass Wunder als Transzendenz-Erfahrungen den Menschen das Unzugéngliche
zugénglich machen, dies jedoch im Hinblick auf ihre Uberlieferung in ein Dis-
kursivierungsproblem miindet, untersucht Gerrits die spezifische Darstellungs-
weise von Wundern in den Mirakelberichten von Pariser Jansenisten des 17. und
18. Jahrhunderts, u.a. Louis Basile Carré de Montgerons La Vérité des miracles (1745).
Er diskutiert dabei insbesondere die Frage, welche Art von Erfahrungswissen das
Wissen um Wunder genau adressiert, wo es in die Ndhe von Experimentalwissen
und wo in die von alltagspraktischer Erfahrung riickt.



XIV Isabelle Fellner und Christina Schaefer

Ohne die Mithilfe und Unterstiitzung zahlreicher Kolleg*innen, Freund*innen
und Forderer wire der vorliegende Band nicht zustandegekommen. Er geht im
Wesentlichen zuriick auf Beitrage zu der Tagung, die am 24.-25.9.2020 unter dem
Titel Expérience(s). Zum Rekurs auf Erfahrung und Erfahrungswissen im Frankreich der
Friihen Neuzeit am Sonderforschungsbereich 980 ,Episteme in Bewegung. Wis-
senstransfer von der Alten Welt bis in die Frithe Neuzeit” an der Freien Universi-
tat Berlin stattgefunden hat.

Unser Dank gilt — neben den Beitrager*innen, die an erster Stelle zu nennen
sind — insbesondere dem Sonderforschungsbereich 980 (namentlich Kristiane
Hasselmann), der das Projekt von der Tagung bis zur Publikation auf umfassen-
de Weise ideell und finanziell gefordert hat. Gedankt sei auch Anita Traninger
und Ulrike Schneider, die uns von Anfang an durch die Bereitstellung personeller
Ressourcen unterstiitzt haben. Dillwyn Thier, Jacob Veidt, Angie Martiens, Marie
Lippert, Emilia Moreno Brinkmann und Enrico Bordieri haben uns von der Ta-
gungsorganisation bis hin zum Korrekturlesen unermiidlich und stets gutgelaunt
unter die Arme gegriffen. Ihnen gilt unser besonders herzlicher Dank. Nicht zu-
letzt sind wir Julia Guthmiiller und ihren Kolleg*innen vom Harrassowitz Verlag
verpflichtet: Ihre Geduld und freundliche Beratung haben entscheidend zur Fina-
lisierung des Bandes beigetragen. Schliefilich seien unsere Partner, Familien und
Freund*innen genannt, mit denen wir unsere Erfahrungswelten teilen und die,
wie immer, ihren ganz eigenen Beitrag dazu geleistet haben, dass wir das Projekt
realisieren konnten.

Basel und Florenz im Januar 2022 Isabelle Fellner, Christina Schaefer



Facetten friithneuzeitlicher experientia-Diskurse
Zur Einleitung

Christina Schaefer

Erfahrung und Erfahrungswissen gehdren seit der Antike zu den hochgeschitz-
ten Wissensformen. Redewendungen wie ,Erfahrungsgemafd wissen wir ..." oder
,Meine Erfahrung zeigt ... erinnern uns daran, dass die Berufung auf das eigene
wie auch kollektive Erfahrungswissen einen festen Platz in unserem Sprachge-
brauch und Wissensrepertoire hat. Dies gilt nicht minder fiir die Frithe Neuzeit,
in der das Lob der Erfahrung {iberaus préasent ist. Seit der Antike gilt die Erfah-
rung, die im Lateinischen experientia und im Griechischen empeiria heifst, als Mut-
ter der Weisheit. Zudem wird sie in verschiedensten Disziplinen als ein wichtiges
Komplement theoretischen Wissens betrachtet und ist in diesem Kontext mit dem
,praktischen Wissen’ verbunden. Aristoteles etwa betont, dass ein Arzt, und sei er
noch so studiert, ,, das rechte Heilverfahren oft verfehlen” werde, wenn er keine
praktische Erfahrung, sondern ausschlief8lich Biicherwissen besitze.! Fiir Aristo-
teles gehort die Erfahrung zu den grundlegenden Wissensformen, denn, wie es
zu Beginn der Metaphysik heifst, sowohl Wissenschaft (epistéme) als auch Kunst
(techneé) ,gehen fiir die Menschen aus der Erfahrung hervor“? Auch Cicero stellt
in De officiis fest, dass es vor allem in praktischen Berufen wie dem des Arztes,
des Feldherrn oder des Rhetors nicht geniige, nur die ,Vorschriften des Faches’
(,artis praecepta”) zu kennen, sondern es auch der ,Erfahrung und Ubung’ (,usu
et exercitatione”) bedtirfe.?

So zentral die Erfahrung auch gesetzt wird, so unklar ist haufig ihre Defini-
tion — dies gilt fiir die Vormoderne ebenso wie heute.* Generell wird der Begriff

1 ,Wenn nun jemand den Begriff besitzt ohne Erfahrung und das Allgemeine weif3, das darin
enthaltene Einzelne aber nicht kennt, so wird er das rechte Heilverfahren oft verfehlen; denn
Gegenstand des Heilens ist vielmehr das Einzelne”. Aristoteles, Metaphysik, iibers. von Her-
mann Bonitz [ed. Wellmann], auf der Grundlage der Bearb. von Héctor Carvallo und Ernesto
Grassi, neu hg. von Ursula Wolf, Reinbek bei Hamburg 1994, S.38 (= Buch I, 1, 981a21-23).

2 Aristoteles, Metaphysik, S.38 (= Buch I, 1, 981a3f.).

3 Marcus Tullius Cicero, De officiis/Vom pflichtgemdfien Handeln, lat—dt., ibers., komm. und
hg. von Heinz Gunermann, durchges. und verbesserte Ausg., Stuttgart 1984 (1976), S.54f.
(=Buch I, 60).

4 Zur Definition von Erfahrung und Erfahrungswissen aus heutiger Sicht vgl. David K. Lewis,
,What Experience Teaches”, in: Mind and Cognition: A Reader, hg. von William G. Lycan, Cam-
bridge, Mass./Oxford 1990, S.499-519; Friederike Rese, Erfahrung als eine Form des Wissens,
Freiburg i.Br./Miinchen 2014.



2 Christina Schaefer

der Erfahrung (auch frithneuzeitlich) auf dreierlei Weise verwendet: als Bezeich-
nung fiir (1) ein einzelnes Ereignis oder Erlebnis (,eine Erfahrung’), (2) eine Serie
oder Iteration von Ereignissen (,Erfahrungen’) und (3) eine aus langer Ubung oder
Lebenspraxis resultierende Fahigkeit oder Kompetenz (,Erfahrung’).”

Noch wichtiger erscheint speziell in der historischen Perspektive aber die ,dis-
ziplindre’ Differenzierung in: a) praktische Erfahrung im Sinne von allgemeiner
Lebenserfahrung bzw. einer spezifischen (professionellen, handwerklichen, mu-
sischen, korperlichen o.4.) Kompetenz, b) empirisches Wissen im Sinne der Natur-
wissenschaften und c) spirituell-religidse Erfahrung. Je nach Disziplin haben sich da-
bei recht unterschiedliche Bedeutungstraditionen herausgebildet. Gerade in der
Frithen Neuzeit ist diese Differenzierung allerdings nur mit Einschrankungen zu-
treffend, denn es gibt, wie noch zu sehen sein wird, diverse Schnittstellen, Uber-
lappungen und Uberginglichkeiten zwischen praktischem, empirischem und
religiosem Erfahrungsbegriff. Hinzukommt, dass die beiden Differenzierungs-
modelle (1-3 und a-c) nicht kongruent sind, sondern quer zueinander liegen:
Zwar mogen spirituelle Erfahrungen (etwa von Wundern) typischerweise singu-
laren Charakter haben, doch beruht ein nicht unbetrachtlicher Anteil religioser
Erfahrung auf iterativen Praktiken. Genauso sind praktische und wissenschaftli-
che Erfahrung zwar grundsatzlich mit Iteration und Wiederholbarkeit assoziiert,
doch kann auch die Lebenserfahrung von singuldren Ereignissen gepragt sein.
Hinzukommt, dass das wissenschaftliche Experiment stets auch von praktischen
Kompetenzen der Experimentator*innen abhangig ist.

Die hier angedeuteten Interferenzen machen eine strikte Unterscheidung zwi-
schen den verschiedenen Erfahrungskonzepten fiir die Frithe Neuzeit schwierig.
Dennoch eignet sich insbesondere das zweite Differenzierungsmodell (a—c) als
heuristisches Mittel, um einige Linien von Kontinuitdt und Wandel zu skizzie-
ren. Ich werde daher im Folgenden versuchen, diverse Facetten praktischer, wis-
senschaftlicher und spiritueller Erfahrungsdiskurse in den Blick zu nehmen und
dabei besonderes Augenmerk auf ihre Schnittstellen legen. Vor dem Hintergrund,
dass das Thema umfassend ist und die Forschung zur frithneuzeitlichen experien-
tia sich bislang vor allem auf einzelne Aspekte und Autor*innen konzentriert hat,
verstehen sich die folgenden Ausfiihrungen als Voriiberlegungen ohne Anspruch
auf Vollstandigkeit oder Abgeschlossenheit. Ihr Ziel besteht zunéchst darin, einen
Einblick in die Vielfalt und Komplexitit des frithneuzeitlichen experientia-Begriffs
(sowie einige Anregungen zur Vertiefung) zu geben. Angesichts der Tatsache,
dass es primar der naturphilosophische experientia-Begriff ist, dem in der jiinge-
ren Wissensgeschichte grofle Aufmerksamkeit entgegengebracht wurde, scheint
es mir wichtig, die frithneuzeitliche Relevanz der beiden anderen experientia-Kon-
zepte, also der lebenspraktischen und spirituellen Erfahrung, nicht aus dem Blick

5 Vgl. Walter Belardi, , Il costituirsi del tempo lessicale dell’experientia in greco e in latino”, in:
Experientia: Attidel X colloquio internazionale, Roma, 4—6 gennaio 2001, hg. von Marco Veneziani,
Florenz 2002, S.1-61, hier S. 2.



Facetten frithneuzeitlicher experientia-Diskurse 3

zu verlieren. Daneben gilt es, die Korrelation aller drei Erfahrungskonzepte noch
einmal zu reevaluieren.

Im ersten Abschnitt geht es mir um die Relation von praktischer (Lebens)Erfah-
rung und naturphilosophisch-empirischem Wissen, im zweiten um die Spezifika
der spirituellen Erfahrung und ihre Relation zu den beiden anderen Erfahrungs-
konzepten. Im Fokus stehen wird dabei nicht die Rekonstruktion von tatsachli-
cher historisch-lebensweltlicher Erfahrung,® sondern die Analyse historischer
Erfahrungsdiskurse. Dass diese selbst wiederum von lebensweltlicher Erfahrung
gepragt sind (ebenso wie umgekehrt diese lebensweltliche Erfahrung von den
Diskursen), sei damit unbestritten. Dennoch ist der grundsatzliche Unterschied
zwischen lebensweltlicher Erfahrung einerseits und dem Schreiben bzw. Spre-
chen iiber diese andererseits mit zu reflektieren. Mir geht es hier vor allem um
Letzteres, das Schreiben und Sprechen iiber Erfahrung, also darum, wie experien-
tia auf der diskursiven Ebene konzipiert wird.

1 Praktische Erfahrung und naturphilosophisch-empirisches Wissen

1.1 Zum Lob der Erfahrung als magistra vitae und magistra scientiae

Wenn man die seit der Antike bekannten und in Mittelalter und Frither Neuzeit
vielfach zitierten Sentenzen betrachtet, die die Erfahrung als ,beste Lehrmeisterin’
loben, so ist damit zweifellos jene Erfahrung gemeint, die im Laufe des Lebens
durch lange Praxis und Ubung erworben wird.” Im Lateinischen wird dieser ex-
perientia-Typ entsprechend auch als usus adressiert: , Est rerum omnium magister
usus”, ,,Usus magister est optimus” oder , Experientia docet”.® Die Gleichsetzung

6 Fiir eine geschichtswissenschaftliche Reflexion frithneuzeitlicher Erfahrung vgl. exempla-
risch Paul Miinch (Hg,), , Erfahrung” als Kategorie der Friihneuzeitgeschichte, Miinchen 2001 (Re-
print 2014).

7 Einen begriffsgeschichtlichen Uberblick geben: Friedrich Kambartel, , Erfahrung”, in: His-
torisches Worterbuch der Philosophie, hg. von Joachim Ritter u.a., Basel 1972, Bd. 2, Sp. 609-617;
John Henry, , Erfahrung”, in: Enzyklopidie der Neuzeit, hg. von Friedrich Jaeger, Stuttgart 2006,
Bd. 3, Sp.431-435; Alfred Kessler/Alfred Schopf/Christoph Wild, , Erfahrung”, in: Handbuch
philosophischer Grundbegriffe, hg. von Hermann Krings, Hans Michael Baumgartner und
Christoph Wild, Miinchen 1973, Bd. 2, S.373-386. Zur Vertiefung empfehlen sich u.a.: Marco
Veneziani (Hg.), Experientia. Atti del X colloquio internazionale, Roma, 4—6 gennaio 2001, Flo-
renz 2002; Costantino Esposito/Pasquale Porro (Hg.), Lesperienzal/L'expérience/Die Erfahrung/
experience, Sondernr. der Zeitschrift Quaestio: annuario di storia della metafisica 4 (2004). Zum
Erfahrungsbegriff im Mittelalter vgl. Hedwig Rockelein/Udo Friedrich (Hg.), Experten der
Vormoderne zwischen Wissen und Erfahrung, Berlin 2012. Zum Erfahrungsbegriff in der mittel-
alterlichen Naturphilosophie vgl. Thomas Bénatouil/Isabelle Draelants (Hg.), Expertus sum:
lexpérience par les sens dans la philosophie naturelle médiévale: actes du colloque international de
Pont-a-Mousson, 5-7 février 2009, Florenz 2011.

8 Caesar, De bello civili, 2, 8, 3; Cicero, Pro C. Rabirio Postumo oratio 9; MA H. Walther 8521b. Hier
zitiert nach Hubertus Kudla (Hg.), Lexikon der lateinischen Zitate: 3500 Originale mit Ubersetzun-
gen und Belegstellen, 3., durchges. Aufl, Miinchen 2007 ('1999), S.239. Zum antiken Begriffs-
paar experientia und usus, etwa bei Lucrez (De rerum natura V, 1452), vgl. Belardi, , 11 costituirsi
del tempo lessicale dell’experientia”, S. 34f.



4 Christina Schaefer

mit dem Usus macht deutlich, dass es hier um praktische, im und durch Brauch
und Gebrauch erworbene Erfahrung geht.” Entsprechend betont auch Aristoteles
den Wert der Erfahrung speziell fiir die sogenannten , praktischen Wissenschaf-
ten” (praktikai ton epistemon), zu denen etwa Politik, Heerfithrung, Okonomik oder
Rhetorik gehoren: Dort komme es auf das gute ,Handeln” (praxis) an, und fiir
dieses diirfe man nicht ,,unerfahren in der Praxis des Lebens” (apeiros gar ton kata
ton bion praxeon) sein.'®

Die Gleichsetzung von experientia und usus (ital. uso, frz. usage, span. uso) ist
frithneuzeitlich auch in den sich etablierenden Volkssprachen weit verbreitet. Im
16. Jahrhundert etwa findet sie sich in Montaignes Essais ebenso wie in Stefano
Guazzos Civil conversazione (1574/79). Besonders anschaulich aber wird sie in
einem Emblem aus Achille Bocchis Symbolicarum quaestionum de universo genere
(1555), das mit ,Usum magistrum unum optimum” {iberschrieben ist und die Er-
fahrung als hochste Kunst evoziert: , Experientia maior arte”.!? Im Bildteil setzt es
einen ,experiens vir”, einen erfahrenen Mann, in Szene und zeigt Odysseus als
Heerfiihrer, der sich von Pallas und Merkur als den fiir sein Vorhaben einschlagi-
gen Experten (von lat. peritus, ,erfahren’) bewaffnen und beraten lasst.”®

9 Zur Herkunft der experientia aus der Praxis vgl. auch Belardi, , 11 costituirsi del tempo lessica-
le dell'experientia”, S.34-36. Belardi spricht von einer ,in der Praxis erworbenen Kompetenz
bzw. einem praktischen Wissen”: ,sapere originatosi della pratica”, ,conoscenza emergente
da una prassi esplorativa, sperimentale” bzw. ,sapere tecnico, tecnica” (ebd., S.34). Diese Be-
deutung schlief3t, wie Belardi ausfiihrt, an die antike Tradition von experientia im Sinne von
cognitio reflexa an (vgl. ebd.).

10 Aristoteles, Die Nikomachische Ethik: griechisch-deutsch, iibers. von Olof Gigon, neu hg. von
Rainer Nickel, Diisseldorf 22007 (12001), S. 11 und 13 (= Buch I, 1094b3f. und 1095a3-7).

11 Vgl. die Verwendung von ,experience” und ,usage” in: Michel de Montaigne, Les Essais, hg.
von Jean Balsamo, Paris 2007, S. 1123f. und 1126f. Zur Verbindung von , sperienza”, ,uso” und
,prattica” vgl. Stefano Guazzo, La civil conversazione, 2 Bde., hg. von Amedeo Quondam, Mo-
dena 1993, hier Bd. 1, S. 26; vgl. dazu auch die Anmerkungen des Herausgebers in: ebd., Bd. 2,
S.71, Anm. 163.

12 Achille Bocchi, Symbolicarum quaestionum de universo genere, quas serio ludebat, libri quinque,
Bologna 1574 ('1555), S.280 und 283. Das Emblem macht zudem darauf aufmerksam, dass es
der Erinnerung bedarf, um aus Erfahrung Weisheit zu generieren: , Indem optimem ipsius
Sapientiae/Usum parentem, et Mnemosynen ferunt”. Ebd., S. 283. - Vgl. dhnlich auch Guazzo,
der den uso als Vater und die memoria als Mutter der Weisheit bezeichnet: ,’l padre della sa-
pienzia e 1'uso e la madre la memoria” (Guazzo, La civil conversazione, Bd. 1, S.26). Ein antikes
Modell dieser Idee findet sich bei Aulus Gellius: ,,Usus me genuit, mater peperit Memoria/
Sophiam vocant me Grai, vos Sapientiam”. Ebd., Bd. 2, S. 64, Anm. 133. Auf die tragende Rolle
der Erinnerung macht bereits Aristoteles aufmerksam, wobei bei ihm die Erfahrung selbst
ein Produkt der Erinnerung ist (siehe dazu unten). Die Idee, dass es einer (wie auch immer
gearteten) intellektuellen Verarbeitung bedarf, die die ,reine” Erfahrung bzw. Wahrnehmung
erganzt, findet sich noch im 18. Jahrhundert, wenn die aufklarerische Encyclopédie im Ein-
trag zur philosophischen ,Expérience” darauf hinweist, dass, um von Erfahrung sprechen
zu konnen, zu dem wihrend eines langen Lebens erworbenen Wissen noch die Reflexion des
Gesehenen und Erlebten hinzukommen miisse. Vgl. dazu unten Anm. 62.

13 Bocchi, Symbolicarum quaestionum, S.281. Dass sich Odysseus hier von Autoritdten beraten
lasst, deutet bereits darauf hin, dass das Konzept von experientia frithneuzeitlich nicht zwin-



Facetten frithneuzeitlicher experientia-Diskurse 5

Hinter der Gleichsetzung von Erfahrung und Usus steht offensichtlich die Uber-
zeugung, dass das, was sich kontinuierlich entwickelt bzw. {iber lange Zeit be-
wihrt hat, eine ganz eigene Giiltigkeit besitzt und keiner weiteren Beweise bedarf.
So formuliert Aristoteles, dass man , die ohne Beweise vorgetragenen Behauptun-
gen und Meinungen der Erfahrenen, Alteren und Klugen nicht weniger beachten
[miisse] als das Bewiesene. Denn weil sie das Auge der Erfahrung [to tés empeirias
omma) haben, sehen sie richtig”* Uber derartige individuelle Lebenserfahrung
hinaus steht der Usus aber auch fiir ein kollektives Erfahrungswissen, das seine
Legitimation aus seiner langen, oft generationeniibergreifenden Tradition bezieht.
Hier riickt die experientia deutlich in die Ndhe von lat. consuetudo, ital. consuetudi-
ne, costume, abitudine, frz. coutume, habitude, dt. ,Brauch, Sitte, Gewohnheit, Gewoh-
nung’. Nicht nur Michel de Montaigne raumt Sitten und Brauchen eine durchweg
bemerkenswerte Stellung ein, auch Stefano Guazzo tut dies im Rahmen seiner als
allgemeine Verhaltenslehre konzipierten Civil conversazione. Guazzo zitiert zudem
zahlreiche Sprichworter und Redensarten, die ebenso wie die zahllosen Exempla
als Vermittler eines kollektiven Erfahrungswissens erscheinen.”” Das aus der con-
suetudo stammende Erfahrungswissen kann dabei ebenso ein alltagspraktisches
und allgemeines ethisches Wissen sein wie ein quasi-wissenschaftliches, fiir artes
und scientiae relevantes usuelles Wissen (z.B. aus der Heil- und Krauterkunde oder
dem juridischen Kontext).

Dies fiihrt uns zu dem {iberaus wichtigen Punkt, dass sich alle frithneuzeitli-
chen Rekurse auf die experientia letztlich auf eine doppelte Tradition beziehen. Seit
der Antike namlich bedeutet experientia nicht nur praktische (Lebens)Erfahrung
und Usus, sondern auch ,Versuch’, ,Probe’, ,Erprobung’ oder ,versuchsweise Prii-
fung’ (temptatio)'® — was sie zur Grundlage der Wissenschaften macht. Diese Dop-
pelbedeutung ist schon bei Aristoteles angelegt.” Erfahrung (empeiria) heifst bei
ihm zum einen praktische Lebenserfahrung, d.h. eine allgemeine, disziplinunab-
hingige Kompetenz, die von Ubung, Praxis sowie Alter und Reife abhéngt und

gend an eigene Erfahrung gebunden ist, sondern zumindest bis zu einem gewissen Grad auch
aus vermittelter Erfahrung hervorgegangen sein kann. Vgl. dazu auch unten.

14 Aristoteles, Nikomachische Ethik, S.261 (= Buch VI, 12, 1143b12-14).

15 Wie Manfred Hinz betont, haben die Sprichworter und Sentenzen bei Guazzo weit mehr als
folkloristischen Charakter. Sie besitzen eine formale Funktion, fungieren ,,im Konversations-
kontext [...] als unangreifbare ,loci’, aus denen sich Argumentationsstrukturen entwickeln
lassen” (Manfred Hinz, Rhetorische Strategien des Hofmannes. Studien zu den italienischen Hof-
mannstraktaten des 16. und 17. Jahrhunderts, Stuttgart 1992, S.362).

16 Vgl. Belardji, ,Il costituirsi del tempo lessicale dell'experientia”, S. 34. Belardi gibt diese Bedeu-
tung (femptatio) im Italienischen mit ,sperimentazione”, ,indagine/prassi sperimentativa”
wieder (ebd.).

17 Zu den beiden Erfahrungskonzeptionen bei Aristoteles (sowie ihrer mittelalterlichen Rezep-
tion) vgl. Peter King, , Two Conceptions of Experience”, in: Medieval Philosophy and Theology
11/2 (2003), S.203-226. Zum Erfahrungsbegriff bei Aristoteles vgl. allgemein Friederike Rese,
Praxis und Logos bei Aristoteles. Handlung, Vernunft und Rede in Nikomachischer Ethik, Rhetorik
und Politik, Tlibingen 2003, insb. S. 130-140.



6 Christina Schaefer

sich vor allem in einem guten Urteils- und Entscheidungsvermgen manifestiert.'®
Zugleich jedoch macht er die Erfahrung zur methodischen Grundlage der Kiinste
und Wissenschaften und zielt damit auf ein ,wissenschaftliches Erfahrungswis-
sen’, das aus der Sinneswahrnehmung erwachst. In der Analytica posteriora heifst es
dazu: ,Aus Wahrnehmung also entsteht Erinnerung, wie wir sagen; und aus Er-
innerung desselben Dinges, wenn sie oft zustandekommt, Erfahrung — denn viele
Erinnerungen sind eine einzige Erfahrung — und aus Erfahrung, oder aus jedem
Allgemeinen [...], ein Prinzip von Kunst und Wissen”.”” Dass Aristoteles begriff-
lich nicht zwischen praktischer und wissenschaftlicher Erfahrung differenziert,
diirfte daran liegen, dass fiir ihn Erfahrung stets ein Wissen dartiber konstituiert,
wie sich Menschen und Dinge iiblicherweise, im Regelfall, verhalten — egal, ob dies
aufgrund von Naturgesetzen oder von Ubung, Brauch und Gewohnheit geschieht.
Die Erfahrung ,sammelt’ stets das Allgemeine an den einzelnen Dingen oder Er-
eignissen und filtert es als Regelmafligkeit heraus. Die Kunst wiederum formt da-
raus ,allgemeine Annahme[n] tiber das Ahnliche”, wie es in der korrespondieren-
den Stelle in der Metaphysik heifit.** Es ist dieses Erkennen von Regelmafigkeiten,
welches lebenspraktische und wissenschaftliche experientia eint und welches die
erfahrenen Alten und die Gelehrten der scientige gleichermafien dazu befdhigt,
die Dinge richtig zu beurteilen. Das Resultat von experientia kann also ebenso wis-
senschaftliche Erkenntnis wie praktisches Wissen sein. Fiir Aristoteles ist beides
empeirid, eine Abstraktionsleistung im ,,Ubergang von der Kenntnis des Einzelnen

zur Kenntnis des Allgemeinen”.”!

18 Zu Alter und Reife als Voraussetzung fiir Erfahrung vgl.: ,Ein junger Mensch kann aber diese
Erfahrung nicht haben (denn sie entsteht nur in langer Zeitdauer).” Aristoteles, Nikomachische
Ethik, S.255 (= Buch 1V, 9, 1142a15f.). Dass es um ein gutes Urteilsvermogen geht, lasst sich da-
raus entnehmen, dass es auf die ,Behauptungen und Meinungen” der erfahrenen Menschen
(und nicht etwa ihre korperlichen Kompetenzen) ankommt (vgl. oben Zitat zu Anm. 14). Wie
Friedrich Kambartel restimiert, bestimmt Aristoteles Erfahrung damit ,in Ankniipfung an
ein Vorverstandnis, dem es auf erworbene Fihigkeiten des Menschen, auf ein Geiibtsein in ...,
ein Vertrautsein mit ... ankommt — ein Vorverstiandnis, das den alltaglichen Gebrauch des
deutschen Wortes Erfahrung (,Erfahrenheit’, ,Erfahrensein’) noch weitgehend leitet” (Kam-
bartel, , Erfahrung”, Sp. 609).

19 Aristoteles, Analytica posteriora (= Werke in deutscher Uberseizung, Bd.3, Teil 2, 1. Halbband),
iibers. und erl. von Wolfgang Detel, Berlin 1993 (Reprint 2018), S. 83 (= Buch II, 19, 100a4-10).

20 Die vollstandige Passage lautet: ,, Aus der Erinnerung namlich entsteht fiir die Menschen
Erfahrung; denn die Vielheit der Erinnerungen an denselben Gegenstand erlangt die Be-
deutung einer einzigen Erfahrung, und es scheint die Erfahrung beinahe der Wissenschaft
(epistéme) und der Kunst sich anzunédhern. Wissenschaft aber und Kunst gehen fiir die Men-
schen aus der Erfahrung hervor; denn ,Erfahrung schuf die Kunst’, sagt Polos mit Recht,
,Unerfahrenheit den Zufall’. Die Kunst entsteht dann, wenn sich aus vielen durch die Erfah-
rung gegebenen Gedanken eine allgemeine Annahme iiber das Ahnliche bildet.” Aristoteles,
Metaphysik, S.38 (= Buch I, 1, 980b29-981a7).

21 So Wolfgang Detel in seinem Kommentar zu Analytica posteriora II, 19, 100a 4-10 in: Aristo-
teles, Analytica posteriora, S.832f. Detel erldutert dazu: Fiir Aristoteles differenziere sich zum
einen in der Erfahrung, was in Wahrnehmung und Erinnerung noch ununterschieden sei,
néamlich individueller Gegenstand und die an ihm ablesbare allgemeine Struktur; zum anderen
wiirden , die endlichen Reihen singuldrer Tatsachen [...] auf der Stufe der Erfahrung so be-



Facetten frithneuzeitlicher experientia-Diskurse 7

Diese Aristotelische Bestimmung von Erfahrung, die lebenspraktisches und
wissenschaftliches Erfahrungswissen nicht strikt trennt, hat die experientia-Dis-
kurse bis weit in die Frithe Neuzeit gepragt.”

Zur Geschichte dieser Diskurse gehort auch, dass die Termini experientia und
experimentum lange Zeit — und noch das gesamte 16. Jahrhundert hindurch — syno-
nym verwendet wurden.? Erst im 17. Jahrhundert scheint der Erfahrungsbegriff
an einen Scheideweg zu gelangen, als sich im Kontext der aufstrebenden Natur-
wissenschaften das Ideal eines empirischen Wissens Bahn bricht, das eng mit
einem neuen Typ von methodischer Beobachtung (observatio) verkniipft ist und
sich in der Folge zunehmend mit der Idee des ,Experiments’ assoziiert.** Diese
Autonomisierung des naturwissenschaftlichen Erfahrungswissens ist von der
Wissenschaftsgeschichte vielfach nachgezeichnet worden. Mir wird es im Folgen-
den aber um etwas anderes gehen: zum einen um die Tatsache, dass der Wert der
praktischen (Lebens)Erfahrung trotz der Konjunktur des empirisch-experimentel-
len Wissens keineswegs in Vergessenheit geriet, sondern weiterhin, von der Ethik
bis zur Medizin, eine wichtige Rolle spielte;® zum anderen um den Umstand, dass

schrieben, daf die Ahnlichkeit, die sie hinsichtlich ihrer allgemeinen Strukturen aufweisen,
ausdriicklich registriert” werde (ebd.).

22 Vgl. Kambartel, ,Erfahrung®, Sp. 610f.

23 Zur Austauschbarkeit der Termini experientia und experimentum noch im 16. Jahrhundert
(und iiber die Grenzen samtlicher Disziplinen und Lehren hinweg) vgl. Charles B. Schmitt,
,Experience and Experiment: A Comparison of Zabarella’s View with Galileo’s in De Motu”,
in: Studies in the Renaissance 16 (1969), S. 80-138, insb. S. 90-92. Zum Begriffspaar experientialex-
perimentum in der lateinischen Antike (wo experimentum meist fiir Versuch’, ,Probe’ steht) vgl.
Belardi, ,I1 costituirsi del tempo lessicale dell’experientia”, S.39-41. Zur mittelalterlichen Ver-
wendung (sowie ersten Ansdtzen der Differenzierung) vgl. Jacqueline Hamesse, , Experientia/
experimentum dans les lexiques médiévaux et dans les textes philosophiques antérieurs au 14e
siecle”, in: Veneziani (Hg.), Experientia, S.77-90; Jiirgen Sarnowsky, ,, Expertus —experientia — ex-
perimentum. Neue Wege der wissenschaftlichen Erkenntnis im Spatmittelalter”, in: Rockelein/
Friedrich (Hg.), Experten der Vormoderne, S.47-59. Zur Begriffsentwicklung im 17. Jahrhun-
dert vgl. Marta Fattori, , Experientia — experimentum: un confronto tra il corpus latino e inglese
di Francis Bacon”, in: Veneziani (Hg.), Experientia, S.243-258; Jean-Robert Armogathe, ,Sé-
mantese d'experientialexperimentum/expériences dans le corpus cartésien”, in: Veneziani (Hg.),
Experientia, S.259-271.

24 ,By the early seventeenth century, ,observation’ and ,experiment’, seldom coupled in the
Middle Ages [...], had become an inseparable pair, and have defined and redefined each oth-
er ever since.” Lorraine Daston, , The Empire of Observation, 1600-1800 in: dies./Elizabeth
Lunbeck (Hg.), Histories of Scientific Observation, Chicago 2011, S.81-113, hier S.82, unter Re-
kurs auf Katharine Park. Die observatio etabliert sich als eigenstandige Praktik neben dem
Experiment. So wird ab dem spéten 17. Jahrhundert in der Naturphilosophie differenziert
zwischen ,Observationen’, die vermeintlich ohne Eingriff in die Natur zustande kamen, und
,Experimenten, verstanden als gezielte Eingriffe in die Natur bzw. Arrangements zur Uber-
priifung von Hypothesen (also je nachdem ,whether one intervened in the course of nature
to produce an effect or studied effects as they occurred in the course of nature”, ebd., S.86).
Zum Aufstieg der observatio als neuer erkenntnistheoretischer Methode vgl. Gianna Pomata,
,Observation Rising: Birth of an Epistemic Genre, 1500-1650", in: Histories of Scientific Obser-
vation, hg. von Lorraine Daston und Elizabeth Lunbeck, Chicago/London 2011, S. 45-80.

25 Wenn also, wie Paolo Ponzio notiert, das Konzept der ,Erfahrung’ im gesamten 16. und {iber-



8 Christina Schaefer

der experientia-Begriff seine traditionelle ,Doppelbedeutung’ bis ins 18. Jahrhun-
dert hinein tradierte und trotz der Autonomisierung des Experiment-Begriffs auch
weiterhin nicht vollkommen strikt zwischen (lebens)praktischem und wissen-
schaftlichem Erfahrungswissen getrennt wurde. Ich will diese beiden Kontinui-
taten anhand ausgewahlter Beispiele aus dem 17. und 18. Jahrhundert skizzieren,
vorab jedoch einen kurzen historischen Uberblick zum pluridisziplindren Lob der
praktischen Erfahrung ab dem Mittelalter geben, um die Kontinuitétslinien besser
verdeutlichen zu kénnen.

Im Mittelalter war die experientia eine anerkannte epistemologische Kategorie in
der Naturphilosophie.?® So galt die sinnliche Erfahrung unter anderem bei Albertus
Magnus und Roger Bacon als legitimer Zugang zu Naturphanomenen, blieb aller-
dings den beiden anderen zentralen Instanzen, Vernunft und Autorititenwissen,
klar untergeordnet.”” Nicht nur in der Naturphilosophie, sondern auch in diversen
anderen Bereichen wurde die experientia im Mittelalter geschatzt: hier nun aber we-
niger als Sinneserfahrung denn als lebenspraktische Erfahrung und knowing how.®
So schliefit sich beispielsweise Wilhelm von Ockham im Rahmen seiner philosophi-
schen Uberlegungen der Aristotelischen Auffassung an, dass die praktische Erfah-
rung hilfreicher sei als rein theoretisches Wissen.”” Auch im politisch-juridischen
Bereich ist der Rekurs auf die praktische Erfahrung verbreitet:*® Marsilius von Pa-
dua etwa basiert sein reformerisches Staatskonzept im Defensor pacis (1324) nicht
mehr auf ein préetabliertes Wertesystem, sondern auf Gesetze, die die {iber Men-
schenalter hinweg gesammelte und vervollkommnete Erfahrung kondensierten;
der Rechtsgelehrte Bartolo da Sassoferrato (1314-57) nennt die experientia im Tracta-
tus testimoniorum als Voraussetzung juristischer prudentia;** und Baldo degli Ubaldi

wiegenden 17. Jahrhundert ebenso populdr war wie das der Vernunft’ in der Aufklarung,
scheint mir dies nicht nur fiir die Naturphilosophie zu gelten. Vgl. Paolo Ponzio, , The Articu-
lation of the Idea of Experience in the Sixteenth and Seventeenth Centuries”, in: Quaestio:
annuario di storia della metafisica 4 (2004), S.175-195, hier S. 175.

26 Vgl. Bénatouil/Draelants (Hg.), Expertus sum.

27 Vgl. Isabelle Draelants, ,Expérience et autorités dans la philosophie naturelle d’Albert le
Grand”, in: Bénatouil/Draelants (Hg.), Expertus sum, S.89-121.

28 Einen allgemeinen Uberblick (auch zu quantitativen Aspekten der Begriffsverwendung) gibt
Hamesse, , Experientialexperimentum®.

29 Vgl. dazu King, ,Two Conceptions of Experience”. Nach King geht Ockham dabei {iber
Aristoteles hinaus, weil sich die Erfahrung bei Aristoteles nur , beinahe” der Wissenschaft
und Kunst ,anzunidhern” scheine (vgl. oben Anm. 19), wahrend Ockham die Erfahrung mit
Kiinsten und Wissenschaften auf einen Rang hebe: Ockham sehe die praktische Erfahrung
durchaus an der Kenntnis des Allgemeinen partizipieren und anerkenne sie insofern als Weg
zur Weisheit (sapientia). Vgl. ebd., S.222.

30 Zur Verbindung von Recht und Erfahrung vgl. den Ausdruck iurisperitus (,Jurist, Rechtskun-
diger’; Synonym zu iurisconsultus), der sich ebenso wie experientia von peritus (,erfahren’) her-
leitet. Vgl. Belardi, ,I1 costituirsi del tempo lessicale dell’experientia®, S. 32.

31 Vgl. Marsilius von Padua, Defensor pacis/Der Verteidiger des Friedens, lat.-dt., 2 Bde., auf Grund
der Ubers. von Walter Kunzmann bearb. und eingel. von Horst Kusch, Darmstadt 1958, Bd. 1,
S.102-109 (= Teil I, Kap. XI, §3).

32 Vgl. Danilo Segoloni, ,, Practica’, ,practicus’, ,practicare’ in Bartolo e in Baldo”, in: Leducazione



Facetten frithneuzeitlicher experientia-Diskurse 9

(1327-1400), fiir den Theorie und Praxis (doctrina und practica) komplementar sind,
meint, der practicus (i.e. der Richter oder Anwalt) fithre das Werk des theoricus unter
Zuhilfenahme der loci ab experientia im Gerichtssaal fort:*® In der Universitét schlu-
cke man die Gesetze hinunter, im Justizpalast verdaue man sie.**

Einen eigenen, weiblichen Strang des experientia-Diskurses erdffnet um 1400
Christine de Pizan (1364—ca. 1430), wenn sie gegen die verbreiteten misogynen
Darstellungen in der Literatur das Wort ergreift und sich dabei ganz wesentlich
auf ihre Erfahrung als Frau beruft (,moi qui suis née femme”).* Die Erfahrung,
heift es im Livre de la cité de dames (1405), zeige mit absoluter Sicherheit (,,en toute
certitude”), dass dem weiblichen Geschlecht Unrecht getan werde:* ,I'expérience
démontre clairement que la vérité est tout le contraire de ce que l'on affirme en
cherchant a charger les femmes de tous les maux”.¥” Angeleitet von der Vernunft
kommt die Erzahlerin ,Christine” in diesem Text zu der Erkenntnis, dass es fiir
sie — ebenso wie fiir alle anderen Frauen —besser sei, sich auf die eigene Erfahrung
anstatt auf fremde Urteile zu verlassen (,,de s’en référer a sa propre expérience”):
auf das, was sie ,in ihrem Wesen als Frau spiire und wisse’ (,,ce que je sentais et
savais dans mon étre de femme”).?® Mittels des Rekurses auf die Erfahrung macht
sich Christine de Pizan damit zur Fiirsprecherin aller Frauen.

Christines dezidierte Berufung auf ihre eigene (und nicht mehr nur abstrakte)
Erfahrung lasst sich zudem als Hinweis auf das lesen, was in der Forschung als
,humanistische Wende zur Erfahrung” bezeichnet worden ist.* Als deren Pro-
tagonist gilt gemeinhin Francesco Petrarca, der im Anschluss an die Antike die
Erfahrung zur ,sicherste[n] Lehrmeisterin der Dinge” (,certissima magistra re-

giuridica, hg. von Alessandro Giuliani und Nicola Picardi, Bd.2: Profili storici, Perugia 1979,
S.52-103, hier S.70f. Zum synonymen Gebrauch von peritus und prudens vgl. Belardi, , 11 cos-
tituirsi del tempo lessicale dell'experientia®, S.32.

33 Vgl. Segoloni, ,, Practica’, ,practicus’, ,practicare’, S.56.

34 ,Leges in scholis deglutiuntur, sed in palatio digeruntur, quia practica est scientia digestiva,
et ubi theoricus desinit practicus incipit.” Baldo degli Ubaldi, In primam digesti veteris partem
commentaria [...], Ad lib. IV, De minoribus viginti quinque annis. Repetitio ad legem Aemilius, nn.
34f., [D. 4,4,38]; hier zitiert nach Segoloni, ,,Practica’, ,practicus’, ,practicare’”, S.77, Anm. 10. —
Zu weiteren mittelalterlichen Konzeptionen von experientia vgl. Martin Kintzinger, , Expe-
rientia lucrativa? Erfahrungswissen und Wissenserfahrung im europdischen Mittelalter”, in:
Rockelein/Friedrich (Hg.), Experten der Vormoderne, S.95-117 (u.a. zu Albertus Magnus, Tho-
mas von Aquin und Konrad von Megenberg); Roberto Busa SJ, , Experientia, experimentalis,
experimentum, experiot, inexperientia, inexpers nell’Aquinate e negli altri autori censiti nell'Index
Thomisticus”, in: Veneziani (Hg.), Experientia, S.101-168.

35 Christine de Pizan, Le livre de la cité des dames, tibers. und hg. von Thérese Moreau und Eric
Hicks, Paris 2000 ('1986), S.36. Vgl. hierzu auch meinen Beitrag , Die stille Meisterin” in die-
sem Band.

36 Christine de Pizan, Le livre de la cité des dames, S. 38.

37 Ebd., S.39.

38 Ebd., S.37 und 39.

39 Eckhard Ke8ler, ,,O vitae experientia dux. Die Rolle der Erfahrung im theoretischen und prakti-
schen Weltbezug des frithen Humanismus und ihre Konsequenzen”, in: Réckelein/Friedrich
(Hg.), Experten der Vormoderne, S. 60-74, hier S. 62.



10 Christina Schaefer

rum”) sowie Grundlage der Kiinste erklart und vor allem der individuellen eben-
so wie der historischen Erfahrung neuen Wert beimisst, weil er davon ausgeht,
dass es kein ,,allgemein verbindliches, von einer Wesensdefinition des Menschen
abgeleitetes Lebensziel geben” kdnne, sondern dieses von jedem Menschen selbst
bestimmt werden miisse.** Petrarca sieht zwei Mittel, um das jeweilige person-
liche Lebensziel zu finden und sich selbst und die eigenen Handlungsoptionen
zu ergriinden: die eigene Erfahrung (als sicherste Methode); als Alternative das
Lernen aus der Geschichte (historia) und konkret den Beispielen grofier Manner
(,exempla clarorum hominum”), denen man dhnlich werden wolle.*! Dass Erfah-
rung nicht unbedingt selbst erworben sein muss, sondern auch indirekt, aus der
historia, aus Exempla und anderen (schriftlichen) Quellen erworben und mithin
fremde Erfahrung sein kann, ist bezeichnend und fiir mittelalterlich-frithneuzeitli-
che experientia-Diskurse geradezu typisch. Ich komme darauf zuriick.

In der Nachfolge Petrarcas beleben Humanismus und Renaissance das antike
Lob der praktischen Erfahrung noch einmal neu. Zum einen betonen sie ihren
Wert fiir die sogenannten praktischen Wissenschaften: Albrecht Diirer ldsst den
Triumphwagen Kaiser Maximilians I. an vorderster Stelle von Experientia und So-
lertia (Sorgfalt) ziehen;*? Niccoldo Machiavelli basiert seine bahnbrechenden Ideen
zur Flirstenherrschaft im Principe (1513) nicht zuletzt auf seine langjahrige prakti-
sche Erfahrung als Staatsdiener und Diplomat in der florentinischen Politik;** das
erwahnte Emblem Achille Bocchis demonstriert die zentrale Rolle der Erfahrung
in der Heerfithrung, und Leon Battista Alberti macht die esperienza zur tragenden

40 Ebd,, S.65. Zu Petrarcas Quellen, insb. Aristoteles, vgl. ebd., S. 64, Anm. 20.

41 ,Me quidem nichil est quod moveat quantum exempla clarorum hominum. Iuvat enim assur-
gere, iuvat animum experiri an quicquam solidi habeat, an generosi aliquid atque adversus
fortunam indomiti et infracti, an sibi de se ipse mentitus sit. Id sane, preter experientiam
que certissima magistra rerum est, nullo melius modo fit, quam si eum his quibus similli-
mus esse cupit, admoveam.”/,Mich aber befliigelt nichts so sehr wie die Vorbilder herrlicher
Menschen. Niitzlich ist, sich aufzurichten, niitzlich, seine Gesinnung zu erforschen, ob an ihr
etwas Festes sei, auch etwas Edles, das dem Schicksal standhalt, ohne zu brechen, oder ob sie
vielleicht sich selber belogen habe. Das aber kann (ausser dank der Erfahrung, welche die zu-
verldssigste Lehrerin in allem ist) auf keine Art besser geschehen, als indem man sie an ande-
re heranriickt, denen sie moglichst ahnlich sein mchte.” Francesco Petrarca, Lettres familieres/
Rerum familiarium, Bd. 2: Livres/libri IV-VII, hg. von Ugo Dotti, Paris 2002, S.291 (= Buch VI, 4,
§3f). Deutsche Ubersetzung von Berthe Widmer, in: Francesco Petrarca, Familiaria: Biicher der
Vertraulichkeiten, Bd. 1: Buch 1-12, hg. von Berthe Widmer, Berlin/New York 2005, hier S. 328.

42 Vgl. Albrecht Diirer, Le char triomphal de Maximilien I”: Solertia et Experientia (1523), Holz-
schnitt, Paris, Musée du Louvre, Département des Arts graphiques, Collection Edmond de
Rothschild, Inventar-Nr. L 37 LR/297BIS Recto; https://collections.louvre.fr/en/ark:/53355/
10205802704, 15.11.2021.

43 Im Widmungsbrief an Lorenzo de’ Medici spricht er von der ,Kenntnis der Taten grofier
Minner, die ich mir durch lange Erfahrung mit den gegenwértigen Zustanden und durch
bestandiges Studium der Verhéltnisse des Altertums angeeignet habe” (,la cognizione delle
azioni degli uomini grandi, imparata da me con una lunga esperienzia delle cose moderne
e una continua lezione delle antique”). Niccolo Machiavelli, Il principe/Der Fiirst, Italienisch-
Deutsch, iibers. und hg. von Philipp Rippel, Stuttgart 1986, S. 4f.


https://collections.louvre.fr/en/ark:/53355/cl020580270#

Facetten frithneuzeitlicher experientia-Diskurse 11

Saule der Haushaltsfiihrung.** Zum anderen gibt es Petrarcas Projekt, die Erfah-
rung in den Dienst der Welt- und Selbsterkenntnis zu stellen. Dieses Projekt wird
nicht zuletzt von Michel de Montaigne aufgegriffen, der der Erfahrung in seinen
Essais (1580) bekanntlich den langen finalen Essay , De I'expérience” (IIl, 13) wid-
met. Fiir Montaigne lehrt uns die Erfahrung, die wir selbst (mit uns) gemacht ha-
ben, alles, was wir brauchen: , I'experience [...] que nous avons de nous mesme [...]
[est] certes suffisante a nous instruire de ce qu’il nous faut”* Sie gentige ihm,
schreibt er, um weise zu werden: , De I'experience que jay de moy, je trouve assez
dequoy me faire sage”.* Trotz (oder gerade wegen) seiner zahlreichen Mangel ist
sich Montaigne daher selbst Exemplum genug.*’

44 Zur experientia bei Alberti vgl. Christina Schaefer, Esperienza. Zur Diskursivierung von Erfah-
rungswissen in Leon Battista Albertis Libri della famiglia, Working Paper No. 15/2019 des SFB 980
Episteme in Bewegung, Freie Universitat Berlin, ISSN 2199-2878 (Internet), http://www.sfb-
episteme.de/Listen_Read_Watch/Working-Papers/No_15_Schaefer_Esperienza/index.html,
15.11.2021.

45 Montaigne, Essais, S.1119.

46 Ebd., S.1120.

47 Wie Emiliano Ferrari zeigt, verliert das Exemplum bei Montaigne seinen klassischen Vorbild-
charakter, ist nicht mehr Beweis oder Paradigma, sondern nurmehr eine (mogliche) Erfah-
rung: , Tout exemple cloche” (,Jedes Beispiel hinkt’), notiert Montaigne in ,De l'experience”
(ebd., S.1116). Vgl. Emiliano Ferrari, ,La psychohistoire ou ,I'anatomie de la philosophie”, in:
Montaigne, hg. von Thierry Gontier und Pierre Magnard, Paris 2010, S.231-251, insb. S.237-
241. - Die Literatur zu Montaignes Erfahrungsbegriff ist umfangreich. Verwiesen sei hier
nur auf eine kleine Auswahl. Allgemein zur Erfahrung bei Montaigne vgl. Alexandre Tar-
réte, ,Expérience”, in: Dictionnaire de Montaigne, iberarb., korr. und erweiterte Aufl.,, hg. von
Philippe Desan, Paris 2007, S.436-438; Daniel Aris/Francoise Joukovsky, ,Une philosophie
de l'expérience”, in: Bulletin de la Société des Amis de Montaigne, 7e série, no. 21-22 (juillet-déc.
1990), S.85-94. Zur inneren Erfahrung vgl. Hugo Friedrich, Montaigne, 2., neubearb. Aufl.,
Bern/Miinchen 1967, S.258-263. Zur Korpererfahrung vgl. Jean Starobinski, Montaigne en
mouvement, Paris 1982, S.169-222 (insb. S.172-190; S.190ff. zu Essay 111,13 , De I'expérience”,
auch im Kontext mit coustume, exercice und usage); Gisele Mathieu-Castellani, Montaigne,
lécriture de l'essai, Paris 1988, insb. S.160-165. Zu Erfahrung und Urteilskraft vgl. Raymond
C. La Charité, , The Relationship of Judgment and Experience in the Essais of Montaigne”, in:
Studies in Philology 67 (1970), S. 31-40; sowie den Beitrag von Emiliano Ferrari im vorliegenden
Band. Zur Erfahrung des Denkens (,expérience de pensée”) und Skeptizismus vgl. Frédéric
Brahami, ,Scepticisme”, in: Dictionnaire de Montaigne, iberarb., korr. und erweiterte Ausgabe,
hg. von Philippe Desan, Paris 2007, S. 1042-1044, hier S. 1043; zu Erfahrung und Skeptizismus
vgl. ebenfalls Gérard Defaux, ,Montaigne et l'expérience: réflexions sur la naissance d'un
philosophe sceptique — et ,impremedité’”, in: Lécriture du scepticisme chez Montaigne. Actes des
journées d’étude (Tours, C.E.S.R., 15-16 novembre 2001), hg. von Marie-Luce Demonet und Alain
Legros, Genf 2004, S.289-302. Zu Erfahrung und Vernunft vgl. den (insgesamt nicht tiber-
zeugenden) Beitrag von Will G. Moore, ,Montaigne’s Notion of Experience”, in: The French
Mind: Studies in Honour of Gustave Rudler, hg. von Will [G.] Moore, Rhoda Sutherland und Enid
Starkie, Oxford 1952, S.34-52. Zur Erfahrung als Kritik an scientize und Biichergelehrsamkeit
vgl. Karin Westerwelle, Montaigne: die Imagination und die Kunst des Essays, Miinchen 2001,
S.189-199. Zu Erfahrung und Versuch (essai) vgl. André Tournon, ,,J'ordonne a mon ame ...".
Structure d’essai dans le chapitre De l'expérience”, in: L'Information littéraire 38/2 (1986), S. 54—60;
Jean Vignes, ,Lexercice, I'épreuve et I'expérience. Essai et essayer dans le livre III des Essais”,
in: Le livre 111 des Essais de Montaigne, actes des journées d’étude Montaigne du 8 novembre
2002, hg. von Pascal Debailly, Paris 2003, S.9-26. Zu Erfahrung und Essay-Form vgl. Bruno


http://www.sfb-episteme.de/
http://www.sfb-episteme.de/

12 Christina Schaefer

Sehr haufig findet sich das Lob der Erfahrung frithneuzeitlich kombiniert mit
einer Kritik an der Biichergelehrsamkeit. Diese Kritik nimmt jene Gelehrten ins
Visier, denen es, so der Vorwurf, aufgrund iibermafiigen Studiums an praktischer
Erfahrung und Kenntnis in den ,Dingen der Welt’ mangele.*® Die schon im Mittel-
alter gelaufige (und letztlich auf Aristoteles zuriickfiihrbare) Klage tiber die Welt-
fremdheit und Lebensuntauglichkeit solcher Biichernarren ist auch vor dem Hin-
tergrund der sich wandelnden frithneuzeitlichen Gesellschaft zu sehen.* Diese
war von einem Aufstieg neuer praktischer Experten geprégt, die den traditionellen
studierten Experten, insbesondere Klerikern und Universitédtsgelehrten, zuneh-
mend Konkurrenz machten.”® Zu diesen Praktikern, deren Fachkenntnis immer
groflere gesellschaftliche Anerkennung fand, zdhlten neben Chirurgen, Rechts-
kundigen, Apothekern, Astronomen und Handwerkern auch Hofménner, Diplo-
maten, Kaufleute und Reisende.”

Einen {iberaus wichtigen Beitrag zum (theoretischen) Ansehensgewinn der
praktischen Expertise leistete dabei jenes neue Adelsideal, das soziale Distinktion
an der praktischen Beherrschung von Umgangsformen bemaf$ und letztere offen-
siv gegentiiber der Biichergelehrsamkeit privilegierte. Vom Erfolg dieses Ideals

Peyron, ,, De 'expérience’ ou la mise en abime de Les Essais”, in: Etudes de Langue et Littérature
Frangaises 78 (2001), S. 14-28; James Paradis, ,Montaigne, Boyle, and the Essay of Experience”,
in: One Culture: Essays in Science and Literature, hg. von George Levine und Alan Rauch, Ma-
dison 1987, S.59-91. Zu Montaignes Selbstinszenierung als (Negativ)Beispiel vgl. Timothy
Hampton, , Putting Experience First”, in: Republic of Lefters: A Journal for the Study of Knowledge,
Politics, and the Arts 1/2 (2010), S. 61-66.

48 Zur Kritik am weltfremden, praxisuntauglichen Gelehrten, die insbesondere die Juristen,
aber auch die Theologen und Mediziner traf, vgl. Frank Rexroth, Expertenweisheit. Die Kritik
an den Studierten und die Utopie einer geheilten Gesellschaft im spiiten Mittelalter, Basel 2008.

49 Die Tradition der Gelehrtenkritik reicht vom Mittelalter bis in die Neuzeit. Zu einem mit-
telalterlichen Beispiel vgl. Klaus Ridder, ,Der Gelehrte als Narr. Das Lachen iiber die artes
und Wissen im Fastnachtspiel”, in: Artes im Mittelalter, hg. von Ursula Schaefer, Berlin 1999,
S.391-409. Zur frithneuzeitlichen Gelehrtensatire bzw. -kritik vgl. Marian Fiissel, ,Die Ex-
perten, die Verkehrten? Gelehrtensatire als Expertenkritik in der Frithen Neuzeit”, in: Wis-
sen, mafgeschneidert: Experten und Expertenkulturen im Europa der Vormoderne, hg. von Bjorn
Reich, Frank Rexroth und Matthias Roick, Miinchen 2012, S.269-288; Matthias Roick, , Der
Fahnenfliichtige lasst sich kronen. Petrarca und die Anfange der humanistischen Kritik am
Experten”, in: ebd., S.45-82. Zur Zuriickfiihrbarkeit der Gelehrtenkritik auf Aristoteles vgl.
nochmals Aristoteles” Metaphysik 1, 1, 981a, wonach ein Arzt ohne Praxiserfahrung kein guter
Heiler sein kénne. Vgl. oben Anm. 1.

50 Der Begriff des ,Experten’ (expertus, peritus) konnte zeitgendssisch sowohl fiir Studierte wie
Nichtstudierte verwendet werden. Vgl. Frank Rexroth, ,Systemvertrauen und Expertenskep-
sis. Die Utopie vom mafigeschneiderten Wissen in den Kulturen des 12. bis 16. Jahrhunderts”,
in: Wissen, mafigeschneidert: Experten und Expertenkulturen im Europa der Vormoderne, hg. von
Bjorn Reich, Frank Rexroth und Matthias Roick, Miinchen 2012, S.12-44, hier S. 40.

51 Zum Aufstieg der ,Praktiker’ vgl. Hedwig Rockelein, , Einleitung: Experten zwischen scientia
und experientia”, in: Experten der Vormoderne zwischen Wissen und Erfahrung, hg. von Hedwig
Rockelein und Udo Friedrich, Berlin 2012, S.3-7, hier S.4; Roick, , Der Fahnenfliichtige lasst
sich krénen”, S.81f. Zum Diplomaten als Trager von Erfahrungswissen vgl. Daniela Frigo,
,Prudence and Experience: Ambassadors and Political Culture in Early Modern Italy”, in:
Journal of Medieval and Early Modern Studies 38/1 (2008), S.15-34, insb. S.24.



Facetten frithneuzeitlicher experientia-Diskurse 13

zeugt nicht zuletzt die europaweit verbreitete Verhaltenstraktatistik, allen voran
Baldassare Castigliones Il libro del Cortegiano (1528), aber auch Stefano Guazzos La
civil conversazione (1574/79) und Nicolas Farets L'honnéte homme ou l'art de plaire a la
cour (1630).%

Wenn sich nun im 17. Jahrhundert die Begriffe experientia und experimentum
im naturphilosophischen Bereich vermehrt mit einem neuen Beobachtungswis-
sen, methodischer observatio und der Bedeutung von ,Experiment’ assoziieren, so
geht dadurch weder die Wertschétzung der praktischen Lebenserfahrung verlo-
ren, noch biifst der experientia-Begriff seine erwahnte Doppelbedeutung ein. Aller-
dings wandelt sich der alte experientia-Begriff unter dem Einfluss der neuen, sich
autonomisierenden Bedeutung von ,Experiment’ und wird rekursiv von ihr ge-
pragt. Diese Entwicklung sei an zwei Beispielen illustriert, Cesare Ripas Iconologia
sowie Diderots und d’Alemberts Encyclopédie.

1.2 Zu Kontinuitit und Wandel des experientia-Begriffs im 17. und 18. Jahrhundert

In einigen spéteren Ausgaben von Cesare Ripas Iconologia (Paris 1643, Venedig
1645) erscheint die Allegorie der Experientia als alte Frau in goldenem Kleid (vgl.
Abb.1).> Als Attribute fiihrt sie ,ein[en] Priifstab mit dem Schriftband ,Rerum
Magistra’, sowie eine Tafel mit geometrischen Zeichen und ein Gefafs mit Feuer-
brand, also Priifmittel”, mit sich, die mathematische Berechnung und (al-)chemi-
sches Experimentieren, also die Wissenschaften, evozieren.* Zu den Fiiflen der
Frau liegt ein Priifstein (,una pietra di paragone”),” der zusammen mit ihrem
fortgeschrittenen Alter auf Lebenserfahrung und ein gutes Entscheidungs- und
Urteilsvermogen verweist.” Das Gewand, heifit es, sei aus Gold, dem wertvollsten

52 Zur europdischen Castiglione-Rezeption vgl. Peter Burke, The Fortunes of the Courtier. The
European Reception of Castiglione’s Cortegiano, Cambridge/Oxford 1995. Zur Guazzo-Rezep-
tion vgl. allgemein Hinz, Rhetorische Strategien des Hofmannes, S. 327-330; in England: John L.
Lievsay, Stefano Guazzo and the English Renaissance, 1575-1675, Chapel Hill 1961, in Deutsch-
land: Emilio Bonfatti, La , civil conversazione” in Germania: letteratura del comportamento da Stefa-
no Guazzo a Adolph Knigge 1574—1788, Udine 1979; in Frankreich: Helga Hiibner, Stefano Guazzo,
La Civil Conversazione in der franzdsischen Kultur des 16. und 17. Jahrhunderts, Frankfurt a.M./
Berlin 2012.

53 Vgl. Cesare Ripa/Giovanni Zaratino Castellini, Iconologia di Cesare Ripa [...]: divisa in tre libri
ne i quali si esprimono varie imagini di virtu, vitii, affetti, passioni humane, arti ...], ampliata dal Sig.
Cav. Gio. Zaratino Castellini in questa ultima editione di imagini, & discorsi ... & ricorretta, Venedig
1645, S.181f. Auch die franzosische Ausgabe von 1643 enthilt eine entsprechende Abbildung,
lasst das fortgeschrittene Alter der Frau allerdings weniger gut erkennen als die Abbildung
in der italienischen Ausgabe von 1645. Vgl. Cesare Ripa/Jacques de Bie, Iconologie ou les prin-
cipales choses qui peuvent tomber dans la pensée touchant les vices sont représentées [...], tibers. von
Jean Baudoin, illustr. von Jacques de Bie, Paris 1643, S.66-68, Abb. S. 66; https://gallica.bnf.fr/
ark:/12148/bpt6k8505¢/f100.item, 19.11.2021.

54 Justus Miiller-Hofstede, Art. ,Erfahrung” in: Reallexikon zur Deutschen Kunstgeschichte [RDK]
5, 1965, Sp.1229-1235, hier zit. nach RDK Labor, https://www.rdklabor.de/w/?0ldid=88907,
19.11.2021.

55 Ripa/Castellini, Iconologia, S.181.

56 Vgl. Miiller-Hofstede, , Erfahrung”.


https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k8505c/f100.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k8505c/f100.item
https://www.rdklabor.de/w/?oldid=88907

14 Christina Schaefer

aller Metalle, weil die Erfahrung die wertvollste aller Wissenschaften (,,scienze®)
sei.’” Experientia tritt hier also eindeutig als magistra im doppelten Sinne auf, als
Lehrerin aller Dinge (magistra rerum bzw. vitam), aber zugleich auch als Meisterin
der Naturwissenschaften (magistra scientiae). Insofern kontinuiert der experientia-
Begriff hier seine traditionelle Doppelbedeutung. Dass er aber auch schon auf den
sich autonomisierenden Experiment-Begriff hindeutet, wird daran ersichtlich,
dass sowohl die Abbildung als auch der Text mit dem Feuer die Chemie (bzw.
Alchemie)® als wissenschaftliche Disziplin in den Vordergrund riicken. Damit
reagiert die experientia-Bestimmung hier auf eine der zentralen Entwicklungen in
den frithneuzeitlichen Wissenschaften, zeigt sich sozusagen ,am Puls der Zeit".
Die Alchemie namlich war die zeitgendssische ,, Leitwissenschaft’, in deren Zei-
chen sich die frithneuzeitliche Entdeckung und Erforschung der Natur vollz[og]”
und die sich zur damaligen Zeit besonders dynamisch entwickelte: ,[A]us der tra-
ditionellen mittelalterlichen Alchemie [entstand] im Verlauf des 17. Jahrhunderts
eine Chemie als moderne ,Naturwissenschaft’ im Sinne des 18. Jahrhunderts”.>
Passend dazu kommentiert der Text der Iconologia-Ausgabe von 1645 unter dem
Rubrum Experienza, dass sich mit Feuer ,diverse Versuche und unendliche Experi-
mente’ machen liefSen (,,con esso si fanno diverse prove, & infinite esperienze”): Es
diene der Herstellung und Verarbeitung von Metallen und Pharmazeutika, ver-
wandele Holz zu Asche, mache Schwarzes weifs, Fauliges wohlriechend, Hartes
weich usf.® Die vergleichsweise lange, ausdriicklich als nicht abschlieend be-
zeichnete Liste verweist auf das breite Spektrum zeitgendssischer (al)chemischer
Praktiken und, zusammen mit dem Plural (,, prove”/Versuche, ,esperienze”/Expe-
rimente), auf die neue naturphilosophische Methode des Experiments.®!

Ein dhnliches Zusammenspiel von Kontinuitdt und Wandel ldsst sich noch Mit-
te des 18. Jahrhunderts in der Encyclopédie ou Dictionnaire raisonné des sciences, des
arts et des métiers der Lumieres feststellen, deren sechster Band von 1756 insgesamt
drei Eintrage zum Begriff ,,expérience” enthélt: den der Philosophie, der Natur-
philosophie und der Medizin. Anders als in den bisher zitierten Beispielen begeg-

57 ,Si veste d'oro percioche si come l'oro € di maggior pregio, & stima di tutti i metalli, cosi
I’Esperienza e di tutte le scienze.” Ripa/Castellini, Iconologia, S.181.

58 Zwischen ,Chemie’ und ,Alchemie’ wurde bis weit ins 17. Jahrhundert begrifflich nicht un-
terschieden. Vgl. Volkhard Wels, ,Die Alchemie der Frithen Neuzeit als Gegenstand der
Wissensgeschichte”, in: Magia daemoniaca, magia naturalis, zouber. Schreibweisen von Magie und
Alchemie in Mittelalter und Friiher Neuzeit, hg. von Peter-André Alt u.a., Wiesbaden 2015, S.233—
265, hier S.234.

59 Ebd.,, S.233 (unter Rekurs auf Wilhelm Kiithlmann und Joachim Telle).

60 Ripa/Castellini, Iconologia, S.181. Die franzosische Ausgabe ist an dieser Stelle deutlich kiir-
zer: ,Car c’est luy [sc. le feu] qui agit a la perfection de l'or, de l'argent, & de tous les autres
metaux; Luy qui dompte le fer & le bronze, qui separe le pur d’avecque l'impur; & qui par
d’estranges metamorphoses, change le noir en blanc, les herbes en verre, & le bois en cendre.”
Ripa, Iconologie, S. 67f.

61 Eine dhnliche Pluralverwendung (,esperienze”) findet sich mit pharmazeutisch-heilkund-
licher Assoziation zeitgendssisch auch bei Christine de Lorraine. Vgl. dazu meinen Beitrag
,,Die stille Meisterin” in diesem Band.



Facetten frithneuzeitlicher experientia-Diskurse 15

(UL

A
—

Abb. 1: Cesare Ripa / Giovanni Zaratino Castellini, Iconologia di Cesare Ripa,
Venedig 1645, S.182. (Universitatsbibliothek Heidelberg, Sign. 83 A 5832 RES, digitale
Reproduktion: https://digi.ub.uni-heidelberg.de/diglit/ripal645/0252, 25.10.2021)

nen wir hier nun erstmals dem Versuch, klar zwischen den experientia-Begriffen
verschiedener Disziplinen zu trennen. Allerdings erweist sich die Trennung bei
genauerem Hinsehen als weniger strikt, als es durch die oberflachliche Auffache-
rung in drei Lemmata scheinen mag. Betrachten wir dies im Detail.

Das erste, von César Chesneau Du Marsais verfasste und bei weitem umfang-
reichste Lemma [1] wiirdigt die expérience als Abstraktum fiir jenes Wissen, das
man durch lange Lebenspraxis, wortlich: ,un long usage de la vie”, sowie die
Reflexion des Erlebten und Gesehenen erwirbt: ,EXPERIENCE, s. f. terme abstrait,
(Philosophie.) signifie communément la connoissance acquise par un long usage de
la vie, jointe aux réflexions que l'on a faites sur ce qu'on a v{i, & sur ce qui nous est
arrivé de bien & de mal. [...]".*> Das zweite — sehr kurze — Lemma [2] zielt auf den
naturphilosophischen Begriff von expérience und hebt dabei eindeutig auf die Be-
deutung ,Experiment’ ab: L EXPERIENCE, (Philosophie nat.) est épreuve de l'effet

62 César Chesneau Du Marsais, Art. ,Expérience, (Philosophie)” in: Denis Diderot/Jean-
Baptiste le Rond d’Alembert (Hg.), Encyclopédie ou Dictionnaire raisonné des sciences, des arts et
des métiers, Paris 1756, Bd. VI, S.297a-b, hier zit. nach der elektronischen Edition der Acadé-
mie des Sciences ENCCRE (Edition Numérique Collaborative et CRitique de I'Encyclopédie ou
Dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers, 1751-1772), http://enccre.academie-
sciences.fr/encyclopedie/article/v6-372-0/, 19.4.2021.


http://enccre.academie
http://sciences.fr/encyclopedie/article/v6-372-0/
https://digi.ub.uni-heidelberg.de/diglit/ripa1645/0252

16 Christina Schaefer

qui résulte de l'application mutuelle ou du mouvement des corps naturels, afin de
découvrir certains phénomenes, & leurs causes.”®

Noch Mitte des 18. Jahrhunderts wird also die allgemeine (hier: ,philosophi-
sche’) Bedeutung von experientia an erster Stelle genannt und erhalt zudem schon
quantitativ mehr Gewicht, denn das Lemma [1] ist deutlich umfangreicher als die
iibrigen. Dies ist nicht alles: Sie fiithrt vor allem weiterhin die naturphilosophische
Konnotation von experientia mit, obwohl fiir diese ja bereits ein eigener Eintrag
zur Verfiigung steht: Innerhalb des philosophischen Lemmas [1] wird als Beispiel
nédmlich nicht nur der Heerfiihrer (als typischer ,homme [...] expérimenté”), son-
dern bezeichnenderweise auch das physikalische Experiment zitiert: ,En Physique
le mot expérience se dit des épreuves que l'on fait pour découvrir les différentes
opérations & le méchanisme de la Nature. On fait des expériences sur la pesanteur
de l'air, sur les phosphores, sur la pierre d’aimant, sur 'électricité, &c.“** Innerhalb
des philosophischen Lemmas wird also weiterhin die alte Doppelbedeutung tra-
diert und die Erfahrung als magistra vitae und magistra scientiae evoziert. Zugleich
aber tragt es — deutlicher noch als Ripas Iconologia — dem begrifflichen Wandel
Rechnung und reagiert auf die Entwicklungen der zeitgendssischen sciences: denn
die erwdhnten ,expériences” bzw. ,épreuves” mit Luft, Phosphor, Magnetstein,
Elektrizitit u.A. zielen ja ganz eindeutig auf die damals neuen experimentellen
Versuchs- und Beweisverfahren, also die experientia qua Experiment.

Du Marsais scheint das Lemma sogar gezielt unter das Vorzeichen der Span-
nung von begrifflicher Kontinuitit und Wandel stellen zu wollen: Dezidiert
schreibt er die Doppelbedeutung — unter Revalorisierung des Usus — fort und
betont die Verkniipfung von praktischer und naturwissenschaftlicher experientia
noch einmal dadurch, dass er das Experiment selbst als einen ,Usus’ (,usage”),
als eine ,Praxis des Experimentierens’ ausweist, die sich seit einigen Jahren in
Europa verbreitet habe: ,La pratique de faire des expériences est fort en usage
en Europe depuis quelques années”.®> Gewitzt, ja geradezu hintersinnig bindet
Du Marsais auf diese Weise die experientia qua Experiment nochmals an die
,alte’ experientin qua Usus zuriick — und macht damit indirekt deutlich, dass
das wissenschaftliche Experiment immer auch eine Praxis (pratique) und von
der praktischen Erfahrung des Experimentators abhéngig ist.®® Die traditionel-

63 [Anon], Art. , Expérience, (Philosophie nat.)”, in: Diderot/d’Alembert (Hg.), Encyclopédie, Bd. VI,
S.297b-298a, http://enccre.academie-sciences.fr/encyclopedie/article/v6-372-1/, 19.4.2021.

64 Du Marsais, Art. , Expérience, (Philosophie.)”, S.297b; Herv. aufgehoben.

65 Ebd.; Herv. aufgehoben.

66 Ahnlich verbindungsstiftend zwischen ,alter’ und ,neuer’ experientia wirken sowohl die Su-
che nach Kausalitdten als auch der Aspekt der ,observation”. Beide werden lemma-iiber-
greifend erwahnt. Die Suche nach Kausalitdten erscheint im naturphilosophischen Lemma
[2] als Versuch, ,,de découvrir certains phénomenes, & leurs causes”, im medizinischen Lem-
ma [3] als Erprobung von Heilmitteln und -verfahren zur Untersuchung ihres jeweiligen , ef-
fet”. Am héaufigsten wird sie im philosophischen Lemma [1] erwéhnt: ,toutes les fois que
nous voyons les mémes causes, nous devons nous attendre aux mémes effets, pourvii que les
circonstances soient les mémes”; ,Nous ne venons point au monde avec la connoissance des


http://enccre.academie-sciences.fr/encyclopedie/article/v6-372-1/

Facetten frithneuzeitlicher experientia-Diskurse 17

le Doppelbedeutung findet sich auch in dem von Arnulphe d’Aumont verfass-
ten medizinischen Lemma [3], in dem expérience sowohl als ein heilkundliches
Wissen, das durch kontinuierliche Beobachtung und in langer Praxis erworben
wurde (,la connaissance acquise par des observations assidues & par un long
usage”), als auch als experimenteller Versuch (,épreuve”) zur Erprobung neuer
Behandlungsmethoden oder Heilmittel figuriert.”

Festhalten ldsst sich damit: Obwohl der experientia-Begriff in der Encyclopédie

nach Disziplinen differenziert und vor dem Hintergrund naturwissenschaftli-
chen Experimentierens partiell redefiniert wird, verweist er insgesamt immer
noch auf ein Wissen, das nicht striktin ,(natur)wissenschaftlich’ und ,nichtwissen-

67

causes & des effets; c’est uniquement l'expérience qui nous fait voir ce qui est cause & ce qui
est effet, ensuite notre propre réflexion nous fait observer la liaison & I'enchainement qu’il y a
entre la cause & l'effet.” [Anon.], Art. ,Expérience, (Philosophie nat.)”, S.297b—298a; Arnulphe
d’Aumont, Art. ,Expérience, (Medecine.)”, in: Diderot/d’Alembert (Hg.), Encyclopédie, Bd. VI,
S.298a, http://enccre.academie-sciences.fr/encyclopedie/article/v6-372-2/, 19.4.2021; Du Mar-
sais, Art. ,Expérience, (Philosophie.)”, S.297b. — Die ,,observation” wird vor allem im ersten
Lemma [1] als Grundbedingung jeglicher, insbesondere aber der praktischen Erfahrung zi-
tiert. Auch im medizinischen Lemma [3] werden die , observations assidues” als Bedingung
der praktischen medizinischen Erfahrung genannt (nicht als die der medizinischen Experi-
mente) (D’Aumont, Art. ,Expérience, (Medecine.)”, S.298a). Im philosophischen Lemma [1]
wird dem wissenschaftlichen Experimentieren die Notwendigkeit der , observation” impli-
cite zuerkannt, wenn es heif8t, die Experimente miissten mit ,grofier Prazision und Exaktheit’
(,avec beaucoup de précision & d’exactitude”) ausgefiihrt werden, wobei diese Exaktheit
zuvor als wesentliches Kriterium desjenigen ,Beobachters’ bestimmt worden war, der Recht
habe: ,,c’est l'observateur le plus exact, le plus desintéressé & le moins passionné qui seul a
raison.” Du Marsais, Art. , Expérience, (Philosophie.)”, S.297b. Die Rede ist auch davon, dass
alle Thesen nichtig seien, die nicht auf ,exakten Experimenten’ (,,expériences exactes”) beru-
hten (ebd.). Erneut rekurriert Du Marsais hier auf eine Doppelbedeutung, denn er verkniipft
observatio im Sinne der ,Beachtung von Regeln’ (hier: standischer Art) mit observatio im Sin-
ne von ,aufmerksamem Beobachten’ (u.a. beim Reisen oder bei Feldziigen): ,Les voyages
sont aussi fort utiles pour donner de l'expérience; mais pour en retirer cet avantage, on doit
voyager avec ['esprit d’observation. [...] Ainsi quand on dit d'un homme qu’il a de I'expérience,
qu'il est expérimenté, qu'il est expert, on veut dire qu'outre les connoissances que chacun
acquiert par 'usage de la vie, il a observé particulierement ce qui regarde son état. Il ne faut pas
séparer le fait de l'observation: pour étre un officier expérimenté, il ne suffit pas d’avoir fait
plusieurs campagnes, il faut les avoir faites avec l'esprit d'observation, & avoir sti mettre a profit
ses propres fautes & celles des autres.” Ebd.; Herv. C.S. All dies erinnert nun freilich daran,
dass, dhnlich wie experientia, auch der Begriff observatio historisch und kontextuell variiert.
Vgl. dazu Katharine Park, ,Observation in the Margins, 500-1500", in: Histories of Scientific
Observation, hg. von Lorraine Daston und Elizabeth Lunbeck, Chicago 2011, S. 15-44; Pomata,
,Observation Rising”; Daston, ,, The Empire of Observation”.

,EXPERIENCE, éumeiota, (Medecine.) c’est la connoissance acquise par des observations assi-
dues & par un long usage, de tout ce qui peut contribuer a la conservation de la santé & a la
guérison des maladies. [...] Expérience se dit aussi de I'’épreuve que font les Medecins sur le
corps humain ou sur celui de quelquanimal, d'un moyen, d"une opération, d'une drogue
dont ils ont lieu de croire, par le raisonnement, que l'usage peut étre utilement appliqué
contre quelque maladie, ou dont ils cherchent a connoitre le bon ou le mauvais effet.” D’Au-
mont, Art. ,Expérience, (Medecine.)”, S.298a; Herv. aufgehoben.


http://enccre.academie-sciences.fr/encyclopedie/article/v6-372-2/

18 Christina Schaefer

schaftlich’ unterschieden wird.®® In der franzdsischen Sprache spiegelt sich dieser
Umstand freilich bis heute: Der Begriff expérience wird nach wie vor fiir beides,
fir ,praktische (Lebens)Erfahrung’ und ,Experiment’ gleichermafien, verwendet,
wihrend viele andere Sprachen an dieser Stelle differenzieren.®

Aufgreifen mochte ich nachfolgend noch einmal das Verhéltnis von Erfahrung
und Vernunft, das im medizinischen Encyclopédie-Lemma dadurch evoziert wird,
dass es heifsit, ein Experiment zur Erprobung neuer Heilmittel und -methoden
werde erst unternommen, wenn die Vernunft es fiir erfolgversprechend halte:
Jépreuve [...] d'un moyen, d'une opération, d'une drogue dont ils [sc. die Arzte]
ont lieu de croire, par le raisonnement, que l'usage peut étre utilement appliqué”.”
Die Tatsache, dass Erfahrung und verniinftige Uberlegung (,raisonnement”) hier
miteinander einhergehen, soll Anlass sein, die historische Relation von ratio und
experientia nun etwas genauer zu betrachten.

1.3 Zur Relation von ratio und experientia sowie Erfahrungs- und Biicherwissen

Auch das Verhiltnis von Erfahrung und Vernunft bewegt sich in Mittelalter und
Friiher Neuzeit zwischen Kontinuitdt und Wandel. Traditionell traten ratio und ex-
perientia gemeinsam auf. Im Mittelalter war dabei die Vernunft der Erfahrung klar
iibergeordnet, galt als alleinige Garantin ,unerschiitterlicher Wahrheit’, wohin-
gegen die (sinnliche) Erfahrung als triigerisch betrachtet wurde.” So formuliert
etwa Hugo von Sankt Viktor (ca. 1096-1141) mit Bezug auf die Wissenschaften,
dass man der physischen Welt, in der alle Erfahrung Tauschung sei, nicht vertrau-
en konne. Vertrauenswiirdig sei allein die Vernunft (,non in actibus rerum, ubi
fallax experimentum est, sed in sola ratione, ubi inconcussa ueritas manet”); doch
habe die Vernunft (im Gewand von Logik und Mathematik) die Aufgabe, in die
physische Welt (d.h. zur Physik) hinabzusteigen und der (Sinnes)Erfahrung den
Weg zu weisen.”? Die Vernunft als Wegweiserin der Erfahrung — diese Idee wird

68 Dies wiederum erinnert daran, dass der heute géangige Wissenschaftsbegriff ein Produkt der
weiteren Entwicklung und disziplindren Ausdifferenzierung ab dem 19. Jahrhundert und
insofern nicht ohne Weiteres auf die vormoderne Konfiguration tibertragbar ist.

69 Vgl. dazu schon Fritz Mauthner, , Erfahrung”, in: ders., Worterbuch der Philosophie. Neue Beitri-
ge zu einer Kritik der Sprache, 2 Bde., Ziirich 1980 ('1910), Bd. 1, S. 288295, hier S. 289.

70 D’Aumont, Art. ,Expérience, (Medecine.)”, S.298a.

71 Zum Verhiltnis von ratio und experientia im Mittelalter vgl. Thomas Bénatouil/Isabelle Drae-
lants, , Introduction”, in: dies. (Hg.), Expertus sum, S.3-15, hier S.5, Anm. 5.

72 Vgl.: ,quia enim logica et mathematica priores sunt ordine discendi quam physica, et ad eam
quodammodo instrumenti uice funguntur quibus unumquemgque primum informari oportet
antequam physice speculationi operam det, necesse fuit ut non in actibus rerum, ubi fallax
experimentum est, sed in sola ratione, ubi inconcussa ueritas manet, suam considerationem
ponerent, deinde ipsa ratione preuia ad experientiam rerum descenderent.” / ,Because logic
and mathematics are prior to physics in the order of learning and serve physics, so to say,
as tools — so that every person ought to be acquainted with them before he turns his atten-
tion to physics — it was necessary that these two sciences base their considerations not upon
the physical actualities of things, of which we have deceptive experience, but upon reason
alone, in which unshakeable truth stands fast, and that then, with reason itself to lead them,



Facetten frithneuzeitlicher experientia-Diskurse 19

sehr anschaulich in Christine de Pizans Livre de la cité des dames, wo die Vernunft
als Dame Raison allegorisiert wird, die die Ich-Erzahlerin (namens Christine) dazu
ermahnt, mehr der eigenen, nicht zuletzt korperlichen Erfahrung zu vertrauen
als so manchem Biicherwissen.”? Zwar fungiert die Vernunft hier noch immer als
iibergeordnete Lehrmeisterin, doch wird hier nun auch die Erfahrung zum Medi-
um der Wahrheit — vgl. dazu nochmals: ,I'expérience démontre clairement que la
vérité est tout le contraire de ce que I'on affirme en cherchant a charger les femmes
de tous les maux”” Die Vernunft gibt gleichwohl ihre Rolle als Begleiterin und
Wegweiserin der Erfahrung nicht ohne Weiteres auf: Bei Christine ist es immer
noch Dame Raison, die die Ich-Erzahlerin {iber den Wert der Erfahrung belehrt;
und in Diirers schon erwahntem Triumphwagen des Kaisers Maximilian I. fiihrt
zwar Experientia die Pferde, doch halt Ratio, auf dem Kutschbock sitzend, noch
immer die Ziigel, lenkt den Wagen — und damit auch Experientia.” Erst spater, im
Lauf des 16. und 17. Jahrhunderts, verliert die Vernunft zusehends diesen hoheren
Rang und wird zunehmend auf gleicher Ebene mit der Erfahrung gehandelt oder
ihr sogar untergeordnet. Diese Neuhierarchisierung von experientia und ratio spie-
gelt sich beispielsweise in der Empfehlung des spanischen Arztes Gomez Pereira,
der dazu rét, ,plus fidere experimento, quam rationi”, also mehr der Erfahrung
als den Vernunftgriinden’ (rationes im Sinne kanonischer Meinungen) zu trau-
en.” Dieser Rehierarchisierung ist nun allerdings mit Vorsicht zu begegnen, denn

they descend into the physical order.” Hugo von Sankt Viktor, Didascalicon de studio legendi
11, 17, in: Hugonis de Sancto Victore Didascalicon de studio legendi: A Critical Text, hg. von Charles
Henry Buttimer, Washington, DC 1939, hier zitiert nach: Hugo de Sancto Victore, Didascali-
con de studio legendi (Library of Latin Texts, A), Turnhout 2010, S.36, Z. 19. Englische Uberset-
zung: Hugh of Saint Victor, The Didascalicon of Hugh of St. Victor: A Medieval Guide to the Arts,
iibers. und hg. von Jerome Taylor, New York 1991, S.73. Zu dieser Textstelle vgl. Bénatouil/
Draelants, , Introduction”, insb. 5.5, Anm. 5. — Auch Albertus Magnus, der durchaus als Ver-
fechter der experientia gelten kann, siedelt die Vernunft héher an und unterscheidet z.B. die
,vernunftbasierte’ Medizin von der ,ddmonischen’ Nigromantie dariiber, dass sich letztere
auf experimentla] anstelle ratio stiitze: ,,quia Medicina est ars salutaris, et ratione utens per
operationes creaturae, cui Deus dedit virtutem faciendi curas. [...] Sed necromantia est ars
pestifera quoad suas operationes, et magis utitur experimentis, quam ratione, et vi demonis
utitur pro antidoto” (Die Medizin ist eine Heilkunst, die die Behandlungen der Koérper auf
die Vernunft stiitzt und der Gott die Kraft zu Heilen gab ...]. Die Nigromantie hingegen ist
eine unheilbringende Kunst, die mehr auf Experimenten [experimenta] als Vernunft beruht
und die Kraft der Ddmonen anstelle von Heilmitteln nutzt). Albertus Magnus, Commentarii
in quartum librum Sententiarum (dist. 23-50) (= B. Alberti Magni Opera omnia, Bd.30), hg. von
Auguste Borgnet, Paris 1894, S. 337 (= distinctio 34, C, articulus 9). Vgl. dazu schon Draelants,
, Expérience et autorités”, S. 93.

73 Vgl. Christine de Pizan, Le livre de la cité des dames, S. 38f.

74 Ebd., S.39.

75 Vgl. Albrecht Diirer, Le char triomphal de Maximilien I: L'Empereur couronné par la Victoire,
Paris, Musée du Louvre, Département des Arts graphiques, Collection Edmond de Roth-
schild, Inventar-Nr. L 37 LR/300 Recto, https://collections.louvre.fr/en/ark:/53355/c1020580197#,
15.11.2021. Vgl. auch oben Anm. 42.

76 Vgl. Gomez Pereira, Novae veraeque medicinae, experimentis et evidentibus rationibus comprobatae,
Medina del Campo 1558, Sp. 11: ,,[...] adeo ingentem vim ad dignotionem veritatis experimen-


https://collections.louvre.fr/en/ark:/53355/cl020580197#k

20 Christina Schaefer

grundsatzlich muss in Mittelalter und Friither Neuzeit der explizite Ausweis als
,eigene’ Erfahrung keineswegs bedeuten, dass dem Gesagten auch tatsachlich ei-
gene Erfahrung zugrunde liegt. Dies hat mit dem Verhaltnis von Erfahrungswis-
sen und Biicherwissen und der entsprechenden zeitgendssischen Polemik zu tun.
Hierzu scheint daher ein Exkurs angebracht.

Erfahrungswissen und Biicherwissen. — Grundsatzlich ist festzustellen, dass sich
der Ausweis als ,Erfahrung’ in Mittelalter und Friither Neuzeit ebenso auf eigene
wie auf fremde Erfahrung beziehen kann, wobei letztere freilich in irgendeiner
Weise mediatisiert, also miindlich, schriftlich, visuell o.a. vermittelt vorliegen
muss. Trotz der verbreiteten Polemik gegen das sogenannte Biicherwissen und
der regelmafligen Hoherbewertung der Erfahrung, kann sich sogar der explizite
Ausweis als ,eigene’ Erfahrung auf vermittelte Erfahrung und insofern auch auf
Biicherwissen beziehen: Er kann so als Mittel dienen, um kanonischem Wissen
neue Geltung zu verleihen. Fiir das Mittelalter hat Isabelle Draelants dies am Bei-
spiel von Albertus Magnus’ Traktat De mineralibus veranschaulicht, in dem die
Mehrzahl der Formeln expertus sum (,ich bin erfahren’) nicht auf Albertus’ eigene
Erfahrung verweisen, sondern nachweislich aus seiner Hauptquelle, Arnoldus Sa-
x0s De virtutibus lapidum, ibernommen und damit letztlich tradiertes Biicher- und
Autoritdtenwissen sind.”” ,Erfahrung’, so Draelants, bedeutet bei Albertus Magnus
zwar ,Sinneserfahrung’, diese konne aber ebenso aus Albertus’ eigenem Erleben
wie aus dem seiner Mitstreiter oder einer schriftlichen ,Autoritat’ stammen.” Un-
ter dhnlichen Pramissen steht der Rekurs auf die durch die Exempla der historia,
die Petrarca als Alternative zur eigenen Erfahrung nennt: Auch hier wird prasup-
poniert, dass Erfahrung auch in vermittelter, bereits diskursivierter Form niitz-
lich sei. Diese Auffassung vertreten zahlreiche Schriftsteller der Frithen Neuzeit.
Ganz explizit findet sie sich noch in Du Marsais” Encyclopédie-Lemma, wo zwar als
wichtigste Quelle zum Erwerb von Lebenserfahrung das eigene Erleben (,,sa pro-
pre expérience”), daneben aber auch das Studium der Geschichte genannt wird:
,En ce sens, la lecture de I'Histoire est fort utile pour nous donner de I'expérience;
elle nous apprend des faits, & nous montre les évenemens bons ou mauvais qui en
ont été la suite & les conséquences”.”

Aus der Aufwertung der praktischen Erfahrung einerseits und ihrer (offenbar
stets moglichen) Substitution durch Biicherwissen andererseits resultiert freilich
eine Spannung, die umso pragnanter ausféllt, je offensiver das (oberflachliche)

ta habere, ut teneamur cum ratio apparens experimento adversatur, plus fidere experimen-
to, quam rationi: cogamurque; potiorem rationem, quam fuerit prior inquirere”. Dieses und
weitere Beispiele nennt Ian Maclean, , Evidence, Logic, the Rule and the Exception in Renais-
sance Law and Medicine”, in: Early Science and Medicine 5/3 (2000), S.227-257, hier S.234. Den
Hinweis verdanke ich Isabelle Fellners Beitrag zum vorliegenden Band.

77 Vgl. Draelants, ,Expérience et autorités”, S. 100. Ahnliches gilt flir Albertus’ Verwendung von
experimentum. Vgl. ebd.

78 Vgl. ebd., S.110.

79 Du Marsais, Art. , Expérience, (Philosophie.)”, S.297b; Herv. aufgehoben.



Facetten frithneuzeitlicher experientia-Diskurse 21

Lob der Erfahrung bzw. die Kritik am Biicherwissen sind. Dies sei am Beispiel von
Leon Battista Albertis I libri della famiglia illustriert. In Buch III tritt dort die Figur
des Giannozzo als Inbegriff des erfahrenen Haushalters auf, der als praktischer
Experte (,,sperto e pratico”) in den ,Dingen der Welt’ um ein Vielfaches niitzlicher
sei als ein ,ungehobelter Gelehrter’ (,rozzo litterato”).** Giannozzo selbst betont,
sein Wissen allein ,aus eigener Erfahrung’ (,,colla pruova mia”), nicht von ande-
ren oder gar aus Biichern erlernt zu haben.®! Behauptungen glaube er auflerdem
erst, wenn man ihm Beweise liefere, nicht wenn ihm ein Biicherwurm gelehrte
Autoritaten zitiere.”” Diese Polemik gegen die Biicher ist nun aber freilich selbst
Teil jenes Biicherwissens, das sie ostentativ schmaht: Nicht nur liegt sie (als Teil
von Albertis Dialog) selbst im Medium der Schrift vor, sondern sie ist zudem Teil
jener langen literarischen Tradition, die die Praxis auf- und die gelehrte schrift-
sprachliche Kultur innerhalb dieser selbst abwertet.®® Der hieraus resultierende
Selbstwiderspruch wirkt gerade im humanistischen Kontext besonders stark, wo
die Abwertung des Biicherwissens ausgerechnet vor dem Hintergrund einer pro-
grammatischen Hinwendung zum antiken Schrifttum erfolgt. So ist auch das als
Economicus bezeichnete Buch III, wie Alberti selbst angibt, die imitatio eines litera-
rischen Modells: Xenophons Oikonomikos.** Und auch wenn dieses Modell von Al-

80 Leon Battista Alberti, I libri della famiglia, hg. von Ruggiero Romano und Alberto Tenenti, neu
hg. von Francesco Furlan, Turin 1999, S.203.

81 ,Tu sai, Lionardo, che io non so lettere. Io mi sono in vita ingegnato conoscere le cose piu
colla pruova mia che col dire d’altrui, e quello che io intendo pili tosto lo compresi dalla
verita che dall’argomentare d’altrui.”” Ebd., S.201f. Als Beispiel nennt Giannozzo andernorts
das Haushalten mit Geld und Besitz. Nur derjenige, der — wie er selbst — schon einmal die
Erfahrung des Mangels gemacht habe, wisse Geld zu schétzen: ,,Chi non ha provato quanto sia
duolo e fallace a’ bisogni andare pelle mercé altrui, non sa quanto sia utile il danaio. E chi non
pruova con quanta fatica s'acquisti, facilmente spende.” Ebd., S.197; Herv. C.S. Aus eigener
Erfahrung wisse er, dass das Bauernsprichwort recht habe, welches besage, dass der, der
kein Geld in der Tasche habe, noch weniger in den Taschen anderer finde: ,Sicché, Lionardo
mio, quello proverbio de’ nostri contadini, credi a me come a chi in questo possa per pruova
e conoscimento non pit1 esserne certo, cosi comprendo che gli € verissimo: ,Chi non truova il
danaio nella sua scarsella molto manco il troverra in quella d’altrui’” Ebd.

82 ,E perché uno di questi i quali leggono tutto il di, a me dicesse ,cosi sta’, io non gli credo pero
se io gia non veggo aperta ragione, la quale piu tosto mi dimonstri cosi essere, che convinca a
confessarlo. E se uno altro non litterato mi adduce quella medesima ragione, cosi crederro io
a lui senza allegarvi autorita, come a chi mi dia testimonianza del libro, ché stimo chi scrisse
pur fu come io uomo.” Ebd., S.202. Dazu, dass sich ein echter Experte auf sein eigenes Urteil
verlasst, vgl. Fiissel, , Die Experten, die Verkehrten”, S.285.

83 Diese Tradition reicht zumindest bis Aristoteles und Xenophon zuriick. Zu Aristoteles’ Lob
der Praxis vgl. oben Anm. 1. Zu Xenophons Lob der Praxis vgl. den Dialog Oikonomikos, wo
der praktisch erfahrene Haushélter Ischomachos als Experte fungiert, von dem selbst der
weise, aber in der Haushaltskunst unerfahrene Sokrates noch lernen kann: Ausdriicklich
erklart Sokrates, fiir die Oeconomia kein guter Lehrmeister zu sein, da ihm die praktische Er-
fahrung fehle; daher referiere er das, was ihn ,tiichtigere Manner’, namentlich Ischomachos,
gelehrt hitten. Vgl. Xenophon, Die sokratischen Schriften: Memorabilien, Symposion, Oikonomi-
kos, Apologie, tibertr. und hg. von Ernst Bux, Stuttgart 1956, S. 244f. und 258.

84 Vgl. dazu Albertis Aussage im Widmungsschreiben zu Buch I, er wolle ,imitare quel greco
dolcissimo e suavissimo scrittore Senofonte” (Alberti, I libri della famiglia, S.191).



22 Christina Schaefer

berti erkennbar modifiziert und den Vorstellungen des Quattrocento angepasst
wird, basiert das, was im Dialog als ,reines’ Erfahrungswissen angepriesen wird,
zumindest teilweise auf Biicherwissen. Der Widerspruch, der sich in Albertis Di-
alog besonders plakativ zeigt, manifestiert sich durchaus auch in nichtfiktionalen
Gattungen, etwa dem Traktat. Wie Isabelle Fellner zeigt, ist beispielsweise auch
das als erfahrungsbasiert ausgewiesene Wissen in Théophraste Renaudots me-
dizinischen Conférences (1633ff.) partiell aus kanonischen Texten gespeist.®> Dass
diese Praktik zeitgendssisch als legitim galt, hat nicht nur damit zu tun, dass das
Zitieren anderer Quellen in dem imitatio-gepragten literarischen System generell
iiblich war, sondern auch damit, dass Erfahrungswissen als grundsatzlich dis-
kursivierbar konzipiert wurde.*® In diesem Zusammenhang lésst sich feststellen,
dass gewisse literarische Gattungen offenbar bevorzugt fiir den Transfer von Er-
fahrungswissen verwendet wurden, darunter die schon erwdahnten Exempla (aus
der Historie, aber auch Religion und Mythologie) sowie Anekdoten, Sentenzen,
Sprichworter u.v.m., die — von Alberti bis Guazzo, von Christine de Pizan bis Ma-
dame d’Epinay — regelmégig zur Vermittlung von fremdem bzw. kollektivem Er-
fahrungswissen zitiert werden.?”

Wenn man dieses spezifische Verhaltnis von Erfahrungs- und Bilicherwissen in
Rechnung stellt, lasst sich auf die Relation von experientia und ratio zuriickkom-
men. Deren Neudefinition ab dem 16. und insbesondere 17. Jahrhundert ist auch
dann signifikant, wenn sich die Rehierarchisierung von Vernunft und Erfahrung
nur auf der Diskursebene abzeichnet, also das Erfahrungswissen noch mit Bii-
cherwissen unterfiittert ist. Hierin manifestiert sich namlich eine normative Re-
orientierung, die zentral ist im Hinblick auf die expliziten und impliziten Wahr-
heits- und Geltungsanspriiche, welche sich, direkt oder indirekt, auf die Praxis
der Wissenschaften, ihre Methoden und Resultate auswirken.

Auch in der Aufklarung trifft man auf das Paar ratio und experientia.%® Aller-
dings wird hier nicht nur — wie bereits gesehen — der Begriff der Erfahrung re-
definiert, sondern auch jener der Vernunft. Die Vernunft tritt nun als Vermogen
in Erscheinung, das zwar von der Natur angelegt ist, aber vom Menschen selbst

85 Vgl. Isabelle Fellners Beitrag in diesem Band.

86 Dass es gleichzeitig ein Bewusstsein um die Grenzen der Diskursivierbarkeit gab, habe ich an
anderer Stelle zu erldutern versucht. Vgl. Schaefer, Esperienza.

87 Zum Rekurs auf religiose und mythologische Exempla vgl. beispielsweise Christine de Pi-
zan, Le livre de la cité des dames (passim); zum Rekurs auf Sentenzen und Sprichworter bei
Guazzo vgl. oben Anm. 15; zum Rekurs auf die Anekdote bei Alberti vgl. Schaefer, Esperienza.

88 Bezeichnenderweise wird die ratio nicht erwdhnt im philosophischen und naturphiloso-
phischen Encyclopédie-Eintrag zur expérience. Dies lasst sich als Indiz fiir eine gewisse Au-
tonomisierung der experientia von einer iiber alles herrschenden Vernunft interpretieren.
Erwdhnung findet zwar die ,réflexion” (Nachdenken), nicht jedoch das Abstraktum ,rai-
son” (Vernunft): In Lemma [1] wird der Begriff , raison” nur im Sinne von ,Grund’ und in
der Formel avoir raison (,Recht haben’) benutzt; im naturphilosophischen Lemma [2] kommt
er gar nicht vor, im medizinischen [3] nur in dem Derivat ,raisonnement” (,Uberlegung‘,
,Gedankengang’). Du Marsais, Art. ,Expérience, (Philosophie.)”, S.297b; D’Aumont, Art.
, Expérience, (Medecine.)”, S.298a.



Facetten frithneuzeitlicher experientia-Diskurse 23

kultiviert und durch permanente Ubung verfeinert werden muss. Nicht nur die
Erfahrung, auch die Vernunft muss also aus dieser Sicht zuallererst ausgebildet,
getibt und im Usus perfektioniert werden. Die Vernunft selbst erweist sich damit
als abhéngig von der Erfahrung. Dies zeigt sich deutlich in der aufkléarerischen Er-
ziehungstraktatistik, allen voran in Jean-Jacques Rousseaus Emile ou De I'‘éducation
(1762), aber auch in Madame d’Epinays Les conversations d’Emilie (1774/82), einem
Dialog iiber die Mddchenerziehung, dessen padagogisches Konzept wesentlich
auf dem Lernen aus Erfahrung basiert. Gleich zu Beginn dieses Dialogs werden
,raison” und ,expérience” als die beiden zentralen Vermogen ausgewiesen, die
Kindern noch weitgehend mangeln und die es entsprechend im Erziehungspro-
zess zu formen und zu bilden gilt.% Als das entscheidende (und zugleich verbin-
dende) Moment fungiert dabei das Nachdenken, die Reflexion. ,Raisonnable”,
verniinftig zu sein, bedeutet demnach, tiberlegt zu handeln und zu entscheiden:
,Réflechir sur les avis qu'on regoit, et les suivre quand on les trouve bons”?® Auch
werde Erfahrung erst dann brauchbar, wenn sie auf einen ,scharfen, reflektier-
ten Geist” trifft, also noch einmal reflektiert wird: ,lorsque cette expérience est
rémunie a un esprit pénétrant et réfléchi, on est bien heureux de la rencontrer et
d’en profiter”’ Und wenn es am Ende resiimierend heifit, eine Dame benétige
im Leben ,la raison, la réflexion, I'expérience, I'usage du monde et I'instruction”,
so steht die Vernunft zwar an vorderster Stelle, doch ist nach allem, was zuvor
im Dialog verhandelt wurde, klar, dass sie nicht unabhdngig von den anderen
Qualitaten gegeben ist, sondern sich diese erst in wechselseitiger Abhéangigkeit
voneinander ausbilden.”? Fiir das Verhaltnis von Vernunft und Erfahrung aber
heifdt dies, dass beide —bei allen Unterschieden in der konkreten Bewertung ihres
Ranges und ihrer Relevanz — nunmehr auf einer Ebene angesiedelt werden: als
genuin menschliche Vermdgen, die insofern beide sdakularisiert, gewissermafien
,Aim Diesseits angekommen’ sind. Dies wiederum mag uns daran erinnern, dass es
auch eine nicht ganz unbedeutende religiose experientia-Tradition gibt.

2 Spirituelle Erfahrung und ihre Relation zu praktischer und
naturphilosophischer experientia

Was bei Madame d’Epinay, aber auch in den Encyclopédie-Eintragen auffallig unbe-
riicksichtigt bleibt, ist die religios-spirituelle Erfahrung. Diese hat gleichwohl eine
lange Tradition und ist gerade auch fiir die Frithe Neuzeit von Bedeutung. Allen-
falls Du Marsais” Erwdhnung von observatio im Sinne einer ,Befolgung von Re-
geln’ erinnert noch schwach an die Observanz religioser Normen, die das christ-
liche Leben insbesondere in den Klostern pragte: Auch diese Idee der Observanz
ist jedoch im aufklarerischen Kontext des Encyclopédie-Lemmas sdkularisiert, wird

89 Madame d’Epinay, Les conversations d’Emilie, hg. von Rosena Davison, Oxford 1996, S.72.
90 Ebd,, S.162.
91 Ebd., S.172.
92 Ebd., S.239.



24 Christina Schaefer

nurmehr im Sinne von ,Beachtung von Standesregeln” erwahnt. Vor dem Hinter-
grund gewisser anti-religioser Tendenzen innerhalb der Aufklarung scheint diese
Sékularisierung der observatio und, damit einhergehend, der experientia kein Zu-
fall. Sie verdeckt jedoch die Tatsache, dass es, wie Daniel Fliege und Marie Guth-
miiller notieren, in der christlichen Tradition durchaus einen ,religiosen, affek-
tiv bestimmten Erfahrungsbegriff” gibt, der ,Gotteserkenntnis als cognitio Dei
experimentalis, ,erfahrungsmafiige Kenntnis Gottes’ versteht und ,in Opposition
zur Vernunft geleiteten spekulativen Theologie” steht.”® Dieser vor allem fiir die
Mystik wichtige Erfahrungsbegriff hebe darauf ab, dass ,[d]ie Gegenwart Gottes,
seine ,Giite’ und sein ,Willen’ [...] mit Hilfe der ,inneren Sinneswahrnehmungen’
erfahren werden” konnten.**

In den Bereich spiritueller Erfahrung fallt beispielsweise auch die Erfahrung
von Wundern, die fiir gewohnlich , den Konflikt mit menschlicher ratio provo-
zieren” und zugleich ihre ,eigene Evidenz” haben.”® Fiir spirituelle Erfahrungen
ist typisch, dass sie ,,unverfiigbar”, ,weder planbar noch (experimentell) wieder-
holbar” sind, sondern ,,Geschenkcharakter” haben.” Darin unterscheiden sie sich
von praktischer und wissenschaftlicher experientia, die wesentlich auf Iteration
oder Wiederholbarkeit beruhen. Im Bereich spiritueller Erfahrung gentigt ein
singuldres Erlebnis, um Geltung beanspruchen zu konnen. Ja, das Gottliche fin-
det in gewisser Weise gerade im Singuldren und Irregularen seinen Ausdruck.”
In Uberschreitung diesseitiger Naturgesetze vermittelt die spirituelle Erfahrung
zwischen irdischem und gottlichem ordo, spiegelt das gottliche Wirken auf Erden,
ist dort Manifestation eines hoheren Regelwerks. Auch die Plotzlichkeit, mit der
sich spirituelle Erlebnisse oft ereignen, unterscheidet religiose von sakularer Er-
fahrung. Wahrend die Lebenserfahrung im Regelfall aus langer Praxis, Repetition
und Ubung erwichst und auch das wissenschaftlich-empirische Wissen auf der
Beobachtung von Regelmaéfigkeiten basiert, wird das Subjekt von der spirituel-
len Erfahrung haufig instantan, schlagartig und unwillentlich getroffen.”® Gerade
an jenen Arten mystischer Gotteserfahrung, in denen das Subjekt unvermittelt
seiner irdischen Existenz entriickt und raptus-artig ,geraubt’ wird, zeigt sich die
Unverfiigbarkeit spiritueller Erfahrungen besonders deutlich. Mag der Einzelne
die mystische Erfahrung auch anstreben und durch spezifische Verhaltensweisen

93 Daniel Fliege/Marie Guthmiiller, , La science de I"dme, une science expérimentale? Erfahrung und
Seelenwissen bei Jeanne des Anges und Jean-Joseph Surin” (in diesem Band), S. 162. Fliege/
Guthmiiller verweisen hier auf die Verankerung des mystischen Erfahrungsbegriffs bei Tho-
mas von Aquin, Bernard de Clairvaux, Bonaventura, Jean Gerson, Meister Eckhart u.a.

94 Ebd.

95 Kurt Erlemann, Wunder: Theorie — Auslegung — Didaktik, Stuttgart 2021, S. 20.

96 Ebd., S.151.

97 Sie entspricht damit Belardis erster Kategorie als einzelnes, moglicherweise auch unwieder-
holbares Ereignis oder Erlebnis. Vgl. oben Anm. 5.

98 Nicht alle religiosen Erfahrungen sind instantaner Natur. Davon zeugt das Beispiel jener
allméhlichen Wunderheilung, die Rogier Gerrits in seinem Beitrag zu diesem Band erwahnt.



Facetten frithneuzeitlicher experientia-Diskurse 25

zu beférdern suchen, liegt es doch in Gotteshand, ob ihm diese Gnade zuteilwird
oder nicht.”

Wenngleich die grundsitzliche Unverfligbarkeit der spirituellen Erfahrung
einen zentralen Unterschied zur praktischen und wissenschaftlichen Erfahrung
markiert, zeigen sich doch auch hier Uberschneidungen. Eine findet sich im just
erwahnten Bemiihen um gottgefilliges Verhalten und der damit einhergehenden
Unterwerfung unter teilweise streng reglementierte und ritualisierte Praktiken,
welche das christliche Leben, insbesondere in den Klostern mit ihren festen Wach-,
Schlaf-, Essens- und Gebetsrhythmen, strukturierten. Diese usuellen religidsen
Praktiken sollten eine Briicke zur spirituellen Erfahrung bilden und sie beférdern.
Jedoch kann es im Einzelfall schwer sein, hierbei zwischen Usus und spirituellem
Erlebnis klar zu trennen. Wenn sich die mystische Erfahrung beispielsweise wéah-
rend des taglichen Gebets ereignet, ist das Gebet dann nur praktische Vorberei-
tung oder schon Teil der spirituellen Erfahrung? Zumindest der Jesuit Maximili-
anus Sandaeus (1578-1656) sieht spirituelle und praktische Erfahrung untrennbar
miteinander verwoben. Fiir ihn, der ,Erfahrung’ generell zum Schliisselbegriff
der Mystik macht,'® geht das mystische Wissen ganz unmittelbar aus praktischer
Erfahrung hervor, wird durch lange Ubung in Gebet und Kontemplation erwor-
ben.'™ Entsprechend ist die mystische Theologie (theologia mystica) fiir ihn explizit
keine ,spekulative’, sondern eine ,praktische Wissenschaft’, eine ,Doctrina [...]
Practice-practica, & Affectuosa”: Mystische Erfahrung werde durch praktisches
Handeln und Liebe erworben.”> Auch bei Teresa von Avila zeigt sich, wie Iris
Roebling-Grau demonstriert, eine solche Uberginglichkeit von praktischer und
spiritueller Erfahrung: Die Fahigkeit zur Unterscheidung der Geister erscheint bei
ihr als erfahrungsbasiertes knowing how, das beispielsweise durch die Einiibung
von Betpraktiken gefordert werden kann.'®

99 Zur Instantaneitat, Unverfiigbarkeit und weiteren Kennzeichen des raptus in der mittelal-
terlichen Theologie vgl. Anne Eusterschulte, ,, Pulchritudinem esse gratiam quamdam vi-
vacem et spiritalem.” Theologisch-philosophische Voraussetzungen der gratia-Konzeption
bei Marsilio Ficino”, in: dies./Ulrike Schneider (Hg.), Gratia. Mediale und diskursive Konzeptu-
alisierungen in Mittelalter und Friiher Neuzeit, Wiesbaden 2018, S.107-132, hier S. 118.

100 Erfahrung, so Agnes Guiderdoni, kann generell als Schliisselbegriff der frithneuzeitlichen
Mystik (,,a key notion for early modern mysticism”) gelten: Erfahrung sei ,the core, the
matter itself of mystical theology and mystical knowledge”. Agnes Guiderdoni, ,,Mystical
Theory and Emblematic Practice in Sandaeus’s Works”, in: GEMCA: papers in progress 2/1
(2013), S.57-61, hier S.60. https://cdn.uclouvain.be/groups/cms-editors-gemca/papers-in-
progress/GEMCA_PP_2_2013.pdf, 2.4.2021.

101 Fiir Sandaeus, ,[t]he path of Mystical experience involves a long and gradual progressi-
on in prayer and contemplation”, wie Aline Smeesters restimiert. Aline Smeesters, , Maxi-
milianus Sandaeus, SJ. (1578-1656), Explorer of the Mystical Language”, in: GEMCA:
papers in progress 2/1 (2013), S.63-71, hier S. 66. http://gemca.fltr.ucl.ac.be/docs/pp/GEMCA _
PP_62_2013_2011_2007.pdf, 2.4.2021.

102 Maximilianus Sandaeus, Pro theologia mystica clavis, Kéln 1640, S.4; Herv. im Original. Vgl.
dazu auch Smeesters, ,Maximilianus Sandaeus”, S. 65.

103 Vgl. dazu den Beitrag von Iris Roebling-Grau in diesem Band.


https://cdn.uclouvain.be/groups/cms-editors-gemca/papers-in-progress/GEMCA_
https://cdn.uclouvain.be/groups/cms-editors-gemca/papers-in-progress/GEMCA_
http://gemca.fltr.ucl.ac.be/docs/pp/GEMCA_PP_62_2013_2011_2007.pdf
http://gemca.fltr.ucl.ac.be/docs/pp/GEMCA_PP_62_2013_2011_2007.pdf

26 Christina Schaefer

Ahnlich wie die Grenze von spiritueller und praktischer Erfahrung erweist
sich auch jene von spiritueller und wissenschaftlicher experientia im vormodernen
klosterlichen Kontext als fliefflend. Wie Katharine Park dargelegt hat, orientierte
sich die monastische Observanz (observatio) von moralisch-spirituellen Regeln
streng an den Tages- und Uhrzeiten, die ihrerseits durch die Beobachtung (ob-
servatio) der Gestirne festgelegt wurden: Astronomische und spirituelle observa-
tio — und damit auch experientia — gingen hier Hand in Hand, ja verschmolzen
miteinander.!* Eine weitere Schnittstelle zeigt sich, wo spirituelle Erfahrung als
an korperlich-materielle Formen gebunden — und dergestalt fiir empirisches Wis-
sen zuganglich — konzipiert wird. Zwar wurde die mystische Erfahrung seit dem
Mittelalter grundsétzlich als innere Erfahrung — als Vereinigung der Seele mit Gott
und insofern ,Erfahrung ohne (dufiere) Erfahrung’ (,un‘esperienza senza esperi-
enza”) — verstanden.'®® Dennoch wurde sie hdufig zugleich mit einem korperlichen
Erleben assoziiert, als etwas, das sich in einem Spiiren und Am-eigenen-Leibe-Er-
fahren niederschlédgt. Diejenigen, die Gott oder ein Wunder erfahren, erscheinen
in vielen Darstellungen geblendet, fiithlen sich getroffen, erbleichen, erbeben oder
erzittern.'®® Dante beispielsweise schildert seine Gotteserfahrung im Paradiso als
einen Glanz, der — wortlich — seinen Geist ,durchschlug”: ,la mia mente fu percos-
sa/da un fulgore in che sua voglia venne” (;meinen Geist durchfuhr ein Glanz, in
dem Sein Wille erschien’).!”” Er evoziert also einen physischen Akt auf geistiger
Ebene. Wichtig ist, dass das erfahrende Subjekt sich hier und in d&hnlichen Fallen
auf sein eigenes, umfassendes korperlich-geistiges Erleben berufen kann, um die

104 Vgl. Park, ,Observation in the Margins”, S.22.

105 Claudio Leonardi, ,Lesperienza del divino in Francesco d’Assisi”, in: Veneziani (Hg.), Expe-
rientia, S.91-100, hier S. 93. Hintergrund ist, dass sich im Mittelalter in der Nachfolge Augus-
tins, u.a. bei Guillaume de Saint-Thierry, die Idee ausprégte, dass die Seele (anima) der Ort
mystischer Gotteserfahrung und mystische Erfahrung entsprechend eine Vereinigung der
Seele mit dem Géttlichen ohne Beteiligung der Sinneserfahrung sei (vgl. ebd.). Zum Begriff
der ,inneren Erfahrung’ vgl. auch Gerhard Knauss, Art. , Erfahrung, innere”, in: Historisches
Worterbuch der Philosophie, 13 Bde., vollig neubearb. Ausg., hg. von Joachim Ritter, Karlfried
Griinder und Gottfried Gabriel, Basel 19722007, Bd. 2: D—F, Sp. 619f.

106 Ich kann hier nicht auf die komplexen theologischen Konzepte eingehen, in denen das Ver-
héltnis von Spiritualitdt und Kérperlichkeit im Mittelalter im Kontext von raptus-Erfahrun-
gen, jenem ,plotzlichen Ergriffenwerden vom gottlichen Licht”, gedacht wird. Vorstellun-
gen von ,Geistleiblichkeit’ machen die Sache sehr viel komplizierter, als ich hier im Kontext
meiner skizzenhaften Uberlegungen andeuten kann. Zur Auspragung von Konzepten der
,Geistleiblichkeit” vgl. Anne Eusterschulte, ,Glorienleib und anima phantastica. Neuplatoni-
sche Voraussetzungen christlicher Konzepte pneumatischer Leiblichkeit im Blick auf die la-
teinische Frithscholastik”, in: Vom Seelengefiihrt zum Glorienleib. Formen aitherischer Leiblichkeit,
hg. von Verena Lobsien u.a., Berlin 2018, S.59-103, Zitat S. 75 unter Rekurs auf die Formulie-
rung in ictu trepidantis aspectus (Augustinus, Confessiones VII, 17, 23; Rom 1, 20).

107 Dante, Paradiso XXXIII, V. 140f. Bei Dante manifestiert sich das quasi-korperliche Erleben
des Spirituellen in einer ,Bewegung’, die sein Begehren und seinen Willen ergreift, als sich
die Liebe Gottes ihrer bemachtigt: , A l'alta fantasia qui manco possa;/ma gia volgeva il mio
disio e ‘1 velle,/si come rota ch’igualmente e mossa,/lI'amor che move il sole e l'altre stelle.”
Ebd., V. 142-145.



Facetten frithneuzeitlicher experientia-Diskurse 27

spirituelle Erfahrung zu bezeugen."”® Das personliche Erleben wird so zum Zeug-
nis dessen, was sich per definitionem dem menschlichen Fassungsvermogen ent-
zieht. Verstarkt findet sich diese Zeugnisfunktion, wenn die spirituelle Erfahrung
auch duflerlich Spuren hinterldsst: Zeichen am Korper, die fiir andere Menschen
perzeptibel sind, wie beim Auftreten von Stigmata oder wundersamen Kranken-
heilungen.

Generell scheinen Figuralisierungsprozesse wichtig fiir die Konzeptualisie-
rung spiritueller Erfahrung zu sein, lassen sie doch das Ungreifbare greifbarer
wirken. Je konkreter die Form, die die spirituelle Erfahrung annimmt, desto an-
schlussfahiger scheint sie zudem fiir die empirisch-naturphilosophische experien-
tia. Tendenzen zu einer solchen ,\Verwissenschaftlichung’ spiritueller Erfahrung
lassen sich, wie Fliege und Guthmiiller zeigen, im franzdsischen 17. Jahrhundert
beispielsweise bei dem Jesuiten Jean-Joseph Surin feststellen, der in seiner Science
expérimentale des choses de I'autre vie (zwischen 1660 und 1663) diverse Félle von da-
monischer Besessenheit sowie die vonihm durchgefiihrten Exorzismen beschreibt.
Gleichwohl ist zu beachten: Auch wenn sich Surins Text rhetorisch-diskursiv der
zeitgenossischen Naturphilosophie anndhern mag, bleibt doch sein Gegenstand
grundsatzlich verschieden von dem der naturphilosophischen experientia, da spi-
rituelle Erfahrung prinzipiell auSerhalb empirischer Beweisbarkeit liegt.””

Auch fiir die als rein innerlich konzipierten mystischen Erfahrungen sind Fi-
guralisierungsprozesse relevant. Gerade in der Erfahrung des deus ineffabilis, wo
Sprache und Sprechen an ihre uniiberwindbaren Grenzen stofien, scheint das
Bediirfnis nach Formgebung besonders ausgepragt, gerade hier sucht man nach
,Formen’ und ,Spuren’, um die Erfahrung sag- bzw. fassbar zu machen. Fast mehr
noch als eine Zeugnisfunktion nach aufsen, scheint das Figurative hierbei eine
Orientierungsfunktion nach innen, fiir das erfahrende Subjekt selbst, zu erfiillen.
Dies zeigt sich bei Sandaeus, der im Rahmen seiner Verkniipfung von Mystik und
Emblematik auch auf die Figuralisierung von mystischer Erfahrung eingeht. So
notiert er in seinem Worterbuch der mystischen Theologie, Pro theologia mystica
clavis (1640), unter dem Lemma , Experientia”, dass die mystische Erfahrung in
Geist oder Seele ,gewisse dunkle innere Formen’ (,certas interiores obscuras spe-
cies”) bzw. ,Spuren, Eindriicke, Rétsel oder Ideen’ (,,vestigia, impressiones, aenig-
mata vel ideas”) hinterlasse."® Obwohl dabei ,durchaus nichts’ (,nihil quicquam”)
zurlickbleibe, was der Intellekt reflektieren konne, konnten diese Formen und
Spuren helfen, den inneren Blick zu Gott zu erheben (,visum suum interiorem
elevet ad Deum”).!"! Hier wird nicht nur das Bemiihen deutlich, die Erfahrung des

108 Zur Unterscheidung von ,beweisen’ und ,bezeugen’ in diesem Zusammenhang vgl. Fliege/
Guthmiiller, ,,La science de I'dme, une science expérimentale?”, S. 164.

109 Vgl. zu dieser Interpretation den Beitrag von Fliege und Guthmidiller in diesem Band.

110 Sandaeus, Pro theologia mystica clavis, S. 205. Sandaeus rekurriert hier auf Constantin de Bar-
banson.

111 Ebd. Zu dieser Textstelle vgl. Guiderdoni, ,Mystical Theory”, S. 60f.; Smeesters, , Maximilia-
nus Sandaeus”, S. 68f.



28 Christina Schaefer

Unsagbaren als Form zu konkretisieren, sondern auch, dass diese Formen keine
Abbilder, sondern hochstens Wegweiser sind, da sie dunkel und fiir den Intellekt
unverstandlich bleiben. Hierin dhneln sie jenen ,unpassenden’ Metaphern, die die
geistlichen Schriftsteller aus Sandaeus” Sicht bewusst wéhlen, weil sie wissen,
dass unpassende Worte in der Mystik wirksamer seien als die (nur vermeintlich)
passenden.'” Beides sind Versuche der Anndherung an ein Wissen, das sich der
propositionalen Sprache entzieht: ein Versuch, sich ihm auf Umwegen, eben mit
anderen Worten oder Bildern zu ndhern. Dieses tentative Nahern und Umkreisen
ist kein Spezifikum des mystischen Wissens, sondern ein Phanomen, das sich ge-
nerell im Umgang mit elusivem Wissen beobachten lasst."> Hiermit sind wir im
Kern jenes Kommunikationsproblems angelangt, das die spirituelle ebenso wie
die praktische Erfahrung betrifft (wenngleich auf unterschiedliche Weise): Bei-
de sind Formen elusiven Wissens, d.h. sie lassen sich nicht verlustfrei in Spra-
che iibersetzen. Bei der praktischen Erfahrung ist dies durch ihre Herkunft aus
der Praxis bedingt: Die Erfahrung konstituiert hier ein praktisches Wissen, ein
knowing how, das sich unter anderem wegen seiner Partizipation am somatischen
Wissen (und anderen Formen von tacit knowing) nicht ohne Weiteres diskursivie-
ren lasst.! Bei der spirituellen Erfahrung hingegen ist es der Gegenstand — das
Gottliche — selbst, der unsagbar ist — und zwar per definitionem, was jeden Versuch
der Versprachlichung von vornherein als inaddquat ausweist.

Abschliefsend ist noch auf jene religiose Tradition einzugehen, die die Erfah-
rung nicht positiv (wie Sandaeus u.a.), sondern negativ konnotiert, und zwar weil
sie sie den irdisch-zeitlichen Dingen und dem Bésen verbunden sieht. So beschreibt
etwa Augustinus in De civitate Dei (IX 22) das Wissen der Damonen als experien-
tia, d.h. ein auf Irdisch-Materielles bezogenes Erfahrungswissen, wiahrend er den
Engeln scientia (d.h. ein aus der Kontemplation der gottlichen Weisheit bezogenes

112 Vgl. Christian Belin, , La métaphore iconoclaste chez Sandaeus”, in: Emblemata sacra: The
Rhetoric and Hermeneutics of Illustrated Sacred Discourse, hg. von Ralph Dekoninck und Agnes
Guiderdoni-Bruslé, Turnhout 2007, S. 267-275, hier S.272.

113 Vgl. dazu die Definition von ,elusivem Wissen’ von Ulrike Schneider: ,Das Attribut ,elusiv’
ist dabei in der Bedeutung von ,schwer zu fassen bzw. auszudriicken’ zu verstehen; ,elusi-
ves Wissen’ ist demgemaf als ein nur ndherungsweise diskursivierbares bzw. medial ver-
mittelbares, ein ungeféhres, vages Wissen zu konzeptualisieren, das gleichwohl als solches
zur Darstellung gelangt. Dabei handelt es sich um ein Wissen von bzw. um etwas, das sich
begrifflich nicht klar fassen lasst und sich dem Versuch regelhafter Festschreibung gerade zu
entziehen scheint und das dennoch mit einem klaren Geltungsanspruch versehen ist.” Ulri-
ke Schneider, ,,(Nicht)Wissen? Relevanz und Modalitaten elusiven Wissens in Asthetik und
Verhaltenslehre der Frithen Neuzeit”, in: Dynamiken der Negation — (Nicht)Wissen und negativer
Transfer in vormodernen Kulturen, hg. von Sirin Dadas und Christian Vogel, Wiesbaden 2021,
S.43-72, hier S.51f. Zum tentativen Nahern und Umkreisen elusiven Wissens vgl. ebd., S.53.

114 Zur (praktischen) Erfahrung als elusivem Wissen vgl. Schaefer, Esperienza. Zum knowing
how als einer praktischen Kompetenz, die sich der Propositionalisierung in Form eines
knowing that zwar nicht grundsatzlich verweigert, aber doch nie vollkommen in ihr auf-
geht, vgl. Gilbert Ryle, , Knowing How and Knowing That. The Presidential Address”, in:
Proceedings of the Aristotelian Society, New Series 46 (1945/46), S.1-16. Zum Konzept des tacit
knowing vgl. Michael Polanyi, The Tacit Dimension, Gloucester, Mass. 1983 ('1966).



Facetten frithneuzeitlicher experientia-Diskurse 29

Wissen um die zeitlichen Dinge) bescheinigt."® In seinem Genesis-Kommentar
wiederum stellt Augustinus einen direkten Zusammenhang zwischen Erfahrung
und Siindenfall her, wenn es heifst, Adams Erkenntnis resultiere aus Erfahrung;:
Als er von Gott bestraft wurde, habe Adam ,aus Erfahrung gelernt’ (,,experiendo
discet”), worin der Unterschied zwischen dem Guten, das er verlassen habe, und
dem Bosen, in das er gestiirzt sei, bestehe.® Aus der Erfahrung des Ubergangs
erwuchs demnach Adams Unterscheidungsvermdgen (dignoscentia) hinsichtlich
Gut und Bose. Diese dignoscentia ist insofern bemerkenswert, als, wie erwdhnt,
auch die praktische Erfahrung frithneuzeitlich mit einem guten Unterscheidungs-
und Urteilsvermogen assoziiert wurde. Letzteres ist nun freilich ein genuin prak-
tisches Vermogen, ein knowing how, wie es sich beispielsweise bei Francesco Guic-
ciardini (1483-1540) zeigt, der in seinen Ricordi (1513-39) notiert, dass man die
Differenzierungsfahigkeit (,,discrezione”), die man benétige, um der Vielfalt der
Dinge gerecht zu werden, in der Praxis des Differenzierens selbst lerne:'” indem
man unterscheide (, distinguendo”), mithin aus Erfahrung (,,con la esperienzia”),
niemals jedoch aus Biichern (,co’ libri non mai”)."® Anders als dieses sdkulare
Unterscheidungsvermogen ist die Adamische dignoscentia aber nun gerade nicht
das Resultat von Ubung und Reife, sondern eine von Gott auferlegte Strafe — und
entsprechend nicht, wie Augustinus betont, die ,Weisheit (sapientia) des gliickli-
chen Menschen’, sondern die ,Erfahrung (experientia) des elenden Menschen’""

115 Wahrend sich die Engel auf ihre scientia nichts einbildeten, seien die Ddmonen von ihrem
Wissen ,aufgeblédht’ (,corporalium temporaliumque rerum scientia, qua inflantur daemo-
nes”). Aurelius Augustinus, De civitate Dei (= Corpus Christianorum Series Latina 471), hg.
von Bernard Dombart und Alfons Kalb, Turnhout 1955, hier zit. nach Bibliothek der Kirchen-
viter (online) der Université Fribourg, https:/bkv.unifr.ch/works/9/versions/21/divisions/
94517, 21.4.2021.

116 ,Et cum hoc eius peccatum poena fuerit consecuta, experiendo discet, quid intersit inter
bonum quod deseruit et malum quo cecidit. Et hoc ei erit gustasse de fructu arboris dinos-
centiae boni et mali” / , Et, ce péché d’Adam ayant eu pour résultat le chatiment, il appren-
dra par 'expérience quelle différence il y a entre le bien qu'il a abandonné et le mal ot il est
tombé. Et voila ce qu'il en sera pour lui d’avoir gofité du fruit de 'arbre du discernement du
bien et du mal”. Augustinus, De Genesi contra Manichaeos 119, 12, IL 35-38; hier zit. nach Jean
Pépin, ,, Experimentum mali. Saint Augustin sur la connaissance du mal”, in: Veneziani (Hg,),
Experientia, S.63-75, hier S.63, Anm. 2.

17 ,E grande errore parlare delle cose del mondo indistintamente e assolutamente e, per dire
cosl, per regola; perché quasi tutte hanno distinzione e eccezione per la varieta delle circun-
stanze, le quali non si possono fermare con una medesima misura: e queste distinzione e
eccezione non si truovano scritte in su’ libri, ma bisogna le insegni la discrezione.” (Ricordi 6).
Francesco Guicciardini, Ricordi, 3. aktual. Aufl., hg. von Emilio Pasquini, Mailand 1984, S.12.

118 ,Pero e in questo e in molte altre cose bisogna procedere distinguendo la qualita delle per-
sone, de’ casi e de” tempi, ed a questo € necessaria la discrezione, la quale se la natura non
t’ha data, rade volte si impara tanto che basti con la esperienzia; co’ libri non mai.” (Ricordi
186). Ebd., S. 217.

119 ,Haec enim dignoscentia non est beati hominis sapientia, sed miseri experientia” (,il n’est
pas sagesse de ’homme bienheureux, mais expérience de '’homme misérable”). Augusti-
nus, Contra adversarium legis et prophetarum 114, 19, Z. 457f., hier zit. nach Pépin, , Experimen-
tum mali”, S.73.


https://bkv.unifr.ch/works/9/versions/21/divisions/

30 Christina Schaefer

Augustinus assoziiert also experientia nicht nur mit dem Bosen, sondern stellt sie
auch klar in Opposition zur sapientia.'® Er entwirft damit ein vollig anderes Ver-
héltnis von Erfahrung und Weisheit als etwa Aristoteles und die auf die pagane
Antike rekurrierenden Literaten der Frithen Neuzeit, die, wie wir eingangs sahen,
Erfahrung nicht als Antithese, sondern Grundlage der Weisheit begreifen.

3 Schluss und Ausblick

Es sollte deutlich geworden sein, wie facettenreich der frithneuzeitliche expe-
rientia-Begriff ist und dass der Versuch, strikt zwischen verschiedenen Arten von
Erfahrungswissen zu unterscheiden, an Grenzen stofit. Sowohl den hier ange-
deuteten Grundziigen der diversen frithneuzeitlichen experientia-Konzepte als
auch ihrer Schnittstellen wire weiter nachzugehen. Bei aller Diversitédt scheint
eine Gemeinsamkeit der verschiedenen Konzepte darin zu bestehen, dass Erfah-
rungswissen — egal ob als schwer greifbares elusives Wissen oder als {iberpriif-
bares empirisches Wissen — frithneuzeitlich oft als ,das Andere’ eines etablierten
abstrakten, theoretischen oder spekulativen Wissens konzipiert wird. Egal ob in
Philosophie oder Theologie, den praktischen oder den naturphilosophischen Wis-
senschaften: Erfahrungswissen fungiert oft als Komplement zu einem normativen
Wissen, das dieses herausfordert, ihm aber zugleich den nétigen Referenzpunkt
bietet. Als dieses ,Andere’ von Theorie und Abstraktion, spekulativem Wissen
und Biicherwissen fiillen die frithneuzeitlichen experientia-Konzepte eine wichti-
ge Stelle im Wissenssystem, nicht zuletzt um all das, was nicht oder nur mithsam
fassbar erscheint, benennen und — und sei es auch nur ex negativo — fassbar machen
zu kénnen. Auf diese Weise erhilt selbst prinzipiell unsagbares Wissen wie das
mystische Wissen eine verhandel- und kommunizierbare Form. Die Einzelheiten
des Diskursivierungsproblems sowie der jeweilige Umgang, den frithneuzeitliche
Schriftsteller*innen damit gefunden haben, wiirden vertiefte Aufmerksamkeit
verdienen.””!

Das Gleiche gilt fiir zahlreiche weitere Aspekte der experientia-Diskurse, etwa
die Tatsache, dass sie, wie alle Diskurse, von historischen, sozialen, politischen,
ideologischen und institutionellen Faktoren konditioniert sind. Wer wie und
warum {ber experientia schreiben konnte, hing nicht zuletzt von Gender-, Klas-
sen- und Standeszugehorigkeit, von Alter und Beruf, Bildung und Vermogen ab.
Oft greifen hierbei mehrere Faktoren ineinander. Die Frage, was den experientia-
Diskurs einer schreibenden Frau von dem eines ménnlichen Zeitgenossen unter-
scheidet, ist beispielsweise kaum von der Frage zu trennen, welchem Stand diese
Frau angehorte und welche Bildung sie besafS. Generell diirften pauschale Ant-

120 Vgl. dazu Pépin, , Experimentum mali“, S.70-73. Pépin weist auch auf die Assoziation von
Erfahrung und Erkenntnis des Bosen in Augustinus’ De genesi ad litteram (VIII 14, 31) hin,
wo es heiflt, man konne nicht wissen, was das Bose sei, ohne es ,erfahren’ (d.h. getan) zu
haben. Vgl. ebd., 5. 64, Anm. 6.

121 Exemplarisch habe ich den Umgang mit dem Diskursivierungsproblem an Albertis Libri di
famiglia erlautert. Vgl. Schaefer, Esperienza.



Facetten frithneuzeitlicher experientia-Diskurse 31

worten umso schwieriger sein, als soziale, politische, institutionelle u.a. Disposi-
tive doppelt strukturierend wirken: auf Ebene der Diskurssysteme, aber auch auf
jener der Lebenserfahrung der schreibenden Subjekte (und diese sich wiederum
wechselseitig pragen). So bestimmt das Soziale, Politische etc. doppelt dariiber
mit, wer welches Erfahrungswissen auf welche Art und Weise artikulieren konnte
und inwiefern dem derart exponierten Wissen Geltung zukam.

Hinzu kommen kommunikativ-pragmatische, mediale und gattungsspezifi-
sche Faktoren. Insbesondere die Gattungswahl und die Orientierung an litera-
rischen Autorititen spielen bekanntlich frithneuzeitlich eine kaum zu unter-
schitzende Rolle. Gerade im Kontext des Ausweises als ,eigene’ Erfahrung und
ahnlicher Authentifizierungsstrategien ist es wichtig, sich daran zu erinnern, dass
literarisch-rhetorische Konventionen starker wirken kénnen als Wahrheitsgebote.
Grundsatzlich ist der eminent rhetorische Charakter vieler Texte des theoretisch-
argumentativen Diskurses nicht zu vernachlédssigen: Nicht selten erweisen sich
diese Texte hier ebenso stark von literarischen Traditionen wie von lebenswelt-
lichen Fakten gepragt, sodass nicht alle Aussagen fiir bare Miinze genommen
werden konnen. Selbst im Traktat (d.h. einer Gattung, die im Unterschied etwa
zum Dialog, keine fiktionale Grundstruktur hat) miissen die Aussagen keines-
wegs die lebensweltliche Meinung oder Lebenserfahrung der Autor*innen wie-
dergeben — und zwar, wie wir sahen, selbst dann nicht, wenn sie ausdriicklich
als solche ausgewiesen werden. Gerade im Kontext polemischer Debatten wie der
Querelle des femmes, die unter frithneuzeitlichen Gelehrten ,wie eine Art Sport’
betrieben wurde, ging es den Verfasser*innen der Texte vorrangig darum, einen
rhetorischen Sieg zu erringen (und sich dariiber einen sozialen Rang unter ih-
resgleichen, aber auch bei Mézenen zu sichern).””? Die ausgepragte Rhetorizitét
theoretisch-argumentativer Texte der Frithen Neuzeit ldsst es iiberaus angeraten
scheinen, die jeweiligen Texte und Textmechanismen im Detail zu betrachten und
in ihre lebensweltlichen Kontexte einzuordnen. Gerade hierfiir halt nicht zuletzt
die Literaturwissenschaft erprobte Werkzeuge bereit. Sie konnen durchaus dazu
beitragen, auch so komplexen Diskursen wie dem der frithneuzeitlichen experien-
tia weiter auf die Spur zu kommen.

122 Dies zeigt Virginia Cox u.a. anhand von Giuseppe Passi, der innerhalb von wenigen Jahren
mehrere Schriften verdffentlichte, in denen partiell entgegengesetzte Positionen vertreten
werden: einen misogynen Katalog weiblicher Laster (I donneschi diffetti, 1599), einen Kata-
log ménnlicher Laster (La monstruosa fucina delle sordidezze de gl’huomini, 1603) und einen
Ehetraktat (Dello stato maritale, 1602). Vgl. Virginia Cox, Women’s Writing in Italy, 1400-1650,
Baltimore 2008, S.170-176. Am Ende sagt die im jeweiligen Text vertretene Position mehr
dartiiber aus, in welcher literarischen Tradition der Text steht, als {iber die tatsachliche Mei-
nung des Autors.



32 Christina Schaefer

Bibliographie

Quellen

[Anon.], Art. , Expérience, (Philosophie nat.)”, in: Denis Diderot/Jean-Baptiste le Rond
d’Alembert (Hg.), Encyclopédie ou Dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers,
Paris 1756, Bd. VI, S.297b-298a, http://enccre.academie-sciences.fr/encyclopedie/
article/v6-372-1/, 19.4.2021.

Alberti, Leon Battista, I libri della famiglia, hg. von Ruggiero Romano und Alberto Te-
nenti, neu hg. von Francesco Furlan, Turin 1999.

Albertus Magnus, Commentarii in quartum librum Sententiarum (dist. 23-50) (= B. Alberti
Magni Opera omnia, Bd. 30), hg. von Auguste Borgnet, Paris 1894.

Aristoteles, Analytica posteriora (= Werke in deutscher Ubersefzung, Bd. 3, Teil 2, 1. Halb-
band), {ibers. und erl. von Wolfgang Detel, Berlin 1993 (Reprint 2018).

Aristoteles, Die Nikomachische Ethik: griechisch-deutsch, ibers. von Olof Gigon, neu hg.
von Rainer Nickel, Diisseldorf 22007 (*2001).

Aristoteles, Metaphysik, {ibers. von Hermann Bonitz [ed. Wellmann], auf der Grund-
lage der Bearb. von Héctor Carvallo und Ernesto Grassi, neu hg. von Ursula Wolf,
Reinbek bei Hamburg 1994.

Augustinus, Aurelius, De civitate Dei (= Corpus Christianorum Series Latina 471), hg.
von Bernard Dombart und Alfons Kalb, Turnhout 1955, hier zit. nach Bibliothek der
Kirchenviter (online) der Université Fribourg, https://bkv.unifr.ch/works/9/versions/
21/divisions/94517, 21.4.2021.

Aumont, Arnulphe d’, Art. ,, Expérience, (Medecine.)”, in: Denis Diderot/Jean-Baptiste le
Rond d’Alembert (Hg.), Encyclopédie ou Dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des
métiers, Paris 1756, Bd. VI, S.298a, http://enccre.academie-sciences.fr/encyclopedie/
article/v6-372-2/,19.4.2021.

Bocchi, Achille, Symbolicarum quaestionum de universo genere, quas serio ludebat, libri quin-
que, Bologna 1574 ('1555).

Christine de Pizan, Le livre de la cité des dames, ibers. und hg. von Thérése Moreau und
Eric Hicks, Paris 2000 (11986).

Cicero, Marcus Tullius, De officiis/Vom pflichtgemifien Handeln, lat—dt., ibers., komm. und
hg. von Heinz Gunermann, durchges. und verbesserte Ausg., Stuttgart 1984 ('1976).

Du Marsais, César Chesneau, Art. , Expérience, (Philosophie.)”, in: Denis Diderot/Jean-
Baptiste le Rond d’Alembert (Hg.), Encyclopédie ou Dictionnaire raisonné des sciences,
des arts et des métiers, Paris 1756, Bd. VI, S. 297a-b, http://enccre.academie-sciences.fr/
encyclopedie/article/v6-372-0/, 19.4.2021.

Diirer, Albrecht, Le char triomphal de Maximilien I: L'Empereur couronné par la Victoire,
Paris, Musée du Louvre, Département des Arts graphiques, Collection Edmond
de Rothschild, Inventar-Nr. L 37 LR/300 Recto, https://collections.louvre.fr/en/
ark:/53355/c1020580197#, 15.11.2021.

Diirer, Albrecht, Le char triomphal de Maximilien I: Solertia et Experientia (1523), Holz-
schnitt, Paris, Musée du Louvre, Département des Arts graphiques, Collection Ed-
mond de Rothschild, Inventar-Nr. L 37 LR/297BIS Recto; https://collections.louvre.
fr/en/ark:/53355/c10205802704, 15.11.2021.

Guazzo, Stefano, La civil conversazione, 2 Bde., hg. von Amedeo Quondam, Modena 1993.

Guicciardini, Francesco, Ricordi, 3. aktual. Aufl, hg. von Emilio Pasquini, Mailand 1984.


http://enccre.academie-sciences.fr/encyclopedie/
https://bkv.unifr.ch/works/9/versions/
http://enccre.academie-sciences.fr/encyclopedie/
http://enccre.academie-sciences.fr/encyclopedie/article/v6-372-0/
http://enccre.academie-sciences.fr/encyclopedie/article/v6-372-0/
https://collections.louvre.fr/en/ark:/53355/cl020580197#
https://collections.louvre.fr/en/ark:/53355/cl020580197#
https://collections.louvre.fr/en/ark:/53355/cl020580270#
https://collections.louvre.fr/en/ark:/53355/cl020580270#

Facetten frithneuzeitlicher experientia-Diskurse 33

Hugh of Saint Victor, The Didascalicon of Hugh of St. Victor: A Medieval Guide to the Arts,
tibers. und hg. von Jerome Taylor, New York 1991.

Hugo von Sankt Viktor, Didascalicon de studio legendi 11, 17, in: Hugonis de Sancto Victore
Didascalicon de studio legendi: A Critical Text, hg. von Charles Henry Buttimer, Wash-
ington, DC 1939, hier zitiert nach: Hugo de Sancto Victore, Didascalicon de studio
legendi (Library of Latin Texts, A), Turnhout 2010.

Machiavelli, Niccolo, Il principe/Der Fiirst, Italienisch-Deutsch, tibers. und hg. von Phi-
lipp Rippel, Stuttgart 1986. ;

Madame d’Epinay, Les conversations d’Emilie, hg. von Rosena Davison, Oxford 1996

Marsilius von Padua, Defensor pacis/Der Verteidiger des Friedens, lat.-dt., 2 Bde., auf
Grund der Ubers. von Walter Kunzmann bearb. und eingel. von Horst Kusch,
Darmstadt 1958.

Montaigne, Michel de, Les Essais, hg. von Jean Balsamo, Paris 2007.

Pereira, Gomez, Novae veraeque medicinae, experimentis et evidentibus rationibus comproba-
tae, Medina del Campo 1558.

Petrarca, Francesco, Familiaria: Biicher der Vertraulichkeiten, Bd. 1: Buch 1-12, hg. von Ber-
the Widmer, Berlin/New York 2005.

Petrarca, Francesco, Lettres familieres/Rerum familiarium, Bd. 2: Livres/libri IV-VII, hg. von
Ugo Dotti, Paris 2002.

Ripa, Cesare/Bie, Jacques de, Iconologie ott les principales choses qui peuvent tomber dans
la pensée touchant les vices sont représentées [...], tibers. von Jean Baudoin, illustr. von
Jacques de Bie, Paris 1643; https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k8505¢/f100.item,
19.11.2021.

Ripa, Cesare/Castellini, Giovanni Zaratino, Iconologia di Cesare Ripa [...]: divisa in tre libri
ne i quali si esprimono varie imagini di virtii, vitii, affetti, passioni humane, arti[...], ampli-
ata dal Sig. Cav. Gio. Zaratino Castellini in questa ultima editione di imagini, & discorsi ...
& ricorretta, Venedig 1645.

Sandaeus, Maximilianus, Pro theologia mystica clavis, Koln 1640.

Xenophon, Die sokratischen Schriften: Memorabilien, Symposion, Oikonomikos, Apologie,
tibertr. und hg. von Ernst Bux, Stuttgart 1956.

Sekundirliteratur

Aris, Daniel/Joukovsky, Frangoise, ,,Une philosophie de I'expérience”, in: Bulletin de la
Société des Amis de Montaigne, 7e série, no. 21-22 (juillet-déc. 1990), S. 85-94.

Armogathe, Jean-Robert, ,Sémantese d'experientia/experimentumfexpériences dans le
corpus cartésien”, in: Experientia. Atti del X colloquio internazionale, Roma, 4—6 gennaio
2001, hg. von Marco Veneziani, Florenz 2002, S.259-271.

Belardi, Walter, ,11 costituirsi del tempo lessicale dell'experientia in greco e in latino”, in:
Experientia: Atti del X colloquio internazionale, Roma, 4—6 gennaio 2001, hg. von Marco
Veneziani, Florenz 2002, S. 1-61.

Belin, Christian, ,La métaphore iconoclaste chez Sandaeus”, in: Emblemata sacra: The
Rhetoric and Hermeneutics of Illustrated Sacred Discourse, hg. von Ralph Dekoninck
und Agnés Guiderdoni-Bruslé, Turnhout 2007, S. 267-275.

Bénatouil, Thomas/Draelants, Isabelle (Hg.), Expertus sum: l'expérience par les sens dans
la philosophie naturelle médiévale: actes du colloque international de Pont-a-Mousson, 5—7
février 2009, Florenz 2011.


https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k8505c/f100.item

34 Christina Schaefer

Bonfatti, Emilio, La ,, civil conversazione” in Germania: letteratura del comportamento da Ste-
fano Guazzo a Adolph Knigge 1574-1788, Udine 1979.

Brahami, Frédéric, , Scepticisme”, in: Dictionnaire de Montaigne, tiberarb., korr. und er-
weiterte Ausg., hg. von Philippe Desan, Paris 2007, S. 1042-1044.

Burke, Peter, The Fortunes of the Courtier. The European Reception of Castiglione’s Corte-
giano, Cambridge/Oxford 1995.

Busa S], Roberto, ,Experientia, experimentalis, experimentum, experior, inexperientia, in-
expers nel’Aquinate e negli altri autori censiti nell’Index Thomisticus”, in: Experien-
tin. Atti del X colloquio internazionale, Roma, 4—6 gennaio 2001, hg. von Marco Vene-
ziani, Florenz 2002, S. 101-168.

Cox, Virginia, Women'’s Writing in Italy, 1400-1650, Baltimore 2008.

Daston, Lorraine, ,, The Empire of Observation, 16001800 in: dies./Elizabeth Lunbeck
(Hg.), Histories of Scientific Observation, Chicago 2011, S. 81-113.

Defaux, Gérard, ,Montaigne et 'expérience: réflexions sur la naissance dun philo-
sophe sceptique — et ,impremedité’”, in: Lécriture du scepticisme chez Montaigne. Actes
des journées détude (Tours, C.E.S.R., 15-16 novembre 2001), hg. von Marie-Luce De-
monet und Alain Legros, Genf 2004, S.289-302.

Draelants, Isabelle, , Expérience et autorités dans la philosophie naturelle d’Albert le
Grand”, in: Expertus sum: l'expérience par les sens dans la philosophie naturelle médiévale:
actes du colloque international de Pont-a-Mousson, 5-7 février 2009, hg. von Thomas
Bénatouil und Isabelle Draelants, Florenz 2011, S. 89-121.

Erlemann, Kurt, Wunder: Theorie — Auslegung — Didaktik, Stuttgart 2021.

Esposito, Costantino/Porro, Pasquale (Hg.), Lesperienza/Lexpérience/Die Erfahrunglexpe-
rience, Sondernr. der Zeitschrift Quaestio: annuario di storia della metafisica 4 (2004).

Eusterschulte, Anne, ,, Pulchritudinem esse gratiam quamdam vivacem et spiritalem.”
Theologisch-philosophische Voraussetzungen der gratia-Konzeption bei Marsilio
Ficino” in: dies./Ulrike Schneider (Hg.), Gratia. Mediale und diskursive Konzeptualisie-
rungen in Mittelalter und Friiher Neuzeit, Wiesbaden 2018, S. 107-132.

Eusterschulte, Anne, ,Glorienleib und anima phantastica. Neuplatonische Vorausset-
zungen christlicher Konzepte pneumatischer Leiblichkeit im Blick auf die lateini-
sche Frithscholastik”, in: Vom Seelengefiihrt zum Glorienleib. Formen aitherischer Leib-
lichkeit, hg. von Verena Lobsien u.a., Berlin 2018, S. 59-103.

Fattori, Marta, , Experientia — experimentum: un confronto tra il corpus latino e inglese
di Francis Bacon”, in: Experientia. Atti del X colloquio internazionale, Roma, 4—6 gennaio
2001, hg. von Marco Veneziani, Florenz 2002, S. 243-258.

Ferrari, Emiliano, , La psychohistoire ou ,I'anatomie de la philosophie’”, in: Montaigne,
hg. von Thierry Gontier und Pierre Magnard, Paris 2010, S. 231-251.

Fliege, Daniel/Guthmiiller, Marie, ,,La science de I'dme, une science expérimentale? Erfah-
rung und Seelenwissen bei Jeanne des Anges und Jean-Joseph Surin” (in diesem
Band).

Friedrich, Hugo, Montaigne, 2., neubearb. Aufl., Bern/Miinchen 1967, S.258-263.

Frigo, Daniela, ,,Prudence and Experience: Ambassadors and Political Culture in Early
Modern Italy”, in: Journal of Medieval and Early Modern Studies 38/1 (2008), S. 15-34.

Fritz Mauthner, ,Erfahrung” in: ders., Wérterbuch der Philosophie. Neue Beitriige zu einer
Kritik der Sprache, 2 Bde., Ziirich 1980 (*1910), Bd. 1, S. 288-295.

Fiissel, Marian, , Die Experten, die Verkehrten? Gelehrtensatire als Expertenkritik in
der Frithen Neuzeit”, in: Wissen, mafigeschneidert: Experten und Expertenkulturen im



Facetten frithneuzeitlicher experientia-Diskurse 35

Europa der Vormoderne, hg. von Bjorn Reich, Frank Rexroth und Matthias Roick,
Miinchen 2012, S. 269-288.

Gisele Mathieu-Castellani, Montaigne, l'écriture de I'essai, Paris 1988.

Guiderdoni, Agneés, ,Mystical Theory and Emblematic Practice in Sandaeus’s Works”,
in: GEMCA: papers in progress 2/1 (2013), S.57-61, https://cdn.uclouvain.be/groups/
cms-editors-gemca/papers-in-progress/GEMCA_PP_2_2013.pdf, 2.4.2021.

Hamesse, Jacqueline, , Experientia/experimentum dans les lexiques médiévaux et dans les
textes philosophiques antérieurs au 14e siecle”, in: Experientia. Atti del X colloquio in-
ternazionale, Roma, 4—6 gennaio 2001, hg. von Marco Veneziani, Florenz 2002, S. 77-90.

Hampton, Timothy, ,Putting Experience First”, in: Republic of Letters: A Journal for the
Study of Knowledge, Politics, and the Arts 1/2 (2010), S. 61-66.

Henry, John, , Erfahrung”, in: Enzyklopidie der Neuzeit, hg. von Friedrich Jaeger, Stutt-
gart 2006, Bd. 3, Sp. 431-435.

Hinz, Manfred, Rhetorische Strategien des Hofmannes. Studien zu den italienischen Hof-
mannstraktaten des 16. und 17. Jahrhunderts, Stuttgart 1992.

Hiibner, Helga, Stefano Guazzo, La Civil Conversazione in der franzdsischen Kultur des
16. und 17. Jahrhunderts, Frankfurt a.M./Berlin 2012.

Kambeartel, Friedrich, ,Erfahrung”, in: Historisches Worterbuch der Philosophie, hg. von
Joachim Ritter u.a., Basel 1972, Bd. 2, Sp. 609-617.

Katharine Park, ,,Observation in the Margins, 500-1500” in: Histories of Scientific Obser-
vation, hg. von Lorraine Daston und Elizabeth Lunbeck, Chicago 2011, S. 15-44.
Kessler, Alfred/Schopf, Alfred/Wild, Christoph, ,Erfahrung”, in: Handbuch philoso-
phischer Grundbegriffe, hg. von Hermann Krings, Hans Michael Baumgartner und

Christoph Wild, Miinchen 1973, Bd. 2, S. 373-386.

KeBler, Eckhard, , O vitae experientia dux. Die Rolle der Erfahrung im theoretischen
und praktischen Weltbezug des frithen Humanismus und ihre Konsequenzen”, in:
Experten der Vormoderne zwischen Wissen und Erfahrung, hg. von Hedwig Rockelein
und Udo Friedrich, Berlin 2012, S. 60-74.

King, Peter, , Two Conceptions of Experience”, in: Medieval Philosophy and Theology 11/2
(2003), S.203-226.

Kintzinger, Martin, , Experientia lucrativa? Erfahrungswissen und Wissenserfahrung
im européaischen Mittelalter”, in: Experten der Vormoderne zwischen Wissen und Erfah-
rung, hg. von Hedwig Rockelein und Udo Friedrich, Berlin 2012, S. 95-117.

Knauss, Gerhard, Art. ,Erfahrung, innere”, in: Historisches Worterbuch der Philosophie,
13 Bde., vollig neubearb. Ausg., hg. von Joachim Ritter, Karlfried Griinder und
Gottfried Gabriel, Basel 1972-2007, Bd. 2: D—F, Sp. 619f.

Kudla, Hubertus (Hg,), Lexikon der lateinischen Zitate: 3500 Originale mit Ubersetzungen
und Belegstellen, 3., durchges. Aufl., Miinchen 2007 (*1999).

La Charité, Raymond C., ,The Relationship of Judgment and Experience in the Essais
of Montaigne”, in: Studies in Philology 67 (1970), S. 31-40.

Leonardi, Claudio, , Lesperienza del divino in Francesco d’Assisi”, in: Experientia. Atti
del X colloquio internazionale, Roma, 4—6 gennaio 2001, hg. von Marco Veneziani, Flo-
renz 2002, S. 91-100.

Lewis, David K., ,What Experience Teaches”, in: Mind and Cognition: A Reader, hg. von
William G. Lycan, Cambridge, Mass./Oxford 1990, S.499-519.

Lievsay, John L., Stefano Guazzo and the English Renaissance, 1575-1675, Chapel Hill 1961.


https://cdn.uclouvain.be/groups/cms-editors-gemca/papers-in-progress/GEMCA_PP_2_2013.pdf
https://cdn.uclouvain.be/groups/cms-editors-gemca/papers-in-progress/GEMCA_PP_2_2013.pdf

36 Christina Schaefer

Maclean, Ian, , Evidence, Logic, the Rule and the Exception in Renaissance Law and
Medicine”, in: Early Science and Medicine 5/3 (2000), S. 227-257.

Moore, Will G., ,,Montaigne’s Notion of Experience”, in: The French Mind: Studies in
Honour of Gustave Rudler, hg. von Will [G.] Moore, Rhoda Sutherland und Enid
Starkie, Oxford 1952, S.34-52.

Miiller-Hofstede, Justus, Art. , Erfahrung”, in: Reallexikon zur Deutschen Kunstgeschichte
[RDK] 5, 1965, Sp. 1229-1235; https://www.rdklabor.de/w/?0ldid=88907, 19.11.2021.

Miinch, Paul (Hg.), ,Erfahrung” als Kategorie der Friihneuzeitgeschichte, Miinchen 2001
(Reprint 2014).

Paradis, James, ,Montaigne, Boyle, and the Essay of Experience”, in: One Culture: Essays
in Science and Literature, hg. von George Levine und Alan Rauch, Madison 1987,
S.59-91.

Pépin, Jean, ,Experimentum mali. Saint Augustin sur la connaissance du mal”, in: Ex-
perientia. Atti del X colloquio internazionale, Roma, 4—6 gennaio 2001, hg. von Marco
Veneziani, Florenz 2002, S. 63-75.

Peyron, Bruno, ,,,De I'expérience’ ou la mise en abime de Les Essais”, in: Etudes de Langue
et Littérature Frangaises 78 (2001), S. 14-28.

Polanyi, Michael, The Tacit Dimension, Gloucester, Mass. 1983 (*1966).

Pomata, Gianna, ,Observation Rising: Birth of an Epistemic Genre, 1500-1650", in:
Histories of Scientific Observation, hg. von Lorraine Daston und Elizabeth Lunbeck,
Chicago/London 2011, S. 45-80.

Ponzio, Paolo, , The Articulation of the Idea of Experience in the Sixteenth and Seven-
teenth Centuries”, in: Quaestio: annuario di storia della metafisica 4 (2004), S.175-195.

Rese, Friederike, Erfahrung als eine Form des Wissens, Freiburg i.Br./Miinchen 2014.

Rese, Friederike, Praxis und Logos bei Aristoteles. Handlung, Vernunft und Rede in Nikoma-
chischer Ethik, Rhetorik und Politik, Tiibingen 2003.

Rexroth, Frank, ,Systemvertrauen und Expertenskepsis. Die Utopie vom mafigeschnei-
derten Wissen in den Kulturen des 12. bis 16. Jahrhunderts”, in: Wissen, mafigeschnei-
dert: Experten und Expertenkulturen im Europa der Vormoderne, hg. von Bjorn Reich,
Frank Rexroth und Matthias Roick, Miinchen 2012, S. 12—44.

Rexroth, Frank, Expertenweisheit. Die Kritik an den Studierten und die Utopie einer geheilten
Gesellschaft im spiten Mittelalter, Basel 2008.

Ridder, Klaus, ,,Der Gelehrte als Narr. Das Lachen tiber die artes und Wissen im Fast-
nachtspiel”, in: Artes im Mittelalter, hg. von Ursula Schaefer, Berlin 1999, S. 391-409.

Rockelein, Hedwig, , Einleitung: Experten zwischen scientia und experientia”, in: Exper-
ten der Vormoderne zwischen Wissen und Erfahrung, hg. von Hedwig Rockelein und
Udo Friedrich, Berlin 2012, S.3-7.

Rockelein, Hedwig/Friedrich, Udo (Hg.), Experten der Vormoderne zwischen Wissen und
Erfahrung, Berlin 2012.

Roick, Matthias, ,Der Fahnenfliichtige ldsst sich krénen. Petrarca und die Anfange
der humanistischen Kritik am Experten”, in: Wissen, mafSgeschneidert: Experten und
Expertenkulturen im Europa der Vormoderne, hg. von Bjorn Reich, Frank Rexroth und
Matthias Roick, Miinchen 2012, S. 45-82.

Ryle, Gilbert, , Knowing How and Knowing That. The Presidential Address”, in: Pro-
ceedings of the Aristotelian Society, New Series 46 (1945/46), S.1-16.

Sarnowsky, Jiirgen, , Expertus — experientia — experimentum. Neue Wege der wissen-
schaftlichen Erkenntnis im Spatmittelalter”, in: Experten der Vormoderne zwischen


https://www.rdklabor.de/w/?oldid=88907

Facetten frithneuzeitlicher experientia-Diskurse 37

Wissen und Erfahrung, hg. von Hedwig Rockelein und Udo Friedrich, Berlin 2012,
S.47-59.

Schaefer, Christina, Esperienza. Zur Diskursivierung von Erfahrungswissen in Leon Battista
Albertis Libri della famiglia, Working Paper Nr. 15 des SFB 980 Episteme in Be-
wegung, Freie Universitét Berlin, ISSN 2199-2878 (Internet), 2019, http://www.sfb-
episteme.de/Listen_Read_Watch/Working-Papers/No_15_Schaefer_Esperienza/
index.html, 15.11.2021.

Schmitt, Charles B., , Experience and Experiment: A Comparison of Zabarella’s View
with Galileo’s in De Motu”, in: Studies in the Renaissance 16 (1969), S. 80-138.

Schneider, Ulrike, ,,(Nicht)Wissen? Relevanz und Modalitaten elusiven Wissens in
Asthetik und Verhaltenslehre der Frithen Neuzeit”, in: Dynamiken der Negation —
(Nicht)Wissen und negativer Transfer in vormodernen Kulturen, hg. von $irin Dadas
und Christian Vogel, Wiesbaden 2021, S.43-72.

Segoloni, Danilo, ,,Practica’, ,practicus’, ,practicare’ in Bartolo e in Baldo”, in: Leducazione
giuridica, hg. von Alessandro Giuliani und Nicola Picardi, Bd. 2: Profili storici, Peru-
gia 1979, S.52-103.

Smeesters, Aline, ,Maximilianus Sandaeus, S.J. (1578-1656), Explorer of the Mystical
Language”, in: GEMCA: papers in progress 2/1 (2013), S.63-71, http://gemca.fltr.ucl.
ac.be/docs/pp/GEMCA_PP_62_2013_2011_2007.pdf, 2.4.2021.

Starobinski, Jean, Montaigne en mouvement, Paris 1982.

Tarréte, Alexandre, , Expérience”, in: Dictionnaire de Montaigne, tiberarb., korr. und er-
weiterte Aufl, hg. von Philippe Desan, Paris 2007, S. 436—438.

Thomas Bénatouil/Isabelle Draelants, ,Introduction”, in: dies. (Hg.), Expertus sum: l'ex-
périence par les sens dans la philosophie naturelle médiévale: actes du colloque international
de Pont-a-Mousson, 5—7 février 2009, Florenz 2011, S. 3-15.

Tournon, André, ,,J'ordonne a mon ame...". Structure d’essai dans le chapitre De I'expé-
rience”, in: L'Information littéraire 38/2 (1986), S. 54—60.

Veneziani, Marco (Hg.), Experientia. Atti del X colloquio internazionale, Roma, 4—6 gennaio
2001, Florenz 2002.

Vignes, Jean, ,Lexercice, I'épreuve et I'expérience. Essai et essayer dans le livre III des
Essais”, in: Le livre I1I des Essais de Montaigne, actes des journées d’étude Montaigne
du 8 novembre 2002, hg. von Pascal Debailly, Paris 2003, S. 9-26.

Wels, Volkhard, ,Die Alchemie der Frithen Neuzeit als Gegenstand der Wissensge-
schichte”, in: Magia daemoniaca, magia naturalis, zouber. Schreibweisen von Magie und
Alchemie in Mittelalter und Friiher Neuzeit, hg. von Peter-André Alt u.a.,, Wiesbaden
2015, S. 233-265.

Westerwelle, Karin, Montaigne: die Imagination und die Kunst des Essays, Miinchen 2001.


http://www.sfb-episteme.de/Listen_Read_Watch/Working-Papers/No_15_Schaefer_Esperienza/
http://www.sfb-episteme.de/Listen_Read_Watch/Working-Papers/No_15_Schaefer_Esperienza/
http://gemca.fltr.ucl.ac.be/docs/pp/GEMCA_PP_62_2013_2011_2007.pdf
http://gemca.fltr.ucl.ac.be/docs/pp/GEMCA_PP_62_2013_2011_2007.pdf

DOI: 10.13173/9783447118101.001
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license.
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de
© by the author



Les Essais du jugement
Remarques sur 'expérience intellectuelle chez Montaigne

Emiliano Ferrari

Judicare difficile est sane nisi expertum'
Cicéron, De Amicitia

« La vie est un mouvement matériel et corporel [...] », écrit Montaigne au chapitre
III, 9, «De la Vanité ». Comme de nombreux critiques I'ont montré, 'expérience
corporelle avec ses humeurs et mouvements, ses passions et réactions caractérise
en profondeur l'écriture et la réflexion des Essais.> Dans notre étude, nous nous
focaliserons sur l'autre versant de l'expérience montanienne, c’'est-a-dire l'exercice
ou I'épreuve du «jugement » en tant qu'examen et pesée intellectuelle des données
et des phénomenes de l'expérience, c’est-a-dire de ce qui apparait aux sens et a
I'entendement.

Dans un premier moment, nous verrons en quoi l'essai montanien hérite et
transforme a la fois les valeurs sémantiques propres au lexique de l'expérience
intellectuelle du Moyen-Age tardif et de la Renaissance. Cela nous permettra d’ap-
précier l'effort par lequel Montaigne libére le champ de l'expérience intellectuelle
du poids des autorités et des normes visant a s'imposer au jugement individuel.
Au seuil de la naissance de la science expérimentale moderne, Montaigne incite a
repenser l'ethos savant a I'aune de criteres et méthodes fondés sur une expérience
libre et vécue, la seule instance capable d’étayer nos connaissances. Nous mon-
trerons ensuite le caractere transitif de l'essai du jugement et de l'expérience in-
tellectuelle qu'il véhicule. En tant que forme de pensée et d’écriture subjective,
les Essais ne sont toutefois pas les méditations d'un moi coupé du monde, mais

1 «Ilestdifficile de bien juger sans étre passé par I'‘épreuve de 'expérience » (nous traduisons).

2 Parmi les nombreux travaux consacrés a ce sujet on pourra voir : Jean Starobinski, Montaigne
en mouvement, Paris 1982 ; Michael Screech, Montaigne and Melancholy : The Wisdom of the Es-
says, Londres 1983 ; Marcel Conche, « Tendances matérialistes chez Montaigne », dans : Bulle-
tin de la Société des Amis de Montaigne 19-20 (2000), pp. 11-21; Jean Céard, « Montaigne anato-
miste », dans : Cahiers de I’Association Internationale des Etudes Francaises 55 (2003), pp. 299-315 ;
Thierry Gontier, De I'homme a I'animal. Montaigne et Descartes ou les paradoxes de la philosophie
moderne sur la nature des animaux, Paris 1998 ; Suzel Mayer, « Le role du corps dans le choix de
sa vie », dans : Bulletin de la Société Internationale des Amis de Montaigne 52 (2010), pp. 65-79 ;
Carlo Montaleone, Montaigne o la profondita della carne, Milan 2015 ; Emiliano Ferrari/Carlo
Montaleone (dir.), Montaigne e l'esperienza del corpo tra medicina, letteratura e filosofia, Rome 2018 ;
Montaigne Studies, numéro spécial « Montaigne, affect, emotion » 30 (2018).



40 Emiliano Ferrari

se rapportent toujours aux situations historiques et culturelles de l'expérience.
L'homme de Montaigne est toujours en situation et il ne peut étre observé qu'a
travers la diversité des exemples et des cas singuliers qui le révelent. Il apparaitra
enfin que I'expérience intellectuelle de 'essai commence par le « registre » des sin-
gularités pour aboutir aux interprétations, interprétations qui seront vérifiées par
le jugement du « suffisant lecteur » (I, 24, 127).° L'expérience intellectuelle de I'essai
ne peut se penser en dehors de ce cercle expérimental reliant I'auteur a son lecteur.

1 Préambule étymologique : de « exigere » a « essai »

Lanalyse de I'étymologie latine permet de dégager certaines invariantes séman-
tiques que l'on retrouve dans la conception montanienne de l'essai. Au plan éty-
mologique, le terme « essai » vient du latin exigere et exagium.* Le premier est com-
posé du verbe agere et du préfixe ex. Dans son sens primitif, agere signifie « pousser
devant soi » et par suite « faire avancer », « conduire, mener » (agere agmen, exerci-
tum). Comme le soulignent Bréal et Bailly, dans le sillage de Varron, agere indique
l'activité dans son exercice continu et se distingue de facere qui met l'accent sur
l'effectuation, la chose qui se fait. « Quid agis ? signifie : a quoi vous occupez-vous ?
Quid facis ? Quel acte exécutez-vous ? ».°> Agere renvoie a une activité saisie dans
son devenir (le processus), alors que facere I'envisage dans son résultat (le pro-
duit). Le verbe agere exprime aussi des activités plus subjectives, marquées par
une temporalité existentielle, comme dans les expressions agere otia et agere aevum.
Or si agere est associé aux idées d’activités, de processus et de durée subjective,
lI'introduction du préfixe ex, dans exigere, enrichit ce champ sémantique de nou-
veaux aspects. Exigere apporte 'idée d"un exercice actif impliquant la possibilité
d’'une sortie ou d'une issue (faire sortir, pousser dehors, tirer), d'ou les valeurs
sémantiques de la mesure et de la pesée, voire de I'examen (« exagmen : balance,
examen, contrdle »)® afin d’éprouver, d’établir et vérifier. Dans '’Ancien frangais,
'« essai» (assai, essayum, essaium, essief : du latin exagium)” indique le patron et la

3 Toutes nos citations des Essais de Montaigne sont tirées de I'édition Villey-Saulnier (Paris,
2004). Nous citons le livre, le chapitre et la page (ex. I, 24, 127 = Livre I, Chap. 24, p. 127).

4 Sur l'origine et I'histoire du mot «essai » et de ses dérivés modernes « essayer, s’essayer », on
peut voir : Andreas Blinkenberg, « Quel sens Montaigne a-t-il voulu donner au mot Essais
dans le titre de son ceuvre? », dans : Bulletin de la Société des Amis de Montaigne 29 (1964), pp.
22-32; Frangoise Belan, «Essai(s) : fortunes d'un mot et d’un titre », dans: Pierre Glaudes
(dir.), L'essai : métamorphoses d'un genre, Toulouse 2002, pp. 1-16 ; Charles Forsdick/Andy Staf-
ford (dir.), The Modern Essay in French. Movement, Instability, Performance, Berne 2005 ; Pierre
Glaudes et Jean-Frangois Louette (dir.), L'Essai, Paris 2011. Nos remarques sur 1’étymologie
latine du mot «essai» s’appuient sur Michel Bréal/Anatole Bailly, Dictionnaire étymologique
latin, Paris 1885, ainsi que sur Varron, De Lingua Latina, V-VI.

5 Bréal/Bailly, Dictionnaire, p. 6.

Ibid., p. 7.

7 Jean-Baptiste de La Curne de Sainte-Palaye, Dictionnaire historique de l'ancien langage fran-
cois ou Glossaire de la langue francoise depuis son origine jusqu’au siecle de Louis XIV, Niort/
Paris 1876, tome 2, p. 224, « Assai». Dans l'ancien francais le mot « essai» releve du champ
sémantique de la mesure et de la régle. Dans les coutumes d’Anjou et du Maine, les termes

(o)}



Les Essais du jugement 41

mesure, mais aussi la pese et la balance. Ensuite, par métonymie, I'action de peser,
mesurer, évaluer a 'aune d'un critere, d'une regle. Assai, trés proche de 1'assaggio
italien, met en valeur l'idée de dégustation, d’épreuve (I'essai du vin, des viandes),
d’ot1 le sens d"une connaissance qui nait avec I'expérience. « De 1a, Essai ou Assa,
par extension de I'idée d’épreuve, de connaissance faite et acquise par le gofit, aura
signifié toute espece d'épreuve, de connaissance physique et morale, faite et acquise par les
sens en général », et « par la réflexion sur ces mémes sensations ».5

Chez les lexicographes du XVle siecle, ces significations matricielles se pré-
cisent. Dans ses dictionnaires latins, Robert Estienne traduit le lemme polysé-
mique exigere par des expressions renvoyant a des usages intellectuels de nature
analytique et dialectique : « debattre quelque matiere », « senquester ou senquerir
de quelque chose », voire «rapporter, reigler, examiner, mesurer selon »’. Lexa-
men, quant a lui, se définit comme étant une «iudicij investigatio », une «inquisi-
tion », une enquéte du jugement.'” Les entrées des verbes experiri, tentare, pericli-
tari partagent trois significations communes — «experimenter », «esprouver »,
«essayer » — auxquelles se rajoutent des valeurs plus spécifiques comme « taster,
tenter, sonder » — pour fentare — et « estre en danger » — pour periclitari. Experien-
tia, experimentum et tentamentum sont rendus en frangais par « experience, essay,
espreuve » et « experiment ».!

Ces remarques étymologiques et lexicales mettent au jour une série de valeurs
qui caractérisent I'essai montanien : 'activité en devenir, la dimension temporelle
et subjective, le caractere critique, expérimental et inachevé. Lessayisme de Mon-
taigne parait ainsi résulter de sa capacité a joindre de maniére originelle deux vec-
teurs sémantiques qui caractérisent «l'essai» et «l'essayer » : d'une part, le sens
d’exagium — via ’Ancien frangais — avec ses idées d’examen, de pesage et d'enquéte;
de l'autre, I'inflexion renaissante — sensible chez les lexicographes — qui accentue la
dimension expérimentale de tentative et d’épreuve.

«essayum », « essief » (de exagium) indiquent « la mesure publique servant a essayer, a éprou-
ver, a connaitre si les mesures particuliéres sont telles que le prescrit la Coutume ou la Loi »
(mesures a bled, a vin, a sel, etc.).

8 Ibid., pp. 224sq., nous soulignons en italique.

9 Respectivement : Robert Estienne, Dictionarium, seu Latinae linguae thesaurus, Paris 1531,
f. 277v; 1d., Dictionarium latino-gallicum, Paris 1546, p. 473.

10 Cf. Estienne, Dictionarium, seu Latinae linguae thesaurus, f. 267v.

11 Cf. Estienne, Dictionarium latino-gallicum, p. 481 (experior, experientia, experimentum), p. 1254
(tento, tentamentum), p. 941 (periclitor). On trouve les mémes équivalences sémantiques dans
les dictionnaires frangais-latins : cf. Robert Estienne, Dictionnaire Francois-latin, Geneve 1972
[réimpression de I'édition de Paris, 1549] ; Jean Nicot, Thresor de la langue francaise tant ancienne
que moderne, Paris 1606, qui suit de pres le travail d’Estienne.



42 Emiliano Ferrari

2 L'«essay » ou l'expérience du jugement

Dans les Essais de Montaigne, le mot « essai » et le verbe « (s)essayer » indiquent a
la fois une maniere de penser et d’écrire,'> un exercice réflexive et discursive fondé
sur l'expérience. Nous pouvons considérer l'essai montanien comme une forme
d’écriture qui exprime et traduit une expérience du penser. Comme l'écrit Hugo
Friedrich dans son ouvrage classique, « le style de I'essai, chez Montaigne, est pour
ainsi dire antérieur a la rédaction elle-méme, il a son point de départ dans le pro-
cessus de pensée ».* Quelle est donc ce processus de pensée tel qu'il est décrit par
Montaigne ? Dans l'essai I, 26, on peut lire une premiere présentation de cette ex-
périence cognitive :

Quant aux facultez naturelles qui sont en moy, dequoy c'est icy l'essay, je les
sens flechir sous la charge. Mes conceptions et mon jugement ne marche qu’a
tastons, chancelant, bronchant et chopant ; et, quand je suis allé le plus avant
que je puis, si ne me suis-je aucunement satisfaict : je voy encore du pais au dela,
mais d"une veue trouble et en nuage, que je ne puis desmeler (I, 26, 146, nous
soulignons).

D’aprés cet extrait, 'ouvrage de Montaigne — les Essais — peut étre décrit comme
l'exercice, I'expérience ou I'épreuve de ses « facultés naturelles », c’est-a-dire de sa
capacité de penser (le jugement) et de ses produits, les « conceptions » ou idées.
L'expérience de l'essai se caractérise comme l'épreuve ou le test des « facultez na-
turelles » de I'auteur, Montaigne voulant dire ici qu'il s'agit de facultés et capacités
innées (innatae, nées avec lui) et nullement de celles qu'il a pu acquérir au moyen
de I'éducation et des savoirs d’école. Lauteur ne professe aucune « science », n’étant
aucunement un « maistre du mestier » ni un intellectuel de profession (magister)."*
I1 oppose ainsi l'expérience et l'essai subjectifs du jugement a toute « doctrine »
(d’Aristote, d'Epicure, des Stoiciens, etc.) qui, exercant passivement la mémoire,
s'impose a la conscience individuelle par le biais d'autoritates extérieures au sujet :
« Ce n'est pas ici ma doctrine, c’est mon estude ; et nest pas la lecon d’autruy, c’est
la mienne » (II, 6, 378)."% Lexpérience individuelle et libre est considérée par Mon-
taigne comme la seule et légitime source de connaissance, étant a la fois une «es-
tude » qui produit ses propres fruits : les «lecons » de 'expérience. A 'aube des
changements sociaux et culturels qui marqueront la naissance de la science expé-
rimentale moderne, Montaigne contribue, avec ses Essais, a repenser 'ethos savant a
l'aune de critéres et méthodes fondés sur I'expérience, dans la mesure ou le rapport aux

12 Voir Terence Cave, How to Read Montaigne, Londres 2007, pp. 20sq.: « [Montaigne] uses the word
essay [...] to describe the nature of his thinking and his writing (the two simultaneously) ».

13 Hugo Friedrich, Montaigne, trad. frangaise de Robert Rovini, Paris 1968, p. 359.

14 Voir II, 10, 407.

15 Sur la critique de l'autoritarisme scolastique qui suffoque l'esprit sous le poids de dogmes et
principes recus « par simple autorité et crédit », voir I, 26, 151sq. Pour approfondir la question
du jugement et de sa formation dans les Essais, voir Marc Foglia, Montaigne : pédagogue du
jugement, Paris 2011.



Les Essais du jugement 43

livres, aux savoirs, aux pratiques et aux valeurs se voit reconduit a 'épreuve du
jugement individuel, seule instance capable d’étayer nos connaissances sensibles
et intellectuelles.’

Ainsi, l'essayiste ne prétend accéder a aucune connaissance objective fondée
sur «les choses » mais tache plutot a exprimer librement ce qu'il pense des ob-
jets de I'expérience humaine, tels qu'ils se présentent a I'épreuve de son jugement.
Montaigne refuse ainsi la conception métaphysique du langage et de la pensée
comme étant des représentations de la nature des choses, en assumant la posture
sceptique et anti-dogmatique décrite par Sextus Empiricus.”

Ce sont ici [dans les Essais] mes humeurs et opinions ; je les donne pour ce
qui est en ma creance, non pour ce qui est a croire (I, 26, 148, nous soulignons) ;
Ce sont icy mes fantasies, par lesquelles je ne tasche point a donner a con-
noistre les choses, mais moy (II, 10, 407) ;

Je dy librement mon advis de toutes choses, voire et de celles qui surpassent
a l'adventure ma suffisance [...]. Ce que j'en opine, c’est aussi pour déclarer
la mesure de ma veue, non la mesure des choses (ibid., 410).

Les Essais de Montaigne ne prétendent aucunement représenter les choses telles
qu'elles sont, ni les choses qu’il faut croire, mais seulement ce qui apparait au su-
jet qui essaie ses facultés naturelles, ce qu'il croit et ressent. Ce ne sont pas des
connaissances a assimiler, c’est le registre des expériences singuliéres par et dans
lesquelles une connaissance individuelle du monde et de I'homme est en train de
se faire, ou de se défaire — «un registre des essais de ma vie », ainsi Montaigne
appelle son livre au chapitre III, 13 (1079). Lessai se caractérise ainsi comme une
attitude intellectuelle dynamique, tatonnante et expérimentale, qui assume luci-
dement sa contingence, son incertitude et son inachévement. Cette recherche peut
néanmoins aboutir a des avancés dans l'ordre des idées, mais ces avancés ne sont
jamais définitives et ouvrent sur des nouvelles régions de la pensée a explorer, sur
des « pays au-dela » qui ne peuvent étre saisis clairement. Lanalyse des extraits
cités plus haut confirme que l'essai montanien se déploie a travers les vecteurs
sémantiques mis en lumiere par I'étymologie latine et par la lexicographie renais-
sante : le mouvement en avant, le caracteére critique et inachevé, 'exercice subjectif
et expérimental. Loriginalité de Montaigne a été non seulement d’agencer ces va-
leurs afin d’en dégager une conception de la pensée comme expérience intellec-
tuelle, mais aussi de forger le style littéraire ouvert et mouvant apte a I'exprimer.’®

16 Sur la constitution du lexique conceptuel de I'expérience entre Antiquité et Modernité, voir
Marco Veneziani (dir.), Experientia. Atti del X Colloquio internazionale, Roma, 4—6 gennaio 2001,
Florence 2002 (on remarquera l'absence d’études sur Montaigne).

17 Voir Sextus Empiricus, Esquisses Pyrrhoniennes, éd. Pierre Pellegrin, Paris 1997, 1, 14sq.

18 Sur le lien essentiel entre cette conception cognitivo-expérimentale de l'essai et son expres-
sion littéraire, je me permets de renvoyer a mon article « A knowledge broken. Essay Writing
and Human Science in Montaigne and Bacon », Montaigne Studies 28 (2016), pp. 213-223. Chez
Montaigne et Bacon, la communication de la connaissance exige un style littéraire non dog-



44 Emiliano Ferrari

3 «Essais ou expériences, c’est-a-dire discours pour se faconner sur autrui »

Lessai du jugement chez Montaigne n'est pas l'exercice d'un moi isolé, d'un sujet
séparé du monde, coupé de I'expérience et de I'histoire. Lessai n'est pas une medi-
tatio solitaire, telle qu'elle a pu étre présentée dans la tradition humaniste depuis
Pétrarque, mais experientia, experimentum et tentamentum. On pourrait décrire cet
aspect de l'essayisme montanien avec l'idée de transitivité. L'essai montanien est
une forme de pensée et d’écriture transitive dans la mesure ou elle se rapporte
toujours aux objets et aux situations de l'expérience humaine, culturellement
et historiquement situés. Contre la tradition métaphysique de type platonicien
qui, discréditant l'expérience sensible, cherche a la transcender dans la saisie de
formes intelligibles, universelles et intemporelles, 'essai montanien reste rivé aux
médiations contingentes de l'expérience individuelle et collective. Contemporain
de Montaigne, Iérudit La Croix du Maine souligne dans sa Bibliothéque Frangoise
(1584) la nature transitive des Essais de Montaigne en les définissant comme des
«expériences, c'est-a-dire des discours pour se fagonner sur autrui»! Montaigne
se construit et se batit comme sujet connaissant en essayant son jugement sur autre
chose que soi, c’est-a-dire sur les productions et les matériaux divers de I'expérience
humaine (savoirs, croyances, meeurs, valeurs, etc.). Comme il I'écrit dans le cha-
pitre I, 50 : « Le jugement est un util a tous subjects, et se mesle par tout. A cette cause,
aux essais que j'en fay ici, j"y employe toute sorte d'occasion » (I, 50, 301, nous soulignons).

Le travail du jugement n'a pas pour but de créer quelque chose de nouveau ex
nihilo : I'essai ceuvre a partir de ce qu'offrent l'occasion et la circonstance, c’est-a-
dire «la coustume et I'usage de la vie » (IIl, 5, 852). Montaigne refuse la posture
dogmatique et rationaliste qui dégrade l'expérience a un reflet trompeur dun
ordre idéal, vrai et anhistorique. Comme le remarquait Theodor Adorno dans son
étude « Der Essay als Form » (« Lessai comme forme ») :

Darum laf3t sich der Essay von dem depravierten Tiefsinn nicht einschiich-
tern, Wahrheit und Geschichte stiinden unvereinbar gegentiber. Hat Wahr-
heit in der Tat einen Zeitkern, so wird der volle geschichtliche Gehalt zu
ihrem integralen Moment ; das Aposteriori wird konkret zum Apriori, wie Fich-
te und seine Nachfolger nur generell es forderten. Die Beziehung auf Erfah-
rung — und ihr verleiht der Essay soviel Substanz wie die herkémmliche
Theorie den bloSen Kategorien — ist die auf die ganze Geschichte [...].%

matique, fragmentaire et ouvert, qui laisse tout sa place a l'expérimentation ultérieure de
l'auteur et du lecteur.

19 Frangois Grudé, sieur de La Croix du Maine, Bibliotheque Francoise, éd. 1772, tome 2, p. 130, cité
dans Montaigne, Les Essais, éd. Villey-Saulnier, p. 1315.

20 Theodor W. Adorno, « Der Essay als Form », dans : Noten zur Literatur I, éd. Rolf Tiedemann,
Berlin 1961 ('1958), pp. 9-49, ici pp. 23sq. — nous soulignons. En anglais, la citation se lit comme
suit : « [T]he essay is not intimidated by the depraved profundity which claims that truth and
history are incompatible. If truth has in fact a temporal core, then the full historical content
becomes an integral moment in truth ; the a posteriori becomes concretely the apriori. The relation
to experience — and from it the essay takes as much substance as does traditional theory from



Les Essais du jugement 45

Le seul a priori des Essais, ce sont les expériences de leur auteur et tout d'abord
I'épreuve de son jugement sur les objets de 'histoire humaine, présente et passée.
On pourrait suivre encore Adorno, pour qui l'essai exprimerait une « philosophie
de la culture » (Kulturphilosophie), ' une pensée critique qui se déploie a partir des
artefacts et des constructions humaines, sans prétendre découvrir les principes de
la nature humaine. L'essai montanien tire ainsi toutes les conséquences de 1'im-
possible remontée vers « des loix de la nature » — « car en nous elles sont perdues »
(II, 12, 580) — pour explorer le regne de l'artifice et des phénomeénes culturels, voire
cette seconde nature qu'on appelle « culture »?

Cette attitude change profondément la relation entre l'essai et les contenus de
vérité qu'il peut exprimer. Il ne s'agit plus de dévoiler ce qui est caché, de saisir ce
qui est tel qu'il est, dans sa vérité : « Aussi ne fay-je pas profession de s¢avoir la ve-
rité, et d'y atteindre. J'ouvre les choses plus que je ne les descouvre » (11, 12, 501, nous sou-
lignons). Si découvrir les choses c’est Oter les voiles de 'expérience et de I'histoire
qui les cachent (la vérité comme dévoilement), ouvrir les choses, au contraire, c’est
les rendre accessibles a I'expérience, en dtant tout ce qui en barre la route (dogmes,
préjugés, habitudes, etc.). Lorsque Montaigne avoue de ne « sgavoir la verité » ni de
l'« atteindre », il confirme sa posture sceptique : se tenir a ce qui est donné et appa-
rait dans et par I'expérience — le phainomenon. Les choses sont la devant nous, mais
fermées : la tache de l'essayiste est de les ouvrir. Le « jugement » peut étre envisagé
comme l'agent de ce processus d’'ouverture, l'outil versatile capable de se « méler »
aux objets pour les ouvrir a la relation, c'est-a-dire pour les faire communiquer
avec l'espace de l'expérience intellectuelle. Le résultat de ce processus n'est pas la
saisie d'une essence des choses, mais leur examen et exploration, par la mise au
jour —la description — des relations qui les caractérisent.

Or, d'ott Montaigne tire-t-il les matériaux et les occasions pour essayer son
jugement, pour examiner les productions humaines ? Deux sources nourrissent
cette expérience intellectuelle : I'observation directe et quotidienne — ces réflexions
sont introduites par des expressions comme «jai vu », «jai oui», «jai connu» —
et, surtout, les artefacts culturelles considérées comme des témoignages de ce
dont I'homme est capable. Parmi ces productions, Montaigne privilégie dans les
Essais les ceuvres ayant un statut narratif ou diégétique, soient elles historiques
ou poétiques.”

its categories — is a relation to all of history [...] ». (id., « The Essay as Form », dans : New German
Critique 32 (1984), pp. 151-171, ici p. 158 — nous soulignons).

21 Adorno, « Der Essay als Form », p. 24 ; id., « The Essay as Form », p. 158.

22 «Il est croyable qu'il y a des loix naturelles, comme il se voit és autres creatures ; mais en nous
elles sont perdues, cette belle raison humaine s’ingerant par tout de maistriser et commander,
brouillant et confondant le visage des choses selon sa vanité et inconstance. Nihil itaque amplius
nostrum est : quod nostrum dico, artis est » (II, 12, 580 ; la citation latine est tirée de Cicéron, De
Finibus, V, 21 : «I1ny a rien qui est simplement notre : ce que jappelle notre, n‘est qu'une pro-
duction de I'art ») ; « Les choses a part elles ont peut estre leurs poids et mesures et conditions ;
mais au dedans, en nous, elle ['ame humaine] les leur taille comme elle I'entend » (I, 50, 302).

23 Nous ne pouvons pas ici approfondir 'usage montanien des doctrines philosophiques, dont



46 Emiliano Ferrari

Aussi en l'estude que je traitte de noz moeeurs et mouvemens, les tesmoi-
gnages fabuleux, pourveu qu’ils soient possibles, y servent comme les vrais.
Advenu ou non advenu, a Paris ou a Rome, a Jean ou a Pierre, c’est toujours
un tour de I'humaine capacité, duquel je suis utilement advisé par ce recit
(L, 21, 105, nous soulignons).

Et:

Les Historiens sont ma droitte bale : ils sont plaisans et aysez; et quant
et quant ["homme en general, de qui je cherche la cognoissance, y paroist plus
vif et plus entier qu’en nul autre lieu, la diversité et verité de ses conditions
internes en gros et en destail, la varieté des moyens de son assemblage et des
accidents qui le menacent (11, 10, 416, nous soulignons).

Lessai ou I'épreuve du jugement, chez Montaigne, opere notamment sur les maté-
riaux offerts par la tradition historique et poétique, matériaux par lesquelles Mon-
taigne examine les comportements et les sentiments humains (« meeurs et mou-
vements ») afin de connaitre «’homme en general » (II, 10, 416). C'est ce qu'on a
appelé plus haut la transitivité des Essais en tant qu'expériences ou discours pour
«se faconner sur autrui ». Le récit fictif (fabula) et la narration historique (historia)
acquierent un méme statut cognitif en tant que manifestations des capacités hu-
maines. Un mythe, un poeme, un exemple historique ou un récit de voyage nous
informent sur ce que leshommes pensent et imaginent, sur ce qu'ils désirent, sur ce
qu’ils ont fait ou font, sur leurs valeurs, leurs passions, leurs actions. Lexpérience
intellectuelle de I'essai peut ainsi examiner et peser tous les « t¢émoignages », indé-
pendamment de leur valeur de vérité logique ou factuelle, en tant quexemples de
ce dont I'homme est capable.

L'homme n'est connu que par ce qui se laisse observer dans les témoignages
vrais ou fictifs, directs ou indirects, qui montrent la diversité de ses conditions
internes — croyances et passions — et la variété des événements qui marquent
son existence (coutumes et actions). L'essai du jugement procede ainsi selon une
démarche expérimentale et critique : il faut éviter de simuler des principes ou
des causes qui ne soient pas justifiés par l'expérience. L'expérience montre que
I’'homme est un «assemblage » et ne peut étre connu qu'en essayant sa diversité.
Tout récit, soit-il historique ou fictif, fonctionne donc comme un exemplum, une ex-
périence anthropologique qui n‘a aucune valeur exemplaire mais permet, comme
dans un « tableau clinique », d’observer et interpréter un « tour de '’humaine capa-
cité » parmi d’autres.?

l'essai pese et examine la validité et la profondeur. Sur la critique montanienne de la physiolo-
gie, de la psychologie et de I'éthique gréco-latines, nous nous permettons de renvoyer a notre
ouvrage, cf. Ferrari, Montaigne : une anthropologie des passions, Paris 2014.

24 Sur la critique montanienne de I'exemplarité je me permets de renvoyer a mon article : «La
psychohistoire ou ‘I'anatomie de la philosophie’ », dans: Thierry Gontier/Pierre Magnard
(dir.), Montaigne, Paris 2010, pp. 231-251.



Les Essais du jugement 47

4 «Larelation qui se tire de 'expérience ». Le cas de la « coustume »

Létre humain ne pouvant étre connu que par et dans la diversité infinie des
exemples, Montaigne s’attache a chercher des relations d’'ordre général capables
de recueillir les singularités de l'expérience sous la forme d'une unité ou d'une
«idée »® Interpréter l'expérience est 'une des taches majeures du jugement. Or, les
concepts montaniens ne sont jamais envisagés comme des formes universelles a
priori, exhibées dans des définitions claires et évidentes. Montaigne refuse le fé-
tichisme des concepts pour se limiter a concevoir ou a «réciter »* — a décrire —
certaines relations de ressemblances qui apparaissent lors de l'observation de
I'expérience et des exemples. Lexistence de telles relations est exprimée au cha-
pitre III, 13, « De l'experience », chapitre qui contient une véritable « philosophie
de l'expérience ». Ainsi lit-on dans ce chapitre :

La consequence que nous voulons tirer de la ressemblance des evene-
mens est mal seure, d’autant qu’ils sont tousjours dissemblables : il nest
aucune qualité si universelle en cette image des choses que la diversité et
varieté. [...] La ressemblance ne faict pas tant un comme la difference faict
autre. [...] Comme nul evenement et nulle forme ressemble entierement a
une autre, aussi ne differe nulle de I'autre entierement ; Il y a peu de relation
de nos actions, qui sont en perpetuelle mutation, avec les loix fixes et immo-
biles. Les plus desirables, ce sont les plus rares, plus simples et generales;
Toutes choses se tiennent par quelque similitude, tout exemple cloche, et la relation
qui se tire de l'experience est tousjours defaillante et imparfaicte ; on joinct toutesfois
les comparaisons par quelque coin (111, 13, 1065, 1066, 1070, nous soulignons).

Si Montaigne affirme de vouloir éviter les « jugemens en gros » qui sont toujours
«laches et imparfaicts » (III, 8, 943), car incapables de comprendre dans leur uni-
versalité abstraite la variété et diversité des cas concrets, cela ne I'empéche pas de
discerner, dans ses comparaisons, c’est-a-dire dans ses gloses et interprétations,
des « coins » de I'expérience, des points de contacts entre les singularités diverses
qui lui permettent de tisser des relations simples et générales entre les événements.

Or, il existe une relation simple et puissante que Montaigne décrit avec atten-
tion dans les Essais, et tout particulierement dans le chapitre I, 23 : la « coustume »
ou habitude. Les actions et les comportements humaines sont infiniment diverses
et variés, mais, sous un certain aspect, leur observation fait apparaitre des «res-

25 Lexpérience intellectuelle de l'essai montanien peut étre également décrite comme une écri-
ture d’idées. Mais la signification de ces idées ou concepts se révele instable, car liée aux
contextes et aux situations particulieres ot ils sont introduits et employés par l'essayiste. Les
concepts montaniens sont toujours exposés a I'incertitude et au changement, les prix a payer
pour demeurer pres des singularités de 'expérience. Montaigne en est bien conscient : « J'ay
tousjours une idée en I'ame et certaine image trouble, qui me presente comme en songe une
meilleure forme que celle que jay mis en besongne, mais je ne la puis saisir et exploiter »
(I1, 17, 637).

26 «Les autres forment ’homme; je le récite » (111, 2, 804).



48 Emiliano Ferrari

semblances ». Ces ressemblances n'indiquent pas l'existence d"une forme substan-
tielle qui leur serait commune, ni celle d'une loi universelle qui les gouverne. Mon-
taigne se limite a décrire les phénomenes de la coutume, en s’y référant comme a
une «force » dont il ne connait rien d’autre que les effets dont il fait I'expérience
directe ou indirecte.

Le cas de la « coustume » est un moment particulierement éclairant de I'expé-
rience intellectuelle des Essais. Comment l'essayiste procede-t-il ? Au chapitre
I, 23, la « force de la coutume » est introduite par une série d'exemples et de récits
qui montrent ce dont le corps humain est capable, par la simple répétition d'une
méme perception ou d'un méme geste (se nourrir de poisson, d'insectes et reptiles,
de chair humaine ; supporter les températures extrémes, les bruits violents, l'effort
physique, etc.). Apres avoir examiné les effets de la coutume sur notre corps, il
passe a considérer les effets de la « coustume » sur nos jugements et nos croyances.
La « coustume » cache son emprise sur nous, au point de nous faire prendre ce qui
est acquis pour naturel, ce qui est particulier pour universel, ce qui est contingent
pour nécessaire. L'examen de la coutume abouti ainsi a une conclusion sur la na-
ture et la signification des jugements et des comportements moraux.

Les loix de la conscience, que nous disons naistre de nature, naissent de la cous-
tume : chacun ayant en veneration interne les opinions et maeurs approuvées et
receues autour de luy, ne s'en peut desprendre sans remors, ny s’y appliquer sans
applaudissement [...]. Mais le principal effect de sa puissance, c’est de nous
saisir et empieter de telle sorte, qu'a peine soit-il en nous de nous r’avoir de
sa prinse et de r'entrer en nous, pour discourir et raisonner de ses ordonnances.
De vray, parce que nous les humons avec le laict de nostre naissance, et que
le visage du monde se presente en cet estat a nostre premiere veue, il semble
que nous soyons nais a la condition de suyvre ce train. Et les communes ima-
ginations, que nous trouvons en credit autour de nous, et infuses en nostre ame
par la semence de nos peres, il semble que ce soyent les generalles et naturelles.
Par ou il advient que ce qui est hors des gonds de coustume, on le croid hors des
gonds de raison : Dieu scait combien desraisonnablement, le plus souvent
(L, 23, pp. 115sq.).

Montaigne s'oppose ici a une tradition théologique et morale qui identifie dans
le tribunal de la conscience les principes naturels de la morale (le bien et le mal).
Selon cette tradition, les regles des moeurs seraient inscrites dans la nature hu-
maine comme des lois de la conscience, des principes universels que I'homme re-
connait de maniere infaillible et évidente car «écrits » dans son essence. Selon la
tradition thomiste a laquelle Montaigne se réfere ici, ces lois sont inscrites dans la

27 L'examen des phénomenes liés a la « coustume » dans le chapitre I, 23 comporte des longues
listes d’exemples tirés de l'expérience personnelle de Montaigne ainsi que de ses lectures,
notamment des historiens de I'’Antiquité et de ceux du Nouveau Monde. La diversité des cou-
tumes et de leurs contenus laisse émerger des ressemblances formelles qui permettent de
relier les phénomenes sous l'unité d'une «idée » : la « coustume » (en latin : usus, consuetudo).



Les Essais du jugement 49

conscience. Dans la Somme Théologique, Thomas écrit : « En appelant la syndérese
(la conscience) la loi de notre intelligence on la congoit comme un habitus dont
lI'objet comprend les préceptes de la loi naturelle, qui sont les principes premiers
de T'action humaine. »® Les préceptes de loi naturelle, poursuit Thomas, com-
mandent de poursuivre le bien et fuir le mal et sont appréhendés par la conscience
individuelle sous formes de lois universelles.

Or pour Montaigne, les formes du bien et du mal, du juste et de I'injuste, les lois
de la conscience dictant ce qu'il faut faire et ne pas faire, n‘ont aucun fondement
naturel — c’est-a-dire universel et nécessaire — mais résultent de la diversité des
usages et des pratiques humaines, ainsi que des finalités vitales qu'ils poursuivent.
Les principes moraux sont des produits sociaux et culturels propre a chaque com-
munauté, qui s'imposent aux individus dés leur naissance par un mécanisme de
conditionnement affectif. Dot tirent donc ces principes leur force contraignante,
leur caractere nécessaire de «loi» ? Ces principes moraux sont intériorisés (« vene-
ration interne ») par chaque individu des sa naissance, selon une incorporation de
type infra-conscient et affectif suggérée par les images du lait et de la semence du
pere. Cette incorporation est d’autant plus efficace que la « vénération » et le respect
de ces principes s'accompagnent de 'approbation et de la satisfaction qui viennent
de I'entente avec la communauté (son « applaudissement »), alors que la violation et
la transgression produisent le mépris de la communauté et un sentiment de «re-
mors ». Loin d’étre dictés par «les lois de la conscience », les valeurs moraux expri-
ment les préférences et les aversions dominantes d"une particuliere communauté.
Lanalyse et l'interprétation de I'expérience montrent que les phénomeénes moraux
(valeurs, jugements et actions) ont une origine sociale. De fait, privilégier les cou-
tumes comme un sujet de premiere importance dans la compréhension de la condi-
tion humaine, c’est dire que ’homme est un étre social produit par les échanges et
les pratiques culturelles de la communauté dans laquelle il vit.”

5 Conclusion

Lorsqu'on envisage les Essais de Montaigne du point de vue de l'expérience in-
tellectuelle du jugement, on peut aisément en apprécier le caractere subversif et
novateur. Tout d'abord, Montaigne revendique une expérience intellectuelle libre,
affranchie des dogmes et des autorités qui contraignent le jugement individuel
(morale, politique, religion, philosophie). « Le jugement est un util a tous subjects, et
se mesle par tout. A cette cause, aux essais que j'en fay ici, j'y employe toute sorte d'occa-
sion » (I, 50, 301sq.). Lessai est un « outil » universel apte a examiner et interpréter
tout aspect ou événement de l'expérience humaine. Et lorsque Montaigne déclare,

28 Thomas D’Aquin, Somme Théologique, Ia-Ilae, q. 94, art. 1 : « De la loi naturelle » (« De lege natu-
rali ») : « Ad secundum dicendum quod synderesis dicitur lex intellectus nostri, inquantum est habitus
continens praecepta legis naturalis, quae sunt prima principia operum humanorum » (nous tradui-
sons en frangais).

29 Sur les affinités et les distances entre Montaigne et la sociologie moderne voir Philippe De-
san, Montaigne. Penser le social, Paris 2018.



50 Emiliano Ferrari

dans l'essai « Des priéres » (I, 56, 318), de se soumettre aux « sainctes prescriptions
de I'Eglise catholique, apostolique et Romaine », cela ne 'empéche « pourtant |...]
[de se] mesle[r] temerairement a toutes sorte de propos »* Cette déclaration de
«soumission » apparait comme un acte de prudence nécessaire, car Montaigne
vit a une époque de guerres de religion violentes, dont les effets de crispation
doctrinaire et identitaire se manifesteront bientot dans toute leur radicalité avec
le bicher de Giordano Bruno (1600) et la condamnation de Galileo Galilei (1633),
champions de la liberté de pensée et d’expérience.

Or, cette liberté de 'expérience intellectuelle n‘aurait aucune valeur sans la pos-
sibilité de la communiquer. La liberté de penser exige cette liberté de parole et
d’expression que la publication des Essais incarne : «Je dy librement mon advis
de toutes choses, voire et de celles qui surpassent a I'adventure ma suffisance »
(II, 10, 410). Mais la parole des Essais se veut antidogmatique et antiautoritaire : sa
valeur de vérité et d'utilité repose sur I'expérience libre du lecteur, le seul juge de
I'épreuve intellectuelle qui lui est communiquée.® Le régime cognitif et discursif
des Essais aboutit donc a une forme de cercle expérimental : I'essai du jugement de
Montaigne étant soumis a l'essai du jugement du lecteur, qui « en produira des in-
finis Essais » (I, 40, 251).

«Registre », « glose », « rolle », « contrerolle » : la terminologie juridique et comp-
table par lesquelles Montaigne décrit son livre, illustre en derniere instance la forme
de I'expérience intellectuelle que l'essai réalise, transcrit et exprime. Cela montre
comme la conception de 'expérience, entre Renaissance et Age classique, se nour-
rit aussi de savoirs et modeles extérieurs au champs littéraire ainsi qu'au champ
philosophique mais capables d'offrir des concepts descriptifs et opérationnels. Le
«registre des essais de ma vie» apparente l'’écriture des Essais a celle d'un livre
comptable des expériences et des événements de la vie de son auteur (un régeste,
de res gestae). Mais l'expérience de vie n'est pas seulement enregistrée et transcrite :
elle est examinée, interprétée et controlée par I'épreuve du jugement sur les don-
nées (le « contrerolle » étant le second registre qui contrdle le premier).®2 A I'aube de
la naissance de la science moderne, les Essais de Montaigne offrent une contribu-
tion intellectuelle majeure a la naissance d'un nouvel ethos expérimentale pour les
savants.® S'il faut partir de 'observation et des faits,* les données de l'expérience
n'ont a elles seules aucune signification. Lobservation et le recueil des singulari-

30 Sur les rapports entre Montaigne et I « Inquisizione Romana », voir Nicola Panichi, Mon-
taigne, Rome 2010.

31 «Cen'est pas ici ma doctrine, c’est mon estude ; et nest pas la legon d’autruy, c’est la mienne.
Et ne me doibt on scavoir mauvais gré pour tant, si je la communique. Ce qui me sert, peut
aussi par accident servir a un autre » (II, 10, 377).

32 Frédéric Godefroy, Complément du dictionnaire de I'ancienne langue frangaise et de tous ses dialectes
du IXe au XVe siécle, 1895-1902, vol. 9 : « Contrerolle : registre qu’on tenait double dans cer-
taines administrations, a fin que l'un servit a vérifier I'autre » (p. 186). Sur l'arriére-plan juri-
dique de l'essai du jugement, voir André Tournon, Montaigne. La glose et I'essai, Lyon 1983.

33 Montaigne se situe du c6té des sciences humaines (humanae litterae) ou morales (Iétude des
meeurs). Sur l'ethos expérimental qui prend forme dans les sciences naturelles renaissantes,



Les Essais du jugement 51

tés — le «registre » — doivent s'accompagner d'un examen intellectuel qui produit
des interprétations des phénomenes — les « essais » du jugement, les « relations » de
I'expérience —, interprétations qui doivent ensuite étre contrdlées et vérifiées par
I'expérience du «suffisant lecteur » (I, 24, 127). Lexpérience intellectuelle de I'essai,
en tant qu'écriture subjective et critique d'idées et de meeurs, ne connait aucune
autre vérification en dehors de ce cercle expérimental reliant 'auteur a son lecteur.

Bibliographie

Sources primaires

Bréal, Michel/Bailly, Anatole, Dictionnaire étymologique latin, Paris 1885.

Estienne, Robert, Dictionarium, seu Latinae linguae thesaurus, Paris 1531.

Estienne, Robert, Dictionarium latino-gallicum, Paris 1546.

Estienne, Robert, Dictionnaire Francois-latin, Genéve 1972 [réimpression de I’édition de
Paris 1549].

De La Curne de Sainte-Palaye, Jean-Baptiste, Dictionnaire historique de l'ancien langage
francois ou Glossaire de la langue francoise depuis son origine jusqu’au siécle de Louis X1V,
tome 2, Niort/Paris 1876.

Godefroy, Frédéric, Complément du dictionnaire de 'ancienne langue francaise et de tous ses
dialectes du IXe au X Ve sieécle, Paris 1895-1902, vol. 9.

Grudé, Frangois, sieur de La Croix du Maine, Les Bibliothéques Frangoises, tome 2, Paris
1772.

Montaigne, Michel de, Les Essais, éd. Villey-Saulnier, réédition, avec une préface de
Marcel Conche, Paris 2004.

Nicot, Jean, Thresor de la langue francaise tant ancienne que moderne, Paris 1606.

Sextus Empiricus, Esquisses Pyrrhoniennes, éd. Pierre Pellegrin, Paris 1997.

Thomas D’Aquin, Somme Théologique, tome 2, Paris 1984.

Varron, La Langue latine [De Lingua Latina], éd. Pierre Flobert, Paris 2002.

Etudes critiques et articles

Adorno, Theodor W., « Der Essay als Form », dans : Noten zur Literatur I, éd. Rolf Tiede-
mann, Berlin 1961 (*1958), pp. 9-49.

Adorno, Theodor W., « The Essay as Form », dans : New German Critique 32 (1984),
pp- 151-171.

Belan, Frangoise, « Essai(s) : fortunes d'un mot et d"un titre », dans : Lessai : métamor-
phoses d’'un genre, éd. Pierre Glaudes, Toulouse 2002, pp. 1-16.

Blinkenberg, Andreas, « Quel sens Montaigne a-t-il voulu donner au mot Essais dans
le titre de son ceuvre ? », dans : Bulletin de la Société des Amis de Montaigne 29 (1964),
pp- 22-32.

voir Violaine Giacomotto-Charra, « La construction de I'expérience dans le texte scientifique :
I'exemple du De subtilitate de Jérdme Cardan », dans : Seizieme Siecle 8 (2012), pp. 155-170.

34 La priorité de I'observation est essentielle pour Montaigne : « Mieux suyvre les effects (les
faits) que la raison » (II, 12, 571) ; «Ils (les savants) passent par dessus les effects (faits), mais
ils en examinent curieusement les consequences. Ils commencent ordinairement ainsi : Com-
ment est-ce que cela se faict ? — Mais se fait il ? Faudroit il dire » (I1I, 11, 1026sq.).



52 Emiliano Ferrari

Cave, Terence, How to Read Montaigne, Londres 2007.

Céard, Jean, « Montaigne anatomiste », dans : Cahiers de I’Association Internationale des
Etudes Francaises 55 (2003), pp- 299-315.

Conche, Marcel, « Tendances matérialistes chez Montaigne », dans : Bulletin de la Société
des Amis de Montaigne 19-20 (2000), pp. 11-21.

Desan, Philippe, Montaigne. Penser le social, Paris 2018.

Ferrari, Emiliano, « La psychohistoire ou ‘'anatomie de la philosophie’ », dans : Thierry
Gontier/Pierre Magnard (dir.), Montaigne, Paris 2010, pp. 231-251.

Ferrari, Emiliano, Montaigne : une anthropologie des passions, Paris 2014.

Ferrari, Emiliano, « A knowledge broken. Essay Writing and Human Science in Mon-
taigne and Bacon », dans : Montaigne Studies 28 (2016), pp. 213-223.

Ferrari, Emiliano/Montaleone, Carlo (dir.), Montaigne e l'esperienza del corpo tra medicina,
letteratura e filosofia, Rome 2018.

Foglia, Marc, Montaigne : pédagogue du jugement, Paris 2011.

Forsdick, Charles/Stafford, Andy (dir.), The Modern Essay in French. Movement, Instabil-
ity, Performance, Berne 2005.

Friedrich, Hugo, Montaigne, trad. francaise de Robert Rovini, Paris 1968.

Giacomotto-Charra, Violaine, « La construction de l'expérience dans le texte scienti-
fique : I'exemple du De subtilitate de Jérome Cardan », dans : Seiziéme Siécle 8 (2012),
pp- 155-170.

Glaudes, Pierre/Louette, Jean-Frangois (dir.), L'Essai, Paris 2011.

Gontier, Thierry, De I'homme i l'animal. Montaigne et Descartes ou les paradoxes de la philo-
sophie moderne sur la nature des animaux, Paris 1998.

Mayer, Suzel, « Le role du corps dans le choix de sa vie », dans : Bulletin de la Société
Internationale des Amis de Montaigne 52 (2010), pp. 65-79.

Montaigne Studies, numéro spécial « Montaigne, affect, emotion » 30 (2018).

Montaleone, Carlo, Montaigne o la profondita della carne, Milan 2015.

Panichi, Nicola, Montaigne, Rome 2010.

Screech, Michael, Montaigne and Melancholy : The Wisdom of the Essays, Londres 1983.

Starobinski, Jean, Montaigne en mouvement, Paris 1982.

Tournon, André, Montaigne. La glose et l'essai, Lyon 1983.

Veneziani, Marco (dir.), Experientia. X. Colloquio Internazionale. Roma, 4—6 gennaio 2001,
Florence 2002.



Lese- und Lebenserfahrung

Versuch tiber Montaigne und Nietzsche in komparatistischer und
rezeptionsgeschichtlicher Perspektive

Robert Krause

Erfahrung resultiert vielfach daraus, etwas zu versuchen. Dieser Zusammenhang
ist nicht nur empirisch, durch individuelle und kollektive Lebenserfahrungen, be-
legt, sondern auch wort- und begriffsgeschichtlich einzuholen. Bereits Fritz Mau-
thner hat in seinem Warterbuch der Philosophie, erstmals 1910 erschienen, darauf
hingewiesen, , dafs die lateinischen Worte ,experimentum’ und ,experientia’ noch
nicht zwei deutlich unterschiedene Begriffe bezeichnen, [da] beide sowohl fiir die
Erfahrung als fiir einen Versuch oder eine Probe gebraucht werden™! Die franzo-
sische Sprache, so hebt Mauthner hervor, kommt sodann mit einem Wort, ,expé-
rience”, aus, obwohl auch ,expériment” zur Verfiigung stehe.?

Das lateinische Erbe und die lexikalische Nahe von ,Erfahrung’ und ,Versuch’
finden sich besonders prominent bei Michel de Montaigne. Zu erinnern ist nicht
nur an seine, laut eigener Aussage, ,muttersprachliche’ Vertrautheit mit dem La-
teinischen, angefangen mit dem Privatunterricht als Kind und dem Besuch des
College de Guyenne in Bordeaux {iber seine Lektiiren griechisch-rémischer Auto-
ren bis hin zu den antiken Zitaten und Sentenzen, die Montaigne in die Decken-
balken seiner Turmbibliothek einkerben liefs und die er haufig in seine Schrif-
ten einfiigt.> Auch dariiber hinaus ist hier nachdriicklich an Montaignes Essais
zu erinnern, deren zum Erscheinungszeitpunkt (1580, 1588, 1595) neuartiger Titel
bereits ein Abwagen (exagiumy), Debiitieren und Lernen durch Ausprobieren sowie
Erfahrung anklingen ldsst.* Montaigne hat mit diesen zugleich eine neue Methode
und ein neues literarisches Genre erfunden, seine Essais sind als erfahrungsge-

1 Fritz Mauthner, , Erfahrung?”, in: ders., Worterbuch der Philosophie [1910], 2 Bde., Bd. 1, Ziirich
1980, S. 288-295, hier S. 288f.

2 Ebd., S.289.

3 Vgl. Montaignes Selbsteinschétzung im Essay De la présumption (11, 17), ,,Quant au Latin, qui
m’a esté donné pour maternel [...]* (ders., Les Essais, hg. von Jean Balsamo, Michel Magnien
und Catherine Magnien-Simonin, Paris 2007, S.677). Aufierdem Mary B. MacKinley, Words
in a Corner. Studies in Montaigne’s Latin Quotations, Lexington 1981; Alain Legros, Essais sur
poutres, Paris 2000.

4 Vgl. Hugo Friedrich, Montaigne, Bern 1949, S.95, 315 und 324; Andreas Blinkenberg, ,Quel
sens Montaigne a-t-il voulu donner au mot ,Essais’ dans le titre de son ceuvre?”, in: Mélanges
de linguistique et de littérature romanes offerts a Mario Roques, Bd.I, hg. von Jacques Salverda de
Grave, Paris 1950, S.3-14; Karin Westerwelle, ,Michel de Montaigne: Les Essais (1580, 1588,



54 Robert Krause

séttigte Versuche iiber verschiedenste Themen, vor allem {iber die Selbstdarstel-
lung, {iber das Urteilsvermogen und iiber das in seinem Leben Unternommene,
zu lesen. Erschienen 1580 die ersten beiden Bande noch unter vollem Namen samt
Ehrentiteln, firmiert der Verfasser auf der Titelseite der 1588 in Paris gedruckten
Ausgabe lediglich als ,Michel seigneur de Montaigne”. Schon paratextuell sind
somit Autonomie und Konzentration auf die eigene Person und das eigene Werk
zu erkennen.

Obwohl seine Essais Klassiker der ,Selbsterfahrung” und ,,gepragt von lebendi-
ger Erfahrung” sind,” wird Montaigne erstaunlicherweise in vielen gangigen
Uberblicksdarstellungen, in historischen Wérter- und Handbiichern zu Begriff
und Phdnomen der Erfahrung nicht gewiirdigt.® Indes widmen sich zahlreiche
Publikationen der Montaigne-Forschung seinem Erfahrungsbegriff.” Diese Liicke
illustriert ein weiteres Mal, dass er ein ,Klassiker jenseits des Kanons” bleibt, so
die Formulierung Karlheinz Stierles.® Grund genug, die Bedeutung der Erfahrung
und des Erfahrungswissens fiir und in Montaignes Essais hier zu rekapitulieren.

1 Schreiben aus Erfahrung? Zur Genese von Montaignes Essais

Der Rekurs auf expérience(s) ist, wohl aufgrund des erwahnten engen Zusammen-
hangs von ,Erfahrung’ und ,\Versuch’, ein Grundzug der Essais. Erfahrung, innere
Erfahrung und Selbsterfahrung sind von Beginn an implizite, schliefilich auch
explizite Themen Montaignes.” Hervorgegangen sind sie aus Lektiireerfahrungen
und Randkommentaren zu gelesenen Biichern; dies dokumentieren die ersten
Essays noch deutlich, wiahrend spétere ihre Urspriinge und Referenzen eher ka-
schieren.”” Begonnen als peinture de soi fiir sich und die Nachwelt, wie der Verfasser

1595) [The Essays]”, in: Handbook of Autobiography/Autofiction, hg. von Martina Wagner-Egel-
haaf, Berlin/Boston 2019, S. 1439-1455, hier S. 1439f.

5 Ralph-Rainer Wuthenow, ,Nachwort. Selbsterfahrung und Skepsis. Die ,Essais’ von Michel
de Montaigne”, in Michel de Montaigne, Essais, hg. von Ralph-Rainer Wuthenow, revidierte
Fassung der von Johann Joachim Bode tibertragenen Auswahl, Frankfurt/Main 1976, S.292-
307, hier S. 292f.

6 Vgl. Friedrich Kambartel, , Erfahrung®, in: Historisches Wérterbuch der Philosophie, hg. von Joa-
chim Ritter, Bd. 2, Darmstadt 1972, Sp. 609-617; Gerhard Knauss, , innere Erfahrung”, in: ebd.,
Sp. 619f.; Georg Maag, , Erfahrung”, in: Asthetische Grundbegriffe, hg. von Karlheinz Barck u.a.,
Bd.2, Stuttgart/Weimar 2001, S.260-275; John Henry, , Erfahrung”, in: Enzyklopiidie der Neu-
zeit, hg. von Friedrich Jaeger, Bd. 3, Stuttgart 2006, Sp. 431-435; Alfred Kessler/Alfred Schopf/
Christoph Wild, ,Erfahrung”, in: Handbuch philosophischer Grundbegriffe, hg. von Hermann
Krings, Hans Michael Baumgartner und Christoph Wild, Bd. 2, Miinchen 1973, S. 373-386.

7 Exemplarische bibliographische Hinweise folgen (hier in Fufinote 24). Jiingst zu erwahnen
ist der etymologisch fundierte und auf den Zusammenhang zwischen Versuch und Urteil
abzielende Beitrag von Emiliano Ferrari im vorliegenden Sammelband.

8 Karlheinz Stierle, Montaigne und die Moralisten. Klassische Moralistik — moralistische Klassik, Pa-
derborn 2016, S.13-26 (Kap. I.1.: ,Montaigne: Klassiker jenseits des Kanons”).

9 Instruktive Hinweise gibt bereits Friedrich, Montaigne [1949], S. 69, 176, 179, 288, 318, 321, 336,
342, 345, 348-350, 392, 422 und 430-432.

10 Vgl. Pierre Villey, Les sources & et 'évolution des Essais de Montaigne, 2 Bde., Paris 1908; André
Tournon, Montaigne — La glose et I'essai, Lyon 1983; Jean Balsamo/Michel Magnien/Catherine



Lese- und Lebenserfahrung 55

seinen Leser*innen eingangs mitteilt," bilden die Essais zunehmend Montaignes
Denkbewegungen selbst ab — Montaigne en mouvement, Jean Starobinskis Studie,
analysiert diese Bewegung samt der Bedeutung der Melancholie und korperlicher
Erfahrungen ingenits.”

Das thematisch-phanomenale Spektrum in Montaignes Buch reicht von konkre-
ten lebensweltlichen bis zu existenziellen Erfahrungen. So behandelt beispielswei-
se der Essay ,De l'exercitation” (II, 6) Montaignes wohl dramatischste Erfahrung,
seine Todesndhe nach dem Sturz vom Pferd. Praktische Erfahrungen mit Fortbe-
wegungsmitteln, Tanzkunst und Speise werden im Essay ,,Des livres” (Il, 10) durch
Lektiirebeispiele erganzt. Doch Montaigne schreibt anders ,iiber Biicher’ und {iber
seine eigenen Lektiireweisen, als man es erwarten konnte. Wissen und Gelehrsam-
keit (,,science”) lagen ihm denkbar fern, bekundet er zu Beginn mit einer fiir ihn
charakteristischen Mischung aus demonstrativer Bescheidenheit und unverhohle-
nem Stolz. Zitate dienten ihm nicht als Ausweis von Bildung, sondern hétten in
seinen Essais lediglich die Funktion, das auszudriicken, was er in eigenen Worten
weniger gut artikulieren konne.”> Um voreilige Kritiker zu narren, verschweige er
oft seine Quellen. Sein Vorgehen gleiche einer Promenade, die Lektiire erfolge in
Mufle und ziele auf Selbsterkenntnis;* insofern erscheint Montaignes Lesepraxis
ebenso wenig systematisch wie seine Schreibweise. Ist vormodernes Lesen in der
Regel zielorientiert, auf Aneigung und Weiterverwertung von Zitaten und Infor-
mationen angelegt, erscheint der mehr blatternde als lesende Montaigne atypisch.
Zwar kompiliert auch er, das dokumentieren die erwahnten Klassikerzitate in den
Deckenbalken seiner Bibliothek und in seinen Essais, aber primér, um seinen dis-
cours anzuregen und seine Urteilsfahigkeit verschiedentlich auszutesten.””

Genannt, paraphrasiert und zitiert werden im Verlauf des Essays ,iiber Biicher
(II, 10) vor allem antike Dichter und Philosophen, namentlich Plutarch, Seneca, Ci-
cero, Properz, Horaz, Catull, Ovid und Vergil, aufierdem Platon, Aristoteles, Asop,
César, Atticus und einige Historiker; aus der frithen Neuzeit lisst Montaigne nur
Boccaccio, Rabelais, Johannes Secundus und den Theoretiker Bodin gelten, nicht
Ariost, dessen Lektiire ihm kein Vergniigen bereite.!* Montaigne préasentiert sich
also als , lecteur occasionnel”, doch das ist Inszenierung; denn seine eigenen, gele-

Magnien-Simonin, , Introductions. Un homme, un livre”, in: Montaigne, Les Essais [2007], hg.
von dens., S.IX-XXXI, insbes. S. XIV (,Son ceuvre résulte pour partie au moins de ses lectu-
res”), S. XV (,,Ces citations innombrables [...] sans parler des nombreuses sources implicites”),
S.XVI (,,Au commencement dong, étaient les livres. Mais quels livres?”).

11 Vgl. Montaigne, ,, Au Lecteur”, in: ders., Les Essais [2007], S. 27.

12 Vgl. Jean Starobinski, Montaigne en mouvement, Paris 1982.

13 Vgl. Montaigne, ,Des livres”, in: ders.: Les Essais [2007], S. 427-441, hier S.428.

14 Vgl. ebd.,, S.428-430.

15 Dazu und in kritischer Auseinandersetzung mit tradierten Forschungspositionen vgl. Anita
Traninger, , Essai und discours. Montaigne, die Praxis der Lektiire und die Académie du Palais”,
in: Der Essay als ,neue’ Form, hg. von Andreas Mahler, Wiesbaden 2020, S.99-118, hier S. 109.

16 Vgl. Montaigne, ,Des livres”, S.430. - Eine detaillierte Aufschliisselung der Titel u.a.m. bietet
der Kommentarteil, ebd., S. 1538-1547.



56 Robert Krause

gentlich selbst annotierten Bibliotheksbestande lassen vielmehr die philologische
Kompetenz einer ,lécture véritablement savante” erkennen, bemerkt sein Kom-
mentator Jean Balsamo.” Dazu gehort innerhalb des Essays (11, 10) u.a. die Bildung
eines Kanons von Geschichtsschreibern, dem implizit Kriterien aus Jean Bodins
Schrift Methodus ad facilem historiarum cognitionem (1566/72) zugrunde liegen; au-
Berdem die Figur des kritischen Ideallesers, der es verstehe, Montaignes eigene
Versuche auf angeeignete Wissensbestdnde zu priifen und durch luzide Stilanaly-
sen zu ,rupfen’ (,desplumer”).’®

Im Essay Des coches (IlI, 6) fungiert die korperliche Erfahrung des eigenen
Brechreizes als Ausgangspunkt einer kulturgeschichtlichen Betrachtung des Rei-
sens. Schliefilich reflektiert Montaigne in De ['expérience (111, 13), am Ende seines
Buches, sogar dezidiert tiber die Erfahrung. Der gleichnamige Grof3-Essay beginnt
mit einer Hierarchisierung von Vernunft und Erfahrung: ,Quand la raison nous
faut, nous y employons l'expérience. [...] Qui est un moyen de beaucoup plus foible
et plus vil“" Erfahrung scheint demnach nur ein Behelf, lediglich die zweite Wahl
der Erkenntnis zu sein, wobei es auch Bereiche gebe, beispielsweise die Medizin,
in denen die Vernunft der Erfahrung besser die Herrschaft tiberlasse, , ot la raison
luy quitte toute la place”.?® Anstatt derartige Zustandigkeitsfragen weiterzuverfol-
gen, bietet Montaigne sodann ein ,registre des essais de [s]a vie”.* Entstanden
zwischen Marz 1587 und Marz 1588, kann dieser Essay als Montaignes , testament
intellectuel” gelten.”> An sein Lebensende gekommen, nimmt der Verfasser noch-
mals einige seiner Leitvorstellungen auf, etwa seinen Zweifel an der Vernunft und
an tradiertem Wissen. Ausgeldst wurde die wohl auf 1576 zu datierende ,crise
sceptique” durch seine Lektiire von Sextus Empiricus” Grundriss der pyrrhonischen
Skepsis (Hypotyposes pyrrhoniennes).”® Montaigne vertraut insbesondere in seinem
letzten Essay demonstrativ auf die eigene Erfahrung sowie Selbstentfaltung und
zeigt darin geradezu vorbildlich, wie man altern, mit Krankheiten und Schmer-
zen umgehen und dem eigenen Tod entgegensehen und entgegengehen kann.
Antworten auf diese Existenzfragen sucht und findet Montaigne offenbar weniger
in Lektiiren als in eigenen Beobachtungen und Uberlegungen, so lsst er zumin-
dest seine Leser wissen: ,,de l'expérience que jay de moy, je trouve assez dequoy

17 Ebd., S.1539.

18 Montaigne, ,Des livres”, S.428. — Diesem Ideal beeindruckend nahe kommt Starobinski, Mon-
taigne en mouvement [1982], S.132-148 (Kap. 3: , Le refus de livres, les emprunts, 'appropria-
tion”), insbes. S. 132f., 138 und 146.

19 Montaigne, ,De l'expérience”, in: ders., Les Essais [2007], S. 1111-1167, hier S.1111. — ,[Flaut”
meint hier ,fait défaut”.

20 Ebd., S.1126. — Zum institutionellen Ort und zur diskursiven Funktion medizinischen Erfah-
rungswissens im Frankreich des 17. Jahrhunderts vgl. Isabelle Fellners Beitrag im vorliegen-
den Band.

21 Montaigne, ,De 'expérience”, S.1126.

22 Michel Magnien/Catherine Magnien-Simonin, , Notes et variantes”, in: Montaigne, Les Essais
[2007], S.1831.

23 Balsamo/Magnien/Magnien-Simonin, , Introductions. Un homme, un livre” [2007], S. XVI.



Lese- und Lebenserfahrung 57

me faire sage, si j'estoy bon escholier”.** Montaigne akzentuiert also seine eigenen
Erfahrungen, kontrastiert Biicher- und Lebenswissen und zieht somit , die Sum-
me seiner Selbst- und Menschenbetrachtung”.?

Das ist soweit alles hinlanglich bekannt. Einen Neuzugang zu Montaigne, zu-
mindest fiir die Frithneuzeitforschung, verspricht nun der Weg iiber einen der
prominentesten modernen Leser der Essais: Friedrich Nietzsche.

2 Nietzsche als Leser der franzdsischen Moralisten

Im Katalog von Nietzsches persinlicher Bibliothek ist eine Vielzahl seiner Lektiiren
samt Hinweisen auf Lesespuren aufgefiihrt.?® Seit einigen Jahren werden diese
Buchbestande selbst digital erfasst und sukzessive kommentiert. Dieses work in
progress gehort zweifelsohne zu den grofien Forschungsdesideraten und diirfte
in hohem Mafie dazu beitragen, die Genese von Nietzsches Denken und Schrei-
ben moglichst exakt zu rekonstruieren. Dass diese Grundlagenarbeit seit 2016 im
Rahmen eines deutsch-franzdsischen Gemeinschaftsprojekts realisiert wird,” ist
besonders vielversprechend; denn {iber Nietzsches Quellen sind, ,,gerade in Bezug
auf Frankreich, viele andere kulturelle Zusammenhange [zu] erschliefsen [...] [bis]
hin zu dem entscheidenden [...] Einfluss der klassischen Moralisten”, wie schon
Guiliano Campioni, Mitherausgeber des genannten Bibliothekskatalogs, in seiner
wegweisenden Studie Der franzdsische Nietzsche bemerkt.?

Franzosisch war die einzige moderne Fremdsprache, die Nietzsche bereits in
der Schule, in Pforta, lernte. Das Abiturzeugnis aus dem Jahr 1864 bescheinigt ihm
diesbeziiglich ,im Ganzen befriedigend[e]” Kenntnisse.” Als ,eher lassig betrie-
bene Nebenbeschiftigung” zur Altphilologie und Philosophie gewinnt das Fran-
zbsische in der Basler Zeit, 1869 bis 1879, zunehmend an Bedeutung.*® Nietzsche
dufSert sich nun verschiedentlich tiber die franzosische Literatur seit dem 16. Jahr-
hundert, angefangen mit Montaigne, liest jedoch noch vorwiegend in deutschen
Ubertragungen oder muss, auf einen Irrtum hingewiesen, einrdumen: ,es steht

24 Montaigne, ,De l'expérience”, S.1120. — Vgl. auch den Uberblickskommentar zum Essay (II1,
13) samt weiterfithrenden Literaturhinweisen: Montaigne, Les Essais [2007], S. 1831f.; insbes.
Starobinski, Montaigne en mouvement [1982], S.169-222; Antoine Compagnon, ,,De l'expé-
rience”: un exercice de patience”, in: Bulletin de la Société des amis de Montaigne, Bd. VII, N° 13—
16, 1988-1989, S. 213-220.

25 Stierle, Montaigne und die Moralisten, S.23.

26 Vgl. Giuliano Campioni u.a. (Hg.), Nietzsches persinliche Bibliothek, Berlin/New York 2003.

27 Es handelt sich um ein von der Deutschen Forschungsgemeinschaft und der Agence Nati-
onale de la Recherche bis 2019 gefoérdertes Kooperationsprojekt unter der Leitung von An-
dreas Urs Sommer (Freiburg) und Paolo D’Iorio (Paris). Fiir ndhere Auskiinfte s. , Nietzsches
Bibliothek. Digitale Edition und philosophischer Kommentar” auf http://gepris.dfg.de/gepris/
projekt/281581212 (1.03.2021).

28 Guiliano Campioni, Der franzdsische Nietzsche, aus dem Italienischen von Renate Miiller-Buck
und Leonie Schroder, Berlin/New York 2009, S. 8.

29 Beatrix Bludau, Frankreich im Werk Nietzsches. Geschichte und Kritik der Einflussthese, Bonn 1979,
S.113.

30 Ebd., S.114.


http://gepris.dfg.de/gepris/projekt/281581212
http://gepris.dfg.de/gepris/projekt/281581212

58 Robert Krause

eben schlecht mit meinem Franzosisch, und bevor ich Montaigne idealisire, sollte
ich ihn wenigstens richtig verstehen”.* Elisabeth Nietzsches Erinnerung nach soll
der Bruder seit seinem ersten Winter in Nizza, also seit November 1880, im Original
gelesen haben, und zwar insbesondere ,,die neueren und neuesten Franzosen”.*?

In Ubereinstimmung mit Nietzsches autobiographischer Bemerkung, ,nur an
franzosische Bildung” zu glauben und ,,immer wieder” zu , denselben Biichern”,
darunter eine , kleine Anzahl dlterer Franzosen” zurtickzukehren,® finden sich in
seiner privaten Bibliothek u.a. bekannte moralistische Schriften mit zahlreichen
Lesespuren — darunter die Essais von Montaigne, dessen , Ehrlichkeit” und , erhei-
ternde Heiterkeit” Nietzsche rithmt,* die Pensées von Pascal, den er laut eigener
Aussage ,nicht lese, sondern liebe”* und die Maximen von Chamfort, diesem
,Kenner der Menschen und der Menge” und ,witzigste[n] aller Moralisten”.3* So-
gar der deutsche Ausdruck ,Moralistik’ geht hochstwahrscheinlich auf Nietzsche
zurlick, der diese neuartige Wortbildung 1883 erstmals verwendet.” Nietzsches
intensive Beschéftigung mit dem franzdsischen Moralismus ist in seinem Ge-
samtwerk, einschliefilich der Briefwechsel und Aufzeichnungen, vielfach nach-
weisbar und durch romanistische Studien und Arbeiten der Nietzsche-Forschung,
insbesondere der amerikanischen und italienischen, bereits gut dokumentiert.*
Dies gilt auch fiir seine Montaigne-Lektiiren.*

31 Nietzsche an Marie Baumgartner, Brief vom 07.04.1875, in: Siamtliche Briefe. Kritische Studien-
ausgabe in 8 Binden, hg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Bd. 8, Miinchen/Berlin/
New York 22003, S. 39f. — Nietzsches Briefe werden fortan nach dieser Ausgabe unter Verwen-
dung der Sigle KSB und Angabe der Bandnummer sowie Seitenzahl zitiert.

32 Bludau, Frankreich im Werk Nietzsches [1979], S. 118.

33 Friedrich Nietzsche, , Ecce homo. Warum ich so klug bin §3% in: ders., Simtliche Werke, Kriti-
sche Studienausgabe in 15 Binden, hg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Bd. 6, Miin-
chen/Berlin/New York 1999, S.284f. — Im Folgenden wird aus dieser Ausgabe mit der Sigle
KSA und der Bandnummer sowie Seitenzahl zitiert.

34 Friedrich Nietzsche, ,Unzeitgemifie Betrachtungen III, Schopenhauer als Erzieher §2 in:
KSA 1,S.348.

35 Nietzsche, ,Warum ich so klug bin §3“, KSA 6, S.285.

36 Nietzsche, Frohliche Wissenschaft § 95, KSA 3, S. 449f.

37 Vgl. Nietzsches nachgelassene Fragmente (= NF) bzw. Aufzeichnungen aus den Jahren 1883
und 1885: NF-1883,7[20], in: KSA 10, S.243; NF-1885,2[124], in: KSA 12, S.123. — Wie sich der
Moralistik-Begriff ausgehend von Nietzsche iiber Wilhelm Dilthey dank der in den 1930er
und -40er Jahren entstandenen Grundlagenarbeiten von Gerhard Hess, Hugo Friedrich und
Fritz Schalk als literaturwissenschaftliche Kategorie etabliert hat, rekonstruiert Stierle, Mon-
taigne und die europiischen Moralisten [2016], S.277-297.

38 Vgl. Brendan Donnellan, Nietzsche and the French Moralists, Bonn 1982; Vivetta Vivarelli, Niefz-
sche und die Masken des freien Geistes: Montaigne, Pascal und Sterne, Wiirzburg 1998.

39 Die Weimarer Nietzsche Bibliographie verzeichnet derzeit 35 Studien zu Nietzsche und Mon-
taigne, vgl. https://ores.klassik-stiftung.de/ords/f?p=501:210:7335959544795::NO::: (22.02.2021).
Diese Auflistung wire indes durch neuere franzosischsprachige Artikel und durch roma-
nistische Arbeiten zu ergénzen, etwa Christophe Bouriau, ,La valeur de la métamorphose.
Nietzsche, Pic de la Mirandole, Montaigne”, in: Noesis, 10 (2006): Nietzsche et I'humanisme, Hu-
manisme et Renaissance, S.73-92; Nicola Panichi, , Nietzsche et le ,gai scepticisme’ de Mon-
taigne”, in: ebd., S.93-112.


https://ores.klassik-stiftung.de/ords/f?p=501

Lese- und Lebenserfahrung 59

Nietzsches Montaigne-Rezeption durchzieht alle drei Werkphasen, angefan-
gen mit der frithen tiber die mittlere bis in die spéte Schaffensperiode.*’ Die ers-
te der insgesamt 57 expliziten Namensnennungen findet sich in einem Brief von
Dezember 1870, die letzte an der hier bereits zitierten Stelle aus Nietzsches 1889
druckfertiger Schrift Ecce Homo. Er benutzt den Erfahrungsbegriff ebenfalls vom
Friih- bis ins Spéatwerk, zuerst 1864 brieflich und zuletzt wiederum in seiner ge-
nannten Autobiographie Ecce Homo; die insgesamt 352 Begriffsverwendungen ste-
hen zumeist in Zusammenhang mit Begriff und Phanomen des Experiments.*
Beide genannten Aspekte, der Begriff der Erfahrung und der Modus des Expe-
riments, sind fiir die mit Montaigne beginnende und von Nietzsche wesentlich
mitgepragte Geschichte des Essayismus zentral.**

Diese Montaigne-Rezeption soll im Folgenden neuerlich, allerdings mit einem
in der Nietzsche-Forschung keineswegs iiblichen komparatistischen Ansatz und
mittels detaillierter Betrachtungen der Lesespuren untersucht werden. Dabei
geht es mir nur um einen spezifischen Aspekt, namlich um die Genese und Dar-
stellung von Lebens- und Leseerfahrungen bei Montaigne und Nietzsche. Beide
Denker verbindet u.a. ihr prononciertes Interesse an &dsthetischen Lebensformen
und an der Erfahrung bei gleichzeitiger Skepsis gegeniiber bloffem Biicherwis-
sen. So polemisierte Nietzsche, der die moderne Lebensphilosophie begriindete,*
vielfach gegen blofie Gelehrsamkeit, obwohl er selbst wesentliche Einsichten und
Formulierungen aus Lektiiren zog. Aufgrund ihrer dhnlichen Interessen, Heran-
gehensweisen und Lektiire- sowie Schreibverfahren bietet sich neben Montaigne
auch sein Leser Nietzsche an, um die Uberkreuzung von Biicher- und Erfahrungs-
wissen zu rekonstruieren, an der sich das ,Paradox einer Theorie der Praxis (i.e.
der praktischen Erfahrung) ab[zeichnet], die in ihrer eigenen Praxis dem Biicher-
wissen weit mehr verpflichtet ist, als sie nach auflen zuzugeben bereit ist”.*> Nietz-

40 Diese Phaseneinteilung geht zuriick auf Lou Andreas-Salomé, Friedrich Nietzsche in seinen
Werken [1894], mit 3 Bildern Nietzsches u. faks. Briefen, unveranderter Neudruck, Dresden
1924, S.10.

41 Vgl. Friedrich Nietzsche an Franziska und Elisabeth Nietzsche, Brief vom 30.12.1870, KSB 3,
S.172.

42 So das Ergebnis mit dem Suchbegriff ,Erfahrung’ im Volltext der digitalen Kritischen Ge-
samtausgabe Werke und Briefe e€KGWB) auf Nietzsche Source: http:/www.nietzschesource.
org/#eKGWB (26.02.2021).

43 Vgl. Wolfgang Miiller-Funk, Erfahrung und Experiment. Studien zu Theorie und Geschichte des
Essayismus, Berlin/Boston 1995, insbes. S.21-39 (zur Diskussion des Erfahrungsbegriffs) und
S.62-84 (zu Montaigne).

44 Vgl. exemplarisch Glinter Abel, Nietzsche. Die Dynamik der Willen zur Macht und die ewige Wie-
derkehr, Berlin/New York 1984, insbes. S.113-128; Theo Meyer, Nietzsche. Kunstauffassung und
Lebensbegriff, Tiibingen 1991; Werner Stegmaier, Philosophie der Fluktuanz. Dilthey und Nietz-
sche, Gottingen 1992, etwa S. 380; Alexander Hogh, Nietzsches Lebensbegriff. Versuch einer Rekon-
struktion, Stuttgart/Weimar 2000; Josef Maria Werle, Nietzsches Projekt , Philosoph des Lebens”,
Wiirzburg 2003.

45 Zit. nach Isabelle Fellners und Christina Schaefers Vorwort (,,Zu diesem Band”), S. XI.


http://www.nietzschesource.org/#eKGWB
http://www.nietzschesource.org/#eKGWB

60 Robert Krause

sches Quellen und deren oftmals klandestine Aneignung sind dank seines eige-
nen Buchbesitzes samt Annotationen detailliert nachzuvollziehen.

Nietzsches im Folgenden zu untersuchende Lesespuren in Montaignes Essais
lenken erstens den Blick auf spezifische, produktive Aspekte des frithneuzeitli-
chen expérience-Begriffs und erscheinen insofern fiir das Verstandnis der franzo-
sischen Moralistik selbst instruktiv. Zweitens korrespondieren die Lektiiren mit
Nietzsches eigenen, frappierend wenig untersuchten Erfahrungsbegriffen und
erweitern somit den géangigen Fokus auf seinen essayistisch-aphoristischen Denk-
und Schreibstil.* Kombiniert werden im hier vorliegenden Beitrag also zwei Zu-
gange zum Rekurs auf Erfahrung und Erfahrungswissen im Frankreich der Frii-
hen Neuzeit, namlich einerseits von Montaigne her bzw. mit Blick auf seine Essais
und andererseits ex post von Nietzsche her bzw. mit Blick auf seine Aneignungen
von Biicherwissen.

3 ,Uber Biicher’ und ,von der Erfahrung’ aus Biichern
Montaignes von Nietzsche annotierte Essais

In Nietzsches persdnlicher Bibliothek befanden sich sowohl eine deutsche Uber-
tragung (1753/54) von Montaignes Essais als auch eine franzdsische Ausgabe
(1864).” Erstere, seit 1870 in seinem Besitz, weist im Unterschied zur original-
sprachlichen zahlreiche Lesespuren auf.*® Der Griff zur Ubersetzung erklart sich
aus Nietzsches bereits skizzierter Bildungsbiographie; womoglich zog Nietzsche
in den 1880er Jahren auch den franzosischen Originaltext der Essais hinzu. Was
bringen nun seine Annotationen in den Blick und was lassen sie aus dem Blick
geraten? Welche Stellen sind markiert und welche, gegebenenfalls prominentere
oder thematisch einschldgigere, nicht? Diesen Fragen soll hier am Beispiel zweier
Essays, die das intrikate Verhaltnis von Biicher- und Erfahrungswissen besonders
anschaulich zeigen, nachgegangen werden —namlich anhand von Des livres (11, 10)
und De l'expérience (11, 13).

Nietzsche, der in seinem Spéatwerk anschaulich beschrieb, was es heifle, ,gut
[zu] lesen”, ndamlich ,langsam, tief, riick- und vorsichtig, mit Hintergedanken, mit
offen gelassenen Thiiren, mit zarten Fingern und Augen”* diirfte Sinn fiir Mon-
taignes erwahnte Inszenierung und die Doppelbodigkeit des Essays ,iiber Biicher’,

46 Einen Uberblick bieten die Artikel im Nietzsche-Handbuch: Leben — Werk — Wirkung, hg. von
Henning Ottmann, Stuttgart/Weimar 2000; aus naturalistischer Perspektive und mit Blick auf
Nietzsches Werke Gotzendimmerung und Frohliche Wissenschaft vgl. Rebecca Bamford, ,The
Ethos of Inquiry: Nietzsche on Experience, Naturalism, and Experimentalism”, in: The Journal
of Nietzsche Studies 47:1 (2016), S.9-29.

47 [Michel de Montaigne,] Michaels Herrn von Montagne Versuche, nebst des Verfassers Leben,
nach der neuesten Ausgabe des Herrn Peter Coste ins Deutsche iibersetzt von Johann Daniel
Tietz, 3 Bde., Leipzig 1753/54; Michel de Montaigne, Essais, avec des notes de tous les commen-
tateurs, édition revue sur les textes originaux, Paris 1864. — Im folgenden Unterkapitel wird
aus diesen beiden Ausgaben zitiert.

48 Vgl. Nietzsches personliche Bibliothek [2003], S. 393f.

49 Nietzsche, ,Morgenréthe: Vorrede, § 5% in: KSA 3, S.17.



Lese- und Lebenserfahrung 61

den er nachweislich rezipierte, gehabt haben. Sein Bibliotheksexemplar, die be-
reits erwihnte deutsche Ubertragung, enthélt im genannten Kapitel immerhin
eine Lesespur, ndmlich ein Eselsohr auf derjenigen Seite, wo Montaigne bekun-
det, ,selbst Platos Gespréche fiir matt [zu] achte[n]” und zu ,glaube[n], dafs er sei-
ne Materie damit erstickt”.*® Die beriihmten platonischen Dialoge seien lediglich
Formen der ,vergeblichen und vorlaufigen Unterredungen”; Montaigne hingegen
,verlange tiberhaupt Biicher, welche die Wissenschaft gebrauchen, nicht aber sol-
che, die sie erst in Ordnung bringen”. Er sei ,,besonders begierig, die Seele und die
ungeheuchelten Urtheile meiner Schriftsteller kennen zu lernen”,* bevorzugt also
ein unverstelltes und ungeschontes Auto(r)portrit — so wie es sein eigenes Buch
laut Vorwort an den Leser (,,car c’est moy que je peins”) und laut folgender Be-
teuerungen, etwa im Essay De l'exercitation (Il, 6: ,c’est moy, c’est mon essence”),
darbietet.”® Als moralisches Autoportrit sind die Essais in toto anzusehen, nicht
als Autobiographie, denn sie handeln auf die eine oder andere Weise allesamt von
Montaigne, seinem Ich (,moi”) und seinen Einfillen sowie Urteilen, nicht primar
von seinem Leben.*

Ebenso handeln Montaignes Essais von der Erfahrung, und dies am explizites-
ten der gleichnamige Schluss-Essay (II1, 13). Nietzsche hat diesen aufmerksam ge-
lesen, das belegen zahlreiche Seiten- und Randmarkierungen im entsprechenden
Kapitel seines deutschsprachigen Bibliotheksexemplars.® Diese Eselsohren und
Anstreichungen verteilen sich tiber zwolf Textseiten;* sie nun in hier gebotener
Kiirze zu rekapitulieren und zu kommentieren, zeigt nicht nur einige Aspekte
von Montaignes expérience-Konzept, sondern auch konkrete Anschlussstellen fiir
seinen Leser Nietzsche auf und bietet insofern Einblick in die Materialitdt von
dessen Lektiirepraxis.

Laut Montaigne hat die ,Natur [...] sich verbunden, alle Dinge einander un-
dhnlich zu machen”* Diese thetische Bemerkung streicht sich Nietzsche an. Ihn,
der bereits in einer Jugendschrift ,Naturwissenschaft mit Philosophie zu eini-

50 Michaels Herrn von Montagne Versuche, Erster Theil [1753], S. 806-834, hier S. 822.

51 Ebd.

52 Montaigne, Essais [1864], S. 1 und 189.

53 Vgl. Karin Westerwelle, ,Michel de Montaignes Vorwort der Essais. Zur Erfindung der Selbst-
darstellung”, in: Der Autor und sein Publikum. Zur kleinen Gattung des Vorworts, hg. von Pia
Claudia Doering, Bettina Full und Karin Westerwelle, Wiirzburg 2018, S. 163-216; dies., , Es-
say”, in: Handbook of autobiography/autofiction, hg. von Martina Wagner-Egelhaaf, Berlin/Bos-
ton 2019, S.584-595; auflerdem mit Blick auf den epochalen Kontext: Marie-Clarté Lagrée,
,C'est moy que je peins”. Figures de soi a l'automne de la Renaissance, Paris 2011.

54 Vgl. Stierle, Montaigne und die Moralisten, S.73-83; Westerwelle, ,Michel de Montaigne: Les
Essais (1580, 1588, 1595)" [2019], S. 1439-1455. — Dass Montaignes Essais dennoch traditionelle
Charakteristika des autobiographischen Genres enthalten, konstatiert Lawrence D. Kritz-
man, ,Montaigne and the Crisis of Autobiography”, in: The Cambridge Companion to Autobiog-
raphy, hg. von Maria Dibattista und Emily O. Wittman, New York 2014, S.49-57, hier S. 49.

55 Vgl. Michaels Herrn von Montagne Versuche, Dritter und letzter Theil [1754], S. 335-448.

56 Vgl. die Hinweise in Nietzsches personlicher Bibliothek [2003], S.394.

57 Michaels Herrn von Montagne Versuche, Dritter und letzter Theil [1754], S. 337.



62 Robert Krause

gen” und ,endlich aus Naturwissenschaft und Geschichte ein System des Reel-
len aufzustellen” trachtete,” mag an der zitierten Stelle besonders der Gedanke
angesprochen haben, dass die schopfende Natur (natura naturans) Differenz her-
vorbringt. Die Annahme einer prinzipiellen Verschiedenheit aller geschaffenen
Dinge (natura naturata) hat, ibertragen auf die Menschen und das gesellschaft-
liche Miteinander, auch rechts- und lebenspraktische Konsequenzen: Jede/r ist
ein Individuum und als solches autonom. Angelehnt an Alkibiades, {iber dessen
Leben er dank Plutarchs Darstellung unterrichtet war,* versichert Montaigne, der
in Toulouse bzw. Paris Rechtswissenschaften studiert hatte, sich niemals selbst ei-
nem Richter unterwerfen zu wollen, was Nietzsche wiederum mit einem Eselsohr
markiert.®” Ein solches ziert auch die tibernéchste Seite des Essays, wo Nietzsche
am Rand das Apercu anstreicht: ,Die Gesetze erhalten sich, nicht weil sie gerecht,
sondern weil sie Gesetze sind, in Ansehen”,* bemerkte Montaigne, wohl auch vor
dem Hintergrund hier nicht explizit erwdhnter Lektiiren, etwa von Bodins Les
Six Livres de la République, aber auch eigener politischer und parlamentarischer
Erfahrungen in diplomatischen Diensten und als Magistrat, in den Jahren 1581
bis 1585 sogar als Biirgermeister von Bordeaux.®? Vor letzterer Amtstatigkeit hatte
sich Montaigne eigentlich schon aus der Offentlichkeit zuriickgezogen auf sein
Chateau Eyquem, wo er mit Mufie ab 1571 in der Turmbibliothek an seinen Essais
arbeitete.®* Vom Anspruch auf Autonomie zeugt insbesondere der dritte Band, wo
Montaigne im Essay De l'expérience sein Programm folgendermafsen zusammen-
fasst: ,Ich suche mich mebhr, als irgend eine andere Sache kennen zu lernen. Dies
ist meine Metaphysik: dies ist meine Physik.”** Die seit Aristoteles begrifflich-ka-
tegorial unterschiedenen Bereiche der Physik und Metaphysik werden hier von
Montaigne neuerlich zusammen- und auf sein Ich zuriickgefiihrt,*> was Nietzsche
mit Seiten- und Randmarkierung quittiert. Mit seinem Selbstbezug und Versuch

58 Nietzsche, ,Fatum und Geschichte” [1862], in: ders., Jugendschriften 1861-1864 (= BAW 2), hg.
von Hans Joachim Mette, Fotomechanischer Nachdruck, Miinchen 1994, S.54-59, hier S. 54.

59 Vgl. ,Notes et variantes”, in: Montaigne, Essais [2007], S. 1835.

60 Michaels Herrn von Montagne Versuche, Dritter und letzter Theil [1754]. S. 350.

61 Ebd., S.352.

62 Zu diesem Themenkomplex vgl. André Tournon, ,Justice and the Law: On the Reverse Side
of the Essays”, in: The Cambridge Companion to Montaigne, hg. von Ullrich Langer, Cambridge
2005, S.96-117.

63 Vgl. Angelika Corbineau-Hoffmann, ,,Die Frucht der Mufle oder Montaigne im Turm. Zur
Genese der Essais als Auto(r)entwurf”, in: Die Raumzeitlichkeit der Mufle, hg. von Giinter Figal,
Hans W. Hubert und Thomas Klinkert, Tiibingen 2016, S.177-206. — Zu Mufe als Vorausset-
zung von Montaignes Schreiben s. Thomas Klinkert, Mufle und Erzihlen: ein poetologischer
Zusammenhang. Vom Roman de la Rose bis zu Jorge Sempriin, Tiibingen 2016, S. 69-81 (Kap. 5). —
Eine Interpretation des Essays ,De l'oisiveté” (I, 8) mit Blick auf den Zusammenhang zwi-
schen ,Ich — Imagination — Sprache” bietet Karin Westerwelle, Montaigne: die Imagination und
die Kunst des Essays, Miinchen 2002, S. 365-407 (Kap. VI).

64 Michaels Herrn von Montagne Versuche, Dritter und letzter Theil [1754]. S. 353.

65 Zur Vorstellung eines ,Ich’ und zu Selbstbewusstsein sowie Individualitat bei Montaigne vgl.
Marie-Clarté Lagrée, ,Montaigne on Self”, in: The Oxford Handbook of Montaigne, hg. von Phi-
lippe Desan, Oxford/New York 2016, S. 453-470.



Lese- und Lebenserfahrung 63

der Selbsterfahrung vollzieht Montaigne nichts weniger als eine ,, phdnomenolo-
gische Wende”, die nach Auffassung Stierles die phdnomenologische Reduktion
Edmund Husserls antizipiert.®®

Zuriick zur Natur und von dieser zur Selbsterfahrung fiihrt eine ldngere Passa-
ge des Expérience-Essays, die sich Nietzsche wiederum am Rand angestrichen hat:

Gleich wie sie [die Natur] uns Fiiffe zum Gehen gegeben hat, so besitzt sie
auch Klugheit, uns in dem Leben zu leiten, keine so sinnreiche, scharfe, und
prahlerische Klugheit, wie die von jener ihrer Erfindung ist; aber eine desto
leichtere, ruhigere, und heilsamere, die dasjenige sehr wohl ins Werk setzt,
was jene sagt, wenn einer so gliicklich ist, die selbe lauter und ordentlich,
das heifdt natiirlich, zu brauchen. [...] Die Erfahrung, welche ich von mir
selbst habe, konnte mich geniigsam weise machen, wenn ich gelehrt ware.”

Die Natur wird hier anthropomorphisiert und als intelligibel aufgefasst, sie besitzt
eine eigene ,Klugheit” und bietet den Menschen damit Lebenshilfe an. Auf die-
se zu horen, ist ,natiirlich” und in pragmatischer Hinsicht ratsam. Die erwdhnte
Klugheit oszilliert offenbar zwischen Alltagsvernunft und Weisheit. Letztere steht
auch dem Sprecher-Ich offen, wenn es ihm gelingt, Selbsterfahrung mit Gelehr-
samkeit zu verbinden. Beide, expérience und Studium (étre , bon escholier”), wer-
den mithin als unterschiedliche Weltzugénge bzw. Quellen des Wissens gefasst.
Erfahrung erscheint hier als Form der Selbstverstandigung und als Kompass des
eigenen Lebens.

In der ndchsten von Nietzsche angestrichenen Passage bekundet Montaigne,
,Islich keiner andern Wissenschaft” als der Selbsterkenntnis zu ,befleifsige[n]”
und , darinnen eine solche Tiefe und unendliche Verschiedenheit” zu finden, dass
er in Abwandlung des bekannten sokratischen Mottos mit demonstrativer ,Be-
scheidenheit” einrdaumt: ,alles, was ich lerne, [hilft] weiter nichts [...], als daf3 es
mir zeigt, wie viel ich noch zu lernen iibrig habe”.®® Indem Montaigne das geflii-
gelte antike Wort (,ich weif3, dass ich nichts weif3’), das ihm wohl aus Ciceros Uber-
lieferung bekannt war, aufgreift, rekurriert er zwar auf Biicherwissen, relativiert
jedoch zugleich dessen Bedeutung. Dieser schon im sokratischen Motto angelegte
performative Widerspruch ware etwa durch die Unterscheidung zwischen ,siche-
rem Wissen” und ,unsicherem Wissen’ aufzuldsen. Doch Nietzsche scheint eine
andere Logik mehr interessiert zu haben — ndamlich die Psychologie des Skepti-
kers, wie Paragraph 208 der im Sommer 1886 veroffentlichten Schrift Jenseits von
Gut und Bdse belegt. Dort ist die Rede davon, dass der Skeptiker es ,lieble] [...],
seiner Tugend mit der edlen Enthaltung ein Fest zu machen, etwa indem er mit
Montaigne spricht: ,was weiss ich?” Oder mit Sokrates: ,ich weiss, dass ich Nichts

66 Stierle, Montaigne und die Moralisten [2016], S. 80.
67 Michaels Herrn von Montagne Versuche, Dritter und letzter Theil [1754], S. 354f.
68 Ebd., S.358f.



64 Robert Krause

weiss.® Der Skeptiker troste sich damit zu sagen, ,,auch die Sphinx ist eine Circe,
auch die Circe war eine Philosophin”, und habe tatsachlich ,einigen Trost néthig”,
denn physiologisch betrachtet sei Skepsis ein Dekadenz-Phanomen.”

Von der angesprochenen Circe und ihren magischen Verwandlungskiinsten
konnte Nietzsche nicht nur in Homers Odyssee (10. Gesang) lesen, sondern auch
in Montaignes Essay ,Uber die Erfahrung”. Die ,Gewohnheit” kénne ,unserm
Leben eine ihr beliebige Gestalt geben”, sie sei ,der Circe Trank und verandert
unsere Natur, wie es ihr geféllt”, heifit es dort an einer Stelle, die sich Nietzsche an-
gestrichen hat.”" Er wusste daher, dass laut Montaigne in Erfahrungszusammen-
héngen ,alles” auf die Gewohnheit ankommt,” die in einer Nachlass-Notiz Nietz-
sches zur ,Zukunft unserer Bildungsanstalten” als ,Lehrerin” bezeichnet wird.”

Besonders hervorzuheben ist schliefilich ein Passus gegen Ende des Essays
,Uber die Erfahrung”, wo Montaigne restimiert:

Die Grofie der Seele besteht nicht sowohl darinnen, dafs man aufwarts und
vorwarts geht, als daf§ man sich zu méfiigen und zu fassen weif3. Sie halt
alles fiir grofs, was genug ist, und zeigt ihre Hoheit dadurch, daf3 sie mehr
mittelméafiige als erhabene Dinge liebt. Nichts ist so schon und so billig, als
recht und gehorig einen Menschen vor zu stellen. Keine Wissenschaft ist
schwerer, als hier recht zu leben wissen. Und unsere drgste Krankheit ist
die Verachtung unsers Wesens.”

Die zitierten Ausfithrungen sind in Nietzsches Bibliotheksexemplar mit einem
Doppelstrich am Rand markiert, der letzte Satz ist zusatzlich unterstrichen. Offen-
bar erschienen ihm die dortigen Bemerkungen zur Ataraxie und zur Anthropo-
logie, die epikureisch-pyrrhonischen Vorstellungen verpflichtet sind, bemerkens-
wert. Montaigne war von friih an, schon vermittelt durch seinen Freund Etienne
de La Boétie, mit diesen Traditionen bekannt. In gedanklicher Nahe zu Senecas
Anleitung zum gliicklichen Leben (De vita beata) und der Einsicht des Sextus Em-
piricus, dass Seelenruhe zwar das Telos, aber nicht direkt anzustreben sei, weil
das Moment des Strebens selbst wiederum Unruhe stifte,”® votiert Montaigne hier
flir Selbstbeschrankung. Anstatt einer Steigerungs- und Fortschrittslogik zu fol-
gen, solle man die eigenen Affekte kontrollieren lernen. Er skizziert eine Ethik

69 Nietzsche, ,Jenseits von Gut und Bose. Sechstes Hauptstiick: wir Gelehrten § 208", in: KSA 5,
S.137.

70 Ebd., S.138.

71 Michaels Herrn von Montagne Versuche, Dritter und letzter Theil [1754], S. 369.

72 Ebd.

73 Nietzsche, 1870,8[76], in: KSA 7, S.251. — Zur Gewohnheit (usus) als Lehrerin vgl. schon: , Est
rerum omnium magister usus” (Caesar, De bello civili, 2, 8, 3), ,Usus magister est optimus”
(Cicero, Pro C. Rabirio Postumo oratio 9). Montaigne macht daraus die ,expérience”, die uns alles
Néotige ,lehrt”. Vgl. dazu Christina Schaefers Bemerkungen in ihrem Beitrag zum vorliegen-
den Sammelband: , Facetten frithneuzeitlicher experientia-Diskurse”, S.3-5 und 11.

74 Michaels Herrn von Montagne Versuche, Dritter und letzter Theil [1754], S. 436.

75 Vgl. Malte Hossenfelder, Stoa, Epikureismus und Skepsis, Miinchen 1995, insbes. S. 23f. und 150f.



Lese- und Lebenserfahrung 65

des ,Mittleren’, das als rechtes Maf3 erscheint und dem menschlichen Wesen ent-
spreche. Dessen Verfehlung wird in medizinischer Terminologie artikuliert, die
verwendeten Superlative akzentuieren sowohl das Verheerende bzw. das malum
(,argste Krankheit”) als auch das Vorbildliche bzw. das bonum, das darin beste-
he, der Rolle des Menschen gerecht zu werden. Gerade der Begriff der Krankheit
diirfte den zeitlebens kranklichen Nietzsche in lebenspraktischer, leibphiloso-
phischer und physiologischer Hinsicht besonders interessiert haben. Wie er sich
Montaignes erfahrungsgesittigte Uberlegungen und Formulierungen fiir seine
eigenen Schriften produktiv aneignete, ist nun exemplarisch aufzuzeigen.

4 Nietzsches produktive Aneignungen

Die deutsche Ubertragung der Essais Montaignes, in der sich Nietzsches Lese-
spuren finden, hatte er 1870 von Cosima und Richard Wagner als Weihnachts-
geschenk erhalten.” Wenige Jahre spéter, nach den Bayreuther Festspielen von
Sommer 1876, kam es jedoch zum Bruch mit Wagner. Nicht nur von dessen As-
thetik und Deutschtiimelei distanziert sich Nietzsche fortan, sondern auch von
der Metaphysik. Neben Arthur Schopenhauer tritt fiir ihn zusehends Montaigne:
,Ich weiss nur noch einen Schriftsteller, den ich in Betreff der Ehrlichkeit Scho-
penhauer gleich, ja noch hoher stelle: das ist Montaigne. Dass ein solcher Mensch
geschrieben hat, dadurch ist wahrlich die Lust auf dieser Erde zu leben vermehrt
worden””” Die franzdsischen Moralisten sind Nietzsches neue ,Vorbilder in der
Zeit der Krise”;”® iiber sie tauscht er sich vor allem brieflich mit seinen frankophi-
len Freunden Malwida von Meysenbug und Paul Rée aus. Ausgerechnet die als
Geschenk empfangenen Essais von Montaigne mit ihrer ,,ironischen und ein klein
wenig selbstgefilligen Bescheidenheit” dienen Nietzsche in den folgenden Jahren
als Pharmazeutikum gegen Wagners pompdsen Stil,” wie noch ein Briefentwurf
von Marz 1885 an Heinrich von Stein dokumentiert.*

Doch schon friiher, bereits in Nietzsches Schriften von 1873/74, in den nachge-
lassenen Aufzeichnungen von Sommer/Herbst 1873 und in der Historienschrift,
finden sich Notate, die unausgewiesen auf Montaignes Expérience-Essai rekur-
rieren, also eine Form des Biicherwissens darstellen und Nietzsches Prozess der
produktiven Aneignung illustrieren: ,Durch Wissen todten: eig<entlich> ist es
nicht einmal das Wissen, sondern nur das neugierige unruhige Belauern, also ein
nothwendiges Mittel und conditio der Wissenschaft. Mitreden-Wollen, wo man
nur stort, wenn man redet. Defienda me Dios de my ,Gott behtite mich vor mir.#
Behauptet Nietzsche hier, dass Wissen lebensbedrohlich sei, weil die Observation
als ein Grundzug der Wissenschaft zu Unruhe und Stérung des Lebens fiihre,

76 Vgl. Nietzsches bereits zitierten Brief an Mutter und Schwester, in: KSB 3, S.172.

77 Nietzsche, ,,Schopenhauer als Erzieher” § 2, in: KSA 1, S.348.

78 Vivarelli, Die Masken des freien Geistes [1998], S. 94.

79 Erich Auerbach, Mimesis, Bern 1946, S. 273f.

80 Vgl. Nietzsches Briefentwurf an Heinrich von Stein von Mitte Marz 1885, in: KSB 7, S.26-28.
81 Nietzsche, NF-1873,29[28], in: KSA 7, S. 636.



66 Robert Krause

weist eines seiner folgenden Notate die Selbsterkenntnis in ihre Schranken. Dort
heifit es enigmatisch-raunend: ,Was birgt nicht alles der Mensch in sich, was er
nie kennen lernen darf: weshalb der alte Spanier sagte ,Defienda me Dios de my’
,Gott behiite mich vor mir’”$? Der erste Satz erinnert wiederum an Montaignes
,sokratische” Aussage iiber sein Nicht-Wissen und kann durchaus unterschiedlich
gedeutet werden. Entweder wird hier eine tunlichst einzuhaltende Grenze gezo-
gen, was jedoch dem von Nietzsche annotierten Pladoyer fiir Selbsterfahrung und
-erkenntnis widersprechen wiirde.** Oder aber der Satz besagt, dass Montaigne,
je weiter er (sich) erforscht, desto mehr zu erforschen bzw. ,lernen” findet, also
unendlich vieles (in sich) birgt, was er (leider) nie erfahren bzw. kennenlernen
wird. Somit ware der vermeintliche Widerspruch aufgehoben. Die zitierten Worte
des namentlich nicht genannten , alte Spanier[s]” finden sich schon bei Montaigne
selbst. So ist in der von Nietzsche konsultierten Ubersetzung des Essays ,Uber die
Erfahrung” zu lesen: ,Diejenigen Uebel, mit welchen uns die Einbildungskraft
belastigt, sind die drgsten und gewohnlichsten. Der spanische Wunsch Defienda
me Dios de my geféllt mir von vielen Seiten”.** Diese Passage dient auch fiir Nietz-
sches ,zweite Unzeitgemafie Betrachtung” als ungenannter intertextueller Refe-
renzpunkt, und zwar in Paragraph 10, wo der ganzen eigenen Generation geraten
wird, sich mit Gottes Hilfe vor sich selbst, das heif3t hier, vor der ,,mir bereits aner-
zognen Natur”, zu behiiten.® Der von Montaigne und, in seiner Gefolgschaft, auch
von Nietzsche zitierte selbstkritisch-skeptische Vers findet sich {ibrigens haufig in
der spanischen Dichtung des 16. und 17. Jahrhunderts, u.a. bei Lope de Vega (E!
gran duque de Moscovia y emperador perseguido, 1, 9) und Calderdn de la Barca (Lances
de amor y fortuna, 111, 2).

Auch auf den Schluss von Montaignes Essay bezieht sich Nietzsche mehrfach,
so im Brief an Heinrich Koselitz, Genua, 17. Februar 1882: ,Nothdurft ist billig,
Glueck ist ohne Preis, / Drum sitz ich statt auf Gold auf meinem Steiss.”®® Und
ebenfalls in einem nachgelassenen Fragment vom Friihjahr 1882: ,Aus der Tonne
des Diogenes. / ,Nothdurft ist wohlfeil, Gliick ist ohne Preis: / Drum sitz" ich statt
auf Gold auf meinem Steif3.*” Die Referenzstelle lautet: ,Wir mégen immer Stel-
zen anlegen; deswegen miissen wir doch auf unsern Fiifien gehen: und wir sitzen
auch auf dem erhabensten Throne von der Welt doch, mit Ehren zu vermelden,

82 Nietzsche, NF-1873,29[182], in: KSA 7, S. 706.

83 Vgl. die bereits zitierte Stelle im Essay tiber die Erfahrung: Des Herren von Montagne Versuche,
Dritter und letzter Theil [1754], S.358: ,Da ich mich keiner andern Wissenschaft befleifiige: so
finde ich darinnen eine solche Tiefe und unendliche Verschiedenheit, daf§ mir alles, was ich
lerne, weitere nichts hilft, als daf8 es mir zeigt, wie viel ich noch zu lernen tibrig habe.”

84 Michaels Herrn von Montagne Versuche, Dritter und letzter Theil [1754], S. 384. — Bemerkt hat
das bereits Tobias Dahlquist, , Beitrage zur Quellenforschung?”, in: Nietzsche-Studien 36 (2007),
S. 383.

85 Nietzsche, ,Vom Nutzen und Nachteil der Historie fiir das Leben”, in: KSA 1, S. 328.

86 Nietzsche an Heinrich Koselitz, Brief vom 17.02.1882, in: KSB 6, S. 171.

87 Nietzsche, NF-1882,19[5], in: KSA 9, S. 675.



Lese- und Lebenserfahrung 67

auf unserm Steise.”® Hier leitet die lebenspraktische Erfahrung des erhohten Stan-
des, dem Stehen bzw. Laufen auf Stelzen, {iber zur Moral- und Herrschaftskritik.
Montaigne erinnert seine Leser*innen daran, mit Amtern und Wiirden blof nicht
die Bodenhaftung zu verlieren. Die zitierte Stelle ist ein Paradestiick seines Spotts
iiber menschlichen Hochmut und illustriert seine wegweisende Abwendung von
Rollenidentitat hin zu personaler Identitat, wie Reto Luzius Fetz argumentiert.*

Ein anderer Perspektiven- bzw. Paradigmenwechsel, namlich Nietzsches Ab-
wendung von der Metaphysik hin zur philosophischen Anthropologie, die als
Grundfrage nach dem bzw. den Menschen auch schon im Zentrum von Mon-
taignes Interesse steht, stiftet eine weitere Verbindung zwischen beiden Autoren.”
Vor diesem Hintergrund erklért sich auch Nietzsches Lob der Moralisten: Mon-
taigne, Charron, Chamfort, La Rochefoucauld, Voltaire und Stendhal seien , Men-
schenkenner”, die ,,alle auch noch einen Willen und Charakter im Leibe haben””!
Nietzsche urteilt, mitbedingt durch seine Abkehr von Wagner und Schopenhau-
er zugunsten einer Orientierung an den franzdsischen Moralisten, seit Mitte der
1870er Jahre nicht mehr a priori, sondern a posteriori — also ,[aJus der Erfahrung”, so
der Titel eines Aphorismus aus dem ersten, 1878 erschienenen Band von Mensch-
liches Allzumenschliches, einem fiir Nietzsches Rezeption der franzdsischen Mora-
listen zentralen Werk, wo es heifst: ,— Die Unvernunft einer Sache ist kein Grund
gegen ihr Dasein, vielmehr eine Bedingung desselben”?? Die zitierte Sentenz, ge-
stlitzt auf Erfahrungswissen, grenzt sich auch von rationalistischen Stromungen
der Philosophie ab und illustriert Nietzsches Affinitdt zur kleinen Form, zu Maxi-
men, Aphorismen, aber eben auch dem Essay. Seine anti-systematische Denk- und
aphoristische Schreibweise fithren Montaignes undogmatische Betrachtungen
und essayistischen Stil fort.”

5 Postskriptum

Die bisherigen Ausfiihrungen sollten gezeigt haben, inwiefern komparatistische
Zugange zu frithneuzeitlichen Autoren auch in transhistorischer Perspektive
fruchtbar und durch rezeptionsgeschichtliche Studien materialnah zu vertiefen
sind. Nietzsches Lektiiren der franzdsischen Moralisten quellengestiitzt nachzu-

88 Michaels Herrn von Montagne Versuche, Dritter und letzter Theil [1754], S.448. — Vgl. dazu
Giuliano Campioni, ,Nachweis aus Michel de Montaigne, Essais (1580-1753/54) [Beitrdge zur
Quellenforschung]”, in: Nietzsche-Studien 37 (2008), S. 259.

89 Vgl. Reto Luzius Fetz, ,Michel de Montaigne. Philosophie als Suche nach Selbstidentit&t”,
in: Philosophen der Renaissance. Eine Einfiihrung, hg. von Paul Richard Blum, Darmstadt 1999,
S.161-172.

90 Auf die fundamentale Bedeutung dieser anthropologischen Grundfrage weist schon Fried-
rich, Montaigne [1946], S. 12, hin; zu Nietzsches Paradigmenwechsel von der Metaphysik hin
zur Anthropologie vgl. Vivarelli, Die Masken des freien Geistes [1998], S. 94.

91 Nietzsche, NF-1884,26[404], in: KSA 11, S.257.

92 Nietzsche, ,Menschliches Allzumenschliches § 515 in: KSA 2, S.323.

93 Vgl. Donnellan, Nietzsche and the French Moralists [1982], S. 134-136; Claus Zittel, ,Franzosische
Moralistik”, in: Nietzsche-Handbuch [2000], S. 399-401, hier S. 400.



68 Robert Krause

vollziehen, bietet nicht nur neue Einblicke in seine Rezeption Montaignes, sondern
auch in dessen Erfahrungskonzept, wie es sich insbesondere im letzten Essay (I1I,
13) zeigt. Uber die behandelten Annotationen und produktiven Aneignungen hi-
nausgehend zeichnet sich in verstreuten Bemerkungen Nietzsches ein Montaigne-
Portrat ab, das erkennbar an Nietzsches Bild des ,Freigeists’ orientiert ist.** In pro-
duktionsasthetischer Hinsicht korrespondieren Nietzsches zum Teil unmarkierte
Ubernahmen aus Montaignes Essais mit dessen eigener Praxis der Intertextualitét.
So wird deutlich, wie zwei kanonische Autoren auf die Kategorie der Erfahrung
rekurrieren und diesen Rekurs jeweils fiir ihre Argumentation funktionalisieren
—namlich essayistisch, experimentell, physiologisch bzw. leiborientiert, in Ausei-
nandersetzung mit der Medizin und in den Diensten einer Philosophie, die sich
als Selbstsorge und als dsthetische Lebensform, also als Lebenskunst versteht.

Die enge Verbindung von ,Erfahrung und Experiment’ und der skeptische
Zweifel an tradierten Wissensbestanden erscheinen fiir den Essay als Gattung
insgesamt charakteristisch.”> Was allerdings zu welcher Zeit und in welchem
diskursiven Umfeld als Experiment verstanden und wie im Medium des Essays
experimentiert wird, bleibt genauer zu bestimmen: Denn anders als das naturwis-
senschaftliche Experiment, das ,zur Objektivitdt durch Ausschluss der Subjekti-
vitdt gelangt, gelangt der Essay zur Objektivitdt unter Einschluss der Subjektivi-
tat”, ,[e]r zeigt Optionen auf, sich gegeniiber neuem und unsicherem Wissen zu
behaupten”? Dieser epistemologische Befund gilt indes mehr fiir Nietzsches als
flir Montaignes Essais. Spatestens in seinen letzten Lebensjahren ist Montaignes
Ziel weniger die Produktion neuen als vielmehr die Bestatigung bisherigen Wis-
sens, das belegen seine Perspektivenverschiebung auf das eigene Selbst und der
Umstand, dass er zwischen 1588 und 1592 nur seine vorliegenden Essais tiberarbei-
tet, aber durch keine weiteren mehr ergénzt.””

Als produktiver Leser und Lebensphilosoph verfdahrt Nietzsche dhnlich, aber
nicht identisch wie Montaigne: Beide eint u.a. die Spannung zwischen haufigen
Referenzen auf antike Autoren einerseits, v.a. Seneca, Plutarch und Sextus Empi-
ricus, und expliziter Relativierung von Biicherwissen andererseits.

94 Vgl. Vivarelli, Die Masken des freien Geistes [1998]; Zittel, ,Franzdsische Moralistik” [2000],
S. 400.

95 Vgl. Miiller-Funk, Erfahrung und Experiment [1995], insbes. S. 21.

96 Markus Wild, , Essays”, in: Literatur und Wissen: ein interdisziplinires Handbuch, hg. von Roland
Borgards u.a., Stuttgart/Weimar 2013, S.277-281, hier S.278.

97 Vgl. Balsamo/Magnien/Magnien-Simonin, ,Introductions. Un homme, un livre” [2007],
S.XXVIL; aulerdem Traningers Vergleich mit den zeitgendssischen Académie-Vortragen
samt Hinweis auf die beiden Kontexten, den Unterrichtsvortrdgen der académiciens und
Montaignes Essais, bei allen Niveauunterschieden gemeinsame Absicht, nicht ,unsicheres
Wissen”, sondern , gesichertes Wissen in unsicherer Form” zu bieten: Traninger, ,,Essai und
discours”, S. 117f.



Lese- und Lebenserfahrung 69

Unterschiede bestehen indes bei der Beurteilung der Vernunft und schliefSlich
auch des Lebenszwecks.”® Wahrend Montaigne die raison als Erkenntnismittel sehr
wohl akzeptiert und iiber ihr keineswegs eindeutiges Verhiltnis zur Erfahrung
sinniert, profaniert und dekonstruiert Nietzsche in seinen Schriften die Vernunft.
Zarathustra rehabilitiert den , Leib” gegeniiber seinen ,Verdchtern” als ,eine gros-
se Vernunft”®” Grund der Vernunft sei der Instinkt, der Wille zur Macht, wel-
cher in Nietzsches Spatwerk mitunter als Telos erscheint.!”® Montaigne affirmiert
hingegen das Leben um seiner selbst willen.!" Damit bestatigt sich letztlich seine
Erfahrung von der Verschiedenheit der menschlichen Dinge, einer Verschieden-
heit, die sich auch als Veranderung in der Zeit, in der Abfolge verschiedener Ist-
Zustande manifestiert und die er deswegen mit Lebendigkeit, ja dem Leben selbst
assoziiert: ,Jamais deux hommes ne jugerent pareillement de mesme chose. Et est
impossible de voir deux opinions semblables exactement: non seulement en divers
hommes, mais en mesme hommes, a diverses heures”.'*?

Bibliographie
Quellen

Montaigne, Michel de, Essais, avec des notes de tous les commentateurs, édition revue
sur les textes originaux, Paris 1864.

Montaigne, Michel de, Les Essais, hg. von Jean Balsamo, Michel Magnien und Cathe-
rine Magnien-Simonin, Paris 2007.

[Montaigne, Michel de,] Michaels Herrn von Montagne Versuche, nebst des Verfassers
Leben, nach der neuesten Ausgabe des Herrn Peter Coste ins Deutsche tibersetzt
von Johann Daniel Tietz, 3 Bde., Leipzig 1753/54.

Nietzsche, Friedrich, Jugendschriften 1861-1864 (= BAW 2), hg. von Hans Joachim Mette,
Fotomechanischer Nachdruck, Miinchen 1994.

Nietzsche, Friedrich, Siamtliche Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Biinden (= KSA), hg.
von Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Bd. 6, Miinchen/Berlin/New York *1999.

Nietzsche, Friedrich, Simtliche Briefe. Kritische Studienausgabe in 8 Binden (= KSB), hg.
von Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Miinchen/Berlin/New York 22003.

98 Zur Urteilsbildung und Urteilen Montaignes vgl. Marc Foglia, Montaigne, pédagogue du juge-
ment, Paris 2011; zur Abhédngigkeit des jugement von der expérience vgl. den Beitrag Ferraris
in diesem Band.

99 Nietzsche, ,Also sprach Zarathustra I. Von den Verachtern des Leibes”, in: KSA 4, S. 39.

100 Vgl. Volker Caysa, , Instinkt”, in: Nietzsche-Handbuch [2000], S. 256f.; Volker Gerhardt, ,Wille
zur Macht”, ebd., S. 351-355, hier S. 351f.

101 So heifst es etwa im Essay ,,Des livres” (II, 10): ,Mon dessein est de passer doucement, et non
laborieusement ce qui me reste de vie” (Montaigne, Essais [2007], S.429); und im Essay ,De
I'expérience”: ,j'aime la vie telle qu’il a plu a Dieu de nous l'octroyer” (Montaigne, Essais
[2007], S. 1163).

102 Montaigne, ,De l'expérience”, in: ders., Essais [2007], S. 1114.



70 Robert Krause

Sekundirliteratur

Abel, Glinter, Nietzsche. Die Dynamik der Willen zur Macht und die ewige Wiederkehr, Ber-
lin/New York 1984.

Andreas-Salomé, Lou, Friedrich Nietzsche in seinen Werken [1894], mit 3 Bildern Nietz-
sches u. faks. Briefen, unveranderter Neudruck, Dresden 1924.

Auerbach, Erich, Mimesis, Bern 1946.

Balsamo, Jean/Michel Magnien/Catherine Magnien-Simonin, ,Introductions. Un
homme, un livre”, in: Montaigne, Les Essais, hg. von dens., Paris 2007, S. IX-XXXI.

Bamford, Rebecca, ,The ethos of inquiry: Nietzsche on Experience, Naturalism, and
Experimentalism”, in: The Journal of Nietzsche Studies 47:1 (2016), S. 9-29.

Blinkenberg, Andreas, ,Quel sens Montaigne a-t-il voulu donner au mot ,Essais’ dans
le titre de son ceuvre?”, in: Mélanges de linguistique et de littérature romanes offerts a
Mario Roques, Bd.1, hg. von Jacques Salverda de Grave, Paris 1950, S. 3-14.

Bludau, Beatrix, Frankreich im Werk Nietzsches. Geschichte und Kritik der Einflussthese,
Bonn 1979.

Bouriau, Christophe, , La valeur de la métamorphose. Nietzsche, Pic de la Mirandole,
Montaigne”, in: Noesis 10 (2006): Nietzsche et I'humanisme, Humanisme et Renaissance,
S.73-92.

Campioni, Giuliano, , Nachweis aus Michel de Montaigne, Essais (1580-1753/54) [Bei-
trage zur Quellenforschung]”, in: Nietzsche-Studien 37 (2008), S. 259.

Campioni, Giuliano, Der franzdsische Nietzsche, aus dem Italienischen von Renate Miil-
ler-Buck und Leonie Schroder, Berlin/New York 2009.

Campioni, Giuliano u.a. (Hg.), Nietzsches personliche Bibliothek, Berlin/New York 2003.

Caysa, Volker, , Instinkt”, in: Nietzsche-Handbuch. Leben — Werk — Wirkung, hg. von Hen-
nig Ottmann, Stuttgart/Weimar 2000, S. 256f.

Compagnon, Antoine, ,,De l'expérience” un exercice de patience”, in: Bulletin de la
Société des amis de Montaigne, Bd. VII, N° 13-16, 1988-1989, S. 213-220.

Corbineau-Hoffmann, Angelika, ,,Die Frucht der Mufse oder Montaigne im Turm. Zur
Genese der Essais als Auto(r)entwurf”, in: Die Raumzeitlichkeit der Mufle, hg. von
Glinter Figal, Hans W. Hubert und Thomas Klinkert, Tiibingen 2016, S. 177-206.

Dahlquist, Tobias, , Beitrage zur Quellenforschung”, in: Nietzsche-Studien 36 (2007), S. 383.

Donnellan, Brendan, Nietzsche and the French Moralists, Bonn 1982.

Ferrari, Emiliano, , Les Essais du jugement. Remarques sur l'expérience intellectuelle
chez Montaigne”, in: Facetten der experientia. Zum Rekurs auf Erfahrung und Erfah-
rungswissen in der friihneuzeitlichen Romania, hg. von Isabelle Fellner und Christina
Schaefer, Wiesbaden 2022, S. 39-52.

Fetz, Reto Luzius, ,,Michel de Montaigne. Philosophie als Suche nach Selbstidentitat”,
in: Philosophen der Renaissance. Eine Einfiihrung, hg. von Paul Richard Blum, Darm-
stadt 1999, S. 161-172.

Foglia, Marc, Montaigne, pédagogue du jugement, Paris 2011.

Friedrich, Hugo, Montaigne, Bern 1949.

Gerhardt, Volker, ,,Wille zur Macht”, Nietzsche-Handbuch. Leben — Werk — Wirkung, hg.
von Hennig Ottmann, Stuttgart/Weimar 2000, S. 351-355.

Henry, John, ,Erfahrung”, in: Enzyklopddie der Neuzeit, hg. von Friedrich Jaeger, Bd. 3,
Stuttgart 2006, S. 431-435.

Hogh, Alexander, Niefzsches Lebensbegriff. Versuch einer Rekonstruktion, Stuttgart/Wei-
mar 2000.



Lese- und Lebenserfahrung 71

Hossenfelder, Malte, Stoa, Epikureismus und Skepsis, Miinchen 1995.

Kambeartel, Friedrich, ,Erfahrung”, in: Historisches Worterbuch der Philosophie, hg. von
Joachim Ritter, Bd. 2, Darmstadt 1972, Sp. 609-617.

Kessler, Alfred/Alfred Schépf/Christoph Wild, ,Erfahrung”, in: Handbuch philosophi-
scher Grundbegriffe, hg. von Hermann Krings, Hans Michael Baumgartner und
Christoph Wild, Bd. 2, Miinchen 1973, S. 373-386.

Klinkert, Thomas, Mufe und Erzihlen: Ein poetologischer Zusammenhang: Vom Roman de
la Rose bis zu Jorge Sempriin, Tiibingen 2016.

Knauss, Gerhard, ,innere Erfahrung”, in: Historisches Waorterbuch der Philosophie, hg.
von Joachim Ritter, Bd. 2, Darmstadt 1972, Sp. 619f.

Kritzman, Lawrence D., ,Montaigne and the Crisis of Autobiography”, in: The Cam-
bridge Companion to Autobiography, hg. von Maria Dibattista und Emily O. Wittman,
New York 2014, S.49-57.

Lagrée, Marie-Clarté, ,Montaigne on Self”, in: The Oxford Handbook of Montaigne, hg.
von Philippe Desan, Oxford/New York 2016, S. 453-470.

Lagrée, Marie-Clarté, ,Cest moy que je peins”. Figures de soi a 'automne de la Renaissance,
Paris 2011.

Legros, Alain, Essais sur poutres, Paris 2000.

Maag, Georg, , Erfahrung”, in: Asthetische Grundbegriffe, hg. von Karlheinz Barck u.a.,
Bd. 2, Stuttgart/Weimar 2001, S. 260-275.

MacKinley, Mary B., Words in a Corner. Studies in Montaigne’s Latin Quotations, Lexing-
ton 1981.

Mauthner, Fritz, , Erfahrung”, in: Ders., Wérterbuch der Philosophie [1910], 2 Bde., Bd. 1,
Zirich 1980, S. 288-295.

Meyer, Theo, Nietzsche. Kunstauffassung und Lebensbegriff, Tiibingen 1991.

Miiller-Funk, Wolfgang, Erfahrung und Experiment. Studien zu Theorie und Geschichte des
Essayismus, Berlin/Boston 1995.

Ottmann, Henning (Hg.), Nietzsche-Handbuch. Leben — Werk — Wirkung, Stuttgart/Wei-
mar 2000.

Panichi, Nicola, ,Nietzsche et le ,gai scepticisme’ de Montaigne”, in: Noesis 10 (2006),
Nietzsche et I’humanisme, Humanisme et Renaissance, S. 93-112.

Starobinski, Jean, Montaigne en mouvement, Paris 1982.

Stegmaier, Werner, Philosophie der Fluktuanz. Dilthey und Nietzsche, Gottingen 1992.

Stierle, Karlheinz, Montaigne und die Moralisten. Klassische Moralistik — moralistische Klas-
sik, Paderborn 2016.

Tournon, André, Montaigne — La glose et l'essai, Lyon 1983.

Tournon, André, ,Justice and the Law: On the Reverse Side of the Essays”, in: The Cam-
bridge Companion to Montaigne, hg. von Ullrich Langer, Cambridge 2005, S. 96-117.

Traninger, Anita, ,,Essai und discours. Montaigne, die Praxis der Lektiire und die Aca-
démie du Palais” in: Der Essay als ,neue’ Form, hg. von Andreas Mahler, Wiesbaden
2020, S.99-118.

Vivarelli, Vivetta, Nietzsche und die Masken des freien Geistes: Montaigne, Pascal und Ster-
ne, Wiirzburg 1998.

Villey, Pierre, Les sources & et I'évolution des essais de Montaigne, 2 Bde., Paris 1908.

Westerwelle, Karin, Montaigne: die Imagination und die Kunst des Essays, Miinchen 2002.

Westerwelle, Karin, ,Michel de Montaignes Vorwort der Essais. Zur Erfindung der
Selbstdarstellung”, in: Der Autor und sein Publikum. Zur kleinen Gattung des Vorworts,



72 Robert Krause

hg. von Pia Claudia Doering, Bettina Full und Karin Westerwelle, Wiirzburg 2018,
S.163-216.

Westerwelle, Karin, , Essay”, in: Handbook of autobiography/autofiction, hg. von Martina
Wagner-Egelhaaf, Berlin/Boston 2019, S. 584-595.

Westerwelle, Karin, ,,Michel de Montaigne: Les Essais (1580, 1588, 1595) [The Essays]”,
in: Handbook of Autobiography/Autofiction, hg. von Martina Wagner-Egelhaaf, Berlin/
Boston 2019, S. 1439-1455.

Werle, Josef Maria, Nietzsches Projekt ,, Philosoph des Lebens”, Wiirzburg 2003.

Wild, Markus, ,Essays”, in: Literatur und Wissen: ein interdisziplinires Handbuch, hg. von
Roland Borgards u.a., Stuttgart/Weimar 2013, S. 277-281.

Wuthenow, Ralph-Rainer, ,,Nachwort. Selbsterfahrung und Skepsis. Die ,Essais’ von
Michel de Montaigne”, in: Michel de Montaigne, Essais, hg. von Ralph-Rainer
Wuthenow, revidierte Fassung der von Johann Joachim Bode iibertragenen Aus-
wahl, Frankfurt/Main 1976, S. 292-307.

Zittel, Claus, ,, Franzosische Moralistik” in: Nietzsche-Handbuch. Leben — Werk — Wir-
kung, hg. von Henning Ottmann, Stuttgart/Weimar 2000, S. 399-401.



Das Problem der Vermittelbarkeit
von neuweltlichem Erfahrungswissen

Jean de Léry: Histoire d'un voyage fait en la terre du Brésil (1578)

Dirk Brunke

1 Frithneuzeitliche Chronikliteratur und experientia

Das Schrifttum der frithneuzeitlichen Expansionszeit — also jene Texte, die im
Umfeld der europdischen Entdeckung und Eroberung Amerikas sowie des Fer-
nen Ostens entstanden sind — umfasst ein breites Spektrum an Textsorten: Bord-
biicher, Reiseberichte, Schilderungen von Eroberungen, Briefe, Schiffbrucherzih-
lungen, offizielle und inoffizielle Geschichtsschreibung, apokryphe Reiseberichte,
Kosmographien. Dieses duflerst heterogene Korpus eint, dass an ihm die friih-
neuzeitliche Aufwertung des Erfahrungsbegriffs ablesbar wird. Fiir diese Chro-
nikliteratur gilt, dass das individuelle Erleben der Fremde eine zentrale Positi-
on einnimmt, denn angesichts der Realititen der neu erschlossenen Raume tritt
tradiertes Wissen in ein Spannungsverhéltnis mit dem aus der Welterfahrung
gewonnenen neuen Wissen. Es sind modifizierte Wege der Erkenntnis und Dar-
stellung neugewonnenen Wissens gefordert, und der Erfahrung kommt in diesem
Prozess eine Zentralstellung zu. Die Verdnderungen des europaischen Weltbildes,
der erstarkende Anthropozentrismus sowie die Neukonzeption von Wissen und
Wissensgewinnung unter dem Vorzeichen individueller Erfahrung sind in der
Chronikliteratur in besonderem Mafle zu beobachten.!

Etwa bis in die Mitte des 16. Jahrhunderts, also in der frithen Phase der euro-
paischen Expansion, treten die aus der individuellen Erfahrung der Reisenden
gewonnenen Kenntnisse iiber die erschlossenen Regionen in ein dynamisches
Verhiltnis zu tradierten Wissensbestdnden vor allem iiber den Kosmos und die
Geographie. So nutzte Kolumbus — um das wohl prominenteste Beispiel zu nen-
nen — die antike Geographie und ihre Vorstellung von der Kugelgestalt der Erde,

1 Hierbei ibernehmen die Dokumente der iiberseeischen Expansion Portugals und Spaniens
eine Vorreiterrolle. Vgl. Hans Ulrich Gumbrecht, ,Wenig Neues in der Neuen Welt. Uber Ty-
pen der Erfahrungsbildung in spanischen Kolonialchroniken des XVI. Jahrhunderts”, in: Die
Pluralitit der Welten. Aspekte der Renaissance in der Romania, hg. von Wolf-Dieter Stempel und
Karlheinz Stierle, Miinchen 1987, S.227-252. Onésimo Almeida, ,, Experiéncia a madre das cou-
sas —on the ,Revolution of Experience’ in Sixteenth-Century Portuguese Maritime Discoveries
and its Foundational Role in the Emergence of the Scientific Worldview”, in: Portuguese Huma-
nism and Republic of Letters, hg. von Maria Berbara und Karl Enenkel, Leiden 2011, S. 381-400.



74 Dirk Brunke

um seine Reise nach Asien in westlicher Richtung auf ein theoretisches Funda-
ment zu stellen. Zundchst glaubte man, das Buchwissen bestatigt zu finden, als an
den westlichen Ufern des Atlantiks Inseln erschienen. Kolumbus zweifelte nicht
daran, in Fernost angekommen zu sein und somit einen Beweis erbracht zu haben,
dass die Erde rund sei.? Doch erst durch die vollstaindige Umsegelung der Welt in
westlicher Richtung unter dem Kommando des Portugiesen Fernao de Magalhaes
(1519-22) konnte der praktische bzw. empirische Beweis fiir die Rundform der
Erde erbracht werden. Was die antiken Autoritidten zu wissen glaubten, jedoch
nur’ theoretisch fassen konnten, wurde nun zur praktisch erfahrbaren —und von
manchen Zeitgenossen tatsdchlich erfahrenen — Gewissheit.

Diesem geschichtemachenden Beispiel fiir die Bestdtigung antiken Buchwis-
sens stehen allerdings ungleich mehr Beispiele gegeniiber, die eine Herausforde-
rung fiir die auctoritas des geographisch-kosmographischen Wissens bereithalten,
sodass das ,tradierte topische Wissen von der Welt an das laufend sich erwei-
ternde empirische Beobachtungswissen”® angepasst werden musste. So berichtet
beispielsweise ein italienischer Begleiter Magalhaes’, Antonio Pigafetta (1524), von
seinem Erstaunen, dass in den Aquatorialzonen — ,contro l'opinione degli Anti-
chi” — keine lebensbedrohlichen Temperaturen vorherrschen.* Und auch antike
Mythen, die die Rander der bekannten Welt thematisieren, verloren durch die
globale Exploration ihre Deutungsmacht, wie zum Beispiel der Atlantis-Mythos,
der Mythos der Insulae Fortunatae oder auch die zuletzt noch bei Marco Polo und
Jean de Mandeville im Mittelalter als real existent ausgewiesenen ferndstlichen
Inseln, auf denen hundskopfige Ungeheuer ihr Unwesen treiben. Wenngleich in
nicht wenigen Berichten die Wahrnehmung der Fremde mythologisch geprégt
oder gar Impulsgeber fiir Reisen ist,” verschwinden die mythologischen Orte und
Wesen mit den fortschreitenden Entdeckungen im Laufe des 16. Jahrhunderts von
den Landkarten und aus der Chronikliteratur.® Das tradierte Buchwissen iiber die
Rander der bekannten Welt und den Kosmos wird folglich durch den sich global

2 Uber Kolumbus’ Fehlurteil vgl. Folker Reichert, Asien und Europa im Mittelalter. Studien zur
Geschichte des Reisens, Gottingen 2014, insb. S. 405-425.

3 Hanno Ehrlicher, ,Die ,Neue Welt": Reisen und Alteritat”, in: Handbuch Raum und Literatur, hg.
von Jérg Diinne und Andreas Mahler, Berlin/New York 2015, S.355-363, hier S. 356.

4 Das Gegenteil ist der Fall: ,Ebbimo or venti contrari, or calme, e piogge senza vento fino
alla linea equinoziale; e le piogge durarono sessanta continui giorni, contro l'opinione degli
Antichi” (Antonio Pigafetta, Primo Viaggio Intorno Al Globo Terracqueo, hg. von Carlo Amoretti,
Mailand 1800, S. 12).

5 So begab sich etwa die Florida-Expedition des Juan Ponce de Ledn (1513) auf die Suche nach
dem von Jean de Mandeville zuvor in Indien lokalisierten Jungbrunnen (vgl. Jean-Pierre San-
chez, ,Myths and Legends in the Old World and European Expansionism on the American
Continent”, in: The Classical Tradition and the Americas, hg. von Wolfgang Haase und Reinhold
Meyer, Berlin/New York 1994, S. 189-240, hier S.209-222).

6 Reminiszenzen an diese mythologisch durchdrungene Weltwahrnehmung finden sich bei-
spielsweise in topografischen Namensgebungen, deren bekanntestes Beispiel der Fluss der
Amazonen, also der Amazonas, darstellt.



Das Problem der Vermittelbarkeit von neuweltlichem Erfahrungswissen 75

ausweitenden Erfahrungshorizont der Europder revidiert, falsifiziert oder aber
empirisch bestatigt.

In jedem Falle positioniert sich das den Raum durchschreitende, ihn wahr-
nehmende und erlebende Ich als Ausgangspunkt und Legitimationsinstanz der
Wissensveranderungen. Wenn also die experientia fiir diesen historischen Moment
von zentraler Bedeutung ist, dann lohnt ein Blick auf die Strategien, mit denen die
Reisenden ihr Erfahrungswissen in den Text {ibertragen, um die Veranderungs-
prozesse sichtbar zu machen.”

Vor diesem Hintergrund soll im Folgenden die Histoire d'un voyage fait en la terre
du Brésil (1578) von Jean de Léry im Hinblick auf die Thematisierung von Erfah-
rungswissen beschrieben werden. Schliefilich ist der autobiographische Bericht
von Léry eines der sehr frithen Zeugnisse dafiir, dass die ,individuelle Erfah-
rung [...] zum Prinzip der Wissenschaften schlechthin”® avanciert, denn der ,, Au-
genzeuge [tritt] als Gewahrsmann [...] an die Stelle des Gelehrten”? Léry selbst
betont, dass es sich bei der Neuen Welt um eine ,,quarte partie du monde, & inco-
gneué des anciens”’ handle, tiber die Reisende am besten zu berichten wussten.
Auf diesem Forschungsbefund aufbauend, wird im Folgenden die These disku-
tiert, dass die Vertextungsstrategien, die Léry einsetzt, um sein Erfahrungswissen
sprachlich zu vermitteln, weit iiber die Zentralstellung des Erfahrungssubjektes
hinaus, das Problem der Vermittelbarkeit von neuweltlichem Erfahrungswissen
sichtbar werden lassen." Er greift zwar — wie alle Autoren der Chronikliteratur —
darauf zuriick, unzahlige Male auf seine Augenzeugenschaft zu verweisen, um
seinem Text und dem darin prasentierten neuen Wissen Glaubwiirdigkeit zu ver-
leihen. Jedoch belasst es Léry nicht dabei, sondern er spricht das Problem in auto-
reflexiven Passagen selbst an. Wenn er beispielsweise in Bezug auf die immense
Grofie einer Seeschlange anmerkt: il nest pas facile de le faire croire a ceux qui

7 Zur Konfiguration der Redeinstanzen und ihrem funktionalen Hintergrund in der vor-
bildgebenden iberoromanischen Chronikliteratur siehe die zentralen Forschungsarbeiten:
Gerhard Penzkofer, , Lazarillo bei den Thunfischen oder die amerikanische Erfindung der
Perspektive”, in: Artificios. Technik und Erfindungsgeist in der spanischen Literatur und Kultur der
Friihen Neuzeit, hg. von Wolfram Nitsch und Christian Wehr, Paderborn 2016, S. 63-97. Robert
Folger, Writing as Poaching: Interpellation and Self-Fashioning in Colonial relaciones de méritos y
servicios, Leiden/Boston 2011. Sowie Gumbrecht, ,Wenig Neues in der Neuen Welt”.

8 Peter Brenner, ,Vom Augenschein zur Wissenschaft: Formen neuzeitlicher Welterfahrung
in den Reiseberichten von Hans Staden und Jean de Léry”, in: Daphnis: Zeitschrift fiir Mittlere
Deutsche Literatur und Kultur der Friihen Neuzeit 21/2-3 (1992), S.179-217, hier S. 200.

9 Brenner, ,Vom Augenschein zur Wissenschaft”, S.201.

10 Jean de Léry, Histoire d'un voyage fait en la terre du Brésil, hg. von Jean-Claude Morisot, Genf
1975, S. 39.

11 Zur Diskussion des Problems der Vermittelbarkeit von Erfahrungswissen, das in zeitlicher
Nahe zu Léry vor allem von Montaigne zur Sprache gebracht wurde, vgl. den konzisen his-
torischen Uberblick in Christina Schaefer, , Esperienza. Zur Diskursivierung von Erfahrungs-
wissen in Leon Battista Albertis Libri della famiglia”, in: Working Paper des SFB 980 Episteme in
Bewegung 15 (2019), S. 1-37, hier S.1-14 sowie die theoretischen Ausfiihrungen bei Andreas
Kablitz, , Erzahlung und Erfahrung, oder: Von der Unméglichkeit, Erfahrung zu erzéhlen”,
in: Erfahrung und Referenz, hg. von Axel Riith und Michael Schwarze, Paderborn 2016, S. 27-41.



76 Dirk Brunke

n‘ont point vue”’? dann scheint Léry sich dariiber im Klaren zu sein, dass er bei
der Vertextung seiner neuweltlichen Erfahrung auf besondere Evidenzstrategi-
en angewiesen ist, mit denen er die Herausforderung der Diskursivierung von
Erfahrungswissen zu 16sen beabsichtigt. So lassen sich im Verlaufe der Histoire
unterschiedliche Darstellungsmodi fiir unterschiedliche Typen des Erfahrungs-
wissens feststellen, die den Disziplinen der Geographie, Mathematik, Ethnogra-
phie, Zoologie und Theologie zuzuordnen sind. Er nimmt dabei zum einen eine
Hierarchisierung der Sinne vor, wobei der Sehsinn eine herausragende Stellung
zugewiesen bekommt (Abschnitt 3),”® und er setzt zum anderen auf die Narra-
tivierung von Erfahrung, um den Erlebnischarakter des Erfahrungswissens zu
betonen (Abschnitt 4). Die im Folgenden gefiihrte Diskussion der vorgenannten
These konzentriert sich damit auf eine der zahlreichen Textschichten, aus denen
sich Lérys vielstimmiger Text zusammensetzt, ndmlich jene Ebene, die vom neu-
gierigen Blick des Autors geprégt ist (Abschnitt 2).

2 Curieux de voir ce monde nouveau. Der neugierige Blick des Jean de Léry

Jean de Léry (1534-1616), der als Sohn calvinistischer Eltern in der Bourgogne
aufwuchs, studierte seit 1555 Theologie in Genf und schifft sich am 8. Septem-
ber 1556 in Honfleur ein, um an der Konsolidierung der jungen franzdsischen
Kolonie im Gebiet des heutigen Rio de Janeiro mitzuwirken, der sogenannten
France antarctique. Die véterliche Aufnahme der Calvinisten durch den Vizead-
miral Villegagnon verwandelte sich — nachdem dieser aus bisher nicht geklarten
Griinden von den Positionen der reformierten Kirche abriickt —, rasch in abgrund-
tiefes Misstrauen und offene Feindschaft. Der religiose Streit zwischen Katholiken
und Hugenotten, der das Frankreich Heinrichs I spaltet, griff damit auf Amerika
iiber und liefs letztlich sogar die franzdsischen Kolonisationsplane in Stidamerika
scheitern. Léry lebt nach dem Zerwiirfnis mit einigen seiner Begleiter etwas mehr
als ein Jahr bei den Indigenen der Tupinamba, bevor er am 26. Mai 1558 die Riick-
reise nach Frankreich antritt.

Wenngleich Léry schon 1558 nach Frankreich zuriickkehrt, so publiziert er sei-
ne Histoire erst 1578 und damit nicht weniger als 20 Jahre spater, und zwar als Re-
aktion auf die Schriften des Amerikareisenden André Thevet. Der Franziskaner-
monch und konigliche Kosmograph, der die France antarctique vor Lérys Ankunft
bereits verlassen hatte (1555-56), publiziert nach seiner Riickkehr die Singularités
de la France antarctique, autrement nommée Amérique (1557) sowie seine Cosmographie
universelle (1572). Das Scheitern der franzdsischen Kolonie wird darin der Gruppe
um Léry zugeschrieben. Daraufhin publiziert Léry seine Histoire als Gegenreak-
tion und nimmt darin eine ,regelrechte Demontage”’* der Schriften Thevets vor.

12 Léry, Histoire, S.29f.

13 Zur Suprematie des Sehsinns und des ,neuen’ Sehens in der Renaissance vgl. Corinna Albert,
Sehen im Dialog. Bedeutungsdimensionen intermedialer Phinomene in den spanischen Renaissance-
dialogen zu Kunst und Malerei, Stuttgart 2017, insb. S. 245-250.

14 Yasmin Temelli, ,Jean de Lérys Histoire d'un voyage faict en la terre du Brésil — eine Reise Rich-



Das Problem der Vermittelbarkeit von neuweltlichem Erfahrungswissen 77

Léry greift beim Abfassen auf Notizen zuriick, die er seit seiner Riickkehr ange-
fertigt, mehrmals tiberarbeitet und letztlich als Streitschrift gegen Thevet in Form
gebracht hatte.

Wie der {iber zwanzig Jahre andauernde Entstehungsprozess des Textes ver-
muten lasst, haben wir es mit keinem ,reinen’ Reisebericht zu tun, sondern mit
einem heterogenen Text, der verschiedenste Intentionen verfolgt und in dem sich
diverse Diskurse tiberlagern. Als Streitschrift zur Verteidigung der Calvinisten
liefert Léry einen pikanten Beitrag zur Debatte um die Religionskriege, denn er
nutzt seinen Text, um den Katholizismus und nicht etwa die indigenen Kulturen
als wahre Barbarei zu entlarven.”® Als Reisebericht liefert die Histoire unzahlige,
teils detaillierte Schilderungen des Erlebten, die auf den ersten Blick allein Lé-
rys stark ausgeprigter Neugierde verpflichtet sind und in keine iibergeordnete
Ordnung gebracht werden, da sie der Ereignischronologie der Reise folgen. Das
Interesse an der Neuen Welt zeitigt jedoch auch einen ethnographisch-naturkund-
lichen Blick auf die brasilianische Realitidt, sodass im Mittelteil des Textes die Er-
eignischronologie zugunsten einer systematisierenden Darstellung aufgebrochen
wird. Dieser systematische Teil setzt sich aus einem Nebeneinander von Deskrip-
tion und Narration zusammen: Abschnitte, die sich der Beschreibung allgemeiner
Merkmale der Indigenen — Physiognomie, Kleidung, Nahrungsmittel — widmen,
also die Beobachtungen Lérys resiimieren und in eine Ordnung bringen, wech-
seln sich ab mit Erzdhlungen einzelner Ereignisse, die die Singularitat der Erfah-
rung und ihrer sinnlichen Wahrnehmung in den Vordergrund stellen und damit
starker subjektgebunden vermittelt werden. Der Gesamttext wiederum wird von
der Erzdahlung der Schiffsreise gerahmt.

Ein mehrschichtiger Text also, dessen diskursive Heterogenitdt die von der
Neugierde getriebenen Interessen des Reisenden und die Absichten des Publizie-
renden im Hinblick auf sein Zielpublikum widerspiegelt: Implizite religionspoliti-
sche Stellungnahme, chronologischer Reisebericht, ethnographische Darstellung
und Beschreibungen von Flora und Fauna sowie kosmologische Fragestellungen
iiberlagern sich. Fiir die hier zu diskutierende These ist insbesondere jene Text-
schicht relevant, die Lérys in der Préface angekiindigte Reiseprogrammatik reali-
siert. Dort gibt er an, dass er die Reise nach Ubersee auch deshalb angetreten habe,
da er ,,curieux de voir ce monde nouveau”® sei.

tung Freiheit?”, in: Liberté e(s)t choix: Verhandlungen von Freiheit in der franzdsischen Literatur, hg.
von Sieglinde Borvitz und Yasmin Temelli, Berlin 2019, S. 87-103, hier S. 92.

15 Die Polemik zwischen Léry und André Thevet, ihre Konfessionsstreitigkeiten und der damit
einhergehende européische Blick auf die Neue Welt, insbesondere die Préfigurationen des
bon sauvage, sind die wichtigsten Forschungslinien zu Lérys Histoire. Dazu weiterhin mafigeb-
lich die Studie von Frank Lestringant, Jean de Léry ou l'invention du sauvage. Essai sur 'Histoire
d'un voyage faict en la terre du Bresil, Paris 22005. Zur Verbindung zwischen Lérys und Mon-
taignes Blick auf Anthropophagie vgl. Deborah Losse, Montaigne and Brief Narrative Form,
New York 2013, insb. S. 61-83.

16 Léry, Histoire, ohne Pagination. Der Verweis auf die Neugierde als Stimulus der Beobachtung
durchzieht den gesamten Text. So etwa im Kapitel iiber den militarischen Aspekt der indige-



78 Dirk Brunke

Die curiositas, als ,,nicht oder kaum an konkreten Zwecken orientierte Gier nach
neuen Erfahrungen”"” begriindet, dass Lérys von der Neugierde getriebener Blick,
wie erwdhnt, ungeordnet ist, sich schweifend auf alles richtet, das seinen Weg
kreuzt und sein Interesse stimuliert. Die Subjektposition des curieux generiert
einen Blick, der verschiedenste Wissensbereiche durchstreift — unter anderem
Geographie, Mathematik, Ethnographie, Theologie — und damit die frithneuzeit-
liche Durchlédssigkeit von Disziplinengrenzen sichtbar macht. Die Vertextungs-
verfahren, auf die Léry zuriickgreift, entsprechen diesem Blick des Neugierigen.
Bei genauer Betrachtung der Erfahrungssituationen wird erkennbar, dass Léry
darauf zuriickgeworfen wird, allein seine Sinneswahrnehmung in den Text zu
iibersetzen.

3 Der Primat des Sehens

Mit der Zentralstellung des Erfahrungssubjekts und seiner Sinneswahrnehmung
geht, so gibt Léry zu bedenken, eine Begrenzung der Perspektive einher, denn er
betont, dass er sich auf das beschranken will, was seinem eigenen Erlebnishori-
zont entspringt: ,mon intention & mon sujet sera en cette histoire, de seulement
declarer ce que jai pratiqué, vu, ouy & observé tant sur mer, allant & retournant,
que parmi les sauvages Ameriquains, entre lesquels jai frequenté & demeuré
environ un an”!® Nicht ohne programmatische Absicht scheint daher auch der
wiederholte Gebrauch der Formel ,ce que jai observé, tant sur mer en allant &
retournant en la terre du Bresil dite Amerique”? im letzten Abschnitt der Histoire.
Léry strebt nicht nach einer Allgemeinbeschreibung der Neuen Welt, wie dies in
der hispanischen Welt beispielsweise Gonzalo Fernandez de Oviedo: Historia ge-
neral y natural de las Indias (1535) oder Francisco Lopez de Gdmara: Historia general
de las Indias (1552) in historischer Nahe zu Léry versuchen — Léry nutzt Gémara als
Nachschlagewerk, auf das er verweist und aus dem er zitiert* —, sondern er gibt
dem Leser zu verstehen, dass er sich auf seine Wahrnehmung beschranken wird.

Dabei geht er teils sehr gewissenhaft vor. Als er beispielsweise bei den Indi-
genen ,grandes plumes d’Austruches”* vorfindet, nicht aber die Tiere zu Gesicht
bekommt, von denen diese stammen, kommentiert er: ,pour n’en rien dissimuler,
je nen ai point vu“.??> Und selbst die von ihm bereisten Gebiete lassen sich nicht

nen Kultur, dessen zentrale Beschreibung eines Schlachtgeschehens allein dadurch ermég-
licht wird, dass Léry die in den Krieg Ziehenden , par curiosité” (205) begleitet habe. Zu die-
ser Episode weiter unten mehr. Zur curiositas als Konstituente der Gattung des Reiseberichts
vgl. Angela Enders, Die Legende von der Neuen Welt. Montaigne und die littérature géographique’
im Frankreich des 16. Jahrhunderts, Tiibingen 1993, insb. S. 137-147.

17 Gumbrecht, , Typen der Erfahrungsbildung”, S.245.

18 Léry, Histoire, S. 2.

19 Ebd,, S.381.

20 Gémaras Historia general de las Indias erschien 1552 in Saragossa, 1568 in franzosischer Uber-
setzung von Martin Fumée.

21 Ebd., S.102.

22 Ebd.



Das Problem der Vermittelbarkeit von neuweltlichem Erfahrungswissen 79

in ihrer Totalitdt, sondern nur begrenzt erfassen, denn er gibt offen zu, dass sein
Bericht nur einen Ausschnitt der Gesamtrealitdt der brasilianischen Natur erfas-
sen kann: ,voILa, non pas tout ce qui se pourroit dire des arbres, herbes & fruicts
de cette terre du Bresil, mais ce que j'en ai remarqué durant envirant un an que
j'y ai demeuré”.® Insgesamt legt Léry eine erfrischende Offenheit dariiber an den
Tag, was er aus eigener Anschauung und Erfahrung oder nur vermittelt und aus
zweiter Hand oder durch Horensagen an Informationen gesammelt hat. Wie das
folgende Beispiel zeigt, stellt er seine Wahrnehmungsperspektive auch dann in
den Vordergrund, wenn er sich auf geldaufige Formen der Wissensgewinnung be-
ziehen kann.

Wenn Léry sich beispielsweise mit dem Wissen iiber den Kosmos beschaftigt,
bewegt er sich auf der Hohe der Zeit: Auf den Kanarischen Inseln — der ersten
Zwischenstation auf der Amerikaroute — beobachtet er den Schiffslotsen (pilote)
bei einer Standortbestimmung, die unter Zuhilfenahme des Astrolabiums vorge-
nommen wird. Er nutzt die ermittelte Angabe der geographischen Position, um
die Aussagen anderer Kosmographen zu korrigieren:

[M]ais quoi quaucuns marquent en leurs cartes & enseignent par leurs
livres, que ces isles Fortunees sont situees seulement par les onze degrez au
deca de 'Equator, & par consequent, selon eux, seraient sous la zone Tor-
ride, je di, pour y avoir vu prendre hauteur avec I’Astrolabe, que certainement elles
demeurent par les vingthuict degrez tirant au Pole Arctique. Et partant il
faut concesser qu’il y a erreur de dixsept degrez, desquels tels aucteurs, en
trompans eux & les autres, les reculent trop de nous.*

Die Standortbestimmung unter Zuhilfenahme von Instrumenten entwickelte sich
im spéten Mittelalter. Zur Zeit Lérys ist der Gebrauch des Astrolabiums bereits
eine etablierte Methode zur Erfassung der Breitengrade. Als akzeptiertes Mittel
der prazisen Standortbestimmung ist sie somit intersubjektiv giiltig, also objektiv
im Sinne der ,exakten” Wissenschaften, denn sie ermdéglichte , precise empirical
results”.® Erst diese wissenschaftliche Riickversicherung verleiht Lérys vollmun-
diger Aussage — ,Je di [...] que certainement” — ihre Legitimitdt, was rhetorisch
durch den eingeschobenen Verweis auf den Gebrauch des Astrolabiums unter-
strichen wird. Der hervorgehobene Hinweis auf die Methode ist als eine Strategie
zu werten, wissenschaftliche Genauigkeit herzustellen und damit die allgemeine
Giiltigkeit und intersubjektive Nachpriifbarkeit der exakten Angabe der Breiten-
grade sicherzustellen. Dennoch bleibt die Erkenntnis an das erkennende Subjekt
und seine Sinneswahrnehmung riickgebunden. Schliefilich ist dies ein Beispiel
fiir neues Wissen, das sich auf etablierte Erkenntniswege mit Experimentcha-

23 Ebd., S.193.

24 Ebd., S.14, Herv. D.B.

25 Peter Dear, , The Meanings of Experience”, in: The Cambridge History of Science, hg. von Katha-
rine Park und Lorraine Daston, Cambridge 2006, Bd. 3, S. 106-131, hier S. 119.



80 Dirk Brunke

rakter unter Zuhilfenahme von Instrumenten stiitzt, sodass der Verweis auf die
Augenzeugenschaft bei dem Experiment — ,pour y avoir vu” — zur Legitimation
auszureichen scheint.

Die Beglaubigung neuen Wissens und Lérys Streben nach Genauigkeit und
Giltigkeit wird jedoch problematischer, wenn ein Riickgriff auf etablierte wis-
senschaftliche Erkenntniswege beziehungsweise objektivierbare Methoden nur
bedingt moglich ist, so dass Léry in diesen Féllen darauf zuriickgreifen muss,
seine rein subjektive Sinneswahrnehmung in Text zu iiberfiihren, wie dies bei-
spielsweise bei der Beschaftigung mit der Tierwelt der Hochsee der Fall ist: Er-
zdhlungen tiber fliegende Fische, von denen hochseeerfahrene Mitglieder der
Schiffsbesatzung mehrfach gesprochen hatten und die er stets als ,fariboles”* als
Seemannsgarn, abgetan hatte, stellen sich als wenig fabulds heraus, denn seine
Sinneserfahrung lehrt ihn, dass sie der Wahrheit entsprechen: ,l'experience me
monstra lors qu'il estoit ainsi”.?” Bei der Sichtung eines Schwarms fliegender Fi-
sche landen einige von ihnen auf Deck und werden umstandslos in Augenschein
genommen und betastet: ,nous les prenions ainsi aisément a la main“.?® Die eben
noch fiir Phantasie gehaltenen Fische wecken Lérys Neugierde: , Partant pour de-
scrire ce poisson, selon que je l'ai consideré en une infinité que jai vus & tenus en
allant & retournant en la terre du Bresil: il est de forme assez semblable au haren,
toutesfois un peu plus long & plus rond, a des petits barbillons sous la gorge [...]"“%

Lérys einleitender Hinweis, dass er die neue Fischart genau so beschreiben
werde, wie ihm die einzelnen Exemplare unzihlige Male vor Augen lagen, mag
rasch {iberlesen werden. Er ist jedoch darauf angewiesen, die Authentizitit seiner
Beschreibung zu betonen — also hervorzuheben, dass zwischen Sinneswahrneh-
mung und Beschreibung im Text keine Diskrepanz besteht —, da ihm kein anderes
Werkzeug als die Sprache zur Verfligung steht, um den Lesern das von ihm Gese-
hene und Erlebte zu vermitteln.

Dass diese Form der Vertextung eines Erfahrungsmoments keine Ausnahme
ist, wird ersichtlich, wenn Léry wenig spater eine vergleichbare Formel einsetzt,
um eine taxonomische Beschreibung von Seevogeln einzuleiten. Er hat diese Vo-
gel zuvor betastet, seziert und gegessen, und ,,pour en avoir mangé, & par conse-
quent les ayans vu dedans & dehors, en voici la description: Ils sont de plumage
gris [...]”*° Die Moglichkeit der detaillierten, nahezu taxonomischen Beschrei-
bung wird als Resultat des umfassenden sinnlichen Erfahrens markiert.

In beiden Féllen wird der detaillierten Beschreibung der Tierart ein explizi-
ter Verweis auf die Beschauung des untersuchten Objekts vorangestellt, in beiden
Féllen folgen Sinneswahrnehmung und Objektbeschreibung aufeinander. Diese
syntaktisch abgebildete Abfolge spiegelt offensichtlich die Chronologie der Wis-

26 Léry, Histoire, S.22.
27 Ebd.

28 Ebd.

29 Ebd.

30 Ebd., S.26.



Das Problem der Vermittelbarkeit von neuweltlichem Erfahrungswissen 81

sensgewinnung wider: Das sinnliche Erfahren geht der Objektbeschreibung vor-
aus. Der zeitliche Ablauf wird in beiden Fallen auch durch den eingesetzten Dop-
pelpunkt markiert. Diese Markierung betont zunachst die logische Abfolge des
Erkenntnisprozesses — Erkenntnis folgt Sinneserfahrung — und damit zudem die
Tatsache, dass die vorangegangene sinnliche Erfahrung Grundlage der textuellen
Beschreibung ist. Was auf textueller Ebene durch den Doppelpunkt im Nachhin-
ein getrennt wird — Wahrnehmung und Beschreibung —, ist im Erkenntnisprozess
nicht zu trennen, denn erkennendes Subjekt und Erkenntnis bleiben unaufloslich
miteinander verbunden.

In diesen Beispielen geht dem sprachlichen Evozieren des Objekts der Verweis
voraus, dass jenes genauestens in Augenschein genommen wurde. Erst das sinn-
liche Erfahren der Tiere — Sehen, Tasten und Schmecken — bildet die Basis fiir
eine sprachliche Wiedergabe. Anders als allerdings bei dem Einsatz des Astrolabi-
ums — dort konnte das prazisierte geographische Wissen durch Verweis auf eine
etablierte wissenschaftliche Erkenntnismethode legitimiert und intersubjektiv
vermittelbar werden -, fordert das gewonnene Wissen tiiber die neuen Tierarten
eine andere Form der Vermittlung, namlich die Beschreibung des Objekts. Der
Verweis auf die eigene Erfahrung betont zwar die Authentizitat der Darstellung,
eine sprachliche Vermittelbarkeit wird aber erst dadurch erreicht, dass die neue
Fischart mit einer bekannten Fischart, dem Hering (, haren[g]”), verglichen wird.
Erst durch die vergleichende Referenz auf bestehendes Wissen wird — zumindest
fiir den sachkundigen Leser — die neue Fischart in der sprachlichen Darlegung
vorstellbar. Die genaue Beschreibung zielt darauf, dass der Fisch vor dem geis-
tigen Auge des Lesers Gestalt annimmt. Fiir den Leser wird auf Basis des Textes
imaginierbar, was fiir den Autor tiber den Sehsinn erfahrbar war.

Wie in den zuvor besprochenen Zitaten deutlich wird, stehen Sehen und Er-
fahren in einer unaufldésbaren Verbindung miteinander, erscheinen teils sogar
gleichbedeutend, ,je I'ai vu & experimenté”* und die visuelle Wahrnehmung ist
die argumentative Basis fiir die sprachliche Vermittlung. Dies wird auch in der
Darstellung und Vermittlung der amerikanischen Realitat deutlich, wenngleich
Léry den Primat des Sehens noch in gesteigerter Form nutzbar macht, um sein
Erfahrungswissen vermittelbar zu machen. In seinen deskriptiv-ethnographi-
schen Kapiteln liefert Léry zunéchst eine umfangreiche Beschreibung der Indi-
genen, genauer gesagt ihrer dufseren Erscheinung und Physiognomie. Er fiigt sei-
ner Beschreibung sodann einen , Epilogue premier pour se bien representer un
sauvage”* bei:

Ainst ayant deduit bien amplement tout ce qui se peut dire touchant l'ex-
terieur du corps, tant des hommes que des enfans Ameriquains, si main-
tenant en premier lieu, suivant cette description, vous vous voulez repre-

31 Ebd,, S.116.
32 Ebd, S.105, Marginalie.



82 Dirk Brunke

senter un Sauvage, imaginez en vostre entendement un homme nud, bien
formé & proportionné de ses membres [...].%

Die reine Wortbeschreibung scheint aus Lérys Sicht keine ausreichende Evidenz
zu erzeugen, denn er appelliert hier an die imaginatio des Lesers, die vorangegan-
gene Schilderung zum Anlass zu nehmen, sich die Indigenen geistig zu vergegen-
wartigen. Diesem Appell zur imaginativen Visualisierung stellt er dariiber hinaus
hier und an acht weiteren Stellen Abbildungen an die Seite, die die sprachlich-tex-
tuell evozierten Bilder visualisieren. Wenn Léry unter Verweis auf die Illustration
des wohlproportionierten Indigenen anmerkt, ,je vous les ai deschiffrez”* und
wenn er an anderer Stelle darauf hinweist, dass die Abbildungen den Leser bei
seiner imaginativen Vergegenwartigung unterstiitzen sollen, ,pour vous mieux
faire entendre”,* dann duflern sich darin Lérys Bedenken, dass die amerikanische
Realitét fiir den europédischen Leser nicht ohne Weiteres vermittelbar ist und dass
addquate Vermittlungswege eingesetzt werden miissen, damit das von Léry Er-
fahrene fiir den Leser durch den Text ,vorstellbar” wird.

Léry scheint nachdriicklich bestrebt, seine Erfahrungen im Text sprachlich und
visuell darzustellen. Im Sinne einer wirkungsasthetisch ausgerichteten Strategie
soll damit die Vermittelbarkeit des eigenen Erlebens und des daraus gewonne-
nen Wissens sichergestellt werden. Anscheinend ist sich Léry dariiber bewusst,
dass sein Erfahrungswissen iiber Amerika — anders als im Astrolabiumsbeispiel
— prekar ist, und zwar prekar in dem Sinne, dass er sich allein auf seine Sinneser-
fahrung, nicht aber auf etablierte Methoden der Wissenserkenntnis stiitzen kann.
Von Bedenken getrieben, man konne ihm keinen Glauben schenken, markiert er
alles Behauptete als ,selbst sinnlich erfahren’ und strebt eine Nachvollziehbar-
keit seiner Sinneserfahrung auf Seiten der Leser an. Daher riithren die rekurrenten
Formeln zur Beteuerung der Augenzeugenschaft und authentischen Wiedergabe
des Erlebten, daher das Bemiihen, die Sinneswahrnehmung im Text zu evozieren.

Diese Sorge um die Vermittelbarkeit des aus der eigenen Erfahrung gewonne-
nen Wissens kommt auch auf makrostruktureller Ebene zum Tragen, und zwar
durch ein gezieltes Wechselspiel zwischen deskriptivem und narrativem Modus.
So sind die narrativen Abschnitte in wirkungsasthetischer Hinsicht als ein Ver-
fahren zu werten, das die Vermittelbarkeit von Lérys Erfahrung sicherstellt, und
zwar in Form eines lektiirebasierten Nachvollzugs.

4 Narration und Deskription

Die ersten sechs sowie die letzten zwei Kapitel der Histoire folgen der Ereignis-
chronologie, also der Schiffsreise und den Erlebnissen bis zur Vertreibung Lérys zu
den Indigenen. Diese Kapitel rahmen das Kernsttiick des Textes (Kap. 7-20), das sich

33 Ebd.
34 Ebd,, S.105.
35 Ebd, S.221f.



Das Problem der Vermittelbarkeit von neuweltlichem Erfahrungswissen 83

neben naturkundlichen Beschreibungen (Kap. 7, 10, 11, 13) aus einer eingehenden
Beschiaftigung mit der Physiognomie der Indigenen (Kap. 8), ihrer Nahrungsver-
sorgung (Kap. 9, 12), diverser Aspekte ihrer Kultur (Kap. 14-19) sowie einem in Di-
alogform wiedergegebenen zweisprachigen , Colloque” (Kap. 20) zusammensetzt.
Dieser Mittelteil gibt in weiten Teilen die Ereignischronologie als Ordnungsstruk-
tur zugunsten einer systematischen, also naturkundlichen und ethnographischen
Ordnung auf. Dennoch fiigt Léry hier an kritischen Punkten der Wissensvermitt-
lung narrative Episoden ein, die den deskriptiven Modus aufbrechen.’® Die sys-
tematisch geordnete Beschreibung der indigenen Kultur wird an dreiundzwan-
zig Stellen durch ,erzdhlte Beispielgeschichten aus der eigenen Erfahrung des
Reisenden”? unterbrochen, was durch den Wechsel des Tempus vom Présent zum
Passé simple oder anhand autoreflexiver Kommentare markiert wird, die die zwi-
schengeschalteten Erzahlabschnitte jeweils zu Beginn, teils auch in den Margi-
nalien, mit Textsortenbezeichnungen versehen: ,histoire”* ,exemple”® ,récit”*
,digression”*" ,conte”.** Diese narrativen Einschiibe decken ein inhaltlich breites
Spektrum ab: So sind darunter beispielsweise eine ,plaisante histoire” iiber die
Heilung eines Kranken durch einen Fledermausbiss, der ,récit”* iiber einen Fisch
mit menschlichem Kopf, der eines Fischers mit unglaublichen Tauchkiinsten, oder
auch die Schilderung der Erlebnisse Lérys wahrend einer indigenen Zeremonie.*
Es steht aufler Frage, dass diese Moduswechsel innerhalb des deskriptiven Teils
als ,[e]lin Zeichen fiir [die] Bedeutung des narrativen Textanteils wie fiir ein zu-

36 Zur Dynamik zwischen narrativer und systematischer Ordnung vgl. Christian Kiening,
,Ordnung der Fremde: Brasilien und die theoretische Neugierde im 16. Jahrhundert”, in:
Pandaemonium Germanicum: Revista de Estudos Germanisticos 6 (2002), S. 159-165.

37 Hans-Giinther Funke, ,Spuren eines Metadiskurses iiber die Problematik der Wahrnehmung
und Darstellung fremdkultureller Wirklichkeit in den Brasilien-Reiseberichten Thevets und
Lérys”, in: Romanistische Zeitschrift fiir Literaturgeschichte 26/3-4 (2002), S.395-426, hier S. 418.

38 Léry, Histoire, S.130.

39 Ebd,, S.167.

40 Ebd., S.169.

41 Ebd., S.178.

42 Ebd., S.158.

43 Ebd., Marginalie.

44 Ebd,, S.169, Marginalie: ,Recit d'un sauvage a l'auteur, touchant un poisson ayant mains &
teste de forme humaine”.

45 Herausstechend sind zudem der , plaisant recit dun vieillard sauvage sur le propos du vin”
(ebd., S.130, Marginalie) und der ,colloque” zwischen Léry und einem Indigenen iiber das
Brasilholz (S. 176, Marginalie), den der Autor fiir eine moralphilosophische Kritik an der eu-
ropdischen Trinksucht und Habgier nutzt. Zudem befinden sich darunter Erzahlungen, die
nicht auf Lérys Erfahrung zuriickgehen. So ist beispielsweise die Episode der Krankenhei-
lung, wie Léry selbst angibt, aus Lépez de Gomaras Historia general de las Indias entnommen
(S.158, Marginalie). Zudem thematisiert Léry in den Episoden teils auch implizit die Frage
nach der Hierarchie von Buchwissen und Erfahrungswissen, so beispielsweise in Bezug auf
die Seefahrt: Die Episode des Bon pilote sans leftre (S.34, Marginalie) stellt heraus, dass see-
mannische Fertigkeiten, die auf langjahriger praktischer Erfahrung auf See beruhen, dem
Buchwissen der studierten Nautiker weit iiberlegen seien.



84 Dirk Brunke

nehmendes Gewicht der subjektiven Wahrnehmung des Reisenden™® im Ange-
sicht des Fremden gewertet werden kénnen und damit an die weiter oben heraus-
gestellte Verkniipfung von Sinneserfahrung und Wissensdarlegung anschliefien.
Wo in den deskriptiven Abschnitten die Gesamtheit der Erfahrung bei den Indi-
genen im Sinne eines ethnographischen Traktats verallgemeinert und kondensiert
wiedergegeben wird, da vermitteln die narrativen Einheiten die Erfahrung Lérys
als ein vermeintlich unmittelbares, nicht in eine systematische Ordnung gebrach-
tes Einzelerlebnis. Léry vertextet seine Erfahrung also, damit der Leser diese in
der Lektiire nachvollziehen, eventuell auch nacherleben kann. Um diesen Effekt
sicherzustellen, werden die narrativen Abschnitte effektvoll mit den deskriptiven
Abschnitten verzahnt.

4.1 Zur Verzahnung von Narration und Deskription

Die Sonderstellung, die den narrativen Einlassungen zukommt, wird textintern
vorbereitet, denn die deskriptiven Passagen verweisen durchgehend auf die erzéh-
lenden Passagen. Dies gelingt {iber spannungsproduzierende Vorausdeutungen.
Hier macht Léry vor allem das Thema des Kannibalismus fruchtbar, das fiir das
durchaus sensationsliisterne Lesepublikum der Amerikaberichte ein kaufentschei-
dender Faktor war.*” Es verwundert also nicht, dass Léry seinen Kannibalismusbe-
schreibungen unzahlige Andeutungen voranstellt,* die den Leser bei Laune halten
und darauf hinwirken, dass dem Bericht seiner Erfahrung mit Anthropophagen
erzdhltechnisch und wirkungsasthetisch eine zentrale Stellung zukommt.

Abseits dieses die Lesererwartungen bedienenden Popularthemas sind jedoch
andere Phanomene der textinternen Verzahnung und Spannungserzeugung zu
erldutern, die fiir die Frage nach dem Vermittlungsproblem von Erfahrung rele-
vant sind. Zunéchst sind die Ubergangsformeln zu nennen, die als Scharnierstii-
cke zwischen den deskriptiven und narrativen Passagen stehen und die zwei Text-
modi somit strukturell miteinander in Beziehung setzen.*

46 Funke, ,Spuren eines Metadiskurses”, S.418.

47 Das bekannteste Beispiel fiir die verkaufsfordernde Wirkung von Kannibalismusdarstellun-
gen im 16. Jahrhundert ist die in Frankfurt herausgegebene und reich illustrierte Reisebe-
richtssammlung des Liitticher Protestanten Theodor de Bry: America (1590-1602). Der dritte
Band dieser Serie gibt Lérys Histoire in Ausschnitten wieder und machte vor allem durch die
Kupferstichillustrationen der Kannibalismusszenen auf sich aufmerksam (vgl. Michiel van
Groesen, ,De Brys America-Serie: Ein Meisterwerk der Reiseliteratur”, in: ders. (Hg.), Theodor
de Bry. America, Samtliche Tafeln 1590-1602, Koln 2019, S.7-26, hier S. 18f.).

48 Beispielsweise: ,lesquels par le passé ont esté prins & mangé, a la fagon que je diray au cha-
pitre suivant” (Léry, Histoire, S.195).

49 Einige Beispiele fiir Ubergangsformeln: ,Mais laissant pour maintenant un peu a part nos
Toiioupinambaoults en leur magnificence[...]” (ebd., S. 108); ,a fin de traiter d’autres poincts, [...]
je vais en premier lieu descrire ...]” (S. 85); ,Ainsi pour reprendre un peu haleine [...]” (S. 369).
Auch bei der Schilderung des Schiffbruchs, den Léry auf der Riickreise erleidet, bleibt Zeit
fiir einen nautischen Exkurs tiber den Gebrauch des Lots, den er einleitet: ,Ne reste plus pour
mettre fin a la presente histoire [...]” (S.379).



Das Problem der Vermittelbarkeit von neuweltlichem Erfahrungswissen 85

Dies zeigt sich beispielsweise in Kapitel 19 (De la guerre, combats, hardiesse & ar-
mes des sauvages), das den kriegerischen Tatigkeiten der Indigenen gewidmet ist.
Nachdem zu Beginn des Kapitels die Frage nach den Kriegsgriinden erldutert wur-
de — die Indigenen kampfen nicht etwa, weil sie Land einnehmen wollen, sondern
allein, um vergangene Kriegsgrauel zu rachen —, geht Léry dazu iiber, zu schildern,
wie die Indigenen sich auf anstehende Schlachten vorbereiten: ,,Selon que jai vu, la
maniere que nos Toupinenquins tiennent pour s'assembler a la fin d’aller en guerre
est telle: c'est comme qu’ils ne aient entr’eux rois ni princes”.® Léry fiigt am Ende
der Beschreibung der Kriegsvorbereitungen einen tiiberleitenden Kommentar ein:
»,Mais, avant que faire marcher nos Toiioupinambaoults en bataille, il faut savoir quel-
les sont leurs armes”>" Hier wird, in logischer Abfolge zur Darlegung der Kriegs-
vorbereitungen, die Schilderung eines Kriegsgeschehens angekiindigt, allerdings
nur um diese sogleich zugunsten der Erlduterung eines weiteren, fiir die prakti-
sche Seite des Krieges nicht unerheblichen Aspekts der Militdrkultur der Indigenen
aufzuschieben. Es folgt eine detaillierte, enumerative Waffenbeschreibung: ,Ils ont
premierement [...]. Secondement [...]. Finalement [...]”** Auch dieser deskriptive
Abschnitt wird jedoch mit einem Aufschub der Schilderung des Kriegsgeschehens
abgeschlossen, denn der redselige Autor zeigt sich irritiert dariiber, dass die Indige-
nen nackt kimpfen. Es folgt eine Einlassung tiber indigenen Nudismus. Schliefslich
ermahnt sich Léry selbst, das vielfach angekiindigte Kriegsgeschehen nicht zu ver-
fehlen, ,a fin de ne confondre les matieres plus avant, je vai mettre nos Toiioupinam-
baoults en campagne pour marcher contre leurs ennemis”,* um sodann die Schlacht
letztlich geschehen zu lassen: , Estans doncques, par le moyen que vous avez enten-
du, assemblez [...] huict ou dix mille hommes [...] prests a marcher”.>*

Die unzahligen Kommentare Lérys verkniipfen die deskriptiven mit den nar-
rativen Abschnitten aufs Engste, denn es werden Strukturmittel eingesetzt, die die
deskriptiven Anteile in vorbereitende Funktion der narrativen Anteile stellen. In
autoreflexiven Formeln wie ,,avant que faire marcher nos T.” und ,je vai mettre nos
T. en campagne” tritt der Autor Léry hervor. Er spricht hier in der Funktion des Or-
ganisators eines narrativen Textes, und zwar in dem Sinne, dass er die volle Verfii-
gungsgewalt tiber die sprachlich entworfene Welt des Textes hat, Ausgangspunkt
und Ordnungsinstanz des Besprochenen ist. Diese ,olympische’ Position — es er-
zahlt Léry, der a posteriori seine Erlebnisse niederschreibt — wird dahingehend ge-
nutzt, Spannung zu erzeugen, weisen doch die zahlreichen Vorausdeutungen da-
rauf hin, dass das gesamte Kapitel auf das narrative Schlachterlebnis ,hinarbeitet’,
dessen Schilderung aber fiir die Zeit der ethnographischen Deskriptionen suspen-
diert wird. Hinzu kommt der Einsatz des historischen Prasens, was im Hinblick
auf die Evidenzerzeugung ein besonders effizienter Modus der Visualisierung ist.

50 Ebd., S.196.
51 Ebd., S.197.
52 Ebd., S.198-200.
53 Ebd,, S.201.
54 Ebd., S.201f.



86 Dirk Brunke

Wenn Léry also eine spannungserzeugende Rhetorik entfaltet, die die deskrip-
tiven Abschnitte umspannt, dann arbeitet er mit Techniken, die der Narrativik
eigen sind. Dies tauscht aber nicht dariiber hinweg, dass die ethnographischen
Anteile fiir sich genommen eine niichterne, und damit gegenlaufige Darstellung
visieren. Im benannten Beispiel ist dies etwa die anschauliche Beschreibung der
Kriegswaffen, die als Ekphrasis mitnichten der Logik einer erzahlerischen Span-
nung folgt. In den deskriptiv ausgerichteten Passagen, die Ergebnis der ethnogra-
phischen Neugierde Lérys sind — er habe die Indigenen , par curiosité”* bei ihrem
Feldzug begleitet —, zeigen sich letztlich , Tendenzen zur sachlichen Indianerbe-
schreibung”,* die ,bis zu einem gewissen Grad ein eigenstidndiges Interesse an
der indianischen Kultur”? in Form einer , distanziert-selbstkritische[n] Reflexion
indianischen Seins“*® erkennbar werden lassen. Diese Tendenzen jedoch gehen
bei der Beschreibung der Indigenen — anders als etwa bei der Beschéftigung mit
der Fischwelt — nicht so weit, dass auf Darstellungsebene eine textuelle Differen-
zierung zwischen descriptio und narratio erfolgte. Léry kimpft sozusagen mit dem
ihm zur Verfligung stehenden Material, und zwar dahingehend, dass er keinen
eindeutigen und einheitlichen Modus findet, die Gesamtheit seiner Erlebnisse zu
vertexten. Alles bleibt schliefslich riickgebunden an seine Erfahrung, wenngleich
Ansitze erkennbar sind, im Rahmen der Diskursivierung des Erlebten eine objek-
tivierende, verallgemeinernde Darstellung zu suchen. Léry kann sich aber nicht
vollends von seiner Erfahrung 16sen. Alles Wissen bleibt letztlich riickgebunden
an den subjektiven Erfahrungshorizont.

4.2 Erfahrung erzihlen

Diese Riickbindung wird insbesondere dort explizit, wo Erlebnisse narrativ aus-
erzdhlt werden. Diese Narrativierung geschieht offenbar vor allem in Bezug auf
Wissensbereiche, deren Diskursivierung grundlegende Schwierigkeiten bereitet.
Beispielhaft soll abschlieffend das Zeremonienerlebnis im Mittelpunkt stehen,
das im zentralen, umfangreichsten Kapitel des ethnographisch-naturkundlichen
Teils steht (Ce qu'on peut appeler religion entre les sauvages Ameriquains, Kap. 16).% In
diesem Religionskapitel wird Erfahrung mit den Affekten sinnstiftend in Verbin-
dung gebracht, was darauf hinweist, dass die Vertextung von affektiv generierter
Erfahrung besondere Schwierigkeiten bereitet. Hierbei wird dem Horsinn bezie-
hungsweise dem Horen von Musik eine privilegierte Stellung zugeordnet.

Léry beginnt das Kapitel mit einem gelehrten Verweis auf eine Sentenz Ciceros:
,il n’y a peuple si brutal, ni nation si barbare & sauvage, qui n‘ai sentiment qu'il y

55 Ebd., S.205.

56 Enders, Die Legende von der Neuen Welt, S.53.

57 Ebd., S.58.

58 Ingrid Simson, Amerika in der spanischen Literatur des Siglo de Oro. Bericht, Inszenierung, Kritik,
Frankfurt a.M./Madrid 2003, S.135.

59 Léry, Histoire, S. 230-261.



Das Problem der Vermittelbarkeit von neuweltlichem Erfahrungswissen 87

a quelque Divinité”.® Im Unterschied zu den Vélkern der drei ,alten” Kontinente
jedoch, so Léry, zogere er, diese ,maxime indubitable”®" auch auf die Indigenen
Brasiliens anzuwenden, da er bei ihnen weder Orte der Gottesanbetung gesehen
noch Erzdhlungen tiber die Erschaffung der Welt gehort habe. Im Folgenden je-
doch nimmt Léry — ohne dass dies im Text explizit formuliert wiirde — die Cicero-
Sentenz dahingehend wortwortlich, dass allen Menschen ein Gefiihl fiir das Me-
taphysische eigen sei. Und was nun Léry daraufhin darlegt, ist seine Erfahrung,
dass die Indigenen auf affektiver Ebene durchaus fiir das Metaphysische emp-
fanglich sind.

Wenn er ihnen von der biblischen Genesis erzahlt, zeigen die Indigenen sich
,tous estonnez”® was durch eine ,interjection d’esbahissement® zum Ausdruck
gebracht wird; wenn die Europder sich vor dem Donner nicht fiirchten, weil sie
sich von Gott beschiitzt wissen, dann zeigen die Indigenen sich verwundert, ,ils
s’'esmerveillent bien fort”.** SchliefSlich fithrt Léry eine Anekdote (,exemple”®) ein,
um zu verdeutlichen, dass die Indigenen auf der Affektebene, ,pour estre attirez
a la cognoissance de Dieu”® durchaus fiir das Metaphysische empfanglich sind:
Er berichtet, dass einige Indigene ihn beim Singen eines Psalmes belauschten und
der Gesang bei ihnen einen ,grand plaisir“” ausloste, sodass einer unter ihnen
ausrief: ,Vraiement tu as merveilleusement bien chanté [...], jai esté fort joyeux
de t'ouir.”® Wenngleich der Gesang grofie Faszination auslost, bleibt der Inhalt,
die eigentlich religidse Botschaft, fiir die Indigenen verschliisselt. Schliefilich tritt
Léry als kultureller Ubersetzer und Mittler auf und fiillt das, was auf der Affek-
tebene und {iber das Horen von Musik ihre Neugierde geweckt hat, nun mit Glau-
bensinhalt, denn er erklédrt ihnen die Bedeutung des Psalms. An sein angefiihrtes
Zitat von Cicero anschliefSend, suggeriert Léry, dass Affekte einen Zugang zum
Glauben ermoglichen. Neuweltliche experientia tritt hier in Harmonie mit Buch-
wissen, denn Lérys Anekdote scheint Ciceros Aussage iiber den gefiithlsmafSigen
Zugang zum Glauben vordergriindig zu bestatigen.

Dieses exemplum, das sicherlich auf an die Affekte appellierende Missionie-
rungsansatze hindeutet, steht stellvertretend fiir die im Religionskapitel verwen-
dete Form der experientin und ihre Verbindung zum Hoéren von Musik. Ebenso
wie der Psalmgesang bei den Indigenen Erstaunen hervorruft, lassen sich namlich
Léry und seine Begleiter von den rituellen Gesangen der Indigenen bei besag-
ter Zeremonie derart faszinieren, dass sie, nachdem sie ihre anfangliche Furcht

60 Ebd., S.230.
61 Ebd., S.231.
62 Ebd., S.233.
63 Ebd.
64 Ebd., S.234.
65 Ebd., S.257.
66 Ebd.
67 Ebd.
68 Ebd., S.258.



88 Dirk Brunke

iiberwunden haben, wéahrend des Ereignisses im Indigenendorf bleiben, , pour
voir ce mystere”,% wo sich ihre affektive Faszination schliefSlich derart steigert
und sie vom Gesang derart ergriffen werden — ,,un accord si merveilleux””’ und
,admirable”” —, dass Léry sich zu einer Grenziiberschreitung hinreiflen lasst und
gegen alle Warnungen das Zelt betritt, in dem sich die Zeremonienmeister befin-
den: ,a fin de mieux voir a mon plaisir”.” Im Anschluss an den narrativen Ein-
schub gibt Léry an, dass ihm wahrend der Zeremonie die Bedeutung derselben
verschlossen geblieben war und ihm erst danach ein Ubersetzer die Bedeutung
des Gesangs erklart habe.

Die Parallelen zur Anekdote sind eklatant: In beiden Fallen 16st Musik Affekte
aus, in beiden Fallen ist wahrend des Erlebnisses selbst die religitse Botschaft ver-
schliisselt, in beiden Fallen ist im Nachhinein eine Ubersetzungsleistung notwen-
dig. Auch hier stehen, wie in der Anekdote, zundchst die von der Musik ausge-
l6sten Affekte im Vordergrund, denn die geweckte Faszination ruft den Wunsch
hervor, im Nachklang der affektiven Ergriffenheit nun die Bedeutung des Rituals
zu erfahren. Léry selbst und der indigene Ubersetzer treten damit als kulturelle
Mediatoren auf, was nicht tiberrascht, wird an dieser zentralen Stelle des Textes
doch der religiose Hintergrund der Histoire — schliefllich waren die Kolonisten
nicht nur Siedler, sondern auch Missionare — besonders deutlich. Léry kniipft an
den Gedanken an, dass die Musik die Rolle einer Mittlerin zwischen dem Unsag-
baren des Gottlichen und der gefiihlsméfsigen Ebene menschlichen Seins {iber-
nimmt. Was allerdings auf der Gefiihlsebene spiirbar, also affektiv erlebbar ist,
entzieht sich einer Versprachlichung, womit Léry hier eine Thematik einfiihrt, die
der Problematik der Versprachlichung von Erfahrungswissen entspricht.

Wo auf der einen Seite deskriptive Abschnitte eine ansatzweise distanzierte
Beschreibung der indigenen Welt anvisieren, da werden narrative Einschiibe zur
Darlegung affektgeleiteter Kontaktmomente mit der Neuen Welt nutzbar gemacht.
Den ethnographischen Abschnitten steht damit im Religionskapitel ein Fokus auf
das affektive Erlebnis, auf die Affektgesteuertheit gegeniiber, die hier als Movens
der Wissensgewinnung auftritt. Affekt und Neugierde sind zwei Seiten derselben
Medaille, ist doch beides zusammen der Ausgangspunkt des im Anschluss dar-
gelegten Wissens tiber die indigene Kultur. Von daher betont der Autor Léry, dass
im Moment des Erlebens die Musik die sinnliche Wahrnehmung gepragt hat, und
zwar derart, dass auch zwanzig Jahre spéter die Musik im Erinnerungsprozess
noch eine affektische Reaktion hervorruft: ,j'en demeurai tout ravi: mais aussi tou-
tes les fois qu'il m’en ressouvient, le coeur m’en tressaillant, il me semble que je les
aie encor aux oreilles”” Wenn also die Affekte als Ausgangspunkt von Wissen
eingestuft werden, so ist dies dahingehend zu werten, dass Léry das Auserzahlen

69 Ebd.,, S.242.
70 Ebd.,, S.243.
71 Ebd,, S.244.
72 Ebd.

73 Ebd., S.247.



Das Problem der Vermittelbarkeit von neuweltlichem Erfahrungswissen 89

seines Emotionserlebnisses als Kern der zu vermittelnden Erfahrung einstuft. Die
Narrativierung ist demnach der addquate Modus, die Vermittelbarkeit des Erleb-
nisses sicherzustellen, und zwar in der Absicht, das Erlebnis in seiner zeitlichen
Dimension fiir den Leser lesbar und erlebbar zu machen, den Leser also auf diese
Weise zu affizieren und seine Neugierde zu wecken.”

5 Fazit

Die Reiseerlebnisse Lérys werden im erinnernden Schreibprozess, vor allem in
jenen Passagen, in denen der Schreibende sich selbst und seine Erlebnisse the-
matisiert, als Erfahrungen in Szene gesetzt, und zwar als wissensproduzierende
Erfahrung, die unterschiedlichen Disziplinen — Geographie, Kosmologie, Ethno-
graphie, Botanik, Zoologie, Theologie — zuzuordnen ist. Dabei tritt die Sinneser-
fahrung, allem voran der Seh- und der Horsinn, in den Vordergrund, und wird in
Form von Narrativierung vermittelbar gemacht. Die Erfahrung als ein zentrales,
wenngleich unscharf zu bestimmendes Element der Renaissance-Episteme nimmt
in der Histoire einen zentralen Stellenwert ein, auf die alles im Text zu vermittelnde
Wissen tiber die Neue Welt zuriickgefiihrt wird. Die eigene Erfahrung legitimiert
das neue Wissen. Der Fokus auf die Diskursivierung von Erfahrung erlaubt es
herauszustellen, dass es Léry zwar — wie der Chronikliteratur im Allgemeinen —
um die Vermittlung des Wissens iiber die neuen Raume geht. Zugleich offenbaren
die aufgezeigten Vertextungsstrategien des Erfahrungswissens, vornehmlich die
Narrativierung, dass vielmehr die erfahrungsgemafie Genese von Wissen in den
Mittelpunkt riickt;”® sowohl in Harmonisierung als auch in kritischer Auseinan-
dersetzung mit tradiertem Biicherwissen.

Dass Léry sich dabei einer vollig neuen Welt gegentiibersah, bei deren Wahr-
nehmung er nur bedingt auf Buchwissen zuriickgreifen konnte, verschafft ihm
und den Autoren der Chronikliteratur ein Bewusstsein iiber die Novitdt und Sin-
gularitat des historischen Moments. Auf dieser neuen Welterfahrung griindet die
Problematik der Frage, mit welchen Mitteln das neue Wissen glaubhaft vermittelt
werden kann. Wie aufgezeigt wurde, geht Léry weit tiber die blofse Betonung der
Augenzeugenschaft hinaus, indem er gezielt Vertextungsstrategien anwendet.
Léry selbst spricht diesen Problemkomplex an: il nest pas facile de le faire croire
a ceux qui n‘ont point vue”’”® Von daher werden Evidenzstrategien eingesetzt, die
die Erfahrung vermittelbar machen. Diese erfiillen, zumal wenn sich das Erfah-

74 Zur Verbindung des Erfahrungsbegriffs zum calvinistischen Glauben vgl. den kurzen Ab-
schnitt , Lexpérience et la foi”, in: Lestringant, Jean de Léry, S.229-232.

75 Dieser performative Charakter ist auch fiir die politische Ebene des Textes sinnféllig. Viel-
fach wurde konstatiert, dass die Darstellung des religiosen Gegenspielers Villegagnons un-
einheitlich und heterogen (vgl. Enders, Die Legende von der Neuen Welt, S.80; Temelli, ,Reise
Richtung Freiheit”, S.95) sei, was vor dem Hintergrund des performativen Charakters der
Histoire jedoch nicht erstaunt, da eben keine statische Meinung iiber Villegagnon den Ge-
samttext pragt, sondern vielmehr Lérys Weg zur negativen Bewertung des Vizeadmirals be-
schrieben wird.

76 Léry, Histoire, S.29f.



90 Dirk Brunke

rungswissen auf affektische Kontaktmomente bezieht, die wirkungsasthetische
Funktion, die eigene experientia glaubhaft und durch die Lektiire nachvollziehbar
oder wieder-erfahrbar werden zu lassen. Léry greift auf eine vorgeblich unvermit-
telte Wiedergabe des Erlebnisses in narrativer Form zurtick.

Es bleibt abschlieffend zu erwédhnen, dass in den dargelegten Formen des Er-
fahrungswissens jene Wissensbereiche beleuchtet wurden, die fiir die praktische
Seite der Expansionszeit und die Erfassung und Vermittelbarkeit des Neuen von
zentraler Bedeutung sind. Fiir Léry selbst ist dies indes nicht die zentrale Funktion
von Erfahrung, wie im letzten Absatz der Histoire deutlich wird — ,j'ai experimen-
té que I'Eternel est celui qui fait mourir & fait vivre””” —, denn schliefllich stehe
die lebenspraktische Erfahrung zwar in Funktion, dem Menschen eine Lehre und
damit Weltwissen zuteilwerden zu lassen — ,I'experience fait mieux entendre un
faict””® Seine zentrale Konzeption und Ausrichtung von Erfahrung ist aber als
gottgewolltes Erfahrungswissen zu verstehen, das Einsicht in religiose Wahrhei-
ten gibt. Bei aller Dispersitdt der angeschnittenen Disziplinen, stimuliert durch
den schweifenden Blick des curieux, bleibt doch alle Erfahrung — auch dann, wenn
sie im Text als kontingent prasentiert wird — riickgebunden an diesen {ibergeord-
neten Erfahrungsbegriff. Dennoch keimen in seinem Text, im Hinblick auf die
sich noch entwickelnde Zoologie und Ethnographie, zugleich moderne Ansétze
menschlicher, profaner Welterfahrung. Lérys Histoire gibt damit auf mikrostruk-
tureller Ebene Einblick in die Geburtsstunde frithneuzeitlicher Wissenschaft, im
Falle Lérys vornehmlich im Sinne frithen ethnographischen und zoologischen
Schreibens. Darin liegt der vorausweisende Charakter von Lérys neugieriger und
breit gefacherter Beobachtungsgabe, die sich in einem ansatzweise objektiven Stil
realisiert und die Lévi-Strauss rund 400 Jahre spéter veranlassen wird, die Histoire
als ,bréviaire de 'ethnologue’ zu bekomplimentieren.

Bibliographie
Quellen

Léry, Jean de, Histoire d'un voyage fait en la terre du Brésil, hg. von Jean-Claude Morisot,
Genf 1975.

Pigafetta, Antonio, Primo Viaggio Intorno Al Globo Terracqueo, hg. von Carlo Amoretti,
Mailand 1800.

Sekundirliteratur

Albert, Corinna, Sehen im Dialog. Bedeutungsdimensionen intermedialer Phinomene in den
spanischen Renaissancedialogen zu Kunst und Malerei, Stuttgart 2017.

Almeida, Onésimo, ,Experiéncia a madre das cousas — on the ,Revolution of Experi-
ence’ in Sixteenth-Century Portuguese Maritime Discoveries and its Foundational

77 Ebd,, S.381.
78 Ebd., S.369.



Das Problem der Vermittelbarkeit von neuweltlichem Erfahrungswissen 91

Role in the Emergence of the Scientific Worldview”, in: Portuguese Humanism and
Republic of Letters, hg. von Maria Berbara und Karl Enenkel, Leiden 2011, S. 381-400.

Brenner, Peter, ,Vom Augenschein zur Wissenschaft: Formen neuzeitlicher Welter-
fahrung in den Reiseberichten von Hans Staden und Jean de Léry”, in: Daphnis:
Zeitschrift fiir Mittlere Deutsche Literatur und Kultur der Friihen Neuzeit 21/2-3 (1992),
S.179-217.

Dear, Peter, ,, The Meanings of Experience”, in: The Cambridge History of Science, hg. von
Katharine Park und Lorraine Daston, Cambridge 2006, Bd. 3, S. 106-131.

Ehrlicher, Hanno, , Die ,Neue Welt": Reisen und Alteritat”, in: Handbuch Raum und Lite-
ratur, hg. von Jorg Diinne und Andreas Mahler, Berlin/New York 2015, S. 355-363.

Enders, Angela, Die Legende von der Neuen Welt. Montaigne und die littérature géogra-
phique’ im Frankreich des 16. Jahrhunderts, Ttibingen 1993.

Folger, Robert, Writing as Poaching: Interpellation and Self-Fashioning in Colonial relaciones
de méritos y servicios, Leiden/Boston 2011.

Funke, Hans-Giinther, ,Spuren eines Metadiskurses {iber die Problematik der Wahr-
nehmung und Darstellung fremdkultureller Wirklichkeit in den Brasilien-Reisebe-
richten Thevets und Lérys”, in: Romanistische Zeitschrift fiir Literaturgeschichte 26/3-4
(2002), S. 395-426.

Gumbrecht, Hans Ulrich, ,Wenig Neues in der Neuen Welt. Uber Typen der Erfah-
rungsbildung in spanischen Kolonialchroniken des XVI. Jahrhunderts”, in: Die Plu-
ralitit der Welten. Aspekte der Renaissance in der Romania, hg. von Wolf-Dieter Stempel
und Karlheinz Stierle, Miinchen 1987, S. 227-252.

Hassinger, Erich, , Die Rezeption der Neuen Welt durch den franzdsischen Spathuma-
nismus (1550-1620), in: Humanismus und Neue Welt, hg. von Wolfgang Reinhard,
Weinheim 1987, S. 89-132.

Kablitz, Andreas, , Erzdhlung und Erfahrung, oder: Von der Unmdglichkeit, Erfahrung
zu erzahlen”, in: Erfahrung und Referenz, hg. von Axel Riith und Michael Schwarze,
Paderborn 2016, S.27-41.

Kiening, Christian, ,,Ordnung der Fremde: Brasilien und die theoretische Neugierde
im 16. Jahrhundert”, in: Pandaemonium Germanicum: Revista de Estudos Germanisticos
6 (2002), S. 137-168.

Lestringant, Frank, Jean de Léry ou I'invention du sauvage. Essai sur I’Histoire d'un voyage
faict en la terre du Bresil, Paris 22005.

Losse, Deborah, Montaigne and Brief Narrative Form, New York 2013.

Penzkofer, Gerhard, , Lazarillo bei den Thunfischen oder die amerikanische Erfin-
dung der Perspektive”, in: Artificios. Technik und Erfindungsgeist in der spanischen Li-
teratur und Kultur der Friihen Neuzeit, hg. von Wolfram Nitsch und Christian Wehr,
Paderborn 2016, S. 63-97.

Reichert, Folker, Asien und Europa im Mittelalter. Studien zur Geschichte des Reisens, Got-
tingen 2014.

Sanchez, Jean-Pierre, ,Myths and Legends in the Old World and European Expan-
sionism on the American Continent”, in: The Classical Tradition and the Americas, hg.
von Wolfgang Haase und Reinhold Meyer, Berlin/New York 1994, Bd. 1, S. 189-240.

Schaefer, Christina, ,Esperienza. Zur Diskursivierung von Erfahrungswissen in Leon
Battista Albertis Libri della famiglia”, in: Working Paper des SFB 980 Episteme in Be-
wegung 15 (2019) S.1-37, URL: https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/17607
(26.01.2021)


https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/17607

92 Dirk Brunke

Simson, Ingrid, Amerika in der spanischen Literatur des Siglo de Oro. Bericht, Inszenierung,
Kritik, Frankfurt a.M./Madrid 2003.

Temelli, Yasmin, ,Jean de Lérys Histoire d'un voyage faict en la terre du Brésil - eine
Reise Richtung Freiheit?”, in: Liberté e(s)t choix: Verhandlungen von Freiheit in der
franzdsischen Literatur, hg. von Sieglinde Borvitz und Yasmin Temelli, Berlin 2019,
S.87-103.

Van Groesen, Michiel, ,,De Brys America-Serie: Ein Meisterwerk der Reiseliteratur”, in:
ders. (Hg.), Theodor de Bry. America, Simtliche Tafeln 1590-1602, K&ln 2019, S. 7-26.



Y en todo es gran cosa la experiencia” —
,Bei allem aber ist die Erfahrung sehr wichtig”

Erfahrungswissen bei Teresa de Jesus

Iris Roebling-Grau

Dass bei allem die Erfahrung sehr wichtig sei, schreibt Teresa de Jesus (1515-82)
im elften Kapitel ihres Libro de la vida (im Folgenden kurz: Vida'), ihres autobio-
graphischen Lebensberichts, den die Karmelitin auf Geheif ihrer Beichtvéter? im
Zeitraum zwischen 1554 und 1565 sukzessive verfasste.> Gedruckt wurde der Text
erst posthum 1588 auf Initiative des Augustinermdnchs und Theologieprofessors
Fray Louis de Léon, als die Zweifel seitens der Inquisition der Vergangenheit an-
gehorten. Das Konzept der Erfahrung, ,espiriencia”, ohne x und mit i, wie die
Spanierin in ihrer im 16. Jahrhundert noch nicht ganzlich normierten Mutterspra-
che schreibt, ist ein zentraler Begriff dieses Werks, das bereits 1602 ins Franzosi-
sche iibersetzt und in Frankreich u.a. iiber Francois de Sales verbreitet wurde. In
dem vorliegenden Beitrag wird der Versuch unternommen, dieses Erfahrungs-

1 Zitiert wird nach der Ausgabe: Santa Teresa de Jests, Libro de la vida, hg. von Damaso Chichar-
ro, Madrid '2011. Im Folgenden werden nicht die Seiten, sondern die Kapitel mit den jewei-
ligen Abschnitten direkt im FliefStext angegeben: Vida 11,15. Die deutschen Zitate werden zi-
tiert nach: Teresa von Avila, Das Buch meines Lebens, hg. und {ibers. von Ulrich Dobhan und
Elisabeth Peeters, Freiburg 2001. Auch hier werden im Folgenden die Kapitel und Abschnitte
angegeben.

2 Die Abfassung dieser Lebensbeichte ist das Ergebnis eines ldngeren Schreibprozesses, in
dem Teresa von unterschiedlichen Geistlichen aufgefordert wurde, ihre Weise des Betens
und ihre mystischen Erfahrungen zu verschriftlichen, damit gepriift werden kénne, ob diese
von Gott eingegeben seien oder vom Teufel stammten. Die Abfassung des spater so genann-
ten Libro de la vida wurde 1562 von Garcia de Toledo in Auftrag gegeben. An ihn ist die Schrift
explizit adressiert (Vida 7,22). Im spateren Verlauf der Redaktion haben weitere Priester auf
die Redaktion Einfluss gehabt, u.a. der Inquisitor Francisco de Soto y Salazar. Vgl. dazu: Da-
maso Chicharro, ,Introducciéon”, in: Santa Teresa de Jesus, Libro de la vida, hg. von Ddmaso
Chicharro, Madrid 92011, S.19-114, hier S. 69-72. Weil es uniuiblich war, dass Frauen sich zu
theologischen Fragen schriftlich dufSerten, stellt Teresa eingangs klar, dass man sie expli-
zit zum Schreiben aufgefordert und ihr hierzu eine Erlaubnis erteilt habe: ,[Clomo me han
mandado y dado larga licencia para que escriba el modo de oracién y las mercedes que el
Sefor me ha hecho” (Vida, prologo). ,[UInd mir eine weitreichende Erlaubnis und dazu noch
den Auftrag gegeben, meine Gebetsweise und die Gnaden zu beschreiben [...]” (Buch meines
Lebens, Vorwort).

3 Vgl. dazu: Frauke Bode, ,Teresa de Avila: El Libro de la vida (1562) [The Life of the Holy Mother
Teresa de Jestis]”, in: Handbook of Autobiography/Autofiction, hg. von Martina Wagner-Egelhaaf,
3 Bde, Berlin 2019, Bd. 3, S. 1425-1438, hier S. 1425-1427.



94 Iris Roebling-Grau

wissen als Bestandteil und Folge einer mystischen Erfahrung zu fassen, womit
es unterscheidbar wird von weltlichem Erfahrungswissen. Dazu wird in einem
ersten Schritt dargelegt, wodurch sich Erfahrungswissen in der Mystik auszeich-
net und wie es sich zu anderen Formen des Wissens verhalt. Anschliefend wird
aufgezeigt, wie Teresa dieses Wissen sprachlich in ihrem eigenen Schreiben pra-
sentiert und damit verfiigbar gemacht hat. Und schliefSlich soll der Frage nachge-
gangen werden, ob und wenn ja, inwiefern dieses mystische Erfahrungswissen
geschlechtlich konnotiert ist: Ist es ein genuin weibliches Wissen?

1 Erfahrungswissen bei Teresa

Als konstitutiv fiir (lebenspraktisches) Erfahrungswissen kann nicht zuletzt die
Gebundenheit an das korperliche Erleben identifiziert werden. Damit erweist sich
dieses Wissen als eines, das in der Praxis, der Bewegung erworben wird und auch
von diesem Anwendungskontext nicht gelost werden kann:

Besonders evident ist dies in Bereichen, in denen korperlich-sinnliche Er-
fahrung bzw. praktische Ubung eine wichtige Rolle spielen, z.B. beim Sport
oder beim Spielen eines Musikinstrumentes. Selbst wenn man theoretisch
weifs, wie die Bewegungen der Finger am Klavier oder beim Schwimmen
ablaufen, heifit das noch nicht, dass man Klavierspielen oder sich elegant
im Wasser fortbewegen kann.*

Gradmesser fiir den Lernerfolg ist hierbei stets der praktische Erfolg, der alles
theoretische Wissen in den Schatten stellt. Aus eben dieser Praxisbezogenheit
und dem engen Bezug zum Korper scheint allerdings auch eine gewisse Wider-
standigkeit zu resultieren, die sich bei der sprachlichen, genauer: bei der schriftli-
chen Fixierung dieses Wissens einstellt. Nicht nur kann man es tiber die Lektiire
schlecht erwerben, schwierig gestaltet sich bereits der Versuch einer Verbalisie-
rung auf dem Papier.

In dieser Konturierung kann man Erfahrungswissen einer anderen Form von
Wissen gegeniiberstellen, das als Beobachtungswissen (observatio) klassifiziert
wurde.® Es wird in der Beobachtung eines Gegenstandes gewonnen und ist ein

4 Vgl. dazu Christina Schaefer unter Rekurs auf Gilberts Ryles Unterscheidung von knowing
how und knowing that, in: Christina Schaefer, , Esperienza. Zur Diskursivierung von Erfah-
rungswissen in Leon Battista Albertis Libri della familia”, Working Paper des SFB 980 Episte-
me in Bewegung, No. 15/2019, Freie Universitat Berlin, S.5, URL: https://refubium.fu-berlin.de/
handle/fub188/17607 (23.08.2021).

5 Schaefer, ,Esperienza“ S.3. AuSerdem: Ulrike Schneider, ,Vom Wissen um gratia. Strategien
der Diskursivierung elusiven Wissens in der Frithen Neuzeit”, in: Gratia. Mediale und diskursi-
ve Konzeptualisierungen dsthetischer Erfahrung in der Vormoderne, hg. von Ulrike Schneider und
Anne Eusterschulte, Wiesbaden 2018, S. 89-105.

6 Etymologisch fithrt diese Beobachtung iiber lat. ,observare’ auch zum Begriff der Obser-
vanz im monastischen Ordensleben. Sogar im Deutschen ist diese doppelte Bedeutung noch
virulent, so etwa in der Wendung ,ein Gesetz beobachten’. Als eine Zwitterform zwischen
dem Beobachtungswissen (als einem Wissen von einem Objekt) und dem Praxiswissen (als


https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/17607
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/17607

,Y en todo es gran cosa la experiencia” 95

Wissen von etwas. Diese Wissensform erfahrt im Zuge eines erstarkten Interesses
an der Erforschung der Natur in der Frithen Neuzeit einen Aufschwung. Es ist
insofern losgelost von der eigenen personlichen (Lebens)Erfahrung, als es objekt-
bezogen ist, und es ldsst sich auch ohne Verweis auf die eigene Biographie kom-
munizieren. Experientia und observatio sind bereits bei Aristoteles angelegt” und
emanzipieren sich spéatestens seit dem 16. Jahrhundert zunehmend voneinander,
sind aber noch in der Encyclopédie von Jacques Diderot und Jean Baptiste le Rond
D’Alembert im 18. Jahrhundert aufeinander bezogen.®

Wie ldsst sich nun das bei Teresa aufscheinende Wissen der mystischen Erfah-
rung innerhalb dieser Dichotomie verorten? Haben wir es mit einem Erfahrungs-
wissen und einer Praxis zu tun oder geht es vielmehr um ein Wissen, das sich auf
ein Objekt, ein Phanomen bezieht?

Diese Fragen sind mit Blick auf die Mystik insofern nicht leicht zu beantworten,
als dieser Bereich sich dadurch auszeichnet, dass in ihm etwas per se dem Wissen
Entzogenes zuganglich wird: ,mystikos’ ist das Geheime, ,hors des atteintes de
la connaissance et de 'expérience propres [sic]“’ Interessanterweise aber verab-
schiedet auch der hier zitierte Artikel aus dem Dictionnaire de spiritualité ascétique
et mystique (1937-95) keineswegs den Begriff der ,Erfahrung’ aus dem Bereich der
Mystik. Vielmehr wird in den anschliefSfenden Absétzen das mystische Wissen ge-
rade weil es an den Rédndern der Alltagswelt angesiedelt ist, als ein spezifisches Er-
fahrungswissen gefasst, das an eine Form des eigenen Erlebens gebunden ist, wel-
che die mystische Erkenntnis erst generiere: ,Le mot ,mystique’ sapplique donc
a l'objet, terme de l'expérience en question — le mystere —, et au sujet de la méme
expérience, et a la nouvelle forme de rapport qui s'ensuit entre I'un et 'autre”® Der
mystischen Erfahrung kann demnach eine Sonderstellung eingerdaumt werden,
die sich aus einem Verhaltnis zwischen dem zu erforschenden Gegenstand, hier:
dem Gottlichen, und dem erforschenden Subjekt ergibt. Nur wenn beiden Seiten
miteinander gleichsam ins Gesprach gebracht werden, scheint es sinnvoll, von
mystischer Erfahrung als einer Form der besonderen Gotteserkenntnis zu spre-
chen, die von einer spezifischen Weise des eigenen Erlebens ausgeht. Vor diesem

einem Wissen von einem Bewegungsablauf) scheint zu stehen, was man Lebenserfahrung
nennen kann: ein Weltwissen, gewonnen in Reisen, (Miss)Erfolgen und Weltwahrnehmung.
Zumindest der einschlagige Artikel aus der Encyclopédie legt diese Abstufung nahe. Vgl. Cé-
sar Chesneau Dumarsais, , Expérience”, in: Encyclopédie méthodique [...], hg. von Denis Diderot
und Jean Baptiste le Rond d’Alembert, Bd. 6: ET-FN, Paris 1765, S.297.

7 Vgl. zur Unterscheidung von Experiment, Erfahrung und Beobachtung: Lorraine Daston/
Elisabeth Lunbeck, , Introduction. Observation Observed”, in: dies. (Hg.), Histories of Scientific
Observation, Chicago/London 2011, S. 1-11.

8 Vgl. dazu den Beitrag , Facetten frithneuzeitlicher experientia-Diskurse” von Christina Schae-
fer in diesem Band.

9 Jestis Lopez-Gay, ,Mystique. — I. Le phénomene mystique”, in: Dictionnaire de la spiritualité
ascétique et mystique, doctrine et histoire, hg. von Marcel Viller u.a., Bd. 10, Paris 1980, Sp. 1894—
1902, hier Sp. 1893.

10 Ebd.



96 Iris Roebling-Grau

Hintergrund erweist sich das autobiographische Schreiben als paradigmatisch fiir
die literarische Darstellung dieser Erfahrung, ldsst sich in ihm die beschriebene
Verschrankung doch ideal vorfiihren: Es wird vom eigenen Leben erzéhlt, das
sich als Erfahrungsraum fiir das Gottliche erweist. Auch Teresas Vida zeugt von
einer solchen Verschrankung."

Die Forschung hat verschiedene Versuche unternommen, diese mystische Got-
teserfahrung zu systematisieren und in ihren unterschiedlichen Schattierungen
als Wissen zu beschreiben. Ciro Garcia etwa unterscheidet mit Bezug auf die
Vida zwischen einer christozentrischen mystischen Konversionserfahrung, einer
etwas weiter gefassten theologischen Gotteserkenntnis (eines Wissens um die
Anwesenheit Gottes im eigenen Leben), einer spezifisch auf Christus bezogenen
personlicheren Gottesbegegnung, einer Einsicht in das Wesen der Trinitdt und
einer Gotteserfahrung in Form einer umfassenden Wahrheitserkenntnis.”? Anstatt
dieser Typologie weiter nachzugehen, die ausgerichtet ist auf die Frage nach der
jeweiligen Beschaffenheit dessen, was erfahren und also erkannt wird, soll hier
die bereits benannte Verschrankung zwischen Erfahrungs- und Beobachtungs-
wissen noch einmal in den Blick genommen werden, um sie abzugleichen mit
der bei Teresa im Zentrum stehenden Praxis des Gebetes. Ubereinstimmend wird
diese Praxis als Schliissel oder auch — mit der architektonischen Metaphorik der
Autorin - als Tir’ (,puerta”) beschrieben, welche die Glaubigen auf ihrem Weg
zu einer spezifisch mystischen Gotteserfahrung passieren miissen, um die Ein-
kehr in die eigene Innenwelt zu realisieren:® , Pero no existe posibilidad de entrar
dentro sin pasar por la oracion, que es la puerta: no hay exploraciéon posible del
mundo interior sin el encuentro mutuo de Dios con el hombre” (im Folgenden
kurz: Moradas 2,1,11).1

11 Vgl. zur Geschichte der Verschrankung von christlicher Selbst- und Gotteserkenntnis: Pierre
Courcelle, Connais-toi toi-méme. De Socrate a Saint Bernhard, 3 Bde., Paris 1974-5, Bd. 1, S. 132.

12 Ciro Garcia, ,La experiencia de Dios en el Libro de la vida de santa Teresa de Jestus”, in: Scripta
Teologica 47/2 (2015), S.419-439, hier S.423f. Vgl. auch Jests Castellano, der sich auf Teresas
Werk insgesamt bezieht und darin mit Bezug auf den Brief des Paulus an die Epheser (3,18f.)
eine vierdimensionale Erfahrung ausmacht, wobei er die Breite als den menschlich-christli-
chen Aspekt deutet, den er auch mit der Kirche ihrer Zeit in Zusammenhang bringt, die Wei-
te als den Anteil in der personlichen Entwicklung auf dem eigenen Lebensweg, die Hohe als
die so genannte {ibernatiirliche Dimension dieser Erfahrung und die Tiefe als die spezifisch
mystische innere Gotteserfahrung. Jests Castellano, , Espiritualidad teresiana. Experiencia y
doctrina®, in: Introduccion a la lectura de Santa Teresa, hg. von Alberto Barrientos, Madrid 22002,
S.157-281, hier S. 169-173.

13 Castellano, , Espiritualidad teresiana”, S.202.

14 Zitiert wird nach der Ausgabe: Teresa de Jests, Las Moradas del Castillo interior, hg. von Da-
maso Chicharro, Madrid 1999. Im Folgenden werden nicht die Seiten, sondern die Kapitel
mit den jeweiligen Abschnitten direkt im FliefStext angegeben. ,Nun also, zu meinen, wir
wiirden in den Himmel kommen, ohne in uns einzutreten, indem wir uns kennen lernen und
unsere Armseligkeit betrachten, und was wir dem Herrn verdanken, und ihn oftmals um
sein Erbarmen zu bitten, das ware Unsinn” (Teresa von Avila, Wohnungen der Inneren Burg, hg.
und tibers. von Ulrich Dobhan und Elisabeth Peeters, Freiburg 2005). Im Folgenden zitiert mit
Kurztitel und den jeweiligen Abschnitten.



,Y en todo es gran cosa la experiencia” 97

Im Prolog zu ihrer Vida hat Teresa dieses Gebet — entsprechend des ihr erteilten
Auftrages zur Verschriftlichung ihrer Gebetsweise und den daraus resultierenden
Visionen — erstmals systematisch als Technik vorgestellt, zu der sie sogar anleitet.
Immer wieder schliipft sie dazu in die Rolle der Erfahrenen, die weifs, wovon sie
spricht: ,yo tengo grandisima espiriencia de ello y sé que es verdad, porque lo he
imirado [sic] con cuidado y tratado después a personas espirituales” (Vida 11,15).
Der hier aufgerufene Erfahrungsbegriff speist sich aus der Vorstellung eines in
der Praxis erworbenen Wissens. Der Abgleich mit dem autorisierten Wissen der
mannlichen Geistlichen erfolgt erst im Nachtrag und ist nicht Teil des Wissenser-
werbs selbst. Teresa nutzt die Rolle der Erfahrenen, um das Vertrauen ihres Lese-
publikums zu gewinnen, das sie auf einen Weg zu fiithren gedenkt, der anfangs
beschwerlich anmuten kénne, was jedoch niemanden entmutigen solle. Vielmehr
seien Widerstande unvermeidlich. In dem Bemiihen, dieses Versprechen glaubhaft
vermitteln zu kdnnen, unterstreicht Teresa, dass nicht die Biicher, sondern ihr eige-
nes Leben sie unterwiesen habe.!* Um Erfahrungswissen in einem engeren Sinne
geht es dann anschliefiend, wenn die Feinheiten des Gebetes nachvollzogen wer-
den. Und erst dabei wird deutlich, inwiefern das Beten mit einer Fahigkeit zusam-
menfillt, die dhnlich wie das Musizieren oder eine Sportart der Ubung bedarf.

Im Anschluss an das obige Zitat aus dem 11. Kapitel der Vida erldutert Teresa
die Schwierigkeiten, die das innere Beten vielen anfangs bereite.”” Die Seele wolle
zu Gott, finde aber nicht den richtigen Weg, fiihle sich krank und schwach. Dann
sei es wichtig, das Prozedere anzupassen, die Stunden des Betens zu verschieben

15 ,,((IJch habe sehr viel Erfahrung damit und weis, daf es wirklich so ist, denn ich habe es
sorgfaltig beobachtet und dann mit geistlichen Menschen dartiiber gesprochen)” (Buch meines
Lebens, 11,15).

16 Es ldsst sich darin eine doppelbddige Strategie erkennen. Einerseits ist der Versuch, die eige-
ne Autoritat aus Erfahrung und nicht aus Lektiire abzuleiten, eine bekannte Strategie. Jorge
Checa hat auf Juan de Valdés verwiesen, der sich bereits innerhalb dieser Opposition auf Sei-
ten der Erfahrung verortet und vielleicht auch Teresa zum Vorbild gedient hat. Jorge Checa,
Experiencia y representacion en el Siglo de Oro. Cortés, Santa Teresa, Gracidn, Sor Juana Inés de la
Cruz, Valladolid 1998, S.78-80. Andererseits schwingt beim Lob der Erfahrung auch immer
eine Kritik der ,letrados’, der Biichergelehrten, mit. Diese Kritik versteht Teresa feinsinnig
zu platzieren: ,Para esto es muy necesario el maestro, si es espirimentado; que si no, mucho
puede errar y traer un alma sin entenderla ni dejarla a si mesma entender; porque, como sabe
que es un gran mérito estar sujeta a maestros, no osa salir de lo que se le manda” (Vida 13,14).
Dartiber hinaus wird deutlich, dass hinter Teresas Erfahrung Christus gleichsam als Lehr-
meister steht, der Biicher tiberfliissig macht. Als Teresa im Zuge des Index librorum prohibito-
rum von 1559 keinen Zugriff mehr auf spanischsprachige geistliche Literatur hatte, erschien
ihr Christus mit den Worten: ,[...] yo te daré libro vivo” (Vida 26,5). Die Stelle wird vielfach
zitiert als Beleg fiir Teresas Selbstverstandnis als direkt von Christus Inspirierte. Vgl. dazu:
Castellano, , Espiritualidad teresiana”, S. 186f.

17 Im Spanischen lautet der Begriff , oracion mental”, Ulrich Dobhan und Elisabeth Peeters er-
lautern: ,Im engeren Sinne meint inneres Beten vor allem das personliche stille Gebet bzw.
das meditative Verweilen in der Gegenwart Gottes” (Ulrich Dobhan/Elisabeth Peeters, , An-
hang I. Erklarung wichtiger Begriffe”, in: Teresa von Avila, Das Buch meines Lebens, S. 630645,
hier S. 637).



98 Iris Roebling-Grau

oder auch zu verkiirzen. Das alles miisse feinfiihlig beobachtet und abgestimmt
werden. ,,Dije ,con discricién’, porque alguna vez el demonio lo hara [gemeint ist
ein Unwohlsein beim Beten, IRG]; y ansi es bien ni siempre dejar la oracion cuando
hay gran distraimiento y turbacion en el entendimiento, ni siempre atormentar el
alma a lo que no puede” (Vida 11,16).18

Dieses Feingefiihl, diese Klugheit (,discrecién”), die hier die gute Fithrung
der eigenen Seele ausmacht und ihr Zusammenspiel mit dem Korper betrifft, ist
zentraler Bestandteil des Wissens vom richtigen Beten. Sofern es auf den eige-
nen Korper und die eigene Seele ausgerichtet ist, kann man es als eine Form der
aufmerksamen Selbstwahrnehmung beschreiben. Will man aber jemand anderen
geistlich fithren, muss man diese Fahigkeit auch zu iibertragen verstehen. Die da-
bei erforderliche observatio interpretiert dann die Regungen eines Gegentiibers als
Symptome, deren Ursprung es zu verstehen gilt, was sich in dem Mafse als schwie-
rig erweist, als an diesem Ursprung immer auch ein Szenario der Tauschung ver-
mutet wird, als dessen Urheber in Teresas Zeit stets ,,el demonio” (,der Teufel’) zu
erwarten war. Dessen Machenschaften miissen nach zeitgendssischer Auffassung
gekonnt dechiffriert werden, um sich nicht vom rechten Weg, dem des inneren
Betens namlich, wegfiihren zu lassen, sondern vielmehr auch gegen Widerstande
Kurs zu halten. Skizziert wird dabei eine im Grunde hermeneutische Fahigkeit,
zu unterscheiden, in welchen Momenten Gott und in welchen sein Antagonist
auf die Seele einwirkt. Diese fiir Teresa zentrale Fahigkeit zur Unterscheidung ist
von Pedro Cerezo Galan als ,el buen sentido”, als gesunder Menschenverstand
interpretiert worden.”” Die Umschreibung mdchte ich aufgreifen und mit Bezug
auf Paulus’ Korintherbriefe als ,Unterscheidung der Geister’ genauer beschrei-
ben.? Paulus zadhlt im ersten Korintherbrief unterschiedliche geistliche Gaben auf.

18 ,Ich sage ,mit Klugheit’, denn gelegentlich verursacht der Bose so etwas. Und darum ist es
gut, das innere Beten nicht fiir immer aufzugeben, wenn der Verstand von grofler Zerstreu-
ung und Verwirrung heimgesucht wird, noch die Seele stindig mit etwas zu quélen, was sie
nicht kann” (Buch des Lebens 11,16).

19 Pedro Cerezo Galan, ,La experiencia de la subjetividad en Teresa de Jestis”, in: La recepcion
de los misticos. Teresa de Jestis y Juan de la Cruz, hg. von Salvador Ros Garcia, Salamanca 1997,
S.171-204, hier S. 184.

20 Gemeint sind die Stellen 1 Kor. 12,4-11 und 2 Kor. 11,14. Als einschlagig fiir die Thematik
wird auSerdem 1 Joh. 4,1 angegeben. Vgl. Jacques Guillet, , Discernement des esprits —I. Dans
I'écriture”, in: Dictionnaire de spiritualité ascétique et mystique, doctrine et histoire, Bd. 3, hg. von
Marcel Villier u.a., Paris 1957, Sp.1222-1247, hier Sp.1231. Dass Teresa als Autorin in ihren
Schriften auch zum Problem der Unterscheidung der Geister Stellung genommen hat, ist be-
kannt. Vgl. Michael Plattig, ,Die Unterscheidung der Geister in den Schriften Teresas von
Avilaund ihre Rezeption bei Edith Stein”, in: Santa Teresa. Critical Insights, Filiations, Responses,
hg. von Martina Bengert und Iris Roebling-Grau, Tiibingen 2019, S. 53—67, hier S. 53-63. Aller-
dings wird bei Plattig der Begriff der Erfahrung nicht eigens problematisiert. Konkreter auf
den Vorgang der Unterscheidung der Geister geht Colin Thompson ein. Vgl. Colin Thomp-
son, ,Dangerous visions. The Experience of Teresa of Avila and the Teaching of John of the
Cross”, in: Angels of Light? Sanctity and the Discernment of the Spirits in the Early Modern Period,
hg. von Clare Copeland und Johannes Machielsen, Leiden 2013, S.53-73. Allerdings geht es
dort allein um die Beurteilung von Visionen. Wie genau die Erfahrung bei der Unterschei-



,Y en todo es gran cosa la experiencia” 99

Von einer heifst es, sie befdhige einen dazu, Geister zu unterscheiden (1 Kor. 12,10).
Wann diese gottgegebene Gabe zum Einsatz kommt, wird nicht gesagt. Der Kom-
mentar verweist auf ein Szenario, in dem die Rede der Propheten gepriift werden
muss.?’ Anhand welcher Kriterien man eine solche Priifung vornehmen kdnne,
wird nicht ausgefiihrt. Als spirituelle Begabung bleibt dieses Talent enigmatisch.
Ein Szenario der Priifung beschreibt Paulus auch in seinem zweiten Brief an die
Korinther, in dem er die neue Gemeinde vor falschen Aposteln warnt, die sie von
Christus wegfiihren kénnten: ,,Denn solche Leute sind Falschapostel, heimtiicki-
sche Arbeiter, die die Gestalt von Aposteln Christi annehmen. Und das ist kein
Wunder! Denn der Satan selbst verwandelt sich in einen Lichtengel” (2 Kor 10,13—
14). ,Hinter dieser Bezeichnung steht die Vorstellung, dafs der Satan auch ein En-
gel ist, aber ein von Gott abgefallener, aus dem Himmel verstofiener Engel der
Finsternis”.? Die Vorstellung eines sich als Engel tarnenden Satans ist vielfach
aufgegriffen worden. Auch Teresa war vertraut damit. Durch ihre Praxis des in-
neren Betens erlebte sie haufiger so genannte mystische Gotteserfahrungen, von
denen sie ihren Beichtvétern zu erzdhlen begonnen hatte. Deren Einschétzung fiel
jedoch anfangs negativ aus. Sie sagten ihr, dass ihre Eingebungen teuflischer Na-
tur seien (Vida 23,14). Solche Phanomene erregten im monastischen Leben der Zeit
grofie Aufmerksamkeit, galten doch gerade Frauen als besonders tduschungsan-
fallig.® Hinzu kamen Félle, in denen man dartiiber hinaus nicht nur Unkenntnis,

dung der Geister zum Tragen kommt, bleibt ebenfalls ausgespart. Eine Verbindung mit der
Thematik der Erfahrung stellt zumindest schlagwortartig Joseph Pegon her, ohne allerdings
Teresa de Jestis zu erwdhnen. Joseph Pegon, ,VI. Conclusion — 3. Discernement et expérience
chrétienne”, in: Dictionnaire de spiritualité ascétique et mystique, doctrine et histoire, Bd. 3, hg. von
Marcel Villier u.a., Paris 1957, Sp.1289-1291. Eine informative Darstellung des Themas fin-
det sich auch bei Moshe Sluhovski, Believe not Every Spirit. Possession, Mysticism, and Discern-
ment in Early Modern Catholicism, Chicago 2007, S.207-229. Sluhovski geht explizit auf Teresa
ein, erwéahnt sogar die hier interpretierte Passage und macht auf die Doppeldeutigkeit von
discrecion aufmerksam, womit sowohl das Feingefiihl bei einer Unterscheidung als auch die
Verschwiegenheit gemeint sein kénne (S.229). Gerade Frauen wurde eine Kompetenz bei der
Unterscheidung der Geister abgesprochen. Aber auch Sluhovski verzichtet auf eine Diskus-
sion des Erfahrungsbegriffes. Vgl. auflerdem zur Bedeutung der Unterscheidung der Geister
im Rahmen der Ordensreform Alison Weber, ,Gender and Discernment in the Carmelite
Reform?”, in: The Sixteenth Century Journal 31/1 (2000), S. 123-146.

21 Christian Wolff, Der erste Brief des Paulus an die Korinther, Leipzig 32011, S.292f. Vgl. zur Dis-
kussion um diese Deutung ebd. S.292. Als anschauliches Beispiel fiir eine Szene, in welcher
die Gabe zur Unterscheidung der Geister zum Tragen kommt, kann auf 1 Kén. 22,23 im Alten
Testament verwiesen werden: Der Prophet Micha rét als einziger dem Konig von Israel davon
ab, in den Krieg zu ziehen. Er wird mit seiner Prophetie Recht behalten. Die Tauschung der an-
deren Propheten kann entweder Gott selbst oder auch den Damonen zugeschrieben werden.
Nur wer die Gabe hat, die Geister zu unterscheiden, kann hier die falsche Prophetie erkennen.

22 Christian Wolff, Der zweite Brief des Paulus an die Korinther, Leipzig 2011, S.223. Siehe dazu
auch Otto Bocher, ,Teufel III. Neues Testament”, in: Theologische Realenzyklopiidie, hg. von
Gerhard Miller, Bd. 33: Technik — Transzendenz, Berlin 2002, S.117-121, hier S.119: ,,Durch
Imitation der gottlichen Welt tduscht der Satan seine Opfer [...], daher ist es oft schwer zu
erkennen, ob aus einem Menschen der Geist Gottes oder der Geist des Teufels spricht [...]".

23 Teresa unterscheidet mit Augustinus die Visionen in leibliche, imaginative und intellektuelle,



100 Iris Roebling-Grau

sondern Boswilligkeit vermutete, wenn die Inquisitoren einer Nonne vorwarfen,
sie wolle sich mit ihren angeblich mystischen Erlebnissen nur hervortun und er-
finde gar ihre Visionen.** 1546 wurde Magdalena de la Cruz, Schwester aus dem
Franziskanerorden, in Cérdoba zu lebenslanger Gefangenschaft im Kloster verur-
teilt, weil sie im Zustand der Krankheit die Simulation ihrer Stigmata gestanden
hatte.”® Wenn Teresa nicht nur behauptet, zu wissen, dass ihre eigenen Visionen
von Christus kommen, sondern dariiber hinaus darlegt, in welcher Praxis sie
selbst dieses Wissen erworben habe, und aufSerdem versucht, diese Praxis zu leh-
ren, exponiert sie sich innerhalb eines durchweg ménnlichen Diskurses.? Umso
wichtiger ist der Rekurs auf das Erfahrungswissen bei der Unterscheidung der
Geister, das Teresa sich selbst attestiert. Diese Strategie der Selbstautorisierung
fundiert ihr Schreiben. Es folgt die Fortsetzung des obigen Zitates:

Otras cosas hay exteriores de obras de caridad y de licién, aunque a veces
aun no estara para esto. Sirva entonces a el cuerpo por amor de Dios; por-
que otras veces muchas sirva él a el alma, y tome algunos pasatiempos san-
tos antes de conversaciones que lo sean, u irse al campo, como aconsejare el
confesor; y en todo es gran cosa la espiriencia, que da a entender lo que nos
conviene, y en todo se sirve a Dios (Vida 11,16).”

Gegen einen zu strengen Umgang mit sich selbst rat Teresa zu Ablenkung, zu
karitativer Tatigkeit und zu Bewegung. All das seien Wege, auf denen die Beten-
den wieder neu zu Gott finden kdnnten, ohne das innere Beten aufzugeben. Sie

wobei sie letztere als am wertvollsten erachtet, weil bei ihnen der Teufel weniger erfolgreich
intervenieren kénne. Dobhan/Peeters, ,Anhang 1”, S. 642. Vgl. zur Frage der Tauschungen bei
Visionen und Auditionen auch Checa, Experiencia y representacion en el Siglo de Oro, S.82-84.
Auflerdem: Thompson, ,, Dangerous visions”, S. 58.

24 Auch Teresa erwédhnt, dass man ihr unterstellt habe, sie wolle mit ihren mystischen Erfahrun-
gen lediglich Aufmerksamkeit erregen (,,Decian que me queria hacer santa [...]” (Vida 19,8)).

25 Vgl. zu Magdalena konkret sowie zur Thematik der alumbrados im Zusammenhang mit der
Inquisition: Thompson, , Dangerous visions” S. 69.

26 Der theologische Diskurs der Zeit schloss Frauen aus. ,[Teresa] lebte in einer in jeder Hinsicht
von Ménnern beherrschten Kirche und Gesellschaft, wo es fiir sie als Frau nichts anderes gab,
als sich zu unterwerfen und zu schweigen; und diese Situation wird sogar noch biblisch be-
griindet, u.a. mit dem Hinweis auf Paulus” (Ulrich Dobhan/Elisabeth Peeters, ,Einfithrung”,
in: Teresa von Avila, Das Buch meines Lebens, S.15-80, hier S.70). Dass gerade die Fahigkeit zur
Unterscheidung der Geister Frauen abgesprochen wurde, weswegen diese — auch Teresa —
selten bis gar nicht direkt darauf zu sprechen kommen, betont Sluhovski, Believe not Every
Spirit, S.229. Eine weitere Stelle, an der Teresa vergleichsweise offen ihre eigene Begabung zur
Unterscheidung der Geister sowie ihre Erfahrung damit erwiahnt, findet sich in Vida 34,11f.
Sie kann hier aus Platzgriinden nicht diskutiert werden.

27 ,Es gibt dann duflere Beschaftigung wie Werke der Néchstenliebe oder Lektiire, obwohl man
manchmal nicht einmal dazu fahig ist. Dann soll die Seele aus Liebe zu Gott fiir den Leib da
sein, weil dieser andere Male oftmals fiir die Seele da ist, und sich manch heilsame Entspan-
nung gonnen, wie Gespréche, sofern sie heilsame sind, oder einen Spaziergang, je nach dem
Rat des Beichtvaters. Bei allem aber ist die Erfahrung sehr wichtig, denn sie macht klar, was
uns zutraglich ist, und dal man in allem Gott dient” (Buch meines Lebens 11,16).



,Y en todo es gran cosa la experiencia” 101

erfahren in dieser Praxis den gottlichen Willen und lernen, sich diesem anzuver-
trauen. In dieser Hinsicht dhnelt die Praxis des Gebets einem ,Experiment’, das
dazu dient, diesen gottlichen Willen zu beobachten und zu erforschen, wobei
observatio mit einer lebenspraktischen Erfahrung der Unterscheidung der Geister
zusammenfallt.?®

Diese spezielle Konfiguration der mystischen Erfahrung schldgt sich auch in
den Formulierungen nieder, mit denen Teresa festhalt, was ihr widerfahrt. Auffal-
lig ist an dem obigen Zitat das Verb, mit dem das Erfahrungswissen beschrieben
wird: ,la espiriencia da a entender”: die Erfahrung gibt zu verstehen. In dieser ak-
tivischen Wendung zeigt sich, dass die religiose Erfahrung — im Gegensatz zu an-
deren, weltlichen Erfahrungen — nicht einfach selbstbestimmt erworben werden
kann. Insofern sich diese Erfahrung auf einen allméchtigen Gott richtet, agiert
das Subjekt in Abhangigkeit von diesem Gott, den zu ,erfahren’ es sich zwar vor-
nehmen kann, auf den es aber auch in dieser Erfahrung angewiesen bleibt.” Als
Teresa im Libro de Ia Vida auf ihre Beichtviter zu sprechen kommt, lobt sie Garcia
de Toledo, den sie mehrfach im Text direkt adressiert. Er werde verstehen, was
sie tiber ihre Ekstasen sagen wolle, sei er doch selbst hierin erfahren: ,Quiza yo
no sé lo que digo; vuesa merced lo entenders, si atino en algo, pues el Sefor le ha
ya dado espiriencia de ello [...] (Vida 20,21).* Die Erfahrung ihres Beichtvaters
betrifft indirekt auch die Unterscheidung der Geister, denn Teresa beschreibt hier
die korperlichen und seelischen Zustdnde ihrer Ekstasen. Allein Garcia traut sie
zu, dass er sie verstehe — weil ihm bereits Erfahrung geschenkt wurde. In diesem
Lob ist die Kritik an der Institution der Beichtviter, die aufgrund ihrer hierarchi-
schen Stellung innerhalb der Kirche bei allen strittigen Fragen die Deutungsho-
heit haben, nicht zu tiberhéren. Andere Beichtvéter namlich, die ohne Erfahrung,
verstiinden nicht, was sie, Teresa, beschreibe.? Doch die Stelle interessiert hier aus
einem anderen Grund. Sie zeigt auf, dass die Erfahrung des Beichtvaters nicht mit
einer autonomen Willensentscheidung, sondern mit einem gottlichen Handeln
verbunden ist. Auch wenn die Vermutung naheliegt, dass gerade Erfahrungs-
wissen selbstbestimmt erworben werden kann (und zwar sowohl lebensprakti-

28 In seinem instruktiven Artikel zur Unterscheidung der Geister bei Teresa de Avila und Ig-
nacio de Loyola erwéahnt auch Fabidn Alejandro Campagne kurz mogliche Verbindungen zu
einem zeitgendssischen Wissenschaftsdiskurs, namentlich zu Francis Bacon. Fabian Alejan-
dro Campagne, ,Ignacio de Loyola y Teresa de Avila. Inspectores de Espiritus: Institucién y
carisma en los albores de la edad confesional”, in: Via spiritus 21 (2014), S. 83-143, hier S.123.

29 Teresas Ausfithrungen zum inneren Gebet verdeutlichen diesen Aspekt. Zwar stellt die Kar-
melitin mit ihrer Gebetsweise, die sie in Form einer Lehre prasentiert (Vida Kap. 11-22), eine
Art Technik auf dem Weg zur Gotteserkenntnis vor, auch diese Technik aber ist nur eine
mogliche Voraussetzung fiir die mystische Erfahrung. Sie fithrt nicht zwangslaufig zu Visio-
nen und Ekstasen.

30 ,Vielleicht weif8 ich nicht, was ich da sage. Euer Gnaden werden es schon verstehen, wenn ich
es in etwa treffe, denn Euch hat der Herr darin schon Erfahrung geschenkt [...]* (Buch meines
Lebens 20,21).

31 Vgl. dazu Moradas 6,1,8.



102 Iris Roebling-Grau

sches Erfahrungswissen als auch das der experimentellen Beobachtung), so wird
deutlich, dass mystisches Erfahrungswissen im religiosen Kontext riickgebunden
bleibt an gottliches Handeln. Das gilt auch fiir die Erfahrung auf dem Gebiet der
Unterscheidung der Geister. Gott kann nicht einfach erkannt werden, er gibt sich
zu erkennen. Damit biifst auch Teresas ,espiriencia’ den Status einer selbstbe-
stimmten Tatigkeit ein. Als Gabe ist sie vielmehr Teil der die Heiligen auszeich-
nenden ambivalenten Demut. Sie erfiillt die Funktion der Auszeichnung, legt aber
auch die Abhéngigkeit des Subjektes von Gott erst eigentlich frei.

Der eingangs zitierte Absatz endet wie folgt: ,,Suave es su yugo, y es gran ne-
gocio no traer el alma arrastrada, como dicen, sino llevarla con su suavidad, para
su mayor aprovechamiento” (Vida 11,16). In diesem Fortschritt der Seele, diesem
Nutzen, den die Seele letztlich aus dem inneren Beten immer ziehe, scheint noch
einmal der Praxisbezug auf, den die mystische Erfahrung mit anderen Formen der
Erfahrung teilt. Im Gegensatz zu einem theoretischen Wissen — auch Teresa pole-
misiert gelegentlich gegen die so genannten ,letrados”® — ist Erfahrung nicht von
ihrer Funktionstiichtigkeit zu trennen. Als ihr Gradmesser fungiert die Praxis, die
auch im Bereich der Mystik das letzte Wort hat. Auf die ,Friichte’ zu achten (,,agu-
ardar tiempo del fruto que hacen estas apariciones”, Moradas 6,9,11) triagt Teresa
ihren Schwestern auf, weil sich nur dort zeige, was tatsachlich von Gott komme,
auch wenn man dabei manchmal einen langen Atem beweisen miisse. Theologi-
sche Gelehrsamkeit kann dieser Form des erfahrungsbasierten Wissens nicht den
Rang ablaufen. Und aus der Uberzeugungskraft einer letztlich erfolgreichen Pra-
xis ldsst sich auch die unmittelbare Evidenz dieses Erfahrungswissens ableiten: Es
wirkt in besonderer Weise gesichert. Explizit betont Teresa den Zusammenhang
von Wissen und Erfahrung: , digolo porque lo sé por espiriencia” (Vida 11,13).3* In
Vida 5,3 wird dieses Wissen mit dem Sehen verbunden: ,He visto por espiriencia”
(Vida 5,3). Damit etabliert sie eine Kategorie von Wissen, das sie als eigen rekla-
mieren kann und das, weil es eine privilegierte Nahe zu Gott anzeigt,*® auch als
unanfechtbar gilt, sofern die jeweilige mystische Erfahrung allgemein als authen-
tisch anerkannt wird.

32 ,Sein Joch ist sanft [...], und es ist eine wichtige Angelegenheit, die Seele nicht, wie man so
sagt, an die Kandare zu nehmen, sondern sie zu ihrem grofien Fortschritt mit Sanftheit zu
fithren” (Buch meines Lebens 11,16).

33 Vgl. zum Komplex zwischen Erfahrungswissen und Wissenschaft, Checa, Experiencia y repre-
sentacion en el Siglo de Oro, S.78-80.

34 Vgl. Campagne, ,Ignacio de Loyola y Teresa de Avila“, S.117.

35 Galan betont diesen Aspekt und fiihrt aus, dass die mystische Erfahrung im Gegensatz zu
anderer weltlicher Erfahrung, die ebenfalls mit einer Form von Sichtbarkeit und Evidenz
ausgestattet sein mag, theologisch eine hohere Form des Wissens darstelle, weil sie von Gott
direkt und unmittelbar eingegeben und nicht tiber die d&ufleren Sinne aufgenommen worden
sei. Galan, ,La experiencia de la subjetividad en Teresa de Jesus”, S. 181.



,Y en todo es gran cosa la experiencia” 103

2 Versprachlichung

Diese Plausibilitat, mit der die Erfahrung Erkenntnis ausstattet, scheint jedoch in
einem Spannungsverhaltnis zu stehen mit der Tatsache, dass gerade Erfahrungs-
wissen schwer in Sprache zu bringen ist. Auch wenn man selbst den festen Ein-
druck haben mag, eine Erkenntnis aus Erfahrung gewonnen zu haben, fillt es
nicht leicht, diese Kenntnis zu kommunizieren: ,Und es ist dieses Vermittlungs-
problem, das Erfahrungswissen zu einer spezifischen Form elusiven Wissens
macht.”** Doch vielleicht trifft sich auch die scheinbar gegensatzliche Eigenschaft
der Evidenz mit der schwierigen Kommunizierbarkeit in einem ganz bestimmten
Punkt. Denn schwer vermittelbar ist das Erfahrungswissen, weil es so stark an
das subjektive Erleben gebunden ist. Gleichzeitig scheint dieses subjektive Erle-
ben verantwortlich zu sein fiir die Gewissheiten, die dieses Wissen liefert. Auch
in den mystischen Texten fiithrt diese Kombination zu einem Unsagbarkeitstopos.
Auch Teresa berichtet davon, etwas zu wissen, ohne es sagen zu kénnen. Erneut
wird hier das ,Sehen’ betont: , Diré, pues, lo que he visto por espiriencia. El cémo
el Sefor lo hace vuesa merced lo dird mijor, y declarara todo lo que fuere escuro y
yo no supiere decir” (Vida 28,7).%

Im Folgenden beschreibt sie, wie sie Christus gesehen habe, der ihr einerseits wie
ein Bild, andererseits wie eine reale Gestalt erschienen sei. Die Passage illustriert
beispielhaft das Zusammenspiel von Erfahrung und widerstandiger Versprachli-
chung.*® Dartiber hinaus benennt der Unsagbarkeitstopos in den mystischen Tex-
ten jedoch auch etwas Substantielles. Was hier verbalisiert wird, entstammt einem
Bereich, der nicht nur geheim ist, sondern der — als das Gottliche — per definitionem
jenseits des Sprachlichen liegt.*” Kein Versuch der Verbalisierung kann diesen Hia-
tus wirklich iiberwinden, es konnen lediglich Formen gefunden werden, das sub-
jektive Erleben defizitdr zu kommunizieren.*’ In dieser Hinsicht unterscheidet sich
eine Erfahrung des Goéttlichen von allen anderen Formen der Erfahrung, die sich
ebenfalls nur mithsam in Sprache bringen lassen mogen, deren Inhalt aber nicht
mit etwas kategorial Anderem wie dem Géttlichen assoziiert ist.*!

36 Schaefer, , Esperienza” S.3.

37 ,Ich will also sagen, was ich aus eigener Erfahrung gesehen habe. Wie der Herr es macht,
das werden Euer Gnaden besser sagen [...]” (Buch meines Lebens 28,7). In Vida 17,5 wird die
Schwierigkeit der Versprachlichung insofern deutlich, als die gegliickte Verbalisierung zum
Ausfluss gottlicher Gnade erklart wird und in Vida 11,6 fiihrt Teresa ihr Geschlecht an, um
entschuldigend darzulegen, dass ihr die Worte fehlten, um ihre mystischen Erlebnisse (ohne
gottliche Hilfe) aufzuschreiben.

38 Es lassen sich in der Vida weitere Stellen finden, an denen ebenfalls der Unsagbarkeitstopos
an die Erfahrungshaftigkeit gekoppelt ist, so etwa in Vida 28,7.

39 ,[...] parailleurs, I'expérience, méme identique, étant par nature ,inexprimable’, appelle pour
sa description des expressions, des métaphores et des symboles variés” (Lépez-Gay, ,Mys-
tique. — I. Le phénomene mystique”, Sp. 1893-1894). Vgl. zum Zusammenhang von einem
Theologisch-Unsagbaren mit einem Asthetisch—Unsagbaren: Schneider, ,Vom Wissen um
gratia”, S.145.

40 Checa, Experiencia y representacion en el Siglo de Oro, S.70.

41 Ebd,, S.82.



104 Iris Roebling-Grau

Der Topos des Nicht-Sagen-Konnens taucht bei Teresa nicht nur auf, wenn
sie versucht, ihre Ekstasen bis hin zur so genannten unio mystica aufzuzeichnen.
Er taucht interessanterweise auch auf, wenn sie {iber den Aspekt der Erfahrung
spricht, der bereits in dem eingangs aufgerufenen Zitat aus der Vida benannt und
der hier als die Fahigkeit zur Unterscheidung der Geister analysiert wurde. Es
ist bemerkenswert, dass eine rhetorische Formulierung, die auch aus weltlichen
Texten bekannt ist, von Teresa aufgegriffen wird, um die Unscharfe bei der Ver-
sprachlichung zu thematisieren. Auch Teresa rekurriert auf das im Franzosischen
zu einem Topos avancierte: ,Je ne sais quoi’.*?

Im Libro de Ia Vida beschreibt sie, dass man ihr geraten habe, wegen ihrer
Schmerzen das Gesprach mit einem Kirchenrektor zu suchen, damit er sie auf
ihrem geistlichen Weg fiihre. Teresa befolgt diesen Rat und schreibt iiber die
Begegnung: ,[...] senti en mi espiritu un no sé qué, que antes ni después no me
acuerdo halo [...]” (Vida 33,9).® Diese Stelle veranschaulicht den rhetorischen To-
pos der Unsagbarkeit, wie er sich auch in weltlichen Texten findet. Wie Christina
Schaefer ausfiihrt, geht es in diesen Texten nicht nur darum, ein bestimmtes Er-
fahrungswissen zu kommunizieren, sondern manchmal auch noch spezifischer,
ein Urteilswissen zu veranschaulichen. Als Beispiel dienen ihr die Libri della famig-
lia von Leon Battista Alberti (1404-72), wo im vierten Buch die Menschenkenntnis
als die Fahigkeit angepriesen wird, die ,,Gesten, Worte und Gepflogenheiten des
anderen richtig zu deuten. Gemeint ist mithin eine hermeneutische Kompetenz,
die sich sehr wohl vergleichen lasst mit dem Prozess, den Teresa im Blick hat,
wenn sie etwa beschreibt, wie sie spontan und intuitiv den Priester einzuschétzen
wusste, von dem sie sich guten Rat erhoffte. Was genau sie in ihrem Urteil angelei-
tet hat, kann sie freilich nicht benennen.

Auch wenn in dem hier vorgestellten Fall die Unterscheidungskompetenz
(discrecién’) dazu eingesetzt wird, die Fithrung der eigenen Seele erfolgreich zu
gestalten, was einer Einschdtzung des gottlichen Willens gleichkommt, und in dem
anderen Fall diese Unterscheidungskompetenz eine soziale zwischenmenschliche
Urteilsfahigkeit meint, so sind die beiden Situationen doch vergleichbar als spe-
zifische Erfahrungssituationen, in denen ein Prozess des Urteilens zum Tragen
kommt. Das Wissen, das man in diesen Situationen erwerben kann, ist nicht nur
eng verbunden mit dem Prozess des Urteilens, es wird tiberhaupt erst in diesem
Prozess generiert. Stefan Brandt hat den Vorgang des Urteilens in einem Kommen-
tar zu Gilbert Ryles The Concept of Mind (1949) als die zentrale Komponente jenes
Knowing hows ausgemacht, das Ryle so einpragsam analysiert hat: ,However, if,
as I claim, knowledge how to V is typically exercised in certain mental acts, i.e.,
judgments and decisions about how to V, the notion of know-how cannot be used

42 Vgl. zum Topos des Je ne sais quoi’: Schneider, ,Vom Wissen um gratia”, S. 90.

43 ,Und es ist so, dafi ich beim Betreten des Beichtstuhls etwas Unsagbares in meinem Inneren
versplirte, das ich weder vorher noch nachher bei jemandem verspiirt habe [...]” (Buch meines
Lebens 33,9).

44 Schaefer, ,Esperienza” S.25.



,Y en todo es gran cosa la experiencia” 105

in an argument against the Cartesian picture of the mind anymore”* Die von
Brandt diskutierte Frage nach der Position dieses Knowing hows im Rahmen eines
cartesianischen Weltbildes muss hier nicht weiter interessieren. Der Begriff ist im
vorliegenden Kontext signifikant, weil er fiir die genauere Bestimmung des Er-
fahrungswissens als pertinent bezeichnet wurde: ,Damit riickt das Erfahrungs-
wissen in die Ndhe dessen, was Gilbert Ryle als Knowing how beschrieben hat: als
ein praktisches Wissen, das sich nur im Vollzug aktualisiert und nur in der Aus-
flihrung und Einiibung, nicht durch Lernen von Regeln erworben wird”.* Diese
Einschdtzung gilt ohne Einschrdnkung auch fiir mystisches Erfahrungswissen,
das sich als ein Wissen von der Unterscheidung der Geister sehr wohl vergleichen
lasst mit anderen, weltlichen Formen eines Knowing hows, in denen ebenfalls die
Urteilskraft richtig eingesetzt werden muss, was sich nicht durch das Studium
eines Regelwerkes garantieren lasst. Gleichwohl — und das gilt es hervorzuheben,
wenn wir hier {iber Strategien der Versprachlichung nachdenken — finden sich im-
mer wieder Versuche, ein solches Regelwerk zu formulieren. Der Versuch der Ver-
balisierung wird mithin sehr wohl unternommen, auch wenn sein Erfolg deutlich
in Frage gestellt wird. Diese gegenldufige Bewegung ist umso bemerkenswerter,
als gerade Teresa in ihrer Vida einen solchen Versuch der Versprachlichung eines
spezifischen (mystischen) Knowing hows als einer Praxis in der Unterscheidung der
Geister vorstellt. Die Praxis des inneren Betens ist auch eine Schule des Urteilens,
das immer treffsicherer und erfolgreicher die gottliche Fithrung zu lesen lernt.
Die von Teresa gewéhlte Metaphorik zur Versprachlichung ihrer Gebetspraxis
(das Bewdssern eines Gartens) ist seit langerem untersucht.*” Ebenso liegen Ar-
beiten vor, die sich auf die fingierte Miindlichkeit dieser Darstellung fokussieren.
Juan Antonio Marcos identifiziert in seinem Beitrag Beobachtungen zu dieser
Miindlichkeit,* geht aber auch dariiber hinaus, wenn er nach den Adressierten
der Vida fragt und mutmafit, dass im Falle Teresas (vom Zensor abgesehen) die
Ordensschwestern angesprochen waren.” Diesen Schwestern prasentiert sich Te-
resa aber nicht nur als eine kolloquiale Autorin, sondern sie inszeniert explizit
an vielen Stellen ein Gesprach mit der Leserschaft. Die Beispiele, auf die Marcos
sich bezieht, entstammen dem Camino espiritual (1567).° Es lassen sich aber auch

45 Stefan Brand, ,Ryle on knowing how. Some clarifications and corrections”, in: European Jour-
nal of Philosophy 29/1 (2021), S.152-167, hier S. 164.

46 Schaefer, , Esperienza”, S. 4.

47 Giovanni Maria Bertini, , Teresa de Avila y el sentido de la naturaleza”, in: Revista hispdnica
moderna 31/1 (1965), S.71-77.

48 Juan Antonio Marcos, , La prosa teresiana. Lengua y literatura”, in: Introduccion a la lectura de
Santa Teresa, hg. von Alberto Barrientos Madrid 22002, S.283-332, hier S. 308.

49 ,En el caso de la obra teresiana, el primer lector y destinatario de sus obras (salvedad hecha
del censor) eran sus monjas” (Marcos, ,La prosa teresiana“, S.299). Vgl. zur Frage der Ad-
ressierung auch Iris Roebling-Grau, , The Text As Mirror. The Book of Her Life and the Vita
Christi”, in: Santa Teresa. Critical Insights, Filiations, Responses, hg. von Martina Bengert und Iris
Roebling-Grau, S.87-103, hier S. 94.

50 Marcos, ,La prosa teresiana® S.300.



106 Iris Roebling-Grau

in der Vida vergleichbare Passagen aufspiiren. Die Dialogizitat besteht dort in Fra-
gen an das Publikum (Vida 5,8/6,9), in Einbeziehung {iber das Personalpronomen
(Vida 6,6/6,9) oder auch in einem eingefiigten Dialog, in dem die eigenen Gedan-
ken anschaulich prasentiert sind: Y jes verdad que en las relisiones, que de razén
habiamos en estos cosas estar disculpados, hay disculpa? No, que dicen que los
monesterios ha de ser corte de crianza y de saberla. Yo cierto que no puedo enten-
der esto” (Vida 37,10).%!

Diese hier horbare Miindlichkeit ldsst sich vielfach interpretieren. Ramoén Me-
néndez Pidal hat darin einen bewusst kiinstlichen Stil der Umgangssprache (,,un
trabajo de mortificacion”) erkannt, mit dem Teresa sich selbst herabsetze.” In eine
ahnliche Richtung weist auch die Studie von Alison Weber, die den estilo llano als
Demutsformel gegeniiber den Beichtvitern liest.”

Ich md&chte hier den Vorschlag von Marcos aufgreifen und die fingierte Miind-
lichkeit mit Blick auf die adressierten Schwestern noch einmal deuten und mit
einer These zur Versprachlichung und Weitergabe von Erfahrungswissen verbin-
den. Vielleicht werden in der inszenierten Dialogizitét die Leserinnen nicht nur in
einer besonders ansprechenden Weise adressiert. Vielleicht lasst sich diese Adres-
sierung auch vom Gegenstand selbst her plausibilisieren. Teresa verwickelt ndm-
lich ihre Leserinnen, so die These, gleichsam in ein Gesprach, weil das, was sie
ihnen vermitteln mochte, sich idealerweise in einem Gesprach weitergeben lasst.
Das Gesprich ist eine Situation, in der tiber die Riickfrage eine so enge Abstim-
mung moglich ist, dass sogar die scheinbar der Sprache nicht zuganglichen Be-
reiche des Knowing how in kleinen Schritten tatsachlich verbalisiert werden konn-
ten. Teresa wiirde in dieser Lesart eben dieser Gegebenheit mit ihrer scheinbar
miindlichen Schriftlichkeit Rechnung tragen. In Analogie zu weltlichen Texten, in
denen neben der Anekdote auch der Dialog eingesetzt wird, um dezidiert Erfah-
rungswissen zu versprachlichen,* lassen sich in dieser Perspektive auch Teresas
mystische Schriften in ihrer Asthetik noch einmal neu verstehen.

3 Frauen und Minner

Die Diskussion um Teresas Schriften wurde von Anfang an mit Blick auf die Frage
nach dem Geschlecht der Autorin gefiihrt. Dabei ist in der Wissenschaft wieder-
holt die blofie Tatsache herausgestellt worden, dass Teresa ihre Rolle als Autorin
— wie bereits oben zitiert —in Vida 11,13 eng mit dem Verweis auf die Verankerung
ihrer Kompetenz in der eigenen Erfahrung verbunden hat. Diese Gleichsetzung
von Wissen mit Erfahrung wurde als spezifisch weibliche Strategie beschrieben.

51 ,,Und stimmt es, daf8 es in den Orden, die wir in solchen Féllen mit Recht entschuldigt sein
sollten, eine Entschuldigung gibt? Aber nein, sagt man doch, dafd die Kloster eine Hochschu-
le der Etikette sein und diese kennen miissen” (Buch meines Lebens 37,10).

52 Ramon Menéndez Pidal, ,El estilo de Santa Teresa”, in: ders., La lengua de Cristobal Colon. EI
estilo de Santa Teresa y otros estudios sobre el siglo XVI, Madrid 1942, S. 145-174, hier S.153.

53 Alison Weber, Teresa of Avila and the Rhetoric of Femininity, Princeton 1990, S. 76.

54 Schaefer, ,Esperienza”, S. 14.



,Y en todo es gran cosa la experiencia” 107

Mit Verweis auf Otger Steggink macht Ciro Garcia 2014 sogar ein ,,doctorado feme-
nino de la experiencia” in Teresa Schriften aus.”® 2008 hatte bereits Barbara Simerka
mit Bezug auf Lorraine Codes Monographie What can she know? Feminist Theory
and the Construction of Knowledge (1991) nahegelegt, dass gerade Teresa als eine Au-
torin verstanden werden miisse, die mit ihrem standigen Bezug auf das eigene
Erleben eine genuin feminine Form des Wissens in die Mystik eingebracht habe.*
Diese These kann sich auf zahlreiche Fakten stiitzen, an erster Stelle die Tatsa-
che, dass Teresa, obwohl sie vergleichsweise gebildet war, als Frau nicht Theologie
studieren konnte, Latein nur bruchstiickhaft beherrschte, die Bibel im Original
nicht lesen durfte und damit von dem dominanten theologischen Diskurs der Zeit
ausgeschlossen war.>® Wollte sie ihre Autoritat als Mystikerin darstellen, blieb ihr
scheinbar gar kein anderes Mittel, als auf ihre eigene Erfahrung zu verweisen.
Ein naheliegender Vergleich mit dem zeitgenossischen Ignatius von Loyola ldsst
jedoch an einem genuinen Zusammenhang zwischen Weiblichkeit und Erfah-
rungswissen Zweifel aufkommen.

Auch Ignatius schreibt mit seinen Ejercicios espirituales (1522-24) eine Handrei-
chung zur Unterscheidung der Geister. Er gibt darin eine Anleitung, die in einem
Zeitraum von vier Wochen befolgt werden soll und die zur Kontemplation be-
stimmter Bibelstellen einladt. Diese intensive Lektiire dient dem Ziel, sich in der
Unterscheidung der Geister zu {iben, um schliefslich konkret eine fiir das eigene
Leben wichtige Entscheidung zu bedenken und erfolgreich — das heifst im Sinne
des gottlichen Willens — treffen zu konnen. Die Exerzitien sind mithin ein Hand-
buch, das seine Leser sowohl zu einer aus der Mystik bekannten Gottesndhe*
fiihrt als auch in den praktischen Fragen der Lebensfiihrung begleiten mochte. An
zwei Stellen taucht in diesem Buch der Begriff der Erfahrung auf. Beim ersten Mal
geht es um die Situationen, in denen man eine Entscheidung treffen solle. Ratsam
sei es, dies zu tun, wenn man sich klar und gefestigt fithle und bereits auf eine
gewisse Praxis in der Unterscheidung der Geister zuriickblicke. Dieser Hinweis
mutet redundant an, wird doch die richtige Entscheidung verlegt in den Bereich
der zuvor richtig getroffenen Unterscheidung der Geister. Sucht man weiter nach

55 Garcia, ,La experiencia de Dios en el Libro de la vida de santa Teresa de Jesus”, S.432.

56 ,When she characterizes the prestigious conventional theological education offered only to
males as equivalent in relevance to mystical experience, which is general associated with
women, as equally legitimate, Teresa offers a new philosophical paradigm that empowers
women” (Barbara Simerka, ,Feminist Epistemology and Pedagogy in Teresa of Avila“ in:
Approaches to Teaching Teresa of Avila and the Spanish Mystics, hg. von Alison Weber, New York
2009, S.107-113, hier S. 109f.).

57 Teresa zitiert in ihren Werken einzelne Fragmente aus der Bibel auch auf Latein. Allerdings
finden sich in diesen Zitaten zahlreiche Fehler, woraus erkennbar wird, dass sie die Passagen,
die sie im Gottesdienst gehort hatte, aus dem Gedéchtnis zitiert.

58 Bode, , Teresa de Avila” S.1425.

59 Siehe dazu Christoph Strosetzki, ,De lo exterior a lo interior. Las imagenes y la contemplacion
jesuita mistica. From the exterior to the interior. The Images and the Jesuitical Mystic Con-
templation”, in: Hipogrifo 7/2 (2019), S. 605-617, hier S. 616.



108 Iris Roebling-Grau

Hilfestellung bei der Unterscheidung der Geister selbst, taucht der Begriff der Er-
fahrung ein zweites Mal auf. Den Exerzitien sind Regeln beigefiigt, einige davon
beziehen sich konkret auf die discretio spiritum. Die Sechste von ihnen lautet:

Cuando el enemigo de natura humana fuere sentido y conocido de su cola
serpentina y mal fin a que induce, aprovecha a la persona que fue del tenta-
da mirar luego en el discurso de los buenos pensamientos que le trujo y el
principio dellos, y cémo poco a poco procurd hacerla descendir de la suavi-
dad y gozo espiritual en que estaba, hasta traerla a su intencién depravada;
para que con la tal experiencia, conocida y notada, se guarde para adelante
de sus acostumbrados engafios.®

Auch hier, wo Ignacio mit Prazision eine Anleitung zu geben versucht, wird er-
neut die bereits gewonnene Erfahrung zur Ratgeberin erhoben. Beide Stellen sind,
wenngleich als praktische Anleitung wenig hilfreich, so doch als Aussagen zur
Unterscheidung der Geister aussagekraftig, weil sie bestdtigen, was auch Teresa
schreibt, wenn sie das Vermogen zur richtigen Lektiire des gottlichen Willens mit
einem spezifischen Erfahrungswissen und Urteilsvermogen korreliert. Zusam-
men genommen bildet beides das, was auch Knowing how genannt wird.

Zu diesem Erfahrungswissen leitet Ignacio nicht nur an. Als Autor der Ejerci-
cios spricht er auch aus diesem Wissen heraus. Zwar muss er als Mann sein eige-
nes Schreiben und seine Autoritét nicht extra legitimieren, sie wird ihm zugespro-
chen. Aber auch Ignacio fungiert als Lehrer allein aufgrund seiner Erfahrung, die
er in Form eines Regelwerkes weitergibt. Auch hinter der ignatianischen Anlei-
tung zur Entscheidungsfindung steht die Biographie eines anfangs theologisch
Ungebildeten. Der Soldat [figo Lépez de Loyola war nicht fiir die kirchliche Lauf-
bahn pradestiniert, sondern hat allein tiber die spirituelle Praxis zu einer Aner-
kennung im Bereich der geistlichen Lebensfiihrung gefunden.”!

Vielleicht gestattet diese Beobachtung es, die Einschdatzung von Barbara Simer-
ka zu modifizieren. Moglicherweise ist dieses Wissen, das nicht in Bildungsins-
titutionen erworben wird, nicht per se ein feminines Wissen, sondern vielmehr
ein Wissen, das von Personen reklamiert wird, die aufderhalb dieser Institutionen
stehen. Beide, Teresa und Ignatius, mussten sich die Anerkennung innerhalb der

60 Ignacio de Loyola, Ejercicios espirituales, hg. von Candido de Dalmases, Santander 1985,
S.173. ,Wenn der Feind der menschlichen Natur an seinem Schlangenschwanz gespiirt und
erkannt ward und am bdsen Ende, zu dem er hinfiihrt, so ist es der Person, die von ihm ver-
sucht wurde, niitzlich, sofort den Verlauf der guten Gedanken, die er eingab, zu betrachten:
wie es anfing, und er dann nach und nach dafiir sorgte, daf sie aus der geistlichen Anmut
und Freude, darin sie sich befand, herabstieg, bis er sie schliefSlich zu seiner gottlosen Ab-
sicht verfithrt. Und sie soll das tun, um auf Grund einer solchen erkannten und vermerkten
Erfahrung sich kiinftig vor seinen gewohnten Betriigereien hiiten zu konnen” (Ignatius von
Loyola, Die Exerzitien, iibers. von Hans Urs von Balthasar, Freiburg 121999, S. 59).

61 Vgl. zur stilisierten Darstellung dieser Erfahrung im Rahmen der Heiligenvita: Massimo
Leone, Saints and Signs. A Semiotic Reading of Conversion in Early Modern Catholicism, Berlin
2010, S.105-167 und S. 33-44.



,Y en todo es gran cosa la experiencia” 109

Kirche erst erwerben und beide haben dabei auf eine Verschriftlichung ihrer je-
weils eigenen spirituellen Erfahrung zuriickgegriffen, die in beiden Féllen eng
an ein Knowing how bei der Unterscheidung der Geister gekniipft war. In dieser
Hinsicht gleichen sich die Ordensgriinder.

Trotzdem unterscheiden sie sich auch voneinander. So augenfillig die biogra-
phische Parallele auch sein mag, sie kann doch iiber bestimmte Unterschiede
nicht hinwegtduschen, allerdings liegen diese in der jeweiligen Art der Verschrift-
lichung. Als Autoren sind Teresa und Ignacio denkbar ungleich. Wahrend Tere-
sa ihre Lehre vom inneren Gebet in eine autobiographische Narration einbettet,
verfasst Ignacio ein in Kapitel und Unterkapitel, Abschnitte und Unterabschnitte
gegliedertes Buch. Wahrend sie an entscheidender Stelle ihr Erfahrungswissen
mit dem dafiir etablierten Topos der Unwissenheit vorstellt (Vida 33,9), unterlauft
ihm ein Zirkelschluss, wenn er in der Anleitung zur richtigen Unterscheidung
der Geister auf die bereits gesammelte Erfahrung bei der Unterscheidung der
Geister verweist.®? Der Vergleich fiihrt zu der Frage nach moglichen Formen einer
écriture féminine, die sich eventuell in Teresas Versprachlichung ihres Erfahrungs-
wissens, nicht aber in der korrespondierenden Form bei Ignacio finden liefSen.®
Dieser Frage in vollem Umfang nachzugehen ist hier nicht der Ort. Es sei statt-
dessen mit Sylvie Gambaudo auf die Diskussion verwiesen, die zu diesem The-
ma bereits gefiihrt wurde.* Gambaudo stellt Julia Kristevas Uberlegungen den
Einwdnden von Judith Butler gegeniiber und verhandelt die Vorstellung einer
weiblichen Erfahrungswelt kritisch. Stattdessen versteht sie weibliches Schreiben
weniger vom jeweiligen Erleben her als innerhalb eines relationalen Prozesses, in
dem insbesondere weibliche Autorinnen sich stets ins Verhiltnis zu mannlichen
setzen miissten: ,In Butler, the misalignment between the performance I wish to
copy and my performance is the source of differentially constituted agency. It may
not be intentional, but that differential is where resistance is at, and so it is where
woman-writing-like practice could be found“.® Fiir Teresa gelten diese Uberle-
gungen in besonderem Maf3e. Die Vorlage fiir ihre Vida findet sich in den Confessio-
nes von Augustinus, der frithchristlichen autobiographischen Bekenntnisschrift,
die bis in die Frithe Neuzeit hinein die Gattung der Lebensbeichte geprégt hat.
Teresa bildet ihre Aufzeichnungen in vielerlei Hinsicht derjenigen von Augus-

62 Vgl. zu einer zirkuldren Argumentation bei der Beschreibung des Wissens von gratia: Schnei-
der, ,Vom Wissen um gratia”, S. 93.

63 Einen Vergleich hinsichtlich anderer Bereiche der mystischen Erfahrung (Ekstase, Gottei-
nung) hat Darcy Donahue vorgestellt, wobei Teresa nicht Ignacio, sondern Juan de la Cruz
gegeniibergestellt wird. Im Zentrum steht dabei der unterschiedliche Umgang mit der Zen-
sur. Vgl. Darcy Donahue, , Teresa of Avila and Ignatius of Loyola: A Gender-Based Approach
to Spiritual Autobiography”, in: Approaches to Teaching Teresa of Avila and the Spanish Mystics,
hg. von Alison Weber, S.208-217.

64 Sylvie Gambaudo, ,Is there such a Thing as ,Woman Writing'? Julia Kristeva, Judith Butler
and Writing as Gendered Experience”, in: Angelaki. The Journal of Theoretical Humanities 22/1
(2017), 5.23-33.

65 Gambaudo, ,Is there such a Thing as ,Woman Writing'?, S.31.



110 Iris Roebling-Grau

tinus nach.®® In dem Mafle aber, in dem sich Teresas Text explizit an Frauen rich-
tet, weicht die Autorin von Augustinus ab. Eine dieser Passagen findet sich auch
in direkter Nachbarschaft zu dem hier diskutierten Absatz in Vida 11,13. In Vida
11,14 setzt Teresa ein mit: ,Para mujercitas como yo [...]“* Damit richtet sie ihre
Ausfithrungen zu den anfanglichen Schwierigkeiten im Beten an ein weibliches
Publikum, das die Karmelitin unterweist mit Bezug auf ihr Erfahrungswissen.®

Es zeigt sich hier, dass dieses Erfahrungswissen nicht nur eingesetzt wird, um
die Autoritat der Autorin gegeniiber den Zensoren zu etablieren, sondern auch um
eine Situation herzustellen, in der eine Frau sich an Frauen wendet, in der also von
Gleich zu Gleich kommuniziert wird. In dhnlicher Weise adressiert auch Ignacio
sein Publikum. In seinen Ejercicios wird unmissverstdandlich deutlich, dass die-
se sich ausschliefSlich an Ménner wenden, werden Frauen darin doch gerade als
eine der Gefahren und Stérquellen bei der richtigen Entscheidungsfindung ausge-
macht.” Gegen diese Vereinnahmung des Erfahrungswissens bei der Unterschei-
dung der Geister schreibt Teresa an, wenn sie dieses Wissen fiir sich reklamiert
und an weibliche Leserinnen in einem scheinbar lockeren Gesprach schriftlich
weiterreicht. Dabei findet sie mit ihrem autobiographischen Lebensbericht — im
Unterschied zu Ignacio — eine Form, die dem Wesen elusiven Wissens insofern
Rechnung tragt, als die Verschrankung von Beobachtungs- mit Erfahrungswis-
sen entlang der eigenen Lebensgeschichte narrativ prasentiert und gleichzeitig
scheinbar im Gesprach weitergegeben wird. Wahrend die inszenierte Miindlich-
keit als Versuch verstanden werden kann, die Schwierigkeiten bei der Verbalisie-
rung von Knowing hows einzufangen, garantiert die Schriftlichkeit die Fixierung
dieses Wissens und bereitet ihm den Weg in den Bereich damals ausschliefllich
maéannlicher Bildungsinstitutionen.

66 Siehe dazu: Bernhard Teuber, ,Acerca de confesion y de contemplacion — La escritura auto-
biografica de Santa Teresa de Jesus considerada como estética de la existencia mistica”, in:
,Una de las dos Esparias . . .“. Representaciones de un conflicto identitario en la historia y en las lite-
raturas hispdnicas, hg. von Gero Arnscheid und Pere Joan Tous, Madrid/Frankfurt (a. M.) 2007,
S.859-881, hier S. 872.

67 ,Fur Weiblein wie ich [...]” (Buch meines Lebens, S.192).

68 Die Strategie ist ambivalent, weil Teresa ihre Schwestern einerseits als Lehrmeisterin und als
Vorbild anspricht und andererseits diese dazu einléddt, sich in ihr als Siinderin zu spiegeln.
Gerade in diesem Punkt setzt Teresa sich von Augustinus ab. Vgl. dazu: Roebling-Grau, ,The
Text As Mirror”, S.96. Inwiefern Teresa damit auch ihre Schwestern dazu auffordert, sich
selbst wiederum von ihrem eigenen Erfahrungswissen leiten zu lassen, bleibt offen. Explizit
hatte die Karmelitin diesen Hinweis wohl kaum formulieren konnen, weil sie damit die Au-
toritat der Beichtvéter stark gefahrdet hatte.

69 Unzweideutig fiihrt Ignacio de Loyola aus, wie Frauen (dem Teufel gleich) es verstiinden, die
Miénner unabléssig zu tduschen, zu schwichen und zu bekdmpfen. Loyola, Ejercicios espiri-
tuales, S.170.



,Y en todo es gran cosa la experiencia” 111

Bibliographie

Quellen

Ignacio de Loyola, Ejercicios espirituales, hg. von Candido de Dalmases, Santander °1985.

Ignatius de Loyola, Die Exerzitien, ibers. von Hans Urs von Balthasar, Freiburg 1999.

Teresa de Jesus, Libro de la vida, hg. von Damaso Chicharro, Madrid %2011.

Teresa de Jesus, Las Moradas del Castillo interior, hg. von Damaso Chicharro, Madrid 1999.

Teresa de Avila, Das Buch meines Lebens, hg. und iibers. von Ulrich Dobhan und Eli-
sabeth Peeters, Freiburg 2001.

Teresa de Avila, Wohnungen der Inneren Burg, hg. und iibers. von Ulrich Dobhan und
Elisabeth Peeters, Freiburg 2005.

Wolff, Christian, Der erste Brief des Paulus an die Korinther, Leipzig *2011.

Wolff, Christian, Der zweite Brief des Paulus an die Korinther, Leipzig ?2011.

Sekundirliteratur

Bertini, Giovanni Marfa, ,Teresa de Avila y el sentido de la naturaleza”, in: Revista
hispdnica moderna 31/1 (1965), S.71-77.

Brand, Stefan, ,Ryle on knowing how. Some clarifications and corrections”, in: Euro-
pean Journal of Philosophy 29/1 (2021), S.152-167.

Bode, Frauke, ,Teresa de Avila: El Libro de la vida (1562) [The Life of the Holy Mother
Teresa de Jestis]”, in: Handbook of Autobiography/Autofiction, hg. von Martina Wagner-
Egelhaaf, 3 Bde., Berlin 2019, Bd. 3, S. 1425-1438.

Bocher, Otto, , Teufel III. Neues Testament”, in: Theologische Realenzyklopidie, hg. von
Gerhard Miiller, Bd. 33: Technik — Transzendenz, Berlin 2002, S. 117-121.

Campagne, Fabian Alejandro, ,Ignacio de Loyola y Teresa de Avila. Inspectores de Es-
piritus: Institucién y carisma en los albores de la edad confesional”, in: Via spiritus
21 (2014), S. 83-143.

Castellano, Jesus, , Espiritualidad teresiana. Experiencia y doctrina® in: Introduccién a
la lectura de Santa Teresa, hg. von Alberto Barrientos, Madrid 22002, S. 157-281.

Checa, Jorge, Experiencia y representacion en el Siglo de Oro. Cortés, Santa Teresa, Gracidn,
Sor Juana Inés de la Cruz, Valladolid 1998.

Chicharro, Ddmaso, , Introduccién” in: Santa Teresa de Jesus, Libro de la vida, hg. von
Déamaso Chicharro, Madrid %2011, S. 19-114.

Courcelle, Pierre, Connais-toi toi-méme. De Socrate a Saint Bernhard, 3 Bde., Paris 1974-5.

Daston, Lorraine/Lunbeck, Elisabeth, , Introduction. Observation Observed”, in: dies.
(Hg.), Histories of Scientific Observation, Chicago/London 2011, S. 1-11.

Donahue, Darcy;, ,Teresa of Avila and Ignatius of Loyola: A Gender-Based Approach
to Spiritual Autobiography”, in: Approaches to Teaching Teresa of Avila and the Spanish
Moystics, hg. von Alison Weber, New York 2009, S. 208-217.

Dobhan, Ulrich/Peeters, Elisabeth, , Einfithrung”, in: Teresa von Avila, Das Buch meines
Lebens, hg. und tiibers. von Ulrich Dobhan und Elisabeth Peeters, Freiburg 2001,
S. 15-80.

Dobhan, Ulrich/Peeters, Elisabeth, ,Anhang I. Erklarung wichtiger Begriffe”, in: Tere-
sa von Avila, Das Buch meines Lebens, hg. und iibers. von Ulrich Dobhan und Elisa-
beth Peeters, Freiburg 2001, S. 630—645.

Dumarsais, César Chesneau, , Expérience”, in: Encyclopédie méthodique [...], hg. von De-
nis Diderot und Jean Baptiste le Rond d’Alembert, Bd. 6: ET-FN, Paris 1765, S.297.



112 Iris Roebling-Grau

Galan, Pedro Cerezo, ,La experiencia de la subjetividad en Teresa de Jests”, in: La
recepcion de los misticos. Teresa de Jestis y Juan de la Cruz, hg. von Salvador Ros Garcia,
Salamanca 1997, S. 171-204.

Gambaudo, Sylvie, ,Is there such a Thing as ,Woman Writing'? Julia Kristeva, Judith
Butler and Writing as Gendered Experience”, in: Angelaki. The Journal of Theoretical
Humanities 22/1 (2017), S. 23-33.

Garcia, Ciro, , La experiencia de Dios en el Libro de la vida de santa Teresa de Jests”, in:
Scripta Teologica 47/2 (2015), S. 419-439.

Guillet, Jacques, ,,Discernement des esprits. —I. Dans l'écriture”, in: Dictionnaire de spiri-
tualité ascétique et mystique, doctrine et histoire, hg. von Marcel Villier u.a., Bd. 3, Paris
1957, Sp. 1222-1247.

Leone, Massimo, Saints and Signs. A Semiotic Reading of Conversion in Early Modern Ca-
tholicism, Berlin 2010.

Lopez-Gay, Jesus, ,Mystique. — I. Le phénomene mystique”, in: Dictionnaire de la spiri-
tualité ascétique et mystique, doctrine et histoire, hg. von Marcel Viller u.a., Bd. 10, Paris
1980, Sp. 1894-1902.

Marcos, Juan Antonio, , La prosa teresiana. Lengua y literatura”, in: Introduccion a la
lectura de Santa Teresa, hg. von Alberto Barrientos, Madrid 22002, S. 283-332.

Pegon, Joseph, ,VI. Conclusion — 3. Discernement et expérience chrétienne”, in: Diction-
naire de spiritualité ascétique et mystique, doctrine et histoire, hg. von Marcel Villier u.a.,
Bd. 3, Paris 1957, Sp. 1289-1291.

Pidal, Ramén Menéndez, ,El estilo de Santa Teresa”, in: ders., La lengua de Cristobal Co-
l6n. El estilo de Santa Teresa y otros estudios sobre el siglo XVI, Madrid 1942, S. 145-174.

Plattig, Michael, ,Die Unterscheidung der Geister in den Schriften Teresas von Avila
und ihre Rezeption bei Edith Stein”, in: Santa Teresa. Critical Insights, Filiations, Re-
sponses, hg. von Martina Bengert und Iris Roebling-Grau, Tiibingen 2019, S. 53-67.

Roebling-Grau, Iris, , The Text As Mirror. The Book of Her Life and the Vita Christi”, in:
Santa Teresa. Critical Insights, Filiations, Responses, hg. von Martina Bengert und Iris
Roebling-Grau, Tiibingen 2019, S. 87-103.

Schaefer, Christina, ,,Esperienza. Zur Diskursivierung von Erfahrungswissen in Leon
Batista Albertis Libri della familia”, Working Paper des SFB 980 Episteme in Bewegung,
No. 15/2019, Freie Universitat Berlin, URL: https://refubium.fu-berlin.de/handle/
fub188/17607 (23.08.2021).

Schneider, Ulrike, ,Vom Wissen um gratia. Strategien der Diskursivierung elusiven
Wissens in der Frithen Neuzeit”, in: Gratia. Mediale und diskursive Konzeptualisie-
rungen dsthetischer Erfahrung in der Vormoderne, hg. von Ulrike Schneider und Anne
Eusterschulte, Wiesbaden 2018, S. 89-105.

Simerka, Barbara, ,Feminist Epistemology and Pedagogy in Teresa of Avila“ in: Ap-
proaches to Teaching Teresa of Avila and the Spanish Mystics, hg. von Alison Weber,
New York 2009, S. 107-113.

Sluhovski, Moshe, Believe not Every Spirit. Possession, Mysticism, and Discernment in Early
Modern Catholicism, Chicago 2007.

Strosetzki, Christoph, ,,De lo exterior a lo interior. Las imagenes y la contemplacion je-
suita mistica. From the exterior to the interior. The Images and the Jesuitical Mystic
Contemplation”, in: Hipogrifo 7/2 (2019), S. 605—617.

Teuber, Bernhard, ,,Acerca de confesion y de contemplacion — La escritura autobiogra-
fica de Santa Teresa de Jesus considerada como estética de la existencia mistica”, in:


https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/17607
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/17607

,Y en todo es gran cosa la experiencia” 113

,Una de las dos Espaiias . . .". Representaciones de un conflicto identitario en la historia
y en las literaturas hispdanicas, hg. von Gero Arnscheid und Pere Joan Tous, Madrid/
Frankfurt (a. M.) 2007, S. 859-881.

Thompson, Colin, , Dangerous visions. The Experience of Teresa of Avila and the
Teaching of John of the Cross”, in: Angels of Light? Sanctity and the Discernment of the
Spirits in the Early Modern Period, Clare Copeland und Johannes Machielsen, Leiden
2013, S.53-73.

Weber, Alison, Teresa of Avila and the Rhetoric of Femininity, Princeton 1990.

Weber, Alison, ,,Gender and Discernment in the Carmelite Reform”, in: The Sixteenth
Century Journal 31/1 (2000), S. 123-146.



DOI: 10.13173/9783447118101.093
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license.
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de
© by the author



Die stille Meisterin

Zum Rekurs auf die experientia bei franzdsischen und italienischen
Schriftstellerinnen zwischen 1400 und 1800

Christina Schaefer

1 Einleitung'

Die Erfahrung gehore zu jenen schweigsamen Meisterinnen, die ihre Lehren bzw.
Befehle nicht im Gedéchtnis aufstapelten, sondern still und ohne viel Gerede un-
ausloschlich ins Herz eingravierten — so notiert es Louise d’Epinay (1726-83) in
ihrem Dialog iiber die Madchenerziehung, Les conversations d'Emilie (1774/82):

Lexemple, l'expérience, la nécessité, sont les précepteurs qui enseignent, ou
plutot les maitres qui commandent. Ceux-la ne causent pas, ne babillent
pas, ils sont muets: mais ils gravent les principes dans le cceur en caracteres
inéfacables, au lieu de les entasser sans consistance dans la mémoire.?

Das gesamte padagogische Konzept, das Madame d’Epinay in ihrem Dialog expo-
niert und das schon von Zeitgenossen als ,aufkldrerisch’ rezipiert wurde,® basiert
ganz wesentlich auf der Idee, dass, abgesehen von guten Ratschldgen (,avis”), die
eigene Erfahrung des Kindes (,,sa propre expérience”) das wichtigste Instrument
der Kindererziehung sei.* Zweifellos schlie8t Madame d’Epinay damit an jene pa-
dagogische Literatur der Aufkldrung an, die wenige Jahre zuvor vor allem durch
Jean-Jacques Rousseaus Emile ou De l'‘éducation (1762) bekannt geworden war und
die sich nicht zuletzt dafiir ausspricht, das Kind seine Erfahrungen selbst machen

1 Mein Dank gilt der Villa I Tatti — The Harvard University Center for Renaissance Studies, die mein
Projekt zur Experientia feminae mit einem grofiziigigen Fellowship geférdert und mir im Rah-
men eines Forschungsaufenthaltes in Florenz die Moglichkeit gegeben hat, diese erste Skizze
zum Thema zu verfassen.

2 ,Das Exemplum, die Erfahrung und die Notwendigkeit sind Lehrer, die uns unterrichten,
oder vielmehr Meister, die uns befehlen. Sie reden nicht, schwatzen nicht, sie sind stumm:
doch gravieren sie uns ihre Lehren mit unausldschlichen Buchstaben ins Herz ein, anstatt
sie ohne Halt im Gedachtnis aufzustapeln.” Madame d’Epinay [Louise Florence Pétronille
Tardieu D’Esclavelles d’Epinay], Les conversations d’Emilie, hg. von Rosena Davison, Oxford
1996, S.403. Uberseizungen stammen, sofern nicht anders vermerkt, von mir.

3 Der Professeur Royal, der die Approbation zu d’Epinays Buch unterzeichnete, notierte beispiels-
weise, der Dialog zeige, wie eine ,Mere éclairée” ihre Tochter erziehe. Ebd., S.407.

4 Ebd., S.141.



116 Christina Schaefer

zu lassen, anstatt es mit abstraktem Wissen ,vollzustopfen’® Kinder, so macht
denn auch die im Dialog auftretende Figur der Mére wiederholt klar, lernen aus
Erfahrung besser und nachhaltiger, als wenn sie blofs wie ein Papagei wiederho-
len, was sie auswendig gelernt, aber nicht verstanden haben.®

Mit der Priorisierung der Erfahrung gegentiber reiner Theorie und ,unverdau-
tem’ Biicherwissen greifen Madame d’Epinay ebenso wie Rousseau eine sehr alte
Tradition auf. Schon Aristoteles und Cicero preisen den Wert der Erfahrung (lat.
experientia, griech. empeirid), vor allem in den sogenannten ,praktischen Wissen-
schaften’ wie Politik, Heerfiihrung, Okonomie oder Rhetorik.” Generell ist das Lob
der Erfahrung als magistra rerum von der Antike bis in die Frithe Neuzeit in zahl-
reichen Wissensgebieten présent.® Madame d’Epinay kniipft erkennbar an diese
Tradition an und macht sie fiir ihre Padagogik fruchtbar.’ Im Unterschied aber
etwa zu Rousseau stellt sie auf die Mddchen-, nicht die Knabenerziehung ab und
riickt damit den Wert der Erfahrung speziell fiir das weibliche Geschlecht in den
Fokus. Auch hiermit situiert sie sich in einer Tradition, denn, wie der vorliegende
Beitrag zu zeigen versucht, sind es in der Frithen Neuzeit nicht zuletzt die Frauen,
die sich in ihren Schriften auf die Erfahrung berufen (und damit eben auch die
Frage nach der Verbindung von Erfahrung und Gender aufrufen). Von den Pro-
tagonistinnen der Querelle des femmes iiber die humanistisch-naturphilosophisch
interessierten Literatinnen der Renaissance bis hin zu den Schriftstellerinnen der
Aufklarung — immer wieder finden sich weibliche Rekurse auf die experientia in
ihren unterschiedlichen Bedeutungen und Verwendungszusammenhangen: von

5 Hierzupasstdie Tendenzderpddagogischen Dialogliteratur der Aufkldrung, ,reale Erfahrung’
mit literarischen Mitteln ,nachzubilden’ bzw. zu inszenieren, was Jeanne Chiron als ,,dimen-
sion ,expérimentale’” dieser Literatur charakterisiert hat: ,Ce qui prime dans I'invention de
ces scenes pour nos dialogues, c’est la dimension ,expérimentale’ de la situation inventée, qui
met en scéne une exigence nouvelle, adapter les savoirs a la réalité et les conjuguer a une expé-
rience réelle”. Jeanne Chiron, Le dialogue éducatif des Lumieres: innovations, permanences et fantas-
mes (1754-1804), these de doctorat, Université Paris-Est, 2016, https://tel.archives-ouvertes.fr/
tel-01629825, S. 183.

6 Vgl. dazu die Aussage der Mere gegentiiber der Tochter: ,je voudrais bien que vous ne de-
vinssiez pas un perroquet. [...] c’est un oiseau qui répete les mots qu'il a entendus, mais qui
ne sait ce qu'il dit”. Madame d’Epinay, Les conversations d'Emilie, S. 94.

7 Vgl. Aristoteles, Die Nikomachische Ethik: griechisch-deutsch, tibers. von Olof Gigon, neu hg.
von Rainer Nickel, Diisseldorf 22007 ('2001), S. 11 (= Buch I, 1094b3f.); Marcus Tullius Cicero,
De officiis/ Vom pflichtgemifSen Handeln, lat.—dt., iibers., komm. und hg. von Heinz Gunermann,
durchges. und verbesserte Ausgabe, Stuttgart 1984 ('1976), S. 54f. (= Buch I, 60).

8 Vgl. Marco Veneziani (Hg.), Experientia: Atti del X colloquio internazionale, Roma, 4—6 gennaio
2001, Florenz 2002; Costantino Esposito/Pasquale Porro (Hg.), Lesperienza/L'expérience/Die Er-
fahrunglexperience, Sondernr. der Zeitschrift Quaestio: annuario di storia della metafisica 4 (2004);
sowie meinen einleitenden Beitrag (,Facetten frithneuzeitlicher experientia-Diskurse”) im
vorliegenden Band.

9 So wird Erfahrung (,expérience”) bei Madame d’Epinay u.a. in Ubereinstimmung mit Aris-
toteles als eine (von Alter und Reife abhdngige) praktische Lebenserfahrung definiert, die
,durch die Erinnerung an das von uns Erlebte’ gewonnen wird: ,Ce sont les connaissances
que nous acquérons par le souvenir de ce qui nous est arrivé”. Madame d'Epinay, Les conver-
sations d’Emilie, S.142.


https://tel.archives-ouvertes.fr/

Die stille Meisterin 117

der alltagspraktischen Erfahrung und Lebenserfahrung {iber die religios-spiri-
tuelle Erfahrung bis hin zum empirisch-naturphilosophischen Wissen.?’

Ein Blick auf die Forschung zeigt allerdings, dass die vielféltigen experientia-
Rekurse frithneuzeitlicher Frauen bislang hochstens in Ansdtzen untersucht
sind."! Zwar hat sich die jiingere wissenshistorische Forschung im Zuge ihrer Dis-
kussion weiblicher Beitrage zur historischen Wissensproduktion in den letzten
Jahren vermehrt den Bezugnahmen von Frauen auf naturphilosophische Formen
der experientia (insb. aus Medizin, Heilkunde, (Al)chemie etc.) zugewandt,'? doch
wurden die Ergebnisse bisher noch nicht in den grofieren Kontext der experientia-
Diskurse einzuordnen versucht. Noch weniger wurde bislang bemerkt, dass ne-
ben der naturphilosophischen Variante auch die experientia im Sinne praktischer
(Lebens-)Erfahrung und religios-spiritueller Erfahrung einen regelméfiigen Be-
zugspunkt fiir das weibliche Schreiben darstellt.”®

Vor dem Hintergrund, dass es generell an einer Uberblicksdarstellung iiber
weibliche Bezugnahmen auf Erfahrung und Erfahrungswissen mangelt, versucht
der vorliegende Beitrag eine erste bescheidene Anndherung an das umfangreiche
Material. Anhand ausgewahlter franzdsischer und italienischer Beispiele will er
zundchst nicht mehr, als einen ersten, skizzenhaften Ausschnitt aus dem Spekt-
rum weiblicher experientia-Rekurse zu prasentieren. Nach einem kurzen Blick auf
die medizinisch-naturphilosophische experientia stehen vor allem Bezugnahmen
auf die praktische Lebenserfahrung im Mittelpunkt, wie sie sich im Kontext der
Querelle des femmes (konkret: bei Christine de Pizan und Moderata Fonte) ma-
nifestieren.* Generell gehe ich von der Hypothese aus, dass der Rekurs auf die
Erfahrung fiir schreibende Frauen der Frithen Neuzeit nicht nur eine Moglichkeit
darstellt, sich selbst und ihr — gelehrtes oder praktisches — Erfahrungswissen zur
Geltung zu bringen, sondern zugleich, sich literarisch zu behaupten. Die Beru-
fung auf die experientia macht es diesen Frauen namlich u. a. moglich, an Dis-
kurse anzukniipfen, die fiir das weibliche® Schreiben nur bedingt zugénglich

10 Zur Differenzierung bzw. Korrelation verschiedener Arten von Erfahrungswissen in der Frii-
hen Neuzeit vgl. meinen einleitenden Beitrag (,Facetten [...]“) in diesem Band.

11 Vgl. hierzu exemplarisch die in Anm. 8 genannten Sammelbande von Veneziani bzw. Esposin
to/Porra, in denen die experientia-Konzepte weiblicher Autoren ausgeblendet bleiben.

12 Vgl. exemplarisch Meredith K. Ray, Daughters of Alchemy. Women and Scientific Culture in Early
Modern Italy, Cambridge/London 2015; Sharon T. Strocchia, Forgotten Healers. Women and the
Pursuit of Health in Late Renaissance Italy, Cambridge, MA 2019.

13 Allenfalls finden sich entsprechende Anmerkungen zum weiblichen Rekurs auf Erfahrungs-
wissen in Einzelstudien zu bestimmten Schriftstellerinnen oder Wissenschaftlerinnen; eine
grofiere Untersuchung steht noch aus.

14 Zu weiblichen Bezugnahmen auf spirituelle experientia vgl. die Beitrdge von Iris Roebling-
Grau sowie Daniel Fliege und Marie Guthmiiller in diesem Band.

15 Wenn ich hier vom ,weiblichen’ Schreiben spreche, so vor dem Hintergrund, dass sich die hier
behandelten Autorinnen (bzw. entsprechenden Figuren ihrer Texte) selbst als ,Frauen’ bzw.
Angehorige des ,weiblichen Geschlechts’ definieren. Damit ist nicht gesagt, dass es jenseits
solcher Selbstausweise in diesen und anderen zeitgendssischen Texten keine Hinweise auf
Geschlechterdiversitat (Transgender, Intersexualitét etc.) gdbe. Bei Christine de Pizan etwa,



118 Christina Schaefer

waren, allen voran an den theoretisch-argumentativen Diskurs. Hierzu zunachst
einige Voriiberlegungen.

2 ,Erfahrung’in weiblichen Lebens- und Diskurswelten

Einiges deutet darauf hin, dass die Berufung auf die Erfahrung speziell im
mannlich dominierten theoretisch-argumentativen Diskurs fiir frithneuzeitliche
Schriftstellerinnen dazu dienen konnte, ihr Wissen zu demonstrieren, ihre Ar-
gumente zu stiitzen oder generell ihr Schreiben — und den damit verbundenen
Eintritt in die ,mannliche’ Sphére von Bildung und Wissenschaft — zu legitimie-
ren. Die solchermafien auf die experientia rekurrierenden Frauen machten dabei
in gewisser Weise aus der Not eine Tugend: Insofern Frauen sozial hédufig auf die
Bereiche praktischer Tétigkeit verwiesen waren (und ihr Zugang zu Biicher- und
Autoritatenwissen zugleich beschrankt war), konnten sie die hieraus resultierende
praktische Erfahrung als ihr ,ganz eigenes’ Wissen in die Waagschale werfen. Die-
ses Wissen konnte ihnen niemand absprechen, da es zu den Spezifika des Erfah-
rungswissens zahlt, dass es nicht ohne Weiteres vom Erfahrungstrager ablosbar
und — zumindest auf dieser Ebene — schwer anfechtbar ist.

Die Vorteile, etwas als Erfahrungswissen’ deklarieren zu konnen, waren auch
mannlichen Gelehrten bekannt. Bewusst oder unbewusst nutzen sie die Wirk-
samkeit des Ausweises als Erfahrung und deklarierten teilweise auch Dinge als
,eigene Erfahrung’, die gar nicht auf solcher beruhten.”® Die Berufung auf die ex-
perientia diirfte dariiber hinaus fiir schreibende Frauen (wie fiir andere bildungs-
okonomisch marginalisierte Gruppen)"” aus mindestens einem weiteren Grund
interessant gewesen sein: Weil die Erfahrung von vielen kanonischen Autoren
gepriesen wurde, eignete sie sich fiir die Frauen nicht nur zur Legitimierung ihres
Wissens, sondern auch zur Aufwertung ihres Schreibens. Sie erlaubte ihnen, sich
in eine literarische Tradition — die des ,Lobs der Erfahrung’ — einzuschreiben und
auf diese Weise auch als Literatinnen zu profilieren. Jede Untersuchung weibli-
cher experientia-Rekurse wird dabei allerdings auch dem Umstand Rechnung
tragen miissen, dass schreibende Frauen der Frithen Neuzeit trotz vielfaltiger
Zugangsbeschrankungen zu Bildung und Biicherwissen oft alles andere als unge-

die sich klar als ,Frau’ und Streiterin fiir das ,weibliche’ Geschlecht positioniert, finden sich
zugleich Aspekte, die das bindre Gendermodell infragestellen. Vgl. Blake Gutt, , Transgender
Mutation and the Canon: Christine de Pizan’s Livre de la Mutacion de Fortune”, in: Postmedieval
11 (2020), S. 451-458.

16 Vgl. dazu (mit Bezug auf das Mittelalter): ,[L]'expérience n'est pas toujours, voire rarement
directe: les savants médiévaux invoquent souvent des expériences qu’ils n‘ont pas menées
personnellement et qu'ils ont trouvées rapportées dans des livres.” Thomas Bénatouil/Isa-
belle Draelants, , Introduction”, in: dies. (Hg.), Expertus sum: l'expérience par les sens dans la
philosophie naturelle médiévale. Actes du colloque international de Pont-a-Mousson, 5-7 février 2009,
Florenz 2011, S.3-15, hier S. 6.

17 Zu denken ist hier insbesondere an die Vertreter der artes mechanicae, z.B. Handwerker oder
Chirurgen, deren knowing how sich durch ein Lob der praktischen Erfahrung im schrift-
sprachlichen Diskurs aufwerten lief3.



Die stille Meisterin 119

bildet und entsprechend nur bedingt auf ihre eigene Erfahrung zuriickgeworfen
waren.”® Ebenso wie bei ihren médnnlichen Kollegen finden sich daher auch bei
Schriftstellerinnen regelméfsiig — implizite oder explizite — Riickgriffe auf bereits
kodierte Erfahrung, etwa in Form von Zitaten, Exempla oder anderen Ubernahmen
aus schriftlichen Quellen. Auch hierdurch schrieben sich diese Frauen, intentio-
nal oder nichtintentional, in eine bestimmte, meist mannlich gepragte Kultur der
Gelehrsamkeit ein.

Grundsitzlich zu unterscheiden ist spatestens an dieser Stelle zwischen tat-
sdchlicher Erfahrung bzw. Erfahrungswissen, das Frauen in ihren lebensweltli-
chen Kontexten (wie etwa der héduslichen und aufierhduslichen Krankenpflege)
erwarben,” einerseits und den diskursiven Anspriichen auf Erfahrung(swissen),
die schreibende Frauen in ihren Texten (explizit oder implizit) erhoben, ande-
rerseits. Und dies nicht zuletzt, weil soziale Realitdt und diskursive Darstellung
deutlich auseinanderklaffen konnten. Der Diskurs spiegelt keineswegs einfach
die soziale Wirklichkeit: Die Realitat kann von Praktiken beherrscht sein, die im
Diskurs nicht reprasentiert werden (und umgekehrt). In Rechnung zu stellen ist
zugleich, dass beide Ebenen, die der lebensweltlichen und die der diskursiven
Erfahrung, miteinander verflochten sind und sich wechselseitig beeinflussen. Bei-
de sind explizit oder implizit von sozialen und diskursiven Faktoren, Normen,
Dispositiven und Strukturen reguliert und kénnen beispielsweise gegendert sein.
Im Resiimee ist ,Erfahrung’ also nicht nur ein praktisches, in der aufsertextuel-
len Lebenswelt verankertes und insofern immer schon sozial strukturiertes Wis-
sen, sondern zugleich ein Konglomerat diskursiver Praktiken (,,a set of discursive
practices”), das seinerseits sozial konstruiert und strukturiert ist.** Fiir ,weibliche

18 Der Bildungsstand war abhéngig von vielen, insbesondere sozio-6konomischen Faktoren:
Stand, Herkunft, Vermdgen, Beruf, Alter etc. Grundsétzlich weist aber bereits die Tatsache,
dass eine Frau schrieb, darauf hin, dass sie iiber eine gewisse Bildung verfiigt haben muss.
Mit einer gewissen Skepsis wird man daher immer auch den Selbstausweisen als ,ungebil-
det’ begegnen miissen, wie man sie etwa bei Camilla Erculiani antrifft, die zu Beginn ihrer
Lettere di filosofia naturale (1584) erwéhnt, sie ,kenne keine Biicher” (,io, senza veder libri”).
Camilla Erculiani/Margherita Sarrocchi, Corrispondenze scientifiche tra Cinquecento e Seicento:
Camilla Erculiani, Lettere di philosophia naturale; Margherita Sarrocchi, Lettere a Galileo, hg.
von Elena Carinci und Sandra Plastina, Lugano 2016, S. 107.

19 Zur Bedeutung von Frauen im Bereich der Heilkunde und Gesundheit in Mittelalter und
Frither Neuzeit vgl. beispielsweise: Sheila Barker, ,The Contributions of Medici Women to
Medicine in Grand Ducal Tuscany and Beyond”, in: The Grand Ducal Medici and Their Archive
(1537-1743), hg. von Alessio Assonitis und Brian Sandberg, Turnhout 2016, S. 101-116; Stroc-
chia, Forgotten Healers; Sharon Strocchia/Sara Ritchey (Hg.), Gender, Health, and Healing, 1250—
1550, Amsterdam (mit einem Schwerpunkt im Spéatmittelalter; zum 16. Jahrhundert und mit
Beispielen aus dem deutschsprachigen Raum vgl. u.a. Cordula Nolte, ,Domestic Care in the
Sixteenth Century. Expectations, Experiences, and Practices from a Gendered Perspective”,
in: ebd., S.215-244).

20 Vgl. dazu bereits Earl Jeffrey Richards, ,Christine de Pizan and the Freedom of Medieval
French Lyric. Authority, Experience and Women in the Republic of Letters”, in: ders. (Hg,),
Christine de Pizan and Medieval French Lyric, Gainesville 1998, S. 1-24, hier S. 6 (unter Rekurs auf
Laurie A. Finke).



120 Christina Schaefer

Erfahrung’ bedeutet dies unter anderem, dass sie weder auf der lebensweltlichen
noch auf der diskursiven Ebene von mannlichen Praktiken und Einflusssphéren
zu trennen ist.?! So hat die historische Forschung u.a. nachgewiesen, dass Frauen
im medizinisch-heilkundlichen Bereich und der Geburtshilfe oft tiber ein umfas-
sendes praktisches Erfahrungswissen verfiigten, das sie vorrangig miindlich, also
in der Praxis selbst, weitergaben und das nur selten verschriftlicht wurde. Die zeit-
gendssische Norm sah ausdriicklich vor, dass Frauen ihr heilkundliches Wissen ex
usu —in der Praxis und ,aus der Erfahrung anderer Frauen’, nicht von Arzten oder
etwa aus medizinischen Lehrwerken — lernten.? Dieses lebensweltlich iiberaus re-
levante weibliche Erfahrungswissen kam also im offiziellen, mannlich dominier-
ten schriftsprachlichen Diskurs nicht zur Geltung, war ins Schweigen verbannt.
Die stille Exklusion von weiblichem Erfahrungswissen aus dem Medium Schrift
verstdarkte damit die ohnehin bestehende Tendenz, Frauen a) in praktische Berufe
zu dridngen und b) vom theoretisch-argumentativen Diskurs auszuschliefSen.
Der zuletzt genannte diskursive Ausschluss weiblicher experientia wird in
einer lacuna manifest. Zumindest in der von Mannern verfassten theoretischen
Literatur, in der die Erfahrung gepriesen wird, ist zwar das Bild des ,erfahrenen
Mannes’, des vir experiens, rekurrent, doch gibt es dazu im Regelfall kein weib-
liches Pendant. Die Figur der ,erfahrenen Frau’ ist in diesen Texten vor allem
eines: abwesend. Dies korrespondiert mit der zeitgendssischen Norm, die Frauen
die Ubernahme genau jener Fithrungspositionen in Staat, Armee oder Haushalt
verweigerte, in denen sich Manner typischerweise als ,erfahren’ erweisen konn-
ten und sollten. Wahrend also in vielen Schriften der vir experiens als gewand-
ter Staatsmann (z.B. in Machiavellis Principe),” als gewitzter Heerfiihrer (wie der
Odysseus in Achille Bocchis experientia-Emblem)* oder als kluger Haushalter (wie
Leon Battista Albertis , sperto e pratico”)® erscheint, wird der Frau allenfalls im

21 Vgl. ebd.

22 So formuliert es Juan Luis Vives in seinem einflussreichen Traktat De institutione feminae chris-
tianae (Von der Erziehung der christlichen Frau, 1523/38): , Atque eam quidem peritiam discet
potius ex usu aliarum prudentium matronarum quam ex consiliis cuiusquam propinqui me-
dici, ex libello aliquo facili ea de re conscripto quam ex magnis et accuratis medicorum volu-
minibus.”/,She can learn this skill from the experience of other prudent matrons rather than
from the advice of some near-by physician, or some simple handbook on that subject rather
than from big, detailed medical tomes.” Juan Luis Vives, De institutione feminae Christianae:
liber secundus et liber tertius, Einl,, krit. Edition, Ubers. und Anm., hg. von Charles Fantazzi
und Constantinus Matheeussen, iibers. von Charles Fantazzi (= Selected works of |. L. Vives 7),
Leiden u.a. 1998, S. 146f. (=11, 9, §122).

23 Im Widmungsschreiben des Principe beschreibt Machiavelli seinen Traktat als Produkt seiner
eigenen ,langen Erfahrung mit den gegenwartigen Zustanden’ (,lunga esperienzia delle cose
moderne”), womit er auf seine Erfahrung als Diplomat im Dienste von Florenz anspielt. Niccolo
Machiavelli, I principe/Der Fiirst, ital.-dt., tibers. und hg. von Philipp Rippel, Stuttgart 1986, S. 4.

24 Vgl. Achille Bocchi, Symbolicarum quaestionum de universo genere, quas serio ludebat, libri quinque,
Bologna 1574 ('1555), S.280-283. Vgl. dazu meinen einleitenden Beitrag (, Facetten frithneu-
zeitlicher experientia-Diskurse. Zur Einleitung”) im vorliegenden Band: S. 1-37.

25 Leon Battista Alberti, I libri della famiglia, hg. von Ruggiero Romano und Alberto Tenenti, neu
hg. von Francesco Furlan, Turin 1999, S. 203.



Die stille Meisterin 121

oeconomischen Bereich (und auch dort nur vereinzelt) zugestanden, im Rahmen
ihrer innerhduslichen Regentschaft von experientia zu profitieren.? Die konkreten
Griinde, warum Frauen im theoretisch-argumentativen Schrifttum so selten Er-
fahrung attribuiert wird, blieben zu erértern. Eine Hypothese wire, dass dies da-
mit zusammenhéngt, dass die experientia qua Lebenserfahrung zeitgendssisch eng
mit einem ausgepragten Urteils- und Entscheidungsvermogen assoziiert war und
man Frauen den Erwerb eines solchen Vermogens entweder nicht zutraute (etwa
weil man sie in aristotelisch-christlicher Tradition dazu intellektuell nicht fahig
hielt) oder aber nicht zubilligte (etwa aus der Uberzeugung, dass — mit Ausnahme
der hauslichen - jede Art von Regentschaft bei Frauen in schlechten Handen sei).”

Ein durchaus anderes Bild ergibt sich, wenn man Schriften aus weiblicher Fe-
der konsultiert. Hierin findet sich nicht nur das Bild der ,erfahrenen Frau’, sondern
auch eine erkennbare Valorisierung weiblicher Erfahrung. Und dies gilt keines-
wegs nur fiir eine bestimmte Art der erzahlenden Literatur wie etwa Marguerite
de Navarres Heptaméron, wo gleich zu Beginn die Witwe Oisille als ,,dame vefve,
de longue experience” erscheint,® die auf positive Weise genau jene Eigenschaften
vereint, die in der misogynen Literatur der Zeit negativ dargestellt wurden: Al-
ter, Weiblichkeit und Autoritét (,,age, femininity and authority”).” Vor allem auch
das von Frauen verfasste theoretisch-argumentative Schrifttum steckt voller Hin-
weise auf eine — durchaus bedeutsame — weibliche experientia. Oft adressieren die
schreibenden Frauen in diesem Zuge sich selbst, nehmen also autobiographisch
auf die eigene Erfahrung Bezug. Dies ist bei Christine de Pizan, die im Kontext
der Querelle des femmes dezidiert eine experientia feminae geltend macht, ebenso der

26 Und selbst dann wird die Erfahrung nicht als ,notwendige’ Tugend erachtet. So meint Juan
Luis Vives, dass Erfahrung in der Haushaltsfithrung (,peritia regendae domus”) einer Ehe-
frau zugute komme, allerdings nur als fakultative Erganzung der Grundbedingungen von
Keuschheit und Gattenliebe. Vives, De institutione feminae Christianae, S.130 (=11, 9, § 107).

27 Dazu passt, dass Frauen auch eher selten prudentia (praktische Klugheit) zugebilligt wird.
Waihrend in der Oeconomie-Literatur vom pater familias stets prudentia und experientia ver-
langt werden, wird der Ehefrau allenfalls prudentia zugebilligt. Doch auch hier zeigen sich
einige Literaten skeptisch. So gesteht Torquato Tasso der Frau prudentia nur in Abhéangigkeit
von jener des Mannes zu: ,Die Klugheit [...] dient bei der Frau der Klugheit des Mannes; und
sie soll nur so viel davon haben, wie nétig ist, um der mannlichen Klugheit zu gehorchen’ (,la
prudenza [...] nella donna e serva della prudenza dell'uomo, e non deve essere se non tanta,
quanta basta per ubbidire alla prudenza virile”). Und bei Leon Battista Alberti ist die pruden-
tia der perfekten mater familias nur ein Produkt des klugen Ehemannes: Seine ,Belehrungen’
(,ammonimenti”) seien es, die die Gattin erst zu einer ,in der Familienfiihrung klugen Frau’
(,donna [...] tanto nel reggere la famiglia prudente”) machten. Torquato Tasso, Discorso della
virti feminile e donnesca, hg. von Maria Luisa Doglio, Palermo 1997, S.61; Alberti, I libri della
famiglia, S.268. Dass sich Tasso im Kontext der zitierten Stelle unmittelbar auf Aristoteles be-
ruft, weist darauf hin, dass hinter diesen Positionen die christlich-aristotelische Subordina-
tion der Frau unter den Mann steht.

28 Marguerite de Navarre, Heptaméron, hg. von Renja Salminen, Genf 1999, S. 2.

29 Paula Sommers, ,Feminine Authority in the Heptaméron: A Reading of Oysille”, in: Modern
Language Studies 13/2 (1983), S. 52-59.



122 Christina Schaefer

Fall wie in jenen ,spirituellen Autobiographien’, in denen die Verfasserinnen ihre
mystischen Erfahrungen schildern, z.B. Teresa von Avilas Libro de la vida (1554—65)
oder Jeanne des Anges’ Histoire de la possession de la mére Jeanne des Anges de la
maison de Coze (1644).*° Auch im Bereich des medizinisch-naturphilosophischen
Wissens berufen sich schreibende Frauen immer wieder auf die (eigene) experien-
tia — ein Begriff, der noch das gesamte 16. Jahrhundert hindurch synonym zu dem
des experimentum verwendet wurde und sowohl ,Erfahrung’ als auch ,Versuch,
,Probe’ und ,Experiment’ bedeuten konnte.? Betrachten wir einige ausgewahlte
Beispiele néher.

3 Rekurse schreibender Frauen auf die experientia — einige Beispiele

3.1 Medizinisch-naturphilosophisches Erfahrungswissen

Gerade das in der Praxis iiberlieferte medizinisch-heilkundliche Wissen von
Frauen war fiir die frithneuzeitliche Gesellschaft von grofier Bedeutung. Davon
zeugen nicht nur rezente wissenshistorische Studien,® sondern auch diverse
zeitgenossische Texte aus weiblicher Feder. So werden beispielsweise in Cathe-
rine des Roches” Dialogue de Placide et Severe (1583) all jene Frauen gelobt, die in
der Nachfolge der griechischen Arztin Agnodike ihre Kinder, Dienerinnen und
Nachbarinnen eigenstandig zu Hause kurieren und dazu ,aus Erfahrung gewon-
nene Hausmittel’ (,remedes domesticz, que I'Experience fait connoistre”) nutzen.®
Seit dem 15. Jahrhundert hatten zudem diverse Frauen begonnen, medizinisch-
pharmazeutisches Erfahrungswissen zu sammeln und in sogenannten ,Rezept-
biichern’, d.h. Sammlungen von medizinischen, alchemischen, kosmetischen und
anderen Rezepten, aufzuschreiben. In Italien zdhlen Caterina Sforzas Experimenti

(um 1490) und Isabella Corteses Secreti (1561) zu den bekanntesten dieser ricettari.>*

30 Zu Teresa von Avila und Jeanne des Anges vgl. die Beitrége von Iris Roebling-Grau sowie
Daniel Fliege und Marie Guthmdiller in diesem Band.

31 Erst spéter verengte sich die Bedeutung von experimentum, wie Lorraine Daston restimiert:
, The most important of these [terms] was ,experiment’, whose meaning shifted from the
broad and heterogeneous sense of experimentum as recipe, trial, or just common experi-
ence to a concertedly artificial manipulation, often using special instruments and designed
to probe hidden causes.” Lorraine Daston, ,The Empire of Observation, 1600-1800“, in: His-
tories of Scientific Observation, hg. von Lorraine Daston und Elizabeth Lunbeck, Chicago 2011,
S.81-113, hier S. 82.

32 Vgl. dazu die Literaturhinweise oben Anm. 19.

33 Catherine des Roches, ,Dialogue de Placide et Severe”, in: Catherine des Roches/Madeleine
des Roches, Les Secondes CEuvres de Mesdames Des Roches, de Poictiers, mére et fille, Poitiers 1583,
fol. 35r—43r, hier fol. 38v. Agnodike und ihr Schicksal sind auch Gegenstand des Lobgedichts
,LUAgnodice”, in: Catherine des Roches/Madeleine des Roches, Les CEuvres de Mesdames Des
Roches, de Poitiers, meére et fille, seconde édition, corrigée et augmentée de La Tragi-comédie de Tobie et
autres ceuvres poétiques, Paris 1579, S.151-157.

34 Aus dem Frankreich des 17. Jahrhunderts ist Marie Meurdracs La Chymie Charitable et Facile,
en Faveur des Dames (1666) bekannt.



Die stille Meisterin 123

Beide Verfasserinnen stiitzen sich hierin auf eigene wie auch fremde Beobachtun-
gen und Experimente.

Die Experimenti der Caterina Sforza (1463-1509), Contessa von Forli und Herrin
von Imola, gehdren zu den zeitgendssisch bedeutendsten und umfangreichsten
ricettari aus weiblicher Hand.*® Gemaf$ des zeitgendssischen Begriffs von experi-
mentum versammeln sie eine grofie Menge an ,Rezepten’, Versuchen’, ,Proben’ und
,Erfahrungen’, die der Heilung von Krankheiten sowie Herstellung von Metallen
und Kosmetika dienen. Diverse Rezepte tragen Zusitze wie ,.e provato” (,es ist er-
probt’), ,e provato et Certo” (,es ist erprobt und sicher’), ,vero expirimento et pro-
vato” (,wahres und erprobtes Rezept’) oder ,experto remedio” (,erwiesenes Heil-
mittel’), die — zumindest oberflachlich — darauf hindeuten, dass sie von Caterina
bzw. ihren Gewahrsleuten selbst ausprobiert worden sein konnten.* Gelegentlich
weist Caterina ihre Quellen namentlich aus. Fiir ein Fiebermittel etwa notiert sie,
Cosimo de” Medici habe es erprobt (,provata per Cosimo De Medici”), und eine
ganze Serie von Rezepten soll von Konig ,, Ruberto Napolitano” personlich getes-
tet worden sein (,remedij et experimenti de la propria persona”).¥” An anderen
Stellen markiert sie, dass es sich um kollektives Erfahrungswissen handelt: z.B.
bei einem ,von vielen Leuten erprobten Salbenumschlag’ (,,impiastro provato per
molti”).*® Oft bleibt die Herkunft der Rezepte aber unbestimmt, und letztlich wird
man in Rechnung stellen miissen, dass der Ausweis als , provato” zeitgendssisch
noch nicht besagt, dass es sich tatsdchlich um eigenhindig durchgefiihrte Expe-
rimente bzw. Rezepte handelt.” Anders als in der Forschung haufig suggeriert

35 Ediert ist bis heute nur der dritte von drei Binden: Caterina Sforza, Experimenti de la Ex.ma S.r
Caterina da Furlj Matre de lo Illux.mo S.r Giovanni de Medici, in: Pier Desiderio Pasolini, Caterina
Sforza, Bd. 3: Documenti, Rom 1893, S.599-807. Das Manuskript von Band 2 und der mutmafli-
che Index von Band 1 wurden erst vor wenigen Jahren in der Biblioteca Nazionale Centrale di
Firenze entdeckt. Vgl. Barker, , The Contributions of Medici Women to Medicine”, S.103. Eine
Beschreibung der Manuskripte geben Sheila Barker/Sharon Strocchia, ,Household Medici-
ne for a Renaissance Court: Caterina Sforza’s Ricettario Reconsidered”, in: Gender, Health, and
Healing, 1250-1550, hg. von Sharon Strocchia und Sara Ritchey, Amsterdam 2020, S. 139-166. —
Zu den Experimenti vgl. auch Ray, Daughters of Alchemy, S.14-45; Fabrizia Fiumi/Giovanna
Tempesta, ,Gli ,experimenti’ di Caterina Sforza”, in: Caterina Sforza: una donna del Cinquecento.
Storia e arte tra Medioevo e Rinascimento, hg. von Valeria Novielli, Imola 2000, S. 139-146; Natale
Graziani/Gabriella Venturelli, Caterina Sforza, Mailand 2001, S. 150-159; Marco Viroli, Caterina
Sforza, leonessa di Romagna, Cesena 2008, S.208-211.

36 Sforza, Experimenti, S. 649, 671, 677 und 722. Vgl. dhnlich auch ,rimedio provato”, ,Cosa exper-
ta et Nobbile” und ,,cosa provata” (ebd., S. 672, 674 und 691).

37 Ebd., S.680 und 690. Mit Ruberto Napolitano ist méglicherweise Robert d’Anjou (1278-1343)
gemeint. Zu einem Salbenrezept, das von Kénig Adoardo stammen soll, formuliert Caterina
vorsichtig: ,,questo e provato si como ho trovato scripto” (;nach dem, was ich geschrieben
fand, ist es erprobt’). Ebd., S. 748.

38 Ebd., S.714. Ahnlich heifit es iiber ein Heilwasser, dass es von vielen ,antiken’ und ,moder-
nen’ Menschen fiir gut befunden, ja als ,perfettissima experientia” eingestuft worden sei:
,Come molti antiqui et moderni excellentissimi uomini hanno provato et affermano esser
vero, et la hanno trovata, una perfettissima experientia, a sanar omne infermita et sia grave si
voglia” (ebd., S. 624).

39 Auch das, was explizit als ,eigene Erfahrung’ markiert wird, kann nach zeitgendssischen


http://Ex.ma
http://Illux.mo

124 Christina Schaefer

wird, ist also keineswegs sicher, dass ,viele’ der Rezepte von Caterina Sforza selbst
getestet wurden.*’ Bereits die grole Anzahl an Rezepten, die der riceftario enthlt,
spricht dagegen.*!

Weit wichtiger aber als eine Antwort auf die Frage, bis zu welchem Grad die
Frauen die in den Rezeptbiichern gesammelten experimenta tatsachlich eigenhan-
dig getestet haben, scheint ohnehin etwas anderes: namlich der Ausweis als ein
in der Praxis erprobtes und erwiesenes Erfahrungswissen, denn dieser Ausweis
ist es, mit dem die Frauen innerhalb des Diskurses Geltung und Giiltigkeit fiir
das von ihnen exponierte Wissen beanspruchen. Selbst wenn Caterina Sforza die
Rezepte nicht selbst entwickelt oder erprobt haben mag, tritt sie in ihrem ricetta-
rio doch als Sammlerin, Hiiterin und Verwalterin des darin enthaltenen Wissens
auf. Schon indem sie die besagten Rezepte sammelt und aufschreibt, markiert sie
ihre Teilhabe an einem bestimmten Bereich der aktiven medizinisch-pharmazeu-
tischen und alchemischen Wissensproduktion. Hinzukommt, dass es sich um ein
Wissen handelt, das von Caterina (teilweise) als erprobt ausgewiesen und insofern
validiert wird. Diese Geste der Validierung ist zentral, denn damit begibt sich
Caterina in die Rolle einer Autoritdt, die sich selbst als hinreichend kompetent
darstellt, um die Validitat des Wissens priifen und beurteilen zu konnen. Insofern
bietet nicht zuletzt die Etikettierung als ,,provato” fiir Caterina eine Moglichkeit,
mit ihrem ricettario am experimentellen Diskurs ihrer Zeit zu partizipieren. Indem
sie die Rezepte in eine schriftliche Form bringt, sorgt sie nicht nur fiir deren Kon-
servierung und Tradierung, sondern bahnt zugleich sich selbst einen Weg in den
(méannlich dominierten) naturphilosophischen Diskurs und das (gelehrte) Schrei-
ben. Auch wenn ihr ricettario das hausliche Umfeld zunéchst gar nicht verlassen
haben mag (und schon gar nicht zur Publikation vorgesehen war), partizipiert

Gepflogenheiten aus literarischen Quellen stammen. Vgl. dazu oben Anm. 16; Isabelle Drae-
lants, , Expérience et autorités dans la philosophie naturelle d’Albert le Grand”, in: Expertus
sum: l'expérience par les sens dans la philosophie naturelle médiévale: actes du colloque international
de Pont-a-Mousson, 57 février 2009, hg. von Thomas Bénatouil und Isabelle Draelants, Flo-
renz 2011, S.89-121, hier S.100, sowie Isabelle Fellners Beitrag im vorliegenden Band. Hin-
zukommt, dass der Ausweis als ,provato” anonym ist und auch auf eine Erprobung durch
Zeitgenossen verweisen kann, z.B. auf Caterinas Apotheker Lodovico Albertini aus Forli, mit
dem sie offenbar in engem, brieflich belegten Kontakt stand. Vgl. Viroli, Caterina Sforza, S.209.

40 Vgl. dazu die Einschatzung von Viroli, der (ohne Belege) behauptet: ,Molti di questi esperi-
menti furono testati direttamente da Caterina, che si dimostro scienziata estremamente accu-
rata”. Ebd., S.210. Zuriickhaltender formulieren Fiumi und Tempesta, sehen aber Formeln wie
,& provato” als hinreichenden Beweis fiir Caterina Sforzas ,personliches Experimentieren’
(,]1a sperimentazione personale”). Fiumi/Tempesta, ,Gli ,experimenti”, S.141. Auch Barker
und Strocchia meinen: , Throughout the collection, Sforza attested to the efficacy of various
remedies by noting that they had been tried and tested by her own hand, using such phrases
as ,proven remedy’, ,truly tested and proven’, and ,proven and certain’ (Barker/Strocchia,
,Household Medicine”, S. 142).

41 Neueste Berechnungen, die rezente Quellenfunde einbeziehen, gehen von mindestens Hun-
derten, wenn nicht Tausenden Rezepten aus. Vgl. ebd., S. 143f.



Die stille Meisterin 125

Caterina Sforza durch ihn doch aktiv an der Produktion schriftlicher Wissensbe-
stande. Sie wird so erkennbar als eine donna letterata.

Dass es beim Rekurs auf die naturphilosophische experientia auch um das
Schreiben und die Positionierung der Frauen als Literatinnen geht, zeigt sich
sehr deutlich bei Isabella Cortese, deren Secreti (1561) zeitgenossisch viel rezipiert
und wiederholt aufgelegt wurden. Cortese empfiehlt darin nicht nur das eigene
Experimentieren auf Basis ,der tagtaglich zu riechenden und zu beobachtenden
Geheimnisse’ (,da’ secreti, che tutto il giorno, si odono & veggono mettere in
essecutione”),* sondern profiliert sich in diesem Zuge auch als Autorin. Zu Be-
ginn des zweiten Buches wird der Adressat ausdriicklich aufgerufen, nur dem
zu folgen, was sie schreibe, anstatt die Zeit mit der Lektiire kanonischer Texte
zu verschwenden, denn in diesen stehe nichts Wahres: ,[...] se vuoi seguir l'arte
dell’Alchimia, et in quella operare, [...] ti priego non perder piu il tempo attorno di
questi libri de Filosofi, ma segui quel che ti scrivo”.* Mit diesen Worten riickt sich
Cortese nicht nur als Alchemikerin, sondern auch als Schriftstellerin ins rechte
Licht — und zwar hochst selbstbewusst als eine, die es mit den hochsten Autori-
taten aufnehmen kann und will. Das entscheidende Argument liefert ihr dabei
die Berufung auf ihr eigenes, in der Praxis erworbenes Erfahrungswissen — ein
Wissen, das seit Aristoteles in der Heilkunst und in anderen ,praktischen Wissen-
schaften’ als dem rein theoretischen Wissen tiberlegen gilt.**

Die Rezeptbiicher gehdren zu jenen vielen zeitgendssischen Beispielen, an de-
nen sich zeigt, dass zwischen alltagspraktischer und wissenschaftlicher experien-
tia im 16. und beginnenden 17. Jahrhundert noch nicht klar unterschieden wird.
Die Rezepte bzw. experimenti kénnen sich in langjahrigem Usus bewihrt haben,
aber ebenso durch wenige gezielte Experimente erprobt worden sein. Die doppelte
Bedeutung des experientia-Begriffs, der sowohl auf praktische (Lebens)Erfahrung
wie auch empirisch-naturphilosophisches Wissen abheben konnte,* zeigt sich zu
Beginn des 17. Jahrhunderts exemplarisch in der Korrespondenz von Christine de
Lorraine (1565-1636), GrofSherzogin der Toskana, mit ihrer Tochter. Christine ver-
wendet den Begriff , esperienza” zum einen in Bezug auf ein medizinisch-phar-
mazeutisches Wissen, das nicht zuletzt von ihrem Interesse fiir die Iatrochemie

42 Widmungsschreiben an Mario Chabiga (Caboga), in: Isabella Cortese, I secreti de la signora
Isabella Cortese, ne’ quali si contengono cose minerali, medicinali, arteficiose, & alchimiche, & molte de
l'arte profumatoria, appartenenti a ogni gran Signora. Con altri bellissimi secreti aggiunti [...], Vene-
dig 1561, fol. 2r-v.

43 ,[...] wenn du die Kunst der Alchimie erlernen und in ihrem Bereich arbeiten willst [...], so
bitte ich dich, keine Zeit mehr mit diesen Biichern der Philosophen zu verlieren, sondern dem
zu folgen, was ich dir schreibe’. Cortese, I secreti, fol. 9v—10r (Blv—-B2r). Zur Begriindung heifit
es, die ,Philosophen’ hitten ,in ihren Biichern nichts Wahres geschrieben’ (,non hanno detto
verita alcuna nei libri loro”). Ebd., fol. 9v (B1v).

44 Zum traditionellen Lob der praktischen Erfahrung seit Aristoteles vgl. meinen einleitenden
Beitrag in diesem Band.

45 Zu den antiken Wurzeln dieser ,Doppelbedeutung’ und ihrer Tradierung in der Frithen Neu-
zeit vgl. meinen einleitenden Beitrag (, Facetten [...]”) in diesem Band.



126 Christina Schaefer

(d.h. die Gewinnung von Heilmitteln durch chemisches Experimentieren), u.a.
die Nuova Medicina, den Paracelsianismus u. A., zeugt.*® Beziiglich eines Ols, das
Schwangerschaftsleiden lindern soll, notiert sie beispielsweise, seine Wirksamkeit
sei durch viele Versuche (,,spesse esperienze”) bestatigt — wobei schon der Plural
indiziert, dass es hier nicht um das Abstraktum Lebenserfahrung, sondern um
eine Vielzahl einzelner ,Experimente’ bzw. Proben geht.* An anderer Stelle hin-
gegen verwendet sie ,esperienza” durchaus im Sinne von Lebenserfahrung; etwa
wenn sie erklart, fiir den in Ungnade gefallenen Ersten Kammerherrn des Kardi-
nals Carlo de” Medici nichts tun zu kénnen, da die Erfahrung zeige, dass auf diesen
kein Verlass sei.*® Auch in anderen zeitgendssischen Texten und Kontexten wird
die experientia primar* im Sinne von alltags- und lebenspraktischer Erfahrung auf-
gerufen, u.a. in der Querelle des femmes, der Debatte um die Stellung der Frau, in
der sich schreibende Frauen zugleich besonders héufig auf die Erfahrung berufen.

3.2 Weibliche Erfahrung im Kontext der Querelle des femmes

3.2.1 Christine de Pizan (1364—ca. 1430)

Christine de Pizan gilt nicht nur als erste ,Berufsschriftstellerin’ Frankreichs, son-
dern auch als Mitinitiatorin der Querelle des femmes. Wenn sie sich um das Jahr
1400 im Streit um den Rosenroman ganz wesentlich auf ihre eigene Erfahrung
beruft, um misogyne Darstellungen in der Literatur zu kritisieren,® so ist dies in

46 Zu Christines Interesse fiir die zeitgendssische Alchemie vgl. Sheila Barker, ,Christine of Lor-
raine and Medicine at the Medici Court”, in: Medici Women. The Making of a Dynasty in Grand
Ducal Tuscany, hg. von Giovanna Benadusi und Judith C. Brown, Toronto 2015, S. 155-181.

47 Brief vom 13. April 1617 (Nr. 7) an die Tochter, in: Cristina di Lorena, Lettere alla figlia Caterina
de’ Medici Gonzaga duchessa di Mantova (1617-1629), hg. von Beatrice Biagioli und Elisabetta
Stumpo, Nachwort von Maria Pia Paoli, Florenz 2015, S. 67.

48 Vgl. dazu den Brief vom 30.6.1626 (Nr. 330): ,non e possibile potersene fidar punto, poiché
non mantien niente di quello che promette, et I'esperienza I'ha dimostrato piti d'una volta”.
Cristina di Lorena, Lettere, S.343.

49 Anzumerken ist, dass es durchaus Schnittstellen zwischen den experientia-Rekursen in der
naturphilosophischen Debatte und der Querelle des femmes gibt. Dies zeigt der im Folgenden
diskutierte Dialog Moderata Fontes (I merito delle donne), der sowohl ein wichtiger Querelle-
Text ist als auch umfangreiches naturphilosophisches Wissen aus weiblicher Perspektive ex-
poniert.

50 Zur Relevanz des Erfahrungswissens bei Christine de Pizan vgl. bereits Margarete Zimmer-
mann: , Die Erfahrung ist eine Kategorie, auf die Christine immer wieder zuriickgreift und
die sie gegen die Autoritdt von Texten und Autoren setzt. Subjekt- und geschlechtsgebunde-
ne Empirie wird damit zu einem schlagkréftigen Argument gegen eine iiberméchtige, frau-
enfeindliche Tradition.” Margarete Zimmermann, Christine de Pizan, Reinbek bei Hamburg
2002, S.64. Vgl. auch Mary Anne C. Case, ,Christine de Pizan and the Authority of Experi-
ence”, in: Christine de Pizan and the Categories of Difference, hg. von Marilynn Desmond, Minne-
apolis u.a. 1998, S.71-87; Andrea Tarnowski, , The Lessons of Experience and the Chemin de
long estude”, in: Christine de Pizan. A Casebook, hg. von Barbara K. Altmann und Deborah L.
McGrady, New York 2003, S. 181-197; Earl Jeffrey Richards, ,Christine de Pizan and the Free-
dom of Medieval French Lyric. Authority, Experience and Women in the Republic of Letters”,
in: ders. (Hg.), Christine de Pizan and Medieval French Lyric, Gainesville 1998, S.1-24.



Die stille Meisterin 127

mehrfacher Hinsicht bemerkenswert. Nicht nur erlaubt sie sich damit, ihre per-
sonliche Erfahrung gegen anerkannte Autorititen anzufiihren, sondern sie betont
dabei vor allem, dass es um ihre spezifische Erfahrung als Frau gehe (,moi qui suis
née femme”).”! Sie fithrt damit die experientia genau jenes Geschlechts ins Feld, das
von den Autoren der misogynen Texte regelmaflig verunglimpft und fiir minder-
wertig erklart wird. Entsprechend argumentiert sie gegen das von Jean De Meung
im Roman de la rose propagierte Frauenbild: ,[E]t tant comme voirement suis
femme, plus puis tesmoingnier en ceste partie que cellui qui n’en a l'experience,
ains parle par devinailles et d’aventure.”? Christine transzendiert hier nicht nur
ihre eigene subjektive Erfahrung im Hinblick auf deren soziale Bedingtheit und
Gender-Abhangigkeit, sondern nutzt zudem die Gender-Markierung, um ein ex-
klusiv weibliches Wissen iiber das ,wahre Wesen’ der Frau zu reklamieren. Der Er-
fahrung kommt dabei eine Schliisselrolle zu, denn es ist die Erfahrung des ,Frau-
Seins’, die hier den Zugriff auf das Wissen vom (vermeintlich) wahren Wesen des
weiblichen Geschlechts garantiert. Womit Christine also letztlich argumentiert,
ist die ganz spezifische Bindung von Erfahrungswissen an seinen Trdger (und
partielle Unablosbarkeit von diesem).

Allerdings geniigt die reine Erfahrung aus Christine de Pizans Sicht nicht, son-
dern bedarf zusétzlich der Vernunft (raison). Diese ist es, die dafiir sorgt, dass aus
Erfahrung Erkenntnis wird. Damit situiert sich Christine in einer langen Tradition,
die Erfahrung und Vernunft als Begleiterinnen denkt,* doch gibt sie auch diesem
Zusammenspiel eine philogyne Wendung: In Le livre de la cité des dames (Das Buch
von der Stadt der Frauen) schildert sie ausfiihrlich, wie die als Dame Raison allegori-
sierte Vernunft die Ich-Erzédhlerin (namens ,Christine’) lehrt, nicht mehr blind dem
Urteil anderer, sondern nur dem zu vertrauen, was sie selbst ,in ihrem Wesen als
Frau’ fithle und wisse (,a ce que je sentais et savais dans mon étre de femme”).>*

51 Christine de Pizan, Le livre de la cité des dames, iibers. und eingeleitet von Eric Hicks und Thé-
rese Moreau, Paris 2000, S. 36.

52 ,Und da ich wirklich und wahrhaftig weiblichen Geschlechts bin, kann ich in dieser Angele-
genheit mit grofierer Berechtigung Zeugnis ablegen als jemand, dem es an eigener Erfahrung
gebricht und der stattdessen auf der Grundlage von Vermutungen einfach aufs Geratewohl
losredet.” So Christine in den Epistres du Debat sus le Roman de la Rose, in: Christine de Pisan
et al, Le débat sur le ,Roman de la Rose’, hg. von Eric Hicks, Genf 1996 (Reprint der Ausg. Paris
1977),S.19; dt. Ubersetzung in: Zimmermann, Christine de Pizan, S. 64. Dass der Autor mangels
Erfahrung nicht mitreden kénne, moniert Christine de Pizan auch an jener Stelle, wo sie die
Diffamierung enttduschter Ehefrauen durch den Autor kritisiert: ,Et encore, tant superflue-
ment et laidement parla des femmes mariees qui si decoivent leurs maris — duquel estat n‘en
pot scavoir par experience et tant en parla generaument: a quelle bonne fin pot ce estre, ne
quel bien ensuivre?” Christine de Pisan et al., Le débat, S. 18.

53 Diese Tradition reicht bis in die Antike zuriick. Zum Verhiltnis von Erfahrung und Vernunft
vgl. auch meinen einleitenden Beitrag (,Facetten [...]”) in diesem Band.

54 Christine de Pizan, Le livre de la cité des dames, S.37. Mit dem Insistieren auf dem étre de femme
greift Christine die Stigmatisierung von Frauen ,als Frauen’ auf und wendet sie ins Positive.
Vgl. dazu den Brief, den sie im Streit um den Rosenroman an Gontier Col richtet: Wenn man
ihr vorwerfe, sie spreche ,als Frau/, sei dies fiir sie kein Vorwurf, sondern eine Ehre, da es sehr
viele lobens- und nachahmenswerte Frauen gebe: ,Et se tu tant desprises mes raisons pour



128 Christina Schaefer

Erst dadurch, bestatigt die Ich-Erzahlerin, habe sie begriffen, wie wichtig es ge-
rade als Frau sei, sich auf die eigene Erfahrung zu verlassen (,,de s’en référer a sa
propre expérience”).”® Die Erfahrung beweise, so Dame Raison, dass das weibliche
Geschlecht alles andere als schlecht sei: ,l'expérience démontre clairement que la
vérité est tout le contraire de ce que I'on affirme en cherchant a charger les femmes
de tous les maux.”*® Dieser Satz ist zentral, denn die Erfahrung tibernimmt hier die
Rolle, die im Mittelalter traditionell der Vernunft zugeschrieben wurde: Sie wird
zum Medium der Wahrheit (,,vérité”) und der Beweisfiihrung (,démontre claire-
ment”) — und es ist bezeichnenderweise die Vernunft (Dame Raison) selbst, die dies
empfiehlt und damit ihre eigene Autoritédt (zumindest partiell) abgibt.”

Wenn die Erfahrung hier zum Instrument der Wahrheitsfindung wird, kommt
dabei der Korpererfahrung ein herausgehobener Status zu. Dies macht Dame Rai-
son in einer weiteren Bemerkung deutlich. Sie appelliert namlich an die Erzédhlerin
(und letztlich alle Frauen), ihrer eigenen Korpererfahrung zu vertrauen und den
kruden Thesen iiber den weiblichen Koérper und die weibliche Sexualitdt, wie sie
in Biichern wie Du secret des femmes (gemeint ist wohl Pseudo-Albertus Magnus’
De secretis mulierum) propagiert wurden, keinen Glauben zu schenken. Die Erfah-
rung des eigenen Korpers sei ,Beweis genug”

L'expérience de ton propre corps nous dispensera d’autre preuves. Ce livre
[Du secret des femmes] releve en effet de plus haute fantaisie; c’est un véritable
ramassis de mensonges, et pour qui l'a lu, il est manifeste qu’il n'y a dans
ce traité rien de vrai. Et bien que certains disent qu'il est d’Aristote, I'on ne
peut croire qu'un si grand philosophe se soit permis de telles énormités.
Mais parce que les femmes peuvent savoir par expérience que certaines
choses dans ce livre n‘ont aucune réalité et qu'elles sont de pures bétises,
elles peuvent en déduire que les autres points qu’il expose sont autant de
mensonges patents.*

la petitesse de ma faculte (laquelle tu me reprouches de dire ,comme femme’, etc.), saiches de
vray que ce ne tiens je a villenie ou aucun repprouche, pour le reconfort de la noble memoire
et continuelle experience de tres grant foison vaillans femmes avoir este et estre tres dignes
de louenge et en toutes vertus aprises, auxquelles mieulx vouldroye ressembler que estre enri-
chie de tous les biens de fortune.” (,Und wenn du meine Argumente wegen der Geringfiigig-
keit meines Verstandes (die du mir vorwirfst, indem du behauptest, ich sprache ,wie eine Frau’
etc)) verachtest, so wisse, dass ich dies nicht als Gemeinheit oder Vorwurf interpretiere: im
edlen Andenken an und aufgrund der kontinuierlichen Erfahrung mit einer sehr grofien Zahl
tapferer Frauen, die des Lobes iiberaus wiirdig und voller Tugend waren. Thnen dhnlich zu
sein, wiirde ich samtlichen Gliicksgiitern vorziehen’). Christine de Pisan et al., Le débat, S. 25.

55 Christine de Pizan, Le livre de la cité des dames, S.39.

56 ,Die Erfahrung beweist klar, dass die Wahrheit das genaue Gegenteil von dem ist, was jene
behaupten, die den Frauen samtliche Ubel anlasten’. Ebd.

57 Die Vernunft tritt ihre Autoritdt nur partiell ab, da sie sie mit der Geste des Abgebens zugleich
unter Bewetis stellt.

58 ,Die Erfahrung deines eigenen Korpers entbindet uns von jeder weiteren Beweisfiithrung.
Dieses Buch, Uber die Geheimnisse der Frauen, entspringt in der Tat in hochstem Maf$ der Er-
findung; es ist ein wahrer Ausbund von Liigen, und fiir diejenigen, die es gelesen haben, ist



Die stille Meisterin 129

Gerade die weibliche Korpererfahrung war nun aber zeitgendssisch ein Bereich,
der diskursiv von Mannern dominiert wurde und zu dem Aussagen von Frauen
nur in vergleichsweise geringem Umfang tiberliefert sind.” Dies ist bezeichnend,
denn die Berufung auf die eigene leibliche Erfahrung bietet fiir Frauen zwei Vor-
teile: Zum einen ist die eigene Erfahrung jeder Frau verfiigbar und damit nicht
abzusprechen; zum anderen erfordert sie keinerlei Bildung oder Gelehrsamkeit,
sondern es gentiigt die alltagliche Erfahrung des ,Frau-Seins’. Brisant ist diese Pas-
sage nicht zuletzt, weil die Kritik selbst vor htchsten Autoritdten nicht Halt macht
und letztlich die gesamte aristotelische Tradition ins Visier nimmt.®® Mehr noch,
Dame Raison unterstellt sogar, der Autor des Secret des femmes habe die Rezeption
seines Buches durch Frauen gezielt zu verhindern gesucht — im Bewusstsein um
die Wirkmacht weiblicher Erfahrung und aus Furcht, dass diese sein Buch Lii-
gen strafen konnte.®! In dieser Argumentation steckt mehr als eine Aufwertung
der weiblichen Erfahrung. Sie enthalt auch einen deutlichen Hinweis darauf, dass
Frauen der Zugang zu Biichern nicht verwehrt werden darf, damit sie das, was sie
aus Erfahrung wissen, fruchtbar machen und in die Debatte einbringen konnen.
Ohne Wissen davon, was in Biichern tiber das weibliche Geschlecht verbreitet
wird, bliebe das weibliche Erfahrungswissen letztlich unausgeschopft. Zugespitzt
formuliert: Erfahrung allein hilft den Frauen nicht, solange sie keine Stimme und
keine Prdsenz im Diskurs haben, also ihr Erfahrungswissen dort nicht geltend
machen kénnen.

offenkundig, dass diese Abhandlung nichts Wahres enthélt. Und obwohl einige sagen, sie
sei von Aristoteles, kann man nicht glauben, dass ein so grofier Philosoph sich solche Unge-
heuerlichkeiten erlaubt hatte. Aber da Frauen aus Erfahrung wissen, dass einige der Dinge
in diesem Buch unwabhr, ja reiner Unsinn sind, konnen sie daraus ableiten, dass die anderen
Punkte, die es enthalt, ebenso eklatante Liigen sind.” Ebd., S. 53. Zu Pseudo-Albertus Magnus’
De secretis mulierum (ca. 1245-48) und weiteren Biichern tiber die ,Geheimnisse der Frauen’
vgl. Katharine Park, Secrets of Women: Gender, Generation, and the Origins of Human Dissection,
New York 2006.

59 So stellt Katharine Park in ihrer zentralen Studie fest: ,[...] although I have tried hard to track
down materials that would reveal women'’s experiences and understandings of their own
bodies, I have found articulate sources difficult to obtain.” Uberliefert sei vor allem ein ,rich
hoard of texts and images in which learned men — mainly physicians, surgeons, and clerics —
reflected on women’s bodies and were alternately alarmed, inspired, attracted, repelled, and
fascinated by them.” Ebd., S.38.

60 Auch wenn die Kritik an Aristoteles oberflichlich abgefedert wird, indem behauptet wird,
man kénne nicht glauben, dass ein so grofier Philosoph derartige Positionen vertreten habe,
ist er hier doch zumindest mitgemeint: Es geht auch um Aristoteles, sonst wére seine poten-
zielle Autorschaft keine Erwahnung wert.

61 ,Et ne te souviens-tu pas qu'au début de son livre il affirme que je ne sais quel pape avait
excommunié tout homme qui aurait 'audace de le lire a une femme, ou de le mettre entre
les mains d'une femme? [...] Ce fut pour que les femmes n'en prennent pas connaissance
et quelles ignorent ce qu'il avance; celui qui l'écrivit savait bien que si elles le lisaient ou
I'entendaient lire, elles sauraient que ce sont des fadaises; elles l'auraient donc réfuté en s'en
moquant. C’est par ce stratageme que l'auteur croyait pouvoir abuser et tromper les hommes
qui le liraient.” Christine de Pizan, Le livre de la cité des dames, S.54.



130 Christina Schaefer

Genau dies ist freilich Christines Thema, zur Feder zu greifen und sich und
all jenen Frauen, die sie als tugendhafte Exempla gegen das Frauenbild der miso-
gynen Literatur anfiihrt, eine Stimme zu verleihen. Es ist aber auch das Thema
diverser anderer Schriftstellerinnen spaterer Jahrhunderte, die im Kontext der
fortdauernden Querelle des femmes das Wort ergreifen. Auch sie rekurrieren immer
wieder auf die (weibliche) Erfahrung, um sich fiir die ,Sache der Frauen’ einzu-
bringen, unter ihnen auch die venezianische Autorin Modesta di Pozzo, auch be-
kannt unter dem Namen Moderata Fonte.

3.2.2 Moderata Fonte (1555-92)

Moderata Fontes Il merito delle donne (Das Verdienst der Frauen, 1600) folgt dem
Modell von Baldassare Castigliones Libro del cortegiano (Das Buch vom Hofmann,
1528) und setzt in der Gattung des Dialogs ein Diskussionsspiel in Szene, in dem
sieben venezianische Edeldamen unterschiedlichen Alters die Frage diskutieren,
ob Ménnern oder Frauen die grofieren Verdienste und Vorziige zukommen. Eine
,Konigin’ wird als Spielleiterin bestimmt, die die tibrigen Damen in zwei Gruppen
einteilt: in eine, die im Spiel Partei fiir das mannliche Geschlecht, und eine weitere,
die Partei fiir das weibliche Geschlecht ergreifen soll. Hinsichtlich des Aspekts der
Erfahrung fallt auf, dass die Lebenserfahrung der Manner-Verteidigerinnen deren
Argumente schon zu Beginn konterkariert. Gemafs der Aufgabenstellung heben sie
zundchst ihre positiven Erfahrungen mit Mannern hervor. Helena lobt die Unter-
stlitzung durch ihren Vater, Lucretia die durch ihre Briider.”? Beide miissen jedoch
schon kurz darauf eingestehen, sehr ungliicklich mit ihren Eheménnern zu sein:
Helena hat einen eifersiichtigen, Lucretia einen jahzornigen Mann.®* Wie sich her-
ausstellt, geht es ihnen damit nicht besser als den tibrigen Sprecherinnen. Adriana,
die &lteste und erfahrenste Frau (und zugleich Konigin) der Runde, war in erster
Ehe mit einem Schiirzenjager, in zweiter, schlimmer (,,pessimo”), mit einem Spieler
verheiratet; Leonoras Schicksal ist ein Geizhals, das Cornelias ein Verschwender.**

Diese Hinweise auf schlechte Erfahrungen mit Mannern erfolgen keineswegs
beildufig, sondern werden im Text gerade dadurch betont, dass sie mit einem ge-
wissen rhetorischen Aufwand, namlich nur zogerlich und auf Nachfrage, preis-
gegeben werden. Lucretia etwa versteckt sich anfanglich hinter der Aussage, sie
kenne ,exakt eine’ Frau (,apunto una”), die einen sehr jahzornigen Mann habe
und erst auf kritische Nachfrage hin einrdumt, selbst diese Frau zu sein: ,Ware
ich es doch nicht” (,,Cosi non vi fossi i0”).% Ahnlich muss auch Cornelia zuge-

62 Vgl. Moderata Fonte, Il merito delle donne, in due giornate, ove chiaramente si scuopre quanto siano
elle degne e pitl perfette de gli huomini, Venedig 1600, S. 23f.

63 Vgl.: ,uno di questi cosi gelosi, e buccini”; ,,un marito di cosi rabbiosa natura” (ebd., S. 28 und 30).

64 Vgl.: ,se’l primo marito fu cattivo, l'altro fu pessimo” (ebd., S.25); ,un di quelli tanto avari”,
,hanno [il vizio] [...] dell'ignoranza, e del poco giudicio, perché spendono la lor faculta scioc-
camente” (ebd., S. 30).

65 Fonte, Il merito, S.30; dt. Ubers.: Moderata Fonte, Das Verdienst der Frauen: warum Frauen wiirdi-

ger und vollkommener sind als Ménner, ibers. und erl. von Daniela Hacke, Miinchen 2001, S. 100.



Die stille Meisterin 131

ben, dass sie selbst das ,traurige[ Schicksal erleidet”, einen verschwenderischen
Ehemann zu haben, und nicht ,eine liebe Freundin” (,una mia cara amica”), wie
sie zundchst behauptet hatte.®® Die Schamhaftigkeit, mit der die Betroffenen ihre
schlechten Erfahrungen &uflern, macht zudem darauf aufmerksam, dass diese
Auferungen an ein gesellschaftliches Tabu riihren. Die frithneuzeitliche Verhal-
tensnorm sah namlich fiir verheiratete Frauen vor, dass Eheprobleme keinesfalls
das Haus verlassen durften, Frauen hieriiber also gegeniiber Dritten zu schweigen
hatten.”” Dass die Sprecherinnen sich dieser Norm widersetzen und ihren Mitstrei-
terinnen anvertrauen — ,Ich will mich nicht vor Euch verstecken” (,,lo non mi vog-
lio ascondere con voi”), wie Cornelia sagt - macht deutlich, dass das im Dialog in-
szenierte Gesprach fiir die Frauenfiguren die Funktion eines sozialen Schutzraums
erfiillt. Nicht zufallig findet das Gesprach in einem paradiesischen Garten und al-
lein unter Frauen statt. Es ist die Abwesenheit von Mannern, die den Frauen in ihrer
Rede Lizenzen gibt, die sie aufSerhalb nicht besitzen. Entsprechend heifst es schon
zu Beginn in der Rahmenhandlung des Dialogs: ,et senza haver rispetto di uomi-
ni, che le notassero, 0 I'impedissero, tra esse ragionavano di quelle cose, che piu
loro a gusto venivano” (,Und ohne Scheu vor Ménnern, die sie hétten stéren oder
hindern kénnen, sprachen sie iiber jene Dinge, die ihnen am meisten gefielen”).®
Schliefslich ist zu beachten, dass das Berichten aus der personlichen Erfahrung
im Rahmen des Diskussionsspiels ein ,Aus-der-Rolle-Fallen’ bedeutet: Wenn-
gleich dieser nicht sanktioniert wird, handelt es sich doch um einen Regelverstofs.
In dem Spiel geht es eigentlich darum, einen rein rhetorischen Sieg zu erringen:
Die Rollen sind nicht selbstgewihlt, sondern von der Spielleiterin zugewiesen; die
Mitspielerinnen sollen keineswegs ihre persdnlichen Uberzeugungen vertreten,
sondern die ihnen zugewiesenen Rollen erfiillen. Diese Spielregeln werden hier
missachtet. Vielleicht verfehlt gerade deswegen der Verweis auf die eigenen Erfah-
rungen der Frauen seine Wirkung nicht: Schon kurz nach der oben beschriebenen
Episode beginnen Lucretia und Helena die Seiten zu wechseln und ergreifen, an-

66 Fonte, Il merito, S. 30; Fonte, Das Verdienst, S. 101.

67 Erasmus von Rotterdam notiert beispielsweise in seiner Institutio christiani matrimonii (1526),
dass Ehestreitigkeiten nicht nach aufien dringen sollten: Die Ehefrau miisse ihre Klage zu-
néchst ihrem Mann vortragen; wenn diese zu ernst sei, um ohne Beistand von aufien verhan-
delt zu werden, solle sie besser die Verwandten ihres Mannes als die eigenen ins Vertrauen
ziehen, damit es nicht so aussehe, als wolle sie die Ehe beenden. Vgl. Desiderius Erasmus, The
Institution of Christian Matrimony, ibers. und mit Anm. vers. von Michael J. Heath (= Collected
works of Erasmus, Bd. 69: Spiritualia and Pastoralia, hg. von John W. O’'Malley und Louis A. Perr-
aud), Toronto/Buffalo/London 1999, S. 203-438, hier S. 383.

68 Fonte, Il merito, S. 30; Fonte, Das Verdienst, S. 101.

69 Fonte, Il merito, S.11; Fonte, Das Verdienst, S.72f. Die Sprecherinnen selbst evozieren diese
Rede-, Freiheit” (,liberta”) schon gleich zu Beginn: ,qui non e chi ci noti, 0 chi ci dia la emen-
da. [...] Se noi vogliamo poi dire il vero [...], noi non stiamo mai bene se non sole, e beata
veramente quella Donna, che puo vivere senza la compagnia de verun’huomo” (,hier ist nie-
mand, der uns tadeln oder uns reinreden konnte. [...] Um die Wahrheit zu sagen [...], wirklich
gut geht es uns doch nur, wenn wir unter uns sind, und selig ist die Frau, die ohne die Gesell-
schaft eines Mannes leben kann”). Fonte, Il merito, S. 12f.; Fonte, Das Verdienst, S.75f.



132 Christina Schaefer

statt fiir die Médnner, fiir die Frauen Partei. Lucretia raumt ein: ,E per cio vidico[...]
che la colpa e tutta del marito” (,Und daher sage ich euch [...], dass die Schuld allein
der Ehemann tragt’);”° und Helena schliipft in die Rolle einer gelehrigen Schiilerin,
stellt interessierte Fragen zu den Thesen der anderen Partei und vergisst dartiber
partiell ihre Aufgabe, die Médnner zu loben.” Dieser Seitenwechsel ist bedeutsam.
Zum einen zeigt er an, dass die philogyne Argumentation (fiktionsintern) erfolg-
reich — und insofern iiberzeugend — ist. Zum anderen manifestiert sich in ihm der
Ubergang vom Spiel zum Ernst, denn bei dem Aus-der-Rolle-Fallen kommen die
tatsichlichen Uberzeugungen der Sprecherinnen zum Vorschein. Diese temporére
Abkehr vom Spiel lasst sich als Fingerzeig darauf interpretieren, dass das ,wahre’
Leben und die Lebenserfahrung wichtiger sind als Spiel und Rhetorik.”

Zugleich macht aber Fonte, dhnlich wie Christine de Pizan, klar, dass den Frau-
en ihre Erfahrung alleine nicht weiterhilft, sofern sie nicht zugleich ausreichend
Bildung und Gelehrsamkeit besitzen, um sich argumentativ in die Debatte einzu-
bringen. Der Dialog fiihrt anschaulich vor Augen, dass sich die Frauen, um ihre
eigenen Verdienste herauszustellen und sich gegen maichtige (misogyne) Tradi-
tionen durchsetzen zu kénnen, immer auch rhetorisch wappnen miissen. Dazu
zdhlt auch, dass sie sich ganz praktisch im Diskutieren {iben, also in der Praxis
der Rhetorik Erfahrung sammeln. Das von den Dialog-Sprecherinnen initiierte
Diskussionsspiel ist insofern weit mehr als blofs Unterhaltung, divertimento. Es ist
auch prova, Ubung, Probe und Probieren — kurz: ein Weg, um Erfahrung zu erwer-
ben auf dem Gebiet der Rhetorik, wo, wie schon Cicero betont, ,Erfahrung und
Ubung’ (,usu et exercitatione”) unerlasslich sind.”® Keineswegs zufillig sind es
daher Corinna und Cornelia, die gebildetsten und rhetorisch versiertesten Frauen
der Runde, die den Sieg in der Debatte erringen und auch dariiber hinaus mit rei-
chem literarischen und naturphilosophischen Wissen glanzen.

Auch bei Moderata Fonte wird also —neben der Erfahrung — dem Biicherwissen
und der Gelehrsamkeit grofle Wertschatzung entgegengebracht. Ja, in gewisser
Weise scheint die Gelehrsamkeit sogar tiber die Erfahrung zu triumphieren. Zu-
mindest relativiert sie den Wert eigener Erfahrung. Corinna namlich, die Wort-
fiihrerin der philogynen Fraktion, geht am Ende als Siegerin hervor, obwohl sie
von allen anwesenden Frauen (die noch sehr junge Virginia ausgenommen) iiber

70 Fonte, Il merito, S. 31.

71 Vgl.: , Ditemi un poco, cara dolce Corinna, disse Helena, donde nasce questa tanta bonta, e
simplicita, che, come & detto, si ritrova in noi altre Donne piti, che ne gli huomini?”/,,Sagt
mir doch, liebe, siile Corinna, woher es kommt, daff wir, wie Leonora gerade sagte, naiver
und leichtglaubiger als Manner sind?’, bat Helena”. Fonte, Il merito, S.39; Fonte, Das Verdienst,
S.112. Auch gesteht Helena ein, dass es unter den Mannern ,viele[] falsche[] Vogelfanger
und Freiheitsrauber” (,tanti falsi uccellatori, e predatori della nostra liberta”) gebe, vor deren
Betriigereien sich Frauen hiiten miissten (Fonte, Il merito, S. 37, Fonte, Das Verdienst, S.109).

72 Dies gilt umso mehr, als der Regelverstof3, wie erwédhnt, von der Spielleitung nicht geahndet
wird.

73 Cicero, De officiis/Vom pflichtgemdflen Handeln, S. 54f. (= Buch I, 60).



Die stille Meisterin 133
die wenigste Erfahrung mit Mdnnern verfiigt: Sie ist eine ,dimmessa”” also eine
unverheiratete Frau, die ihren Glauben nicht in einem Kloster, sondern als Mit-
glied eines Sakularinstituts auflerhalb der Klostermauern pflegt.”® Zugleich ist sie
von allen Sprecherinnen die gelehrteste.” Offensichtlich reicht Corinna das Ler-
nen aus fremder und durch Biicher vermittelte Erfahrung aus, um — rhetorisch
versiert — die Debatte zu gewinnen. Dass Erfahrung also zumindest partiell durch
Biicherwissen ersetzt werden kann, ja dies aus Griinden der Schicklichkeit mitun-
ter sogar geboten ist, demonstriert Cornelia, wenn sie der jugendlichen Virginia
empfiehlt, in Sachen Liebesaffiren am besten auf ewig unerfahren (,,inesperta”)
zu bleiben, sich also nie mit Liebhabern einzulassen. Sie selbst, so Cornelia, spre-
che in Bezug auf dieses Thema nicht aus eigener Erfahrung (,,per prova”), sondern
allein auf Basis dessen, was sie durch Lesen und Horen erfahren habe.”” Erfahrung
ist also nicht gleich Erfahrung, und keineswegs ist jede Erfahrung gleich wertvoll
fiir jeden und jede. Nicht jede(r) kann oder darf sich gleichermafien auf jede Art
von Erfahrung berufen — dies zeigt diese Stelle deutlich.

4 Schluss - Zwischen Erfahrung und Gelehrsamkeit:
Vom Einstieg schreibender Frauen in die ,Arena der Diskussion’

In der hier betrachteten Textauswahl deutet sich an, dass die Wertschatzung der
praktischen Erfahrung bei schreibenden Frauen der Frithen Neuzeit nicht selten
mit einer gleichzeitigen (ggf. impliziten) Aufwertung von weiblicher Gelehrsam-
keit einhergeht. Dies ist sicherlich im Kontext der Querelle des femmes, womdglich
aber weit dariiber hinaus der Fall — dies wére anhand einer breiteren Materialbasis
zu vertiefen. Gerade im Kontext der Querelle scheint dahinter die Idee zu stehen,
Frauen sollten sich mit Biicherwissen ,riisten, um — wie Arcangela Tarabotti Mitte
des 17. Jahrhunderts formuliert — ,in den Ring zu steigen’ (,entrare in aringo”)’
und den Kampf fiir die Sache der Frauen aufzunehmen. Der Ring ist dabei freilich
die von Torquato Tasso evozierte metaphorische Diskussionsarena (,,arringo del
ragionare”)” und der Kampf mithin ein rhetorischer. Es geht, anders gesagt, fiir
die schreibenden Frauen darum, in eine literarisch-rhetorische Debatte einzustei-
gen und dort ihrem Erfahrungswissen Geltung zu verschaffen. Und um in diesem
,thetorischen Kampf’ zu bestehen, benétigen sie Bildung und Gelehrsamkeit. Er-
fahrung alleine geniigt dazu nicht. Die schweigsame Meisterin experientia braucht
also offenbar nicht nur die ratio, sondern zudem auch Eloquenz und doctrina an

74 Fonte, Il merito, S.11.

75 Vgl. Fonte, Das Verdienst, S.284, Anm. 2.

76 Corinnas Gelehrsamkeit zeigt sich gerade auch im zweiten Teil des Dialogs, in dem sie {iber
viele Seiten hinweg ihr naturphilosophisch-medizinisches Wissen exponiert. Zur Frage nach
der Funktionalisierung dieses Wissens im Kontext der Querelle des femmes vgl. Ray, Daughters
of Alchemy, S.73-110.

77 Fonte, Il merito, S. 32; Fonte, Das Verdienst, S. 103.

78 Arcangela Tarabotti, La semplicita ingannata, hg. von Simona Bortot, Padua 2007, S.279.

79 Torquato Tasso, Dialoghi, hg. von Giovanni Baffetti, 2 Bde., Mailand 1998, Bd. 2, S. 866.



134 Christina Schaefer

ihrer Seite, um in der Debatte eine Stimme und Gewicht zu haben. Insofern die
Schriftstellerinnen Erfahrungs- und Bilicherwissen zugleich aufwerten und loben,
weichen sie von jener Tendenz des frithneuzeitlichen experientia-Diskurses ab, die
dem Lob der Erfahrung eine affichierte Abwertung von Biichergelehrsamkeit ge-
gentiiberstellt. Zugleich schreiben sie sich damit jedoch in jene Tradition ein, in
deren Idealvorstellung sich theoretisches und praktisches Wissen, doctrina und ex-
perientia, bestenfalls komplementieren und vereinen.*’ In jedem Fall lasst sich fest-
halten, dass das Verhaltnis von Erfahrungs- und Biicherwissen, das grundsétzlich
auch die theoretischen Schriften mannlicher Autoren pragt, bei den hier betrach-
teten Literatinnen im Kontext der Querelle des femmes erkennbar gegendert ist und
mit einer offenen Thematisierung, Diskussion und auch Kritik traditioneller Ge-
schlechterrollen und -konzeptionen einhergeht. Dabei kénnen die schreibenden
Frauen zwei Vorteile des experientia-Diskurses fiir sich nutzen: Mit Verweis auf das
traditionelle Lob der Erfahrung ist es ihnen zum einen moglich, den Wert ihres
eigenen, partiell explizit als ,weiblich’ ausgewiesenen Erfahrungswissens zu er-
hoéhen. Zum anderen konnen sie damit an einen etablierten literarischen Diskurs
ankniipfen, sich gewissermafien unter die Schirmherrschaft jener literarischen
Autoritdten begeben, die schon vor ihnen die Erfahrung lobten. Dies erlaubt ih-
nen, a) ihre intellektuellen und literarischen Fahigkeiten zu demonstrieren, b) ih-
ren (weiteren) Bedarf an Bildung, Biichern und Gelehrsamkeit zu reklamieren und
¢) ihr eigenes Schreiben zu autorisieren.

Gerade diese Moglichkeiten der Selbstautorisierung deuten darauf hin, dass die
Berufung auf die experientia im frithneuzeitlichen Schrifttum wohl in den seltens-
ten Féllen ganzlich interesselos erfolgt. Schon gar nicht ist sie unbeeinflusst von
sozialen Faktoren und Determinanten. Dass nicht jede*r sich gleichermaflen auf
die Erfahrung berufen kann (bzw. dies tut), zeigt, dass der experientia-Diskurs im-
mer auch mit sozialer Distinktion bzw. Etablierung, Erhalt oder Abschaffung ge-
sellschaftlicher Ungleichheiten, kurz: mit Machtverhaltnissen zu tun hat. Dies sei
abschlieflend noch einmal anhand eines Beispiels illustriert, mit dem sich zugleich
der Kreis zur eingangs erwahnten Madame d’Epinay und der Aufklarung schlieft.

In ihrem Discours sur le bonheur (1779) geht die ebenso gebildete wie selbstbe-
wusste Emilie Du Chatelet (1706-49) — Mathematikerin, Physikerin und unter
anderem langjahrige Geliebte Voltaires — wiederholt auf ihre eigene Lebenserfah-
rung ein, um ihre Argumente zu unterfiittern." Auch erkennt sie, dass praktische

80 Man findet dieses Ideal beispielsweise verkorpert in der Figur des Adovardo in Leon Battista
Albertis Libri della famiglia, der zugleich gebildet und praktisch erfahren ist; ebenso in Spero-
ne Speronis Della cura della famiglia, wo der Philosoph Peretto zugleich als praktisch erfahre-
ner Vater seiner Tochter das Wort ergreift. Zum Verhiltnis von Theorie und Praxis, doctrina
und experientia, in diesen Texten vgl. die entsprechenden Kapitel meiner Habilitationsschrift
Gespriiche iiber Haus und Familie. Dynamiken des 6konomischen Diskurses im Dialog der italieni-
schen Renaissance: von Alberti bis Tasso (erscheint vorauss. Wiesbaden 2022).

81 So bezieht sie sich beispielsweise auf ihre eigene Gesundheit (,,santé”, S.9f.) sowie ihre Pas-
sion fiirs Spiel (,jeu”, S.26). Ausfiihrlich schildert sie auch ihre Erfahrungen mit Liebhabern
(,j’ai été heureuse pendant dix ans par I'amour de celui qui avoit subjugué mon ame [...]"



Die stille Meisterin 135

Erfahrung in manchen Bereichen unabkémmlich und gegentiber der Theorie klar
im Vorteil ist: Die Regeln des Anstands (,bienséances”) etwa lerne man nicht aus
Biichern, sondern allein im Umgang, also aus Erfahrung.® Dennoch kehrt Du
Chatelet gleich zu Beginn ihrer Rede die im traditionellen experientia-Diskurs tib-
liche Hierarchie um und streicht den aus ihrer Sicht entscheidenden Vorteil des
Biicherwissens — konkret: ihrer Schrift — gegeniiber der Erfahrung heraus: Ihren
Discours stellt sie als ,Abkiirzung’ auf dem Weg zum Gliick dar, denn das, was uns
das Leben erst viel zu spit lehre, schreibt sie, konne man ebensogut und schneller
mittels Reflexion und einer guten Handlungsstrategie (,plan de conduite”) ler-
nen.® Die im Discours enthaltenen Ratschlédge sollen den Leser*innen helfen, Hin-
dernisse (,,obstacles”) zu umgehen und wertvolle Zeit zu sparen: ,Prévenons ces
réflexions qu'on fait trop tard: ceux qui liront celles-ci y trouveront ce que l'age et
les circonstances de leur vie leur fourniroient trop lentement. Empéchons-les de
perdre une partie du temps précieux et court [...].”%

Das im experientia-Diskurs sonst oft polemisch herabgewiirdigte Biicherwis-
sen erscheint bei Du Chatelet also nicht nur als Hilfsmittel, sondern potenzielles
Substitut fiir Erfahrung.®® Als Substitut fiir eigene Erfahrung fungiert der Text
des Discours selbst als Teil jenes ,plan de conduite”, den es brauche, um Gliick zu
erlangen. Dass dieser Plan, diese Strategie aber keineswegs fiir jede*n Leser*in ge-
dacht ist, sondern beziiglich seiner Adressat*innenschaften klaren Restriktionen
unterliegt, lasst sich zum einen den ausfiihrlichen Empfehlungen zum Umgang
mit Mannern und Liebhabern entnehmen, die klar an ein weibliches Publikum
gerichtet sind. Zum anderen ist der Text ganz offensichtlich nicht an ein belie-
biges Publikum gerichtet: Wie Du Chatelet schon eingangs notiert, schreibt sie
exklusiv fiir die sogenannten ,,gens du monde”, also mehr oder weniger betuchte
Herrschaften, die sich fiir ihren Stand nicht schamen miissten.®® So sind es aus-
schliefilich gutsituierte, hochrangige Frauen des 18. Jahrhunderts, an die sich der
Rat richtet, ihr Gliick in der Liebe zum Studium (,amour de I'étude”) zu suchen.

etc,, S.31) und erklart vor diesem Hintergrund, die Erfahrung lehre, dass eine Frau einem
Mann nie hinterherlaufen solle: ,l'expérience & la connoissance du coeur humain nous
apprennent que plus nous courons apres, & plus il nous fuit” (S.34). Zitiert aus Mme Du
Chatelet [Gabrielle—Emilie Le Tonnelier de Breteuil, marquise], Discours sur le bonheut, hg. und
komm. von Robert Mauzi, Paris 1961.

82 Es seien Konventionen (,,convention[s]”), die nach Stand, Alter und Umstdnden variierten:
Jeder kenne sie und tue gut daran, sich an sie zu halten. Ebd., S.11.

83 Ebd., S.3.

84 ,Nehmen wir diese Uberlegungen also vorweg: Diejenigen, die sie hier geschrieben sehen,
werden in ihnen das finden, was Alter und Lebensumstande sie zu langsam lehren. Halten
wir sie also davon ab, einen Teil ihrer kurzen, kostbaren Zeit zu verlieren [...]". Ebd.

85 Zugleich werden der Text und die in ihm enthaltenen Ratschlége freilich als empirisch fun-
diert (d.h. auf Du Chatelets Erfahrung beruhend) ausgewiesen und beziehen genau daraus
ihre Autoritat.

86 ,Je n'écris que pour ce qu'on appelle les gens du monde, c’est-a-dire, pour ceux qui sont nés
avec une fortune toute faite, plus ou moins brillante, plus ou moins opulente, mais enfin tels
qu'ils peuvent rester dans leur état sans en rougir [...”. Ebd., S.7.



136 Christina Schaefer

Speziell den Frauen, die weniger als Manner {iber Ressourcen zum Gliicklichsein
verfiigten, so Du Chatelet, biete das Studium nicht nur Unabhangigkeit (,,indépen-
dance”), sondern auch die seltene Méglichkeit, Ruhm (,,gloire”) zu erlangen.”” Die
explizite Einschrankung auf das wohlhabende adlige Publikum des Ancien régime
ruft auf diese Weise noch einmal ins Gedachtnis, dass sich jede tiefergehende Un-
tersuchung weiblicher Rekurse auf die Erfahrung nicht nur mit den diskursiven
Formen, sondern auch den sozialen Voraussetzungen derselben befassen muss —
und dass Gender nur ein Aspekt unter vielen ist, die die experientia-Diskurse und
ihre Kontexte préagen.

Bibliographie

Quellen

Alberti, Leon Battista, I libri della famiglia, hg. von Ruggiero Romano und Alberto Te-
nenti, neu hg. von Francesco Furlan, Turin 1999.

Aristoteles, Die Nikomachische Ethik: griechisch-deutsch, ibers. von Olof Gigon, neu hg.
von Rainer Nickel, Diisseldorf 22007 (12001).

Bocchi, Achille, Symbolicarum quaestionum de universo genere, quas serio ludebat, libri quin-
que, Bologna 1574 (*1555).

Christine de Pisan et al., Le débat sur le ,Roman de la Rose’, hg. von Eric Hicks, Genf 1996
(Reprint der Ausg. Paris 1977).

Christine de Pizan, Le livre de la cité des dames, ibers. und eingeleitet von Eric Hicks und
Thérese Moreau, Paris 2000.

Cicero, Marcus Tullius, De officiis/Vom pflichtgemdfien Handeln, lat.—dt., tibers., komm.
und hg. von Heinz Gunermann, durchges. und verbesserte Ausgabe, Stuttgart
1984 (1976).

Cortese, Isabella, I secreti de la signora Isabella Cortese, ne” quali si contengono cose minerali,
medicinali, arteficiose, & alchimiche, & molte de l'arte profumatoria, appartenenti a ogni
gran Signora. Con altri bellissimi secreti aggiunti [...], Venedig 1561.

Cristina di Lorena, Lettere alla figlia Caterina de’ Medici Gonzaga duchessa di Mantova
(1617-1629), hg. von Beatrice Biagioli und Elisabetta Stumpo, Nachwort von Maria
Pia Paoli, Florenz 2015.

Du Chatelet, Mme [Gabrielle-Emilie Le Tonnelier de Breteuil, marquise], Discours sur le
bonheur, hg. und komm. von Robert Mauzi, Paris 1961.

Epinay, [Louise Florence Pétronille Tardieu D’Esclavelles] Madame d’, Les conversations
d’Emilie, hg. von Rosena Davison, Oxford 1996.

Erasmus, Desiderius, The Institution of Christian Matrimony, tibers. und mit Anm. vers.
von Michael J. Heath (= Collected works of Erasmus, Bd. 69: Spiritualia and Pastoralia,
hg. von John W. O’'Malley und Louis A. Perraud), Toronto/Buffalo/London 1999,
S.203-438.

Erculiani, Camilla/Sarrocchi, Margherita, Corrispondenze scientifiche tra Cinquecento e
Seicento: Camilla Erculiani, Lettere di philosophia naturale; Margherita Sarrocchi, Let-
tere a Galileo, hg. von Elena Carinci und Sandra Plastina, Lugano 2016.

87 Ebd,, S.20.



Die stille Meisterin 137

Fonte, Moderata, Das Verdienst der Frauen: warum Frauen wiirdiger und vollkommener sind
als Mdnner, tiibers. und erl. von Daniela Hacke, Miinchen 2001.

Fonte, Moderata, Il merito delle donne, in due giornate, ove chiaramente si scuopre quanto
siano elle degne e pitl perfette de gli huomini, Venedig 1600.

Machiavelli, Niccolo, Il principe/Der Fiirst, ital.-dt., tibers. und hg. von Philipp Rippel,
Stuttgart 1986.

Marguerite de Navarre, Heptaméron, hg. von Renja Salminen, Genf 1999.

Roches, Catherine des, , Dialogue de Placide et Severe”, in: Catherine des Roches/Ma-
deleine des Roches, Les Secondes CEuvres de Mesdames Des Roches, de Poictiers, meére et
fille, Poitiers 1583, fol. 35r—43r.

Roches, Catherine des/Roches, Madeleine des, Les (Euvres de Mesdames Des Roches, de
Poitiers, mere et fille, seconde édition, corrigée et augmentée de La Tragi-comédie de Tobie et
autres ceuvres poétiques, Paris 1579.

Sforza, Caterina, Experimenti de la Ex.ma S.r Caterina da Furlj Matre de lo Illux.mo S.r Gio-
vanni de Medici, in: Pier Desiderio Pasolini, Caterina Sforza, Bd.3: Documenti, Rom
1893, S.599-807.

Tarabotti, Arcangela, La semplicita ingannata, hg. von Simona Bortot, Padua 2007.

Tasso, Torquato, Dialoghi, hg. von Giovanni Baffetti, 2 Bde., Mailand 1998.

Tasso, Torquato, Discorso della virti feminile e donnesca, hg. von Maria Luisa Doglio, Pa-
lermo 1997.

Vives, Juan Luis, De institutione feminae Christianae: liber secundus et liber tertius, Einl.,, krit.
Edition, Ubers. und Anm., hg. von Charles Fantazzi und Constantinus Matheeus-
sen, iibers. von Charles Fantazzi (= Selected works of |. L. Vives 7), Leiden u.a. 1998.

Sekundirliteratur

Barker, Sheila, ,Christine of Lorraine and Medicine at the Medici Court”, in: Medici
Women. The Making of a Dynasty in Grand Ducal Tuscany, hg. von Giovanna Benadusi
und Judith C. Brown, Toronto 2015, S. 155-181.

Barker, Sheila, ,The Contributions of Medici Women to Medicine in Grand Ducal
Tuscany and Beyond”, in: The Grand Ducal Medici and Their Archive (1537-1743), hg.
von Alessio Assonitis and Brian Sandberg, Turnhout 2016, S. 101-116.

Barker, Sheila/Strocchia, Sharon, , Household Medicine for a Renaissance Court: Cate-
rina Sforza’s Ricettario Reconsidered”, in: Gender, Health, and Healing, 1250~1550, hg.
von Sharon Strocchia und Sara Ritchey, Amsterdam 2020, S. 139-166.

Bénatouil, Thomas/Draelants, Isabelle, ,Introduction”, in: dies. (Hg.), Expertus sum:
lexpérience par les sens dans la philosophie naturelle médiévale. Actes du colloque interna-
tional de Pont-a-Mousson, 5-7 février 2009, Florenz 2011, S. 3-15.

Case, Mary Anne C., ,Christine de Pizan and the Authority of Experience”, in: Chris-
tine de Pizan and the Categories of Difference, hg. von Marilynn Desmond, Minneapo-
lis u.a. 1998, S. 71-87.

Chiron, Jeanne, Le dialogue éducatif des Lumieres: innovations, permanences et fantasmes
(1754-1804), thése de doctorat, Université Paris-Est, 2016, https://tel.archives-
ouvertes.fr/tel-01629825, 27.12.2021.

Draelants, Isabelle, , Expérience et autorités dans la philosophie naturelle d’Albert le
Grand”, in: Expertus sum: l'expérience par les sens dans la philosophie naturelle médiévale:
actes du colloque international de Pont-a-Mousson, 57 février 2009, hg. von Thomas
Bénatouil und Isabelle Draelants, Florenz 2011, S. 89-121.


http://Ex.ma
http://Illux.mo
https://tel.archives-ouvertes
https://tel.archives-ouvertes

138 Christina Schaefer

Esposito, Costantino/Porro, Pasquale (Hg.), Lesperienza/Lexpérience/Die Erfahrunglexpe-
rience, Sondernr. der Zeitschrift Quaestio: annuario di storia della metafisica 4 (2004).

Fiumi, Fabrizia/Tempesta, Giovanna, ,,Gli ,experimenti’ di Caterina Sforza”, in: Cateri-
na Sforza: una donna del Cinquecento. Storia e arte tra Medioevo e Rinascimento, hg. von
Valeria Novielli, Imola 2000, S. 139-146.

Graziani, Natale/Venturelli, Gabriella, Caterina Sforza, Mailand 2001.

Gutt, Blake, , Transgender Mutation and the Canon: Christine de Pizan’s Livre de la
Mutacion de Fortune”, in: Postmedieval 11 (2020), S. 451-458.

Lorraine Daston, ,The Empire of Observation, 1600-1800”, in: Histories of Scientific Ob-
servation, hg. von Lorraine Daston und Elizabeth Lunbeck, Chicago 2011, S. 81-113.

Nolte, Cordula, ,Domestic Care in the Sixteenth Century. Expectations, Experiences,
and Practices from a Gendered Perspective”, in: Gender, Health, and Healing, 1250—
1550, hg. von Sharon Strocchia und Sara Ritchey, Amsterdam, S.215-244.

Park, Katharine, Secrets of Women: Gender, Generation, and the Origins of Human Dissec-
tion, New York 2006.

Ray, Meredith K., Daughters of Alchemy. Women and Scientific Culture in Early Modern
Italy, Cambridge/London 2015.

Richards, Earl Jeffrey, ,Christine de Pizan and the Freedom of Medieval French Lyric.
Authority, Experience and Women in the Republic of Letters”, in: ders. (Hg.), Chris-
tine de Pizan and Medieval French Lyric, Gainesville 1998, S.1-24.

Schaefer, Christina, Gespriche iiber Haus und Familie. Dynamiken des konomischen Dis-
kurses im Dialog der italienischen Renaissance: von Alberti bis Tasso (erscheint vorauss.
Wiesbaden 2022).

Sommers, Paula, ,Feminine Authority in the Heptaméron: A Reading of Oysille”, in:
Modern Language Studies 13/2 (1983), S. 52-59.

Strocchia, Sharon T., Forgotten Healers. Women and the Pursuit of Health in Late Renais-
sance Italy, Cambridge, MA 2019.

Strocchia, Sharon/Ritchey, Sara (Hg.), Gender, Health, and Healing, 1250-1550, Amster-
dam 2020.

Tarnowski, Andrea, ,The Lessons of Experience and the Chemin de long estude”, in:
Christine de Pizan. A Casebook, hg. von Barbara K. Altmann und Deborah L. McGra-
dy, New York 2003, S.181-197.

Veneziani, Marco (Hg.), Experientia: Atti del X colloquio internazionale, Roma, 4—6 gennaio
2001, Florenz 2002.

Viroli, Marco, Caterina Sforza, leonessa di Romagna, Cesena 2008.

Zimmermann, Margarete, Christine de Pizan, Reinbek bei Hamburg 2002.



,Quand la raison répugne a l'expérience”

Medizinisches Erfahrungswissen im Paris des 17. Jahrhunderts

Isabelle Fellner

»[QJuand il semble que la raison repugne a l'experience, il faut plustot se tenir a
I'experience [...].”" So argumentiert einer von Théophraste Renaudots conférenciers
in der Verhandlung der Frage ,S’il y a des remedes specifiques a chaque maladie”,
die am 31. Juli 1634 im Bureau d’adresse in Paris diskutiert wurde. Dort veran-
staltete Renaudot von ca. 1633-1642 mehr oder weniger offentliche Treffen, bei
denen die verschiedensten Arten von Fragen — darunter viele medizinische — zur
Debatte standen.

Die Hoherwertung der expérience, des Erfahrungswissens, gegeniiber der rai-
son, verstanden als theoretisches medizinisches Wissen,? mag heute, im Zeital-
ter von grof$ angelegten medizinischen Studien zur Wirkung von Arzneimitteln,
wohl kaum schockieren. Im Kontext der (Pariser) Medizin des 17. Jahrhunderts
ist diese Art der Argumentation allerdings durchaus auffallig. Im Mittelalter war
die Medizin zunachst vor allem als Textwissenschaft verstanden worden, die die
Arzte in einiger Entfernung zu den Kranken ausiibten. Die Hande sollten sich

1 Die finf Conférences-Bande, aus denen ich zitiere, sind nicht die ersten je gedruckten Versio-
nen der Bande aus dem Bureau d’adresse, sondern wurden nach Théophraste Renaudots Tod
von seinem Sohn Eusébe herausgegeben. Band eins: Recueil general des questions traictees és
Conferences du Bureau d’Adresse, sur toutes sortes de matieres; Par les plus beaux esprits de ce temps,
tome premier, Paris: Chamhoudry 1656. Band zwei: Recueil general des questions traittées és Con-
ferences du Bureau d’adresse és années 1633, 34, 35 jusques a present, sur toutes sortes de matieres,
par les plus beaux esprits de ce temps, tome second, Paris: s.n. 1655. Band drei: Recueil general des
questions traictees és Conferences du Bureau d’Adresse, sur toutes sortes de matieres, par les plus beaux
esprits de ce temps, tome troisiesme, Paris: Besongne 1656. Band vier: Recueil general des questions
traitées és Conferences du Bureau d’Adresse, sur toutes sortes de matieres; par les plus beaux esprits
de ce temps, tome quatrieme, Paris: Loyson 1660. Band fiinf: Recueil general des questions traitees
és Conferences du Bureau d’Adresse, sur toutes sortes de matieres, par les plus beaux esprits de ce
temps, tome cinquieme, Paris: Loyson 1655. Im Folgenden zitiere ich den jeweiligen Band, die
Nummer der Conférence, um die es geht, sowie die Seitenzahlen. Die Referenz hier ist Bd. 1,
Conférence 49.1,, S. 814f.

2 Als theoretisches Wissen steht die raison der praktischen expérience gegeniiber. Das Diction-
naire de I’Académie francaise (1694) fasst raison als ,preuve par discours, par argument” (Art.
,raison”, in: Dictionnaire de I'’Académie Frangaise, 1° éd. online, URL: https://www.dictionnaire-
academie.fr/article/A1R0026, 22.12.2021). Der Trésor de la langue francaise informatisé nennt ,ce
qui rend compte de quelque chose, ce qui I'explique” als eine Bedeutung, die schon in einem
Text von 1119 nachgewiesen ist (Art. ,raison”, in: TLFi online, URL: https://www.cnrtl.fr/
definition/raison, 22.12.2021).


https://www.dictionnaire-academie.fr/article/A1R0026
https://www.dictionnaire-academie.fr/article/A1R0026
https://www.cnrtl.fr/definition/raison
https://www.cnrtl.fr/definition/raison

140 Isabelle Fellner

andere, weniger hochrangige medizinische Praktiker wie Apotheker oder Chi-
rurgen schmutzig machen.’ Dementsprechend gingen die universitar gebildeten
Arzte vor allem von abstrakten medizinischen Prinzipien aus, die sie dann auf
den jeweiligen Einzelfall anwendeten, und urteilten weniger auf Basis praktischer
Erfahrung am Krankenbett.* Die Medizin wurde zwar in der Nachfolge Galens
als Disziplin verstanden, die auf den zwei Saulen der raison und der expérience
ruhte,® die idealerweise miteinander in Einklang stehen sollten,® doch die mittel-
alterlichen Arzte bezogen diese medizinische expérience meist aus den Texten der
medizinischen (und naturphilosophischen) Autoritaten.’”

Dieses Verhiltnis begann sich in der frithen Neuzeit mit Figuren wie Paracel-
sus, der fiir eine von antiken Autoritdten losgelOste, auf eigener Erfahrung basie-
rende Medizin argumentierte, zu verschieben.® Die Medizin im Sinne von Paracel-
sus konnte nicht aus Biichern gelernt werden, sondern sie verschrieb sich einem

3 Allen G. Debus zeigt, dass die scholastischen Arzte im Mittelalter zumeist nicht mit den
praktischen Aspekten der Behandlung von Kranken befasst waren: ,It [i.e. the medieval at-
titude] regarded active interference at the sick bed as something beneath the dignity of the
physician — for he enjoyed the privileges of the scholar. On the other hand, it precluded the
surgeon — a mere craftsman — from any theoretical approach” (Allen G. Debus, The French
Paracelsians — The Chemical Challenge to Medical and Scientific Tradition in Early Modern France,
Cambridge 1991, S.15).

4  Siehe dazu Harold J. Cook, , Physick and Natural History in Seventeenth-Century England”,
in: Revolution and Continuity, hg. von Peter Barker und Roger Ariew (= Studies in Philosophy
and the History of Philosophy, 24), Washington D.C. 1991, S. 63-80 und insb. S. 69. Ian Maclean
erklart, bezugnehmend auf das Medizinstudium im 15. Jahrhundert: , In many centres (but
not all) the training was explicitly philosophical in the sense of applying logic and dialectic
to medical data (hence the degree ,doctor of medicine and philosophy’ awarded at a number
of Northern Italian universities)” (Ian Maclean, , The Medical Republic of Letters before the
Thirty Years War”, in: Intellectual History Review 18/1 (2008), S. 15-30, hier S. 18f.).

5 Vgl. Julie Giovacchini, ,Lexpérience par les sens: question de philosophe ou question de mé-
decin”, in: Expertus sum. Lexpérience par les sens dans la philosophie naturelle médiévale. Actes
du colloque international de Pont-a-Mousson, 5-7 février 2009, hg. von Thomas Bénatouil und
Isabelle Draelants, Florenz 2011, S. 325-336, hier S. 332.

6 Schon Galen empérte sich dariiber, dass Hippokrates von manchen als Empiriker einge-
ordnet wurde, obwohl in seinem Denken Empirie und Logismus gleichgestellt sind, wie
Heinrich Schipperges in seinem Text ,Zum Topos von ,ratio et experimentum’ in der dlteren
Wissenschaftsgeschichte”, in: Fachprosa-Studien. Beitriige zur mittelalterlichen Wissenschafts- und
Geistesgeschichte, hg. von Gundolf Keil, Berlin 1982, S.25-36, hier S. 27, darlegt.

7 Vgl. Thomas Bénatouil/Isabelle Draelants, ,Introduction”, in: dies. (Hg.) Expertus sum. Lexpé-
rience par les sens dans la philosophie naturelle médiévale. Actes du colloque international de Pont-a-
Mousson, 5-7 février 2009, Florenz 2011, S. 3-15, hier S. 6. Vgl. auch Danielle Jacquarts Analyse
der universitaren Medizin im Mittelalter in ,Médecine universitaire et créativité intellectu-
elle a la fin du Moyen Age”, in: Sedes Scientiae. Lémergence de la recherche i I'Université. Con-
tributions au séminaire d’histoire des sciences 2000-2001, hg. von Patricia Radelet de Grave und
Brigitte Van Tiggelen, Turnhout 2003, S. 16-32.

8 Fiir einen Uberblick iiber die Theorien des Paracelsus siche Walter Pagel, Paracelsus. An In-
troduction to Philosophical Medicine in the Era of the Renaissance, Basel 1982. Debus untersucht,
auf welche Art die chemische Medizin von Paracelsus und seinen Anhédngern die Prinzipien
und Traditionen der frithneuzeitlichen Medizin in Frage stellte. Siehe Debus, The French
Paracelsians.



,Quand la raison répugne a l'expérience” 141

Verfahren, das empirische und experimentelle Grundziige trug.’ Doch einfluss-
reiche medizinische Fakultiten wie etwa die Pariser Faculté de médecine hielten
weiter strikt am antiken — im Humanismus neu belebten' — Erbe fest. Einige con-
férenciers hingegen sprachen sich fiir eine im Paris der 1630er und 40er Jahre als
revolutiondr zu betrachtende chemische Medizin aus, die der paracelsistischen
Tradition einiges zu verdanken hatte."! Vor diesem Hintergrund kénnte die Hal-
tung des eingangs zitierten conférencier, der der expérience so deutlich den Vorzug
gegeniiber der raison gibt, im Sinne einer Abwendung von den medizinischen Au-
toritaten und gar als Schritt hin zum experimentellen, empirischen Denken ein-
gestuft werden, das sich in der Experimentalkultur des 18. Jahrhundert endgitiltig
durchsetzen sollte.

Um eruieren zu konnen, ob dies wirklich der Fall ist, muss zunachst der expé-
rience-Begriff, wie er in den Conférences zum Ausdruck kommt, genauer untersucht
werden. Er bewegt sich in einem komplexen Spannungsfeld von unterschied-
lichen Bedeutungsdimensionen: Expérience kann, und das ist auch im heutigen
Franzosisch noch so, sowohl Erfahrung als auch Experiment bedeuten. Dazu
kommt in der frithen Neuzeit noch der Einfluss der alten, aristotelischen empeiria
(lat. experientia), die eine generische und allgemeine, keine persénliche und singu-
lare Erfahrung bezeichnet. Nach dieser kurzen begrifflichen Einfithrung gehe ich
etwas genauer auf die Conférences und ihren Griinder Renaudot ein. Wie funktio-
nierten die Debatten im Bureau d’adresse und was zeichnete sie aus? Wer nahm
an den conférences iiberhaupt teil (ich unterscheide im Folgenden zwischen den
Conférences — verstanden als Publikationen, die aus den Debattentreffen rund um
Renaudot hervorgingen, und den conférences — verstanden als historische Veran-
staltungen, die tatsdchlich im Bureau d’adresse stattgefunden haben)?'? Im dritten
Teil geht es um die Beziehung von Renaudot und seinen associés einerseits und der
Pariser Faculté de médecine andererseits. Die unterschiedliche Auslegung dessen,

9 Wie Pagel betont, darf der Einfluss von Paracelsus auf die im 17. Jahrhundert entstehen-
de Experimentalphilosophie dennoch nicht iiberschatzt werden. Viele seiner Texte waren
,sermonizing homilies, allegories, lengthy invectives against orthodox medicine and collec-
tions of prescriptions”, die das ,proto-scientific element”, das an gewissen Stellen in seinen
Schriften durchscheint, zahlenméfig bei weitem tibertrafen (Pagel, Paracelsus, S. 51f.).

10 Vgl. Maclean, , The Medical Republic of Letters”, S. 18.

11 Fiir einen kurzen Uberblick iiber den Zusammenhang von Paracelsismus und chemischer
Medizin, siehe S.29-33 von Daniel Gerbers Artikel ,Physics and Foundations”, in: The Cam-
bridge History of Science, Bd. 3: Early Modern Science, hg. von Katharine Park und Lorraine Da-
ston, Cambridge 2006, S. 21-69.

12 Dies ist eine heuristische Unterscheidung, die es erlaubt, zwischen zwei nicht notwendiger-
weise in jedem Fall miteinander iibereinstimmenden Ebenen zu differenzieren: Renaudot
behielt es sich ndmlich vor, die gedruckten Conférences zu einem nicht naher bestimmbaren
Grad zu edieren und nur diejenigen Meinungen dem Druck zu iibergeben, die dies auch ,ver-
dienten” (siehe bspw. Bd. 1, Conférence 1.1, S. 6). Zum Verhaltnis von conférences (qua Veranstal-
tungen) und Conférences (qua Publikationen) vgl. auch meine Dissertation, Nettoyer I'étude de
la poussiere: Debating Cultures and Publication Strategies in the Conférences of Théophraste
Renaudot, FU Berlin 2021, insb. Kap. 5 (erscheint vorauss. Wiesbaden 2022).



142 Isabelle Fellner

was eine valide medizinische expérience sei, fithrte zu einem Konflikt zwischen
den beiden Parteien. Wahrend Renaudot und seine Arzte der chemischen Medi-
zin nicht abgeneigt waren, stellten sich die Pariser Arzte dezidiert gegen solch
,charlatanerie’”® Um zu verstehen, wie sich die Debatten der conférenciers in dieses
spannungsgeladene Feld einreihen, analysiere ich im darauffolgenden Teil die Ar-
gumente, mit denen sich manche unter ihnen fiir ein Primat der expérience iiber
die raison aussprachen. Dabei greife ich auch den Zusammenhang von expérience
und qualitez occultes auf, jenen geheimnisvollen Qualitdten, die gewissen Mitglie-
dern der Pariser Fakultdt ein Dorn im Auge waren. Im letzten Teil gehe ich ndher
auf den expérience-Begriff, wie er in den medizinischen Conférences vorherrscht,
ein und erdrtere die Frage, inwiefern die conférenciers tatsdachlich als medizinische
Neuerer zu sehen sind, wie es in Teilen der Forschung suggeriert wird."

1 Expérience: Erfahrung oder Experiment?
Zunichst folgen jedoch einige grundsatzliche Erkldrungen zum facettenreichen
Begriff der expérience. Es gilt zu hinterfragen, ob die verschiedenen medizinischen
Akteure im Paris des 17. Jahrhunderts tiberhaupt alle das gleiche meinen, wenn sie
von expérience sprechen, handelt es sich doch um einen Begriff, der — wie bereits
erwahnt — sowohl Erfahrung als auch Versuch bzw. Experiment bedeuten kann."®
Gui Patin, eines der einflussreichsten Mitglieder der Pariser Faculté de méde-
cine zu Zeiten Renaudots, gebraucht den Begriff in beiderlei Bedeutung. Dies zeigt
sich beispielsweise an einem abschétzigen Kommentar, in dem Patin einen ande-
ren Arzt als ,[...] trés malheureux practicien, qui en a bien tué avec les expériences

13 Die Opposition zwischen den beiden Parteien mag eigenartig erscheinen, waren doch auch
Renaudot und seine associés Arzte, die in Paris praktizierten. Doch im Paris des 17. Jahrhun-
derts waren eigentlich nur diejenigen Mediziner dazu berechtigt, ihrem Beruf nachzugehen,
die schon ihr Studium in der franzdsischen Hauptstadt absolviert hatten, und sie alle waren
Mitglieder der Faculté. Fiir von auBerhalb der Stadt kommende Arzte wie Renaudot galt ein
Berufsverbot (siehe Jean Riolan (fils), Advertissement a Theophraste Renaudot, qui contient les me-
moires pour justifier les anciens droits et privileges de I’Eschole de Medecine de Paris, Paris: s.n. 1641,
S.15). Dem konnte sich Renaudot nur deswegen widersetzen, weil er zum Hofarzt ernannt
worden war und die médecins du roi nicht der Jurisdiktion der Faculté unterlagen (siehe dazu
Debus, The French Paracelsians, S. 82).

14 Dies gilt insbesondere fiir die frithe Forschung zu Renaudot und der chemischen Medizin.
Siehe dazu etwa Michel Emery, Renaudot et l'introduction de la médication chimique. Etude histo-
rique d'apres des documents originaux, Montpellier 1889. Doch auch eine zeitgendssische Autorin
wie Kathleen Wellman schreibt den Conférences einen ,medically avant-garde character” zu
(Kathleen Wellman, Making Science Social. The Conférences of Théophraste Renaudot 1633—1642,
Norman 2003, S. 191).

15 Die neunte Edition des Dictionnaire de I’Académie Francaise (1986) gibt die folgenden beiden
Bedeutungen fiir expérience an: , Le fait d’acquérir, d’entendre ou d’enrichir une connaissance,
un savoir, un savoir-faire, par l'usage et la pratique; épreuve que l'on fait personnellement
d'une chose” und ,[elnsemble des connaissances pratiques tirées de l'usage [...]” (Art. ,ex-
périence” [n.d.], in: Dictionnaire de I’Académie Frangaise, 9°™ éd. online, URL: https://www.
dictionnaire-academie.fr/article/A9E3429, 30.09.2021).


https://www.dictionnaire-academie.fr/article/A9E3429
https://www.dictionnaire-academie.fr/article/A9E3429

,Quand la raison répugne a l'expérience” 143

qu'il a voulu faire”, bezeichnet.'* Hier versteht Patin expérience im Sinne eines (un-
fundierten) Experiments, mit dem ein gewissenloser Arzt seine Patienten in Ge-
fahr gebracht, ja sogar getotet habe.

In einem anderen Kontext scheint Patin den Begriff der expérience hingegen
ganz anders zu verstehen. So schreibt er an seinen Freund Belin, dieser solle den
Antidotaires, in denen Gegenmittel fiir bestimmte Gifte und Krankheiten aufge-
listet waren, nicht zu viel Gewicht beimessen, da sie — anders als von Patins Op-
ponenten behauptet — nicht auf Erfahrungswissen beruhten: ,[...] ne vous laissez
point emporter au courant de tant de promesses que font les antidotaires qui sont
destituéz de I'expérience.””

Im Gegensatz zu den empiriques, also medizinischen Praktikern, die sich nach
Meinung der Faculté de médecine zu stark auf hasardoses eigenes Erfahrungs-
wissen verliefSen,”® sprach sich die Fakultdt fiir eine Medizin aus, die auf dem
iiber Jahrhunderte akkumulierten und kollektiven Erfahrungswissen der Arzte
beruhte. Experimente mit neuen und unbekannten Substanzen, wie im oben ge-
nannten Fall, hatten fiir diese Arzte keinerlei Giiltigkeit. Selbst wenn Versuche in
bestimmten Fallen erfolgreich verliefen, hiefS dies noch lange nicht, dass die dabei
verwendeten Stoffe in der Behandlung aller Kranken hilfreich sein wiirden, so
waren sie iiberzeugt. Jean Riolan, ein anderes Mitglied der Faculté, betonte, dass
in der Medizin diejenigen Prinzipien gefunden werden miissten, die immer und
fir alle gelten. Nur Scharlatane und Ignoranten seien anderer Meinung: ,[...] il
semble aux vulgaires, & a quelques Medecins ignorans, que la Medecine soit un
jeu de hazard [...].”" Fiir Riolan, Patin und die Faculté war die in der Medizin aus-
schlaggebende expérience gerade nicht individuelles, potenziell experimentelles
Erfahrungswissen, das sie als hochst gefahrlich erachteten, sondern ein durch die
jahrhundertelange Praxis der Arzte angesammelter Wissensschatz.

Um diese unterschiedlichen Vorstellungen davon, was valide medizinische
expérience sei, besser zu verstehen, miissen wir uns dem aristotelischen Begriff
der empeiria (experientia in der lateinischen Tradition) zuwenden, der {iber das
Mittelalter und bis in die frithe Neuzeit groSen Einfluss behielt.*® Dem aristoteli-

16 Gui Patin, Lettres de Gui Patin, hg. von Joseph-Henri Reveillé-Parise, 3 Bde., Paris 1846, Bd. 1,
S.21.

17 Ebd., S.130.

18 Fiir die (konservativ argumentierenden) Arzte des 17. Jahrhunderts ist empirique ein abschit-
ziger Terminus, der jemanden bezeichnet, der sich im medizinischen Feld betatigt und
moglicherweise gewisse Erfolge verzeichnen kann, aber eigentlich keine Ahnung hat, aus
welchem Grund seine Behandlungsmethoden erfolgreich sind. Hier zeigt sich auch die Be-
ziehung dieser Unerklarbarkeit zu den qualitez occultes, um die es weiter unten noch gehen
wird. Vgl. John M. Forrester/Jon Henry, Jean Fernel’s On the Hidden Causes of Things: Forms,
Souls, and Occult Diseases in Renaissance Medicine, Leiden 2004, S. 96.

19 Jean Riolan, Curieuses recherches sur les escholes en medecine de Paris, et de Montpellier, Paris:
Gaspar Meturas 1651, S.138.

20 Siehe Gianna Pomata, ,,Observation Rising: Birth of an Epistemic Genre, 15001650, in: His-
tories of Scientific Observation, hg. von Lorraine Daston und Elizabeth Lunbeck, Chicago 2011,
S.45-80, hier S.45.



144 Isabelle Fellner

schen Verstdndnis nach bilden die jedem einzelnen zuganglichen, , alltdgliche[n]
Sinneserfahrungfen]” die Basis der experientia.? Diese experientia ist allerdings
nichts, was sich durch eine einzige Sinneswahrnehmung erwerben lief3e, viel-
mehr beruht sie auf der Ordnung und Differenzierung wiederholter Sinneswahr-
nehmungen.? Sie teilt uns mit, wie sich Dinge normalerweise verhalten. Wie es
Peter Dear formuliert, ist experientia im Sinne von Aristoteles ,,a statement of how
things are, or how they behave, and it was taken to have been originally construc-
ted from a large number of individual sensory impressions”.?

Aus der alle Formen empirischen Wissens gleichermaflen umfassenden experi-
entia entwickelten sich erst im 16. und 17. Jahrhundert spezifische Praktiken und
Textgenres, die dazu dienten, dieses Wissen genauer zu klassifizieren. Ende des
17. Jahrhunderts begannen die Naturphilosophen etwa, streng zwischen dem ,ak-
tiven’ experimentum und der ,passiven’ observatio zu unterscheiden, je nachdem,
,whether one intervened in the course of nature to produce an effect or studied
effects as they occurred in the course of nature”, wie Lorraine Daston zusammen-
fasst. Im Mittelalter waren experientia und experimentum noch synonym verwen-
det worden und konnten ein aktives und experimentelles ebenso wie ein aus blo-
en Beobachtungen gewonnenes Wissen bezeichnen. Die observatio war bereits als
eigenstandige Praxis etabliert, allerdings nur im begrenzten Rahmen der Him-
melsbeobachtung.?®

Fiir Arzte wie Jean Riolan oder Gui Patin scheint eine valide medizinische ex-
périence immer noch recht viel mit der aristotelischen, allgemeinen experientia zu
tun zu haben, die sich nicht aus einer einzelnen Sinneswahrnehmung generieren
lasst, sondern die kontinuierliche Beobachtung immer gleich ablaufender Prozes-
se durch qualifizierte Arzte erfordert. In diesem Punkt unterscheidet sich der ex-
périence-Begriff der genannten Arzte allerdings von der aristotelischen experientia:
Letztere ist so geartet, dass sie von jeder und jedem nachvollzogen werden kann
und weder Expertenwissen noch den Einsatz besonderer Instrumente voraus-
setzt. Die medizinische expérience der Pariser Arzte hingegen erschliefit sich nur
den diesem Berufsstand angehorenden Experten.

21 Jiirgen Sarnowsky, , Expertus — experientia — experimentum. Neue Wege der wissenschaftli-
chen Erkenntnis im Spéatmittelalter”, in: Das Mittelalter 17 (2012), S. 47-59, hier S.52.

22 Vgl. Aristoteles, Posterior Analytics. Topica (= Loeb Classical Library 391), {ibers. von Hugh Tre-
dennick und E. S. Foster, Cambridge, MA 1960, S.257-259.

23 Peter Dear, , Totius in Verba: Rhetoric and Authority in the Early Royal Society”, in: Isis 76/2
(1985), S.114-161, hier S. 148.

24 Lorraine Daston, ,, The Empire of Observation, 1600-1800“, in: Histories of Scientific Observa-
tion, hg. von Lorraine Daston und Elizabeth Lunbeck, Chicago 2011, S. 81-113, hier S. 86.

25 Siehe dazu Katharine Park, ,Observation in the Margins, 500-1500", in: Histories of Scientific
Observation, hg. von Lorraine Daston und Elizabeth Lunbeck, Chicago 2011, S. 15-44.

26 Vgl. Peter Dear, , Jesuit Mathematical Science and the Reconstitution of Experience in the Ear-
ly Seventeenth Century”, in: Studies in History and Philosophy of Science 18/2 (1987), S.133-175,
hier S. 147.



,Quand la raison répugne a l'expérience” 145

Im Falle der Behandlung von Kranken mit unterschiedlichen ,Jemperamenten’
(im Sinne der Humoralpathologie) erweist es sich fiir Arzte wie Patin und Rio-
lan als besonders schwierig, zu belastbarer expérience qua kollektiver Expertise
zu kommen (dazu spater mehr). Manche der Anhédnger der chemischen Medizin
waren hingegen schon nach wenigen erfolgreichen Versuchen bereit, zu neuen Be-
handlungsmethoden zu greifen, wie das Beispiel des Antimoniums weiter unten
deutlich machen wird. Wie sich die conférenciers in diesem Spannungsfeld situie-
ren, wird ebenfalls noch zu zeigen sein. Zuerst widme ich mich allerdings einigen
grundsitzlichen Uberlegungen zu den conférences und gehe genauer darauf ein,
wie sie funktionierten.

2 Die conférences von Théophraste Renaudot

Die conférences waren (verhéltnismafig) o6ffentliche Diskussionsveranstaltungen,?

die von ca. 1633 bis 1642 wochentlich in Paris in der grande salle des Bureau
d’adresse stattfanden.?® Das bureau war eine Art Informationszentrale, in der die
Biirger von Paris zu niitzlichen Informationen aller Art kommen konnten. Anton
Tantner bezeichnet es daher als eine der ersten Suchmaschinen.?” In den Debat-
ten der conférences befassten sich die Teilnehmer weniger mit konkreten Alltags-
problemen als mit der Diskussion unterschiedlichster Fragen wie etwa ,,5i la con-
versation des Femmes est utile aux Hommes”,*’ ,,Des principes de Chymie”? ,De
la Licorne”,* oder ,,De la lepre, et pourquoy elle n’est pas si commune en ce siecle
qu’aux precedens”.®

Die conférenciers behandelten sowohl naturphilosophische als auch medizini-
sche, moralphilosophische oder okkulte Themen. Ihre Diskussionen sind im De-
tail nachvollziehbar, weil die Antworten, die die Teilnehmer bei den Diskussions-
treffen prasentierten, noch in derselben Woche in Form von Pamphleten gedruckt
und verkauft wurden. Spater wurden die Broschiiren in centuries zusammenge-
fasst und als Bande vertrieben.** Diese wiederum scheinen so nachgefragt gewe-

27 Die Veranstaltungen waren zwar an sich 6ffentlich, es galt aber dennoch die Einschrankung,
dass sie nur von ,gens de la qualité requise” oder , gens d’honneur” besucht werden konnten
(siehe Bd. 1, , Avis au lecteur”, o. S.). Wie genau sich honneur und qualité der Interessenten fest-
stellen lieflen, wurde von Renaudot nicht ndher definiert; beide Eigenschaften bleiben somit
elusiv. Fiir eine Diskussion solcher elusiven Kategorien siehe Ulrike Schneider, ,,(Nicht)Wis-
sen? Relevanz und Modalititen elusiven Wissens in Asthetik und Verhaltenslehre der Frii-
hen Neuzeit”, in: Dynamiken der Negation. (Nicht)Wissen und negativer Transfer in vormodernen
Kulturen, hg. von $irin Dadas und Christian Vogel, Wiesbaden 2021, S.43-72, insb. S. 53-63.

28 Siehe Bd.1, , Avis au lecteur”, 0.S.

29 Siehe Anton Tantner, Die ersten Suchmaschinen: Adressbiiros, Fragimter, Intelligenz-Comptoirs,
Berlin 2015.

30 Bd.5, Conférence 307, S.89-97.

31 Bd.4, Conférence 260, S. 609-616.

32 Bd. 4, Conférence 248, S.489-504.

33 Bd.2, Conférence 75, S. 401-408.

34 Dies lasst sich anhand der Erstausgaben der Bande feststellen, die auf Renaudots eigenen
Druckerpressen im Bureau d’adresse gedruckt wurden. Am Ende einer jeden behandel-



146 Isabelle Fellner

sen zu sein, dass sie von Renaudot mehrfach nachgedruckt und nach seinem Tod
von verschiedenen Verlegern neu aufgelegt wurden. Renaudot, der sehr an der
Vulgarisierung von Wissen interessiert war,® zielte darauf ab, ein moglichst brei-
tes Publikum zu erreichen und war mit den Conférences bei diesem Unterfangen
offenbar sehr erfolgreich.*

Unter den breitgefacherten Themen, die diskutiert wurden, war auch eine er-
staunlich grofle Zahl an medizinischen Fragen. Dies mag damit in Zusammen-
hang stehen, dass Renaudot selbst Arzt war. Als Protestant hatte er allerdings
nicht in Paris, sondern an der rivalisierenden Fakultdt von Montpellier studiert,
wo auch chemische Medizin gelehrt wurde.” Renaudot versammelte viele Arz-
te aus Montpellier um sich, mit deren Hilfe er etwa die consultations charitables
durchfiihrte,® in deren Rahmen arme Bevolkerungsschichten gratis medizinisch
behandelt wurden.® Es ist hochst wahrscheinlich, dass diese Arzte auch an Ren-
audots anderen Unternehmungen — wie den conférences — beteiligt waren. Ein
wichtiges Indiz dafiir ist, dass von Teilnehmerseite ein grofies Interesse an me-

ten Frage findet sich stets ein Hinweis darauf, an welchem Tag die fragliche Conférence als
Pamphlet gedruckt wurde. Die erste jemals gedruckte Fragerunde fand beispielsweise am
22. August 1633 statt, ihre Ergebnisse wurden am 29. August als Broschiire gedruckt. Die
zweite war fiir den 29. August 1633 angesetzt und wurde am 5. September verdffentlicht
etc. Siehe Premiere centurie des questions traitees ez conferences du bureau d’adresse, depuis le 22
jour d’Aoust 1633. Jusques au dernier juillet 1634, Paris: Bureau d’adresse 1634. In den spateren
Neuauflagen der Bande, die in einem einzelnen Durchlauf gedruckt wurden, sind diese
Hinweise verschwunden.

35 Siehe Howard M. Solomon, Public Welfare, Science and Propaganda in Seventeenth Century France:
The Innovations of Théophraste Renaudot, Princeton, NJ 1972, S. 69.

36 Zu Renaudots Lebzeiten wurden vier Versionen des ersten Bandes im Bureau d’adresse ge-
druckt. Nach seinem Tod publizierte sein Sohn Eusébe weitere Editionen bei verschiedenen
Verlegern in Paris und Lyon. Es finden sich beispielsweise vollstandige Editionen aller Bande
aus den Jahren 1655/56 (Chamhoudry), 1656-70 (Valaniol) und 1676 (Loyson). Zudem ent-
standen ab 1664 zwei Binde mit englischen Ubersetzungen der Conférences. Siehe A General
Collection of Discourses of the Virtuosi of France, Upon Questions of all Sorts of Philosophy, and other
Natural Knowledg. Made in the Assembly of the Beaux Esprits at Paris, by the most Ingenious Persons
of that Nation, ibers. von G. Havers, London: Dring and Starkey 1664, und Another Collection
of Philosophical Conferences of the French Virtuosi, upon questions of all sorts; For the Improving of
Natural Knowledg. Made in the Assembly of the Beaux Esprits at Paris, by the most Ingenious Persons
of that Nation, ibers. von G. Havers und J. Davies, London: Dring and Starkey 1665.

37 Beziiglich Renaudots Medizinstudium in Montpellier siehe Solomon, Public Welfare, Science
and Propaganda, S.166 und 170.

38 Siehe Théophraste Renaudot, Factum du procez d’entre maistre Théophraste Renaudot, Docteur en
Medecine de la Faculté de Montpellier, Medecin du Roy, Commissaire general des pauvres malades et
valides de ce Royaume, Maistre et Intendant general des Bureaux d’Adresse de France, demandeur en
Requeste presentée au Conseil Privé du Roy le 30 d’Octobre 1640. Contre les Doyen et Docteurs en
Medecine de la Faculté de Paris, deffendeurs: sans que les qualitez puissent préjudicier, Paris: Bureau
d’adresse 1640, S.12.

39 Um sich einen Eindruck von den consultations charitables zu verschaffen, eignet sich Renau-
dots Beschreibung derselben in Les consultations charitables pour les malades, Paris: Bureau
d’adresse, 1640. Eine kritische Analyse der consultations bietet Solomon, Public Welfare, Science
and Propaganda, S.173-180.



,Quand la raison répugne a l'expérience” 147

dizinischen Fragen bestand — denn es waren die conférenciers selbst, die dariiber
entschieden, welche Themen sie besprechen wollten.*’ Die Debatten, wie sie in den
gedruckten Conférences dargestellt sind, deuten zudem darauf hin, dass viele der
an ihnen Beteiligten iiber ein grofies medizinisches Fachwissen verfiigten. Dies
lasst auf die Anwesenheit der Arzte schliefen, obwohl die Namen der Sprecher in
den gedruckten comptes rendus der Conférences anonymisiert wurden.*!

Renaudot zufolge wurde diese Anonymisierung von den Teilnehmern selbst
gefordert. Manche waren der Ansicht, so konne garantiert werden, dass das Pu-
blikum nicht {iber Gebiihr von den grofien Namen der conférenciers beeinflusst
wiirde. Andere hingegen wollten ihre Argumente zunédchst anonym erproben, be-
vor sie sich dem Urteil des Publikums stellten. Gerade im Falle der medizinischen
Debatten scheint dies eine vorausschauende Strategie gewesen zu sein, denn sie
boten, wie der folgende Abschnitt zeigt, ein duferst hohes Irritationspotenzial *?

3 Der Konflikt mit der Faculté de médecine

Die medizinischen Conférences stehen in besonderer Weise in Zusammenhang mit
dem Konflikt, der zwischen Renaudot und den Arzten der consultations charitables
einerseits und der Pariser Faculté de médecine andererseits entbrannte. Die Arzte
der Faculté behandelten streng nach galenischen Methoden und verweigerten die
von Renaudot befiirworteten chemischen Behandlungsformen, die ihnen als un-
natiirlich galten. Ihr Leitspruch war natura gaudet paucis (,Die Natur ist mit weni-
gem zufrieden’), wie es Patin in seinen Briefen formuliert.** Zum Einsatz kommen
sollten moglichst nur der Aderlass als Allheilmittel sowie pflanzliche Stoffe wie
Rosensirup oder Praparate aus Kassia, Manna oder Rhabarber.** In den consulta-
tions charitables hingegen kamen, wie bereits erwahnt, auch Mineralien wie Anti-
monium zur Anwendung.*

40 Siehe Bd.1, , Avis au Lecteur”, 0.S.

41 Aus demselben Grund lasst sich auch nicht klar eruieren, ob Frauen an den Debatten im Bu-
reau d’adresse partizipierten, es ist jedoch davon auszugehen, dass dies eher nicht der Fall
war. Eva Jellinek argumentiert — insgesamt wenig {iberzeugend —, dass Frauen an den confé-
rences teilnahmen. Ihr zufolge waren einige der Themen, die von den conférenciers diskutiert
wurden, nur fiir Frauen interessant, beispielsweise die Debatte um die Schminke, , Des Fards”
(Bd. 3, Conférence 103.11, S. 41-48). Siehe Eva Jellinek, , La présence féminine dans les conféren-
ces du Bureau d’adresse de Th. Renaudot (1633-1642)", in: Présences féminines: littérature et société
au XVlle siecle francais, hg. von Ian Richmond und Constant Venesoen, Paris 1987, S.173-201,
hier S.186. Simone Mazauric hingegen liefert Argumente dafiir, dass dies nicht der Fall war.
Siehe Simone Mazauric, Savoirs et philosophie a Paris dans la premiére moitié du XVlle siecle. Les
conférences du bureau d'adresse de Théophraste Renaudot (1633-1642), Paris 1997, S. 100f.

42 Siehe Bd.1, , Avis au Lecteur”, o. S.

43 Vgl. Lettre a Belin pere [nicht datiert, ca. 1632/33], in: Patin, Leftres de Gui Patin, Bd. 3, S.23. Rio-
lan argumentierte in dhnlicher Weise: , Lexcellence & la richesse de la Medecine ne dépend
pas de la grande multitude & varieté des remedes, mais de peu & de bons, bien choisis &
approuvez [...]” (Riolan, Curieuses recherches, S.250).

44 Vgl. Reveillé-Parises Einleitung in: Patin, Lettres de Gui Patin, Bd.1, S. XV.

45 Siehe Emery, Renaudot et l'introduction de la médication chimique, S. 38.



148 Isabelle Fellner

Der in Frankreich insbesondere seit dem 16. Jahrhundert schwelende Streit
um chemische Medikamente spiegelt sich auch in den Conférences wider.* In der
Debatte darum finden sich nicht nur Teilnehmer, die diese befiirworten, sondern
auch solche, die die Position der Faculté vertreten. Von den fiinf Sprechern, die
sich in der Debatte um ,Sil est bien de se servir de remedes chymiques” zu Wort
melden, sprechen sich zwei gegen chemische Medizin aus, wahrend drei sie ver-
teidigen.”” Obwohl Renaudots Position der chemischen Medizin gegeniiber fest-
stand, war es den conférenciers moglich, eine gegenteilige Meinung zu vertreten
und von Renaudot gedruckt zu werden. Dies zeigt, dass in den conférences (mit
Ausnahme von Themen wie Politik und Religion) eine wirkliche liberté de raison-
nement herrschte*$

Die Debatte um chemische Medikamente fand ihren Hohepunkt im Streit um
das chemische Element Antimonium, der Querelle de I'antimoine, die vom 16. bis
zum 17. Jahrhundert andauerte.*” Bereits im 16. Jahrhundert argumentierten die
Anhianger der chemischen Medizin damit, dass die Erfahrung zeige, dass gewisse
von ihnen verwendete Stoffe in der Behandlung von Kranken hilfreich seien und
sie daher verwendet werden sollten.*

Der Arzt Lois de Launy etwa sprach sich fiir die Verwendung des Antimoni-
ums aus, ein Medikament, welches ihm zufolge nicht nach seinen priméaren oder
sekundéren Qualitdten, sondern seiner ganzen Substanz bzw. seinen tertidren
Qualitaten nach wirke. Diese seien nicht durch raison, sondern nur durch expé-
rience zugéanglich: ,Laquelle [i.e. la similitude de toute leur substance], le plus sou-
vent, ne se congnoist que par experience, & dont la raison ne peut estre baillee.”!
Um sein Argument weiter zu untermauern, prasentierte Launy dann eine Reihe
von individuellen Erfahrungen —in diesem Kontext kénnte man auch von (unsys-
tematischen) Experimenten sprechen — mit Antimonium.” Manche waren direkt

46 Schon Galen setzte zur Behandlung seiner Patienten bestimmte rohe Mineralien ein (siehe
dazu Max Neuburger, Geschichte der Medizin, 2 Bde., Stuttgart 1906-1911, Bd. 1, S.396). Im Lau-
fe der Geschichte gab es zwischen den verschiedenen medizinischen Sekten immer wieder
Debatten dariiber, ob dies legitim sei oder nicht, darunter auch die Querelle de I'antimoine, auf
die ich unten genauer eingehe.

47 Vgl. Bd. 3, Conférence 107, S. 97-107.

48 Politische und religiose Fragen waren explizit von der Diskussion ausgeschlossen (siehe Bd. 1,
, Preface sur les conferences publiques”, S.1-6, hier S. 3f.), eine Regelung, die in frithneuzeit-
lichen Akademien weit verbreitet war. Vgl. Mario Biagioli, , Etiquette, Interdependence, and
Sociability in Seventeenth-Century Science”, in: Critical Inquiry 22/2 (1996), S.193-238, hier
S.203.

49 Fiir einen kurzen Uberblick iiber die chemischen Eigenschaften sowie die historische me-
dizinische Verwendung des Elements, siehe Claire Hansell, ,, All manner of antimony”, in:
Nature Chemistry 7 (2015), S. 88.

50 So argumentierte beispielsweise Loys de Launy in De la faculté & vertu admirable de l'antimoine,
La Rochelle: Barthelemi Berton 1564.

51 Ebd,, fol. [e iiij]".

52 Vgl. ebd,, fol. [f iij]".



,Quand la raison répugne a l'expérience” 149

aus den Werken anderer Arzte iibernommen,” wihrend andere aus Launys eige-
nen Behandlungen mit dem chemischen Element stammten:** ,[...] j’en diray ce
que jen ay experimente [...].”* Es féllt auf, dass Launy hier anstatt expériencé den
Begriff experimenté verwendet, der bereits die erst spitere systematische Unter-
scheidung zwischen den lateinischen Begriffen experimentum und experientia an-
zuzeigen scheint. Insgesamt ist es fiir Launy eine Mischung aus iiberliefertem Er-
fahrungswissen und empirischem Wissen, die die Niitzlichkeit des Antimoniums
belegt: ,Or puis qu'il est ainsi, que par tant d’experiences on a trouvé I’Antimoine
si salutaire: & sans faire nuisance au corps: comme peuvent tesmoigner ceux, qui
en ont pris [...]"%

Renaudots Sohn Eusebe, der auch nach dem Tod von Renaudot pére noch in die
Querelle involviert war, prasentiert in einer seiner Schriften dhnliche Argumente.*”
In einem Brief, den er mit anderen, ebenfalls die Antimonium-Nutzung unter-
stiitzenden Arzten verfasste und in seinem Werk Lantimoine justifiée et l'antimoine
triomphant (1653) abdruckte, steht zu lesen: ,[...] les qualités de I’Antimoine ayans
esté par un long usage & une experiance continuelle, reconnués de nous estre
grandement convenable a la guerison de quantité de maladies, nous declarons que
ce remede bien loing d’estre chargé d’aucune malignité veneneuse [...].”® Um den
Einsatz des Mittels zu rechtfertigen, betonen die Unterzeichner hier die lange und
erfolgreiche praktische Nutzung des Antimoniums in der Krankenbehandlung
und streichen heraus, dass das Element nicht so gefahrlich sei, wie von dessen
Gegnern — allen voran der Pariser Faculté — behauptet.” Die Arzte der Faculté

53 Einer von Launys Kritikern, Jacques Grevin, betont, dass eines der ersten von Launy zitierten
Beispielen eigentlich aus den Schriften von Mattioli stammt. Vgl. Jacques Grevin, Discours
sur les vertus & facultez de I'antimoine, Paris: André Wechel 1566, fol. 27". Schon fiir Albertus
Magnus’ Werk De mineralibus hat Draelants festgestellt, dass der Verfasser die haufig vorkom-
mende Wendung , expertus sum” an Stellen einsetzt, die er nachweislich direkt aus einem
Vorgangertext von Arnoldus Saxo {ibernommen hat. Siehe Isabelle Draelants, ,Expérience
et autorités dans la philosophie naturelle d’Albert le Grand”, in: Expertus sum. Lexpérience par
les sens dans la philosophie naturelle médiévale. Actes du colloque international de Pont-a-Mousson,
5-7 février 2009, hg. von Thomas Bénatouil und Isabelle Draelants, Florenz 2011, S.89-121,
hier S.100. Draelants zufolge markieren diese Stellen zwar klar ein empirisch erworbenes
Wissen — dieses ist allerdings nicht notwendigerweise an Albertus Magnus als Verfasser des
Textes gebunden und kann daher ohne Weiteres aus Autoritdtentexten (oder auch von Zeit-
genossen) {ibernommen sein (vgl. ebd., S.110). Etwas Ahnliches scheint hier fiir das Wissen
der Arzte zu gelten. Wie Albertus Magnus scheint auch Launy keinen Unterschied zwischen
eigenem und fremdem empirischen Wissen zu machen.

54 Siehe Launy, De la faculté et vertu, fol. [f iiij]".

55 Ebd,, fol. [gi]".

56 Ebd,, fol. g ij.

57 Vgl. Eusébe Renaudot, Lantimoine justifiee et I'antimoine triomphant, Paris: Jean Henault 1653.

58 ,Le Sentiment des Docteurs Regents en Medecine de la Faculté de Paris touchant’Antimoine”,
in ebd., 0. S.

59 Zu Beginn der Querelle de I'antimoine im 16. Jahrhundert argumentierte Grevin in seinem Dis-
cours sur les vertus, dass das Antimonium ein gefahrliches Gift sei. Die Faculté schloss sich
seinem Urteil spéter an.



150 Isabelle Fellner

sprachen dem Antimonium seine purgativen Kréfte zwar nicht ab, waren aber
der Ansicht, dass man sich an natiirliche Stoffe halten solle, anstatt ,gefdhrliche
chemische Gifte’ zu verabreichen.®

Das Beharren gewisser conférenciers auf dem Primat der expérience tiber die rai-
son lasst sich im Kontext der chemischen Medizin und der Debatte um das Anti-
monium durchaus als Einstehen fiir ein empirisch gesammeltes Erfahrungswis-
sen lesen: Diesem wiirde grofsere Relevanz zugesprochen als den iiberkommenen
Autorititenmeinungen, die in der mittelalterlichen und frithneuzeitlichen uni-
versitiren Medizin lange richtungsweisend waren.®! Dies galt nicht nur fiir den
besonderen Fall von chemischen Medikamenten, sondern fiir spezifische Medika-
mente im Allgemeinen. Spezifische Medikamente waren Stoffe, die — wie das Er-
fahrungswissen lehrt — gegen ganz bestimmte Krankheiten wirksam sind.®? Wenn
klar wird, dass ein bestimmtes Medikament gegen eine bestimmte Krankheit Wir-
kung entfaltet, so soll es nach Auffassung mancher conférenciers auch verwendet
werden, selbst wenn dies nach der humoralpathologischen raison nicht erklarbar
ist.?® Fiir die traditionelle galenisch-aristotelische Medizin, wie sie von der Faculté
vertreten wurde, waren die spécifiques deswegen nicht so einfach zu assimilieren,
weil sie mehr oder weniger nur nach allgemeinen Prinzipien verfuhr. Allem ande-
ren voran stand der Grundsatz contraria contrariis curentur — eine Krankheit muss
mit ihrem Gegenteil behandelt werden.®* Dariiber hinaus wurden Krankheiten
nicht als etwas verstanden, das von aufien in den Korper eintritt, sondern als et-
was lediglich aufgrund eines Ungleichgewichts der Séfte innerhalb des Koérpers
Entstehendes.®® Als Ziel galt dieser Medizin, das Gleichgewicht wiederherzustel-
len.®® Da ein Phlegmatiker, ein Choleriker, eine Sanguinikerin oder eine Melan-
cholikerin im Verstdndnis der galenisch-aristotelischen Medizin aber alle hochst
unterschiedlich reagierten, machte es aus Sicht dieser Medizin wenig Sinn, sie alle
mit demselben Medikament zu behandeln.®”

60 Siehe hierzu etwa Patins Lettre a Belin fils du 7 septembre 1654, in: Patin, Leftres de Gui Patin,
Bd.1, S.209.

61 Siehe bspw. Debus, The French Paracelians, S. 15.

62 Der Diskussion der spécifiques widmete sich im 16. Jahrhundert insbesondere Jean Fernel in
seinem einflussreichen Werk De abditis rerum causis, Paris: André Wechel 1560 [1548].

63 Vgl. Bd. 1, Conférence 49.1, S. 814f.

64 Siehe Pagel, Paracelsus, S.146.

65 Siehe Ian Maclean, ,Logic, the Rule and the Exception in Renaissance Law and Medicine”,
in: Early Science and Medicine 5/3 (2000), S.227-257, hier S. 241. Siehe auch Owsei Temkin, Gale-
nism. Rise and Decline of a Medical Philosophy, Ithaca 1973, S.103.

66 Siehe Pagel, Paracelsus, S.128.

67 Aus diesem Grund war es in der frithneuzeitlichen galenischen Medizin nicht méglich, per
Analogie zu argumentieren. Maclean fasst die Problematik wie folgt zusammen: , Those who
argue ,analogistically’, in the manner of empirics, that because guaiac wood had cured some
Italians of syphilis, it will cure some Germans [...] are treated as medical heretics by traditio-
nal Galenic doctors, and perpetrators of the fallacy of the consequent” (Maclean, , Logic, the
Rule and the Exception”, S. 241).



,Quand la raison répugne a l'expérience” 151

4 Expérience, raison & die qualitez occultes

In den Kontext der Debatte um die spécifiques schreibt sich auch die Argumenta-
tion jenes conférencier ein, der sich — mit den schon einleitend und im Titel dieses
Beitrags erwahnten Worten — ausdriicklich dafiir ausspricht, sich im Zweifelsfall
auf die expérience, nicht die raison zu verlassen:

Toutesfois, quand il semble que la raison repugne a l'experience, il faut
plustot se tenir a I'experience; pourveu qu’elle soit etablie par plusieurs ob-
servations. Puis donc que cette experience nous fait voir qu'il y a plusieurs
remedes specifiques, bien que l'esprit humain, a cause de sa foiblesse, n’en
puisse pas trouver la cause: il vaut mieux s’en rapporter en ce cas icy aux
sens destituez de raison, qu’a la raison dementie par l'experience. Que s'il
y a des specifiques pour quelques maladies, il y en a pour toutes: mais ils
nous sont inconnus pour leur multitude.®®

Dem conférencier zufolge ist es also besser, sich an eine der raison widersprechende
(Sinnes-)Erfahrung zu halten, als einer raison den Vorzug zu geben, die von der
expérience widerlegt wurde. Wir wissen aus Erfahrung, meint er, dass es gewis-
se Medikamente gibt, die gegen bestimmte Krankheiten wirksam sind. Folglich
miisse es sie eigentlich fiir alle Krankheiten geben, obwohl der menschliche Geist
ihnen bisher noch nicht auf die Spur gekommen sei.

Diese Argumentation ist, um es noch einmal zu wiederholen, zeitgenossisch
deswegen brisant, weil die galenische Humoralpathologie viele spezifisch gegen
Krankheiten wirksame Medikamente aus ihrem System heraus nicht erkldren
konnte. Einige conférenciers — sowie auch viele andere Arzte des 16. und 17. Jahr-
hunderts — proklamierten in solchen Fallen, dass diese Medikamente aufgrund
ihrer qualitez occultes wirkten.

Ein Sprecher, welcher die medizinische Wirkung von Amuletten thematisiert,
greift den Zusammenhang von expérience und qualitez occultes in seiner Argumen-
tation auf. Ihm zufolge gibt es Stoffe (wie etwa Gifte), die aus ihren qualitez occultes
heraus Krankheiten verursachen, aber ebenso Gegenmittel, die gegen genau diese
Krankheiten Wirkung entfalten konnen. Dies gelte auch, wenn die Griinde — die
raisons — ihrer Wirkung unbekannt seien, und diese Stoffe nur aufgrund von Er-
fahrung gefunden werden kénnten: ,Comme il y a des choses qui font les mala-
dies par des qualitez occultes & inconnué, telles que sont la plupart des deleteres
& venins: il doit y avoir des remedes pour combattre ces maladies & en préserver
les hommes, dont les raisons soient cachées & connués par la seule experience.”®
Die expérience fungiert hier also als Beleg fiir etwas, das nach gangiger Auffassung
nicht erklarbar ist.

Fiir die conférenciers — wie auch fiir alle anderen medizinisch bewanderten Per-
sonen ihrer Zeit — ist vollig klar, wie Medikamente funktionieren, die aufgrund

68 Bd.1, Conférence 49.1,, S. 814f.
69 Bd.3, Conférence 173, S.780.



152 Isabelle Fellner

ihrer jeweiligen primaren oder sekunddren Qualititen bzw. Vermoégen oder Fa-
higkeiten (facultés) wirken. Ein Sprecher erklart in diesem Kontext:

Les premieres viennent de la seule mixtion des quatre qualitez, selon la
diversité de laquelle le composé est ou chaud comme le poivre, ou froid
comme la mandragore, ou humide comme I'huile, ou sec comme le bol
d’Armenie, non en acte, mais en puissance. Et par cette seule premiere fa-
culté qui suit la temperature, le medicament agist principalement sur le
temperament des corps. Leur seconde faculté vient du divers meslange de
ces mesmes qualitez avec la matiere. Car un temperament chaud joint a une
matiere disposée selon le degré de chaleur sera aperitif, incident, corrosif,
ou caustique, [...]. Et c’est par cette seconde faculté seulement que les medi-
camens agissent sur la matiere.”

Die erste faculté rithre allein davon, welches der vier Elemente in einem bestimm-
ten Stoff dominant sei. Die Stoffe kénnten beispielsweise heifs wie Pfeffer, kalt wie
die Mandragora, feucht wie Ol oder trocken wie armenische Tonerde sein. Es sei,
wie der Sprecher betont, die erste Fakultét, tiber die ein Stoff direkt auf das Tem-
perament des menschlichen Korpers einwirken konne. Eine heifse Krankheit wie
etwa ein Fieber erfordere beispielsweise ein kithlendes Gegenmittel.” Die zweiten
facultés stammen aus der Mischung der ersten mit der Materie des Stoffes. Ein
heifles Temperament, das mit einer jeweils dafiir geeigneten Materie vereint sei,
wirke etwa appetitanregend, korrosiv oder dtzend. Nur {iber die zweiten facultés
konne ein Medikament auf die Materie eines Kérpers einwirken, wie der Sprecher
erklart. Wie genau aber jene Stoffe heilen, die dies aufgrund ihrer dritten facultés
bzw. ihrer okkulten Qualitdten tun, bleibt unklar:

La troisieme faculté des medicamens est celle qui ne vient point de leur
qualité, ou de leur matiere, mais de leur forme & vertu specifique & oculte,
telle qu'est au sené la faculté de purger la melancholie, a la terre sigilée ou
Lemienne [sic] de fortifier le coeur contre les venins: comme aussi de ce que
le scorpion tué de sa queué, que certains poisons font mourir sans alterer
le temperament.”

Die dritte Fakultdt habe nichts mit dem Temperament eines Stoffes oder seiner
Materie zu tun, sondern mit seiner spezifischen Wirkung (,,vertu spécifique”). So
konne etwa Senna der Melancholie entgegenwirken, lemnische Erde das Herz ge-
gen Gifte starken, der Skorpion mit dem Gift seines Stachels téten, und bestimmte
Gifte konnten ihre todliche Wirkung entfalten, ohne das Temperament eines Kor-
pers zu verandern.” Die qualitez occultes sind ihrer Natur nach etwas, das nicht aus

70 Bd.1, Conférence 49.1, S. 810f.

71 Vgl. Neuburger, Geschichte der Medizin, Bd. 1, S.394 und 398.

72 Bd. 1, Conférence 49.1, S. 810f.

73 Das ist deswegen so bemerkenswert, weil es in der humoralpathologischen Medizin im End-
effekt nur eine Krankheit gibt: ein potenziell aus einer Vielzahl von Griinden ausgelstes Un-



,Quand la raison répugne a l'expérience” 153

der medizinischen raison heraus erkldrt werden kann. Es ist das Erfahrungswis-
sen der expérience, das belegt, dass sie in bestimmten Fallen am Werk sind.

Der Schluss liegt nahe, dass genau die qualitez occultes zum Einfallstor fiir me-
dizinische Argumentationsweisen werden kénnten, die nicht mit der dominanten
galenischen Doktrin iibereinstimmen. Qualtiez occultes werden in den Conférences
in der Tat dann héufig genannt, wenn Themen diskutiert werden, die in einer
paracelsistischen Tradition stehen, wie zum Beispiel in der Debatte tiber Mine-
ralwaésser, iiber chemische Medikamente oder tiber die Waffensalbe, die Wunden
durch sympathetische Kréfte heilt.” Paracelsus war in seiner medizinischen Pra-
xis ein radikaler Verfechter einer Methode, die sich von scholastischer Theorie
und antiken — in seinen Augen heidnischen — Quellen moglichst vollig befreien
sollte und stattdessen auf personliche (Natur-)Erfahrung setzte.”

Genau aus diesem Grund sind die spécifiques, bei denen argumentiert wird,
sie wirkten aus ihren qualitez occultes heraus, auch ein Dorn im Auge der streng
galenisch argumentierenden Mitglieder der Pariser Faculté. Gui Patin war etwa
der Meinung, dass sich nur diejenigen auf qualitez occultes berufen miissten, die
eigentlich keine Ahnung von Medizin hétten, also Scharlatane seien: , Il faut lais-
ser les qualités occultes aux apothicaires, aux chimistes, aux charlatans et autres
ignorants.”” Fiir Patin sind sie nur Wort gewordene Erklarungsnot: ,C'est profes-
sion de l'ignorance et trop relever in scientiam veterum academicorum, que de mettre
partout des qualités occultes, comme font les chimistes aujourd’hui dans leurs
puants écrits [...].“7”

5 Medizinische expérience in den Conférences
und ihr Bezug zum kollektiven medizinischen Erfahrungswissen

Letztlich erweisen sich auch die meisten conférenciers nicht als Experimentatoren,
sondern schreiben sich durchaus in die Tradition eines gesicherten, kollektiven
medizinischen Erfahrungswissens ein. So restimiert der schon zitierte conférencier,
der sich fiir das Primat der expérience ausspricht, dass eine valide expérience auf
jeden Fall von mehreren Observationen bestitigt sein miisse: ,Quand il semble
que la raison repugne a I'experience, il faut plustot se tenir a I'experience; pourveu
qu'elle soit etablie par plusieurs observations.””®

gleichgewicht zwischen den Séften, das durch die Medizin wiederhergestellt werden muss
(siehe dazu Neuburger, Geschichte der Medizin, Bd.1, S. 372). Spezifisch wirkende Gifte und
Gegengifte fallen aus diesem System heraus, weswegen sie so umstritten waren.

74 Mineralwiasser werden in ,,Des eaux minerales”, Bd. 3, Conférence 110.1, S. 145-154 behandelt.
Chemischen Medikamenten widmet sich die Frage nach ,S’il est bon de se servir de remedes
chymiques”, Bd. 3, Conférence 1071, S. 97-107. Die Waffensalbe wird in , De la cure magnetique
des maladies”, Bd. 2, Conférence 68.1, S.289-297 besprochen.

75 Beziiglich Paracelsus’” Ablehnung der antiken Quellen siehe Debus, The French Paracelsians,
S.8. Fiir mehr Informationen zu seinem Erfahrungsbegriff siehe ebd., S. 56f.

76 Lettre a Spon du 26 mars 1655, in: Patin, Leftres de Gui Patin, Bd. 1, S. 162.

77 Lettre a Belin du 11 juin 1649, in ebd., S. 448.

78 Bd.1, Conférence 49.1,, S. 814f.; Herv. LF.



154 Isabelle Fellner

Zwar waren die qualitez occultes fiir Arzte vom Schlag eines Patin ein rotes Tuch;
doch die Tatsache, dass sich die conférenciers mit ihnen auseinandersetzten, muss
nicht bedeuten, dass diese sich vollig von der galenischen Tradition abwandten.
Tatsdchlich blieben die meisten Sprecher in den medizinischen Conférences dem
galenischen medizinischen System verhaftet. Es stellt sich sogar heraus, dass qua-
litez occultes, wenn auch nicht namentlich so bezeichnet, im galenischen System
der priméren, sekundéren und tertidren Qualitdten bereits angelegt sind.

Galen selbst definiert die tertidren Qualitdten als etwas, das sich nicht mit ei-
nem Riickgriff auf die primaren Qualitaten (heifs, kalt, feucht oder trocken) erkla-
ren ldsst, sondern das vielmehr aus seiner gesamten Substanz heraus agiert. Die
sekundéren Qualitaten hingegen entstehen durch das Zusammenspiel der ersten
mit der Materialitdt der Stoffe und sind somit viel leichter zu verstehen. Galens
tertidre Qualitaten bleiben per definitionem unerklarlich — das ist es gerade, was
sie bei anderen Autoren zu okkulten, namlich verborgenen, nicht etwa in irgendei-
ner Weise libernattirlichen Qualitaten macht.”

Sie eignen sich daher dazu, als Ausweg aus moglichen argumentativen Eng-
passen benutzt zu werden. Wenn Arzten die priméiren und sekundaren Quali-
taten nicht zur Erkldrung medizinischer Phanomene ausreichen, berufen sich
manche unter ihnen kurzerhand auf die unerklarlichen dritten bzw. okkulten
Qualitdten. Dies zeigt allerdings einen Schwachpunkt der galenischen Medizin
auf — was manchen Mitgliedern der Pariser Faculté, allen voran Patin, bewusst
gewesen zu sein scheint.

Insgesamt ist auch die kollektive medizinische expérience, wie sie in den Confé-
rences evoziert wird, weniger generisch als die aristotelische, als sie sich aus der
spezifischen, sozusagen professionellen Erfahrung von Arzten speist. Sie kann im
Allgemeinen (nur) von jenen nachvollzogen werden, die medizinisch bewandert
sind. Das heifst allerdings noch nicht, dass es sich um personliche Erfahrungen
in unserem heutigen Sinne handelt; die conférenciers argumentieren auch in den
medizinischen Conférences auf eine Weise, die den Autoritaten verpflichtet bleibt.
Ihre expérience scheint somit in den meisten Fallen eine aus Texten gewonnene ex-
périence zu sein.

Schon deswegen kann der Vorzug, den manche conférenciers der expérience ge-
gentiber der raison geben, nicht als abschliefiender Triumph des empirischen Wis-
sens iiber die Doktrin gewertet werden. Es stellt sich bei genauerem Hinsehen
sogar heraus, dass die oben zitierte Stelle zum Primat der expérience selbst ein Zitat
ist. Gomez Pereira, ein spanischer Arzt aus dem 16. Jahrhundert, kommt in einem
seiner lateinischen Traktate zu einem Schluss,* der jenem des conférenciers oben
sehr dhnlich scheint, namlich dass man, falls expérience und raison nicht mitein-

79 Zu den ersten, zweiten und dritten Qualitdten bei Galen siehe Neuburger, Geschichte der Me-
dizin, Bd.1, S.372 und 398.

80 Vgl. Gomez Pereira, Nova veraque medicina, experimentis et evidentibus rationibus comprobata,
Medina del Campo: F. del Canto 1558.



,Quand la raison répugne a l'expérience” 155

ander in Einklang zu bringen seien, der expérience den Vorzug geben miisse: ,[...]
adeo ingentem vim ad dignotionem veritatis experimenta habere, ut teneamur cum ratio
apparens experimento adversatur, plus fidere experimento, quam rationi: cogamurque; po-
tiorem rationem, quam fuerit prior inquirere.””®!

Neben Gémez Pereira argumentieren viele weitere Arzte des 16. Jahrhunderts,
wie etwa Jacques Grevin, Giovanni Argenterio oder Girolamo Cardano, auf diese
Weise.® Doch letztlich kann die Idee des Primats der expérience tiber die raison
in der Geschichte der Medizin noch viel weiter zuriickverfolgt werden, wie Ian
Maclean festgestellt hat.** So tritt sie bereits in Texten von Autorititen wie Ga-
len, Aristoteles oder Hippokrates zutage.** Dadurch wird noch einmal besonders
deutlich, dass es wenig Sinn macht, fiir das 17. Jahrhundert streng zwischen tra-
ditionell aristotelisch-galenischer Medizin (oft gleichgesetzt mit einer reaktio-
ndren Haltung) und neuer empirisch-experimenteller Medizin (oft gleichgesetzt
mit Fortschritt) zu unterscheiden.® Die Grenzen zwischen den beiden Arten von

81 Ebd.,, col. 11. Maclean prasentiert in ,Logic, the Rule and the Exception”, S.234 die folgende
englische Ubersetzung: ,[...] so enormous is the force of experience in discovering the truth
that we must, when an apparent explanation (ratio) is opposed to experience (experimentumni),
place greater trust in the evidence of the senses than the explanation, and search for a better
one.”

82 Argenterio und Cardano betreffend, siehe ebd.

83 Siehe ebd.

84 Hippokrates etwa vertrat die folgende Ansicht, die gewisse Gemeinsamkeiten mit der des
conférencier weiter oben aufweist: ,Ich lasse also auch die theoretische Uberlegung zu, falls
sie ihren Anfang in der unmittelbaren Erfahrung nimmt und die Schlussfolgerung aus den
sichtbaren Phanomenen als Methode anwendet. [...] Wenn aber [scil. ein Arzt] nicht von der
Methode der Evidenz [scil. ausgeht], sondern von einer Nachahmung der Vernunft, die iiber-
zeugend scheint, bringt er oft einen schlimmen und schmerzlichen Zustand” (Giulia Ecca,
Die hippokratische Schrift Praecepta. Kritische Edition, Ubersetzung und Kommentar (= Serta Graeca
Bd. 32), Wiesbaden 2016, 1.2-3). In seinem Kommentar zum ersten Buch von Hippokrates’ Epi-
demien argumentiert Galen beispielsweise: ,[...] I urged those who intend to study medicine
to gain experience with the details they observe [through sense perception (as opposed to
theoretical reasoning)] and to become thoroughly familiar with them beforehand. The em-
piricists claimed that these details are the basis of knowing universal things and that the
only reliable concepts are those based in experience. Even if we assume that many concepts
are derived by reasoning, however, their validity is only established through experience and
they are proven true and confirmed by it [...]. Hence, when explanations are given on the
basis of geometrical proofs, they become more certain and correct when confirmed by details
perceptible through the senses. How much more sound and certain are (concepts) deduced
in medicine by reasoning from general principles when they are tested and examined on the
basis of details!” (Galen, Commentary on the First Book of Hippocrates” Epidemics, Buch I, iibers.
und annot. von Uwe Vagelphol, Berlin 2014, S. 85-87). Aristoteles gibt der experientia in der
folgenden Stelle den Vorzug iiber die ratio: ,Well then (1) to adopt the thesis that all things are
at rest, and (ruling sense-perception out of court) to attempt to prove it by reasoning, really
amounts to paralysing intelligence itself, and this not only in the particular field in question
but universally, since it affects not Physics only but, if I may say so, every science and every
received opinion, since they all assume motion [...]” (Aristoteles, Physics, Bd.II: Biicher 5-8
(= Loeb Classical Library 255), iibers. von P. H. Wicksteed und F. M. Cornford, Cambridge,
MA 1934, S.293-295).

85 Siehe dazu Cook, ,Physick and Natural History”, insb. S. 64.



156 Isabelle Fellner

Medizin verlaufen, wie ich zu zeigen versucht habe, oft fliefend. Aufierdem war
auch die chemische Medizin, wie sie im 17. Jahrhundert praktiziert wurde, nicht
besser oder schlechter als die traditionell galenische. Wie Andrew Wear etwas
polemisch formuliert, waren traditionelle und chemische Medizin gleichermafien
erfolgreich darin, ihre Patienten zu Tode zu bringen.® Auch das von den chemi-
schen Arzten so hoch gelobte Antimonium stellte sich, so weifs die moderne For-
schung, als hochst krebserregender Stoff heraus.®”

Doch um noch einmal zu den Conférences zuriickzukehren: Der Vortritt, der der
expérience dort gegeben wird, kann schlussendlich nicht als Abkehr, sondern Hin-
wendung zu den Autoritaten gewertet werden. Dies fiihrt, wie Arnaud Zucker so
treffend formuliert hat, zu einer paradoxen Situation, was die antiken Autoritaten
betrifft:

Par le jeu inévitable de la consécration patrimoniale, les savants antiques,
fussent-ils passionnément expérimentateurs, deviennent des autorités
contraignantes qui semblent réprimer l'expérience par les sens. Lexpérience
chez Aristote est convertie depuis longtemps en savoir, tout simplement.*

6 Schluss

Obwohl manche unter den conférenciers sich dafiir aussprechen, auf der Suche
nach der richtigen Behandlungsmethode die expérience starker zu gewichten als
die medizinische raison, zeigt sich, dass sie insgesamt dennoch weit weniger iko-
noklastisch argumentieren als etwa Paracelsus und seine Anhénger. Die conféren-
ciers scheinen durchaus nicht daran interessiert zu sein, das ,Haus der Medizin’,
gebaut aus liberkommenem Autoritdtenwissen und kollektivem medizinischen
Erfahrungswissen, niederzureiflen, wie Paracelsus dies propagierte. Dennoch
kommen in den Conférences punktuell durchaus auch paracelsistische Positionen
zur Sprache, welche die Pariser Faculté rundheraus ablehnt. Viele conférenciers sind
fasziniert von den qualitez occultes, den geheimnisvollen und unerklarlichen dritten
Qualitaten, denen zufolge die spécifiques wirksam seien. Dies bedeutet allerdings
nicht, dass sie sich von der galenischen Medizin abwenden. Im Konflikt von raison
und expérience mag die expérience in manchen Conférences theoretisch die Oberhand
gewinnen, doch sie bleibt eine expérience, die sich — auf ganzlich unexperimentelle
Weise — weitgehend aus kanonischen Quellen und Biicherwissen speist.*

86 Vgl. Andrew Wear, ,, Aspects of Seventeenth-Century French Medicine”, in: Seventeenth-Cen-
tury French Studies Newsletter 4/1 (1982), S.118-132, hier S. 118.

87 Siehe dazu Hansell, ,, All manner of antimony”.

88 Arnaud Zucker, ,Expertine sunt antique?”, in: Expertus sum. Lexpérience par les sens dans la
philosophie naturelle médievale. Actes du colloque international de Pont-a-Mousson, 5-7 février 2009,
hg. von Thomas Bénatouil und Isabelle Draelants, Florenz 2011, S. 19-40, hier S. 32.

89 Fiir weitere Beispiele, die diese These belegen, sei nochmals auf meine in Drucklegung be-
findliche Dissertationsschrift verwiesen, in der ich mich der Thematik weitaus ausfiithrlicher
widme.



,Quand la raison répugne a l'expérience” 157

Bibliographie
Quellen

I. Einzelne Bande der Conférences

Band 1: Premiere centurie des questions traitees ez conferences du bureau d'adresse, depuis le
22 jour d’Aoust 1633. Jusques au dernier juillet 1634, Paris: Bureau d’adresse 1634.

Recueil general des questions traictees és Conferences du Bureau d’Adresse, sur toutes sortes de
matieres; par les plus beaux esprits de ce temps, tome premier, Paris: Chamhoudry 1656.

Band 2: Recueil general des questions traittées és Conferences du Bureau d'adresse és années
1633, 34, 35 jusques a present, sur toutes sortes de matieres, par les plus beaux esprits de ce
temps, tome second, Paris: s.n. 1655.

Band 3: Recueil general des questions traictees és Conferences du Bureau d’Adresse, sur toutes
sortes de matieres, par les plus beaux esprits de ce temps, tome troisiesme, Paris: Besongne
1656.

Band 4: Recueil general des questions traitées és Conferences du Bureau d’Adresse, sur toutes sor-
tes de matieres; par les plus beaux esprits de ce temps, tome quatrieme, Paris: Loyson 1660.

Band 5: Recueil general des questions traitees és Conferences du Bureau d’Adresse, sur toutes sor-
tes de matieres, par les plus beaux esprits de ce temps, tome cinquieme, Paris: Loyson 1655.

II. Vollstandige Editionen der Conférences

Recueil general des questions traitées es conferences du Bureau d’Adresse, sur toutes sortes de
matieres, par les plus beaux esprits de ce temps, 5 Bde., Paris: Chamhoudry 1655/1656.

Recueil general des questions traitées es conferences du Bureau d’Adresse, sur toutes sortes de
matieres, par les plus beaux esprits de ce temps, 5 Bde., Paris: Loyson 1676.

Recueil general des questions traitées es conférences du Bureau d’Adresse, sur toutes sortes de
matieres, par les plus beaux esprits de ce temps, 7 Bde., Lyon: Valaniol 1676.

I1I. Englische Ubersetzungen der Conférences

A General Collection of Discourses of the Virtuosi of France, Upon Questions of all Sorts of
Philosophy, and other Natural Knowledg. Made in the Assembly of the Beaux Esprits at
Paris, by the most Ingenious Persons of that Nation, {ibers. von G. Havers, London:
Dring and Starkey 1664.

Another Collection of Philosophical Conferences of the French Virtuosi, upon questions of all
sorts; For the Improving of Natural Knowledg Made in the Assembly of the Beaux Esprits at
Paris, by the most Ingenious Persons of that Nation, iibers. von G. Havers and J. Davies,
London: Dring and Starkey 1665.

IV. Weitere Quellen

Aristoteles, Physics, Bd. II: Biicher 5-8 (= Loeb Classical Library 255), {ibers. von P. H. Wick-
steed und F. M. Cornford, Cambridge, MA 1934.

Aristoteles, Posterior Analytics. Topica (= Loeb Classical Library 391), iibers. von Hugh
Tredennick und E. S. Foster, Cambridge, MA 1960.

Ecca, Giulia, Die hippokratische Schrift Praecepta. Kritische Edition, Ubersetzung und Kom-
mentar (=Serta Graeca Bd. 32), Wiesbaden 2016.

Fernel, Jean, De abditis rerum causis libri duo, Paris: André Wechel 1560 [1548].

Galen, Commentary on the First Book of Hippocrates” Epidemics, Buch I, iibers. und annot.
von Uwe Vagelphol, Berlin 2014.



158 Isabelle Fellner

Goémez Pereira, Nova veraque medicina, experimentis et evidentibus rationibus comprobata,
Medina del Campo: F. Del Canto 1558.

Grevin, Jacques, Discours sur les vertus & facultez de I'antimoine, Paris: André Wechel 1566.

Launy, Loys de, De la faculté & vertu admirable de I'antimoine, La Rochelle: Barthelemi
Berton 1564.

Patin, Gui, Leftres de Gui Patin, hg. von Joseph-Henri Reveillé-Parise, 3 Bde., Paris: Bail-
liere 1846.

Renaudot, Eusebe, Lantimoine justifiee et 'antimoine triomphant, Paris: Jean Henault 1653.

Renaudot, Théophraste, Les consultations charitables pour les malades, Paris: Bureau
d’adresse 1640.

Renaudot, Théophraste, Factum du procez d’entre maistre Théophraste Renaudot, Docteur en
Medecine de la Faculté de Montpellier, Medecin du Roy, Commissaire general des pauvres
malades et valides de ce Royaume, Maistre et Intendant general des Bureaux d’Adresse de
France, demandeur en Requeste presentée au Conseil Privé du Roy le 30 d’Octobre 1640.
Contre les Doyen et Docteurs en Medecine de la Facutlé de Paris, deffendeurs: sans que les
qualitez puissent préjudicier, Paris: Bureau d’adresse 1640.

[Jean Riolan (fils),] Advertissement a Theophraste Renaudot, qui contient les memoires pour
justifier les anciens droits et privileges de I’Eschole de Medecine de Paris, Paris: s.n. 1641.

[Riolan, Jean (fils),] Curieuses recherches sur les escholes en medecine de Paris, et de Montpel-
lier, Paris: Gaspar Meturas 1651.

Sekundirliteratur

Bénatouil, Thomas/Draelants, Isabelle, ,Introduction”, in: dies. (Hg.), Expertus sum.
L'expérience par les sens dans la philosophie naturelle médiévale. Actes du colloque interna-
tional de Pont-a-Mousson, 5—7 février 2009, Florenz 2011, S. 3-15.

Biagioli, Mario, , Etiquette, Interdependence, and Sociability in Seventeenth-Century
Science”, in: Critical Inquiry 22/2 (1996), S.193-238.

Cook, Harold J., ,Physick and Natural History in Seventeenth-Century England”, in:
Revolution and Continuity, hg. von Peter Barker und Roger Ariew, Studies in Philos-
ophy and the History of Philosophy Bd. 24, Washington D.C. 1991, S. 63-80.

Daston, Lorraine, , The Empire of Observation, 1600-1800”, in: Histories of Scientific Ob-
servation, hg. von Lorraine Daston und Elizabeth Lunbeck, Chicago 2011, S. 81-113.

Dear, Peter, , Totius in Verba: Rhetoric and Authority in the Early Royal Society”, in: Isis
76/2 (1985), S. 114-161.

Dear, Peter, ,Jesuit Mathematical Science and the Reconstitution of Experience in
the Early Seventeenth Century”, in: Studies in History and Philosophy of Science 18/2
(1987), S.133-175.

Debus, Allen G., The French Paracelsians — The Chemical Challenge to Medical and Scientific
Tradition in Early Modern France, Cambridge 1991.

Draelants, Isabelle, , Expérience et autorités dans la philosophie naturelle d’Albert le
Grand”, in: Expertus sum. L'expérience par les sens dans la philosophie naturelle médiéva-
le. Actes du colloque international de Pont-a-Mousson, 5-7 février 2009, hg. von Thomas
Bénatouil und Isabelle Draelants, Florenz 2011, S. 89-121.

Emery, Michel, Renaudot et l'introduction de la médication chimique. Etude historique d'aprés
des documents originaux, Montpellier 1889.

,Expérience” (n.d.), in Dictionnaire de l’Académie Frangaise, 9°™ éd. online, URL: https://
www.dictionnaire-academie.fr/article/A9E3429 (30.09.2021).


https://www.dictionnaire-academie.fr/article/A9E3429
https://www.dictionnaire-academie.fr/article/A9E3429

,Quand la raison répugne a l'expérience” 159

Forrester, John M./Henry Jon, Jean Fernel’s On the Hidden Causes of Things: Forms,
Souls, and Occult Diseases in Renaissance Medicine, Leiden 2004.

Gerber, Daniel, , Physics and Foundations”, in: The Cambridge History of Science, Bd. 3,
Early Modern Science, hg. von Katharine Park und Lorraine Daston, Cambridge
2006, S. 21-69.

Giovacchini, Julie, ,Lexpérience par les sens: question de philosophe ou question de
médecin”, in: Expertus sum. Lexpérience par les sens dans la philosophie naturelle médié-
vale. Actes du colloque international de Pont-a-Mousson, 57 février 2009 hg. von Tho-
mas Bénatouil und Isabelle Draelants, Florenz 2011, S. 325-336.

Hansell, Claire, ,, All manner of antimony”, in: Nature Chemistry 7 (2015), S. 88.

Jacquarts, Danielle, ,Médecine universitaire et créativité intellectuelle a la fin du Mo-
yen Age”, in: Sedes Scientiae. Lémergence de la recherche a I'Université. Contributions
au séminaire d’histoire des sciences 2000-2001, hg. von Patricia Radelet de Grave und
Brigitte Van Tiggelen, Turnhout 2003, S. 16-32.

Jellinek, Eva, ,La présence féminine dans les conférences du Bureau d’adresse de Th.
Renaudot (1633-1642)", in: Présences féminines: littérature et société au X Vlle siecle fran-
¢ais, hg. von Ian Richmond und Constant Venesoen, Paris 1987, S.173-201.

Maclean, Ian, ,, The Medical Republic of Letters before the Thirty Years War”, in: Intel-
lectual History Review 18/1 (2008), S. 15-30.

Maclean, Ian, ,Logic, the Rule and the Exception in Renaissance Law and Medicine”,
in: Early Science and Medicine 5/3 (2000), S. 227-257.

Neuburger, Max, Geschichte der Medizin, 2 Bde., Stuttgart 1906-1911.

Pagel, Walter, Paracelsus. An Introduction to Philosophical Medicine in the Era of the Renais-
sance, Basel 1982.

Park, Katharine, ,,Observation in the Margins, 500-1500", in: Histories of Scientific Ob-
servation, hg. von Lorraine Daston und Elizabeth Lunbeck, Chicago 2011, S.15-44.

Pomata, Gianna, ,Observation Rising: Birth of an Epistemic Genre, 1500-1650", in:
Histories of Scientific Observation, hg. von Lorraine Daston und Elizabeth Lunbeck,
Chicago 2011, S. 45-80.

,Raison” (n.d.), in Dictionnaire de I'’Académie Frangaise, 1" éd. online, URL: https://www.
dictionnaire-academie.fr/article/A1R0026 (22.12.2021).

,Raison” (n.d.), in Trésor de la Langue Frangaise informatisé, URL: https://www.cnrtl.fr/
definition/raison (22.12.2021).

Sarnowsky, Jiirgen, , Expertus — experientia — experimentum. Neue Wege der wissen-
schaftlichen Erkenntnis im Spéatmittelalter”, in: Das Mittelalter 17 (2012), S. 47-59.
Schipperges, Heinrich, ,Zum Topos von ,ratio et experimentum’ in der alteren Wis-
senschaftsgeschichte”, in: Fachprosa-Studien. Beitrige zur mittelalterlichen Wissen-

schafts- und Geistesgeschichte, hg. von Gundolf Keil, Berlin 1982, S. 25-36.

Schneider, Ulrike, ,,(Nicht)Wissen? Relevanz und Modalitaten elusiven Wissens in
Asthetik und Verhaltenslehre der Frithen Neuzeit”, in: Dynamiken der Negation.
(Nicht)Wissen und negativer Transfer in vormodernen Kulturen, hg. von $irin Dadas
und Christian Vogel, Wiesbaden 2021, S.43-72.

Solomon, Howard M., Public Welfare, Science, and Propaganda in Seventeenth Century
France: The Innovations of Théophraste Renaudot, Princeton, NJ 1972.

Tantner, Anton, Die ersten Suchmaschinen: Adressbiiros, Fragimter, Intelligenz-Comptoirs,
Berlin 2015.

Temkin, Owsei, Galenism. Rise and Decline of a Medical Philosophy, Ithaca 1973.


https://www.dictionnaire-academie.fr/article/A1R0026
https://www.dictionnaire-academie.fr/article/A1R0026
https://www.cnrtl.fr/definition/raison
https://www.cnrtl.fr/definition/raison

160 Isabelle Fellner

Wear, Andrew, , Aspects of Seventeenth-Century French Medicine”, in: Seventeenth-
Century French Studies Newsletter 4/1 (1982), S. 118-132.

Wellman, Kathleen, Making Science Social. The Conférences of Théophraste Renaudot 1633~
1642, Norman 2003.

Zucker, Arnaud, , Expertine sunt antique?”, in: Expertus sum. Lexpérience par les sens
dans la philosophie naturelle médiévale. Actes du colloque international de Pont-a-Mousson,
5-7 février 2009, hg. von Thomas Bénatouil und Isabelle Draelants, Florenz 2011,
S.19-40.



La science de I'"dme, une science expérimentale?

Seelenwissen und Erfahrung
bei Jeanne des Anges und Jean-Joseph Surin

Daniel Fliege und Marie Guthmiiller

Gleich zu Beginn seiner zwischen 1660 und 1663 verfassten Science expérimentale
des choses de I'autre vie erkldrt der Jesuitenpater und Exorzist Jean-Joseph Surin,
dass es neben dem Glauben, la foi, als Weg zur Kenntnis der jenseitigen Dinge
auch die Erfahrung, l'expérience, gebe:

On peut par deux voies savoir les choses de la vie future, c'est a savoir par
la foi et par 'expérience. La foi est la voie commune que Dieu a établie pour
cela a cause que les choses de Dieu et de la vie future ne nous sont connues
que par oui-dire et par prédication des apotres. Lexpérience est pour peu
de personnes. Les apotres de Jésus-Christ étaient de ce nombre. [...] En tous
les siecles, Dieu a donné des personnes qui ont eu quelque part a cette ex-
périence.!

Zur kleinen Schar derer, die Gott den privilegierten Weg der Erfahrung gehen
lasst, so impliziert es Surin,? z&hlt er selbst: In dieser Hinsicht kann die Science
expérimentale als ein Text verstanden werden, der fiir all diejenigen Zeugnis ablegt,
denen selbst das Gnadengeschenk einer Erfahrung des Gottlichen nicht zuteilge-
worden ist und die sich auf das ,,oui-dire” und die Zeugnisse der Apostel verlas-
sen miissen.

1 Zitiert wird die Science expérimentale nach der Ausgabe von Paschoud (Jean-Joseph Surin, Sci-
ence expérimentale des choses de l'autre vie 1663, in: ders., Ecrits autobiographiques, hg. von Adrien
Paschoud, Grenoble 2016, hier S.153). Empfohlen sei auch die Ausgabe von Michel de Cer-
teau: Triomphe de I'amour divin sur les puissances de I’Enfer et Science expérimentale des choses de
l'autre vie. 1653-1660, Grenoble 1990. Fiir eine Analyse des Vorwortes siehe Certeau, ,Le je’,
préface de ,La Science expérimentale” (J.-]. Surin)”, in: ders., La Fable mystique 1. XVIe-XVIle
siecle, Paris 1982, S.245-256. Certeau interessiert sich fiir die Verwendung der Personalpro-
nomina und Sprechinstanzen und reflektiert die Legitimationsstrategien mystischen Schrei-
bens, denn ,[p]rivé de la légitimité que lui vaudrait un statut social (hiérarchique, professoral,
etc.), l'auteur se présente au nom de ce qui parle en lui [...]. Se plagant dans une autre position
que l'enseignement magistériel, ils prétendent cependant témoigner du méme Dieu que lui”
(ebd., S.248). Zur Mystik in der Science expérimentale siehe ders., ,La Science expérimentale de la
folie”, in: ders., La Fable mystique II. XVIe-XVlle siecle, Paris 2013, S. 231-255.

2 Vgl. Surin, Science expérimentale, S.155.



162 Daniel Fliege und Marie Guthmiiller

Doch von welcher Art von expérience spricht Surin hier? Welche Form des Wis-
sens {iber Gott und die jenseitigen Dinge ldsst sich seiner Auffassung nach auf
dem Erfahrungsweg gewinnen? Vermutlich zielt Surin mit expérience zuerst auf
die mystische Erfahrung einer unmittelbaren Begegnung mit dem Gottlichen,
verwendet also einen religiosen, affektiv bestimmten Erfahrungsbegriff, im Rah-
men dessen Gotteserkenntnis als cognitio Dei experimentalis, ,erfahrungsmafige
Kenntnis Gottes”, verstanden wird und der in Opposition zur Vernunft geleiteten
spekulativen Theologie steht. Riickfiihrbar ist dieser Begriff bis auf Thomas von
Aquin: ,Est cognitio divinae bonitatis seu voluntatis affectiva seu experimentalis,
dum quis experitur in seipso gustum divinae dulcedinis et complacentiam divi-
nae voluntatis”, heifit es in der Summa theologiae.> Die Gegenwart Gottes, seine
,Glite’ und sein ,Willen” konnen mit Hilfe der ,inneren Sinneswahrnehmungen’
erfahren werden. Dieser Erfahrungsbegriff wurde von zahlreichen Theologen
iibernommen, allen voran von Bonaventura* und Johannes Gerson,® spater auch
von Meister Eckhart.® Fiir den Begriff der expérience mystique gibt es also eine Tra-
dition, auf die sich Surin berufen kann.”

Dariiber hinaus ist Surins Begriff der expérience aber auch anschlussfahig an
einen Erfahrungsbegriff, der sich im spéaten 16. und 17. Jahrhundert im Kontext
der Naturphilosophie erst allmahlich ausbildet und der hier in enger Verbindung
mit den neu aufkommenden Begriffen der observatio und des experimentum steht.
In diesem Sinne zielt expérience auf die mittels Sinneswahrnehmung, insbesonde-
re Beobachtung, gewonnene Erfahrung, kann aber auch die Dimension des Ver-

3 Summa Theol. Il/ii (3) q. 97, a. 2, re 2). , Die Erkenntnis von Gottes Giite oder Willen ist affek-
tiv oder erfahrungsgemaf, wenn jemand in sich selbst den Geschmack der gottlichen StifSe
oder die Freude des gottlichen Willens erfahrt” (Ubersetzung der Verfasser).

4 Bonaventura, III Sent., dist. 35, a. 1, q. 1, c. (Bonaventura, Commentaria in quatuor libros sententi-
arum magistri Petri Lombardi, in: ders., Opera omnia, Quaracchi 1887, Bd. 3, S.774).

5 Ausfiihrlich beschéftigte sich Gerson mit der mystischen Erfahrung in De theologia mystica IV
cons. 28 (Johannes Gerson, (Euvres complétes, hg. von P. Glorieux, Paris 1962, Bd. 3, S.274).

6 Dazu Gerhard Leibold, ,,Cognitio Dei Experimentalis’. Bemerkungen zum Beitrag Meister
Eckharts zur affektiven Theologie”, in: Im Drama des Lebens Gott begegnen. Einblicke in die Theo-
logie Jozef Niewiadomskis, hg. von Nikolaus Wandinger und Petra Steinmair-Posel, Miinster
2011, S.578-586.

7 Wie bereits Képf bemerkt hat, ist ,Erfahrung kein religioser oder theologischer terminus
technicus” und auch die Bibel kennt , keinen pragnanten Erfahrungsbegriff, wohl aber bie-
ten Vetus Latina und Vulgata einige Stellen, an die spéatere Reflexion auf religiose Erfahrung
ankniipfen konnte.” (Ulrich K&pf, , Erfahrung III. Theologiegeschichtlich”, in: Theologische
Realenzyklopiidie, hg. von Gerhard Miiller u.a., Berlin 1977-2004, Bd. 10, 1982, S.109-116, hier
S.109-110). Insbesondere Bernhard von Clairvaux hat dann im 12. Jahrhundert einen Erfah-
rungsbegriff gepréagt, der , die Affekte an[spricht] und von den inneren Sinnen wahrgenom-
men [wird]” (ebd., S. 111). Auch in der Scholastik wurde die Erfahrung als ,eine Quelle von
Gotteserkenntnis [aufgefasst]. Die Aufgliederung verschiedener Wege zu solcher Erkenntnis
wirkte sich aber hinderlich auf die Ausarbeitung eines umfassenden religiésen Erfahrungs-
begriffs aus” (ebd., S.113). Gotteserkenntnis erwéchst demnach vor allem ,,aus Schopfung
und Vernunft (ratio) oder aus Offenbarung (revelatio)”, denen gegentiiber die Erfahrung an
Bedeutung einbiifit und ,weitgehend auf die mystische Erfahrung beschrankt” wird (ebd.).



La science de I'ime, une science expérimentale? 163

suchs oder Experiments beinhalten. Als exemplarischer Vertreter eines solchen
Erfahrungsbegriffs wird in der Wissenschaftsgeschichte meist Francis Bacon ge-
nannt.® Dass auch der neue, naturphilosophische observatio-Begriff fiir das, was
Surin als expérience bezeichnet, eine Rolle spielt, scheint unter anderem deswegen
nahezuliegen, weil Surin in der Science expérimentale eine umfangreiche und akri-
bisch genaue Beobachtung dokumentiert. Allerdings schreibt Surin nicht nur eine
Beobachtung anderer (wie der besessenen Frauen, an denen er seine Exorzismen
vollzieht) nieder, sondern auch eine Betrachtung seiner selbst — was wiederum
nicht mit dem naturphilosophischen Verstandnis der observatio im 17. Jahrhundert
uibereinstimmt, die sich erst im 18. Jahrhundert als Methode etabliert.” Wahrend
Surin besonders im ersten und vierten Buch bemdiiht ist, den Beweis fiir die Exis-
tenz von Damonen zu fithren und dabei neben dem iiberlieferten theologischen
Wissen auf die Beobachtung der Besessenen von Loudun zuriickgreift, berichtet
er im zweiten und dritten Buch dariiber, wie er die Besessenheit selbst erfahren
und achtzehn Jahre lang einen inneren Kampf mit den Ddmonen gefiihrt hat, bis
er schliellich durch géttliche Gnade von ihnen befreit wurde.”

Dass Surins expérience-Begriff Parallelen zu dem der zeitgendssischen Natur-
philosophie aufweist, ist von der Forschung bereits angemerkt worden: So hat
etwa Sophie Houdard gezeigt, dass Surin in La Science expérimentale zur Eviden-
zierung der Gotteserfahrung dhnliche rhetorische Strategien anwendet wie einige

8 Vgl. dazu Gianna Pomata, ,[...] it was in medicine, in the second half of the sixteenth century,
that observatio first became a distinct epistemic category, and that from medicine the concept
passed on to general philosophical language as part of a new conceptualization of experience”
(,Observation Rising: Birth of an Epistemic Genre, 1500-1650“ in: Histories of Scientific Ob-
servation, hg. von Lorraine Daston und Elizabeth Lunbeck, London 2011, S.45-80, hier S. 65).
Zum Begriff der Erfahrung siehe Friedrich Kambartel, , Erfahrung”, in: Historisches Worterbuch
der Philosophie, hg. von Joachim Ritter u.a., Basel 1971-2007, online: https://www.schwabeontt
line.ch/schwabe-xaveropp/elibrary/start.xav (26.03.2021), sub voce, § 1-6. Der (philosophische)
Erfahrungsbegriff geht demnach mafigeblich auf Aristoteles zuriick: gr. éumeipia empeiria,
bedeutet bei ihm die ,erworbene[n] Fahigkeiten des Menschen”, ,ein Geiibtsein in ..., ein
Vertrautsein mit ...” (ebd., §1). Erfahrung dient bei Aristoteles dazu, allgemeines Wissen aus
partikularen Elementen zu erlangen, die sich in der Erinnerung konsolidieren. In der neuzeit-
lichen Wissenschaftstheorie hat sich ein Erfahrungsbegriff etabliert, der vor allem auf Francis
Bacon zuriickgeht: Dieser kritisiert die experientia vaga der bis dato praktizierten Empirie, da
diese auf Zufillen beruhe, und fordert eine experientia ordinata als Methode ein, d.h. ,systema-
tisch geordnete Versuchsreihen” in Schriftform (experientia literata) und daran anschliefSend
die Formulierung von Naturgesetzen (interpretatio naturae) (ebd.). Hiermit wird die moderne
Unterscheidung von Erfahrung und Experiment angelegt. Mitte des 17. Jahrhunderts gibt es
noch keine klare begriffliche Trennung zwischen experimentum und experientia, die im Franzo-
sischen undifferenziert mit expérience wiedergegeben werden kénnen.

9 Zur Etablierung der Selbstbeobachtung als wissenschaftlicher Methode im 18. Jahrhundert
siehe Carsten Zelle, ,,Experiment, Experience and Observation in Eighteenth-Century An-
thropology and Psychology — the Examples of Kriiger’s Experimentalseelenlehre and Moritz’
Erfahrungsseelenkunde”, in: Orbis Litterarum 56 (2001), S. 93-105.

10 Die Besessenheit begann 1637, als Jeanne des Anges von den Damonen befreit wurde, und
dauerte bis 1655, vgl. dazu auch Adrien Paschoud, ,Introduction”, in: Surin, Science expéri-
mentale, S. 5-14, hier S. 6.


https://www.schwabeonline.ch/schwabe-xaveropp/elibrary/start.xav
https://www.schwabeonline.ch/schwabe-xaveropp/elibrary/start.xav

164 Daniel Fliege und Marie Guthmiiller

Naturphilosophen des 17. Jahrhunderts, wenn sie Experimente als Beweise eta-
blieren wollen."! Adrien Paschoud wiederum warnt davor, Surins Erfahrungsbe-
griff einfach mit dem Bacons gleichzusetzen, da in der Science expérimentale weder
von einer Identitat, noch von einer Wiederholbarkeit der beobachteten Phanomene
die Rede sei: , Or, des précautions s'imposent car, a I'inverse de I'expérience au sens
baconien, Surin ne table aucunement sur l'identité récurrente des événements; la
notion méme de reproductibilité, essentielle a I'exercice de la probation, nest pas
convoquée.”? Gegen eine einfache Gleichsetzung mit Bacons Erfahrungsbegriff
spricht auch die grofie Rolle, die bei Surin die Selbstbeobachtung spielt.

Im Folgenden soll in diesem Beitrag zwei Thesen nachgegangen werden. Die
erste lautet, dass in der Science expérimentale, aber auch in anderen spirituellen Au-
tobiographien des 17. Jahrhunderts, mindestens zwei unterschiedliche expérience-
Begriffe zum Tragen kommen und dass diese sich immer wieder auch {iberlagern:
die mystische expérience, auf die zuriickgegriffen wird, um das Goéttliche zu be-
zeugen, sowie die naturphilosophische expérience, auf die zuriickgegriffen wird,
um natiirliche Gesetzmafsiigkeiten (und ex negativo somit auch das Goéttliche) zu
beweisen.”® Beide Erfahrungsbegriffe erscheinen zunéchst komplementér, kénnen
aber auch miteinander in Konflikt geraten. Schon weil die Selbstbeobachtung im
17. Jahrhundert nicht unter die sich als objektivierendes Verfahren herausbildende
naturphilosophische observatio fallt, muss immer dann, wenn Introspektion be-
trieben wird, die expérience mystique die dominante Referenz bleiben.

Unsere zweite These zielt auf den Zusammenhang von Selbstbeobachtung und
Seelenwissen: Lassen sich tiber die Erfahrung der Besessenheit durch Damonen
und der Begegnung der Seele mit Gott neben der Kenntnis des Ubernatiirlichen
auch Kenntnisse {iber die Seele erlangen? Lasst die Dokumentation dieser Er-
fahrung etwas tiber das sich wandelnde Wissen von der Seele im 17. Jahrhundert

11 Sophie Houdard, , Expérience et écriture des ,choses de l'autre vie’ chez Jean-Joseph Surin”,
in: Liftératures classiques 39 (2000), S.331-347. Aufierdem sieht Houdard in der Korrespon-
denz, in der Surin ausgiebig von seiner mystischen Gotteserfahrung berichtet, Parallelen zur
Korrespondenz der Naturforscher, durch die eine Gemeinschaft hergestellt wird, die Erfah-
rungswissen teilt.

12 Paschoud, ,, Introduction”, S.11.

13 Surin bezieht sich im Prolog auf Joh 3,10-11: ,Was wir wissen, davon reden wir, und was
wir gesehen haben, das bezeugen wir und doch nehmt ihr unser Zeugnis nicht an.” Ahn-
lich spricht Christus zu Beginn der Apostelgeschichte: , Aber ihr [die Apostel] werdet Kraft
empfangen, wenn der Heilige Geist auf euch herabkommen wird; und ihr werdet meine Zeu-
gen sein in Jerusalem und in ganz Judda und Samarien und bis an die Grenzen der Erde.”
(Apg 1,8). (Hier und im Folgenden zitiert nach Die Bibel. Einheitsiibersetzung der Heiligen Schrift,
vollstandig durchgesehene und tiberarbeitete Ausgabe, Stuttgart 2016).

14 Sophie Houdard spricht in Bezug auf Surins Tatigkeit als Exorzist und Seelsorger sogar von
psychologischem Empirismus: Die regelméaBigen Fragen nach dem Seelenbefinden der ihm
anvertrauten Jeanne des Anges hitten, so spitzt Houdard ihre Ausfiihrungen zu, zu einer
,sorte d’empirisme psychologique” gefiihrt (Houdard, ,,Expérience et écriture”, S. 336, vgl.
dies., ,Le secret de Jean-Joseph Surin ou l'expérience de l'impensable damnation”, in: Les
Dossiers du Ghril [2009], § 1-29).



La science de I'ime, une science expérimentale? 165

sichtbar werden? Wird durch die expérience, im doppelten Sinne Surins, ein Wis-
sen iiber die Seele generiert, das mit dem Mitte des 17. Jahrhunderts dominanten
theologischen, aber auch mit dem philosophischen und medizinischen Wissen
uber die Seele in Konkurrenz tritt? Lasst sich Seelenwissen im 17. Jahrhundert in
diesem Sinne als Erfahrungswissen begreifen?

Natiirlich sind spirituelle Autobiographien wie Surins Science expérimentale
keine philosophischen oder theologischen Abhandlungen, deren Absicht es ist,
den Seelenbegriff zu bestimmen. Die Beschaftigung mit der Seele erwachst viel-
mehr einer Notwendigkeit, die sich daraus ergibt, dass Gottes Gnade und auch
die Ddmonen in der Seele wirken und sich der Glaubige daher tiber die Regungen
seiner Seele gewahr werden muss. Bis ins 17. Jahrhundert wurde Wissen tiber die
Seele kaum vermittels observatio gewonnen, sondern im theologischen ebenso wie
im philosophischen und medizinischen Diskurs auf tradiertes Wissen zuriickge-
fithrt, insbesondere auf Aristoteles. René Descartes ist es, der den aristotelisch-
scholastischen Seelenbegriff bekanntlich prominent verabschiedet und zugleich
auflerst einflussreich gegen das Biicherwissen polemisiert.” Aber auch wenn sein
Traité des passions philosophisches wie medizinisches Wissen tiber die Seele zu-
sammenbringt und in diesem Kontext auch neuere, vermittels observatio gewon-
nene medizinische Erkenntnisse aufnimmt, bleibt Descartes’ Seelenwissen selbst
Teil der spekulativen Philosophie.

Wie aber verhilt es sich mit dem Seelenwissen spiritueller Autobiographien
wie der Surins? Nach einer kurzen Skizze zunachst zum hagiographischen Schrei-
ben und dann zum Seelenwissen im franzosischen 17. Jahrhundert (Abschnitt 1
und 2)"® werden Passagen aus zwei Texten in den Fokus riicken: erstens aus der
Histoire de la possession de la mere Jeanne des Anges de la maison de Coze (1644), in der
Jeanne de Belcier, Mademoiselle de Cozes, mit Ordensnamen Jeanne des Anges,
ihr Leben erzahlt —jene Nonne aus Loudun, die Jean-Joseph Surin von ihrer Beses-
senheit befreit hat, bevor er selbst Opfer der Damonen wurde (Abschnitt 3); und
zweitens aus der Science expérimentale des choses de l'autre vie (1663) selbst, in der
Surin sowohl von dem Exorzismus in Loudun als auch von seiner eigenen jahre-
langen Besessenheit und ihrer Uberwindung berichtet (Abschnitt 4). Beide Texte
lassen sich nicht nur als spirituelle Autobiographien lesen, sondern beriihren sich
auch mit dem Genre der frithneuzeitlichen ,Autohagiographie’, weisen also Ziige

15 Descartes reduziert das dreigliedrige scholastische Seelenmodell auf die anima intellectiva
und setzt diese als autonome Entitit in Opposition zu einem unbeseelten Maschinenkorper:
,Apres avoir ainsi considéré toutes les fonctions qui appartiennent au corps seul, il est aisé
de connaitre qu'il ne reste rien en nous que nous devions attribuer a notre ame, sinon nos
pensées, lesquelles sont principalement de deux genres, a savoir: les unes sont les actions
de I'ame, les autres sont ses passions.” (René Descartes, Les passions de '4me, in: ders., CEuvres
philosophiques, tome I1I, hg. von Ferdinand Alquié, Paris 1973, S. 966, Art. 17).

16 Der vorliegende Beitrag geht aus einem Forschungvorhaben hervor, das unter dem Arbeits-
titel , The Saints and the Soul. Hagiography, Spiritual Autobiography and the Making of Psy-
chological Knowledge in Post-Tridentine Romania” am Institut fiir Romanistik der Berliner
Humboldt-Universitét angesiedelt ist.



166 Daniel Fliege und Marie Guthmiiller

von Viten exemplarischer Menschen auf, die von diesen selbst in Hinblick auf eine
mogliche Sanktifizierung verfasst wurden."”

Neben den Erfahrungsbegriffen, die in beiden Texten Anwendung finden, soll
also auch danach gefragt werden, welches Wissen von der Seele in der Histoire de
la possession de la mére Jeanne des Anges und in der Science expérimentale jeweils vor-
ausgesetzt wird und ob und wenn ja, wie es durch die Verschriftlichung von mys-
tisch und/oder naturphilosophisch gedachter ,Erfahrung’ in Bewegung kommt.

1 Spirituelle Autobiographie, Hagiographie und ,Autohagiographie’
im 17. Jahrhundert

Um zu verstehen, weswegen ausgerechnet Heiligenviten, d.h. religiose Erbau-
ungsschriften als Texte interessant sind, in denen sich neue Formen von Seelen-
wissen ausbilden (und weswegen sich spirituelle Autobiographien wie die Jean-
nes und Surins tiberhaupt als ,Autohagiographien’ lesen lassen), miissen einige
Uberlegungen vorausgeschickt werden. Ausgangspunkt ist die Feststellung, dass
die posttridentinische Hagiographie im Verhaltnis zu altkirchlichen Heiligenvi-
ten einem starken Wandel unterworfen ist. Dafiir kénnen thesenhaft zwei Haupt-
griinde angefiihrt werden:

1.1 Beweisdruck

Erster und offensichtlichster Grund sind die Folgen der katholischen Reform: Mar-
tin Luther hatte den Heiligenkult als Gotzendienst verurteilt. Im Tridentiner Konzil
(1545-1563) dagegen bekriftigte die romisch-katholische Kirche die Heiligenvereh-
rung, legte gleichzeitig aber strenge Normen fiir einen kirchenrechtlichen Prozess
der Heiligsprechung fest. Im Jahr 1588 wurde dazu der Kanonisierungsprozess
unter Papst Sixtus V. durch die Griindung der Heiligen Ritenkongregation kodifi-
ziert. Diese Kongregation hatte die Aufgabe, Kanonisierungsprozesse nach stren-
gen Regeln vorzunehmen und Beweise der Heiligkeit zu sammeln und zu priifen:
Die Tugendhaftigkeit des Heiligen und die von ihm vollbrachten Wunder mussten
bewiesen werden, und dazu wurden Berichte von Zeugen, Familienangehorigen,
Beichtvitern und Ordensmitgliedern eingeholt und Theologen und Mediziner um
Beurteilungen gebeten.”® Hagiographien wurden nun, als sogenannte biographies

17 Zur Histoire als ,Autohagiographie’ vgl. Marie Guthmiiller, , Zwischen humilitas und super-
bia? Uberlegungen zur ,Autohagiographie’ im 17. Jahrhundert am Beispiel der Histoire de la
possession de la mere Jeanne des Anges de la maison de Coze (1644)”, in: Entscheidung zur Heiligkeit?
Autonomie und Providenz im legendarischen Erzihlen vom Mittelalter bis zur Gegenwart, hg. von
Daniela Blum u.a., Heidelberg 2022, im Druck.

18 Die Forschung zur posttridentinischen Hagiographie ist im Vergleich zu medi&vistischen
Forschung weit weniger umfangreich und erst in den letzten zwei Jahrzehnten intensiviert
worden. Grundlegend ist immer noch Peter Burke, ,How To Be a Counter-Reformation
Saint”, in: Religion and Society in Early Modern Europe 1500-1800, hg. von Kaspar von Greyerz,
London 1984, S. 45-55. Zu Frankreich vgl. Eric Suire, La sainteté francaise de la Réforme catholique
(XVIe-XVIlle siécles). D'apres les textes hagiographiques et les procés de canonisation, Bordeaux
2001; ders., Sainteté et Lumieres. Hagiographies, spiritualité et propagande religieuse dans la France



La science de I'ime, une science expérimentale? 167

spirituelles, haufig bereits vor der erhofften Heiligsprechung verfasst, um solche Do-
kumente bereitzustellen und dazu beizutragen, die tugendhafte Lebensfiihrung
und die Wundertatigkeit des servus dei im Hinblick auf einen moglichen Kanonisie-
rungsprozess zu bezeugen. Briefe von Ordensschwestern und -briidern, Familien-
mitgliedern, Zeugenaussagen, aber eben auch medizinische observationes zur Wun-
dertatigkeit des Heiligen, besonders zu Wunderheilungen am Grab oder anhand
der Reliquien, wurden in die Viten integriert oder ihnen als Anhang beigefiigt.

1.2 Blick nach innen

Der zweite wesentliche Grund fiir einen Wandel der Hagiographie nach dem Tri-
dentinum ist das zunehmende Interesse fiir den ,inneren’ Weg des Heiligen. In
Frankreich ist dieses Interesse einerseits auf den Einfluss der sogenannten ,spa-
nischen’ Spiritualitdt, insbesondere der teresianischen Mystik zuriickzufiihren,
andererseits aber auch auf die Auswirkungen des Gnadenstreits. Die Texte von
Teresa von Avila, allen voran ihre Vida von 1588, in der die mystische Erfahrung
als Weg der Gotteserkenntnis von zentraler Bedeutung ist,” wurden bereits 1601
ins Franzosische iibersetzt.’ Diese Ubersetzung war Teil eines Programms, das
auf die Einflihrung der teresianischen Klosterreform in Frankreich abzielte und
an dem mafigeblich Pierre de Bérulle beteiligt war. In diesem Zusammenhang
steht auch die Wiederentdeckung der rheinischen Mystik in Frankreich.?!
Gleichzeitig wurde 1588 der Gnadenstreit durch die Verdffentlichung der Ab-
handlung De concordia liberi arbitrii des Jesuiten Luis de Molina ausgelost, in dem
es um das Verhiltnis von Gnade und freiem Willen ging. Besonders in Frankreich
sollte dieser Streit die theologischen Auseinandersetzungen zwischen Molinisten
und Jansenisten bis in die Aufklarung hinein pragen.?? Dabei wurde ein besonde-
rer Fokus auf die Gnadenwirkung Gottes im ,Inneren’ des Glaubigen gelegt,” was

du XVIlle siécle, Paris 2011. Speziell zur Rolle der Medizin siehe Jetze Touber, Law, Medicine
and Engineering in the Cult of the Saints in Counter-Reformation Rome. The Hagiographical Works of
Antonio Gallonio, 1556-1605, Leiden 2014.

19 Siehe dazu Ciro Garcia, ,La experiencia de Dios en el Libro de la Vida de santa Teresa de Jesus”,
in: Scripta Theologica 47 (2015), S.419-439. Auflerdem P. Cerezo Galan, ,La experiencia de la
subjetividad en Teresa de Jestis”, in: La recepcion de los misticos Teresa de Jestis y Juan de la Cruz, hg.
von S.Ros Garcia, Salamanca 1997, S.171-204; Luis Aréstegui, ,Un aparecer en la subjetividad:
la experiencia mistica de santa Teresa de Jests”, in: Actas del I Congreso Internacional Teresiano,
Burgos 2011, S. 313-344, sowie den Beitrag von Iris Roebling-Grau im vorliegenden Band.

20 Zu diesen Ubersetzungen siehe Roland Béhar, , Les premieres traductions de Thérese d’Avila
dans la France du Grand Siecle”, in: Des mots aux actes 6 (2017), S.183-200, und Jean Cana-
vaggio, , Traduire/retraduire Thérese d’Avila, les enjeux du Libro de la vida”, in: ebd., S. 163-182.

21 Dazu Mino Bergamo, Lanatomia dell’anima, da Francois de Sales a Fénelon, Bologna 1991, S.29—
64; Michele Clément, ,La mystique: quelques reperes”, in: dies., Une poétique de crise. Poetes
baroques et mystiques (1570-1660), Paris 1996, S. 119-166.

22 Luis de Molina, De concordia liberi arbitrii cum divinae gratiae donis, Lissabon 1588. Zum Gna-
denstreit siehe Lucien Labbas, La Grice et la liberté dans Malebranche, Paris 1931.

23 Zum Zusammentreffen eines Strebens nach interiorité im Sinne einer Mentalitat der Inner-
lichkeit und dem Schreiben in der ersten Person ab Mitte des 17. Jahrhunderts vgl. Nicholas



168 Daniel Fliege und Marie Guthmiiller

erklart, warum auch Heiligkeit fortan weniger an dufierer Tugendhaftigkeit denn
an der inneren Gnadenwirkung erkennbar wurde. Insgesamt ldsst sich beobach-
ten, dass in den posttridentinischen Hagiographien ein verstarktes Interesse am
spirituellen Weg des Heiligen aufkam: Nicht nur die Werke seiner tatigen Tugend
lieSen ihn zu einem imitabile fiir den Gldubigen werden, sondern auch seine inne-
ren Kampfe und spirituellen Erfahrungen wurden fortan, als grdces oder faveurs,
zur Bezeugung seiner Heiligkeit angefiihrt.* Durch den Gnadenstreit erfuhr die-
se Entwicklung besondere theologische Brisanz.

Die Konzentration auf das ,Innere’ des Heiligen fiihrte dazu, dass den Hagio-
graphien zuweilen autobiographische Texte des servus dei und kiinftigen Heiligen
als unmittelbarstes Zeugnis seines Gnadenerlebens beigebunden wurden. Zuneh-
mend entstanden diese nun aber auch als eigenstandige Texte, die grdces oder fa-
veurs wurden zu Lebenserzahlungen erweitert und zuweilen auch als eigenstéan-
dige Texte in Umlauf gebracht. In Auftrag gegeben und nicht selten auch (mit)
verfasst wurden sie dabei von Ordensoberen, die die Kanonisierung von Angeho-
rigen ihrer Orden vorantreiben wollten. Daher erfiillten spirituelle Autobiographi-
en des 17. Jahrhunderts haufig auch hagiographische Funktionen —und lassen sich,
wie die Vita der Jeanne des Anges (und in einem weiteren Sinne auch die Science
expérimentale Surins), als ,Autohagiographien’ lesen. Eben diese Texte scheinen sich
zu eignen, etwas iiber den sich wandelnden Seelenbegriff zu erfahren.

2 Seelenbegriff

Die geistliche Literatur des 17. Jahrhunderts insgesamt ist, wie in der Forschung
bereits verschiedentlich hervorgehoben wurde, stark auf den ,inneren’ Weg des
Glaubigen fokussiert und interessiert sich fiir die Bewegungen seiner Seele im
Austausch mit Gott.?> Wie aber werden ,Innerlichkeit’ und Seele in dieser Zeit
iiberhaupt zusammengedacht? Was das Wissen von der Seele angeht, so muss
zundchst festgehalten werden, dass es im 17. Jahrhundert keinen einheitlichen
Seelenbegriff und keine institutionell etablierte eigenstandige Disziplin der Psy-
chologie oder Seelenlehre gab. Unterschieden werden muss vielmehr zwischen
verschiedenen Seelenbegriffen in unterschiedlichen Disziplinen: Insbesondere
Theologie, Philosophie und Medizin setzen sich mit der Seele auseinander; der
Psychologiehistoriker Fernando Vidal bezeichnet diese entsprechend in Bezug auf
das 16.-18. Jahrhundert als sciences de I'dme.?® Dabei interessieren sich Medizin und
Naturphilosophie fiir die Seele als lebensspendendes Prinzip, das die Kérper ani-
miert, und fragen danach, welche Vermogen (im Franzosischen: facultés) bestimm-

D. Paige, Being Interior. Autobiography and the Contradictions of Modernity in Seventeenth-Century
France, Philadelphia 2001.

24 Vgl. dazu fiir das 16. und frithe 17. Jahrhundert in Spanien Isabelle Poutrin, Le voile et la plume:
Autobiographie et sainteté féminine dans I'Espagne moderne, Madrid 1995.

25 Dazu Bergamo, Lanatomia dell'anima.

26 Fernando Vidal, Les sciences de I'ime, XVIe-XVIlle siecle, Paris 2006; ders., The Sciences of the
Soul. The Early Modern Origins of Psychology, iibers. von Saskia Brown, London/Chicago 2011.



La science de I'ime, une science expérimentale? 169

te Seelenteile innerhalb des Korpers haben und welche Funktionen sie im Zu-
sammenspiel von Geistern (im Franzosischen: esprits) und Organen erfiillen. Die
Theologie beschiftigt sich unter anderem mit der Unsterblichkeit der Seele und
fragt, inwiefern sie vom Korper getrennt existiert (z.B. nach dem Tod) bzw. inwie-
weit ein bestimmter Teil der Seele unabhédngig von diesem sein kann. Gerade in
mystischen Traditionen geht es um die inneren Sinne und die Frage, an welchem
Ort in der Seele die mystische Erfahrung stattfindet, mitunter auch um Fragen der
Vorbereitung der Seele auf die unio mystica, etwa danach, wie der Mensch seine
Seele ,reinigen’ oder demiitigen muss, damit sie von Gott erfiillt werden kann.
Religitse Erbauungsliteratur der Frithen Neuzeit lehrt den Gldubigen, wie er sich
innerlich auf das Gebet vorbereiten soll (so zum Beispiel in den Exerzitien des Ig-
natius von Loyola, die auch der Jesuit Jean-Joseph Surin gekannt haben muss).

Allgemein gilt jedoch, dass noch das gesamte 16. Jahrhundert hindurch die
dreigliedrige aristotelisch-thomistische Seelenvorstellung und die Terminologie
von anima intellectiva, anima sensitiva und anima vegetativa (also Menschenseele,
Tierseele, Pflanzenseele) dominant waren.” Autoren aus Theologie, Philosophie
und Medizin stiitzen sich auf die umfangreiche Kommentartradition zu Aristo-
teles” De anima und Parva naturalia. Trotz neuer Erkenntnisse aus der Anatomie,
fir die vor allem Andreas Vesalius steht, kommt es, wie besonders die Wissen-
schaftshistorikerin Katharine Park gezeigt hat, im 16. Jahrhundert noch nicht zu
einem Bruch mit dem Aristotelismus, auch wenn den inneren Organen und ihren
Funktionen eine immer grofiere Bedeutung zukommt.? Erst Descartes, der seiner-
seits auf den anatomischen Kenntnissen seiner Zeit aufbaut, bricht mit der aristo-
telischen Seelenvorstellung, indem er die Fakultiten der anima sensitiva und anima
vegetativa dem Korper (der res extensa) zuschldgt und diese in strikte Opposition
zur anima intellectiva (der res cogitans) setzt.”

27 Aristoteles, Uber die Seele. De anima. Griechisch-Deutsch, {ibers. und hg. von Klaus Corcili-
us, Hamburg 2017, hier insb.: B 1412a-B 3 415a (S.66-87) und B 4 415a-B 5 418a (S. 86-105).
Grundlegend ist die Rezeption von Aristoteles” De anima durch Thomas von Aquin in der
Summa theologiae (vor allem in I* q. 75, in Thomas von Aquin, Die deutsche Thomas-Ausgabe.
Wesen und Ausstattung des Menschen: 1,75-89, Salzburg 1937). Die anima vegetativa braucht den
Kérper, damit das Lebewesen sich mit dessen Organen erndhren, wachsen und vermehren
kann. Thre Vermdégen (vis) sind: Erndhrung (nutritiva), Wachstum (augmentativa), Fortpflan-
zung (generativa). Die anima sensitiva braucht ebenfalls den Kérper, damit das Lebewesen mit
dessen Sinnesorganen wahrnehmen kann. Thre Vermoégen umfassen alle Sinneswahrneh-
mungen, das Begehren (appetitiva), die Bewegung (motus), die Erinnerung (memoria), die Vor-
stellung (imaginatio), die sinnliche Urteilskraft (cogitativa). Die anima intellectiva aber braucht
den Kérper nicht, weil sie die Dinge in abstrakten Begriffen betrachtet. Ihre Vermogen umfas-
sen das {ibersinnliche Erkenntnisvermd&gen (ratio/intellectus) und den Willen (voluntas).

28 Siehe dazu insbesondere Katharine Park, , The Organic Soul”, in: The Cambridge History of Re-
naissance Philosophy, hg. von Charles B. Schmitt u. a., Cambridge 1988, S. 464—484. Zur Rezep-
tion von Aristoteles” De anima im 16. und 17. Jahrhundert vgl. Sascha Salatowsky, De Anima.
Die Rezeption der aristotelischen Psychologie im 16. und 17. Jahrhundert, Amsterdam 2006.

29 Vgl. Anm. 11 (oben). Siehe dazu auch einfithrend Klaus Hammacher, , Einleitung”, in: René
Descartes, Die Leidenschaften der Seele, hg. und tibers. von K. Hammacher, Hamburg 1996,
S. XV-LXXXIX.



170 Daniel Fliege und Marie Guthmiiller

Dennoch werden die Anfange der Psychologie in einem modernen Sinn von
der Forschung meist bereits im 16. Jahrhundert situiert,® eben zu einer Zeit, als
das aristotelisch geprdgte Verhaltnis von Leib und Seele mit dem aus der Anato-
mie gewonnenen Wissen {iber die Funktionsweise der Organe konfrontiert wur-
de.” In dieser Zeit kam auch der Neologismus psychologia auf, an dem sich viele
psychologiehistorische Darstellungen orientieren. Aber nicht nur der Zweifel
an der aristotelisch gepragten mittelalterlichen Naturphilosophie bereitete einem
neuen Psychologiebegriff den Boden: So argumentiert etwa Paul Mengal, dass
auch der Wandel innerhalb theologischer Auffassungen entscheidend war. Infol-
ge der Reformation und der Erneuerung eschatologischer Vorstellungen wandelte
sich das Verhiltnis von verdienstvollen Eigenwerken und gottlicher Gnade.” Ge-
gentiiber duflerlichen Werken (Bufle, Ablass, Fasten) gewann die innere Haltung
des Menschen, sein gewissenhafter Glaube an Gott, fiir seine Rechtfertigung an
Bedeutung.®* Auch die sich wandelnde theologische Gnadenlehre und die damit
verbundene Opposition zwischen ,innerem’ und ,aufSerem’ Menschen® beférder-
te also die Entstehung eines neuen Psychologiebegriffs.

Doch anders als die moderne Psychologie greifen Seelenlehren des 16. und
17. Jahrhunderts, auch wenn medizinisch-anatomische Erkenntnisse ihren Seelen-
begriff offensichtlich beeinflusst haben, nicht auf das Beobachten von Seelenbe-
wegungen zuriick. Dagegen ist die religiose Erbauungsliteratur offensichtlich eine
Domaéne, in der die Beobachtung der Seele in dieser Zeit eine grofse Rolle spielt,
geht es hier doch per se darum, sich durch genaue Selbstbetrachtung auf Gebet
oder Meditation vorzubereiten und auch anderen Glaubigen diesen Weg aufzu-
zeigen. Angestrebt wird, die eigene Seele vom Einfluss der Damonen fernzuhal-
ten oder zu befreien und sie mit dem Géttlichen in Bertihrung und Austausch
zu bringen. Wurde dies erreicht, so kann davon fiir andere Glaubige Zeugnis ab-
gelegt werden, um sie zur Nachahmung anzuregen und sie auf ihrer Suche zu

30 So u.a. von Vidal, Les sciences de I’dme, und von Jacqueline Carroy/Annick Ohayon/Régine
Plas, Histoire de la psychologie en France. XIXe—XXe siécles, Paris 2006.

31 Schon Vesalius verabschiedet sich vom aristotelischen Seelenmodell, erhilt aber ein drei-
gliedriges Modell aufrecht, das in seinen Grundziigen an Platon ausgerichtet ist. Andreas
Vesalius, La Fabrique du corps humain (1543), iibers. und hg. von Jacqueline Vons und Stéphane
Velut, Paris 2014, hier Kapitel ,Le cerveau”, S. 622-624 (VIL1).

32 Vgl. Carroy/Ohayon/Plas, Histoire de la psychologie en France, S.5, die gleichwohl argumentie-
ren, dass das Aufkommen eines Wortes nicht mit der Entwicklung eines Begriffes verwech-
selt werden sollte.

33 Paul Mengal, La naissance de la psychologie, Paris 2005.

34 Ebd, S.17.

35 Ob es sinnvoll ist, diese Unterscheidung bis auf Paulus zuriickfiihren, ist in der Forschung
umstritten. In 2 Kor 4, 16 heifdt es: ,Darum werden wir nicht miide; wenn auch unser auflerer
Mensch aufgerieben wird, der innere wird Tag fiir Tag erneuert”. Paige argumentiert, dass
diese Unterscheidung, die auch Augustinus aufnimmt, nicht mit der Vorstellung von intéri-
orité gleichzusetzen ist, die sich im 17. Jahrhundert vor dem Hintergrund der Gnadenlehre
ebenso wie des Abgrenzungsbediirfnisses gegen eine an triigerischen apparences orientierten
Hofkultur ausbildet (Paige, Being Interior, S.1-18).



La science de I'ime, une science expérimentale? 171

ermutigen und zu bestarken. Inwiefern lédsst sich also iiber die Lektiire spirituel-
ler Autobiographien oder ,Autohagiographien’, die im 17. Jahrhundert entstanden
sind, etwas iiber einen Wandel des Seelenbegriffs erfahren, inwiefern lassen sich
hier Ansétze eines iiber die Erfahrung gewonnenen Seelenwissens erkennen?

Als religiose Erbauungsliteratur, die auf theologischem Wissen beruht, aber im
Zuge des zunehmenden Beweisdrucks, Wundertatigkeit nachzuweisen, auch auf
genaue medizinische Expertise zuriickgreift, stellen ,autohagiographische’ Texte
des 17. Jahrhunderts, zu denen spirituelle Autobiographien haufig zu zdhlen sind,
einen Ort da, an dem unterschiedliche Seelenbegriffe aufeinandertreffen. Mit ih-
rem wachsenden Fokus auf den inneren Weg des Glaubigen scheinen sie in dieser
Hinsicht ein besonders interessantes Textkorpus zu sein. Gerade die Texte, in de-
nen Heilige in spe ihren spirituellen Weg, ihre Besessenheit durch Damonen, ihre
Visionen und Epiphanien beschreiben, sind vielversprechend. Tatsachlich stellen
spirituelle Autobiographien in der Frithen Neuzeit die einzige Textgattung dar, in
der Selbstbeobachtung regelmaéfiig und systematisch betrieben wird.

Im Folgenden soll an den Autobiographien der Jeanne des Anges und ihres
Exorzisten Jean-Joseph Surin, der spéter selbst von Damonen besessen und nach
einer langen Leidenszeit von ihnen befreit wird, beispielhaft untersucht werden,
welche Erfahrungsbegriffe jeweils zum Tragen kommen und inwieweit Aspekte
der hier dokumentierten Fremd- und Selbstbeobachtung als Erfahrungswissen
iiber die Seele verstanden werden kénnen.

3 Jeanne des Anges

Der Exorzismus der Jeanne des Anges (1602-1665) fand im Kontext der Affaire
des démons de Loudun statt: Das Ursulinenkloster in der Kleinstadt Loudun, des-
sen Oberin Jeanne war, wurde in den 1630er Jahren von Ddmonen heimgesucht.
Diese Affare war auch ein Politikum. Kardinal Richelieu war darum bemiiht, sie
zu Gunsten seiner zentralistischen Kirchenpolitik einzusetzen: 1634 wurde der
Beichtvater der Ursulinen, Urbain Grandier, — vorgeblich ein Freund der Hugenot-
ten — dafiir verantwortlich gemacht und hingerichtet; man warf ihm vor, einen Pakt
mit dem Teufel eingegangen zu sein und den Ddmonen befohlen zu haben, in die
Nonnen einzufahren. Uber diese Besessenheit nun berichtet Jeanne ausfiihrlich
in ihrer Autobiographie, die wie eine Hagiographie angelegt ist: Nachdem sie in
einem ersten Teil iiber den Kampf mit den Dadmonen berichtet und deren Austrei-
bung als Konversion inszeniert, geht es in einem zweiten Teil um ihre Reise durch
Frankreich, vom Hof Ludwigs XIII. bis zum Grab von Frangois de Sales, auf der
sie den herbeistromenden Volksmassen Stigmata-dhnliche Wundmale prasentiert
und vermittels einer Reliquie des Heiligen Joseph zahlreiche Wunder vollbringt.
Besonders wichtig sind in diesem zweiten Teil die mystischen Erfahrungen
Jeannes, die als Erfahrung der gottlichen Gnade und Ausweis ihrer Heiligkeit les-
bar sind. Bereits im ersten Teil, in dem Jeanne eindriicklich schildert, wie die Da-
monen von ihr und ihren Mitschwestern Besitz ergriffen haben und wie sie sich in



172 Daniel Fliege und Marie Guthmiiller

der Folgezeit im Kampf mit den Damonen aufgerieben hat, spricht Jeanne davon,
dass sie immer wieder Gottes Gnade erfihrt:

[...] je faisois grand tort a la bonté de Dieu en me laissant aller a une si
grande défiance, apreés avoir expérimenté tant d’effects de la divine miséri-
corde en mon endroit.*

Sa divine présence se rendoit quelques foys si sensible a mon coeur que
je demeurois toute pasmée devant sa divine Majesté, mes sens intérieurs
n‘ayant pas la force de supporter les assauts d’amour que j'expérimentois.*”

Sie verwendet hier den Begriff expérimenter und zielt damit offensichtlich auf den
auch von Surin haufig verwendeten, an der cognitio Dei experimentalis orientierten
mystischen Erfahrungsbegriff: Demnach kann Gotteserkenntnis, wie gesehen,
iiber eine unmittelbar affektive, durch die inneren Sinne der Seele wahrnehmbare
Erfahrung gewonnen werden.

Aber auch Jeanne scheint auf den zweiten, an der observatio orientierten Erfah-
rungsbegriff zuriickzugreifen. Je ldnger sie besessen ist, desto besser lernt sie die
Interaktionen zwischen sich und den Damonen kennen. Der Begriff der expérience
spielt in diesem Zusammenhang eine zentrale Rolle. So hebt Jeanne schon relativ
zu Beginn explizit hervor, dass es die Erfahrung war, die ihr die Kenntnis davon
vermittelt hat, wie ein Ddmon agiert: ,[...] I'expérience m’a fait connoistre qu’il [le
démon] tire de grands avantages de tous les mouvements déréglés de la nature;
ainsy c’est nous-mesmes qui lui fournissons bien souvent les armes dont il nous
fait la guerre, et tant qu'il peut trouver au dedans de nous de quoy nous tenter, il
ne cherche point de matiere au dehors”.’® Wie Jeanne es schildert, hat die Erfah-
rung zu der Erkenntnis gefiihrt, dass der Ddmon Vorteil aus den ,mouvements
déréglés de la nature”, aus den regellosen Bewegungen der menschlichen Natur
ziehen kann. Offensichtlich wird er immer dann aktiv, wenn Jeannes siindige Na-
tur die Uberhand gewinnt und ihm dafiir eine Angriffsflache bietet.

Jeanne berichtet dem Leser, dass die Damonen von ihr Besitz ergreifen konnten,
wenn sie in ihrem Streben nach Tugendhaftigkeit nachladssig wurde, und bringt
dafiir zahlreiche Beispiele. Manchmal werden dabei die eigenen Handlungen,
aber auch Gedanken und Gefiihle so eng mit denen verkntipft, die die Damonen
ausfithrten oder ihr eingaben, dass beides in der Retrospektive ununterscheid-
bar wird. Besonders anschaulich wird das an einer Textpassage, in der Jeanne
beschreibt, wie sie auf die missliebige Anweisung eines Priesters reagierte, der das
Abendmahl an einem anderen als dem gewohnten Ort erteilen wollte:

36 Zitiert wird aus Jeanne des Anges, L'Histoire de la possession de la mére Jeanne des Anges de la
maison de Coze, supérieure des religieuses ursulines de Loudun, hg. von Gabriel Legué und Geor-
ges Gilles La Tourette, Paris 1886, hier S. 147, das von einem Manuskript der Bibliotheque mu-
nicipale de Tours (n° 1197) ausgeht, auf dessen Riicken die Bemerkung steht , Histoir d. d. d.
Loudun” (,Histoire des diables de Loudun”).

37 Ebd, S.173.

38 Ebd., S.73.



La science de I'ime, une science expérimentale? 173

[...] il me vint dans l'esprit que, pour humilier ce pére, le démon eut fait
quelque irrévérence au tres Saint-Sacrement. Je fus si misérable que je ne ré-
sistay pas assez fortement a cette pensée. Comme je me présentay a la com-
munion, le diable s'empara de ma teste, et, aprés que j'eus receti la sainte
hostie, et que je I'eus a demi humectée, le diable la jetta au visage du prestre.
Je scais bien que je ne fis pas cette action avec liberté, mais je suis tres assu-
rée a ma grande confusion que je donnay lieu au diable de la faire, et qu'il
n’eust point eu ce pouvoir si je ne me fusse point liée avec luy.*

Verédrgert {iber die Entscheidung des Priesters kam Jeanne, so schildert sie es hier,
in den Sinn, der Ddmon konne doch nun gegentiber der Hostie einige Unerbietig-
keit zeigen. Es gelang ihr nicht, sich gegen diesen Gedanken zur Wehr zu setzen —
und tatsdchlich bemaéchtigte sich der Ddmon wihrend der Kommunion ihres
Kopfes und spuckte die Hostie ins Gesicht des Priesters. Jeanne betont, genau zu
wissen, dass sie diese Aktion damals nicht willentlich ausgefiihrt hat (,Je scais
bien que je ne fis pas cette action avec liberté”), dass sie aber zugleich, zu ihrer
grofien Verwirrung, davon iiberzeugt ist, dem Damon erst die Gelegenheit gege-
ben zu haben, diese Handlung auszufiihren. Sie ist sich gewiss, dass er nicht die
Macht gehabt hitte, sie auszufiihren, wenn sie sich nicht mit ihm ,verbunden’ hét-
te (,mais je suis tres assurée a ma grande confusion que je donnay lieu au diable
de la faire, et qu'il n‘eust point eu ce pouvoir si je ne me fusse point liée avec luy”).

Jeanne zieht den Schluss aus einer auf genauer observatio beruhenden Erfah-
rung, wobei die observatio hier zwischen Beobachtung der Damonen und Selbstbe-
obachtung changiert: Die Erfahrung lehrt Jeanne nicht nur, dass der Damon ihre
Gedanken kennt und sich ihres Kérpers bemachtigen kann, sondern auch, dass
sie selbst es ist, die ihn durch ihre Gedanken erst dazu einldadt, bestimmte Hand-
lungen auszufiihren.*’ Jeanne gewinnt also durch die Beobachtung nicht nur Wis-
sen dariiber, wie die Damonen denken und agieren, sondern auch dartiber, wie sie
selbst denkt und agiert —ein Ausgangspunkt fiir die Herausbildung neuer Formen
von Seelenwissen. Die Erkenntnis jedenfalls, dass zumindest der Gedanke zur
blasphemischen Handlung von ihr, Jeanne, selbst stammt und nicht von einem
Damon, 16st bei ihr noch im Moment der Niederschrift Verwirrung aus (,,mais je
suis tres assurée a ma grande confusion [...]”) — was dafiir spricht, dass es zu dem,
was sie iiber die Ddmonen, vielleicht aber ja auch iiber die Funktionsweisen der
menschlichen Seele zu wissen glaubt, in Widerspruch steht.

Wie aber kommt Jeanne iiberhaupt dazu, ihre Seelenbewegungen so genau zu
beobachten? Sie selbst teilt mit, dass die Aufforderung dazu von ihrem Exorzisten
und Beichtvater Surin stammt. Nachdem mehrere andere Exorzisten, die traditio-
nelle Verfahren wie die Verordnung von Selbstgeifielung und Askese sowie iiber-

39 Ebd., S.79.
40 Beim Ausspucken der Hostie handelt es sich nicht um einen Einzelfall, so betont Jeanne gleich
darauf: ,J’ay expérimenté en plusieurs autres occasions choses semblables [...]* (Ebd., S.79).



174 Daniel Fliege und Marie Guthmiiller

lieferte Austreibungsrituale erprobt haben, gescheitert sind, wird der Jesuit nach
Loudun bestellt und mit Jeannes spiritueller Begleitung betraut. Seine Methode
beschreibt sie wie folgt: ,Ce qui m'ayda beaucoup a prendre cette connoissance
[que le mal venoit de moy, et que mes ennemys se servoient des matieres que je leur
fournissois], fut que le pére Surin m'ordonna de faire, tous les soirs, une heure de
priere pour bien discerner tous les mouvements de mon ame”.*! Surin fordert Jean-
ne dazu auf, sich im Rahmen regelmafliger Gebete aller Bewegungen ihrer Seele
gewahr zu werden, leitet sie also zu einer observatio ihrer selbst an. An die Stelle
einer Beobachtung der Damonen tritt die Selbstbeobachtung, an die Stelle einer
Auseinandersetzung mit den Ddmonen eine Auseinandersetzung mit sich selbst.
Surin fordert Jeanne auf, sich mit ihm als ihrem Beichtvater regelmafig tiber diese
Erfahrung auszutauschen. Neu an dieser Form der Damonenaustreibung ist, dass
der Exorzist sich nicht an den Damon, sondern an die Besessene selbst richtet, also
auch keine rituellen Formeln spricht. Tatsachlich besteht Surins Exorzismus, wie
bereits Houdard angemerkt hat, in einer Form der Seelsorge: ,,une voie ,indirecte’,
intérieure, proche de la direction spirituelle”.*?

Wie Jeanne des Anges schreibt, widerstrebte ihr diese Form des Exorzismus
anfangs sehr und sie weigerte sich lange Zeit, mit Surin {iber ihre Besessenheits-
erfahrung zu sprechen. Der Text zeigt aber auch, wie genau sie sich bereits in dem
Moment, an dem Surin sie dazu aufforderte, selbst beobachtet haben muss:

Je ressentis un grand courage dans ma partie supérieure; mais, dans I'infé-
rieure, il s'éleva une grande opposition a ce dessein. Il me sembloit que je
voulois entreprendre des choses impossibles, a cause de la foiblesse de ma
nature. Néanmoins, apres avoir fait beaucoup de réflexion sur moi, apres
avoir ressenti le combat des mouvements de la grace et de la nature, je pris
la résolution d’en parler au pere Surin.*®

Jeanne gibt ihre Selbstbeobachtung hier wieder, indem sie sich auf die Unter-
scheidung zwischen den niederen Seelenvermdgen (derer sich die Damonen of-
fensichtlich bemachtigen konnen und die sie womdglich davon abhalten, Surins
Rat zu folgen) und den hoheren Seelenvermdgen (die sie bestarken Surins Rat zu
folgen) stiitzt. Diese Differenzierung ldsst sich auf den Aristotelismus des 16. Jahr-
hunderts zuriickfiihren, im Rahmen dessen die Fakultaten der drei Seelenteile
hierarchisiert werden: Die oberen Seelenfakultiaten entsprechen denen der anima
intellectiva, die unteren denen der anima sensitiva und vegetativa. Daran kniipfen
auch klassische Damonologietraktate an, die davon ausgehen, dass die oberen

41 Ebd., S.128.

42 Houdard, ,Expérience et écriture”, S.331. Jeanne wird in dieser Hinsicht selbst explizit: ,Ce
bon Peére [= Surin] me voiant en cette disposition, emploia utilement ce tems que Dieu luy
donnoit pour cultiver mon ame: il en examinoit tous les mouvements.” (Jeanne des Anges, La
possession, S.126).

43 Jeanne des Anges, La possession, S.125.



La science de I'ime, une science expérimentale? 175

Seelenfakultaten von Damonen nicht erreicht werden konnen.* Jeannes Beschrei-
bung ihrer Erfahrung scheint hier also mit dem tiberlieferten Wissen iiber die See-
le tibereinzustimmen.

Kommt man jetzt noch einmal auf das Hostienbeispiel zuriick, so wird sichtbar,
dass es sich dort genau umgekehrt verhilt: Die genaue Selbstbeobachtung fiihrt
hier zu der — verwirrenden — Erkenntnis, dass sich in der anima intellectiva bzw.
im Rahmen der hoheren Seelenfakultdten Unerhortes abspielt: Nicht nur kennen
die Damonen die eigenen Gedanken und konnen sie beeinflussen, miissen also
Zugriff auf die hoheren Seelenfakultdten haben — Gedanken konnen offensichtlich
auch im Widerspruch zum eigenen Willen stehen! — und zwar auch dann, wenn
Damonen noch gar nicht im Spiel sind. Hier steht Jeannes expérience also in dop-
pelter Hinsicht zum Uberlieferungswissen im Widerspruch: Zum einen kénnen
Damonen Gedanken lesen, miissen also Zugriff auf die hoheren Seelenfakultaten
haben. Zum anderen muss sich der Verdacht einstellen, auch wenn Jeanne nicht so
weit geht ihn selbst explizit zu formulieren, das Ausspucken der Hostie gehe gar
nicht auf den Damon, sondern auf sie selbst zuriick. Die Fakultaten der anima intel-
lectiva selbst, also Vernunft und Wille, sind, so ein Ergebnis von Jeannes Selbstbe-
obachtung, auch jenseits ddmonologischer Attacken weit weniger autonom, als es
in zeitgendssischen aristotelischen Seelenlehren (und in verscharfter Form dann
im Rahmen von Descartes’ cogito-zentriertem Seelenbegriff) angenommen wird.

Solche Beispiele, in denen durch mystisches Gnadenerleben und/oder Beobach-
tung gewonnene Kenntnisse tatsichlich mit dem Uberlieferungswissen in Kon-
flikt geraten, sind in der Histoire de la possession de la mere Jeanne des Anges aber
selten. Jeanne hatte zwar, wie sie im ersten Teil ihrer Autobiographie berichtet,
immer wieder Probleme zu unterscheiden, welche Vorstellungsbilder ihrer Ein-
bildungskraft entstammten, welche von den Damonen bewirkt und welche direkt
von Gott gesandt waren, so dass es fiir sie gelegentlich schwierig wurde, mystisch-
damonische Erfahrung und Selbstbeobachtung iibereinzubringen. Ebenfalls ih-
rer Schilderung zufolge aber wurde sie, sobald Surin ihren Exorzismus tibernom-
men hatte, von diesem in solchen Fragen angeleitet und nach und nach von ihren
Damonen befreit, so dass sie sich fortan mit diesen Schwierigkeiten nicht mehr
konfrontiert sah.

44 Die Damonen haben nach diesen Traktaten stets nur Einfluss auf den Kérper, Gedanken kénnen
sie nicht lesen, so Thomas, [4183] Super Sent., lib.2 d. 8 q. 1 a.5 ad 5: ,,Ad quintum dicendum,
quod cogitationes cordium scire solius Dei est. Possunt tamen Angeli aliquas earum conjicere
ex signis corporalibus exterioribus, scilicet ex immutatione vultus, sicut dicitur: in vultu legitur
hominis secreta voluntas: et ex motu cordis, sicut per qualitatem pulsus etiam a medicis passio-
nes animae cognoscuntur. [Zum fiinften ist zu sagen, dass die Gedanken der Herzen zu kennen
allein Gott obliegt. Dennoch kénnen Engel einiges iiber sie [die Gedanken] aus den dufieren
Kérperzeichen schlielen, das heifit aus der Veranderung des Gesichtsausdrucks, so wie man
sagt: Am Gesichtsausdruck eines Menschen liest man seinen geheimen Wunsch ab; und aus
der Bewegung des Herzens, wie auch Arzte die Leidenschaften der Seele durch die Eigenschaft
des Pulsschlages erkennen].” (Ubersetzung der Verfasser). Die Démonen miissen demnach wie
Arzte auf duBere Kérperzeichen wie Puls und Gesichtsausdruck ihres Opfers achten.



176 Daniel Fliege und Marie Guthmiiller

Der zweite Teil ihrer Autobiographie, in dem Jeanne davon berichtet, wie sie
durch Frankreich reiste und geistlichen und kirchlichen Autoritdten die Wund-
male prédsentierte, aus denen die Damonen ausgefahren waren, hat ausgepragte
hagiographische Ziige. Jeannes expérience ist hier offensichtlich nicht mehr an die
Beobachtung der Bewegungen der eigenen Seele gekniipft, expérience-observation
und expérience mystique treten auseinander: Sie berichtet zwar weiterhin gelegent-
lich von mystischen Erfahrungen, meist Visionen, in denen sie ihren Schutzen-
gel® sah, nicht aber davon, sich selbst beobachtet zu haben. Sie bringt die Zeichen
auf ihrer Haut und die Wundertatigkeit einer von ihr so bezeichneten , Reliquie”
des heiligen Joseph, anders als zuvor die Handlungen der Damonen, auch nicht
in Zusammenhang mit den Bewegungen ihrer Seele. Im zweiten Teil der Auto-
biographie inszeniert sich Jeanne mit ihren Wundmalen, die immer wieder, wie
sie betont, auch von Arzten untersucht wurden, zwar als ,lebender Gottbeweis’,
berichtet aber nicht mehr tiber eine vermittels Beobachtung der eigenen Seele ge-
wonnene Erfahrung. Anders verhilt es sich in der Science expérimentale, wo expé-
rience mystique und expérience-observation sich, besonders in Buch 2 und 3, immer
wieder tiberlagern.

4 Die Science expérimentale von Jean-Joseph Surin (1663)

Ungefahr zwanzig Jahre nach Jeanne des Anges hat auch ihr Exorzist Jean-Joseph
Surin seine Autobiographie verfasst, zu deren Beginn er, wie gesehen, explizit
iiber den expérience-Begriff reflektiert* und erlautert, dass es zwei Moglichkeiten
zur Gotteserkenntnis gebe: foi und expérience. Erstere definiert er als eine Erkennt-
nisform, die der Allgemeinheit zuganglich ist, da sie, etwa {iber die Auslegung der
heiligen Schrift, dogmatisch tiberliefert wird, letztere als eine aus der Erfahrung
heraus gewonnene esoterische Erkenntnis.*” Findet eine solche Gnade jedoch in
einem Menschen statt, so kann dieser selbst seine Erfahrung bezeugen — wie es
Surin und Jeanne des Anges sowie die von Surin als Modell angefiihrten Apostel
getan haben — und andere kénnen davon durch den Erfahrungsbericht im Sinne

45 Jeanne des Anges, La possession, S.272.

46 Neben expérience verwendet Surin auch ,aventure” (Surin, Science expérimentale, S.154) im
Sinne von ,expérience spirituelle” (so die Anm. von Adrien Paschoud, ebd.). Der Begriff
scheint eine Ubersetzung von periculum zu sein, das synonym zu experientia und experimen-
tum im Lateinischen verwendet wurde (vgl. Peter Dear, , The Meanings of Experience”, in:
The Cambridge History of Science, Bd. 3: Early Modern Science, hg. von Katharine Park und Lor-
raine Daston, Cambridge 2008, S. 106-131, hier S. 106).

47 Vgl. Houdard, ,Le secret de Jean-Joseph Surin”, §1, der die Ausfithrungen Surins mit der
Mystik des Dionysius Areopagita und des Neuplatonismus in Verbindung bringt: ,De cette
origine dionysienne ou néo-platonicienne, les courants mystiques européens conservent a
I'époque moderne une théologie qu'on peut dire au sens propre ésotérique, puisqu’elle est fon-
dée sur l'expérience individuelle (secréte, intérieure) et sur des modes de publication ou de
diffusion réservés aux seuls expérimentés”.



La science de I'ime, une science expérimentale? 177

einer Zeugenschaft Kenntnis nehmen, wie im Fall von Jeanne und den anderen
Besessenen von Loudun.*®

Surin stellt nun fest, dass die Menschen leicht am Glauben, der foi, zweifeln
koénnen und dass es daher niitzlich ist, ihnen Beweise, ,,des preuves indubitables
des vérités de la foi”* zu geben, die er aus sinnlich wahrnehmbaren Erfahrungen,
der expérience, ableitet. Die Besessenheit sei dabei die ,,plus forte preuve” von Got-
tes Wirken in der Welt.>® Hier bringt Surin also eine zweite Form der Erfahrung ins
Spiel, die sinnlich wahrnehmbare duflere Perzeption als Beweise anfiihrt. Neben
die expérience mystique tritt die expérience-observation.

4.1 Erfahrung als cognitio Dei experimentalis

Surin schildert zum einen mystische Erfahrungen,” die er selbst mit seinen in-
neren Sinnesvermdgen wahrnimmt: ,il sentait une dilatation dans son sens
intérieur”.® Wahrend dieser Erfahrungen gewinnt er ,une notion expérimentale
de Dieu et de son éternité”.*® Gegenstand dieses Erfahrungswissens — ,notion ex-
périmentale” liefe sich als ,erfahrungsmégige Erkenntnis’ wiedergeben — ist es,
Zeugnis von der Gegenwart Gottes abzulegen: Ergebnis dieser Erfahrung ist eine
Starkung des Glaubens. Die Erfahrungen gipfeln in der unio mystica mit Christus:

48 Surin, Science expérimentale, S.153: ,Dieu ayant permis une célebre possession en ce siecle et
a nos yeux, au milieu de la France, nous pouvons dire que des choses de l'autre vie, et qui
sont cachées a nos lumieres ordinaires et communes, sont venues jusqu’a nos sens. [...] C’est
pourquoi nous avons mis la main a la plume, pour expliquer les choses extraordinaires qui
ont passé par notre expérience. Tout cela néanmoins est pour servir a la foi”.

49 Ebd, S.157: ,Lincrédulité des hommes est si grande et la dureté de l'esprit contraire a la foi
leur est si naturelle qu'il semble quil n'y a rien de plus utile que leur donner des preuves
indubitables des vérités de la foi, et de les forcer, en leur mettant le flambeau devant les yeux,
de connaitre les choses de Dieu pour lesquelles ils ont une si grande opposition. Voila pour-
quoi je trouve le temps bien employé a travailler a rendre la preuve des choses surnaturelles
si forte que l'esprit ne les puisse désavouer, et aussi que tous les entendements soient rendus
captifs en I'obéissance de cette foi”.

50 Ebd. (im direkten Anschluss): ,Et parce que la théologie na présentement point de plus forte
preuve pour assujettir les hommes aux vérités surnaturelles de Dieu et de son Eglise, que
celle qui se prend de la possession des démons; nous en donnerons des preuves tres claires,
et nous en tirerons des arguments pleins de lumiére et de force”.

51 An mehreren Stellen der Science expérimentale nennt Surin, der von sich teilweise in der drit-
ten Person spricht, seine Quellen: ,il [a] lu beaucoup de choses dans les auteurs mystiques”
(S.202). Darunter nennt er Johannes vom Kreuz (S. 202), Blosius (Louis de Blois) (S.202), Mad-
dalena de’ Pazzi (S.206), Teresa von Avila (S.206).

52 Ebd,, S.196. Vgl. ebd., S5.197: il sentit un tel feu dans l'esprit, et une telle vigueur en sa poitrine
[...]. Alors il se faisait une ouverture, comme d’un tuyau qui se fGit ouvert, qui dégorgeait dans
son esprit une abondance de lumiéres et de forces, en suite de quoi il s'abandonnait comme
un torrent, et Dieu y trouvait bénédiction.” Ebd,, S.286: ,[...] je gotitais les qualités différentes
des saints anges qui se rendaient sensibles en moi par leurs opérations.” Ebd., S.341: ,En ce
qui est de Dieu, il y a ainsi des expériences de Dieu demeurant en 'ame, laquelle sent, connait
et expérimente Dieu [...]"

53 Ebd., S.303.



178 Daniel Fliege und Marie Guthmiiller

[...] il est question dune véritable expression surnaturelle des choses di-
vines, laquelle fait quun homme gotite en soi-méme, c'est-a-dire expé-
rimente Dieu ou Jésus-Christ, ou les divines opérations. [...] plusieurs
hommes spéculatifs et savants font mépris de cela, et le comparent aux
larmes et tendresses qu'ont certaines femmes. C'est tout autre chose, car ce
sont des expériences spirituelles, réelles et efficaces, qui assurent 'ame, et
lui donnent démonstration de Dieu et des choses divines, et cela est bien
plus que certains gofits.>

Surin kann in seiner Seele mit Hilfe der inneren Sinnesvermogen Gott wahrneh-
men und erlangt daraus Erkenntnis iiber Gott: Auch hier betrifft die ,notion ex-
périmentale” Gott und Gottes Wirken selbst, von denen Surin Zeugnis ablegt. Er
ist darum bemdiiht, die Wahrhaftigkeit seiner Erfahrungen hervorzuheben, indem
er sie als ,véritable[s]” und ,réelles et efficaces” kennzeichnet. Sie werden zudem
explizit dem Wissen der spekulativen Theologie gegeniibergestellt, ,car ils [les
savants] n‘ont que leur science, leurs arguments, et leur scolastique dont ils font
cas, mais ceci de quoi je parle, sont des expériences”.® Anders als beim natur-
philosophischen Erfahrungsbegriff ist diese mystische Erfahrung aber singular,
unsagbar (,,une douceur ineffable”)* und nicht teilbar, sie lasst sich mit naturphi-
losophischen Mafsstdben nicht beweisen, sondern nur bezeugen.

4.2 Erfahrung als observatio

Zum anderen fiihrt Surin Erfahrungen im Sinne einer observatio an, die auch er,
bevor von Selbstbeobachtung gesprochen werden kann, zunéchst aus der Beob-
achtung von Jeannes Besessenheit gewinnt:

Or, pour venir a bout de donner a cette preuve toute sa force, je veux apporter
les argumens de ce que jai vu, comme une des plus grandes preuves contre
lesquelles il y a moins a objecter, et dont I'intelligence doit rendre les esprits
soumis a la croyance qu'il y a un Juge des hommes et des anges [...].¥

[...] je vis, non par des raisonnements et des conséquences tirées, comme
quelques-uns disent qu’il faut faire, mais au simple aspect, que c’étaient
véritablement des Diables qui possédaient ces Religieuses, et en particulier
celle-la [id est Jeanne].%®

54 Ebd., S.340f.

55 Ebd., S.342. Das Zitat lautet im Kontext: ,Or je dis donc que cette manifestation de Jésus-
Christ ou des personnes divines, n'est pas peu de choses, mais I'idée de ces savants, c’est peu
de choses, car ils n‘ont que leur science, leurs arguments, et leur scolastique dont ils font cas,
mais ceci de quoi je parle, sont des expériences [...]".

56 Ebd., S.304.

57 Ebd., S.1571.

58 Ebd., S.159f.



La science de I'ime, une science expérimentale? 179

Surin verwendet hier das Verb voir zur Bezeichnung einer Beobachtung, aus der
er Argumente und Beweise (,argumens”, , preuves”) ableitet. Diesen , simple as-
pect” (aspect hier in der urspriinglichen Bedeutung ,Anblick’) der empirischen Be-
obachtung stellt er den rational geleiteten ,raisonnements”, d.h. der spekulativen
Betrachtung, gegeniiber. Diese Beweise dienen dazu, Einwénde (,,object[ions]”)
gegen die Besessenheit auszuschalten, Zweifel auszurdumen und so den Glau-
ben (,la croyance”) an Gott und Engel wie Ddmonen (,,ange” kann sowohl ,gute’
wie auch ,bose’ Engel, also Damonen bezeichnen) zu starken.” Unter diesen Din-
gen, die Surin als sinnlich wahrnehmbare Beweise der Besessenheit zahlt und die
somit auch von anderen gesehen werden konnen, erwahnt Surin die Wundmale
Jeannes: ,et la preuve je la prends des signes qu'ils [id est les démons] ont laissés
sur son corps lorsqu'ils sont sortis. [...] ce sont [des] signes solides, qui sont hors de
toute contestation [...]".®* Diese Zeichen seien als Beweise nicht anzweifelbar, weil
sie aus der Beobachtung resultierten.

Durch die Beobachtungen erfahrt Surin zudem auch, dass Damonen Gedan-
ken lesen kénnen, was sich mit der Erfahrung Jeannes deckt und durch die Er-
fahrung weiterer Exorzisten gestiitzt wird. Gleichzeitig stofst diese Annahme auf
Kritik anderer Theologen, die der Erfahrung als Methode skeptisch gegentiberste-
hen und Surins Erkenntnissen widersprechen: ,[...] souvent jai éprouvé que ces
démons ont connu [...] les pensées assez secretes du cceur humain. [...] 'opinion
des théologiens est qu’il n‘appartient proprement qu'a Dieu de connaitre les pen-
sées, et que les anges naturellement ne les connaissent point”.® Surin hat also
,erfahren’ (,éprouvé”)®?, dass die Damonen die ,Gedanken des Herzens’ kennen.
Nach herkémmlichen Damonologietraktaten wie Heinrich Kramers Hexenhammer
oder Pierre de Bérulles Traité des énergumenes haben Damonen keinen Zugriff auf
die Seele und damit auch nicht auf die Gedanken, sondern kénnen einzig vom
Korper Besitz ergreifen und dessen Funktionen tibernehmen.*®* Des Weiteren hebt

59 Vgl. Houdard, ,Le secret de Jean-Joseph Surin”. Der Inhalt der mystischen Erfahrungen un-
terscheide sich, so Houdard, nicht von den Glaubenssétzen, doch seien sie ausgedriickt ,dans
une forme et une expression [...] qui anime et renforce le contenu de la tradition [...] confiant
au pathétique une force que les énoncés de la foi ordinaire risquent a tout moment de perdre”
(ebd., §20).

60 Surin, Science expérimentale, S.158.

61 Ebd., S.182.

62 Vgl. den Trésor de la langue francaise informatisé, hg. vom Centre national de Ressources Textu-
elles et Lexicales und der Université de Lorraine, online: http://atilf.atilf.fr/tlfi.htm (26.03.2021),
sub voce: ,,Arriver a connaitre par l'expérience, constater l'existence de quelque chose apres
expérience faite”, oder auch das Dictionnaire de I’Académie, Paris 1695, online: https:/www.
dictionnaire-academie.fr (26.03.2021), sub voce: ,Ressentir, concevoir, connaitre par expérience.”
Die Worterbiicher sagen aber nichts dazu, um was fiir eine Art der Erfahrung es dabei geht.

63 So im Hexenhammer: ,Mag auch in die Seele zu schliipfen nur jenem méglich sein, der sie
geschaffen hat, so konnen doch auch die Damonen mit Zulassung Gottes in unsere Korper
hineinschliipfen.” (Heinrich Kramer, [Institoris], Der Hexenhammer. Malleus maleficarum, kom-
mentiert und hg. von Giinter Jerouschek und Wolfgang Behringer, Miinchen 2003, II/1, 9,
S.434); ,,Dadurch jedoch, heif3it es, dringt auch ein guter Engel nicht in die Seele ein, mag er


http://atilf.atilf.fr/tlfi.htm
http://dictionnaire-academie.fr

180 Daniel Fliege und Marie Guthmiiller

Surin hervor, dass er die Erfahrungen wiederholt gemacht habe: ,j’ai éprouvé cent
fois en ma personne qu'il [le démon] prévenait mon dessein, [...]. J'ai eu si souvent
expérience de cela, que je ne puis faire aucun doute”.** Surin fiihrt also die Haufig-
keit der Erfahrung als Beleg an.

Er kritisiert nun, dass sein Erfahrungswissen, das im Widerspruch zur géngi-
gen Lehrmeinung der Ddmonologen steht, nicht anerkannt werde. Im Gegensatz
zu Jeanne, die lediglich von ihren Erfahrungen berichtet, kontrastiert Surin die
Methode der Wissensgewinnung aus Erfahrung mit der Methode des herkémmli-
chen Wissens der Theologie seiner Zeit:

Cela est tenu pour si assuré que lorsque je disais que les démons possédants
connaissent souvent nos pensées, on me disait que cela ne pouvait étre, et
que c’était une erreur de l'avancer; et lorsque j'alléguais I'expérience que j'en
avais, et encore celle de plusieurs autres exorcistes, on me répondait que
nulle expérience n’était recevable quand elle choquait I'opinion regue de
tous les théologiens. Je disais au contraire qu'on pouvait bien douter d'une
expérience, mais que lorsqu’elle était connue certaine, il fallait donner ex-
plication aux docteurs et non pas nier I'expérience, si ce n'est pas des choses
ou Dieu a révélé manifestement le contraire [...].%

Hier wird also ein empirisch aus der Beobachtung, d.h. der Befragung und Beur-
teilung einer Besessenen gewonnenes Wissen iiber die Damonen dem etablierten
Wissen der Theologie gegeniibergestellt und als tiberlegen ausgezeichnet (aller-
dings nur, solange es nicht dem durch Gottes Wort offenbarten Wissen der Bibel
widerspricht). Surin pladiert daher dafiir, dass Wissen auch auf Grundlage der
Erfahrung aufgebaut werden konne,* wenn diese Erfahrung als ,gewiss erkannt’
(,,connue certaine”) gelte.” Er sichert sein eigenes Erfahrungswissen dadurch ab,

sie auch erleuchten [...]. Daher kann ein boser Engel noch weniger [in die Seele] eindringen.”
(ebd., 11/1, 10, S.453f.). Ahnlich argumentiert Houdard, die Surins Konzeption von Besessen-
heit von demjenigen scholastischer Denker wie Thomas und Bonaventura abgrenzt und es
in Analogie zum mystischen Erleben versteht: ,Le modéle de la possession élaboré par le
pére Surin rompt ainsi radicalement avec la doctrine théologique, puisque le diable pénetre
dans I'ame, suivant une échelle qui connait trois degrés et ou le troisieme — qu'il nomme
I'impression diabolique — est symétrique de ce que la science mystique nomme l'état d'union.”
(Sophie Houdard, ,,De l'exorcisme a la communication spirituelle”, in: Littératures classiques
25 [1995], S.187-199, hier S.192). Vgl. Paschoud, , Introduction”, S. 182, Anm.59: , Le fait que le
Diable ait acces aux ,pensées secrétes du coeur humain’ constitue une aberration au regard de
la doctrine relative aux possessions (le Diable est certes capable de s'immiscer dans la matiere
corruptible du corps, mais il ne peut pas s'emparer de I'ame)”, und ebd., S. 380, Anm. 490.

64 Vgl. Surin, Science expérimentale, S.359.

65 Ebd,, S.182.

66 Ebd., S.183: ,Mais les opinions des docteurs présupposent l'expérience, et si les sages
s’accordent en une chose qu'ils auront expérimentée, il faut batir la science sur cela. Il est donc
advenu si souvent que nous avons vu que les démons connaissent nos pensées, que nous n‘en
pouvons faire de doute”.

67 Vgl. Houdard, ,Expérience et écriture”, S.338: ,De méme que les physiciens des disci-
plines baconiennes [...] doivent rendre accessibles au public des expériences singuliéres qui



La science de I'ime, une science expérimentale? 181

dass er weitere Exorzisten anfiihrt — , plusieurs autres exorcistes” —, die anschei-
nend dhnliche Erfahrungen gemacht haben. An anderer Stelle fithrt Surin an, dass
er die Beweise vor einem Publikum erbracht habe, also die Erfahrung auch hier
von weiteren Beobachtern gestiitzt werde.®® Hieraus liefle sich ableiten, dass eine
Moglichkeit der Absicherung der eigenen, zunéachst singuldren Erfahrung darin
besteht, dass sie mit den Erfahrungen weiterer Exorzisten abgeglichen wird (wie
oben gesehen kann die Frequenz der eigenen Erfahrung ein weiterer Beleg sein).
Diese Erfahrungen kénnen dann die Grundlage bilden, Erklarungen zu suchen
(,donner explication aux docteurs”). Indes lassen die an den Dogmen orientierten
Theologen — jene ,théologiens” und , docteurs” also — Erfahrungen erst gar nicht
zu, wenn sie der gidngigen Meinung, der ,,opinion recue”, widersprechen, wie es
im Fall der Besessenheit von Jeanne des Anges und Surin selbst der Fall ist.

Dieses Modell der Erfahrung, das auf ,preuves”, Beweise, abzielt, ist in seinen
Grundziigen also an einen naturphilosophischen Erfahrungsbegriff anschliefs-
bar: Die Erfahrung beruht auf Beobachtungen mithilfe sinnlicher Wahrnehmun-
gen, sie gewinnt dadurch an Beweiskraft, dass sie gesammelt und von weiteren
Exorzisten durch deren eigene Erfahrungen bestatigt wird, die Beobachtung also
intersubjektiv teil- und reproduzierbar ist.

4.3 Seelenwissen aus der Erfahrung

Surin hat zum einen Jeanne und zum anderen seine eigene Seele iiber einen lan-
gen Zeitraum beobachtet. Dabei ist es fiir ihn wichtig, die Seele zu kennen, weil
auch die Ddmonen diese genau kennen, um vom Menschen Besitz zu ergreifen —
im Umkehrschluss heifst dies, dass auch Surin die Seele erforschen muss, um zu
verstehen, wie die Ddmonen von ihr Besitz ergreifen konnen:

Car, en premier lieu, il faut qu'ils [id est les démons] aient une parfaite
science de 'homme, c’est-a-dire une connaissance de tous les ressorts de
notre ame, de l'usage et de I'emploi de tous les organes de notre corps, et
non seulement du corps qui a une quantité innombrable de ressorts et de
délicates parties, mais de tous les fantdmes et especes qui sont en notre ima-
gination, sans qu'il y ait rien en une ame, ni en tout le composé de 'homme
qui ne soit, pour ainsi dire, en la main du démon possédant.”’

Demnach kann der Damon also ganz vom Menschen Besitz ergreifen, von ,tout
le composé de ’homme”, d.h. sowohl von Korper als auch Seele, was auch die
Vorstellungskraft miteinschliefst (,fantdmes et especes” hier als ,Hirngespinste,
Vorstellungen’ und ,Bilder”).

semblent forcer la nature en mettant en ceuvre des stratégies rhétoriques pour légitimer leur
récit, Surin fait de son expérience personnelle la justification de son entreprise d’écriture, le
critére qui assurera I'adhésion des lecteurs”.

68 Surin, Science expérimentale, S.160: ,J’ai eu des preuves a ce sujet qui se firent en public”.

69 Ebd., S.378.

70 Der Trésor de la langue francaise definiert espece als ,image extérieure des objets affectant les



182 Daniel Fliege und Marie Guthmiiller

Waihrend seiner eigenen Besessenheit” erforscht Surin nun einen Teil seines

Herzens, also seiner Seele oder wenigstens eines Teils seiner Seele, die fiir die Da-
monen nicht zugénglich sein soll, wie ihm die Ddmonen selbst versichern:

En cela, je puis excepter ce qui se nomme le secret du cceur, qu'ils [id est les
démons] avouent eux-mémes leur étre impénétrable ou inaccessible; néan-
moins, j’ai bien de la peine a dire en quoi il consiste, car je ne puis aperce-
voir ni désigner par mon attention aucune pensée de celle que les hommes
ont ordinairement qui leur soit inconnue, ni que j’aie raison de dire qu'elle
soit profonde jusqu'au point de leur étre celée; car I'expérience nous a fait
voir que toutes les pensées qui sont ordinairement dans notre esprit leur
sont connues, quand il y a quelques fantdmes qui les peuvent exprimer.
IIs voient par leur faculté naturelle tout ce qui est corporel en nous, et il est
assuré que nous ne formons aucun acte en nous, soit de volonté, soit de pen-
sée, qu'il n'y ait 'emploi de quelque organe au-dedans, soit du cceur, soit du
cerveau. Ainsi, s'ils voient tout ce qui est corporel en nous, quelque délicat
qu'il soit, comment ne verront-ils pas ce qui ne se peut faire sans quelque
mouvement corporel?”

Die Selbstbeobachtung stofst hier offenbar an ihre Grenzen: Die Ddmonen behaup-
ten, dass es einen Teil des Herzens gabe, in den sie nicht eindringen kénnten. Das
Herz ist hier nicht metaphorisch gemeint, sondern bezeichnet den Sitz der Seele
(oder zumindest einen Teil der Seele — die Frage nach dem Sitz der Seele ist in der
Philosophiegeschichte hochst komplex und kontrovers diskutiert worden):”® In
der Bibel wird das Herz an zahlreichen Stellen als Sitz der Gedanken identifiziert,
die allein Gott bzw. Christus lesen kann,” und auch Aristoteles macht schon das

71

72
73

74

sens et y produisant le phénomene de la perception” und davon abgeleitet ,images percues
par les sens”. Das Wort fantéme wird definiert als ,apparition fantastique, étre surnaturel”, im
iibertragenen Sinne als ,souvenir persistant, sentiment obsessionel, création de l'imagina-
tion, idée fausse et illusoire”. Die Bedeutung als Vorstellung herrscht bei Surin vor.

Surin, Science expérimentale, S.374: ,Or, ce qui est remarquable est que les démons sont infati-
gables: ils le disent franchement, et j'en ai eu l'expérience dans mon obsession, ayant senti
durant huit mois l'opération du Diable obsédant sans qu’il cessat jamais”.

Ebd., S.379.

Vgl. dazu Richard Sugg, ,The Physiology of the Soul”, in: ders., The Smoke of the Soul: Me-
decine, Physiology and Religion in Early Modern England, New York 2013, S.27-32: Sugg fasst
knapp antike Auffassungen {iber den Sitz der Seele zusammen, angefangen bei Homer (hier
ist die Lunge der Sitz der Seele), tiber Empedokles (im Blut), Alkmaion (im Gehirn als Sitz des
Intellekts), Herophilus und Erasistratus (in der Hirnhaut), Praxagoras (im Herzen), Strabo
(zwischen den Augenbrauen), Diogenes (in den Arterien), Herodot (in den Ohren). Entschei-
dend sei die unterschiedliche Auffassung bei Platon (im Gehirn) und Aristoteles (im Herzen),
der von Hippokrates gestiitzt wurde (in der linken Herzkammer). Der franzdsische Theologe
Pierre Charon (1541-1603) hingegen argumentiert auf Grundlage des Alten Testaments, dass
die Seele im Herzen liege (ebd., S.30). Sugg weist darauf hin, dass das Herz in der Bibel oft
genannt wird, das Gehirn jedoch kein einziges Mal.

Siehe z.B. Dtn 159: ,Nimm dich in Acht, dass du nicht in niedertrachtigem Herzen den Ge-
danken hegst.”; Lk 9,47: ,Jesus sah den Gedanken in ihren Herzen.” Auch in der Theologie



La science de I'ime, une science expérimentale? 183

Herz als Sitz der Seele aus.”” Doch widerspricht dies Surins eigenen Erfahrungen,
denn alle Gedanken, die er hat, konnen die Damonen lesen. Zudem habe er ver-
sucht einen solchen Ort im Herzen mit all seiner ,Aufmerksamkeit’ (,,attention”)
ausfindig zu machen, ihn aber nicht ,wahrnehmen’ (,,apercevoir”) und ,benennen’
(,désigner”) konnen: Dieser Ort scheint also per se nicht empirisch wahrnehmbar
zu sein. Surins Erfahrung ist also auf zwei Ebenen angesiedelt: Zum einen handelt
es sich um eine mystische Erfahrung des Ubernatiirlichen, er erfahrt die Gegen-
wart von Ddmonen in sich dhnlich wie die Gegenwart Gottes; zum anderen ver-
sucht er mittels Selbstbeobachtung seine Seele zu erkunden, scheitert aber daran.

Bemerkenswert ist zudem, dass Surin das Funktionieren der Seele mit Organen
zusammendenkt — er ordnet einzelnen Seelenfakultidten hier zwar nicht systema-
tisch bestimmte Organe zu, doch nennt er Herz und Gehirn als zwei dieser Orga-
ne, von denen aus die Seele operiert. Weiterhin bedarf der Mensch, Surin zufolge,
um denken zu konnen, Vorstellungsbilder (,fantdmes”)® — ein von den Bildern
ganzlich losgelostes abstraktes Denken wird, zumindest an dieser Stelle, nicht mit
in Betracht gezogen.

Surin fragt sich nun, welche Erfahrungen die Damonen nicht kennen kénnen:

Les expériences que nous avons alléguées dans la premiere partie font bien
voir qu’ils [id est les démons] pénetrent nos pensées communes. Quelles
peuvent donc étre celles [expériences] qui leur sont cachées, si ce n'est celles
ou il y a quelque chose de surnaturel, comme sont les effets intérieurs ou in-
times de la grace, qui se font in Sacrario cordis, les insinuations de Dieu dans
I'ame, ou les opérations du bon ange? Il est facile de croire que cela peut
bien étre soupconné par eux, mais non pas vu et pénétré intuitivement.
Mais hors ces opérations secretes du Saint-Esprit, je ne sais quel peut étre le
secret de I'ame qui ne soit point de leur ressort, la nature n’ayant rien qui ne
soit mélé avec quelque fantdme.”

spielt das Herz eine bedeutende Rolle: ,Das menschliche Herz ist ,Werkstatt” Gottes im dop-
pelten Sinne: Einerseits ist es der Ort, an dem der siindige Mensch sich Gétter fingiert und
sich von ihnen abhédngig macht [...]; andererseits wirkt in ihm das schépferische Wort Gottes,
das den Menschen, der sich im Glauben von ihm her empfangt, zuinnerst umzuwandeln ver-
mag (vgl. Dtn 30,14; Rom 10,8-10). Dabei liegt gerade auf der mit ganzem und reinem Herzen
vollzogenen Erkenntnis die Verheiffung, Gottes Herz (vgl. Hos 11,8) zu treffen und zugleich
jene Freiheit zu gewinnen, in der ein Mensch Gott und den Nachsten zu lieben und so das
Gesetz zu erfiillen vermag (1 Tim 1,5).” (Johannes von Liipke, ,Herz", in: Religion in Geschichte
und Gegenwart, hg. von Hans Dieter Betz, 4. Ausg,, Tiibingen 1998-2007, online: https://brill.
com/view/db/rgg4?language=de, 07.01.2021).

75 Siehe Hubertus Busche, ,Das Herz als Ursprungsort aller psychisch bedingten Bewegungen”,
in: ders., Die Seele als System. Aristoteles” Wissenschaft von der Psyche, Hamburg 2001, S. 18-27.

76 Surin, Science expérimentale, S.378: ,notre esprit [...] n'est habitué a [...] concevoir des choses
que par l'aide des fantomes de I'imagination qui sont nécessaires pour comprendre les choses
et pour examiner quoi que ce soit”.

77 Ebd., S.379.


https://brill.com/view/db/rgg4?language=de
https://brill.com/view/db/rgg4?language=de

184 Daniel Fliege und Marie Guthmiiller

Déamonen kdnnen demnach also sehr wohl in die Gedanken eines Menschen ein-
dringen. Doch jene Erfahrungen, die {ibernatiirlichen Ursprungs sind und von
Gott stammen, bleiben den Ddmonen unzuganglich. Diese Erfahrungen verortet
Surin in einem Teil des Herzens, das er als sacrarium cordis bezeichnet.”®

Surin beschreibt nun im weiteren Verlauf des Textes, wie sich die Damonen
des Menschen bemachtigen, und argumentiert, dass sie sich der Seelenfakultiten
bedienen, die der Vernunft untergeordnet sind, sowie der Fakultdten der anima
sensitiva und der anima vegetativa: ,[...] on voit les démons se lier et s'intéresser en
ce qui est du corps [...] et se servir des facultés subordonnées a la raison et de ce
qui est de I'ame végétative et sensitive, subordonnant cela a I'esprit angélique [id
est mauvais, démoniaque], comme par nature il est subordonné a l'esprit humain
qui est la raison, et compose avec cela un certain tout [...]“”? Surin bestatigt hier
also, was Jeanne an sich beobachtet hatte, ndmlich, dass die Damonen sich sowohl
der unteren, als auch der oberen Seelenvermdgen bedienen kénnen, fiihrt dies
aber mit Riickgriff auf aristotelische Seelenkonzepte (,,ame végétative et sensiti-
ve”) weiter aus; der oberen Vermogen bemaichtigen sich die Ddmonen Surin zu-
folge namlich nur, insofern diese der raison untergeordnet sind. Surin greift hier
auf eine aristotelisch geprdgte Terminologie zurtiick, mit deren Hilfe er beschreibt,
was er in sich selbst erfahrt, und differenziert diese zugleich mit Riickgriff auf
Erfahrung weiter aus.

Bemerkenswert ist, dass ,esprit humain” und ,raison” von Surin gleichgesetzt
werden: Der ,esprit angélique” setzt sich also an die Stelle des , esprit humain”
und tibernimmt dessen Funktionen, kann damit also den Korper steuern. Was
aber passiert dabei mit dem ,esprit humain”, also der ,raison”? Auf einen be-
stimmten Teil der anima rationalis haben die Damonen anscheinend keinen Zu-
griff. So erkldrt Surin an anderer Stelle, dass ihm wahrend seiner Besessenheit

78 Der Begriff ist sehr auffallig. Derweil ist es schwierig, eine direkte Quelle auszumachen.
Moglicherweise stammt er in der hier intendierten Verwendung vom Kapuziner Yves de Pa-
ris (1588-1678), der in seinem Digestum sapientiae erklart: , Iuvat hoc habere cordis sarcrarium,
in quod Deum consultura, et invocatura mens se recipiat, et brevi fuga longius se a rebus
mortalibus eripiat. Foelices qui hanc sacram sibi aedificant solitudinem; qui hoc sibi constitu-
unt centrum immobile, quo sustententur et dirigantur omnes in bonum publicum motus [Es
ist niitzlich, dieses Heiligtum des Herzens zu haben, in das der Geist sich zuriickzieht, wenn
er Gott aufsuchen und anrufen mochte, und in dem er sich durch einen kurzen Riickzug der
sterblichen Dinge entzieht. Gliickselig sind jene, die sich diese heilige Einsamkeit errichten,
die sich diese unbewegliche Mitte schaffen, in dem alle Regungen gestiitzt und zu einem
offentlichen Gut gelenkt werden]” (Yves de Paris, Digestium sapientiae, Paris 1648, S.283, Uber-
setzung der Verfasser).

79 Surin, Science expérimentale, S.384. Vgl. ebd., S.414: Il faut donc savoir que l'essentiel de la
possession consiste en une union que le Démon a avec I'ame (s'étant intimé par toutes les facul-
tés et organes du corps) par laquelle il tient cette ame captive, faisant ses opérations de nature ou
de grace (car celles de grace présupposent la nature en état d’agir) et faisant dans ces mémes
facultés et par ces mémes organes toutes les opérations qu'il veut dans I'étendue de la capacité
de cette ame [...]"



La science de I'ime, une science expérimentale? 185

stets bestimmte Vermdgen geblieben seien, namentlich Vernunft und Wille, die
die beiden Fakultaten der anima intellectiva seien:

[...] carjai eu assez de travail, a cause de mon orgueil, dont notre Seigneur
me voulait guérir, et essuyé de tres grands travaux, et destruction de mon
cerveau et de ma santé quant aux facultés animales, les vitales demeurant
toujours fortes et bonnes; et quand je dis animales, je ne dis pas que notre
Seigneur ne m’ait toujours conservé la sagesse, I'advertance et la liberté
pour lui adhérer; mais il a permis la plus grande débilité de téte et des sens
que l'on puisse imaginer. A travers tout cela, sa bonté ne m’a jamais laissé,
et m’a toujours soutenu, et a laissé dans ma volonté un levain de grace pour
ne vouloir que lui, et dans I'entendement assez de lumiere pour ne me point
tenir a moi tout a fait, et pour ne me point séparer de la conduite d’autrui.®’

Surin sieht die Besessenheit als Priifung Gottes an, um ihn von seinem Stolz —
eine der sieben Todsiinden — zu befreien. Dazu ,zerstort’ (,,destruction”) Gott das
Gehirn und die Gesundheit Surins. Auffillig ist, dass hier das Gehirn (,,cerveau”)
explizit genannt wird und dass Surin zwischen ,facultés animales” und ,facultés
vitales” (letztere bezeichnen die Fakultaten der anima vegetativa) differenziert: Die
Prinzipien, die die leiblichen Funktionen des Korpers regeln, die ,facultés vita-
les”, haben also keinen Schaden genommen; vielmehr hat seine Seele mit ihren
,facultés animales”, zu denen , sagesse, advertance, liberté” gehdren, gelitten.®' In
seiner ,volonté” aber, die ja moglicherweise im Herzen liegt, wie die angefiihrten

80 Ebd., S.324. Rhetorisch wird der Besessenheit u.a. dadurch Ausdruck verliehen, dass der Text

81

zwischen der ersten Person und der dritten Person Singular wechselt. Certeau interpretiert
das ,il” als Ausdruck der vergangenen Besessenheit und , folie”, wahrend das ,je” die zuriick-
erlangte ,raison” bedeute (Certeau, ,La Science expérimentale de la folie”, S.240f)). Paschoud
meint, dass dieser Wechsel , traduit stylistiquement 'anéantissement de soi” (Paschoud, ,In-
troduction”, S.9). Siehe auch Hélene Trépanier, ,Je ou il: le probléeme de I'identité narrative
chez Jean-Joseph Surin” in: Poétique 108 (1996), S.495-510. Surin erklért aulerdem, dass er
seine Science expérimentale nicht zu Lebzeiten veroffentlichen wolle: ,[...] je puis rendre cette
confession dans cet écrit qui tombera entre les mains de ceux qui, quand je serai mort, verront
ceci — car je ne prétends pas, tandis que je vivrai, le communiquer a personne, suivant ce que
jai écrit en la premiere page de cet ouvrage.” (Surin, Science expérimentale, S.218).

Tatsachlich galt Surin zeitweise als verriickt, sodass ihm die Ausiibung der Predigt verboten
wurde: 1639 schreiben die Patres Jean de la Renaudie und Champeils , des rapports a propos
de Surin” (Houdard, , Le secret de Jean-Joseph Surin”, § 13), wonach Surin verwirrt und me-
lancholisch sei, aber trotzdem weiter predige. Seine Verwirrung werde allerdings als Zeichen
seiner Heiligkeit angesehen, obwohl er ,falsche’ Lehren verbreite (ebd.). Die Predigt wird ihm
verboten, und zwischen 1637 und 1655 befindet er sich in verschiedenen ,infirmeries” (ebd.,
§15). Ab 1655 setzt seine Genesung ein, und er beginnt seine Texte zu verfassen. 1661 wird
erneut ein Predigtverbot ausgesprochen (ebd., § 16). Houdard beschreibt Surin als gespalten
,entre une partie occupée par I'horreur de Dieu [...] et une partie de son ame visitée par les
opérations divines” (ebd., §24). Diese Spaltung sei nicht vermittelbar gewesen, weswegen
er sich nach Aufien als ,fou” verstellt habe und seinen Text und dessen Geheimnis nicht
verdffentlicht habe (ebd., §25-28): ,Passer pour fou et étre censuré sont paradoxalement la
garantie mystique de la vérité tenue par le sujet mystique” (ebd., §29).



186 Daniel Fliege und Marie Guthmiiller

Zitate andeuten, hat Gott einen ,levain de grace” gelassen, damit Surin auch wéah-
rend seiner Besessenheit stets in der Lage bleibt, sich willentlich Gott zuzuwen-
den. Auch in seinem Verstand, , I'entendement”, hat Gott einen Rest ,,de lumiére”
gelassen. Adrien Paschoud deutet dies als einen Einfluss des Gnadenstreits:

La responsabilité morale et spirituelle du sujet est engagée dans ses actes. Il
s'agit de préserver la part du libre-arbitre [...]. La théologie jésuite accorde
de fait autant d'importance a I'opus dei qu’a l'opus hominis. 11 sagit d’enjeux
absolument centraux dans les innombrables polémiques qui ont essaimé au
XVle siecle entre jésuites et jansénistes sur la question de la grace.*

Surin macht dies nicht explizit, aber die Gnadenwirkung Gottes, die es Surin trotz
der Besessenheit ermdoglicht, sich seines Willens und Verstandes zu bedienen, um
sich Gott zuzuwenden und gegen die Ddmonen zu kampfen, mag in jenem sacra-
rium cordis stattfinden, auf die die Ddmonen keinen Zugriff haben.

Bei Surin kommt es also zu einer Differenzierung und Hierarchisierung der
Fakultaten der anima intellectiva: Denn er fithrt aus, dass die Damonen sich der See-
lenfakultdten nur insofern bedienen kénnen, als diese unterhalb der raison liegen.
Gott hat ihm wahrend der Besessenheit stets seinen Willen und seine Vernunft
gelassen, damit er sich gegen die Ddmonen und fiir Gott entscheiden konnte. Damit
schreibt Surin der raison eine Sonderstellung zu, die dieser Seelenfakultét eine
gewisse Autonomie und Souveranitét verleiht, welche ihrerseits in Abhangigkeit
von der gottlichen Gnade stehen — anders also, als es bei René Descartes der Fall
ist, der sich grundsatzlich vom Aristotelismus abwendet. Wahrend Descartes die
alte anima intellectiva als res cogitans vom Korper, der res extensa, abgetrennt und
einzig als Seele definiert, werden bei Surin weiterhin drei Seelenteile — unterschie-
den in untere und obere Seelenvermogen — behauptet, so dass es nicht zu einer
radikalen Opposition zwischen Seele und Korper kommt.

Dass sich Jean-Joseph Surin kraft seiner Vernunft und seines Willens Gott zu-
wenden kann, liegt indes nicht in einer Autonomie der Seele, sondern im Gnaden-
wirken Gottes begriindet. Autonomie iiber sich selbst erlangt Surin derweil nur
in einem begrenzten Mafie mit Hilfe der raison zuriick, da er zur Befreiung von
den Damonen stets auf die expérience der in die Seele einwirkenden Gnade Gottes
angewiesen ist.

5 Fazit

In der Histoire de la possession de la meére Jeanne des Anges ebenso wie in der Science
expérimentale werden Erfahrungen der Einwohnung von Damonen und von Gott
beschrieben: Dabei geht es zum einen um mystische Erfahrungen im Sinne einer
cognitio Dei experimentalis, die mit Hilfe der inneren Sinne wahrgenommen werden
und Zeugnis iiber die Gegenwart Gottes und seine Gnadenwirkung ablegen. Zum
anderen geht es um Erfahrung aus der Beobachtung, durch die Erkenntnisse er-

82 Paschoud, ,Introduction”, S.324.



La science de I'ime, une science expérimentale? 187

langt werden, die als naturphilosophische ,Beweise’ ex negativo fiir die Existenz
des Ubernatiirlichen, Gottes und der Damonen, dienen. Beide Formen der expeé-
rience widersprechen, wie Surin es in seinem Text explizit reflektiert, dem etablier-
ten Biicherwissen der Theologie.

Recht offensichtlich ist, dass Jeanne des Anges und Jean-Joseph Surin {iber bei-
de Formen der expérience Kenntnisse {iber die Daimonen gewinnen, die zu dem
Wissen iiberlieferter Damonologietraktate im Widerspruch stehen. Daneben kann
an den Texten aber auch abgelesen werden, von welchem Wissen iiber die Seele
beide ausgehen und wie dieses anhand ihrer mystischen wie naturphilosophi-
schen Erfahrung bestatigt, gelegentlich aber eben auch differenziert und in Frage
gestellt wird. Beide rekurrieren auf {iberliefertes ddmonologisches Wissen ebenso
wie auf einen aristotelischen Seelenbegriff. Eben dieses Wissen unterliegt indes
durch den Rekurs auf die expérience — in ihrem mystischen wie in ihrem natur-
philosophischen Sinn — einem allméahlichen Wandel. Wie gesehen, beschreiben
Jeanne und Surin, wie die Ddmonen sich nicht nur der unteren Seelenvermdogen
bemachtigen, sondern offensichtlich auch der oberen (so stellen beide fest, dass
Damonen Gedanken lesen konnen). Surin erfahrt durch die cognitio Dei experimen-
talis, dass er die Gnade in einem Teil seines Herzens, dem sacrarium cordis, spiirt,
die den Damonen nicht zuganglich ist. Jeanne wiederum beobachtet, dass sie be-
stimmte siindige Gedanken gegen ihren Willen (und ohne Einfluss der Ddmonen)
formuliert, dass also die Fakultdten der anima intellectiva auch jenseits damono-
logischer Attacken storenden Einfliissen unterliegen — und dass eine Auseinan-
dersetzung damit letztlich fiir ihre Heilung entscheidender sein konnte als die
Auseinandersetzung mit den Damonen selbst.

In beiden spirituellen Autobiographien findet der Begriff der Erfahrung also
sowohl im Sinne mystischer Gotteserkenntnis als auch im Sinne naturphilosophi-
scher observatio Anwendung. Aus einer modernen Perspektive sind diese beiden
Erkenntniswege, auch wenn sie gleichermafsen zum etablierten Wissen der speku-
lativen scholastischen Theologie in Opposition stehen, nicht komplementar, expé-
rience mystique und expérience-observation scheinen sich vielmehr auszuschliefien.
Doch gerade durch das Aufeinandertreffen dieser beiden Formen von Erfahrung
in religiosen Texten scheint das Wissen von der Seele im 17. Jahrhundert verstarkt
in Bewegung zu kommen. Das sich neu herausbildende Seelenwissen beruht kei-
nesfalls ausschliefllich auf einer sich zunehmend kodifizierenden Form der ex-
périence-observation, wie sie dann die positive Psychologie im letzten Drittel des
19. Jahrhunderts — anfangs teilweise in expliziter Abgrenzung von jeder Form der
Introspektion - fiir sich einklagen wird, sondern auch auf einer nicht vom Einzel-
nen ablésbaren, nicht wiederholbaren, nur schwer mitteilbaren expérience mystique.



188 Daniel Fliege und Marie Guthmiiller

Bibliographie

Quellen

Aristoteles, Uber die Seele. De anima. Griechisch-Deutsch, iibers. und hg. von Klaus Cor-
cilius, Hamburg 2017.

Bonaventura, Commentaria in quatuor libros sententiarum magistri Petri Lombardi, in: ders.,
Opera omnia, Quaracchi 1887.

Descartes, René, Les passions de I"dme, in: ders., Oeuvres philosophiques, tome III, hg. von
Ferdinand Alquié, Paris 1973.

Die Bibel. Einheitsiibersetzung der Heiligen Schrift, vollstandig durchgesehene und tiber-
arbeitete Ausgabe, Stuttgart 2016.

Gerson, Johannes, (Euvres complétes, hg. von P. Glorieux, Paris 1962.

Jeanne des Anges, L'histoire de la possession de la mere Jeanne des Anges de la maison de
Coze, supérieure des religieuses ursulines de Loudun, hg. von Gabriel Legué und Geor-
ges Gilles de la Tourette, Paris 1886.

Kramer, Heinrich, Der Hexenhammer. Malleus maleficarum, kommentiert und hg. von
Giinter Jerouschek und Wolfgang Behringer, Miinchen 2003.

Molina, Luis de, De concordia liberi arbitrii cum divinae gratiae donis, Lissabon 1588.

Surin, Jean-Joseph, Triomphe de 'amour divin sur les puissances de I’Enfer et Science expéri-
mentale des choses de I'autre vie. 1653-1660, hg. von Michel de Certeau, Grenoble 1990.

Surin, Jean-Joseph, Science expérimentale des choses de l'autre vie 1663, in: ders., Ecrits
autobiographiques, hg. von Adrien Paschoud, Grenoble 2016.

Thomas von Aquin, Die deutsche Thomas-Ausgabe. Wesen und Ausstattung des Menschen:
1,75-89, Salzburg 1937.

Vesalius, Andreas, La Fabrique du corps humain (1543), ibers. und hg. von Jacqueline
Vons und Stéphane Velut, Paris 2014.

Yves de Paris, Digestium sapientiae, Paris 1648.

Sekundirliteratur

Ardstegui, Luis, ,Un aparecer en la subjetividad: la experiencia mistica de santa Teresa
de Jestis”, in: Actas del I Congreso Internacional Teresiano, Burgos 2011, S. 313-344.

Béhar, Roland, , Les premieres traductions de Thérese d’Avila dans la France du Grand
Siecle”, in: Des mots aux actes 6 (2017), S. 183-200.
Bergamo, Mino, Lanatomia dell’'anima, da Frangois de Sales a Fénelon, Bologna 1991.
Burke, Peter, ,How To Be a Counter-Reformation Saint”, in: Religion and Society in Early
Modern Europe 1500-1800, hg. von Kaspar von Greyerz, London 1984, S. 45-55.
Busche, Hubertus, ,Das Herz als Ursprungsort aller psychisch bedingten Bewegun-
gen” in: ders., Die Seele als System. Aristoteles” Wissenschaft von der Psyche, Hamburg
2001, S. 18-27.

Canavaggio, Jean, , Traduire/retraduire Thérese d’Avila, les enjeux du Libro de la vida”,
in: Des mots aux actes 6 (2017), S. 163-182.

Carroy, Jacqueline/Ohayon, Annick/Plas, Régine, Histoire de la psychologie en France.
XIXe—XXe siecles, Paris 2006.

Certeau, Michel de, , Le ,je’, préface de ,La Science expérimentale’ (J.-J. Surin)”, in: ders.,
La Fable mystique 1. XVIe—XVlle siécle, Paris 1982, S. 245-256.

Certeau, Michel de, ,La Science expérimentale de la folie”, in: ders., La Fable mystique II.
XVIe-XVlIle siecle, Paris 2013, S. 231-255.



La science de I'ime, une science expérimentale? 189

Clément, Michele, ,La mystique: quelques reperes”, in: dies., Une poétique de crise. Poetes
baroques et mystiques (1570-1660), Paris 1996, S. 119-166.

Dear, Peter, ,The Meanings of Experience”, in: The Cambridge History of Science, Bd. 3:
Early Modern Science, hg. von Katharine Park und Lorraine Daston, Cambridge
2008, S. 106-131.

Dictionnaire de I’Académie, Paris, ].-B. Coignard, 1695, online: https://www.dictionnaire-
academie.fr (26.03.2021).

Galan, P. Cerezo, ,La experiencia de la subjetividad en Teresa de Jestis”, in: La recepcion
de los misticos Teresa de Jestis y Juan de la Cruz, hg. von S. Ros Garcia, Salamanca 1997,
S. 171-204.

Garcia, Ciro, , La experiencia de Dios en el Libro de la Vida de santa Teresa de Jests”, in:
Scripta Theologica 47 (2015), S. 419-439.

Guthmiiller, Marie, , Zwischen humilitas und superbia? Uberlegungen zur ,Autohagio-
graphie’ im 17. Jahrhundert am Beispiel der Histoire de la possession de la mére Jeanne
des Anges de la maison de Coze (1644)", in: Entscheidung zur Heiligkeit? Autonomie und
Providenz im legendarischen Erzihlen vom Mittelalter bis zur Gegenwart, hg. von Danie-
la Blum u.a., Heidelberg 2021, im Druck.

Hammacher, Klaus, , Einleitung” in: René Descartes, Die Leidenschaften der Seele, hg.
und iibers. von K. Hammacher, Hamburg 1996, S. XV-LXXXIX.

Houdard, Sophie, , De I'exorcisme a la communication spirituelle”, in: Littératures clas-
siques 25 (1995), S. 187-199.

Houdard, Sophie, , Expérience et écriture des ,choses de l'autre vie’ chez Jean-Joseph
Surin®, in: Littératures classiques 39 (2000), S. 331-347.

Houdard, Sophie, ,Le secret de Jean-Joseph Surin ou l'expérience de l'impensable
damnation”, in: Les Dossiers du Ghril (2009), § 1-29.

Kambeartel, Friedrich, , Erfahrung”, in: Historisches Warterbuch der Philosophie, hg. von Jo-
achim Ritter u.a., Basel 1971-2007, online: https://www.schwabeonline.ch/schwabe-
xaveropp/elibrary/start.xav (26.03.2021), sub voce, § 1-6.

Kopf, Ulrich, ,Erfahrung III. Theologiegeschichtlich”, in: Theologische Realenzyklopidie,
hg. von Gerhard Miiller u.a., Berlin 1977-2004, Bd. 10, 1982, S. 109-116.

Labbas, Lucien, La Grice et la Liberté dans Malebranche, Paris 1931.

Leibold, Gerhard, ,,Cognitio Dei Experimentalis’. Bemerkungen zum Beitrag Meister
Eckharts zur affektiven Theologie”, in: Imm Drama des Lebens Gott begegnen. Einblicke
in die Theologie Jézef Niewiadomskis, hg. von Nikolaus Wandinger und Petra Stein-
mair-Posel, Miinster 2011, S. 578-586.

Liipke, Johannes von, ,Herz", in: Religion in Geschichte und Gegenwart, hg. von Hans Dieter
Betz, 4. Ausg,., Tiibingen 1998-2007, online: https://brill.com/view/db/rgg4?language=
de (07.01.2021).

Mengal, Paul, La naissance de la psychologie, Paris 2005.

Paige, Nicholas D., Being Interior. Autobiography and the Contradictions of Modernity in
Seventeenth-Century France, Philadelphia 2001.

Park, Katharine, , The Organic Soul”, in: The Cambridge History of Renaissance Philosophy,
hg. von Charles B. Schmitt u.a., Cambridge 1988, S. 464-484.

Paschoud, Adrien, ,Introduction”, in: Jean-Joseph Surin, Ecrits autobiographiques, hg.
von Adrien Paschoud, Grenoble 2016, S. 5-14.


https://www.dictionnaire-academie.fr
https://www.dictionnaire-academie.fr
https://www.schwabeonline.ch/schwabe-xaveropp/elibrary/start.xav
https://brill.com/view/db/rgg4?language=de
https://brill.com/view/db/rgg4?language=de

190 Daniel Fliege und Marie Guthmiiller

Pomata, Gianna, ,Observation Rising: Birth of an Epistemic Genre, 1500-1650", in:
Histories of Scientific Observation, hg. von Lorraine Daston und Elizabeth Lunbeck,
London 2011, S. 45-80.

Poutrin, Isabelle, Le voile et la plume: Autobiographie et sainteté féminine dans I'Espagne
moderne, Madrid 1995.

Salatowsky, Sascha, De Anima. Die Rezeption der aristotelischen Psychologie im 16. und
17. Jahrhundert, Amsterdam 2006.

Sugg, Richard, , The Physiology of the Soul”, in: ders., The Smoke of the Soul: Medecine,
Physiology and Religion in Early Modern England, New York 2013, S. 27-32.

Suire, Eric, La sainteté francaise de la Réforme catholique (XVIe-XVIlle siécles). D'apres les
textes hagiographiques et les proces de canonisation, Bordeaux 2001.

Suire, Eric, Sainteté et Lumicres. Hagiographies, spiritualité et propagande religieuse dans la
France du XVllle siecle, Paris 2011.

Touber, Jetze, Law, Medicine and Engineering in the Cult of the Saints in Counter-Reforma-
tion Rome. The Hagiographical Works of Antonio Gallonio, 1556—1605, Leiden 2014.
Trépanier, Hélene, ,Je ou il: le probleme de I'identité narrative chez Jean-Joseph Surin”,

in: Poétique 108 (1996), S. 495-510.

Trésor de la langue frangaise informatisé, hg. vom Centre national de Ressources Textuel-
les et Lexicales und der Université de Lorraine, online: http://atilf.atilf.fr/tlfi. htm
(26.03.2021).

Vidal, Fernando, Les sciences de 'dme, XVI1e-XVIlle siécle, Paris 2006.

Vidal, Fernando, The Sciences of the Soul. The Early Modern Origins of Psychology, {ibers.
von Saskia Brown, London/Chicago 2011.

Zelle, Carsten, , Experiment, Experience and Observation in Eighteenth-Century An-
thropology and Psychology — the Examples of Kriiger’s Experimentalseelenlehre and
Moritz’ Erfahrungsseelenkunde”, in: Orbis Litterarum 56 (2001), S. 93-105.


http://atilf.atilf.fr/tlfi.htm

Wunder erfahren

Erfahrungswissen und Wunder
in franzosischen Mirakelberichten der Frithen Neuzeit

Rogier Gerrits

Seit seinen Anfdngen verstand das Christentum ein Wunder als ,,signum sanc-
titatis”.! Mirakel sind Zeichen von Heiligkeit: Durch ihre Beobachtung kénnen,
so behaupten bereits antike und mittelalterliche christliche Autoren, Menschen
vom Christentum {iberzeugt werden und sich bekehren.> Uber Wunder er-
moglicht Gott den Glaubigen eine Erfahrung des Transzendenten, etwas das fiir
die menschlichen Sinne eigentlich nicht rezipierbar ist. Ziel der Wundertatigkeit
Gottes ist es, so belegen frithchristliche und mittelalterliche Kirchenviter gleicher-
mafien, den Glauben zu starken und ihn zu verbreiten. Wie Mario Grizelj bemerkt,
ist fiir eine erfolgreiche Vermittlung der Allmacht Gottes aber nicht nur ,,die Exis-
tenz des Wunders [entscheidend], sondern die Erfahrung des Wunders durch die
Beobachter”.> Wunder 16sen Erfahrungen aus, die per definitionem nicht mit dem
menschlichen Verstand zu begreifen sind. Gerade dadurch iiberzeugen sie ihren
Beobachter von der Prasenz einer {ibernatiirlichen, gottlichen Macht oder spezifi-
scher — in einem christlichen Sinn — der Allmacht, der Giite und der Gnade Gottes.
Die Unbegreiflichkeit des Wunders fiihrt aber auch zu einem Diskursivierungs-
problem, wenn es um die Uberzeugung derjenigen geht, die das Wunder nicht mit
den eigenen Sinnen erlebt haben: Wie ist iiber Erfahrungen zu berichten, deren
Ursprung aufierhalb des Verstandlichen liegt?

Im vorliegenden Beitrag mochte ich danach fragen, wie die Erfahrung eines
Wunders in frithneuzeitlichen franzdsischen Wunderberichten dargestellt wird.
Spezifische Aufmerksamkeit sollen dabei die unterschiedlichen Begrifflichkeiten,
die mit dem Komplex des Erfahrungswissens zusammenhéangen, erhalten. So ist
zu fragen, inwiefern das religiose Wissen, das aus der Beobachtung eines Wun-
ders hervorgeht, als Erfahrungswissen qualifiziert werden kann. Dabei soll so-
wohl Erfahrungswissen im Sinne eines alltagspraktischen Wissens als auch im

1 Die Bezeichnung des Wunders als ,, signum sanctitatis” findet sich etwa bei Gregor dem Gro-
Ben. Vgl. Gabriela Signori, Wunder: Eine historische Einfiihrung, Frankfurt 2007, S.15; William
David McCready, Signs of Sanctity. Miracles in the Thought of Gregory the Great, Toronto 1989,
S.65-83.

2 Vgl. Peter Harrison, ,,Miracles, Early Modern Science, and Rational Religion”, in: Church His-
tory 75:3 (2006), S.493-510, hier S. 498.

3 Mario Grizelj, Wunder und Wunde. Religion als Formproblem von Literatur, Paderborn 2018, S. 175.



192 Rogier Gerrits

Sinne eines durch wissenschaftliche Experimente erworbenen Wissens in den
Blick genommen werden.*

Dies mochte ich tun anhand einer Analyse einiger Zeugenberichte, die von
wunderbaren Heilungen erzahlen, die am Ende des 17. und am Anfang des
18. Jahrhunderts in den Kreisen der Pariser Jansenisten stattgefunden haben sol-
len. Es handelt sich dabei zunéchst um die sehr ausfiihrlichen Berichte des Pariser
Parlement-Rates Louis Basile Carré de Montgeron (1686-1754) iiber die Wunder-
heilungen, die es Anfang der 1730er Jahren am Grab des jansenistischen Diakons
Frangois de Paris (1690-1727) in Saint-Médard gegeben haben soll.” Dieser Text
zeigt, dass die Erfahrung von Wundern in einer Zeit der sich herausbildenden
Naturwissenschaften in Anlehnung an einen empirisch-wissenschaftlichen Er-
fahrungsbegriff dargestellt werden. Jedoch, so meine These, kommen die Bericht-
erstatter nicht ohne alltagspraktische Erfahrung aus. Somit soll deutlich werden,
dass der expérience im Sinne einer persdnlichen Erfahrenheit in diesem religiosen
Kontext des Wunders — trotz des Versuches, die Erfahrung des Wunders mittels
eines auf empirischem Erfahrungswissen basierenden Diskurses intersubjektiv
vermittelbar zu machen — nach wie vor grofle Autoritit zuerkannt wird. Zusatz-
lich werden ein Text tiber die wunderbare Heilung von Marguerite Périer, die 1656
im jansenistischen Kloster in Port-Royal durch Auflegung einer Dornenreliquie
von einem Augengeschwulst geheilt wurde, sowie eine Abhandlung iiber die
Marienwunder bei Notre-Dame de Liesse fiir die vorliegende Untersuchung her-
angezogen. Aus allen genannten Texten geht hervor, inwiefern die Erfahrung von
Wundern zur Bildung von Erfahrungswissen beitragt.

Zunidchst sei bemerkt, dass zwischen Wunder und Erfahrungswissen eine ge-
wisse Spannung besteht, die mit der im 17. Jahrhundert geldufigen Definition von
Wunder als einem Ereignis, das die Naturgesetze sprengt, zusammenhéangt.® Ei-

4 Die Trennung zwischen den zwei Typen von Erfahrungswissen ist hier heuristisch zu ver-
stehen. Sie ist aber fiir die Fragestellung dieses Aufsatzes nicht zuletzt deswegen von Be-
deutung, weil das zu analysierende Quellenmaterial im spéten 17. Jahrhundert und frithen
18. Jahrhundert, also im Kontext der sich herausbildenden Naturwissenschaften entstanden
ist. Zu fragen ist, ob und inwiefern die Trennung der unterschiedlichen Formen von Erfah-
rungswissen sich auch in den Quellen zeigt.

5 Louis Basile Carré de Montgeron, La Vérité des miracles opérés a l'intercession de M. de Piris et
autres appelans démontrée contre M. l'archevéque de Sens, ouvrage dédié au Roy, par M. Carré de
Montgeron, conseiller au Parlement de Paris, Tome premier, nouvelle edition, revue & augmentée par
l'auteur, Koln 1745.

6 In der Geschichte des Christentums wurden Wunder nicht immer (nur) als tibernatiirliche
Phanomene angesehen. Im Neuen Testament werden die Wundertaten Christi abwechselnd
mit den griechischen Wortern onueia (dt. Zeichen), tépata (dt. Monster, Wunder), €oyov (dt.
Werk, Tat), d0vapic (dt. Kraft, Machttat), maoddola (dt. etwas Unglaubliches) beschrieben.
Vgl. Ruben Zimmermann, ,Wundern {iber ,des Glaubens liebstes Kind’. Die hermeneutische
(De-)Konstruktion der Wunder Jesu in der Bibelauslegung des 20. Jahrhunderts”, in: Wun-
der. Poetik und Politik des Staunens im 20. Jahrhundert, hg. von Alexander C.T. Geppert und
Till Kossler, Berlin 2011, S.95-125, hier S.98; Grizelj, Wunder und Wunde, S.171f.; vgl. ferner
Wolfgang Weif3, , Zeichen und Wunder”. Eine Studie zu der Sprachtradition und ihrer Verwendung
im Neuen Testament, Neukirchen-Vluyn 1995. Demnach sind Wunder also vor allem Zeichen,



Wunder erfahren 193

nerseits kann die Erfahrung eines Wunders das Gottesvertrauen der Glaubigen
bestédtigen, weil diese nun die normalerweise nur mit Wort und Ritual vermittel-
ten Doktrinen von Gottes Allmacht, Allgegenwartigkeit und Gnade unmittelbar
erfahren.” Andererseits aber laufen Wunder der experientia insofern entgegen, als

die die Allmacht Gottes bestdtigen. Augustinus schreibt, dass Wunder nicht aufierhalb der
natiirlichen Ordnung stattfinden: ,Omnia quippe portenta contra naturam dicimus esse; sed
non sunt. Quo modo est enim contra naturam, quod dei fit uoluntate, cum uoluntas tanti
utique conditoris conditae rei cuiusque natura sit? Portentum ergo fit non contra naturam,
sed contra quam est nota natura.” / ,,Alle Wunder namlich wiren, nach dem Sprachgebrauch,
gegen die Natur; sie sind es freilich in Wirklichkeit nicht. Unmoglich kann ja etwas gegen die
Natur sein, was sich durch den Willen Gottes zutragt; ist doch eben der Wille dieses erhabe-
nen Schopfers die Natur eines jeden geschaffenen Dinges. Das Wunder tragt sich also zu im
Widerspruch nicht zur Natur, sondern lediglich zu unserer Naturerfahrung” (Augustinus
von Hippo, De Civitate Dei, 21,8, hg. von A. Dombart, Turnhout 1955 [= CCL 48,771/31-36];
Ubersetzung in: Des heiligen Kirchenvaters Aurelius Augustinus zweiundzwanzig Biicher iiber den
Gottesstaat, aus dem Lateinischen tibers. von Alfred Schréder, Miinchen 1911, S. 1328). Thomas
von Aquin widerspricht jedoch der These des Augustinus und unterscheidet zwischen einer
niedrigen (Natur)Ordung und einer héheren Ordnung. Da Gott iiber der niedrigen Ordnung
stehe, konne er entscheiden dieser zuwiderzuhandeln. So schlussfolgert der Kirchenvater,
,[wl]as also von Gott geschieht auflerhalb des natiirlichen Ursachenkreises, der uns bekannt
ist, das ist ein Wunder” (Thomas von Aquin, Summa Theologiae, 1,105; Uberse’aung in: Die
katholische Wahrheit oder die theologische Summa des Thomas von Aquin, deutsch wiedergegeben
durch Ceslaus Maria Schneider, Regensburg 1886-1892). Fiir die Definition des Wunders bei
Augustinus und Thomas von Aquin vgl. auch Lorraine Daston, ,Marvelous Facts and Mira-
culous Evidence in Early Modern Europe”, in: Critical Inquiry 18, (1991), S. 93-124, hier S. 95-97;
sowie Lorraine Daston/Katharine Park, Wonders and the Order of Nature 1150-1750, New York
1998, S.121. Im 17. Jahrhundert wird die Definition des Wunders im Sinne des Aquinaten wei-
tergefithrt. So zum Beispiel bei Pascal: , Le miracle est un effet qui excede la force naturelle
des moyens qu’'on y emploie” (Blaise Pascal, ,Pensées de M. Pascal sur les Miracles” in: ders.,
CEuvres complétes, Bd. 2, hg. von Michel Le Guern, Paris 1998, S.1051). Fiir eine chronologische
Aulflistung unterschiedlicher Wunderdefinitionen siehe Alexander C. T. Geppert/Till Koss-
ler, ,Einleitung: Wunder der Zeitgeschichte”, in: Wunder: Poetik und Politik des Staunens im
20. Jahrhundert, hg. von dens., Berlin 2011, S. 49-68.

7 In Pascals Pensées findet sich im Kontext der wunderbaren Ereignisse in Port-Royal eine Ab-
handlung iiber die Beziehung zwischen Doktrin und Mirakel. Traditionell sei es so, schreibt
Pascal, dass dort, wo Wunder geschédhen, auch die richtige Doktrin gelehrt werde: ,Car les
trois marques de la véritable Religion sont la perpétuité, la bonne vie, et les miracles” (Pascal,
,Pensées de M. Pascal sur les Miracles”, S.1047). Dies seien auch die , principaux fondements
de la Religion chrétienne” (ebd.), wiirden sie sich doch von ihren Gegnern (,Juifs, qui n‘ont
jamais été de son corps; les hérétiques, qui s’en sont retirés; et les mauvais chrétiens, qui la
déchirent en dedans” [ebd., S5.1048]) dadurch unterscheiden, dass sie mit Wundern gesegnet
seien. Das Gegenargument der Kontrahenten des Christentums habe nun darin bestanden,
dass sie meinten, nicht das Wunder bestatige die Doktrin, sondern die richtige Doktrin besta-
tige erst die Wahrhaftigkeit des Wunders (es konne sich andernfalls ja auch um Tauschungen
des Teufels handeln): ,Ils [die Gegner] [...] se sont servis de cette défaite, qu'il ne faut pas juger
de la doctrine par les miracles, mais des miracles par la doctrine” (ebd.). Nun aber, so pole-
misiert Pascal, hitten die Jesuiten die gleiche Argumentation verwendet, um die Wunder in
Port-Royal als falsche Wunder zu verurteilen: ,Mais les miracles étant du coté des Jansénistes,
les Jésuites ont recours a cette défaite générale des Juifs et des hérétiques” (ebd.). Da mithin
die klassische Argumentation und somit eine kirchliche Autorisierung der Wunder fiir die
Jansenisten, die von den Jesuiten scharf verurteilt und im Nachklang mit der Bulle Unigenitus



194 Rogier Gerrits

sie von ihrer Definition her aufierhalb der Naturgesetze stattfinden und somit das
mittels der naturphilosophischen experientia aufgestellte Regelsystem sprengen.
Die Spannung zwischen dem Wunder, das per definitionem einen iibernatiirlichen
Sonderfall darstellt, und dem Erfahrungswissen, das nur in einer Welt mit konsis-
tenten Naturgesetzen gebildet werden kann, kreiert gleichzeitig, so geht aus den
frithneuzeitlichen Wunderberichten hervor, eine reziproke Abhéngigkeit zwi-
schen den beiden Begriffen.

1 Das Ubernatiirliche in den Naturwissenschaften des 17. Jahrhunderts

Diese spezifische Korrelation von Wunder und naturphilosophischem Erfahrungs-
wissen wird bereits ersichtlich in der Position, die das Wunder als tibernatiirliches
Phdnomen in den sich im 17. Jahrhundert herausbildenden Naturwissenschaften
einnimmt. Die jlingere Forschung, deren Ergebnisse im Folgenden kurz darge-
stellt werden sollen, hat diese Position, vor allem mit Hinblick auf die frithneu-
zeitlichen Theorien beziiglich tibernatiirlicher Phdnomene, bereits untersucht. Da
der Glauben an die Wahrheit von wunderbaren Ereignissen in der Frithen Neuzeit
— zumindest in katholischen Kreisen — selbstverstandlich war,? bilden Mirakeler-
zahlungen das Quellenmaterial par excellence fiir Studien iiber die Naturtheorien
des 17. Jahrhunderts. Die Stelle, die Wunder in diesen Theorien zugewiesen wird,
erlaubt es namlich, so haben die Untersuchungen von Lorraine Daston, Katharine
Park und Peter Dear gezeigt, zu untersuchen, wie mit den Grenzen des Wissbaren
umgegangen wird.

Daston und Park zeigen, dass, wahrend Wunder im Mittelalter und im 16. Jahr-
hundert noch allgemein akzeptiert sind und mehr oder weniger als selbstver-
standlicher Teil des natiirlichen Ablaufes der Dinge betrachtet werden, fiir sie
im Laufe des 17. Jahrhunderts zunehmend Beweisfiihrungen erwartet werden.’
Daston signalisiert, dass ,the debate over the evidence of miracles became a debate
over the evidence for miracles in the early eighteenth century”.’

In einer Arbeit zu den Unterschieden zwischen dem Verstandnis des Experi-
ments im englisch-protestantischen und im franzdsisch-katholischen Kontext hat
Peter Dear einen Bezug zwischen dem Wunder und dem naturphilosophischen
Erfahrungswissen hergestellt. Der Umgang mit dem Wunder in sowohl dem eng-
lisch-protestantischen als dem franzdsisch-katholischen Kontext, so Dear, stehe in
einem direkten Verhiltnis zum Verstandnis des Experiments, da beide Phanomene
sich auf Annahmen {iiber die Naturgesetze bezogen: ,Like experimental claims,
miracles appealed to ideas and assumptions about ,the ordinary course of na-

gar vom Papst selbst kritisiert wurden, nicht méglich war, mussten sie ihre Wunder auf an-
dere Weise beglaubigen. Hier deutet sich bereits ein Umstand an, der zur Erklarung fiir die
empirische Wunderbeglaubigung, die im Folgenden analysiert werden soll, dienen kann.
8 Vgl. dazu Bernard Cousin, Le Miracle et le quotidien. Les ex-voto provencaux, images d'une société,
Aix-en-Provence 1983.
9 Vgl. Daston, ,Marvelous Facts”, S.93-124; Daston/Park, Wonders, 1998.
10 Daston, ,,Marvelous Facts”, S.95.



Wunder erfahren 195

ture”! Im wunderglaubigen, katholischen Frankreich des 17. Jahrhunderts herr-
sche die Auffassung, dass es einen ,gewohnlichen Lauf der Natur” gebe. Wunder
und Experiment, so Dear, wiirden beide auf diesen naturgesetzlichen Lauf bezo-
gen: das Wunder, weil es ihn sprenge, das Experiment, weil es ihn bestatige."

Die Erfahrung eines Wunders appelliert also immer auch an Erfahrungswissen,
weil das erfahrende Subjekt das Erlebnis zwingend mit anderen (nicht-wunderba-
ren, natiirlichen’) Erfahrungen abgleichen muss, um sie als Wunder einordnen zu
konnen. Ob es sich dabei um Erfahrungswissen handelt, das auf alltdglichen oder
aber auch experimentellen Wahrnehmungen basiert, soll nun anhand der Analyse
der Wunderberichte untersucht werden.

2 Louis Basile Carré de Montgeron und La Vérité des miracles (1737)

In der bereits erwdhnten Mirakelsammlung von Carré de Montgeron, La Vérité
des miracles operés par l'intercession de M. de Paris et autres appelans démontrée contre
M. l'archevéque de Sens (1737), die er zur Verteidigung der Wahrhaftigkeit der am
Grab des jansenistischen Diakons Francois de Paris geschehenen Mirakel verfasst
hat, wird dies besonders deutlich.’®* Das Werk beschreibt die wunderbaren Hei-

11 Peter Dear, ,Miracles, Experiments, and the Ordinary Course of Nature”, in: Isis 81:4 (1990),
S.663-683, hier S. 674.

12 Dies, so Dear weiter, stehe im Gegensatz zur protestantisch-englischen Haltung, nach der es
keine post-biblischen Wunder gebe. Experimente und Wunder hétten in England die Gemein-
samkeit, dass sie beide nicht auf einen gewdhnlichen Lauf der Natur rekurrierten, sondern
immer als individuelle Ereignisse zu sehen seien, die die Grenzen des gewohnlichen Lau-
fes der Natur aufsuchten. Aus diesem Grund kénne der englische Bischof Thomas Prat 1667
schreiben, dass Wunder , divine experiments” seien (vgl. ebd., S.664). Dear macht somit deut-
lich, dass der Status des Wunders den Status von Experimenten in der Naturphilosophie des
17. Jahrhunderts beeinflusst. Er stiitzt seine These anhand einer Analyse von Blaise Pascals
hydrostatischer Abhandlung. Die Abhandlung enthilt eine Passage, in der ein Experiment be-
schrieben wird. Jedoch beschreibt Pascal die Testaufstellung nicht als individuell und zeitlich
gebunden, sondern er fasst sie sofort in Termini universeller Giiltigkeit. Er schreibt nicht, wie
er personlich an jenem Tag und zu jener Uhrzeit unterschiedliche Gefdfle mit Wasser an einer
Wand befestigt hat, um die Kraft zu untersuchen, die notwendig ist, um das Wasser in den
Gefédflen festzuhalten. Vielmehr schreibt er: ,,Si I'on attache contre un mur plusieurs Vaisse-
aux, [...] et qu'on les remplisse tous d’eau jusques a une mesme hauteur, et qu'on fasse a tous
des ouvertures pareilles par en bas, lesquelles on bouche pour retenir I'eau; 'experience fait
voir qu'il faut une pareille force pour empescher tous ces tampons de sortir” (Blaise de Pascal,
CEuvres completes, hg. von Louis Lafuma, Paris 1963, S.236). Durch die Verwendung des un-
personlichen Personalpronomens ,,on” und der Konjunktion ,si” bleibt unklar, ob Pascal das
Experiment wirklich durchgefiihrt hat. Die Formulierung erweckt den Eindruck, dass Pascal
bereits aus alltdglicher Erfahrung wei3, wie sich das Wasser in den GefafSen verhalten wird,
ohne das Experiment tatsachlich durchfithren zu miissen. Die Beobachtung ist somit experi-
mentell gestaltet, jedoch wird sein Ergebnis nicht als eine neue Erkenntnis dargestellt, sondern
vielmehr, so Dear, als eine Bestétigung einer bereits feststehenden, universellen Ordnung.

13 Nach der Verbdffentlichung dieses ersten Teils erscheinen noch zwei weitere Teile, in die eine
Beschreibung der Heilung von zwei weiteren Personen sowie eine Abhandlung {iber die so-
genannten ,convulsionnaires” (so bezeichnet aufgrund der bei den Betenden im Zuge der
Heilung haufig auftretenden Zuckungen, vgl. dazu Daniel Vidal, Miracles et convulsions jansé-
nistes au XVIII°siecle. Le mal et sa connaissance, Paris 1987) aufgenommen wurden. Vgl. La Vérité



196 Rogier Gerrits

lungen von acht Personen, die an Krankheiten — von Blindheit {iber Geschwulste
bis zu Lahmungen — litten. Es handelt sich hier nicht um eine klassische hagiogra-
phische Schrift, die die Wundertaten des Diakons mit dem Ziel seiner Heiligspre-
chung beschreiben. Dies geht bereits aus dem Titel hervor. Zwar gibt dieser vor,
dass die Mirakel aufgrund der Fiirbitte von Frangois de Paris bewirkt wurden (, par
l'intercession de”) — seine Seligsprechung wurde 1728 von Kardinal Louis-Antoine
de Noailles eingeleitet —, aber ihre Beschreibung wird hier vor allem mit einem po-
lemischen Zweck vorgenommen: Die Beweisfithrung der Wahrhaftigkeit der Mira-
kel dient einer Befiirwortung des Jansenismus." Aus diesem Grund erwdhnt Carré
de Montgeron im Titel bereits den Erzbischof von Sens, Jean-Joseph Languet de
Gergy (1677-1753). Dieser hatte namlich Partei ergriffen fiir die Bulle Unigenitus von
1713, in der Papst Clemens IX. 101 Thesen des jansenistischen Theologen Pasquier
Quesnel (1634-1719) verurteilte, und zudem eine Abhandlung geschrieben, in der
er die Ereignisse in Saint-Médard als falsche Wunder darstellte.”® Carré de Montge-
ron zielt mit seinem Werk also auf die Uberzeugung der Gegner der Jansenisten ab,
was die Betonung der Wahrhaftigkeit der Wunder im Titel erklart.

Den sehr detaillierten und durchstrukturierten Erzahlungen der Wunder geht
die Bekehrungsgeschichte des Autors voraus. In dieser Geschichte schildert Carré
de Montgeron wie er nach seinen Jugendjahren, in denen er mehrere stindhafte
Taten begangen und mit grofser Neugierde deistische Biicher gelesen hatte, durch
ein Gebet am Grab des Diakons bekehrt wurde. Nach dem Gebet fallen ihm — so
heifit es wortlich — die Schuppen von den Augen. Wie in einer Vision kommen
ihm mehrere Gedanken, die ihn von der Existenz Gottes und der Richtigkeit der
jansenistischen Thesen {iberzeugen:

des miracles opérés a l'intercession de M. de Piris et autres appelans démontrée contre M. l'archevéque
de Sens, Tome premier, s.1. 1737; Continuation des Demonstrations de Miracles opérés a l'intercession
de M. de Piris & autres Appelans, Tome second, Observations sur l'ceuvre des convulsions et sur I'état
des convulsionnaires, s.1. 1741; La Vérité des Miracles opérés a l'intercession de M. de Pdris et autres ap-
pelans: Avec des observations sur le phénomene des convulsions, Tome troisieme, s.1. 1747. Alle Zitate
in diesem Aufsatz stammen aus der vom Autor revidierten Ausgabe, die 1745 veroffentlicht
wurde: La Veérité des miracles opérés a l'intercession de M. de Paris et autres appelans démontrée
contre M. l'archevéque de Sens, ouvrage dédié au Roy, par M. Carré de Montgeron, conseiller au Parle-
ment de Paris, Tome premier, nouvelle edition, revue & augmentée par l'auteur, Koln 1745.

14 Zum Versuch der Kanonisation von Frangois de Paris vgl. Christine Gouzi, ,Limage du
diacre Paris: portraits gravés et hagiographie”, in: Chrétiens et sociétés 12 (2005), online: http://
journals.openedition.org/chretienssocietes/2175, 14.01.2021. Gouzi zeigt u.a., dass die Multiy
plikation der Wunderberichte nach 1728 fiir Polemik gesorgt hat und die Chancen auf eine
eventuelle Heiligsprechung des Diakons gar verringert haben. Fiir eine Analyse der Unter-
schiede in der Beweisfiihrung zwischen Pascals Verteidigung des Wunders der Heiligen
Dorne und Carré de Montgerons Verteidigung der Wunder in Saint-Médard vgl. Jean-Robert
Armogathe, ,A propos des miracles de Saint-Médard: les preuves de Carré de Montgeron et
le positivisme des Lumieres”, in: Revue de I'histoire des religions 180:2 (1971), S. 135-160.

15 Jean-Joseph Languet De Gergy, Instruction pastorale au sujet des prétendus miracles du Diacre de
Saint, Paris 1734.


http://journals.openedition.org/chretienssocietes/2175
http://journals.openedition.org/chretienssocietes/2175

Wunder erfahren 197

Qui l'auroit cru, 6 mon Dieu, que votre aimable providence me conduisoit
elle-méme a ce Tombeau pour terrasser mon orgueil, pour oter de dessus
mes yeux les écailles epaisses qui m’aveugloient depuis si longtems, & hu-
milier en un moment ce pécheur superbe sous le joug & I'empire de votre
grace toute puissante?’®

Die Erzahlung, die stark an die Bekehrung des Apostels Paulus (Apg 9) erinnert,
ist ein erstes Beweisstiick und soll den Leser davon tiberzeugen, dass der Verfas-
ser des Werkes selbst ein dufSerst vertrauenswiirdiger Zeuge ist, nicht nur weil er
selbst ein Wunder erfahren hat, sondern vor allem auch, weil gerade seine Bekeh-
rung vom Deismus zum Jansenismus an ein Wunder grenzt.”

Auf diese personliche Erzdhlung folgt eine allgemeine Abhandlung iiber die
Zuverlassigkeit von Zeugenaussagen, in der der Autor anhand mehrerer Zitate
aus der Heiligen Schrift argumentiert, dass Augenzeugenberichte iiber Wunder
immer geglaubt werden konnten und auch sollten.!® SchliefSlich seien uns ,fakti-
sche Wahrheiten’ nur durch die Sinne, menschliche Zeugnisse oder géttliche Of-
fenbarung zuganglich: , Toutes les vérités de fait ne nous sont connues que par
le report des sens, par le témoignage des hommes, ou par la révélation divine.”*
Diejenigen, die dies nicht akzeptierten, seien von ihren Leidenschaften erblindet
und konnten die Wahrheit nur noch finden, wenn sie selbst die Tatsachen aktiv
erforschten.” An diejenigen, die sich diese Miihe nicht machen wollten, sei aber

16 Carré de Montgeron, La Vérité des miracles, Miracle de Conversion, S. 8.

17 Nachdem er sich von einer Krankheit erholt hatte, so schreibt Carré de Montgeron in diesem
autobiographischen Teil des Werkes, habe er sich beim Justizminister gemeldet, um sich aktiv
an der Verfolgung der Jansenisten zu beteiligen. Just in dieser Zeit habe Gott aber beschlos-
sen seine Gemiitsverfassung zu dndern: ,C'est dans le tems que je jouissois avec plus de
plaisir de ma fortune, & que n’y ayant rien qui contraignit mes passions, je gotitois toute la
fausse félicité qu'on peut trouver en ce monde, c’est méme précisément dans le tems que M. le
Garde des Sceaux a qui j'ai ’honneur d’appartenir, & a qui je m’étois offert peur persécuter les
Jansénistes, m’avoit promis de me présenter a M. le Cardinal, qu'il plut a Dieu de changer en
un jour tous les sentimens de mon cceur, & de dissiper les épaisses ténebres oit mon ame étoit
ensevelie depuis plus de vingt-trois ans” (ebd., S.7). Dieses Detail bildet eine zusatzliche Par-
allele zur Bekehrungsgeschichte des Paulus, der die Anhanger Christi vor seiner Konversion
noch verfolgt hatte.

18 Vgl. zu diesem Thema Michele Bokobza Kahan, ,Ethos in Testimony: The Case of Carré de
Montgeron, a Jansenist and a Convulsionary in the Century of Enlightenment”, in: Eighteenth-
Century Studies 43:4 (2010), S. 419-433.

19 Carré de Montgeron, La Vérité des miracles, Essai de Dissertation sur la Foi due au Temoignage, S. 35.

20 ,Telle est la force des passions; apres avoir corrompu le cceur, elles seduisent aisément I'esprit.
Elles lui font détourner ses regards de tout ce qui combat leurs intéréts: bientot l'esprit n'a
plus d’yeux que pour ce qui les favorise; le moindre prétexte lui suffit pour le refuser a I'évi-
dence [...]. Ils n'ont qu’a vouloir, ils trouveront dans toute la Ville une multitude innombrable
de témoins, qui leur certifieront avoir vu des maladies évidemment incurables qui ont duré
des dix, quinze, vingt années, maladies qu’il n'étoit pas possible de feindre, & par rapport
ausquelles ceux qui les ont vues ne pouvoient se méprendre. Ils n‘ont ensuite qu’a voir eux
mémes les personnes guéries, pour juger par leurs yeux si elles le sont parfaitement, & s'in-
former dans tout leur voisinage quel jour s’est fait un changement si prodigieux” (ebd., S.38).



198 Rogier Gerrits

seine Schrift gerichtet: ,Mais s'ils ne veulent pas prendre la peine de faire eux-
mémes cet examen, nous allons leur en épargner le soin, en mettant sous les yeux
des preuves incontestables de la vérité de quelques unes de ces merveilleuses gué-
risons.”?" Auf diese Auseinandersetzung, die die zentrale Bedeutung von empiri-
schem Erfahrungswissen fiir die Beweisfiihrung der Berichte bereits ankiindigt,
folgt der erste Bericht {iber eine wunderbare Heilung.

3 Die Heilung von Dom Alphonse de Palacios: ein Experiment

Am Grab des Diakons soll im Jahr 1731 ein spanischer Herr namens Dom Alphon-
se de Palacios von seiner Blindheit geheilt worden sein. Das ,récit du miracle”,
das den Anfang dieser ersten ,,démonstration” bildet, — ein Wort, das den empiri-
schen, beweisfithrenden Charakter der Berichte betont —, schildert zunachst den
Ablauf der Heilung. Auf die zusammenfassende Erzahlung des Mirakels folgen
dann noch die Charakterskizze der Zeugen der wunderbaren Heilung und die
Auflistung von sieben Propositionen, ,sur lesquelles cette Démonstration sera
fondée”.?> Am Ende sind alle Beweisstiicke (Briefe, drztliche Atteste, Zeugenaussa-
gen), die in der Demonstration erwdhnt werden, abgedruckt.

Laut des récit hatte Dom Alphonse sein linkes Auge bereits durch eine Entziin-
dung verloren. Sein rechtes Auge wurde durch einen Faustschlag verletzt und war
schliefslich ebenfalls von einer Entziindung betroffen, sodass er es nach Einschét-
zung aller von ihm konsultierten Arzte verlieren wiirde. Am Grab des Diakons
geschieht schliefllich ein Wunder: Das Auge des Spaniers heilt vollstandig.

Aulffillig ist, dass der Vollzug des Wunders von Carré de Montgeron nahezu
wie ein Experiment wiedergegeben wird. Er beschreibt nicht, wie in den Mirakel-
erzdhlungen bis zum Ende des 17. Jahrhunderts noch gebrauchlich, nur den kur-
zen Moment, in dem das Wunder sich vollzieht,”> sondern fangt mit einer detail-
lierten Beschreibung des Krankheitsbildes des Spaniers an:

21 Ebd.

22 Ebd,, S.55.

23 Franzosische Mirakelberichte aus dem 17. Jahrhundert bestehen oft nur aus einigen Zeilen,
die die Wunder kurz und auf die Tatsachen reduziert wiedergeben. Sie werden haufig an Pil-
gerorten gesammelt und publiziert oder in Hagiographien aufgefiihrt. Gerade die Kiirze der
Berichte soll dabei die Wahrhaftigkeit der Wunder unterstreichen. So schreibt Michel du Saint
Esprit iiber die von ihm verfassten Wunderberichte der Heilungen, die im Pilgerort Notre-
Dame de Lumiéres geschehen seien: ,,Semblables matieres [Wunder] doivent estre traitées fort
simplement, avec la pure narrative” (Michel du Saint Esprit, Saint Pélérinage de Notre-Dame de
Lumieres, Epistre dedicatoire, Lyon 1666, 0.S., Herv. R.G.). In der hagiographischen Schrift La Vie
de la vénérable Mere Agnez de lesus (1665) versichert Charles-Louis de Lantages dem skeptischen
Leser, dass auch er ,n’[a] pas crii legerement tant de choses merveilleuses” und , le simple récit
de quoy que ce soit qui est arrivé a cette admirable fille” bieten wiirde (Charles-Louis de Lanta-
ges, La Vie de la vénérable mere Agnez de Jésus, Préface, Au Puy 1665, 0.S., Herv. R.G.). Die Berichte
iiber die einzelnen Wunder, die durch die Fiirbitte der beiden Heiligen geschehen, nehmen in
diesen Werken nicht mehr als ein oder zwei Seiten ein. Eine Reduktion der Berichte auf die
Tatsachen, soll somit wohl Spekulationen iiber die Umstdnde, Ursachen oder Funktionen der
iibernatiirlichen Ereignisse im Vorfeld verhindern. Der Autor selbst kann sich auf diese Weise



Wunder erfahren 199

Des 1725. Dom Alphonse de Palacios avoit entierement perdu I'ceil gauche.
Une fluxion sur cet ceil suivie d'inflammation, en avoit détruit toutes les
parties internes. En 1728. un coup de poing qu'il recut sur l'ceil droit, le
rendit aveugle pendant huit jours: il en recouvra la vue a force de remédes;
mais cet ceil depuis cet accident resta toujours extrémement foible & d’au-
tant plus qu'il portoit en lui méme une cause secrete & infaillible d'un aveu-
glement qui faisoit chaque jour un progres insensible. L'ceil gauche ayant
été entierement anéanti, le nerf optique qui se porte a cet ceil s’étoit des-
séché, & comme il est joint au nerf optique qui se porte a I'ceil droit, il lui
communiquoit peu a peu son désséchement.

Zudem nimmt er in seinen Bericht auch die ersten misslungenen Versuche, bei
Gott fiir seine Heilung zu beten, auf. Der erste Anlauf zum Gebetsakt wird wie
folgt beschrieben:

Pour satisfaire a sa pieuse impatience, des le lendemain 25. Juin on le méne
au Tombeau si desiré, ou il commence sa neuvaine. Une telle ferveur devoit

24

zudem als reiner Berichterstatter inszenieren. Gleichzeitig betont die Kiirze der Berichte die
Plotzlichkeit der Wunder und steigert somit deren wunderbare Atmosphére. Weitere Legitima-
tion erhalten die Wunderberichte durch die Betonung der Glaubwiirdigkeit und Frommigkeit
unterschiedlicher Zeugen. Unter diesen sind auch die als erfahren beschriebenen Arzte, die
die Kranken zuvor fiir medizinisch unheilbar erklaren. Dabei wird das Krankheitsbild meist
kurz benannt, weitere medizinische Details werden jedoch nicht aufgefiihrt. (Vgl. bspw.: ,En
1656. Monsieur du Crozet de la Paroisse de S. Arcons au voisinage de Langeac, eut une fausse
pleuresie accompagnée d’une fiévre continué, & d’'une grande fluxion sur la poictrine, qui le
reduisit a telle extrémité qu'un habile Medecin, qui le traittoit, ne luy donnoit plus que quelques
heures de vie” [Lantages, La Vie de la vénérable Mere Agnez de lesus, S.646]. Hier wird vom Arzt
lediglich eine unheilbare Krankheit festgestellt, ohne dabei auf physische Details einzugehen.)
Meist aber werden Geistliche als zuverlassige Zeugen oder Quellen fiir die Berichte erwahnt.
So wird etwa die wunderbare Heilung, die das Dorf Goult zu einem Pilgerort machte, von
Michel du Saint-Esprit legitimiert durch die Erklarung, die der Kaplan im Dorf aufgenommen
habe, ,[...] comme il a deposé avec serment devant Mr. de la Pierre, Official forain de Cavaillon,
& Vicaire perpetuel de Goult” (Du Saint-Esprit, Saint Pélérinage de Notre-Dame de Lumiéres, S.3).
In der dritten im Jahr 1718 verdffentlichten Ausgabe der Hagiographie iiber die Heilige Agnes
de Jésus taucht sogar ein Bericht tiber die Heilung eines Geistlichen auf, der durch die Aussa-
ge eines anderen Geistlichen legitimiert wird: ,Voici la declaration que Monsieur Louvreleul,
Prétre de la Doctrine Chretienne, Recteur du College de Nant au Diocese de Vabres, a fait de
la guerison merveilleuse de Monsieur Savi, Chanoine & Theologal de I'’Eglise Cathedrale de
Mande” (Lantages, La Vie de la vénérable Mere Agnez de lesus, Au Puy 1718, S.645). Die institu-
tionelle Bestatigung des Wunders erscheint hier als wichtigste Legitimierungsstrategie. Die
Beweisfithrung, die Carré de Montgeron in seinem Werk vornimmt, orientiert sich, so wird
sich im Folgenden herausstellen, durchaus an dhnlichen Legitimierungsstrategien, ist aber
sehr viel detaillierter, technischer und ausfiihrlicher gehalten. Carré de Montgeron geht es
darum - so geht aus dem Titel des Werkes hervor -, die Wahrhaftigkeit der Wunder zu beweisen
(,démontrée”). Vgl. dazu ebenfalls Armogathe, A propos des miracles de Saint-Médard, S. 145f.
Carré de Montgeron, La Vérité des miracles, Dom Alphonse, S.40. Fiir eine Analyse der Asthe-
tik der Darstellung unterschiedlicher Krankheiten in diesem Werk, vgl. Barbara Stentz, ,La
maladie en récit et en image dans La Vérité des miracles de Louis-Basile Carré de Montgeron”, in:
Dix-huitieme siécle 47 (2015), S.291-310.



200 Rogier Gerrits

avoir encore le mérite de la patience, & la recompense de 'épreuve. Des le
premier jour le mal redouble avec une violence extréme: son ceil semblable
pour la couleur a une meure écrasée tant il est rouge & enflammé, tombe
alors dans d’épaisses ténebres, & la lumiére désormais incapable de lui faire
appercevoir les objets, ne produit plus dautre effet que de redoubler ses
souffrances, sitot qu'il est frappé de ses plus foibles rayons.

Die Beschreibung des Anfangs seiner Novene enthélt, aufier der Mitteilung, dass
der Patient sehr fromm ist, keine religiosen Einzelheiten. Sie besteht vor allem aus
einer Reihe detaillierter medizinischer Beobachtungen und einer prazisen Zeitan-
gabe. Der Zustand des Auges, das sich infiziert hat, verschlimmert sich: Es ertragt
nun gar kein Licht mehr. Es folgen danach laut dem Bericht mehrere drztliche
Untersuchungen, die erneut feststellen miissen, dass menschliche Heilmittel nicht
weiterhelfen. Aber, so fithrt Carré de Montgeron weiter aus, anstatt zu verzwei-
feln, spiirt Dom Alphonse, wie sein Vertrauen in den gottlichen, ,allméchtigen
Arzt” zunimmt. In einem erneuten Versuch legt der Spanier ein Stiick Stoff vom
Kleid des verstorbenen Diakons auf sein Auge:

Cependant Dom Alphonse, a mesure que les hommes désesperent de pou-
voir le guérir, sent croitre sa confiance au Médecin Tout-puissant. Le soir
du méme jour 30. Juin il met sur son ceil un morceau de la chemise dans
laquelle étoit mort le Bien heureux Pénitent; il est dans l'instant un peu
soulagé. Le Dimanche, premier Juillet, la Relique est derechef appliquée
le soir en se couchant, & peu d’heures apres arrive le moment de la visite
& des consolations du Seigneur. Cet ceil qu'un rouge enflammé, rendoit
affreux, cet ceil qui fuyoit la clarté du jour comme une implacable ennemie,
cet ceil que des principes essentiellement viciés faisoient tendre sans cesse a
l'affaissement & a la destruction, cet ceil enfin dont la douleur & les ténéebres
faisoient tour a tour le supplice & l'ennui, cet ceil éprouve bientdt la ver-
tu bienfaisante du linge consacré par l'attouchement du corps de l'illustre
Pénitent. La guérison commence a s'opérer dans le secret du silence & du
sommeil. A trois heures du matin Dom Alphonse se réveille; il s'étonne, il
croit réver en sentant que tous ses maux sont appaisés: que dis-je? il s'en
trouve entierement délivré.?

Wiederum macht Carré de Montgeron hier medizinische Beobachtungen, ver-
schrankt diese jedoch nun auch mit einem religiosen Diskurs. Die prézise Be-
schreibung der Anwendung des Tuches im Stil einer medizinischen Behandlung
(,,derechef appliquée le soir en se couchant”), legt den Fokus in erster Linie erneut
auf den korperlichen, dufierlichen Aspekt des Heilungsvorgangs. Die Betonung
der Krankheit und des schrecklichen Aussehens des Auges (,,rouge enflammé, [...]

25 Carré de Montgeron, La Vérité des miracles, Dom Alphonse, S.41.
26 Ebd., S.42.



Wunder erfahren 201

affreux”) sorgt dafiir, dass eine Heilung weiterhin unwahrscheinlich erscheint
und somit, sollte sie erfolgen, nur eine iibernattiirliche Ursache haben kann. Auch
die Heilung selbst wird hier wie ein medizinischer Vorgang beschrieben. Sie voll-
zieht sich nicht plétzlich, sondern sie ist ein Prozess, der in der Nacht ,zu wirken
beginnt’ (,commence a s'opérer”). Das tatsdachliche Wunder der Heilung kann
nicht bis in ihre Details beobachtet werden und geschieht in der ,geheimen Stille
des Schlafes’ (,,dans le secret du silence & du sommeil”). Die Wirkung des Wun-
ders kann jedoch beobachtet werden. Auch hier notiert Carré de Montgeron wie-
der die Uhrzeit, zu der Dom Alphonse die Heilung bemerkt, um die Genauigkeit
der Beobachtungen zu beglaubigen.

Doch die medizinischen Beobachtungen werden auch rhetorisch unterstiitzt.
Um das Ubernatiirliche, das Wunderbare und das staunenerregende Moment der
Heilung zu betonen, setzt Carré de Montgeron unterschiedliche rhetorische Stra-
tegien ein. Die im historischen Prasens gehaltene anaphorische Evokation von
,cet ceil que [...], cet ceil qui [...], cet ceil que [...] cet ceil enfin dont [...], cet ceil
éprouve [...]“ hebt die Unmoglichkeit des Ereignisses hervor und erzeugt einen
Spannungseffekt. Die correctio ,,que dis-je?” steigert das Staunen des Lesers iiber
das Wunder erneut. Diese staunenerregenden rhetorischen Strategien fiihren den
Leser sprachlich zur religiosen Dimension der wunderbaren Heilung. Die Hei-
lung wird dann auch nicht durch einen irdischen, sondern durch den géttlichen
Arzt (,Médecin Tout-puissant”) bewirkt.

Dass das kranke Auge das Tageslicht flieht (,,fuyoit la clarté du jour”) und von
verdorbenen Prinzipien zur Vernichtung gebracht wird, ist moralisch-allegorisch
zu lesen. So wie die wunderbare Heilung der Blinden durch Jesus in der Heiligen
Schrift einhergeht mit einer Konversion zum rechten Glauben, wird die Blindheit
von Dom Alphonse hier gleichgesetzt mit einem falschen Glauben.” Dass inso-
fern eine Bekehrung erforderlich ist, geht aus dem weiteren Verlauf des Berichtes
hervor. Denn obwohl Dom Alphonse beim Erwachen staunend bemerkt, dass er
von seinem Ubel erldst wurde, ist die Heilung immer noch nicht vollstandig ab-
geschlossen. Carré de Montgeron suggeriert, dass Gott die Heilung nicht génzlich
vollziehen wollte, bevor Alphonse am Grab selbst gebetet hétte:

Sa guérison cependant n'est pas encore parfaite. Les objets ne se présentent
encore a sa vue, non plus qu’a celle de cet aveugle dont il est parlé dans1’Evan-
gile, que d'une maniere peu distincte. Son ceil est encore traversé par une
barre rouge & enflammeée: il semble que Dieu differe d'achever son ouvrage
jusqu’a ce que Dom Alphonse soit au pied du Tombeau de M. de Paris, pour
lui faire mieux sentir que cest en sattachant a la cause dans laquelle il est

27 Vgl. zum Beispiel die Heilung eines Blinden bei Jericho (Mk 10,46-52). Dort wird der Glauben
von Christus als Grund fiir die wunderbare Heilung des Blinden genannt: ,Geh! Dein Glau-
be hat dich gerettet. Im gleichen Augenblick konnte er sehen und er folgte Jesus auf seinem
Weg nach” (Mk 10,52).



202 Rogier Gerrits

mort, qu'on recoit la lumiere & qu’on sort des ténébres épaisses ot une sou-
mission trop aveugle jette aujourd’hui un grand nombre de personnes.?

Voraussetzung fiir den vollstandigen Vollzug des Heilwunders, das heifst die Hei-
lung des Auges, ist somit die Bekehrung nach dem Vorbild des (fiir seine Nachs-
tenliebe bekannten) Diakons, also die Heilung der moralischen Blindheit:

Dom Alphonse ressent tant de ferveur dans ce sanctuaire de bénédiction,
que la plus grande partie de la matinée suffit a peine a sa tendre piété & a
la vivacité de sa reconnoissance. C'étoit un spectacle bien touchant & vrai-
ment digne des yeux de Dieu méme qui connoit si bien le prix de ses dons,
de voir ce jeune Seigneur Espagnol fouler ainsi aux pieds tous les objets de
terreur, que les préventions de son pays & les rigeurs [sic.] inexorables de
I'Inquisition ne pouvoient manquer de lui présenter. Une foi si vive est bien-
tot recompensée. Son ceil, qui la veille au soir étoit encore si enflammé si
douloureux & si difforme, qu’il ne sembloit plus étre que le triste reste d'un
ceil détruit, paroit tout-a-coup beau, vif & lumineux, souffre sans séblouir
la plus vive lumiere des rayons les plus ardens du soleil [...].%

Fiir die Gebete, die Dom Alphonse mit Inbrunst vortrégt, reicht der Morgen kaum
aus (,la plus grande partie de la matinée suffit a peine”), doch bleibt unklar, was
genau er am Grab eigentlich macht, um Gott von seiner Bekehrung zu iiberzeugen.
Ob mit ,ses dons” Spenden fiir die Armen oder ein langes Gebet gemeint sind,
bleibt ungewiss. Dass sie aber ein Beweis fiir seine ,foi si vive” sind, leitet Carré de
Montgeron daraus ab, dass der Spanier durch seine Bekehrung zum Jansenismus
in seiner Heimat eine Verfolgung durch die Inquisition riskiert.* Erst nachdem
Dom Alphonse gezeigt hat, dass seine Seele erhellt ist, merkt er, dass sein Auge
endgiiltig geheilt ist und das helle Licht der Sonne wieder vertragen kann.

Carré de Montgeron versucht seine Leser somit mittels zwei einander ergan-
zender Diskurse von der Wahrheit des Wunders zu {iberzeugen. Erstens gestaltet
er seinen Text auf eine Art, die an Berichte von spateren naturwissenschaftlichen
Experimenten erinnert: die genannten Uhrzeiten, die prazisen Beschreibungen
der wiederholten Versuche, das Auge endgiiltig zu heilen, sowie die Diagnosen
des Zustandes seines Auges wahrend der unterschiedlichen Stadien des wunder-
baren Geschehens zeigen den Einfluss der aufkommenden experimentellen Wis-

28 Carré de Montgeron, La Vérité des miracles, Dom Alphonse, S.42. Mit ,,cet aveugle dont il est
parlé dans I'Evangile” ist hier wohl der Blindgeborene gemeint, der, nachdem er von Jesus
geheilt wurde und sehen konnte, den Pharisdern erklérte, dass Jesus ein Prophet sei (Joh 9).

29 Carré de Montgeron, La Vérité des miracles, Dom Alphonse, S.43.

30 Bereits am Anfang des Berichtes macht Carré de Montgeron deutlich, dass in Spanien die
,ténebres de l'erreur” der Inquisition die ,lumiere de la Vérité” verdunkelt hatten. Zudem
hatte Dom Alphonses Betreuer (,Gouverneur”) ihm zunachst die Reise nach Paris verboten.
Dieser fiirchtete den Eindruck, den eine eventuelle Heilung des Sohnes eines hochpositio-
nierten spanischen Regierungsmitarbeiters durch die Vermittlung eines Jansenisten erwe-
cken konnte. Vgl. ebd., S. 41f.



Wunder erfahren 203

senschaft auf Carré de Montgeron.* Auch wenn hier nicht im eigentlichen Sinne
von einem Experiment die Rede sein kann — es findet keine experimentelle Mani-
pulation der Natur zur Erkenntnisgewinnung statt —,* setzen seine Uberlegun-
gen stark auf die empirische Beobachtung von Tatsachen, die die Grundlage fiir
Experimente bilden.” Die Leser des Berichtes konnen die Beobachtungen Carré
de Montgerons und den allmédhlichen Vollzug des Wunders somit bis ins Detail
nachvollziehen und beurteilen.* Daneben wird die Beschreibung des Wunders

31

32

33

34

In Frankreich etablieren sich die experimentellen Naturwissenschaften ab Mitte der 1730er
Jahre mit den Schriften des Abbé Nollet. Vgl. Peter R. Anstey/Alberto Vanzo, , Early Modern
Experimental Philosophy”, in: A Companion to Experimental Philosophy, hg. von Justin Sytsma
und Wesley Buckwalter, Wiley Blackwell 2016, S. 87-102, hier S. 98-100.

Vgl. Peter Dear, , The Meanings of Experience”, in: The Cambridge History of Science, Bd. 3: Early
Modern Science, hg. von Katharine Park und Lorraine Daston, Cambridge 2008, S.106-131.
Dear definiert das frithneuzeitliche Experiment als ,,a technique for interrogating nature (if
necessary, torturing’ it, in Francis Bacon’s phrase), and one that yielded, above all, operatio-
nal rather than essential knowledge” (S. 130).

Zur epistemischen Bedeutung von Fakten fiir die Beweisfithrung der experimentellen Wis-
senschaften vgl. Lorraine Daston, ,Strange Facts, Plain Facts, and the Texture of Scientific
Experience in the Enlightenment”, in Proof and Persuasion: Essays on Authority, Objectivity, and
Evidence, hg. von Suzanne Marchand und Elizabeth Lunbeck, Turnhout 1996, S. 42-59. In die-
sem Kontext ist es lohnenswert noch einmal auf die anfangs bereits erwahnte Aussage Carré
de Montgerons, dass alle ,vérités de fait” (Herv. R.G) nur mittels der Sinne zugéanglich seien,
zu verweisen (siehe oben Anm. 19).

Die Beschreibung der Wunderheilungen als langsam wirkende Vorgiange, die mit Riickfal-
len und Schmerzen zusammengehen, betont die Tatsdchlichkeit und Beobachtbarkeit der
Wunder. In gewisser Weise folgt Gott den Naturgesetzen fiir die Vollbringung der Wunder.
Die in der Frithen Neuzeit durchaus geldufige allegorische Vorstellung von Gott als Arzt,
der die Gnade als geistige Medizin fiir die geistige Krankheit der Siinde anreicht (vgl. dazu
zum Beispiel Johann Anselm Steiger, Medizinische Theologie: Christus medicus und theologia
medicinalis bei Martin Luther und im Luthertum der Barockzeit, Leiden/Boston 2005), bekommt
hier eine physische Dimension. Gott arbeitet nicht nur metaphorisch, sondern wirklich wie
ein irdischer Arzt. Argomathe sieht in dieser Betonung empirischer Fakten einen frithen
Ausdruck des modernen Positivismus. Vgl. Argomathe, A propos des miracles de Saint-Médard,
S.146, sowie S.158-160. Im Gegensatz zu den Wunderberichten des 17. Jahrhunderts, die die
Wunder vor allem institutionell legitimieren, orientiert sich Carré de Montgeron an den neu-
en naturwissenschaftlichen Theorien des 18. Jahrhunderts. Dies blieb nicht unbemerkt: In
seiner Abhandlung tiber Wunder erwahnt David Hume die jansenistischen Wunder und
zeigt sich beeindruckt von der Menge an Zeugen und Carré de Montgerons Berichte: , But
what is more extraordinary, many of the miracles were immediately proved upon the spot,
before judges of unquestioned integrity, attested by witnesses of credit and distinction, in a
learned age, and on the most eminent theatre that is now in the world. Nor is this all. A rela-
tion of them was published and dispersed everywhere; nor were the Jesuits, though a learned
body, supported by the civil magistrate, and determined enemies to those opinions, in whose
favour the miracles were said to have been wrought, ever able distinctly to refute or detect
them” (David Hume, An Enquiry Concerning Human Understanding, hg. von Stephen Buckle,
Cambridge 2007, S.109 (10, 2, 27). Aus der empirisch gestalteten Argumentation ergibt sich
aber auch ein Paradoxon: Die Betonung der Wunder als empirisch nachvollziehbaren Tatsa-
chen geht mit einer Reduzierung des iibernatiirlichen Anteils einher. Gleichzeitig aber soll
die Argumentation die Ubernatiirlichkeit der Ereignisse bestétigen. Im Folgenden soll deut-
lich werden, dass dem Staunen aus diesem Grund eine erhebliche Rolle zukommt.



204 Rogier Gerrits

mit einem religidsen Diskurs verbunden, der die Zeichenhaftigkeit des Gene-
sungswunders betont und die Leser von seiner Wahrhaftigkeit {iberzeugen soll.

Nach dieser detaillierten Erzahlung des Mirakels, fithrt Carré de Montgeron
nun eine Menge Zeugen an, die das Wunder bestédtigen. Darunter sind auch zwei
,berithmte’ Chirurgen, deren Aussagen zur Begutachtung des Wunders von Dom
Alphonse ebenfalls auf einem Experiment beruhen: ,[...] deux fameux Chirur-
giens, M. de Manteville &. M. Souchay, [...] apres plusieurs expériences ont cer-
tifié dans un rapport authentique la perfection de la vue de I'ceil droit de Dom
Alphonse, aussi bien pour les objets éloignés que pour ceux qui étoient proches”.*
Die Arzte werden hier somit nicht nur als Autoritétsfiguren angefiihrt. Sie sollen
die Funktion des Auges auch empirisch untersucht und bestatigt haben. Nach den
vorherigen Erklarungen {iber die Unheilbarkeit des Auges wird nun also mittels
Experimenten festgestellt, dass ein Wunder geschehen sein muss.

Die oben angefiihrten Argumente Dears sind auch fiir diese Beispiele relevant:
Experimente und Wunder sind hier insofern aufeinander bezogen, als sie anhand
der Naturgesetze definiert werden. Carré de Montgeron verwendet den empiri-
schen Diskurs, um seine Leser davon zu iiberzeugen, dass es sich hier um Wunder
handelt. Gerade die Experimente der Arzte — die die Grenzen der Naturgesetze
dadurch markieren, dass Dom Alphonses Heilung unmdglich scheint — zeigen,
dass es sich hier um {ibernatiirliche Heilungen handelt und somit um Wunder.
Indem Carré de Montgeron seine Berichte in einem solchen pseudo-wissenschaft-
lichen Diskurs prasentiert, zielt er auf eine hohere Glaubwiirdigkeit seiner Ab-
handlungen. Er mochte nicht blofs behaupten, sondern vor allem beweisen, dass
die Wunder wirklich stattgefunden haben. Dem Leser werden dazu alle Schritte
des Heilvorgangs dargelegt. Ihm wird suggeriert, er konne die Wahrhaftigkeit des
Wunders selbst tiberpriifen. Diese Legimitierungsstrategie kann einerseits da-
durch erklart werden, dass die empirischen Naturwissenschaften im Frankreich
des 18. Jahrhunderts an Bedeutung gewinnen. Andererseits aber fillt durch die
Bulle Unigenitus fiir die Jansenisten die bisher geldufige, institutionelle Autorisie-
rung der Wunder durch die Kirche weg. Carré de Montgeron, dessen Werk sich
explizit an die Jesuiten richtet, bleibt somit nur noch eine Beweisfiihrung, die auf
sinnlicher Wahrnehmung beruht. Er kann gewissermafSen nichts anderes tun, als
seinen Opponenten die Tatsachen vor Augen zu fiihren.

4 Experimente und Leidenschaften

Was Dear beziiglich Pascals Experiment gezeigt hat, trifft aber auch hier zu: Die
Beobachtungen bestatigen eine fiir den Beobachter bereits feststehende Tatsache.
Carré de Montgeron ist davon {iberzeugt, dass die Heilungen iibernatiirlicher Art
sind und verwendet den empirischen Diskurs als eine rhetorisch-persuasive Stra-
tegie. Doch zeigt sich in den Berichten, dass die Arzte und Zeugen nicht unbe-
dingt als jene , observateur(s] le[s] plus exact[s], le[s] plus desintéressé[s] & le[s]

35 Ebd, S.53.



Wunder erfahren 205

moins passionné[s]” auftreten, die ihre Studienobjekte laut Du Marsais” Artikel
zur expérience in der Encyclopédie von Diderot und d’Alembert nicht mit einem
durch Leidenschaften verzerrten Blick betrachten.®® Doch letztlich fungieren die
Leidenschaften nicht nur wie eine Brille (,lunettes”?), die die Dinge anders aus-
sehen ldsst, als sie sind. Sondern, so liefle sich hinzufiigen, die Beobachtungen
selbst 16sen beim beobachtenden Subjekt haufig Leidenschaften aus —insbesonde-
re bewirken sie ein Staunen, das auch bei Carré de Montgeron Erwahnung findet,
wenn er die erste Begegnung zwischen dem Arzt Gendron und dem geheilten
Dom Alphonse bespricht. Hierbei fiihrt er das Staunen des Arztes bezeichnender-
weise sogar als Beweis (,preuve”) fiir die Ubernatiirlichkeit der Heilung an:

Létonnement de M. Gendron des qu'il appercoit de loin D. Alphonse, est
déja une grande preuve du surnaturel de sa guérison: un homme d'une
expérience aussi consommée que M. Gendron, ne se seroit pas tant étonné
d’une chose qui auroit pu arriver d'une maniere naturelle.®

Das Staunen wird hier durch die Riickkopplung an Erfahrungswissen als Beweis
fiir den tibernatiirlichen Charakter der Heilung genannt: Es zeigt, dass der Arzt,
obwohl er sehr erfahren ist, die Heilung nicht medizinisch erklaren kann.

Neben der Zeugenschaft solch medizinischer Experten werden auch die Beob-
achtungen ,einfachster’ Menschen angefiihrt, um die Wahrhaftigkeit des Wun-
ders zu bestdtigen. So schreibt Carré de Montgeron in einem weiteren Bericht,
dass die wunderbare Heilung des Auges eines gewissen Pierre Gautier durch
stausendfache Erfahrung’ (,mille & mille expériences”) von den Einwohnern des
Dorfes bestétigt worden sei:

La joie d'un événement si subit & si consolant n‘est pas de ces choses que
l'on puisse décrire, le coeur du miraculé suffit a peine a sa reconnoissance;
c’est une consolation universelle dans sa famille, c’est un étonnement & un
empressement général dans la ville de Pezenas pour venir admirer une mer-
veille si peu attendue. La facilité de s'en convaincre par soi-méme fait faire
mille & mille expériences, & tout sert a persuader de la réalité du Miracle. Ici
le jugement du plus simple est aussi stir, que la décision du plus habile: c’est
un ceil crevé depuis quinze mois, c’est un ceil détruit qui a été rétabli d'une
maniére subite, & qui présentement voit tout, distingue tout, discerne tout.*

36 César Chesneau Du Marsais, ,, Expérience”, in: Denis Diderot/Jean le Rond d’Alembert (Hg.),
Encyclopédie, ou Dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers, Bd. 6, Paris 1756, S.297a:
, Il est assez ordinaire que deux personnes qui sont de sentiment différent, alleguent chacun
I'expérience en sa faveur: c’est I'observateur le plus exact, le plus desintéressé & le moins pas-
sionné qui seul a raison. Souvent les passions sont des lunettes qui nous font voir ce qui nest
pas, ou qui nous montrent les objets autrement qu’ils ne sont.”

37 Ebd.

38 Carré de Montgeron, La Vérité des miracles, Dom Alphonse, S.73.

39 Carré de Montgeron, La Vérité des miracles, Pierre Gautier, S. 3.



206 Rogier Gerrits

Auch aus diesem Zitat geht hervor, dass die Beobachtungen Leidenschaften her-
vorrufen, die zur Bestitigung des Wunders beitragen. Die Tatsache, dass Carré de
Montgeron vom Staunen, von der Verwunderung und der Unbeschreibbarkeit des
Wunders spricht, deutet auf eine Mischform von empirischer observatio und einer
spontanen Erfahrung hin.

In weiteren Berichten wird zudem deutlich, dass die Beglaubigung der Wunder
anhand einer empirischen Argumentation wohl nicht vollig hinreichend ist. Car-
ré de Montgeron rekurriert auch vielfach auf ein alltédgliches Erfahrungswissen.
In mehreren der Berichte werden zum Beispiel Zeugen aufgefiihrt, die den kor-
perlichen Defekt oder die Krankheit des betreffenden Subjekts der Erzahlung fiir
unheilbar erkldren und sich dabei auf ihre experientia berufen.

Auch wenn Carré de Montgeron mit einem empirischen Wissen argumentiert,
kommt der praktischen Erfahrung eine sehr bedeutende Rolle zu. Dieses langjah-
rige Erfahrungswissen scheint an manchen Stellen sogar mehr Uberzeugungs-
kraft zu besitzen als das empirische Wissen, denn erst durch den Riickgriff auf
die personliche (Lebens)Erfahrung wird jenes Staunen ausgeldst, das die beiden
Arzte wirklich {iberzeugt. Das Staunen erlaubt es Carré de Montgeron schliellich
zu argumentieren, dass, wenn sogar Personen mit einer solchen langjahrigen Er-
fahrung die Heilung als unverstandlich deklamieren und an die Grenzen ihres
Wissens stofSen, es sich nur um ein Wunder handeln kénne. Trotz des Versuchs,
die Wunder so systematisch und wissenschaftlich wie moglich zu vermitteln, be-
ruft Carré de Montgeron sich also zusétzlich auf jene personliche Erfahrung, die
sich nur schwer in propositionale Sprache transferieren lasst.

Zudem tauchen in den Erzahlungen regelmaf3ig iiberraschte, staunende und
sich wundernde Zeugen auf. Neben den prizisen Beobachtungen appelliert der
Berichterstatter also auch an Erfahrungswissen im Sinne eines alltaglichen Wis-
sens und die Leidenschaften als somatischen Nachweis der Erfahrung des Wun-
ders, um seine Leser zu iiberzeugen. Die Erfahrung des Wunders affektiert in ers-
ter Linie den Korper und 16st Staunen aus. Carré de Montgeron versucht sich die
Wunder zwar durch prazise Beobachtungen zu nahern, fiihrt sie aber immer wie-
der auf das Staunen zuriick, was die Einschrankungen seiner empirischen Me-
thode zeigt.** Durch die Reproduktion des Staunens — sowohl durch rhetorische

40 Das Staunen oder die Verwunderung und das Wunder haben seit jeher eine enge Verbindung.
Bereits in der antiken Philosophie ist das Staunen (thaumazein) der Ursprung der Wissbegier-
de, 16st sie doch die Neugierde aus. Vgl. dazu Karlheinz Barck, ,Wunderbar”, in: Asthetische
Grundbegriffe. Historisches Warterbuch in sieben Binden, Bd. 6, hg. von dems. u.a., Stuttgart/Wei-
mar 2005, S.730-773, hier S.733. Im 17. Jahrhundert ist die Verwunderung bei Descartes aus
diesem Grund die erste Leidenschaft. Sie ldsst den Zuschauenden erst einmal ohne Urteil
iiber das bestaunte Objekt oder Ereignis zuriick und setzt somit die Neugierde, d.h. das Stre-
ben nach neuen Erkenntnissen, in Gang. Vgl. René Descartes, Les Passions de I'dme, 11, 53, hg.
von Jean-Maurice Monnoyer, Paris 1988, S.190: ,Et parce que cela [die Verwunderung] peut
arriver avant que nous connaissions aucunement si cet objet nous est convenable, ou si il ne
l'est pas, il me semble que 'admiration est la premiére de toutes les passions.” Diese epistemi-
sche Dimension des Staunens spielt auch bei Carré de Montgeron eine Rolle. Allerdings fiihrt



Wunder erfahren 207

Strategien als auch durch das Anfiihren staunender Zeugen — wird der Bericht
auf die eigentliche Erfahrung des Wunders zuriickgefiihrt, die dem Menschen mit
einem FEingriff Gottes in der Welt konfrontiert.

5 Wunder-Erfahrung

Bisher ist es vor allem darum gegangen, wie Erfahrungswissen verwendet wird,
um skeptische Leser von Wundern zu {iberzeugen. Doch Wunder kénnen, so geht
aus anderen Wunderberichten hervor, selbst ebenfalls Erfahrungswissen erzeu-
gen. In der Histoire de Notre-Dame de Liesse, die im Jahr 1708 veroffentlicht wurde,
erzahlt der Priester Etienne Nicolas Villette die Geschichte des Marienwallfahr-
tortes Liesse, wo vom spéten 14. bis zum 17. Jahrhundert mehrere Wunder gesche-
hen sein sollen.* Das Buch enthilt ein Kapitel, in dem der Priester sowohl {iber
die allgemeine, ortsunabhdngige Marienverehrung als auch deren Bezug zum
Pilgern zu spezifischen Wallfahrtsorten spricht. Zunachst schreibt er, dass Maria
natiirlich tiberall verehrt werden konne und sie auch tiberall Gebete erhore.** An
bestimmten, von ihr selbst erwidhlten Orten wiirde sie jedoch noch groéfiere Wun-
der bewirken. Zur Unterstiitzung dieser Aussage appelliert er an die allgemeine,
praktische Erfahrung:

Mais quoi que ces principes soient certains & véritables [dass Maria iibe-
rall angebetet werden kann], personne ne peut disconvenir que comme il
y a des Lieux que la sainte Vierge semble s'étre choisis pour y étre hono-
rée d'un Culte particulier, elle se plait aussi a y répandre ses faveurs & ses
graces avec plus d’abondance, sur ceux qui viennent y implorer son secours.
Ceci est une vérité de pratique & d’expérience qui est reconnué dans tout le
Monde Chrétien, n'y ayant point de Royaume, & presque point de Province,

das Staunen hier nicht zu neuen Erkenntnissen iiber die Naturgesetze, sondern zur Feststel-
lung, dass die Heilungen nicht zu erkldren sind und deswegen gottlichen Ursprungs sein
miissen. Die Art von Staunen, die von Wundern ausgeldst wird, wird in der Heiligen Schrift
bereits mit stupor beschrieben (so reagieren die Zeugen einer Heilung eines Blinden durch
Jesus in Mt 12,23 wie folgt: ,stupebant omnes turbae”) und kennzeichnet sich durch Furcht
und Erstarrung. Diese Art von Staunen macht dem Beobachter des Wunders die Allmacht
Gottes bewusst, leitet aber keine epistemologische Frage nach der Funktion des wunderbaren
Geschehens ein. Vgl. hierzu Mireille Schnyder, , Staunen und conversio”, in: Zwischen Ereignis
und Erzihlung: Konversion als Medium der Selbstbeschreibung in Spitantike, Mittelalter und Friiher
Neuzeit, hg. von Ruth Beruht u.a., Berlin 2016, S.169-186. Dem Wunder als Ereignis und der
Verwunderung als Leidenschaft ist gemeinsam, dass sie beide die Grenzen des Wissbaren
markieren. Vgl. Daston/Park, Wonders, S.13-20.

41 Zur Geschichte von Notre-Dame de Liesse als Pilgerort vgl. Hervé Barbin/Jean-Pierre Du-
teil, ,Miracle et pelerinage au XVIle siecle”, in: Revue d’Histoire de l’Eglise de France 167 (1975),
S.246-256; Philippe Luez, ,Pourquoi vient-on prier Notre-Dame-de-Liesse?”, in: Revue d’his-
toire de I’Eglise de France 192 (1988), S. 39-52.

42 Etienne Nicolas Villette, Histoire de Notre-Dame de Liesse, Laon 1708, S.89f.: ,Quant aux Péleri-
nages établis dans I'Eglise aux Lieux qui sont spécialement dédiés a la sainte Vierge, je dirai
qu'il est vrai qu'on peut ’honorer en tout lieu; qu'elle entend par tout les priéres de ceux qui ont
recours a elle; quelle les éxauce méme partout, lors qu'on les lui adresse avec une vive foi [...].”



208 Rogier Gerrits

ou il n'y ait des Lieux, dans lesquels la sainte Vierge fait ressentir a ceux qui
viennent I'y invoquer des effets sensibles de sa clémence.*’

Weil es fast in jedem Land und in jeder Provinz einen der Mutter Gottes gewid-
meten Pilgerort gebe, wo sie wundertétig gewesen sei, habe die ganze christli-
che Welt die Erfahrung gemacht, dass diejenigen, die sie an solchen Orten anru-
fen, auch die Effekte ihrer Gnade zu spiiren bekdmen. Obwohl der Priester hier
wohl in erster Linie sein Vertrauen in die Gnade der Gottesmutter zum Ausdruck
bringt, ist auffaillig, dass Wunder, die eigentlich unverstandliche, iibernatiirliche
Ereignisse sind, hier nahezu als vorhersagbar betrachtet werden. Sie folgen dem-
nach offenbar einer bestimmten Gesetzmafigkeit, die Villette hier mit einem Er-
fahrungswissen verbindet: Da die Marienwunder immer wieder an dhnlichen Or-
ten stattfinden, so das Argument, habe die christliche Welt ein Erfahrungswissen
aufgebaut, aufgrund dessen sie sich der Wundertétigkeit versichert wissen konne.

Ein letztes Beispiel zeigt, wie aus einem Wunder Erfahrungswissen hervorgeht,
verbindet dies aber gleichzeitig mit einem Unwissen tiber das Wunder. Es handelt
sich um die ,Miracle de la sainte Epine”, die am 24. Marz 1656 im jansenistischen
Kloster Port-Royal stattgefunden haben soll. Dort wurde die dreizehnjdhrige
Marguerite Périer, die Nichte von Pascal, von einer Augengeschwulst, an der sie
bereits jahrelang gelitten hatte, geheilt. Als sie an jenem Tag eine im Kloster auf-
bewahrte Dornenreliquie auf ihr Auge driickte, so die Erzahlung, verschwand die
Geschwulst sofort und ihr Auge war geheilt.* In den darauffolgenden Wochen

43 Ebd., S.90.

44 Festgehalten wurde das Wunder u.a. in einer Zeugenaussage Blaise Pascals, der das Wunder
als Onkel des Médchens miterlebte. Vgl. Déposition de Pascal sur le Miracle de la Sainte Epine, in:
ders.: CEuvres complétes, Bd. 1, hg. von Michel Le Guern, Paris 1998, S. 3-6. Fiir eine Zusammen-
fassung der Ereignisse siehe auch Antony McKenna, ,Périer, Marguerite”, in: Dictionnaire de
Port-Royal, hg. von Jean Lesaulnier und Antony McKenna, Paris 2004, S. 810-812. Die Erklarung
von Pascal ist von der gleichen Detailliertheit gepragt wie die spateren Berichte Carré de Mont-
gerons. Er nennt viele medizinische Details (,gouttes d’eau qui lui tombaient par le coin du-
dit ceil gauche [...] qui se convertirent en boue [...]” [Pascal, Déposition, S.4]) und fiihrt die
Aussagen von erfahrenen Arzten an, die die Unheilbarkeit des Geschwulstes bestatigen. Er
beschreibt, wie man sich, nach dem Ausprobieren mehrerer einfacher Heilmittel, schliefSlich
darauf einigt, dass das Méddchen nur durch das Feuer geheilt werden konne. Diese Methode
fiihre jedoch nicht gewiss zu einer vollstandigen Heilung und sei duf3erst gefdhrlich. Die Ope-
ration wird dann auch mehrere Male aufgeschoben. Letztendlich aber verschlimmerte sich die
Krankheit derart, dass ihr Vater per Brief zum Kloster gerufen wurde, wo das Madchen wegen
ihrer Krankheit verblieben war, um seine Erlaubnis fiir die Operation zu geben. Just an dem
Tag aber wurde Marguerite Périer durch die Berithrung der Dornenreliquie vollstandig geheilt
(,Que ce jour-la méme, sur les trois heures de relevée, quelques heures aprées cette lettre écrite
et envoyée a la poste, ladite malade fut guérie sur-le-champ, par l'attouchement d’'un reliquaire
dans lequel il y a une épine de la couronne de Notre-Seigneur” [ebd., S. 5{.]). Obwohl die Aus-
sage Pascals, dhnlich wie die spateren Berichte Carré de Montgerons, mit sehr viele Fakten
unterstiitzt ist (was wohl auch auf die Legimitierungsproblematik der Jansenisten hindeutet),
ist der Text ein ziemlich klassischer Wunderbericht. Das Wunder erscheint hier noch als ein
sehr plotzliches Ereignis, das direkt zur vollstandigen Heilung fiihrt, wahrend die Wunder bei
Carré de Montgeron als langer andauernde Prozesse beschrieben werden.



Wunder erfahren 209

wurde der Heilung im Kloster mehrmals mit Zeremonien gedacht. In einem Brief,
den Jacqueline Pascal an ihre Schwester, die Mutter des Kindes, schrieb, ruft sie
eine solche Zeremonie und auch das Wunder selbst in Erinnerung. Uber das Wun-
der schreibt sie:

Tout ce qui regarde Dieu est ineffable, et sapprend beaucoup mieux par
I'expérience que par des paroles. Prions Dieu seulement qu’il nous fasse
avoir toujours présente au cceur une si grande merveille, et que le temps ne
la fasse point vieillir a notre égard, puisqu’il ne sera pas moins admirable
dans dix ans d’ici, quun si grand mal ait été guéri en un instant, que dans
I'instant ou il le fut.*®

Jacqueline Pascal beschreibt das Wunder hier als eine Erfahrung, durch die man
mehr iiber Gott lerne als durch Worte. Ihre Worte zeigen das ,wirkliche’ Vermo-
gen des Wunders, Erfahrungen auszul6sen, die nicht diskursivierbar sind, aber
gerade dadurch iiberzeugen. Die Beobachtung der Heilung ihrer Nichte drangt
Jacqueline zu einer Medialisierung (hier die Gedenkzeremonien im Kloster), die
die Erfahrung der Gnade Gottes wiederholbar machen soll. Die Darstellung des
Wunders stofit aber immer wieder auf ein Diskursivierungsproblem, das hier von
Jacqueline Pascal mit dem traditionellen Konzept der ineffabilitas Dei angesprochen
wird. Im Vorangegangenen ist deutlich geworden, dass auch Carré de Montgeron,
der seine Berichte systematisch gestaltet und sie als Beweisfithrungen qualifiziert,
mit dem Diskursivierungsproblem konfrontiert ist. Die Erfahrung eines Wunders
generiert vor allem ein religioses Wissen iiber die Gnade und Allmacht Gottes, das
sich nicht in eine empirisch-propositionale Sprache bringen, sich also nicht ohne
Weiteres diskursivieren ldsst.

6 Fazit

Die letzte Aussage ist exemplarisch fiir die Diskursivierung von der Erfahrung des
Wunders im Frankreich des spaten 17. und friithen 18. Jahrhunderts, eine Zeit der
sich herausbildenden empirischen Naturwissenschaften. Wie aus den oben auf-
gefiihrten Beispielen hervorging, zeigen sich im Zuge dieser Entwicklung diverse
Versuche, Wunder mit einem empirischen Erfahrungswissen zu verbinden. Dies
driickt sich bei Carré de Montgeron in einem empirischen Diskurs aus, der durch
medizinische Beobachtungen und einer prazisen Beschreibung der Handlungen,
die zur Wunderheilung fiihren, seinen Lesern iiberzeugen mochte. Jedoch wird
dieser empirische Diskurs kombiniert mit einem Diskurs, der ein Erfahrungswis-
sen im Sinne eines alltdglichen, praktischen Wissens anspricht und der an per-
sonliche Beobachtungen appelliert — auch von Nicht-Experten. Trotz der Datie-
rungen und genauen Beschreibungen der unterschiedlichen Falle, die der Bericht
im Gegensatz zum oben erwdhnten Beispiel der hydrostatischen Experimente

45 M. P. Faugere, Lettres, opuscules et mémoires de madame Périer et de Jacqueline, sceurs de Pascal, et
Marguerite Périer, sa niéce, publiés sur les manuscrits originaux, Paris 1845, S.390.



210 Rogier Gerrits

Pascals enthélt, sind doch noch Spuren des eher rational bzw. spekulativ ausge-
richteten Experiments von Pascal zu erkennen. Wie bei Pascal geht es darum, eine
Vorannahme (hier: die Heilungen sind Wunder), von deren Wahrheit Carré de
Montgeron in erster Linie durch persénliche Erfahrung iiberzeugt ist, mit einem
Beobachtungswissen zu unterfiittern. Dabei geht es jedoch nicht darum, die uni-
verselle, natiirliche Ordnung zu bestitigen, sondern — gerade umgekehrt — darum
zu demonstrieren, dass die beobachteten Heilungen aus dieser Ordnung heraus-
fallen und deswegen Wunder sind. Deswegen ist der Bericht durchflochten mit
rhetorischen Strategien, die beim Leser Staunen ausldsen sollen. Innertextuell
wird das Staunen der Zeugen der Wunderheilungen betont und mit Erfahrungs-
wissen in Verbindung gebracht. Gerade dieser Fokus auf dem Staunen fiihrt den
Bericht ins Religiose zuriick und macht deutlich, dass es sich bei den Wundern
um Phdnomene unsagbaren gottlichen Ursprungs handelt, deren Beschreibung
zu Bekehrungen fithren und Verbreitung des (jansenistischen) Glaubens dienen
soll. Erfahrungswissen ist somit unerlasslich fiir den Umgang mit Wundern. Aus
einem Wunder geht Erfahrung hervor, und Erfahrung ist notwendig, um ein
Wunder zu erkennen. Diese Erfahrungen unterschiedlicher Art werden in den
hier aufgefiihrten franzosischen Beispielen immer anhand des Begriffes expérience
beschrieben und eine Trennung zwischen einem Erfahrungswissen im Sinne ei-
ner personlichen Erfahrung und im Sinne eines empirischen Wissens wird nicht
explizit vorgenommen. In den zuletzt genannten Beispielen geht es deutlich um
eine alltagspraktische Erfahrung, die aus dem Erfahren — im Sinne von Miterle-
ben — eines Wunders hervorgeht. In Carré de Montgerons Bericht ist mit expérience
héufig eine Mischform gemeint. Die Berichte sind in gewisser Weise empirisch
fundiert, gehen aber mit einem personlichen Erfahrungswissen einher. Die An-
sédtze, die Wahrheit der Wunder mit einer empirischen und naturwissenschaftli-
chen Argumentation zu verteidigen, konnen schlussendlich nicht eingeldst wer-
den. Die Berichte rekurrieren immer wieder auf die praktische Erfahrung von
Arzten und persdnlichen Beobachtungen von Zeugen. Die Beschreibungen dieser
Erfahrungen werden zusétzlich durch die Leidenschaft des Staunens verstarkt.
Der leidenschaftslose Diskurs der Empirie verschafft Carré de Montgeron also
nicht ganzlich die sprachlichen Werkzeuge, die seinen Leser {iberzeugen sollen.
Die personliche, das Innere beriihrende Erfahrung ist es, die dem Wunder seine
Uberzeugungskraft gewahrt. Das Sprechen iiber Wunder, so wusste auch Pascal,
ist gefahrlich: ,,Misérables qui nous obligez a parler des miracles [...] pour affaiblir
vos adversaires, vous désarmez toute I'Eglise.”*

46 Blaise Pascal, Pensées, XI1I, 849, hg. von Léon Brunschvieg, Paris 1950, S.291.



Wunder erfahren 211

Bibliographie

Quellen

Augustinus von Hippo, Des heiligen Kirchenvaters Aurelius Augustinus zweiundzwanzig
Biicher iiber den Gottesstaat, aus dem Lateinischen tibers. von Alfred Schroder, Miin-
chen 1911.

Augustinus von Hippo, De Civitate Dei, hg. von A. Dombart, Turnhout 1955 [= CCL 48].

Thomas von Aquin, Die katholische Wahrheit oder die theologische Summa des Thomas
von Aquin, deutsch wiedergegeben durch Ceslaus Maria Schneider, Regensburg
1886-1892.

Carré de Montgeron, Louis Basile, La Vérité des miracles opérés a l'intercession de M. de
Piris et autres appelans démontrée contre M. l'archevéque de Sens, ouvrage dédié au Roy,
par M. Carré de Montgeron, conseiller au Parlement de Paris, Tome premier, nouvelle edi-
tion, revue & augmentée par l'auteur, Koln 1745.

Descartes, René, Les passions de I"dme, hg. von Jean-Maurice Monnoyer, Paris 1988.

M. P. Faugere, Lettres, opuscules et mémoires de madame Périer et de Jacqueline, sceurs de
Pascal, et Marguerite Périer, sa niéce, publiés sur les manuscrits originaux, Paris 1845
Hume, David, An Enquiry Concerning Human Understanding, hg. von Stephen Buckle,

Cambridge 2007.

Languet De Gergy, Jean-Joseph, Instruction pastorale au sujet des prétendus miracles du
Diacre de Saint, Paris 1734.

Lantages, Charles-Louis de, La Vie de la vénérable mere Agnez de Jésus, Religieuse de I’Ordre
de S. Dominique au devot Monastere de Sainte Catherine de Langeac. Avec I’Abregé de Ia
Vie de la Mere Francoise des Seraphins, Prieure du Monastere de saint Thomas d’Aquin a
Paris, Au Puy 1665.

Lantages, Charles-Louis de, La Vie de la vénérable mere Agnez de Jésus, Religieuse de I'Ordre
de S. Dominique au devot Monastere de Sainte Catherine de Langeac, Troisiéme Edition
revué, corrigée & augmentée, Au Puy 1718.

Du Marsais, César Chesneau, ,Expérience”, in: Denis Diderot und Jean le Rond
d’Alembert (Hg.), Encyclopédie, ou Dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des mé-
tiers, Bd. 6, Paris 1756.

Pascal, Blaise, Pensées, hg. von Léon Brunschvieg, Paris 1950.

Pascal, Blaise, CEuvres complétes, hg. von Louis Lafuma, Paris 1963.

Pascal, Blaise, CEuvres complétes, hg. von Michel le Guern, Paris 1998.

Saint Esprit, Michel du, Saint Pélérinage de Notre-Dame de Lumieres, Lyon 1666.

Villette, Etienne Nicolas, Histoire de Notre-Dame de Liesse, Laon 1708.

Sekundiirliteratur

Anstey, Peter R./Vanzo, Alberto, , Early Modern Experimental Philosophy”, in: A Com-
panion to Experimental Philosophy, hg. von Justin Sytsma und Wesley Buckwalter,
Wiley Blackwell 2016, S. 87-102.

Armogathe, Jean-Robert, A propos des miracles de Saint-Médard: les preuves de Car-
ré de Montgeron et le positivisme des Lumieres”, in: Revue de I'histoire des religions
180:2 (1971), S. 135-160.

Barck, Karlheinz, ,Wunderbar”, in: Asthetische Grundbegriffe. Historisches Worterbuch in
sieben Binden, T. 6, hg. von dems. u.a., Stuttgart/Weimar 2005, S. 730-773.

Bokobza Kahan, Michele, , Ethos in Testimony: The Case of Carré de Montgeron, a
Jansenist and a Convulsionary in the Century of Enlightenment”, in: Eighteenth-
Century Studies 43:4 (2010), S. 419-433.



212 Rogier Gerrits

Barbin, Hervé/Duteil, Jean-Pierre, ,Miracle et pelerinage au XVII° siecle”, in: Revue
d’Histoire de l'Eglise de France 167 (1975), S. 246-256.

Cousin, Bernard, Le Miracle et le quotidien. Les ex-voto provencaux, images d’une société,
Aix-en-Provence 1983.

Daston, Lorraine, ,Marvelous Facts and Miraculous Evidence in Early Modern Euro-
pe”, in: Critical Inquiry 18 (1991), S.93-124.

Daston, Lorraine, ,,Strange Facts, Plain Facts, and the Texture of Scientific Experience in
the Enlightenment”, in Proof and Persuasion: Essays on Authority, Objectivity, and Evi-
dence, hg. von Suzanne Marchand und Elizabeth Lunbeck, Turnhout 1996, S. 42-59.

Daston, Lorraine/Park, Katharine, Wonders and the Order of Nature 1150-1750, New
York 1998.

Dear, Peter, ,Miracles, Experiments, and the Ordinary Course of Nature”, in: Isis 81:4
(1990), S. 663-683.

Dear, Peter, ,The Meanings of Experience”, in: The Cambridge History of Science, Bd. 3:
Early Modern Science, hg. von Katherine Park und Lorraine Daston, Cambridge
2008, S.106-131.

Faugere, M.P, Leftres, opuscules et mémoires de madame Périer et de Jacqueline, sceurs de
Pascal, et Marguerite Périer, sa niéce, publiés sur les manuscrits originaux, Paris 1845.
Geppert, Alexander C. T./K&ssler, Till, , Einleitung: Wunder der Zeitgeschichte”, in: Wun-

der: Poetik und Politik des Staunens im 20. Jahrhundert, hg. von dens., Berlin 2011, S. 49-68.

Gouzi, Christine, ,L'image du diacre Paris: portraits gravés et hagiographie”, in: Chré-
tiens et sociétés 12 (2005), online: http://journals.openedition.org/chretienssocie-
tes/2175, 14.1.2021.

Grizelj, Mario, Wunder und Wunde. Religion als Formproblem von Literatur, Paderborn 2018.

Harrison, Peter, ,Miracles, Early Modern Science, and Rational Religion”, in: Church
History 75:3 (2006), S. 493-510.

Luez, Philippe , Pourquoi vient-on prier Notre-Dame-de-Liesse?” in: Revue d’histoire de
I'’Eglise de France 192 (1988), S.39-52.

McCready, William David, Signs of Sanctity. Miracles in the Thought of Gregory the Great,
Toronto 1989.

McKenna, Antony, , Périer, Marguerite”, in: Dictionnaire de Port-Royal, hg. von Jean Le-
saulnier und Antony McKenna, Paris 2004, S. 810-812.

Schnyder, Mireille, ,Staunen und conversio”, in: Zwischen Ereignis und Erzihlung: Kon-
version als Medium der Selbstbeschreibung in Spitantike, Mittelalter und Friiher Neuzeit,
hg. von Ruth Beruht u.a., Berlin 2016, S. 169-186.

Signori, Gabriela, Wunder: Eine historische Einfiihrung, Frankfurt 2007.

Steiger, Johann Anselm, Medizinische Theologie: Christus medicus und theologia medi-
cinalis bei Martin Luther und im Luthertum der Barockzeit, Leiden/Boston 2005.

Stentz, Barbara, , La maladie en récit et en image dans La Verité des miracles de Louis-
Basile Carré de Montgeron®, in : Dix-huitieme siécle 47 (2015), S. 291-310.

Vidal, Daniel, Miracles et convulsions jansénistes au X VIII siécle. Le mal et sa connaissance,
Paris 1987.

Weifs, Wolfgang, , Zeichen und Wunder”. Eine Studie zu der Sprachtradition und ihrer Ver-
wendung im Neuen Testament, Neukirchen-Vluyn 1995.

Zimmermann, Ruben, ,Wundern tiber ,des Glaubens liebstes Kind’. Die hermeneuti-
sche (De-)Konstruktion der Wunder Jesu in der Bibelauslegung des 20. Jahrhun-
derts”, in: Wunder. Poetik und Politik des Staunens im 20. Jahrhundert, hg. von Alexan-
der C.T. Geppert und Till K&ssler, Berlin 2011, S. 95-125.


http://journals.openedition.org/chretienssocietes/2175
http://journals.openedition.org/chretienssocietes/2175

Autor*innenverzeichnis

Dirk Brunke ist Wissenschaftlicher Mitarbeiter fiir iberoromanische Literatur-
und Kulturwissenschaft an der Ruhr-Universitdt Bochum. Forschungs- und Lehr-
aufenthalte in Porto Alegre (Brasilien), Buenos Aires (Argentinien) und Quito (Ecu-
ador). Forschungsschwerpunkte liegen in der historischen Emotionsforschung, der
Authentizitat insbesondere im 19. Jahrhundert und dem epischen Gedicht in der
Romania. Ausgewahlte Publikationen: ,Die leidende Frau. Mitleid bei Maria de Za-
yas”, in: HeLix. Dossiers zur romanischen Literaturwissenschaft (Dossier Frau — Macht
— Kdorper. Verfiigungen iiber den weiblichen Korper in der friihneuzeitlichen Romania, hg.
von Corinna Albert, Dirk Brunke und Marina O. Hertrampf) 2022; ,, Autentificacién
en la poesia épica latinoamericana del siglo XIX* in: El yo en la poesia épica. Nuevos
espacios de subjetividad en la poesia épica ibérica y latinoamericana del siglo XIX, hg. von
Dirk Brunke und Roger Friedlein, Madrid/Frankfurt a. M. 2020, S. 142-156; Das ro-
mantische Epos am Rio de la Plata. Subjektivitit und Lyrisierung, Stuttgart 2018.

Isabelle FELLNER ist Literaturwissenschaftlerin mit Spezialisierung auf wissens-
geschichtlichen Fragestellungen. Sie hat an der Freien Universitdt Berlin in Ro-
manischer Philologie zu Fragen der Wissensverhandlung in franzdsischen Ge-
lehrtensozietdten des 17. Jahrhunderts promoviert. Von 2016 bis 2021 war sie im
Teilprojekt A07 , Erotema. Die Frage als epistemische Gattung im Kontext der fran-
z0sischen Sozietatsbewegung des 17. und frithen 18. Jahrhunderts” des Sonderfor-
schungsbereichs 980 Episteme in Bewegung beschéftigt. Derzeit arbeitet sie als
Wissenschaftliche Mitarbeiterin fiir den Schweizerischen Nationalfonds in Bern.
Ihre Dissertation erscheint 2022 in der vorliegenden Reihe unter dem Titel Nettoyer
I'étude de la poussiere: The Conférences of Théophraste Renaudot.

Emiliano Ferrarr est Docteur en Philosophie et Chercheur associé¢ a I'IRPhiL
(Université Lyon 3). Spécialiste de 'ceuvre de Montaigne, ses recherches portent
sur les rapports entre philosophie, littérature et savoirs humains dans la premiere
modernité. Il codirige le groupe de recherche Atelier Montaigne (LabEx COMOD).
Il a notamment publié: Montaigne: une anthropologie des passions, Paris 2014; (co-dir.
avec Carlo Montaleone), Montaigne e l'esperienza del corpo tra medicina, letteratura
e filosofia, Rome 2018; (co-dir. avec Thierry Gontier et Nicola Panichi), Montaigne:
penser en temps de guerres de Religion, Paris 2022.

Daniel Frieck ist Wissenschaftlicher Mitarbeiter fiir franzdsische und italienische
Literatur an der Humboldt Universitat zu Berlin. Seine Forschungsschwerpunkte
umfassen geistliche Lyrik und Hagiographie in der Frithen Neuzeit sowie AIDS-



214 Autor*innenverzeichnis

Narrative in den frankophonen Gegenwartsliteraturen. Ausgewahlte Publikatio-
nen: E puro inchiostro il prezioso sangue. Das Verhiltnis von Petrarkismus und Evange-
lismus in den Rime spirituali von Vittoria Colonna (1546), Heidelberg 2021; ,Dans les
abimes insondables de la prédestination? A propos de trois imitations frangaises
du sonnet Scelse da tutta la futura gente de Veronica Gambara par Joachim Du Bel-
lay, Simon Goulart et Philippes Desportes”, in: Une honnéte curiosité de s'enquérir de
toutes choses. Mélanges en I’honneur d’Olivier Millet, hg. von M. C. de Ribes, S. Dem-
bruk, D. Fliege und V. Oberliessen, Genf 2021, S. 219-232; Edition critique et com-
mentée du Balladin de Clément Marot”, in: Bibliotheque d’"Humanisme et Renaissance
82/3 (2020), S. 453-487.

Rogier GerriTs ist Wissenschaftlicher Mitarbeiter am Institut fiir Romanistik der
Universitat Hamburg. Unter dem Titel Zwischen ,,mystere cachez” und ,,parole pure”:
Allegorie, Allegorese und Interkonfessionalitit in der franzdsischen geistlichen Literatur
der Friihen Neuzeit erschien 2022 seine Dissertation bei Vandenhoeck und Rup-
recht. In seinem derzeitigen Forschungsprojekt befasst er sich mit der Darstellung
von Wundern in der franzdsischen Literatur der Frithen Neuzeit.

Marie GuTHMULLER ist Absolventin der Universitat La Sorbonne, Paris IV (M A 1997),
der Albert-Ludwigs-Universitat Freiburg (MA 1999 und 2000) und der Universitét
Osnabriick (PhD 2007). Vor ihrer Berufung als Professorin an die Humboldt-Uni-
versitdt lehrte und forschte sie an der Ruhr-Universitdt Bochum (2008-2018), der
Universitat Osnabriick (2000-2007) und am Zentrum fiir Literatur- und Kulturfor-
schung in Berlin (2001-2004). Thre Forschungsinteressen liegen im Bereich der
Literatur- und Wissensgeschichte, mit Schwerpunkt auf der franzdsischen und
italienischen Literatur des 17. bis 21. Jh. und deren Dialog mit den Psychowissen-
schaften. Ausgewahlte Publikationen: Der Kampf um den Autor. Abgrenzungen und
Interaktionen zwischen franzosischer Literaturkritik und Psychophysiologie 1858-1910,
Tiibingen 2007; Jenseits von Freud? Der Traum in der italienischen Moderne. Luigi Ca-
puana, Federigo Tozzi, Italo Svevo, Wiesbaden 2021; (zus. mit Hans-Walter Schmidt-
Hannisa, Hg.), Das nichtliche Selbst. Traumwissen und Traumkunst im Jahrhundert der
Psychologie, 2 Bde., Gottingen 2016 und 2020.

Robert Krauvse ist Wissenschaftlicher Mitarbeiter und Privatdozent fiir neuere
deutsche und vergleichende Literaturwissenschaft an der Albert-Ludwigs-Uni-
versitdt Freiburg. Forschungsschwerpunkte: Geschichte der Moderne, deutsch-
franzosische Kulturbeziehungen, soziopolitische Fragen aus kulturwissenschaft-
licher Perspektive, Autobiografik und Briefwechsel. Ausgewahlte Publikationen:
Mufle und Miifliggang im Zeitalter der Arbeit. Zu einer Problemkonstellation der deut-
schen und franzosischen Literatur, Kultur und Gesellschaft im ,langen’ 19. Jahrhundert
(2021); ,,Bootsfahrt mit Baudelaire. Das Poem ,Le Voyage’ als Pratext fiir Nietzsches

Dithyrambus ,Die Sonne sinkt”, in: Andreas Urs Sommer, Sebastian Kaufmann,
Ralph Héfner (Hg.), Nietzsches Literaturen (2019), S. 259-278; als Gast-Hg.: Dossier



Autor*innenverzeichnis 215

in: Lendemains, hg. von Andreas Gelz und Christian Papilloud: Walter Benjamins
franzdsische Konstellationen (2022).

Iris RoeBLING-GRAU ist aktuell Vertretungsprofessorin fiir Romanische Philolo-
gie an der Freien Universitdt Berlin. Zu ihren Forschungsschwerpunkten gehort
die spanische Literatur des Siglo de Oro. In ihrer Habilitationsschrift hat sie das
Libro de la vida von Teresa de Jesus zusammen mit den Romanen Julie, ou la Nouvelle
Heloise und Les Bienveillantes von Jonathan Littell in der Tradition der Spiegel-Texte
interpretiert. Zu ihren Publikationen zahlen: ,Acte gratuit’. Variationen einer Denk-
figur von André Gide, Miinchen 2009; (zus. mit Dirk Rupnow) ,Holocaust’-Fiktion.
Kunst jenseits der Authentizitit, Miinchen 2015; (zus. mit Martina Bengert, Hg.), San-
ta Teresa, Critical Insights, Filiations, Responses, Tiibingen 2019.

Christina ScHAEFER ist Professorin fiir franzdsische und italienische Literaturwis-
senschaft an der Christian-Albrechts-Universitédt zu Kiel. Zuvor war sie am Insti-
tut fiir Romanische Philologie der Freien Universitat Berlin tatig, von 2012 bis 2020
zudem Mitglied des Sonderforschungsbereichs 980 Episteme in Bewegung. Ihre
Forschungsschwerpunkte liegen auf der franzosischen und italienischen Literatur
der Gegenwart und Frithen Neuzeit. Im Bereich der frithneuzeitlichen Literatur
ist sie spezialisiert auf: Literatur und Wissensgeschichte, Oeconomia, Erfahrungs-
wissen/experientia; Dialog; Literatur von Frauen/Querelle des femmes. Ausgewahlte
Schriften: (zus. mit Simon Zeisberg, Hg.), Das Haus schreiben. Bewegungen dkonomi-
schen Wissens in der Literatur der Friihen Neuzeit, Wiesbaden 2018; ,, A Poet among
Rulers. Tasso on Vittoria Colonna and Female Heroism in the Discorso della virti
feminile e donnesca”, Rivista di Studi Italiani 38/2 (2020), S. 147-185; Gespriiche iiber
Haus und Familie. Dynamiken des 6konomischen Diskurses in Dialogen der italienischen
Renaissance: von Alberti bis Tasso (erscheint Wiesbaden 2022).



DOI: 10.13173/9783447118101.213
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license.
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de
© by the author



