
www.harrassowitz-verlag.de
HARRASSOWITZ VERLAG

Fa
ce

tte
n d

er
 ex

pe
rie

nt
ia

Ha
rra

ss
ow

itz
Ep

ist
em

e  
  2

8

Herausgegeben von 
Isabelle Fellner und Christina Schaefer 

FACETTEN DER EXPERIENTIA
Zum Rekurs auf Erfahrung und Erfahrungswissen  

in der frühneuzeitlichen Romania

Der antiken Tradition folgend genießt Erfahrung (lat. 
experientia) in der Frühen Neuzeit hohes Ansehen. Ob 
als praktische Lebenserfahrung, naturphilosophisch- 
empirisches Wissen oder spirituelle Erfahrung – 
Erfahrungs wissen gilt häufig als unersetzliches Kom-
plement anderer, vor allem theoretisch-spekulativer 
Wissensformen. Insbesondere der Aufstieg des neuen 
naturphilosophischen Wissens, das sich im 17. Jahrhun-
dert unter dem Signum des ‚Experiments‘ vom traditio-
nellen Erfahrungsbegriff zu autonomisieren beginnt, hat 
in der jüngeren Wissensgeschichte viel Aufmerksamkeit 
erfahren. Mitunter hat dies die Tatsache verdeckt, dass die 
Konzepte von  experientia als ‚Lebenserfahrung‘ und ‚spiri-
tueller Erfahrung‘ relevant blieben. 
Der vorliegende Band versucht daher, das Spektrum 
frühneuzeitlicher Erfahrungsdiskurse noch einmal etwas 
breiter in den Blick zu nehmen. Anhand ausgewählter 
Beispiele wirft er Schlaglichter auf Kontinuitäten und 
Veränderungen, Schnittstellen und Berührungspunkte 
verschiedener Erfahrungskonzepte, wie sie in der Ro-
mania vor 1800 zu finden sind. Zutage tritt so die Viel-
schichtigkeit und Komplexität von Erfahrung als einem 
Wissenskonzept, das im täglichen Sprachgebrauch fest 
verankert, doch zugleich schillernd und schwer definier-
bar ist: letzteres auch, weil es in Teilen auf ein elusives, 
nicht vollständig diskursivierbares Wissen verweist.

9   783447 117227



Facetten der experientia

DOI: 10.13173/9783447118101.I 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author

H
ar

ra
ss

ow
itz

 J
ou

rn
al

s
nu

r 
zu

m
 p

er
sö

nl
ic

he
n 

G
eb

ra
uc

h 
/ k

ei
ne

 u
nb

ef
ug

te
 W

ei
te

rg
ab

e

P
ow

er
ed

 b
y 

T
C

P
D

F
 (

w
w

w
.tc

pd
f.o

rg
)

http://www.tcpdf.org


Episteme in Bewegung
Beiträge zu einer transdisziplinären Wissensgeschichte

Herausgegeben von Gyburg Uhlmann  
im Auftrag des Sonderforschungsbereichs 980 

„Episteme in Bewegung.  
Wissenstransfer von der Alten Welt  

bis in die Frühe Neuzeit“

Band 28

2022
Harrassowitz Verlag · Wiesbaden

DOI: 10.13173/9783447118101.I 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



2022
Harrassowitz Verlag · Wiesbaden

Facetten der experientia
Zum Rekurs auf Erfahrung und Erfahrungswissen  

in der frühneuzeitlichen Romania

Herausgegeben von 
Isabelle Fellner und Christina Schaefer

DOI: 10.13173/9783447118101.I 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Die Reihe „Episteme in Bewegung“ umfasst wissensgeschichtliche Forschungen mit einem 
systematischen oder historischen Schwerpunkt in der europäischen und nicht-europäischen 
Vormoderne. Sie fördert transdisziplinäre Beiträge, die sich mit Fragen der Genese und 
Dynamik von Wissensbeständen befassen, und trägt dadurch zur Etablierung vormoderner 
Wissensforschung als einer eigenständigen Forschungsperspektive bei.
Publiziert werden Beiträge, die im Umkreis des an der Freien Universität Berlin angesiedelten 
Sonderforschungsbereichs 980 „Episteme in Bewegung. Wissenstransfer von der Alten Welt 
bis in die Frühe Neuzeit“ entstanden sind.

Herausgeberbeirat:
Anne Eusterschulte (FU Berlin) 
Kristiane Hasselmann (FU Berlin)
Andrew James Johnston (FU Berlin)
Jochem Kahl (FU Berlin)
Klaus Krüger (FU Berlin)

Beate La Sala (FU Berlin) 
Christoph Markschies (HU Berlin)
Tilo Renz (FU Berlin)  
Anita Traninger (FU Berlin)

Gefördert durch die Deutsche Forschungsgemeinschaft (DFG) –  
Projektnummer 191249397 – SFB 980.

Abbildung auf dem Umschlag:
Philips Galle, Experientia, in: ders., Prosopographia, sive virtutum, animi, corporis,  
bonorum externorum, vitiorum, et affectuum variorum delineatio, Antwerpen, ca. 1585 – ca. 1590, 
Königliche Bibliothek von Belgien (KBR), S.I 1709;  
https://collectionapi.metmuseum.org/api/collection/v1/iiif/368909/1579193/main-image.

Diese Publikation ist unter der Creative Commons-Lizenz CC BY-NC-ND 4.0 lizenziert. 
Weitere Informationen: https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
Die Bedingungen der CC-Lizenz gelten nur für das Originalmaterial. Die Verwendung von 
Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet durch eine Quellenangabe) wie Schaubilder, 
Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere Nutzungsgenehmigungen  
durch den jeweiligen Rechteinhaber.
Der Harrassowitz Verlag behält sich das Recht vor, die Veröffentlichung vor unbefugter  
Nutzung zu schützen. Anträge auf kommerzielle Verwertung, Verwendung von Teilen der  
Veröffentlichung und/oder Übersetzungen sind an den Harrassowitz Verlag zu richten.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet 
über https://www.dnb.de/ abrufbar.

Informationen zum Verlagsprogramm finden Sie unter 
https://www.harrassowitz-verlag.de/
© Autor/in.  
Verlegt durch Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 2022

ISSN 2365-5666	 ISBN 978-3-447-11810-1
eISSN 2701-2522	 eISBN 978-3-447-39245-7
DOI: 10.13173/2365-5666	 DOI: 10.13173/9783447118101

DOI: 10.13173/9783447118101.I 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Zum Geleit
Andrew James Johnston und Gyburg Uhlmann

Der an der Freien Universität Berlin angesiedelte Sonderforschungsbereich 980 
„Episteme in Bewegung. Wissenstransfer von der Alten Welt bis in die Frühe 
Neuzeit“, der im Juli 2012 seine Arbeit aufgenommen hat, untersucht anhand 
exemplarischer Problemkomplexe aus europäischen und nicht-europäischen 
Kulturen Prozesse des Wissenswandels vor der Moderne. Dieses Programm 
zielt auf eine grundsätzliche Neuorientierung wissensgeschichtlicher Forschung 
im Bereich der Vormoderne ab. Sowohl in der modernen Forschung als auch 
in den historischen Selbstbeschreibungen der jeweiligen Kulturen wurde das 
Wissen der Vormoderne häufig als statisch und stabil, traditionsgebunden und 
autoritätsabhängig beschrieben. Dabei waren die Stabilitätspostulate moderner 
Forscherinnen und Forscher nicht selten von der Dominanz wissensgeschicht-
licher Szenarien wie dem Bruch oder der Revolution geprägt sowie von Peri-
odisierungskonzepten, die explizit oder implizit einem Narrativ des Fortschritts 
verpflichtet waren. Vormodernen Kulturen wurde daher oft nur eine einge-
schränkte Fähigkeit zum Wissenswandel und vor allem zur – nicht zuletzt histo­
rischen – Reflexion dieses Wandels zugeschrieben. Demgegenüber will dieser 
SFB zeigen, dass vormoderne Prozesse der Wissensbildung und -entwicklung 
von ständiger Bewegung und auch ständiger Reflexion geprägt sind, dass diese 
Bewegungen und Reflexionen aber eigenen Dynamiken unterworfen sind und 
in komplexeren Mustern verlaufen, als es eine traditionelle Wissensgeschichts-
schreibung wahrhaben will.

Um diese Prozesse des Wissenswandels fassen zu können, entwickelte der 
SFB 980 einen Begriff von ‚Episteme‘, der sich sowohl auf ‚Wissen‘ als auch ‚Wis­
senschaft‘ bezieht und das Wissen als ‚Wissen von etwas‘ bestimmt, d.  h. als mit 
einem Geltungsanspruch versehenes Wissen. Diese Geltungsansprüche werden 
allerdings nicht notwendigerweise auf dem Wege einer expliziten Reflexion er-
hoben, sondern sie konstituieren sich und werden auch reflektiert in Formen der 
Darstellung, durch bestimmte Institutionen, in besonderen Praktiken oder durch 
spezifische ästhetische oder performative Strategien. 

Zudem bedient sich der SFB 980 eines speziell konturierten Transfer-Begriffs, 
der im Kern eine Neukontextualisierung von Wissen meint. Transfer wird hier 
nicht als Transport-Kategorie verstanden, sondern vielmehr im Sinne komplex 
verflochtener Austauschprozesse, die selbst bei scheinbarem Stillstand iterativ 
in Bewegung bleiben. Gerade Handlungen, die darauf abzielen, einen erreichten 

DOI: 10.13173/9783447118101.V 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



VI Zum Geleit

Wissensstand zu tradieren, zu kanonisieren, zu kodifizieren oder zu fixieren, tra-
gen zum ständigen Wissenswandel bei.

Gemeinsam mit dem Harrassowitz Verlag hat der SFB die Reihe „Episteme in 
Bewegung. Beiträge zu einer transdisziplinären Wissensgeschichte“ ins Leben 
gerufen, um die Ergebnisse der Zusammenarbeit zu präsentieren und zugäng-
lich zu machen. Die Bände, die hier erscheinen, werden das breite Spektrum der 
Disziplinen repräsentieren, die im SFB vertreten sind, von der Altorientalistik bis 
zur Mediävistik, von der Koreanistik bis zur Arabistik. Publiziert werden sowohl 
aus der interdisziplinären Zusammenarbeit hervorgegangene Bände als auch 
Monographien und fachspezifische Sammelbände, die die Ergebnisse einzelner 
Teilprojekte dokumentieren.

Allen ist gemeinsam, dass sie die Wissensgeschichte der Vormoderne als ein 
Forschungsgebiet betrachten, dessen Erkenntnisgewinne von grundsätzlichem 
systematischen Interesse auch für die wissensgeschichtliche Erforschung der 
Moderne sind.

DOI: 10.13173/9783447118101.V 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Inhalt

Isabelle Fellner und Christina Schaefer 
Zu diesem Band .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 IX

Christina Schaefer 
Facetten frühneuzeitlicher experientia-Diskurse. Zur Einleitung  .. . . . . . . . . . . . . 	 1

Emiliano Ferrari 
Les Essais du jugement. Remarques sur l’expérience intellectuelle  
chez Montaigne .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 39

Robert Krause 
Lese- und Lebenserfahrung. Versuch über Montaigne und Nietzsche  
in komparatistischer und rezeptionsgeschichtlicher Perspektive . . . . . . . . . . . . . 	 53

Dirk Brunke 
Das Problem der Vermittelbarkeit von neuweltlichem Erfahrungswissen.  
Jean de Léry: Histoire d’un voyage fait en la terre du Brésil (1578) .. . . . . . . . . . . . . . . . 	 73

Iris Roebling-Grau 
„Y en todo es gran cosa la experiencia“ – „Bei allem aber ist die Erfahrung  
sehr wichtig“. Erfahrungswissen bei Teresa de Jesús .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 93

Christina Schaefer 
Die stille Meisterin. Zum Rekurs auf die experientia bei französischen  
und italienischen Schriftstellerinnen zwischen 1400 und 1800 .. . . . . . . . . . . . . . . 	 115

Isabelle Fellner 
„Quand la raison répugne à l’expérience“. Medizinisches Erfahrungswissen  
im Paris des 17. Jahrhunderts .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 139

Daniel Fliege und Marie Guthmüller 
La science de l’âme, une science expérimentale? Seelenwissen und  
Erfahrung bei Jeanne des Anges und Jean-Joseph Surin .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 161

Rogier Gerrits  
Wunder erfahren. Erfahrungswissen und Wunder in französischen  
Mirakelberichten der Frühen Neuzeit .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 191

Autor*innenverzeichnis .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 213

DOI: 10.13173/9783447118101.VII 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



DOI: 10.13173/9783447118101.VII 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Zu diesem Band
Isabelle Fellner und Christina Schaefer

Der Begriff der Erfahrung ist so geläufig, dass er in unterschiedlichsten Kontexten 
meist unhinterfragt verwendet wird. Er gehört, wie Hans-Georg Gadamer 1960 
notiert, „zu den unaufgeklärtesten Begriffen […], die wir besitzen“, und daran hat 
sich, scheint es, trotz einiger Bemühungen, den Begriff zu erhellen, bis heute wenig 
geändert.1 Dies mag damit zu tun zu haben, dass das, worauf sich der Begriff 
‚Erfahrung‘ beziehen lässt, recht heterogen ist. Aber ebenso scheint unklar, wie 
genau man eigentlich Erfahrung erwirbt und wie man sie an andere weitergibt. 
Ja, fraglich ist bereits, inwiefern sich Erfahrung überhaupt adäquat vermitteln und 
in Sprache transferieren lässt. Was Erfahrung ist und wie sie begrifflich gefasst 
wird, ist aber zugleich ein eminent historisches Thema. Die Bedeutung von Erfah-
rungswissen sowie seine Kommunikation hat die Gelehrten seit jeher beschäftigt, 
und schon der Begriff der Erfahrung – im Griechischen empeiríā, im Lateinischen 
experientia – unterliegt einer erkennbaren synchronen und diachronen Variation. 

Das Lob der Erfahrung jedenfalls hat eine bis weit in die Antike zurückrei-
chende Tradition. Ob als praktische Lebenserfahrung, naturphilosophisch-empi-
risches Wissen oder spirituelle Erfahrung, in Philosophie, Wissenschaften, Reli
gion und Literatur erscheint Erfahrungswissen oft als unersetzliches Komplement 
anderer, insbesondere theoretisch-spekulativer Wissensformen. Und wie schon in 
der Antike dient der Rekurs auf Erfahrung und Erfahrungswissen auch in der 
Frühen Neuzeit, die im Fokus des vorliegenden Bandes steht, auf vielfache Weise 
zur Legitimierung von Wissen und Argumenten.

In der rezenten Wissen(schaft)sgeschichte hat vor allem der Aufstieg jenes 
neuen naturphilosophischen Wissens, das sich im 17. Jahrhundert unter dem Sig
num des ‚Experiments‘ vom traditionellen Erfahrungsbegriff zu autonomisieren 
begann, viel Aufmerksamkeit erfahren – und zu Recht. Der Fokus, der dabei auf 
die Entwicklung der modernen Naturwissenschaften gelegt wurde, hat allerdings 
mitunter die Tatsache verdeckt, dass zeitgenössisch neben dem neuen empirisch-
experimentellen Wissen auch die Konzepte von experientia im Sinne von ‚Lebens-
erfahrung‘ und ‚spiritueller Erfahrung‘ relevant und wichtig blieben. Diese Fest-
stellung bildet den Ausgangspunkt des vorliegenden Bandes, der sich zum Ziel 
gesetzt hat, das Spektrum frühneuzeitlicher Erfahrungsdiskurse noch einmal et-
was breiter in den Blick zu nehmen. Er tut dies erstmalig aus der Perspektive einer 

1		 Hans-Georg Gadamer, Wahrheit und Methode: Grundzüge einer philosophischen Hermeneutik, 
2. Aufl., Tübingen 1965, S. 329.

DOI: 10.13173/9783447118101.IX 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



X Isabelle Fellner und Christina Schaefer

wissenshistorisch orientierten Literaturwissenschaft. Die Beiträge zielen entspre-
chend nicht so sehr auf die Rekonstruktion historisch-lebensweltlicher Erfahrung(en) 
als auf die Erforschung historischer Erfahrungskonzepte und -diskurse sowie ihrer 
Funktionalisierungen. Im Zentrum steht dabei die exemplarische Untersuchung 
von Texten, die im Wesentlichen dem theoretisch-argumentativen Schrifttum der 
Romania zwischen 1400 und 1800 entstammen: darunter religiöse, medizinische 
und pädagogische Traktate, Dialoge und Essays, aber auch Konferenz- und Reise-
berichte sowie autobiographische Schriften. Anhand der Analyse dieses Korpus 
lassen sich Schlaglichter auf die Kontinuitäten und Veränderungen, Unterschiede 
und Berührungspunkte diverser experientia-Konzepte werfen. Zutage tritt so die 
Vielschichtigkeit und Komplexität von Erfahrung als einem Wissenskonzept, das 
zwar im täglichen Sprachgebrauch fest verankert ist, doch zugleich schillernd und 
häufig schwer fassbar scheint. Dies hat nicht zuletzt historische Gründe.

Die Tatsache, dass im Französischen noch heute für praktische (Lebens)Erfah-
rung und wissenschaftliches Experiment derselbe Begriff, expérience, verwendet 
wird (obgleich der Terminus expériment durchaus zur Verfügung stünde), erin-
nert daran, dass beide Konzepte die gleiche Wurzel haben: Von der Antike bis in 
die Frühe Neuzeit bedeutete experientia (ebenso wie experimentum) schlicht beides, 
Erfahrung und Experiment. Erst im 17. Jahrhundert kommt der Begriff an einen 
Scheideweg, wenn sich im Kontext der aufstrebenden Naturwissenschaften ein 
neues Konzept von empirischem Wissen herausbildet, das sich zunehmend von 
alltäglicher, lebenspraktischer Erfahrung abgrenzt und eine eigene begriffsge-
schichtliche Karriere ansteuert. Der Aufstieg dieses neuen Konzepts, das sich in 
der Folge mehr und mehr mit dem Begriff des Experiments verbindet, heißt nun 
aber nicht, dass die Konzepte von experientia als Lebenserfahrung bzw. spirituelle 
Erfahrung in der Folge an Bedeutung verloren hätten. Im Gegenteil, beide rückten 
im 16., 17. und 18. Jahrhundert noch einmal vermehrt und – unter dem Einfluss 
des neuen empirisch-experimentellen Wissens – partiell gewandelt in den Blick. 
Zugleich stützte man sich aber auch in den neuen scientiae nicht ausschließlich auf 
das neue empirische Wissen, sondern zusätzlich stets auch auf gesammelte prak-
tische Erfahrung und überlieferte Autoritätenmeinungen. Entsprechend ist gene-
rell davon auszugehen, dass wir es bei diesen Entwicklungen eher mit langsamen, 
allmählichen Verschiebungen als mit (bruchhaften) Ablösungen zu tun haben. 

Als rekurrente Themen der in diesem Band versammelten Beiträge zeichnen 
sich u. a. das Verhältnis von eigener und fremder Erfahrung, die Relation von Er­
fahrungswissen und Bücherwissen sowie die Probleme der Vermittlung von Er­
fahrung und der jeweilige Umgang damit ab. Grundsätzlich besteht eine zentrale 
Erkenntnis darin, dass der Verweis auf Erfahrung frühneuzeitlich nicht zwingend 
eigenes Erleben impliziert, und zwar auch dann nicht, wenn dies im Text explizit 
behauptet wird. Dem liegt die zeitgenössische Prämisse zugrunde, dass man auch 
von der Erfahrung anderer lernen kann und diese fremde Erfahrung ggf. auch 
literarisch (in Form von Berichten, autobiographischen Schriften, Exempla, Anek
doten, Sprichwörtern o. Ä.) vermittelt werden kann. So wird auch das oft pole-

DOI: 10.13173/9783447118101.IX 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



XIZu diesem Band

misch geschmähte ‚Bücherwissen‘ und die Lektüre kanonischer Texte zur Quelle 
von Erfahrung. Vor dem Hintergrund, dass das als ‚Erfahrung‘ markierte Wissen 
also durchaus selbst Teil jenes Bücherwissens sein kann, von dem es regelmä-
ßig polemisch abgegrenzt wird, muss das verbreitete Lob der Erfahrung als eine 
rekurrente rhetorisch-literarische Figur und damit Teil des sogenannten Bücher-
wissens anerkannt werden. Am Verhältnis von Erfahrungs- und Bücherwissen 
zeichnet sich mithin das Paradox einer Theorie der Praxis (i. e. der praktischen Er-
fahrung) ab, die in ihrer eigenen Praxis dem Bücherwissen weit mehr verpflichtet 
ist, als sie nach außen zuzugeben bereit ist. Die Spannung zwischen Erfahrungs- 
und Bücherwissen erscheint dabei besonders ausgeprägt, wenn es um praktische 
oder spirituelle Erfahrung geht: Diese Erfahrungsarten zählen nämlich zu den 
elusiven Wissensformen, sind also nur schwer fass- und diskursivierbar. 

Ein weiteres rekurrentes Thema der Beiträge betrifft die Funktionalisierung 
des jeweiligen Erfahrungswissens. Es zeigt sich, dass experientia häufig als das 
‚Andere‘ eines etablierten (oft theoretisch-spekulativen) Wissens konzipiert wird 
und dabei zwischen Zeugnis-, Beweis- und Orientierungsfunktion oszilliert: Er-
fahrung kann Thesen, Ereignisse und Fakten bezeugen oder belegen, kann aber 
auch dem Einzelnen praktische Entscheidungshilfen bieten – sei es auf Basis von 
sinnlicher Wahrnehmung, Expertenratschlägen oder eines in der Praxis erworbe-
nen knowing how. 

In ihrem einleitenden Beitrag unternimmt Christina Schaefer eine Annäherung 
an die Vielgestaltigkeit frühneuzeitlicher experientia in ihrer begrifflich-diskur-
siven Situierung zwischen Kontinuität und Wandel. Aufgespannt werden die 
Begriffsfelder der praktischen Lebenserfahrung, des naturphilosophisch-empiri-
schen Erfahrungswissens sowie der spirituellen Erfahrung, zwischen denen sich 
diverse Kontaktpunkte und Überschneidungen feststellen lassen. Anhand von 
vorrangig französischen und italienischen Beispielen geht Schaefer dem Verhält-
nis von Lebenserfahrung und naturphilosophischer experientia nach, bespricht, 
wie sich trotz der allmählichen Lösung des experimentum von der experientia ge-
wisse Zusammenhänge tradieren, und widmet sich dem Verhältnis von experien-
tia und ratio unter besonderer Beachtung der Frage nach der Vermittelbarkeit von 
Erfahrungswissen in Form von ‚Bücherwissen‘. Auch die Besonderheiten des spi-
rituellen Erfahrungswissens treten gerade im Vergleich mit den anderen Formen 
der experientia hervor. 

In seinem Beitrag zur intellektuellen Erfahrung in Montaignes Essais demons-
triert Emiliano Ferrari, dass expérience intellectuelle für Montaigne vor allem die 
‚Erprobung der Urteilskraft‘ („épreuve du jugement“) bedeutet und dabei auf eine 
Loslösung von anerkannten Autoritätenmeinungen zusteuert. Die Essais selbst er-
scheinen als schriftliche Spur von Montaignes ureigener Lebenserfahrung („ex
périence libre et vécue“), vom „exercice“ seiner Denk- und Urteilskraft. Dennoch 
ist der neue, von Montaigne entworfene ethos savant keineswegs nur mit seiner 
persönlichen Erfahrung befasst. Die Essais sind zugleich immer auch transitiv, als 

DOI: 10.13173/9783447118101.IX 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



XII Isabelle Fellner und Christina Schaefer

Diskurse „pour se façonner sur autrui“, zu begreifen und bilden insofern eine Brü-
cke zum Anderen. Vor dem Hintergrund der manifesten Schwierigkeit, die expé
rience in ihrer Vielfalt zu interpretieren, sind die Essais nicht zuletzt ein Appell an 
die Leserschaft, ihr eigenes jugement zu gebrauchen. 

Auch Robert Krause setzt bei Montaigne und seinem zwischen ‚Versuch‘ und 
‚Erfahrung‘ oszillierenden Erfahrungsbegriff an, geht dann aber über zu den Spu-
ren, die Montaignes expérience im Werk von Nietzsche hinterlassen hat. Dies ist 
wortwörtlich zu verstehen, denn es geht u. a. um die Lesespuren, die Nietzsche in 
seinen Montaigne-Ausgaben hinterlassen hat. Mit seinem komparatistischen An-
satz macht Krause deutlich, „wie zwei kanonische Autoren auf die Kategorie der 
Erfahrung rekurrieren und diesen Rekurs jeweils für ihre Argumentation funk-
tionalisieren“. Dabei treten Gemeinsamkeiten wie etwa häufige Zitate klassischer 
Autoren, aber auch Unterschiede wie die verschiedene Bewertung von Vernunft 
und Lebenszweck zutage.

Dirk Brunke untersucht Jean de Lérys Amerika-Reisebericht Histoire d’un voyage 
fait en la terre du Brésil (1578) im Kontext der frühneuzeitlichen Chronikliteratur, 
an der sich – so die These – eine Aufwertung des (individuellen) Erfahrungsbe-
griffs ablesen lässt. In der Fremde erwerben die Reisenden ein Erfahrungswissen, 
das nicht selten mit tradiertem Bücherwissen konfligiert: Das überlieferte geogra-
phisch-kosmographische Wissen der auctoritates entpuppt sich in der Konfrontati-
on mit dem Erfahrungswissen der Entdecker so manches Mal als fabulös. Brunke 
widmet sich insbesondere Lérys Strategien, seine Erfahrungen zu vertexten und 
gegenüber der Leserschaft zu legitimieren. Er kann dabei zeigen, dass gerade das 
neuweltliche Erfahrungswissen auf besondere Evidenzialisierungsstrategien (wie 
Narrativierung u. Ä.) angewiesen ist, um seinen Geltungsanspruch zu behaupten. 

Dass autobiographische Schriften eine zentrale Rolle für die Vermittlung indi­
vidueller Erfahrung spielen, zeigt der Beitrag von Iris Roebling-Grau, der den 
Erfahrungsdiskurs im Libro de la vida (1554–65) der Teresa von Ávila untersucht. 
Roebling-Grau fragt, inwieweit sich das mystische Erfahrungswissen, das Tere-
sa im Rahmen ihrer Auseinandersetzungen mit dämonischer Besessenheit und 
himmlischen Eingebungen thematisiert, von anderen Formen des Erfahrungswis-
sens unterscheidet und wie Teresa es konkret sprachlich zu fassen versucht. Nicht 
zuletzt diskutiert sie kritisch, inwiefern Teresas Rekurs auf die Erfahrung eine 
spezifisch weibliche Strategie darstellt, die in vergleichbaren Texten männlicher 
Gelehrter, beispielsweise Ignacio de Loyolas Ejercicios espirituales (1522–24), in die-
ser Form nicht zu finden ist.

In ihrem Beitrag „Die stille Meisterin“ unternimmt Christina Schaefer eine 
skizzenhafte Annäherung an das breite, bislang aber noch kaum untersuchte 
Spektrum von experientia-Rekursen, die aus der Feder von weiblichen Autoren der 
Frühen Neuzeit stammen. Sie rückt dabei in den Blick, wie schreibende Frauen 
– beispielsweise im Kontext der Querelle des femmes, aber auch im Bereich des 
medizinisch-naturphilosophischen Wissens – immer wieder auf die (eigene wie 
auch fremde) Erfahrung Bezug nehmen, um damit nicht nur ihr jeweiliges Wis-

DOI: 10.13173/9783447118101.IX 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



XIIIZu diesem Band

sen, sondern oft auch ihr Schreiben und nicht zuletzt die ‚Sache der Frauen‘ zu 
verteidigen. Erkennbar wird dabei ein Konnex zwischen der Aufwertung des Er-
fahrungswissens einerseits und der Forderung nach Bildung und Gelehrsamkeit 
für Frauen andererseits, der sich partiell gegenstrebig zu der in frühneuzeitlichen 
experientia-Diskursen offen affichierten Abwertung von Bücherwissen verhält.

Isabelle Fellner widmet sich in ihrem Beitrag den Conférences von Théophraste 
Renaudot und der Frage, was passiert, wenn sich expérience und raison in den me-
dizinischen Debatten des 17. Jahrhunderts widersprechen. Wie gehen die conféren-
ciers (also die Teilnehmer an den Debatten) damit um, wenn medizinische Doktrin 
und Erfahrungswissen nicht miteinander in Einklang zu bringen sind? Manche 
von ihnen sprechen sich in diesem Fall dafür aus, die expérience stärker zu ge-
wichten als die raison – doch dies stieß zeitgenössisch auf teilweise vehemente 
Kritik der einschlägigen medizinischen Institutionen, allen voran der Faculté de 
médecine de Paris. Fellner kann zeigen, dass unterschwellig und jenseits der ‚of-
fiziellen‘ zeitgenössischen Polemiken ein anderer Diskurs zu finden ist, der ein 
weitaus komplexeres Verhältnis von Erfahrungs- und Bücherwissen offenbart, als 
dies oberflächlich scheinen mag. 

Daniel Fliege und Marie Guthmüller befassen sich in ihrem Beitrag mit re-
ligiösem Erfahrungswissen und insbesondere mit dessen Vermittlungsproblem, 
das sie anhand von Jean-Joseph Surins Science expérimentale des choses de l’autre 
vie (1663) und Jeanne des Anges’ Histoire de la possession de la mère Jeanne des Anges 
de la maison de Coze (1644) untersuchen. Wie Fliege und Guthmüller darlegen, 
zeigen sich diese „autohagiographischen“ Texte, ebenso wie andere spirituelle 
Autobiographien des 17. Jahrhunderts, von zwei expérience-Begriffen geprägt: der 
„mystische[n] expérience, auf die zurückgegriffen wird, um das Göttliche zu bezeu-
gen, sowie d[er] naturphilosophische[n] expérience, auf die zurückgegriffen wird, 
um natürliche Gesetzmäßigkeiten (und ex negativo somit auch das Göttliche) zu 
beweisen“. Gefragt wird nicht nur nach dem Zusammenspiel dieser konkurrieren-
den Erfahrungsbegriffe, sondern auch nach dem Zusammenhang von Selbster-
fahrung bzw. -beobachtung einerseits und der Generierung von neuem Wissen 
um die Seele andererseits. 

Um das Verhältnis von spiritueller und naturphilosophischer experientia geht 
es auch in Rogier Gerrits Beitrag, der die Beziehung von Erfahrungswissen 
und Wundern in der Frühen Neuzeit in den Blick nimmt. Vor dem Hintergrund, 
dass Wunder als Transzendenz-Erfahrungen den Menschen das Unzugängliche 
zugänglich machen, dies jedoch im Hinblick auf ihre Überlieferung in ein Dis-
kursivierungsproblem mündet, untersucht Gerrits die spezifische Darstellungs-
weise von Wundern in den Mirakelberichten von Pariser Jansenisten des 17. und 
18. Jahrhunderts, u. a. Louis Basile Carré de Montgerons La Vérité des miracles (1745). 
Er diskutiert dabei insbesondere die Frage, welche Art von Erfahrungswissen das 
Wissen um Wunder genau adressiert, wo es in die Nähe von Experimentalwissen 
und wo in die von alltagspraktischer Erfahrung rückt. 

DOI: 10.13173/9783447118101.IX 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



XIV Isabelle Fellner und Christina Schaefer

Ohne die Mithilfe und Unterstützung zahlreicher Kolleg*innen, Freund*innen 
und Förderer wäre der vorliegende Band nicht zustandegekommen. Er geht im 
Wesentlichen zurück auf Beiträge zu der Tagung, die am 24.–25.9.2020 unter dem 
Titel Expérience(s). Zum Rekurs auf Erfahrung und Erfahrungswissen im Frankreich der 
Frühen Neuzeit am Sonderforschungsbereich 980 „Episteme in Bewegung. Wis
senstransfer von der Alten Welt bis in die Frühe Neuzeit“ an der Freien Universi-
tät Berlin stattgefunden hat.

Unser Dank gilt – neben den Beiträger*innen, die an erster Stelle zu nennen 
sind – insbesondere dem Sonderforschungsbereich 980 (namentlich Kristiane 
Hasselmann), der das Projekt von der Tagung bis zur Publikation auf umfassen-
de Weise ideell und finanziell gefördert hat. Gedankt sei auch Anita Traninger 
und Ulrike Schneider, die uns von Anfang an durch die Bereitstellung personeller 
Ressourcen unterstützt haben. Dillwyn Thier, Jacob Veidt, Angie Martiens, Marie 
Lippert, Emilia Moreno Brinkmann und Enrico Bordieri haben uns von der Ta-
gungsorganisation bis hin zum Korrekturlesen unermüdlich und stets gutgelaunt 
unter die Arme gegriffen. Ihnen gilt unser besonders herzlicher Dank. Nicht zu-
letzt sind wir Julia Guthmüller und ihren Kolleg*innen vom Harrassowitz Verlag 
verpflichtet: Ihre Geduld und freundliche Beratung haben entscheidend zur Fina-
lisierung des Bandes beigetragen. Schließlich seien unsere Partner, Familien und 
Freund*innen genannt, mit denen wir unsere Erfahrungswelten teilen und die, 
wie immer, ihren ganz eigenen Beitrag dazu geleistet haben, dass wir das Projekt 
realisieren konnten. 

Basel und Florenz im Januar 2022	 Isabelle Fellner, Christina Schaefer

DOI: 10.13173/9783447118101.IX 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Facetten frühneuzeitlicher experientia-Diskurse
Zur Einleitung 

Christina Schaefer

Erfahrung und Erfahrungswissen gehören seit der Antike zu den hochgeschätz-
ten Wissensformen. Redewendungen wie ‚Erfahrungsgemäß wissen wir …‘ oder 
‚Meine Erfahrung zeigt …‘ erinnern uns daran, dass die Berufung auf das eigene 
wie auch kollektive Erfahrungswissen einen festen Platz in unserem Sprachge-
brauch und Wissensrepertoire hat. Dies gilt nicht minder für die Frühe Neuzeit, 
in der das Lob der Erfahrung überaus präsent ist. Seit der Antike gilt die Erfah-
rung, die im Lateinischen experientia und im Griechischen empeiríā heißt, als Mut-
ter der Weisheit. Zudem wird sie in verschiedensten Disziplinen als ein wichtiges 
Komplement theoretischen Wissens betrachtet und ist in diesem Kontext mit dem 
‚praktischen Wissen‘ verbunden. Aristoteles etwa betont, dass ein Arzt, und sei er 
noch so studiert, „das rechte Heilverfahren oft verfehlen“ werde, wenn er keine 
praktische Erfahrung, sondern ausschließlich Bücherwissen besitze.1 Für Aristo-
teles gehört die Erfahrung zu den grundlegenden Wissensformen, denn, wie es 
zu Beginn der Metaphysik heißt, sowohl Wissenschaft (epistēmē) als auch Kunst 
(technē) „gehen für die Menschen aus der Erfahrung hervor“.2 Auch Cicero stellt 
in De officiis fest, dass es vor allem in praktischen Berufen wie dem des Arztes, 
des Feldherrn oder des Rhetors nicht genüge, nur die ‚Vorschriften des Faches‘ 
(„artis praecepta“) zu kennen, sondern es auch der ‚Erfahrung und Übung‘ („usu 
et exercitatione“) bedürfe.3 

So zentral die Erfahrung auch gesetzt wird, so unklar ist häufig ihre Defini­
tion – dies gilt für die Vormoderne ebenso wie heute.4 Generell wird der Begriff 

1		 „Wenn nun jemand den Begriff besitzt ohne Erfahrung und das Allgemeine weiß, das darin 
enthaltene Einzelne aber nicht kennt, so wird er das rechte Heilverfahren oft verfehlen; denn 
Gegenstand des Heilens ist vielmehr das Einzelne“. Aristoteles, Metaphysik, übers. von Her-
mann Bonitz [ed. Wellmann], auf der Grundlage der Bearb. von Héctor Carvallo und Ernesto 
Grassi, neu hg. von Ursula Wolf, Reinbek bei Hamburg 1994, S. 38 (= Buch I, 1, 981a21–23).

2		 Aristoteles, Metaphysik, S. 38 (= Buch I, 1, 981a3f.). 
3		 Marcus Tullius Cicero, De officiis/Vom pflichtgemäßen Handeln, lat.–dt., übers., komm. und 

hg. von Heinz Gunermann, durchges. und verbesserte Ausg., Stuttgart 1984 (11976), S. 54f. 
(= Buch I, 60).

4		 Zur Definition von Erfahrung und Erfahrungswissen aus heutiger Sicht vgl. David K. Lewis, 
„What Experience Teaches“, in: Mind and Cognition: A Reader, hg. von William G. Lycan, Cam-
bridge, Mass./Oxford 1990, S. 499–519; Friederike Rese, Erfahrung als eine Form des Wissens, 
Freiburg i. Br./München 2014.

DOI: 10.13173/9783447118101.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



2 Christina Schaefer

der Erfahrung (auch frühneuzeitlich) auf dreierlei Weise verwendet: als Bezeich-
nung für (1) ein einzelnes Ereignis oder Erlebnis (‚eine Erfahrung‘), (2) eine Serie 
oder Iteration von Ereignissen (‚Erfahrungen‘) und (3) eine aus langer Übung oder 
Lebenspraxis resultierende Fähigkeit oder Kompetenz (‚Erfahrung‘).5 

Noch wichtiger erscheint speziell in der historischen Perspektive aber die ‚dis-
ziplinäre‘ Differenzierung in: a) praktische Erfahrung im Sinne von allgemeiner 
Lebenserfahrung bzw. einer spezifischen (professionellen, handwerklichen, mu­
sischen, körperlichen o. ä.) Kompetenz, b) empirisches Wissen im Sinne der Natur
wissenschaften und c) spirituell-religiöse Erfahrung. Je nach Disziplin haben sich da-
bei recht unterschiedliche Bedeutungstraditionen herausgebildet. Gerade in der 
Frühen Neuzeit ist diese Differenzierung allerdings nur mit Einschränkungen zu-
treffend, denn es gibt, wie noch zu sehen sein wird, diverse Schnittstellen, Über-
lappungen und Übergänglichkeiten zwischen praktischem, empirischem und 
religiösem Erfahrungsbegriff. Hinzukommt, dass die beiden Differenzierungs-
modelle (1–3 und a–c) nicht kongruent sind, sondern quer zueinander liegen: 
Zwar mögen spirituelle Erfahrungen (etwa von Wundern) typischerweise singu-
lären Charakter haben, doch beruht ein nicht unbeträchtlicher Anteil religiöser 
Erfahrung auf iterativen Praktiken. Genauso sind praktische und wissenschaftli-
che Erfahrung zwar grundsätzlich mit Iteration und Wiederholbarkeit assoziiert, 
doch kann auch die Lebenserfahrung von singulären Ereignissen geprägt sein. 
Hinzukommt, dass das wissenschaftliche Experiment stets auch von praktischen 
Kompetenzen der Experimentator*innen abhängig ist. 

Die hier angedeuteten Interferenzen machen eine strikte Unterscheidung zwi-
schen den verschiedenen Erfahrungskonzepten für die Frühe Neuzeit schwierig. 
Dennoch eignet sich insbesondere das zweite Differenzierungsmodell (a–c) als 
heuristisches Mittel, um einige Linien von Kontinuität und Wandel zu skizzie-
ren. Ich werde daher im Folgenden versuchen, diverse Facetten praktischer, wis-
senschaftlicher und spiritueller Erfahrungsdiskurse in den Blick zu nehmen und 
dabei besonderes Augenmerk auf ihre Schnittstellen legen. Vor dem Hintergrund, 
dass das Thema umfassend ist und die Forschung zur frühneuzeitlichen experien-
tia sich bislang vor allem auf einzelne Aspekte und Autor*innen konzentriert hat, 
verstehen sich die folgenden Ausführungen als Vorüberlegungen ohne Anspruch 
auf Vollständigkeit oder Abgeschlossenheit. Ihr Ziel besteht zunächst darin, einen 
Einblick in die Vielfalt und Komplexität des frühneuzeitlichen experientia-Begriffs 
(sowie einige Anregungen zur Vertiefung) zu geben. Angesichts der Tatsache, 
dass es primär der naturphilosophische experientia-Begriff ist, dem in der jünge-
ren Wissensgeschichte große Aufmerksamkeit entgegengebracht wurde, scheint 
es mir wichtig, die frühneuzeitliche Relevanz der beiden anderen experientia-Kon-
zepte, also der lebenspraktischen und spirituellen Erfahrung, nicht aus dem Blick 

5		 Vgl. Walter Belardi, „Il costituirsi del tempo lessicale dell’experientia in greco e in latino“, in: 
Experientia: Atti del X colloquio internazionale, Roma, 4–6 gennaio 2001, hg. von Marco Veneziani, 
Florenz 2002, S. 1–61, hier S. 2.

DOI: 10.13173/9783447118101.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



3Facetten frühneuzeitlicher experientia-Diskurse 

zu verlieren. Daneben gilt es, die Korrelation aller drei Erfahrungskonzepte noch 
einmal zu reevaluieren.

Im ersten Abschnitt geht es mir um die Relation von praktischer (Lebens)Erfah-
rung und naturphilosophisch-empirischem Wissen, im zweiten um die Spezifika 
der spirituellen Erfahrung und ihre Relation zu den beiden anderen Erfahrungs-
konzepten. Im Fokus stehen wird dabei nicht die Rekonstruktion von tatsächli-
cher historisch-lebensweltlicher Erfahrung,6 sondern die Analyse historischer 
Erfahrungsdiskurse. Dass diese selbst wiederum von lebensweltlicher Erfahrung 
geprägt sind (ebenso wie umgekehrt diese lebensweltliche Erfahrung von den 
Diskursen), sei damit unbestritten. Dennoch ist der grundsätzliche Unterschied 
zwischen lebensweltlicher Erfahrung einerseits und dem Schreiben bzw. Spre
chen über diese andererseits mit zu reflektieren. Mir geht es hier vor allem um 
Letzteres, das Schreiben und Sprechen über Erfahrung, also darum, wie experien-
tia auf der diskursiven Ebene konzipiert wird. 

1	 Praktische Erfahrung und naturphilosophisch-empirisches Wissen

1.1	Zum Lob der Erfahrung als magistra vitae und magistra scientiae
Wenn man die seit der Antike bekannten und in Mittelalter und Früher Neuzeit 
vielfach zitierten Sentenzen betrachtet, die die Erfahrung als ‚beste Lehrmeisterin‘ 
loben, so ist damit zweifellos jene Erfahrung gemeint, die im Laufe des Lebens 
durch lange Praxis und Übung erworben wird.7 Im Lateinischen wird dieser ex-
perientia-Typ entsprechend auch als usus adressiert: „Est rerum omnium magister 
usus“, „Usus magister est optimus“ oder „Experientia docet“.8 Die Gleichsetzung 

6		 Für eine geschichtswissenschaftliche Reflexion frühneuzeitlicher Erfahrung vgl. exempla-
risch Paul Münch (Hg.), „Erfahrung“ als Kategorie der Frühneuzeitgeschichte, München 2001 (Re-
print 2014).

7		 Einen begriffsgeschichtlichen Überblick geben: Friedrich Kambartel, „Erfahrung“, in: His-
torisches Wörterbuch der Philosophie, hg. von Joachim Ritter u. a., Basel 1972, Bd. 2, Sp. 609–617; 
John Henry, „Erfahrung“, in: Enzyklopädie der Neuzeit, hg. von Friedrich Jaeger, Stuttgart 2006, 
Bd. 3, Sp. 431–435; Alfred Kessler/Alfred Schöpf/Christoph Wild, „Erfahrung“, in: Handbuch 
philosophischer Grundbegriffe, hg. von Hermann Krings, Hans Michael Baumgartner und 
Christoph Wild, München 1973, Bd. 2, S. 373–386. Zur Vertiefung empfehlen sich u. a.: Marco 
Veneziani (Hg.), Experientia. Atti del X colloquio internazionale, Roma, 4–6 gennaio 2001, Flo-
renz 2002; Costantino Esposito/Pasquale Porro (Hg.), L’esperienza/L’expérience/Die Erfahrung/
experience, Sondernr. der Zeitschrift Quaestio: annuario di storia della metafisica 4 (2004). Zum 
Erfahrungsbegriff im Mittelalter vgl. Hedwig Röckelein/Udo Friedrich (Hg.), Experten der 
Vormoderne zwischen Wissen und Erfahrung, Berlin 2012. Zum Erfahrungsbegriff in der mittel-
alterlichen Naturphilosophie vgl. Thomas Bénatouïl/Isabelle Draelants (Hg.), Expertus sum: 
l’expérience par les sens dans la philosophie naturelle médiévale: actes du colloque international de 
Pont-à-Mousson, 5–7 février 2009, Florenz 2011. 

8		 Caesar, De bello civili, 2, 8, 3; Cicero, Pro C. Rabirio Postumo oratio 9; MA H. Walther 8521b. Hier 
zitiert nach Hubertus Kudla (Hg.), Lexikon der lateinischen Zitate: 3500 Originale mit Übersetzun-
gen und Belegstellen, 3., durchges. Aufl., München 2007 (11999), S. 239. Zum antiken Begriffs-
paar experientia und usus, etwa bei Lucrez (De rerum natura V, 1452), vgl. Belardi, „Il costituirsi 
del tempo lessicale dell’experientia“, S. 34f. 

DOI: 10.13173/9783447118101.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



4 Christina Schaefer

mit dem Usus macht deutlich, dass es hier um praktische, im und durch Brauch 
und Gebrauch erworbene Erfahrung geht.9 Entsprechend betont auch Aristoteles 
den Wert der Erfahrung speziell für die sogenannten „praktischen Wissenschaf-
ten“ (praktikai tōn epistemōn), zu denen etwa Politik, Heerführung, Ökonomik oder 
Rhetorik gehören: Dort komme es auf das gute „Handeln“ (praxis) an, und für 
dieses dürfe man nicht „unerfahren in der Praxis des Lebens“ (apeiros gar tōn kata 
ton bion praxeōn) sein.10

Die Gleichsetzung von experientia und usus (ital. uso, frz. usage, span. uso) ist 
frühneuzeitlich auch in den sich etablierenden Volkssprachen weit verbreitet. Im 
16.  Jahrhundert etwa findet sie sich in Montaignes Essais ebenso wie in Stefano 
Guazzos Civil conversazione (1574/79).11 Besonders anschaulich aber wird sie in 
einem Emblem aus Achille Bocchis Symbolicarum quaestionum de universo genere 
(1555), das mit „Usum magistrum unum optimum“ überschrieben ist und die Er
fahrung als höchste Kunst evoziert: „Experientia maior arte“.12 Im Bildteil setzt es 
einen „experiens vir“, einen erfahrenen Mann, in Szene und zeigt Odysseus als 
Heerführer, der sich von Pallas und Merkur als den für sein Vorhaben einschlägi-
gen Experten (von lat. peritus, ‚erfahren‘) bewaffnen und beraten lässt.13 

	 9	 Zur Herkunft der experientia aus der Praxis vgl. auch Belardi, „Il costituirsi del tempo lessica-
le dell’experientia“, S. 34–36. Belardi spricht von einer ‚in der Praxis erworbenen Kompetenz 
bzw. einem praktischen Wissen‘: „sapere originatosi della pratica“, „conoscenza emergente 
da una prassi esplorativa, sperimentale“ bzw. „sapere tecnico, tecnica“ (ebd., S. 34). Diese Be-
deutung schließt, wie Belardi ausführt, an die antike Tradition von experientia im Sinne von 
cognitio reflexa an (vgl. ebd.).

10	 Aristoteles, Die Nikomachische Ethik: griechisch-deutsch, übers. von Olof Gigon, neu hg. von 
Rainer Nickel, Düsseldorf 22007 (12001), S. 11 und 13 (= Buch I, 1094b3f. und 1095a3–7).

11	 Vgl. die Verwendung von „experience“ und „usage“ in: Michel de Montaigne, Les Essais, hg. 
von Jean Balsamo, Paris 2007, S. 1123f. und 1126f. Zur Verbindung von „sperienza“, „uso“ und 
„prattica“ vgl. Stefano Guazzo, La civil conversazione, 2 Bde., hg. von Amedeo Quondam, Mo-
dena 1993, hier Bd. 1, S. 26; vgl. dazu auch die Anmerkungen des Herausgebers in: ebd., Bd. 2, 
S. 71, Anm. 163.

12	 Achille Bocchi, Symbolicarum quaestionum de universo genere, quas serio ludebat, libri quinque, 
Bologna 1574 (11555), S. 280 und 283. Das Emblem macht zudem darauf aufmerksam, dass es 
der Erinnerung bedarf, um aus Erfahrung Weisheit zu generieren: „Indem optimem ipsius 
Sapientiae/Usum parentem, et Mnemosynen ferunt“. Ebd., S. 283. – Vgl. ähnlich auch Guazzo, 
der den uso als Vater und die memoria als Mutter der Weisheit bezeichnet: „’l padre della sa-
pienzia è l’uso e la madre la memoria“ (Guazzo, La civil conversazione, Bd. 1, S. 26). Ein antikes 
Modell dieser Idee findet sich bei Aulus Gellius: „Usus me genuit, mater peperit Memoria/
Sophiam vocant me Grai, vos Sapientiam“. Ebd., Bd. 2, S. 64, Anm. 133. Auf die tragende Rolle 
der Erinnerung macht bereits Aristoteles aufmerksam, wobei bei ihm die Erfahrung selbst 
ein Produkt der Erinnerung ist (siehe dazu unten). Die Idee, dass es einer (wie auch immer 
gearteten) intellektuellen Verarbeitung bedarf, die die ‚reine‘ Erfahrung bzw. Wahrnehmung 
ergänzt, findet sich noch im 18. Jahrhundert, wenn die aufklärerische Encyclopédie im Ein-
trag zur philosophischen „Expérience“ darauf hinweist, dass, um von Erfahrung sprechen 
zu können, zu dem während eines langen Lebens erworbenen Wissen noch die Reflexion des 
Gesehenen und Erlebten hinzukommen müsse. Vgl. dazu unten Anm. 62. 

13	 Bocchi, Symbolicarum quaestionum, S. 281. Dass sich Odysseus hier von Autoritäten beraten 
lässt, deutet bereits darauf hin, dass das Konzept von experientia frühneuzeitlich nicht zwin-

DOI: 10.13173/9783447118101.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



5Facetten frühneuzeitlicher experientia-Diskurse

Hinter der Gleichsetzung von Erfahrung und Usus steht offensichtlich die Über-
zeugung, dass das, was sich kontinuierlich entwickelt bzw. über lange Zeit be-
währt hat, eine ganz eigene Gültigkeit besitzt und keiner weiteren Beweise bedarf. 
So formuliert Aristoteles, dass man „die ohne Beweise vorgetragenen Behauptun-
gen und Meinungen der Erfahrenen, Älteren und Klugen nicht weniger beachten 
[müsse] als das Bewiesene. Denn weil sie das Auge der Erfahrung [to tēs empeirias 
omma] haben, sehen sie richtig“.14 Über derartige individuelle Lebenserfahrung 
hinaus steht der Usus aber auch für ein kollektives Erfahrungswissen, das seine 
Legitimation aus seiner langen, oft generationenübergreifenden Tradition bezieht. 
Hier rückt die experientia deutlich in die Nähe von lat. consuetudo, ital. consuetudi-
ne, costume, abitudine, frz. coutume, habitude, dt. ‚Brauch, Sitte, Gewohnheit, Gewöh-
nung‘. Nicht nur Michel de Montaigne räumt Sitten und Bräuchen eine durchweg 
bemerkenswerte Stellung ein, auch Stefano Guazzo tut dies im Rahmen seiner als 
allgemeine Verhaltenslehre konzipierten Civil conversazione. Guazzo zitiert zudem 
zahlreiche Sprichwörter und Redensarten, die ebenso wie die zahllosen Exempla 
als Vermittler eines kollektiven Erfahrungswissens erscheinen.15 Das aus der con-
suetudo stammende Erfahrungswissen kann dabei ebenso ein alltagspraktisches 
und allgemeines ethisches Wissen sein wie ein quasi-wissenschaftliches, für artes 
und scientiae relevantes usuelles Wissen (z. B. aus der Heil- und Kräuterkunde oder 
dem juridischen Kontext).

Dies führt uns zu dem überaus wichtigen Punkt, dass sich alle frühneuzeitli-
chen Rekurse auf die experientia letztlich auf eine doppelte Tradition beziehen. Seit 
der Antike nämlich bedeutet experientia nicht nur praktische (Lebens)Erfahrung 
und Usus, sondern auch ‚Versuch‘, ‚Probe‘, ‚Erprobung‘ oder ‚versuchsweise Prü-
fung‘ (temptatio)16 – was sie zur Grundlage der Wissenschaften macht. Diese Dop-
pelbedeutung ist schon bei Aristoteles angelegt.17 Erfahrung (empeiríā) heißt bei 
ihm zum einen praktische Lebenserfahrung, d. h. eine allgemeine, disziplinunab-
hängige Kompetenz, die von Übung, Praxis sowie Alter und Reife abhängt und 

gend an eigene Erfahrung gebunden ist, sondern zumindest bis zu einem gewissen Grad auch 
aus vermittelter Erfahrung hervorgegangen sein kann. Vgl. dazu auch unten.

14	 Aristoteles, Nikomachische Ethik, S. 261 (= Buch VI, 12, 1143b12–14). 
15	 Wie Manfred Hinz betont, haben die Sprichwörter und Sentenzen bei Guazzo weit mehr als 

folkloristischen Charakter. Sie besitzen eine formale Funktion, fungieren „im Konversations-
kontext […] als unangreifbare ‚loci‘, aus denen sich Argumentationsstrukturen entwickeln 
lassen“ (Manfred Hinz, Rhetorische Strategien des Hofmannes. Studien zu den italienischen Hof-
mannstraktaten des 16. und 17. Jahrhunderts, Stuttgart 1992, S. 362).

16	 Vgl. Belardi, „Il costituirsi del tempo lessicale dell’experientia“, S. 34. Belardi gibt diese Bedeu-
tung (temptatio) im Italienischen mit „sperimentazione“, „indagine/prassi sperimentativa“ 
wieder (ebd.).

17	 Zu den beiden Erfahrungskonzeptionen bei Aristoteles (sowie ihrer mittelalterlichen Rezep-
tion) vgl. Peter King, „Two Conceptions of Experience“, in: Medieval Philosophy and Theology 
11/2 (2003), S. 203–226. Zum Erfahrungsbegriff bei Aristoteles vgl. allgemein Friederike Rese, 
Praxis und Logos bei Aristoteles. Handlung, Vernunft und Rede in Nikomachischer Ethik, Rhetorik 
und Politik, Tübingen 2003, insb. S. 130–140.

DOI: 10.13173/9783447118101.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



6 Christina Schaefer

sich vor allem in einem guten Urteils- und Entscheidungsvermögen manifestiert.18 
Zugleich jedoch macht er die Erfahrung zur methodischen Grundlage der Künste 
und Wissenschaften und zielt damit auf ein ‚wissenschaftliches Erfahrungswis-
sen‘, das aus der Sinneswahrnehmung erwächst. In der Analytica posteriora heißt es 
dazu: „Aus Wahrnehmung also entsteht Erinnerung, wie wir sagen; und aus Er-
innerung desselben Dinges, wenn sie oft zustandekommt, Erfahrung – denn viele 
Erinnerungen sind eine einzige Erfahrung – und aus Erfahrung, oder aus jedem 
Allgemeinen […], ein Prinzip von Kunst und Wissen“.19 Dass Aristoteles begriff-
lich nicht zwischen praktischer und wissenschaftlicher Erfahrung differenziert, 
dürfte daran liegen, dass für ihn Erfahrung stets ein Wissen darüber konstituiert, 
wie sich Menschen und Dinge üblicherweise, im Regelfall, verhalten – egal, ob dies 
aufgrund von Naturgesetzen oder von Übung, Brauch und Gewohnheit geschieht. 
Die Erfahrung ‚sammelt‘ stets das Allgemeine an den einzelnen Dingen oder Er-
eignissen und filtert es als Regelmäßigkeit heraus. Die Kunst wiederum formt da-
raus „allgemeine Annahme[n] über das Ähnliche“, wie es in der korrespondieren-
den Stelle in der Metaphysik heißt.20 Es ist dieses Erkennen von Regelmäßigkeiten, 
welches lebenspraktische und wissenschaftliche experientia eint und welches die 
erfahrenen Alten und die Gelehrten der scientiae gleichermaßen dazu befähigt, 
die Dinge richtig zu beurteilen. Das Resultat von experientia kann also ebenso wis-
senschaftliche Erkenntnis wie praktisches Wissen sein. Für Aristoteles ist beides 
empeiríā, eine Abstraktionsleistung im „Übergang von der Kenntnis des Einzelnen 
zur Kenntnis des Allgemeinen“.21 

18	 Zu Alter und Reife als Voraussetzung für Erfahrung vgl.: „Ein junger Mensch kann aber diese 
Erfahrung nicht haben (denn sie entsteht nur in langer Zeitdauer).“ Aristoteles, Nikomachische 
Ethik, S. 255 (= Buch IV, 9, 1142a15f.). Dass es um ein gutes Urteilsvermögen geht, lässt sich da-
raus entnehmen, dass es auf die „Behauptungen und Meinungen“ der erfahrenen Menschen 
(und nicht etwa ihre körperlichen Kompetenzen) ankommt (vgl. oben Zitat zu Anm. 14). Wie 
Friedrich Kambartel resümiert, bestimmt Aristoteles Erfahrung damit „in Anknüpfung an 
ein Vorverständnis, dem es auf erworbene Fähigkeiten des Menschen, auf ein Geübtsein in …, 
ein Vertrautsein mit … ankommt – ein Vorverständnis, das den alltäglichen Gebrauch des 
deutschen Wortes Erfahrung (‚Erfahrenheit‘, ‚Erfahrensein‘) noch weitgehend leitet“ (Kam-
bartel, „Erfahrung“, Sp. 609).

19	 Aristoteles, Analytica posteriora (= Werke in deutscher Übersetzung, Bd. 3, Teil 2, 1. Halbband), 
übers. und erl. von Wolfgang Detel, Berlin 1993 (Reprint 2018), S. 83 (= Buch II, 19, 100a4–10). 

20	 Die vollständige Passage lautet: „Aus der Erinnerung nämlich entsteht für die Menschen 
Erfahrung; denn die Vielheit der Erinnerungen an denselben Gegenstand erlangt die Be-
deutung einer einzigen Erfahrung, und es scheint die Erfahrung beinahe der Wissenschaft 
(epistēmē) und der Kunst sich anzunähern. Wissenschaft aber und Kunst gehen für die Men-
schen aus der Erfahrung hervor; denn ‚Erfahrung schuf die Kunst‘, sagt Polos mit Recht, 
‚Unerfahrenheit den Zufall‘. Die Kunst entsteht dann, wenn sich aus vielen durch die Erfah-
rung gegebenen Gedanken eine allgemeine Annahme über das Ähnliche bildet.“ Aristoteles, 
Metaphysik, S. 38 (= Buch I, 1, 980b29–981a7).

21	 So Wolfgang Detel in seinem Kommentar zu Analytica posteriora II, 19, 100a 4–10 in: Aristo-
teles, Analytica posteriora, S. 832f. Detel erläutert dazu: Für Aristoteles differenziere sich zum 
einen in der Erfahrung, was in Wahrnehmung und Erinnerung noch ununterschieden sei, 
nämlich individueller Gegenstand und die an ihm ablesbare allgemeine Struktur; zum anderen 
würden „die endlichen Reihen singulärer Tatsachen […] auf der Stufe der Erfahrung so be-

DOI: 10.13173/9783447118101.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



7Facetten frühneuzeitlicher experientia-Diskurse

Diese Aristotelische Bestimmung von Erfahrung, die lebenspraktisches und 
wissenschaftliches Erfahrungswissen nicht strikt trennt, hat die experientia-Dis-
kurse bis weit in die Frühe Neuzeit geprägt.22 

Zur Geschichte dieser Diskurse gehört auch, dass die Termini experientia und 
experimentum lange Zeit – und noch das gesamte 16. Jahrhundert hindurch – syno­
nym verwendet wurden.23 Erst im 17. Jahrhundert scheint der Erfahrungsbegriff 
an einen Scheideweg zu gelangen, als sich im Kontext der aufstrebenden Natur-
wissenschaften das Ideal eines empirischen Wissens Bahn bricht, das eng mit 
einem neuen Typ von methodischer Beobachtung (observatio) verknüpft ist und 
sich in der Folge zunehmend mit der Idee des ‚Experiments‘ assoziiert.24 Diese 
Autonomisierung des naturwissenschaftlichen Erfahrungswissens ist von der 
Wissenschaftsgeschichte vielfach nachgezeichnet worden. Mir wird es im Folgen-
den aber um etwas anderes gehen: zum einen um die Tatsache, dass der Wert der 
praktischen (Lebens)Erfahrung trotz der Konjunktur des empirisch-experimentel-
len Wissens keineswegs in Vergessenheit geriet, sondern weiterhin, von der Ethik 
bis zur Medizin, eine wichtige Rolle spielte;25 zum anderen um den Umstand, dass 

schrieben, daß die Ähnlichkeit, die sie hinsichtlich ihrer allgemeinen Strukturen aufweisen, 
ausdrücklich registriert“ werde (ebd.).

22	 Vgl. Kambartel, „Erfahrung“, Sp. 610f.
23	 Zur Austauschbarkeit der Termini experientia und experimentum noch im 16. Jahrhundert 

(und über die Grenzen sämtlicher Disziplinen und Lehren hinweg) vgl. Charles B. Schmitt, 
„Experience and Experiment: A Comparison of Zabarella’s View with Galileo’s in De Motu“, 
in: Studies in the Renaissance 16 (1969), S. 80–138, insb. S. 90–92. Zum Begriffspaar experientia/ex-
perimentum in der lateinischen Antike (wo experimentum meist für ‚Versuch‘, ‚Probe‘ steht) vgl. 
Belardi, „Il costituirsi del tempo lessicale dell’experientia“, S. 39–41. Zur mittelalterlichen Ver-
wendung (sowie ersten Ansätzen der Differenzierung) vgl. Jacqueline Hamesse, „Experientia/
experimentum dans les lexiques médiévaux et dans les textes philosophiques antérieurs au 14e 
siècle“, in: Veneziani (Hg.), Experientia, S. 77–90; Jürgen Sarnowsky, „Expertus – experientia – ex-
perimentum. Neue Wege der wissenschaftlichen Erkenntnis im Spätmittelalter“, in: Röckelein/
Friedrich (Hg.), Experten der Vormoderne, S. 47–59. Zur Begriffsentwicklung im 17. Jahrhun-
dert vgl. Marta Fattori, „Experientia – experimentum: un confronto tra il corpus latino e inglese 
di Francis Bacon“, in: Veneziani (Hg.), Experientia, S. 243–258; Jean-Robert Armogathe, „Sé-
mantèse d’experientia/experimentum/expériences dans le corpus cartésien“, in: Veneziani (Hg.), 
Experientia, S. 259–271.

24	 „By the early seventeenth century, ‚observation‘ and ‚experiment‘, seldom coupled in the 
Middle Ages […], had become an inseparable pair, and have defined and redefined each oth-
er ever since.“ Lorraine Daston, „The Empire of Observation, 1600–1800“, in: dies./Elizabeth 
Lunbeck (Hg.), Histories of Scientific Observation, Chicago 2011, S. 81–113, hier S. 82, unter Re-
kurs auf Katharine Park. Die observatio etabliert sich als eigenständige Praktik neben dem 
Experiment. So wird ab dem späten 17. Jahrhundert in der Naturphilosophie differenziert 
zwischen ‚Observationen‘, die vermeintlich ohne Eingriff in die Natur zustande kamen, und 
‚Experimenten‘, verstanden als gezielte Eingriffe in die Natur bzw. Arrangements zur Über-
prüfung von Hypothesen (also je nachdem „whether one intervened in the course of nature 
to produce an effect or studied effects as they occurred in the course of nature“, ebd., S. 86). 
Zum Aufstieg der observatio als neuer erkenntnistheoretischer Methode vgl. Gianna Pomata, 
„Observation Rising: Birth of an Epistemic Genre, 1500–1650“, in: Histories of Scientific Obser-
vation, hg. von Lorraine Daston und Elizabeth Lunbeck, Chicago/London 2011, S. 45–80. 

25	 Wenn also, wie Paolo Ponzio notiert, das Konzept der ‚Erfahrung‘ im gesamten 16. und über-

DOI: 10.13173/9783447118101.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



8 Christina Schaefer

der experientia-Begriff seine traditionelle ‚Doppelbedeutung‘ bis ins 18. Jahrhun-
dert hinein tradierte und trotz der Autonomisierung des Experiment-Begriffs auch 
weiterhin nicht vollkommen strikt zwischen (lebens)praktischem und wissen-
schaftlichem Erfahrungswissen getrennt wurde. Ich will diese beiden Kontinui-
täten anhand ausgewählter Beispiele aus dem 17. und 18. Jahrhundert skizzieren, 
vorab jedoch einen kurzen historischen Überblick zum pluridisziplinären Lob der 
praktischen Erfahrung ab dem Mittelalter geben, um die Kontinuitätslinien besser 
verdeutlichen zu können.

Im Mittelalter war die experientia eine anerkannte epistemologische Kategorie in 
der Naturphilosophie.26 So galt die sinnliche Erfahrung unter anderem bei Albertus 
Magnus und Roger Bacon als legitimer Zugang zu Naturphänomenen, blieb aller-
dings den beiden anderen zentralen Instanzen, Vernunft und Autoritätenwissen, 
klar untergeordnet.27 Nicht nur in der Naturphilosophie, sondern auch in diversen 
anderen Bereichen wurde die experientia im Mittelalter geschätzt: hier nun aber we-
niger als Sinneserfahrung denn als lebenspraktische Erfahrung und knowing how.28 
So schließt sich beispielsweise Wilhelm von Ockham im Rahmen seiner philosophi-
schen Überlegungen der Aristotelischen Auffassung an, dass die praktische Erfah-
rung hilfreicher sei als rein theoretisches Wissen.29 Auch im politisch-juridischen 
Bereich ist der Rekurs auf die praktische Erfahrung verbreitet:30 Marsilius von Pa-
dua etwa basiert sein reformerisches Staatskonzept im Defensor pacis (1324) nicht 
mehr auf ein präetabliertes Wertesystem, sondern auf Gesetze, die die über Men-
schenalter hinweg gesammelte und vervollkommnete Erfahrung kondensierten;31 
der Rechtsgelehrte Bartolo da Sassoferrato (1314–57) nennt die experientia im Tracta-
tus testimoniorum als Voraussetzung juristischer prudentia;32 und Baldo degli Ubaldi 

wiegenden 17. Jahrhundert ebenso populär war wie das der ‚Vernunft‘ in der Aufklärung, 
scheint mir dies nicht nur für die Naturphilosophie zu gelten. Vgl. Paolo Ponzio, „The Articu
lation of the Idea of Experience in the Sixteenth and Seventeenth Centuries“, in: Quaestio: 
annuario di storia della metafisica 4 (2004), S. 175–195, hier S. 175.

26	 Vgl. Bénatouïl/Draelants (Hg.), Expertus sum. 
27	 Vgl. Isabelle Draelants, „Expérience et autorités dans la philosophie naturelle d’Albert le 

Grand“, in: Bénatouïl/Draelants (Hg.), Expertus sum, S. 89–121.
28	 Einen allgemeinen Überblick (auch zu quantitativen Aspekten der Begriffsverwendung) gibt 

Hamesse, „Experientia/experimentum“.
29	 Vgl. dazu King, „Two Conceptions of Experience“. Nach King geht Ockham dabei über 

Aristoteles hinaus, weil sich die Erfahrung bei Aristoteles nur „beinahe“ der Wissenschaft 
und Kunst „anzunähern“ scheine (vgl. oben Anm. 19), während Ockham die Erfahrung mit 
Künsten und Wissenschaften auf einen Rang hebe: Ockham sehe die praktische Erfahrung 
durchaus an der Kenntnis des Allgemeinen partizipieren und anerkenne sie insofern als Weg 
zur Weisheit (sapientia). Vgl. ebd., S. 222.

30	 Zur Verbindung von Recht und Erfahrung vgl. den Ausdruck iurisperitus (‚Jurist, Rechtskun-
diger‘; Synonym zu iurisconsultus), der sich ebenso wie experientia von peritus (‚erfahren‘) her-
leitet. Vgl. Belardi, „Il costituirsi del tempo lessicale dell’experientia“, S. 32.

31	 Vgl. Marsilius von Padua, Defensor pacis/Der Verteidiger des Friedens, lat.-dt., 2 Bde., auf Grund 
der Übers. von Walter Kunzmann bearb. und eingel. von Horst Kusch, Darmstadt 1958, Bd. 1, 
S. 102–109 (= Teil I, Kap. XI, § 3). 

32	 Vgl. Danilo Segoloni, „,Practica‘, ,practicus‘, ,practicare‘ in Bartolo e in Baldo“, in: L’educazione 

DOI: 10.13173/9783447118101.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



9Facetten frühneuzeitlicher experientia-Diskurse

(1327–1400), für den Theorie und Praxis (doctrina und practica) komplementär sind, 
meint, der practicus (i. e. der Richter oder Anwalt) führe das Werk des theoricus unter 
Zuhilfenahme der loci ab experientia im Gerichtssaal fort:33 In der Universität schlu-
cke man die Gesetze hinunter, im Justizpalast verdaue man sie.34 

Einen eigenen, weiblichen Strang des experientia-Diskurses eröffnet um 1400 
Christine de Pizan (1364–ca.  1430), wenn sie gegen die verbreiteten misogynen 
Darstellungen in der Literatur das Wort ergreift und sich dabei ganz wesentlich 
auf ihre Erfahrung als Frau beruft („moi qui suis née femme“).35 Die Erfahrung, 
heißt es im Livre de la cité de dames (1405), zeige mit absoluter Sicherheit („en toute 
certitude“), dass dem weiblichen Geschlecht Unrecht getan werde:36 „l’expérience 
démontre clairement que la vérité est tout le contraire de ce que l’on affirme en 
cherchant à charger les femmes de tous les maux“.37 Angeleitet von der Vernunft 
kommt die Erzählerin ‚Christine‘ in diesem Text zu der Erkenntnis, dass es für 
sie – ebenso wie für alle anderen Frauen – besser sei, sich auf die eigene Erfahrung 
anstatt auf fremde Urteile zu verlassen („de s’en référer à sa propre expérience“): 
auf das, was sie ‚in ihrem Wesen als Frau spüre und wisse‘ („ce que je sentais et 
savais dans mon être de femme“).38 Mittels des Rekurses auf die Erfahrung macht 
sich Christine de Pizan damit zur Fürsprecherin aller Frauen. 

Christines dezidierte Berufung auf ihre eigene (und nicht mehr nur abstrakte) 
Erfahrung lässt sich zudem als Hinweis auf das lesen, was in der Forschung als 
„humanistische Wende zur Erfahrung“ bezeichnet worden ist.39 Als deren Pro-
tagonist gilt gemeinhin Francesco Petrarca, der im Anschluss an die Antike die 
Erfahrung zur „sicherste[n] Lehrmeisterin der Dinge“ („certissima magistra re-

giuridica, hg. von Alessandro Giuliani und Nicola Picardi, Bd. 2: Profili storici, Perugia 1979, 
S. 52–103, hier S. 70f. Zum synonymen Gebrauch von peritus und prudens vgl. Belardi, „Il cos-
tituirsi del tempo lessicale dell’experientia“, S. 32.

33	 Vgl. Segoloni, „,Practica‘, ,practicus‘, ,practicare‘“, S. 56.
34	 „Leges in scholis deglutiuntur, sed in palatio digeruntur, quia practica est scientia digestiva, 

et ubi theoricus desinit practicus incipit.“ Baldo degli Ubaldi, In primam digesti veteris partem 
commentaria […], Ad lib. IV, De minoribus viginti quinque annis. Repetitio ad legem Aemilius, nn. 
34f., [D. 4,4,38]; hier zitiert nach Segoloni, „,Practica‘, ,practicus‘, ,practicare‘“, S. 77, Anm. 10. – 
Zu weiteren mittelalterlichen Konzeptionen von experientia vgl. Martin Kintzinger, „Expe­
rientia lucrativa? Erfahrungswissen und Wissenserfahrung im europäischen Mittelalter“, in: 
Röckelein/Friedrich (Hg.), Experten der Vormoderne, S. 95–117 (u. a. zu Albertus Magnus, Tho-
mas von Aquin und Konrad von Megenberg); Roberto Busa SJ, „Experientia, experimentalis, 
experimentum, experior, inexperientia, inexpers nell’Aquinate e negli altri autori censiti nell’Index 
Thomisticus“, in: Veneziani (Hg.), Experientia, S. 101–168.

35	 Christine de Pizan, Le livre de la cité des dames, übers. und hg. von Thérèse Moreau und Éric 
Hicks, Paris 2000 (11986), S. 36. Vgl. hierzu auch meinen Beitrag „Die stille Meisterin“ in die-
sem Band. 

36	 Christine de Pizan, Le livre de la cité des dames, S. 38. 
37	 Ebd., S. 39.
38	 Ebd., S. 37 und 39. 
39	 Eckhard Keßler, „O vitae experientia dux. Die Rolle der Erfahrung im theoretischen und prakti-

schen Weltbezug des frühen Humanismus und ihre Konsequenzen“, in: Röckelein/Friedrich 
(Hg.), Experten der Vormoderne, S. 60–74, hier S. 62. 

DOI: 10.13173/9783447118101.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



10 Christina Schaefer

rum“) sowie Grundlage der Künste erklärt und vor allem der individuellen eben-
so wie der historischen Erfahrung neuen Wert beimisst, weil er davon ausgeht, 
dass es kein „allgemein verbindliches, von einer Wesensdefinition des Menschen 
abgeleitetes Lebensziel geben“ könne, sondern dieses von jedem Menschen selbst 
bestimmt werden müsse.40 Petrarca sieht zwei Mittel, um das jeweilige persön-
liche Lebensziel zu finden und sich selbst und die eigenen Handlungsoptionen 
zu ergründen: die eigene Erfahrung (als sicherste Methode); als Alternative das 
Lernen aus der Geschichte (historia) und konkret den Beispielen großer Männer 
(„exempla clarorum hominum“), denen man ähnlich werden wolle.41 Dass Erfah-
rung nicht unbedingt selbst erworben sein muss, sondern auch indirekt, aus der 
historia, aus Exempla und anderen (schriftlichen) Quellen erworben und mithin 
fremde Erfahrung sein kann, ist bezeichnend und für mittelalterlich-frühneuzeitli-
che experientia-Diskurse geradezu typisch. Ich komme darauf zurück.

In der Nachfolge Petrarcas beleben Humanismus und Renaissance das antike 
Lob der praktischen Erfahrung noch einmal neu. Zum einen betonen sie ihren 
Wert für die sogenannten praktischen Wissenschaften: Albrecht Dürer lässt den 
Triumphwagen Kaiser Maximilians I. an vorderster Stelle von Experientia und So-
lertia (Sorgfalt) ziehen;42 Niccolò Machiavelli basiert seine bahnbrechenden Ideen 
zur Fürstenherrschaft im Principe (1513) nicht zuletzt auf seine langjährige prakti-
sche Erfahrung als Staatsdiener und Diplomat in der florentinischen Politik;43 das 
erwähnte Emblem Achille Bocchis demonstriert die zentrale Rolle der Erfahrung 
in der Heerführung, und Leon Battista Alberti macht die esperienza zur tragenden 

40	 Ebd., S. 65. Zu Petrarcas Quellen, insb. Aristoteles, vgl. ebd., S. 64, Anm. 20.
41	 „Me quidem nichil est quod moveat quantum exempla clarorum hominum. Iuvat enim assur-

gere, iuvat animum experiri an quicquam solidi habeat, an generosi aliquid atque adversus 
fortunam indomiti et infracti, an sibi de se ipse mentitus sit. Id sane, preter experientiam 
que certissima magistra rerum est, nullo melius modo fit, quam si eum his quibus similli-
mus esse cupit, admoveam.“/„Mich aber beflügelt nichts so sehr wie die Vorbilder herrlicher 
Menschen. Nützlich ist, sich aufzurichten, nützlich, seine Gesinnung zu erforschen, ob an ihr 
etwas Festes sei, auch etwas Edles, das dem Schicksal standhält, ohne zu brechen, oder ob sie 
vielleicht sich selber belogen habe. Das aber kann (ausser dank der Erfahrung, welche die zu-
verlässigste Lehrerin in allem ist) auf keine Art besser geschehen, als indem man sie an ande-
re heranrückt, denen sie möglichst ähnlich sein möchte.“ Francesco Petrarca, Lettres familières/
Rerum familiarium, Bd. 2: Livres/libri IV–VII, hg. von Ugo Dotti, Paris 2002, S. 291 (= Buch VI, 4, 
§ 3f.). Deutsche Übersetzung von Berthe Widmer, in: Francesco Petrarca, Familiaria: Bücher der 
Vertraulichkeiten, Bd. 1: Buch 1–12, hg. von Berthe Widmer, Berlin/New York 2005, hier S. 328.

42	 Vgl. Albrecht Dürer, Le char triomphal de Maximilien Ier: Solertia et Experientia (1523), Holz-
schnitt, Paris, Musée du Louvre, Département des Arts graphiques, Collection Edmond de 
Rothschild, Inventar-Nr. L 37 LR/297BIS Recto; https://collections.louvre.fr/en/ark:/53355/
cl020580270#, 15.11.2021.

43	 Im Widmungsbrief an Lorenzo de’ Medici spricht er von der „Kenntnis der Taten großer 
Männer, die ich mir durch lange Erfahrung mit den gegenwärtigen Zuständen und durch 
beständiges Studium der Verhältnisse des Altertums angeeignet habe“ („la cognizione delle 
azioni degli uomini grandi, imparata da me con una lunga esperienzia delle cose moderne 
e una continua lezione delle antique“). Niccolò Machiavelli, Il principe/Der Fürst, Italienisch-
Deutsch, übers. und hg. von Philipp Rippel, Stuttgart 1986, S. 4f.

DOI: 10.13173/9783447118101.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author

https://collections.louvre.fr/en/ark:/53355/cl020580270#


11Facetten frühneuzeitlicher experientia-Diskurse

Säule der Haushaltsführung.44 Zum anderen gibt es Petrarcas Projekt, die Erfah-
rung in den Dienst der Welt- und Selbsterkenntnis zu stellen. Dieses Projekt wird 
nicht zuletzt von Michel de Montaigne aufgegriffen, der der Erfahrung in seinen 
Essais (1580) bekanntlich den langen finalen Essay „De l’expérience“ (III, 13) wid-
met. Für Montaigne lehrt uns die Erfahrung, die wir selbst (mit uns) gemacht ha-
ben, alles, was wir brauchen: „l’experience […] que nous avons de nous mesme […] 
[est] certes suffisante à nous instruire de ce qu’il nous faut“.45 Sie genüge ihm, 
schreibt er, um weise zu werden: „De l’experience que j’ay de moy, je trouve assez 
dequoy me faire sage“.46 Trotz (oder gerade wegen) seiner zahlreichen Mängel ist 
sich Montaigne daher selbst Exemplum genug.47 

44	 Zur experientia bei Alberti vgl. Christina Schaefer, Esperienza. Zur Diskursivierung von Erfah
rungswissen in Leon Battista Albertis Libri della famiglia, Working Paper No. 15/2019 des SFB 980 
Episteme in Bewegung, Freie Universität Berlin, ISSN 2199–2878 (Internet), http://www.sfb- 
episteme.de/Listen_Read_Watch/Working-Papers/No_15_Schaefer_Esperienza/index.html, 
15.11.2021.

45	 Montaigne, Essais, S. 1119.
46	 Ebd., S. 1120. 
47	 Wie Emiliano Ferrari zeigt, verliert das Exemplum bei Montaigne seinen klassischen Vorbild-

charakter, ist nicht mehr Beweis oder Paradigma, sondern nurmehr eine (mögliche) Erfah-
rung: „Tout exemple cloche“ (‚Jedes Beispiel hinkt‘), notiert Montaigne in „De l’experience“ 
(ebd., S. 1116). Vgl. Emiliano Ferrari, „La psychohistoire ou ‚l’anatomie de la philosophie‘“, in: 
Montaigne, hg. von Thierry Gontier und Pierre Magnard, Paris 2010, S. 231–251, insb. S. 237–
241. – Die Literatur zu Montaignes Erfahrungsbegriff ist umfangreich. Verwiesen sei hier 
nur auf eine kleine Auswahl. Allgemein zur Erfahrung bei Montaigne vgl. Alexandre Tar-
rête, „Expérience“, in: Dictionnaire de Montaigne, überarb., korr. und erweiterte Aufl., hg. von 
Philippe Desan, Paris 2007, S. 436–438; Daniel Aris/Françoise Joukovsky, „Une philosophie 
de l’expérience“, in: Bulletin de la Société des Amis de Montaigne, 7e série, no. 21–22 (juillet–déc. 
1990), S. 85–94. Zur inneren Erfahrung vgl. Hugo Friedrich, Montaigne, 2., neubearb. Aufl., 
Bern/München 1967, S. 258–263. Zur Körpererfahrung vgl. Jean Starobinski, Montaigne en 
mouvement, Paris 1982, S. 169–222 (insb. S. 172–190; S. 190ff. zu Essay III,13 „De l’expérience“, 
auch im Kontext mit coustume, exercice und usage); Gisèle Mathieu-Castellani, Montaigne, 
l’écriture de l’essai, Paris 1988, insb. S. 160–165. Zu Erfahrung und Urteilskraft vgl. Raymond 
C. La Charité, „The Relationship of Judgment and Experience in the Essais of Montaigne“, in: 
Studies in Philology 67 (1970), S. 31–40; sowie den Beitrag von Emiliano Ferrari im vorliegenden 
Band. Zur Erfahrung des Denkens („expérience de pensée“) und Skeptizismus vgl. Frédéric 
Brahami, „Scepticisme“, in: Dictionnaire de Montaigne, überarb., korr. und erweiterte Ausgabe, 
hg. von Philippe Desan, Paris 2007, S. 1042–1044, hier S. 1043; zu Erfahrung und Skeptizismus 
vgl. ebenfalls Gérard Defaux, „Montaigne et l’expérience: réflexions sur la naissance d’un 
philosophe sceptique – et ‚impremedité‘“, in: L’écriture du scepticisme chez Montaigne. Actes des 
journées d’étude (Tours, C.E.S.R., 15–16 novembre 2001), hg. von Marie-Luce Demonet und Alain 
Legros, Genf 2004, S. 289–302. Zu Erfahrung und Vernunft vgl. den (insgesamt nicht über-
zeugenden) Beitrag von Will G. Moore, „Montaigne’s Notion of Experience“, in: The French 
Mind: Studies in Honour of Gustave Rudler, hg. von Will [G.] Moore, Rhoda Sutherland und Enid 
Starkie, Oxford 1952, S. 34–52. Zur Erfahrung als Kritik an scientiae und Büchergelehrsamkeit 
vgl. Karin Westerwelle, Montaigne: die Imagination und die Kunst des Essays, München 2001, 
S. 189–199. Zu Erfahrung und Versuch (essai) vgl. André Tournon, „‚J’ordonne à mon âme …‘. 
Structure d’essai dans le chapitre De l’expérience“, in: L’Information littéraire 38/2 (1986), S. 54–60; 
Jean Vignes, „L’exercice, l’épreuve et l’expérience. Essai et essayer dans le livre III des Essais“, 
in: Le livre III des Essais de Montaigne, actes des journées d’étude Montaigne du 8 novembre 
2002, hg. von Pascal Debailly, Paris 2003, S. 9–26. Zu Erfahrung und Essay-Form vgl. Bruno 

DOI: 10.13173/9783447118101.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author

http://www.sfb-episteme.de/
http://www.sfb-episteme.de/


12 Christina Schaefer

Sehr häufig findet sich das Lob der Erfahrung frühneuzeitlich kombiniert mit 
einer Kritik an der Büchergelehrsamkeit. Diese Kritik nimmt jene Gelehrten ins 
Visier, denen es, so der Vorwurf, aufgrund übermäßigen Studiums an praktischer 
Erfahrung und Kenntnis in den ‚Dingen der Welt‘ mangele.48 Die schon im Mittel­
alter geläufige (und letztlich auf Aristoteles zurückführbare) Klage über die Welt­
fremdheit und Lebensuntauglichkeit solcher Büchernarren ist auch vor dem Hin-
tergrund der sich wandelnden frühneuzeitlichen Gesellschaft zu sehen.49 Diese 
war von einem Aufstieg neuer praktischer Experten geprägt, die den traditionellen 
studierten Experten, insbesondere Klerikern und Universitätsgelehrten, zuneh-
mend Konkurrenz machten.50 Zu diesen Praktikern, deren Fachkenntnis immer 
größere gesellschaftliche Anerkennung fand, zählten neben Chirurgen, Rechts-
kundigen, Apothekern, Astronomen und Handwerkern auch Hofmänner, Diplo-
maten, Kaufleute und Reisende.51 

Einen überaus wichtigen Beitrag zum (theoretischen) Ansehensgewinn der 
praktischen Expertise leistete dabei jenes neue Adelsideal, das soziale Distinktion 
an der praktischen Beherrschung von Umgangsformen bemaß und letztere offen-
siv gegenüber der Büchergelehrsamkeit privilegierte. Vom Erfolg dieses Ideals 

Peyron, „‚De l’expérience‘ ou la mise en abîme de Les Essais“, in: Études de Langue et Littérature 
Françaises 78 (2001), S. 14–28; James Paradis, „Montaigne, Boyle, and the Essay of Experience“, 
in: One Culture: Essays in Science and Literature, hg. von George Levine und Alan Rauch, Ma-
dison 1987, S. 59–91. Zu Montaignes Selbstinszenierung als (Negativ)Beispiel vgl. Timothy 
Hampton, „Putting Experience First“, in: Republic of Letters: A Journal for the Study of Knowledge, 
Politics, and the Arts 1/2 (2010), S. 61–66.

48	 Zur Kritik am weltfremden, praxisuntauglichen Gelehrten, die insbesondere die Juristen, 
aber auch die Theologen und Mediziner traf, vgl. Frank Rexroth, Expertenweisheit. Die Kritik 
an den Studierten und die Utopie einer geheilten Gesellschaft im späten Mittelalter, Basel 2008. 

49	 Die Tradition der Gelehrtenkritik reicht vom Mittelalter bis in die Neuzeit. Zu einem mit-
telalterlichen Beispiel vgl. Klaus Ridder, „Der Gelehrte als Narr. Das Lachen über die artes 
und Wissen im Fastnachtspiel“, in: Artes im Mittelalter, hg. von Ursula Schaefer, Berlin 1999, 
S. 391–409. Zur frühneuzeitlichen Gelehrtensatire bzw. -kritik vgl. Marian Füssel, „Die Ex-
perten, die Verkehrten? Gelehrtensatire als Expertenkritik in der Frühen Neuzeit“, in: Wis-
sen, maßgeschneidert: Experten und Expertenkulturen im Europa der Vormoderne, hg. von Björn 
Reich, Frank Rexroth und Matthias Roick, München 2012, S. 269–288; Matthias Roick, „Der 
Fahnenflüchtige lässt sich krönen. Petrarca und die Anfänge der humanistischen Kritik am 
Experten“, in: ebd., S. 45–82. Zur Zurückführbarkeit der Gelehrtenkritik auf Aristoteles vgl. 
nochmals Aristoteles’ Metaphysik I, 1, 981a, wonach ein Arzt ohne Praxiserfahrung kein guter 
Heiler sein könne. Vgl. oben Anm. 1. 

50	 Der Begriff des ‚Experten‘ (expertus, peritus) konnte zeitgenössisch sowohl für Studierte wie 
Nichtstudierte verwendet werden. Vgl. Frank Rexroth, „Systemvertrauen und Expertenskep-
sis. Die Utopie vom maßgeschneiderten Wissen in den Kulturen des 12. bis 16. Jahrhunderts“, 
in: Wissen, maßgeschneidert: Experten und Expertenkulturen im Europa der Vormoderne, hg. von 
Björn Reich, Frank Rexroth und Matthias Roick, München 2012, S. 12–44, hier S. 40. 

51	 Zum Aufstieg der ‚Praktiker‘ vgl. Hedwig Röckelein, „Einleitung: Experten zwischen scientia 
und experientia“, in: Experten der Vormoderne zwischen Wissen und Erfahrung, hg. von Hedwig 
Röckelein und Udo Friedrich, Berlin 2012, S. 3–7, hier S. 4; Roick, „Der Fahnenflüchtige lässt 
sich krönen“, S. 81f. Zum Diplomaten als Träger von Erfahrungswissen vgl. Daniela Frigo, 
„Prudence and Experience: Ambassadors and Political Culture in Early Modern Italy“, in: 
Journal of Medieval and Early Modern Studies 38/1 (2008), S. 15–34, insb. S. 24.

DOI: 10.13173/9783447118101.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



13Facetten frühneuzeitlicher experientia-Diskurse

zeugt nicht zuletzt die europaweit verbreitete Verhaltenstraktatistik, allen voran 
Baldassare Castigliones Il libro del Cortegiano (1528), aber auch Stefano Guazzos La 
civil conversazione (1574/79) und Nicolas Farets L’honnête homme ou l’art de plaire à la 
cour (1630).52 

Wenn sich nun im 17.  Jahrhundert die Begriffe experientia und experimentum 
im naturphilosophischen Bereich vermehrt mit einem neuen Beobachtungswis-
sen, methodischer observatio und der Bedeutung von ‚Experiment‘ assoziieren, so 
geht dadurch weder die Wertschätzung der praktischen Lebenserfahrung verlo-
ren, noch büßt der experientia-Begriff seine erwähnte Doppelbedeutung ein. Aller­
dings wandelt sich der alte experientia-Begriff unter dem Einfluss der neuen, sich 
autonomisierenden Bedeutung von ‚Experiment‘ und wird rekursiv von ihr ge-
prägt. Diese Entwicklung sei an zwei Beispielen illustriert, Cesare Ripas Iconologia 
sowie Diderots und d’Alemberts Encyclopédie. 

1.2 Zu Kontinuität und Wandel des experientia-Begriffs im 17. und 18. Jahrhundert
In einigen späteren Ausgaben von Cesare Ripas Iconologia (Paris 1643, Venedig 
1645) erscheint die Allegorie der Experientia als alte Frau in goldenem Kleid (vgl. 
Abb. 1).53 Als Attribute führt sie „ein[en] Prüfstab mit dem Schriftband ‚Rerum 
Magistra‘, sowie eine Tafel mit geometrischen Zeichen und ein Gefäß mit Feuer-
brand, also Prüfmittel“, mit sich, die mathematische Berechnung und (al-)chemi-
sches Experimentieren, also die Wissenschaften, evozieren.54 Zu den Füßen der 
Frau liegt ein Prüfstein („una pietra di paragone“),55 der zusammen mit ihrem 
fortgeschrittenen Alter auf Lebenserfahrung und ein gutes Entscheidungs- und 
Urteilsvermögen verweist.56 Das Gewand, heißt es, sei aus Gold, dem wertvollsten 

52	 Zur europäischen Castiglione-Rezeption vgl. Peter Burke, The Fortunes of the Courtier. The 
European Reception of Castiglione’s Cortegiano, Cambridge/Oxford 1995. Zur Guazzo-Rezep­
tion vgl. allgemein Hinz, Rhetorische Strategien des Hofmannes, S. 327–330; in England: John L. 
Lievsay, Stefano Guazzo and the English Renaissance, 1575–1675, Chapel Hill 1961, in Deutsch-
land: Emilio Bonfatti, La „civil conversazione“ in Germania: letteratura del comportamento da Stefa-
no Guazzo a Adolph Knigge 1574–1788, Udine 1979; in Frankreich: Helga Hübner, Stefano Guazzo, 
La Civil Conversazione in der französischen Kultur des 16. und 17. Jahrhunderts, Frankfurt a. M./
Berlin 2012.

53	 Vgl. Cesare Ripa/Giovanni Zaratino Castellini, Iconologia di Cesare Ripa […]: divisa in tre libri 
ne i quali si esprimono varie imagini di virtù, vitii, affetti, passioni humane, arti …], ampliata dal Sig. 
Cav. Gio. Zaratino Castellini in questa ultima editione di imagini, & discorsi … & ricorretta, Venedig 
1645, S. 181f. Auch die französische Ausgabe von 1643 enthält eine entsprechende Abbildung, 
lässt das fortgeschrittene Alter der Frau allerdings weniger gut erkennen als die Abbildung 
in der italienischen Ausgabe von 1645. Vgl. Cesare Ripa/Jacques de Bie, Iconologie où les prin-
cipales choses qui peuvent tomber dans la pensée touchant les vices sont représentées […], übers. von 
Jean Baudoin, illustr. von Jacques de Bie, Paris 1643, S. 66–68, Abb. S. 66; https://gallica.bnf.fr/
ark:/12148/bpt6k8505c/f100.item, 19.11.2021.

54	 Justus Müller-Hofstede, Art. „Erfahrung“, in: Reallexikon zur Deutschen Kunstgeschichte [RDK] 
5, 1965, Sp. 1229–1235, hier zit. nach RDK Labor, https://www.rdklabor.de/w/?oldid=88907, 
19.11.2021.

55	 Ripa/Castellini, Iconologia, S. 181. 
56	 Vgl. Müller-Hofstede, „Erfahrung“.

DOI: 10.13173/9783447118101.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author

https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k8505c/f100.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k8505c/f100.item
https://www.rdklabor.de/w/?oldid=88907


14 Christina Schaefer

aller Metalle, weil die Erfahrung die wertvollste aller Wissenschaften („scienze“) 
sei.57 Experientia tritt hier also eindeutig als magistra im doppelten Sinne auf, als 
Lehrerin aller Dinge (magistra rerum bzw. vitam), aber zugleich auch als Meisterin 
der Naturwissenschaften (magistra scientiae). Insofern kontinuiert der experientia-
Begriff hier seine traditionelle Doppelbedeutung. Dass er aber auch schon auf den 
sich autonomisierenden Experiment-Begriff hindeutet, wird daran ersichtlich, 
dass sowohl die Abbildung als auch der Text mit dem Feuer die Chemie (bzw. 
Alchemie)58 als wissenschaftliche Disziplin in den Vordergrund rücken. Damit 
reagiert die experientia-Bestimmung hier auf eine der zentralen Entwicklungen in 
den frühneuzeitlichen Wissenschaften, zeigt sich sozusagen ‚am Puls der Zeit‘. 
Die Alchemie nämlich war die zeitgenössische „‚Leitwissenschaft‘, in deren Zei-
chen sich die frühneuzeitliche Entdeckung und Erforschung der Natur vollz[og]“ 
und die sich zur damaligen Zeit besonders dynamisch entwickelte: „[A]us der tra-
ditionellen mittelalterlichen Alchemie [entstand] im Verlauf des 17. Jahrhunderts 
eine Chemie als moderne ‚Naturwissenschaft‘ im Sinne des 18. Jahrhunderts“.59 
Passend dazu kommentiert der Text der Iconologia-Ausgabe von 1645 unter dem 
Rubrum Experienza, dass sich mit Feuer ‚diverse Versuche und unendliche Experi-
mente‘ machen ließen („con esso si fanno diverse prove, & infinite esperienze“): Es 
diene der Herstellung und Verarbeitung von Metallen und Pharmazeutika, ver-
wandele Holz zu Asche, mache Schwarzes weiß, Fauliges wohlriechend, Hartes 
weich usf.60 Die vergleichsweise lange, ausdrücklich als nicht abschließend be-
zeichnete Liste verweist auf das breite Spektrum zeitgenössischer (al)chemischer 
Praktiken und, zusammen mit dem Plural („prove“/Versuche, „esperienze“/Expe-
rimente), auf die neue naturphilosophische Methode des Experiments.61 

Ein ähnliches Zusammenspiel von Kontinuität und Wandel lässt sich noch Mit-
te des 18. Jahrhunderts in der Encyclopédie ou Dictionnaire raisonné des sciences, des 
arts et des métiers der Lumières feststellen, deren sechster Band von 1756 insgesamt 
drei Einträge zum Begriff „expérience“ enthält: den der Philosophie, der Natur-
philosophie und der Medizin. Anders als in den bisher zitierten Beispielen begeg-

57	 „Si veste d’oro percioche si come l’oro è di maggior pregio, & stima di tutti i metalli, così 
l’Esperienza è di tutte le scienze.“ Ripa/Castellini, Iconologia, S. 181.

58	 Zwischen ‚Chemie‘ und ‚Alchemie‘ wurde bis weit ins 17. Jahrhundert begrifflich nicht un-
terschieden. Vgl. Volkhard Wels, „Die Alchemie der Frühen Neuzeit als Gegenstand der 
Wissensgeschichte“, in: Magia daemoniaca, magia naturalis, zouber. Schreibweisen von Magie und 
Alchemie in Mittelalter und Früher Neuzeit, hg. von Peter-André Alt u. a., Wiesbaden 2015, S. 233–
265, hier S. 234.

59	 Ebd., S. 233 (unter Rekurs auf Wilhelm Kühlmann und Joachim Telle).
60	 Ripa/Castellini, Iconologia, S. 181. Die französische Ausgabe ist an dieser Stelle deutlich kür-

zer: „Car c’est luy [sc. le feu] qui agit à la perfection de l’or, de l’argent, & de tous les autres 
metaux; Luy qui dompte le fer & le bronze, qui separe le pur d’avecque l’impur; & qui par 
d’estranges metamorphoses, change le noir en blanc, les herbes en verre, & le bois en cendre.“ 
Ripa, Iconologie, S. 67f.

61	 Eine ähnliche Pluralverwendung („esperienze“) findet sich mit pharmazeutisch-heilkund-
licher Assoziation zeitgenössisch auch bei Christine de Lorraine. Vgl. dazu meinen Beitrag 
„Die stille Meisterin“ in diesem Band.

DOI: 10.13173/9783447118101.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



15Facetten frühneuzeitlicher experientia-Diskurse

nen wir hier nun erstmals dem Versuch, klar zwischen den experientia-Begriffen 
verschiedener Disziplinen zu trennen. Allerdings erweist sich die Trennung bei 
genauerem Hinsehen als weniger strikt, als es durch die oberflächliche Auffäche-
rung in drei Lemmata scheinen mag. Betrachten wir dies im Detail.

Das erste, von César Chesneau Du Marsais verfasste und bei weitem umfang-
reichste Lemma [1] würdigt die expérience als Abstraktum für jenes Wissen, das 
man durch lange Lebenspraxis, wörtlich: „un long usage de la vie“, sowie die 
Reflexion des Erlebten und Gesehenen erwirbt: „EXPÉRIENCE, s. f. terme abstrait, 
(Philosophie.) signifie communément la connoissance acquise par un long usage de 
la vie, jointe aux réflexions que l’on a faites sur ce qu’on a vû, & sur ce qui nous est 
arrivé de bien & de mal. […]“.62 Das zweite – sehr kurze – Lemma [2] zielt auf den 
naturphilosophischen Begriff von expérience und hebt dabei eindeutig auf die Be-
deutung ‚Experiment‘ ab: „EXPÉRIENCE, (Philosophie nat.) est l’épreuve de l’effet 

62	 César Chesneau Du Marsais, Art. „Expérience, (Philosophie.)“, in: Denis Diderot/Jean- 
Baptiste le Rond d’Alembert (Hg.), Encyclopédie ou Dictionnaire raisonné des sciences, des arts et 
des métiers, Paris 1756, Bd. VI, S. 297a–b, hier zit. nach der elektronischen Edition der Acadé-
mie des Sciences ENCCRE (Édition Numérique Collaborative et CRitique de l’Encyclopédie ou 
Dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers, 1751–1772), http://enccre.academie- 
sciences.fr/encyclopedie/article/v6-372-0/, 19.4.2021.

Abb. 1: Cesare Ripa / Giovanni Zaratino Castellini, Iconologia di Cesare Ripa,  
Venedig 1645, S. 182. (Universitätsbibliothek Heidelberg, Sign. 83 A 5832 RES, digitale 

Reproduktion: https://digi.ub.uni-heidelberg.de/diglit/ripa1645/0252, 25.10.2021)

DOI: 10.13173/9783447118101.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author

http://enccre.academie
http://sciences.fr/encyclopedie/article/v6-372-0/
https://digi.ub.uni-heidelberg.de/diglit/ripa1645/0252


16 Christina Schaefer

qui résulte de l’application mutuelle ou du mouvement des corps naturels, afin de 
découvrir certains phénomenes, & leurs causes.“63 

Noch Mitte des 18.  Jahrhunderts wird also die allgemeine (hier: ‚philosophi-
sche‘) Bedeutung von experientia an erster Stelle genannt und erhält zudem schon 
quantitativ mehr Gewicht, denn das Lemma [1] ist deutlich umfangreicher als die 
übrigen. Dies ist nicht alles: Sie führt vor allem weiterhin die naturphilosophische 
Konnotation von experientia mit, obwohl für diese ja bereits ein eigener Eintrag 
zur Verfügung steht: Innerhalb des philosophischen Lemmas [1] wird als Beispiel 
nämlich nicht nur der Heerführer (als typischer „homme […] expérimenté“), son-
dern bezeichnenderweise auch das physikalische Experiment zitiert: „En Physique 
le mot expérience se dit des épreuves que l’on fait pour découvrir les différentes 
opérations & le méchanisme de la Nature. On fait des expériences sur la pesanteur 
de l’air, sur les phosphores, sur la pierre d’aimant, sur l’électricité, &c.“64 Innerhalb 
des philosophischen Lemmas wird also weiterhin die alte Doppelbedeutung tra-
diert und die Erfahrung als magistra vitae und magistra scientiae evoziert. Zugleich 
aber trägt es – deutlicher noch als Ripas Iconologia – dem begrifflichen Wandel 
Rechnung und reagiert auf die Entwicklungen der zeitgenössischen sciences: denn 
die erwähnten „expériences“ bzw. „épreuves“ mit Luft, Phosphor, Magnetstein, 
Elektrizität u.Ä. zielen ja ganz eindeutig auf die damals neuen experimentellen 
Versuchs- und Beweisverfahren, also die experientia qua Experiment. 

Du Marsais scheint das Lemma sogar gezielt unter das Vorzeichen der Span-
nung von begrifflicher Kontinuität und Wandel stellen zu wollen: Dezidiert 
schreibt er die Doppelbedeutung – unter Revalorisierung des Usus – fort und 
betont die Verknüpfung von praktischer und naturwissenschaftlicher experientia 
noch einmal dadurch, dass er das Experiment selbst als einen ‚Usus‘ („usage“), 
als eine ‚Praxis des Experimentierens‘ ausweist, die sich seit einigen Jahren in 
Europa verbreitet habe: „La pratique de faire des expériences est fort en usage 
en Europe depuis quelques années“.65 Gewitzt, ja geradezu hintersinnig bindet 
Du Marsais auf diese Weise die experientia qua Experiment nochmals an die 
‚alte‘ experientia qua Usus zurück – und macht damit indirekt deutlich, dass 
das wissenschaftliche Experiment immer auch eine Praxis (pratique) und von 
der praktischen Erfahrung des Experimentators abhängig ist.66 Die traditionel-

63	 [Anon.], Art. „Expérience, (Philosophie nat.)“, in: Diderot/d’Alembert (Hg.), Encyclopédie, Bd. VI, 
S. 297b–298a, http://enccre.academie-sciences.fr/encyclopedie/article/v6-372-1/, 19.4.2021.

64	 Du Marsais, Art. „Expérience, (Philosophie.)“, S. 297b; Herv. aufgehoben.
65	 Ebd.; Herv. aufgehoben.
66	 Ähnlich verbindungsstiftend zwischen ‚alter‘ und ‚neuer‘ experientia wirken sowohl die Su-

che nach Kausalitäten als auch der Aspekt der „observation“. Beide werden lemma-über-
greifend erwähnt. Die Suche nach Kausalitäten erscheint im naturphilosophischen Lemma 
[2] als Versuch, „de découvrir certains phénomenes, & leurs causes“, im medizinischen Lem-
ma [3] als Erprobung von Heilmitteln und -verfahren zur Untersuchung ihres jeweiligen „ef-
fet“. Am häufigsten wird sie im philosophischen Lemma [1] erwähnt: „toutes les fois que 
nous voyons les mêmes causes, nous devons nous attendre aux mêmes effets, pourvû que les 
circonstances soient les mêmes“; „Nous ne venons point au monde avec la connoissance des 

DOI: 10.13173/9783447118101.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author

http://enccre.academie-sciences.fr/encyclopedie/article/v6-372-1/


17Facetten frühneuzeitlicher experientia-Diskurse

le Doppelbedeutung findet sich auch in dem von Arnulphe d’Aumont verfass-
ten medizinischen Lemma [3], in dem expérience sowohl als ein heilkundliches 
Wissen, das durch kontinuierliche Beobachtung und in langer Praxis erworben 
wurde („la connaissance acquise par des observations assidues & par un long 
usage“), als auch als experimenteller Versuch („épreuve“) zur Erprobung neuer 
Behandlungsmethoden oder Heilmittel figuriert.67 

Festhalten lässt sich damit: Obwohl der experientia-Begriff in der Encyclopédie 
nach Disziplinen differenziert und vor dem Hintergrund naturwissenschaftli­
chen Experimentierens partiell redefiniert wird, verweist er insgesamt immer 
noch auf ein Wissen, das nicht strikt in ‚(natur)wissenschaftlich‘ und ‚nichtwissen­

causes & des effets; c’est uniquement l’expérience qui nous fait voir ce qui est cause & ce qui 
est effet, ensuite notre propre réflexion nous fait observer la liaison & l’enchaînement qu’il y a 
entre la cause & l’effet.“ [Anon.], Art. „Expérience, (Philosophie nat.)“, S. 297b–298a; Arnulphe 
d’Aumont, Art. „Expérience, (Medecine.)“, in: Diderot/d’Alembert (Hg.), Encyclopédie, Bd. VI, 
S. 298a, http://enccre.academie-sciences.fr/encyclopedie/article/v6-372-2/, 19.4.2021; Du Mar-
sais, Art. „Expérience, (Philosophie.)“, S. 297b. – Die „observation“ wird vor allem im ersten 
Lemma [1] als Grundbedingung jeglicher, insbesondere aber der praktischen Erfahrung zi-
tiert. Auch im medizinischen Lemma [3] werden die „observations assidues“ als Bedingung 
der praktischen medizinischen Erfahrung genannt (nicht als die der medizinischen Experi-
mente) (D’Aumont, Art. „Expérience, (Medecine.)“, S. 298a). Im philosophischen Lemma [1] 
wird dem wissenschaftlichen Experimentieren die Notwendigkeit der „observation“ impli-
cite zuerkannt, wenn es heißt, die Experimente müssten mit ‚großer Präzision und Exaktheit‘ 
(„avec beaucoup de précision & d’exactitude“) ausgeführt werden, wobei diese Exaktheit 
zuvor als wesentliches Kriterium desjenigen ‚Beobachters‘ bestimmt worden war, der Recht 
habe: „c’est l’observateur le plus exact, le plus desintéressé & le moins passionné qui seul a 
raison.“ Du Marsais, Art. „Expérience, (Philosophie.)“, S. 297b. Die Rede ist auch davon, dass 
alle Thesen nichtig seien, die nicht auf ‚exakten Experimenten‘ („expériences exactes“) beru�-
hten (ebd.). Erneut rekurriert Du Marsais hier auf eine Doppelbedeutung, denn er verknüpft 
observatio im Sinne der ‚Beachtung von Regeln‘ (hier: ständischer Art) mit observatio im Sin-
ne von ‚aufmerksamem Beobachten‘ (u. a. beim Reisen oder bei Feldzügen): „Les voyages 
sont aussi fort utiles pour donner de l’expérience; mais pour en retirer cet avantage, on doit 
voyager avec l’esprit d’observation. […] Ainsi quand on dit d’un homme qu’il a de l’expérience, 
qu’il est expérimenté, qu’il est expert, on veut dire qu’outre les connoissances que chacun 
acquiert par l’usage de la vie, il a observé particulierement ce qui regarde son état. Il ne faut pas 
séparer le fait de l’observation: pour être un officier expérimenté, il ne suffit pas d’avoir fait 
plusieurs campagnes, il faut les avoir faites avec l’esprit d’observation, & avoir sû mettre à profit 
ses propres fautes & celles des autres.“ Ebd.; Herv. C. S. All dies erinnert nun freilich daran, 
dass, ähnlich wie experientia, auch der Begriff observatio historisch und kontextuell variiert. 
Vgl. dazu Katharine Park, „Observation in the Margins, 500–1500“, in: Histories of Scientific 
Observation, hg. von Lorraine Daston und Elizabeth Lunbeck, Chicago 2011, S. 15–44; Pomata, 
„Observation Rising“; Daston, „The Empire of Observation“.

67	 „EXPÉRIENCE, ἐμπείρια, (Medecine.) c’est la connoissance acquise par des observations assi­
dues & par un long usage, de tout ce qui peut contribuer à la conservation de la santé & à la 
guérison des maladies. […] Expérience se dit aussi de l’épreuve que font les Medecins sur le 
corps humain ou sur celui de quelqu’animal, d’un moyen, d’une opération, d’une drogue 
dont ils ont lieu de croire, par le raisonnement, que l’usage peut être utilement appliqué 
contre quelque maladie, ou dont ils cherchent à connoître le bon ou le mauvais effet.“ D’Au-
mont, Art. „Expérience, (Medecine.)“, S. 298a; Herv. aufgehoben. 

DOI: 10.13173/9783447118101.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author

http://enccre.academie-sciences.fr/encyclopedie/article/v6-372-2/


18 Christina Schaefer

schaftlich‘ unterschieden wird.68 In der französischen Sprache spiegelt sich dieser 
Umstand freilich bis heute: Der Begriff expérience wird nach wie vor für beides, 
für ‚praktische (Lebens)Erfahrung‘ und ‚Experiment‘ gleichermaßen, verwendet, 
während viele andere Sprachen an dieser Stelle differenzieren.69 

Aufgreifen möchte ich nachfolgend noch einmal das Verhältnis von Erfahrung 
und Vernunft, das im medizinischen Encyclopédie-Lemma dadurch evoziert wird, 
dass es heißt, ein Experiment zur Erprobung neuer Heilmittel und -methoden 
werde erst unternommen, wenn die Vernunft es für erfolgversprechend halte: 
„l’épreuve […] d’un moyen, d’une opération, d’une drogue dont ils [sc. die Ärzte] 
ont lieu de croire, par le raisonnement, que l’usage peut être utilement appliqué“.70 
Die Tatsache, dass Erfahrung und vernünftige Überlegung („raisonnement“) hier 
miteinander einhergehen, soll Anlass sein, die historische Relation von ratio und 
experientia nun etwas genauer zu betrachten.

1.3	Zur Relation von ratio und experientia sowie Erfahrungs- und Bücherwissen
Auch das Verhältnis von Erfahrung und Vernunft bewegt sich in Mittelalter und 
Früher Neuzeit zwischen Kontinuität und Wandel. Traditionell traten ratio und ex-
perientia gemeinsam auf. Im Mittelalter war dabei die Vernunft der Erfahrung klar 
übergeordnet, galt als alleinige Garantin ‚unerschütterlicher Wahrheit‘, wohin-
gegen die (sinnliche) Erfahrung als trügerisch betrachtet wurde.71 So formuliert 
etwa Hugo von Sankt Viktor (ca. 1096–1141) mit Bezug auf die Wissenschaften, 
dass man der physischen Welt, in der alle Erfahrung Täuschung sei, nicht vertrau-
en könne. Vertrauenswürdig sei allein die Vernunft („non in actibus rerum, ubi 
fallax experimentum est, sed in sola ratione, ubi inconcussa ueritas manet“); doch 
habe die Vernunft (im Gewand von Logik und Mathematik) die Aufgabe, in die 
physische Welt (d. h. zur Physik) hinabzusteigen und der (Sinnes)Erfahrung den 
Weg zu weisen.72 Die Vernunft als Wegweiserin der Erfahrung – diese Idee wird 

68	 Dies wiederum erinnert daran, dass der heute gängige Wissenschaftsbegriff ein Produkt der 
weiteren Entwicklung und disziplinären Ausdifferenzierung ab dem 19. Jahrhundert und  
insofern nicht ohne Weiteres auf die vormoderne Konfiguration übertragbar ist. 

69	 Vgl. dazu schon Fritz Mauthner, „Erfahrung“, in: ders., Wörterbuch der Philosophie. Neue Beiträ-
ge zu einer Kritik der Sprache, 2 Bde., Zürich 1980 (11910), Bd. 1, S. 288–295, hier S. 289.

70	 D’Aumont, Art. „Expérience, (Medecine.)“, S. 298a.
71	 Zum Verhältnis von ratio und experientia im Mittelalter vgl. Thomas Bénatouïl/Isabelle Drae­

lants, „Introduction“, in: dies. (Hg.), Expertus sum, S. 3–15, hier S. 5, Anm. 5.
72	 Vgl.: „quia enim logica et mathematica priores sunt ordine discendi quam physica, et ad eam 

quodammodo instrumenti uice funguntur quibus unumquemque primum informari oportet 
antequam physice speculationi operam det, necesse fuit ut non in actibus rerum, ubi fallax 
experimentum est, sed in sola ratione, ubi inconcussa ueritas manet, suam considerationem 
ponerent, deinde ipsa ratione preuia ad experientiam rerum descenderent.“ / „Because logic 
and mathematics are prior to physics in the order of learning and serve physics, so to say, 
as tools – so that every person ought to be acquainted with them before he turns his atten-
tion to physics – it was necessary that these two sciences base their considerations not upon 
the physical actualities of things, of which we have deceptive experience, but upon reason 
alone, in which unshakeable truth stands fast, and that then, with reason itself to lead them, 

DOI: 10.13173/9783447118101.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



19Facetten frühneuzeitlicher experientia-Diskurse

sehr anschaulich in Christine de Pizans Livre de la cité des dames, wo die Vernunft 
als Dame Raison allegorisiert wird, die die Ich-Erzählerin (namens Christine) dazu 
ermahnt, mehr der eigenen, nicht zuletzt körperlichen Erfahrung zu vertrauen 
als so manchem Bücherwissen.73 Zwar fungiert die Vernunft hier noch immer als 
übergeordnete Lehrmeisterin, doch wird hier nun auch die Erfahrung zum Medi-
um der Wahrheit – vgl. dazu nochmals: „l’expérience démontre clairement que la 
vérité est tout le contraire de ce que l’on affirme en cherchant à charger les femmes 
de tous les maux“.74 Die Vernunft gibt gleichwohl ihre Rolle als Begleiterin und 
Wegweiserin der Erfahrung nicht ohne Weiteres auf: Bei Christine ist es immer 
noch Dame Raison, die die Ich-Erzählerin über den Wert der Erfahrung belehrt; 
und in Dürers schon erwähntem Triumphwagen des Kaisers Maximilian I. führt 
zwar Experientia die Pferde, doch hält Ratio, auf dem Kutschbock sitzend, noch 
immer die Zügel, lenkt den Wagen – und damit auch Experientia.75 Erst später, im 
Lauf des 16. und 17. Jahrhunderts, verliert die Vernunft zusehends diesen höheren 
Rang und wird zunehmend auf gleicher Ebene mit der Erfahrung gehandelt oder 
ihr sogar untergeordnet. Diese Neuhierarchisierung von experientia und ratio spie-
gelt sich beispielsweise in der Empfehlung des spanischen Arztes Gomez Pereira, 
der dazu rät, „plus fidere experimento, quam rationi“, also mehr der Erfahrung 
als den ‚Vernunftgründen‘ (rationes im Sinne kanonischer Meinungen) zu trau-
en.76 Dieser Rehierarchisierung ist nun allerdings mit Vorsicht zu begegnen, denn 

they descend into the physical order.“ Hugo von Sankt Viktor, Didascalicon de studio legendi 
II, 17, in: Hugonis de Sancto Victore Didascalicon de studio legendi: A Critical Text, hg. von Charles 
Henry Buttimer, Washington, DC 1939, hier zitiert nach: Hugo de Sancto Victore, Didascali-
con de studio legendi (Library of Latin Texts, A), Turnhout 2010, S. 36, Z. 19. Englische Überset-
zung: Hugh of Saint Victor, The Didascalicon of Hugh of St. Victor: A Medieval Guide to the Arts, 
übers. und hg. von Jerome Taylor, New York 1991, S. 73. Zu dieser Textstelle vgl. Bénatouïl/
Draelants, „Introduction“, insb. S. 5, Anm. 5. – Auch Albertus Magnus, der durchaus als Ver-
fechter der experientia gelten kann, siedelt die Vernunft höher an und unterscheidet z. B. die 
‚vernunftbasierte‘ Medizin von der ‚dämonischen‘ Nigromantie darüber, dass sich letztere 
auf experiment[a] anstelle ratio stütze: „quia Medicina est ars salutaris, et ratione utens per 
operationes creaturae, cui Deus dedit virtutem faciendi curas. […] Sed necromantia est ars 
pestifera quoad suas operationes, et magis utitur experimentis, quam ratione, et vi demonis 
utitur pro antidoto“ (Die Medizin ist eine Heilkunst, die die Behandlungen der Körper auf 
die Vernunft stützt und der Gott die Kraft zu Heilen gab …]. Die Nigromantie hingegen ist 
eine unheilbringende Kunst, die mehr auf Experimenten [experimenta] als Vernunft beruht 
und die Kraft der Dämonen anstelle von Heilmitteln nutzt). Albertus Magnus, Commentarii 
in quartum librum Sententiarum (dist. 23–50) (= B. Alberti Magni Opera omnia, Bd. 30), hg. von 
Auguste Borgnet, Paris 1894, S. 337 (= distinctio 34, C, articulus 9). Vgl. dazu schon Draelants, 
„Expérience et autorités“, S. 93.

73	 Vgl. Christine de Pizan, Le livre de la cité des dames, S. 38f.
74	 Ebd., S. 39.
75	 Vgl. Albrecht Dürer, Le char triomphal de Maximilien Ier: L’Empereur couronné par la Victoire, 

Paris, Musée du Louvre, Département des Arts graphiques, Collection Edmond de Roth-
schild, Inventar-Nr. L 37 LR/300 Recto, https://collections.louvre.fr/en/ark:/53355/cl020580197#, 
15.11.2021. Vgl. auch oben Anm. 42.

76	 Vgl. Gomez Pereira, Novae veraeque medicinae, experimentis et evidentibus rationibus comprobatae, 
Medina del Campo 1558, Sp. 11: „[…] adeò ingentem vim ad dignotionem veritatis experimen-

DOI: 10.13173/9783447118101.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author

https://collections.louvre.fr/en/ark:/53355/cl020580197#k


20 Christina Schaefer

grundsätzlich muss in Mittelalter und Früher Neuzeit der explizite Ausweis als 
‚eigene‘ Erfahrung keineswegs bedeuten, dass dem Gesagten auch tatsächlich ei-
gene Erfahrung zugrunde liegt. Dies hat mit dem Verhältnis von Erfahrungswis-
sen und Bücherwissen und der entsprechenden zeitgenössischen Polemik zu tun. 
Hierzu scheint daher ein Exkurs angebracht.

Erfahrungswissen und Bücherwissen. – Grundsätzlich ist festzustellen, dass sich 
der Ausweis als ‚Erfahrung‘ in Mittelalter und Früher Neuzeit ebenso auf eigene 
wie auf fremde Erfahrung beziehen kann, wobei letztere freilich in irgendeiner 
Weise mediatisiert, also mündlich, schriftlich, visuell o. ä. vermittelt vorliegen 
muss. Trotz der verbreiteten Polemik gegen das sogenannte Bücherwissen und 
der regelmäßigen Höherbewertung der Erfahrung, kann sich sogar der explizite 
Ausweis als ‚eigene‘ Erfahrung auf vermittelte Erfahrung und insofern auch auf 
Bücherwissen beziehen: Er kann so als Mittel dienen, um kanonischem Wissen 
neue Geltung zu verleihen. Für das Mittelalter hat Isabelle Draelants dies am Bei-
spiel von Albertus Magnus’ Traktat De mineralibus veranschaulicht, in dem die 
Mehrzahl der Formeln expertus sum (‚ich bin erfahren‘) nicht auf Albertus’ eigene 
Erfahrung verweisen, sondern nachweislich aus seiner Hauptquelle, Arnoldus Sa-
xos De virtutibus lapidum, übernommen und damit letztlich tradiertes Bücher- und 
Autoritätenwissen sind.77 ‚Erfahrung‘, so Draelants, bedeutet bei Albertus Magnus 
zwar ‚Sinneserfahrung‘, diese könne aber ebenso aus Albertus’ eigenem Erleben 
wie aus dem seiner Mitstreiter oder einer schriftlichen ‚Autorität‘ stammen.78 Un-
ter ähnlichen Prämissen steht der Rekurs auf die durch die Exempla der historia, 
die Petrarca als Alternative zur eigenen Erfahrung nennt: Auch hier wird präsup-
poniert, dass Erfahrung auch in vermittelter, bereits diskursivierter Form nütz-
lich sei. Diese Auffassung vertreten zahlreiche Schriftsteller der Frühen Neuzeit. 
Ganz explizit findet sie sich noch in Du Marsais’ Encyclopédie-Lemma, wo zwar als 
wichtigste Quelle zum Erwerb von Lebenserfahrung das eigene Erleben („sa pro-
pre expérience“), daneben aber auch das Studium der Geschichte genannt wird: 
„En ce sens, la lecture de l’Histoire est fort utile pour nous donner de l’expérience; 
elle nous apprend des faits, & nous montre les évenemens bons ou mauvais qui en 
ont été la suite & les conséquences“.79 

Aus der Aufwertung der praktischen Erfahrung einerseits und ihrer (offenbar 
stets möglichen) Substitution durch Bücherwissen andererseits resultiert freilich 
eine Spannung, die umso prägnanter ausfällt, je offensiver das (oberflächliche) 

ta habere, ut teneamur cùm ratio apparens experimento adversatur, plus fidere experimen-
to, quàm rationi: cogamurque; potiorem rationem, quàm fuerit prior inquirere“. Dieses und 
weitere Beispiele nennt Ian Maclean, „Evidence, Logic, the Rule and the Exception in Renais-
sance Law and Medicine“, in: Early Science and Medicine 5/3 (2000), S. 227–257, hier S. 234. Den 
Hinweis verdanke ich Isabelle Fellners Beitrag zum vorliegenden Band.

77	 Vgl. Draelants, „Expérience et autorités“, S. 100. Ähnliches gilt für Albertus’ Verwendung von 
experimentum. Vgl. ebd.

78	 Vgl. ebd., S. 110.
79	 Du Marsais, Art. „Expérience, (Philosophie.)“, S. 297b; Herv. aufgehoben.

DOI: 10.13173/9783447118101.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



21Facetten frühneuzeitlicher experientia-Diskurse 

Lob der Erfahrung bzw. die Kritik am Bücherwissen sind. Dies sei am Beispiel von 
Leon Battista Albertis I libri della famiglia illustriert. In Buch III tritt dort die Figur 
des Giannozzo als Inbegriff des erfahrenen Haushälters auf, der als praktischer 
Experte („sperto e pratico“) in den ‚Dingen der Welt‘ um ein Vielfaches nützlicher 
sei als ein ‚ungehobelter Gelehrter‘ („rozzo litterato“).80 Giannozzo selbst betont, 
sein Wissen allein ‚aus eigener Erfahrung‘ („colla pruova mia“), nicht von ande­
ren oder gar aus Büchern erlernt zu haben.81 Behauptungen glaube er außerdem 
erst, wenn man ihm Beweise liefere, nicht wenn ihm ein Bücherwurm gelehrte 
Autoritäten zitiere.82 Diese Polemik gegen die Bücher ist nun aber freilich selbst 
Teil jenes Bücherwissens, das sie ostentativ schmäht: Nicht nur liegt sie (als Teil 
von Albertis Dialog) selbst im Medium der Schrift vor, sondern sie ist zudem Teil 
jener langen literarischen Tradition, die die Praxis auf- und die gelehrte schrift
sprachliche Kultur innerhalb dieser selbst abwertet.83 Der hieraus resultierende 
Selbstwiderspruch wirkt gerade im humanistischen Kontext besonders stark, wo 
die Abwertung des Bücherwissens ausgerechnet vor dem Hintergrund einer pro
grammatischen Hinwendung zum antiken Schrifttum erfolgt. So ist auch das als 
Economicus bezeichnete Buch III, wie Alberti selbst angibt, die imitatio eines litera
rischen Modells: Xenophons Oikonomikos.84 Und auch wenn dieses Modell von Al-

80	 Leon Battista Alberti, I libri della famiglia, hg. von Ruggiero Romano und Alberto Tenenti, neu 
hg. von Francesco Furlan, Turin 1999, S. 203.

81	 „Tu sai, Lionardo, che io non so lettere. Io mi sono in vita ingegnato conoscere le cose più 
colla pruova mia che col dire d’altrui, e quello che io intendo più tosto lo compresi dalla 
verità che dall’argomentare d’altrui.“ Ebd., S. 201f. Als Beispiel nennt Giannozzo andernorts 
das Haushalten mit Geld und Besitz. Nur derjenige, der – wie er selbst – schon einmal die 
Erfahrung des Mangels gemacht habe, wisse Geld zu schätzen: „Chi non ha provato quanto sia 
duolo e fallace a’ bisogni andare pelle mercé altrui, non sa quanto sia utile il danaio. E chi non 
pruova con quanta fatica s’acquisti, facilmente spende.“ Ebd., S. 197; Herv. C. S. Aus eigener 
Erfahrung wisse er, dass das Bauernsprichwort recht habe, welches besage, dass der, der 
kein Geld in der Tasche habe, noch weniger in den Taschen anderer finde: „Sicché, Lionardo 
mio, quello proverbio de’ nostri contadini, credi a me come a chi in questo possa per pruova 
e conoscimento non più esserne certo, così comprendo che gli è verissimo: ‚Chi non truova il 
danaio nella sua scarsella molto manco il troverrà in quella d’altrui‘.“ Ebd. 

82	 „E perché uno di questi i quali leggono tutto il dì, a me dicesse ‚così sta‘, io non gli credo però 
se io già non veggo aperta ragione, la quale più tosto mi dimonstri così essere, che convinca a 
confessarlo. E se uno altro non litterato mi adduce quella medesima ragione, così crederrò io 
a lui senza allegarvi autorità, come a chi mi dia testimonianza del libro, ché stimo chi scrisse 
pur fu come io uomo.“ Ebd., S. 202. Dazu, dass sich ein echter Experte auf sein eigenes Urteil 
verlässt, vgl. Füssel, „Die Experten, die Verkehrten“, S. 285.

83	 Diese Tradition reicht zumindest bis Aristoteles und Xenophon zurück. Zu Aristoteles’ Lob 
der Praxis vgl. oben Anm. 1. Zu Xenophons Lob der Praxis vgl. den Dialog Oikonomikos, wo 
der praktisch erfahrene Haushälter Ischomachos als Experte fungiert, von dem selbst der 
weise, aber in der Haushaltskunst unerfahrene Sokrates noch lernen kann: Ausdrücklich 
erklärt Sokrates, für die Oeconomia kein guter Lehrmeister zu sein, da ihm die praktische Er-
fahrung fehle; daher referiere er das, was ihn ‚tüchtigere Männer‘, namentlich Ischomachos, 
gelehrt hätten. Vgl. Xenophon, Die sokratischen Schriften: Memorabilien, Symposion, Oikonomi-
kos, Apologie, übertr. und hg. von Ernst Bux, Stuttgart 1956, S. 244f. und 258. 

84	 Vgl. dazu Albertis Aussage im Widmungsschreiben zu Buch III, er wolle „imitare quel greco 
dolcissimo e suavissimo scrittore Senofonte“ (Alberti, I libri della famiglia, S. 191). 

DOI: 10.13173/9783447118101.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



22 Christina Schaefer

berti erkennbar modifiziert und den Vorstellungen des Quattrocento angepasst 
wird, basiert das, was im Dialog als ‚reines‘ Erfahrungswissen angepriesen wird, 
zumindest teilweise auf Bücherwissen. Der Widerspruch, der sich in Albertis Di-
alog besonders plakativ zeigt, manifestiert sich durchaus auch in nichtfiktionalen 
Gattungen, etwa dem Traktat. Wie Isabelle Fellner zeigt, ist beispielsweise auch 
das als erfahrungsbasiert ausgewiesene Wissen in Théophraste Renaudots me-
dizinischen Conférences (1633ff.) partiell aus kanonischen Texten gespeist.85 Dass 
diese Praktik zeitgenössisch als legitim galt, hat nicht nur damit zu tun, dass das 
Zitieren anderer Quellen in dem imitatio-geprägten literarischen System generell 
üblich war, sondern auch damit, dass Erfahrungswissen als grundsätzlich dis-
kursivierbar konzipiert wurde.86 In diesem Zusammenhang lässt sich feststellen, 
dass gewisse literarische Gattungen offenbar bevorzugt für den Transfer von Er-
fahrungswissen verwendet wurden, darunter die schon erwähnten Exempla (aus 
der Historie, aber auch Religion und Mythologie) sowie Anekdoten, Sentenzen, 
Sprichwörter u. v. m., die – von Alberti bis Guazzo, von Christine de Pizan bis Ma-
dame d’Épinay – regelmäßig zur Vermittlung von fremdem bzw. kollektivem Er-
fahrungswissen zitiert werden.87 

Wenn man dieses spezifische Verhältnis von Erfahrungs- und Bücherwissen in 
Rechnung stellt, lässt sich auf die Relation von experientia und ratio zurückkom-
men. Deren Neudefinition ab dem 16. und insbesondere 17. Jahrhundert ist auch 
dann signifikant, wenn sich die Rehierarchisierung von Vernunft und Erfahrung 
nur auf der Diskursebene abzeichnet, also das Erfahrungswissen noch mit Bü-
cherwissen unterfüttert ist. Hierin manifestiert sich nämlich eine normative Re-
orientierung, die zentral ist im Hinblick auf die expliziten und impliziten Wahr-
heits- und Geltungsansprüche, welche sich, direkt oder indirekt, auf die Praxis 
der Wissenschaften, ihre Methoden und Resultate auswirken. 

Auch in der Aufklärung trifft man auf das Paar ratio und experientia.88 Aller-
dings wird hier nicht nur – wie bereits gesehen – der Begriff der Erfahrung re-
definiert, sondern auch jener der Vernunft. Die Vernunft tritt nun als Vermögen 
in Erscheinung, das zwar von der Natur angelegt ist, aber vom Menschen selbst 

85	 Vgl. Isabelle Fellners Beitrag in diesem Band.
86	 Dass es gleichzeitig ein Bewusstsein um die Grenzen der Diskursivierbarkeit gab, habe ich an 

anderer Stelle zu erläutern versucht. Vgl. Schaefer, Esperienza.
87	 Zum Rekurs auf religiöse und mythologische Exempla vgl. beispielsweise Christine de Pi-

zan, Le livre de la cité des dames (passim); zum Rekurs auf Sentenzen und Sprichwörter bei 
Guazzo vgl. oben Anm. 15; zum Rekurs auf die Anekdote bei Alberti vgl. Schaefer, Esperienza.

88	 Bezeichnenderweise wird die ratio nicht erwähnt im philosophischen und naturphiloso-
phischen Encyclopédie-Eintrag zur expérience. Dies lässt sich als Indiz für eine gewisse Au-
tonomisierung der experientia von einer über alles herrschenden Vernunft interpretieren. 
Erwähnung findet zwar die „réflexion“ (Nachdenken), nicht jedoch das Abstraktum „rai-
son“ (Vernunft): In Lemma [1] wird der Begriff „raison“ nur im Sinne von ‚Grund‘ und in 
der Formel avoir raison (‚Recht haben‘) benutzt; im naturphilosophischen Lemma [2] kommt 
er gar nicht vor, im medizinischen [3] nur in dem Derivat „raisonnement“ (‚Überlegung‘, 
‚Gedankengang‘). Du Marsais, Art. „Expérience, (Philosophie.)“, S. 297b; D’Aumont, Art. 
„Expérience, (Medecine.)“, S. 298a.

DOI: 10.13173/9783447118101.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



23Facetten frühneuzeitlicher experientia-Diskurse

kultiviert und durch permanente Übung verfeinert werden muss. Nicht nur die 
Erfahrung, auch die Vernunft muss also aus dieser Sicht zuallererst ausgebildet, 
geübt und im Usus perfektioniert werden. Die Vernunft selbst erweist sich damit 
als abhängig von der Erfahrung. Dies zeigt sich deutlich in der aufklärerischen Er-
ziehungstraktatistik, allen voran in Jean-Jacques Rousseaus Émile ou De l’éducation 
(1762), aber auch in Madame d’Épinays Les conversations d’Émilie (1774/82), einem 
Dialog über die Mädchenerziehung, dessen pädagogisches Konzept wesentlich 
auf dem Lernen aus Erfahrung basiert. Gleich zu Beginn dieses Dialogs werden 
„raison“ und „expérience“ als die beiden zentralen Vermögen ausgewiesen, die 
Kindern noch weitgehend mangeln und die es entsprechend im Erziehungspro-
zess zu formen und zu bilden gilt.89 Als das entscheidende (und zugleich verbin-
dende) Moment fungiert dabei das Nachdenken, die Reflexion. „Raisonnable“, 
vernünftig zu sein, bedeutet demnach, überlegt zu handeln und zu entscheiden: 
„Réflechir sur les avis qu’on reçoit, et les suivre quand on les trouve bons“.90 Auch 
werde Erfahrung erst dann brauchbar, wenn sie auf einen ‚scharfen, reflektier-
ten Geist‘ trifft, also noch einmal reflektiert wird: „lorsque cette expérience est 
rémunie à un esprit pénétrant et réfléchi, on est bien heureux de la rencontrer et 
d’en profiter“.91 Und wenn es am Ende resümierend heißt, eine Dame benötige 
im Leben „la raison, la réflexion, l’expérience, l’usage du monde et l’instruction“, 
so steht die Vernunft zwar an vorderster Stelle, doch ist nach allem, was zuvor 
im Dialog verhandelt wurde, klar, dass sie nicht unabhängig von den anderen 
Qualitäten gegeben ist, sondern sich diese erst in wechselseitiger Abhängigkeit 
voneinander ausbilden.92 Für das Verhältnis von Vernunft und Erfahrung aber 
heißt dies, dass beide – bei allen Unterschieden in der konkreten Bewertung ihres 
Ranges und ihrer Relevanz – nunmehr auf einer Ebene angesiedelt werden: als 
genuin menschliche Vermögen, die insofern beide säkularisiert, gewissermaßen 
‚im Diesseits angekommen‘ sind. Dies wiederum mag uns daran erinnern, dass es 
auch eine nicht ganz unbedeutende religiöse experientia-Tradition gibt. 

2	 Spirituelle Erfahrung und ihre Relation zu praktischer und 
naturphilosophischer experientia

Was bei Madame d’Épinay, aber auch in den Encyclopédie-Einträgen auffällig unbe-
rücksichtigt bleibt, ist die religiös-spirituelle Erfahrung. Diese hat gleichwohl eine 
lange Tradition und ist gerade auch für die Frühe Neuzeit von Bedeutung. Allen-
falls Du Marsais’ Erwähnung von observatio im Sinne einer ‚Befolgung von Re-
geln‘ erinnert noch schwach an die Observanz religiöser Normen, die das christ-
liche Leben insbesondere in den Klöstern prägte: Auch diese Idee der Observanz 
ist jedoch im aufklärerischen Kontext des Encyclopédie-Lemmas säkularisiert, wird 

89	 Madame d’Épinay, Les conversations d’Émilie, hg. von Rosena Davison, Oxford 1996, S. 72. 
90	 Ebd., S. 162.
91	 Ebd., S. 172.
92	 Ebd., S. 239. 

DOI: 10.13173/9783447118101.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



24 Christina Schaefer

nurmehr im Sinne von ‚Beachtung von Standesregeln‘ erwähnt. Vor dem Hinter-
grund gewisser anti-religiöser Tendenzen innerhalb der Aufklärung scheint diese 
Säkularisierung der observatio und, damit einhergehend, der experientia kein Zu-
fall. Sie verdeckt jedoch die Tatsache, dass es, wie Daniel Fliege und Marie Guth
müller notieren, in der christlichen Tradition durchaus einen „religiösen, affek­
tiv bestimmten Erfahrungsbegriff“ gibt, der „Gotteserkenntnis als cognitio Dei 
experimentalis, ‚erfahrungsmäßige Kenntnis Gottes‘“ versteht und „in Opposition 
zur Vernunft geleiteten spekulativen Theologie“ steht.93 Dieser vor allem für die 
Mystik wichtige Erfahrungsbegriff hebe darauf ab, dass „[d]ie Gegenwart Gottes, 
seine ‚Güte‘ und sein ‚Willen‘ […] mit Hilfe der ‚inneren Sinneswahrnehmungen‘ 
erfahren werden“ könnten.94 

In den Bereich spiritueller Erfahrung fällt beispielsweise auch die Erfahrung 
von Wundern, die für gewöhnlich „den Konflikt mit menschlicher ratio provo-
zieren“ und zugleich ihre „eigene Evidenz“ haben.95 Für spirituelle Erfahrungen 
ist typisch, dass sie „unverfügbar“, „weder planbar noch (experimentell) wieder-
holbar“ sind, sondern „Geschenkcharakter“ haben.96 Darin unterscheiden sie sich 
von praktischer und wissenschaftlicher experientia, die wesentlich auf Iteration 
oder Wiederholbarkeit beruhen. Im Bereich spiritueller Erfahrung genügt ein 
singuläres Erlebnis, um Geltung beanspruchen zu können. Ja, das Göttliche fin-
det in gewisser Weise gerade im Singulären und Irregulären seinen Ausdruck.97 
In Überschreitung diesseitiger Naturgesetze vermittelt die spirituelle Erfahrung 
zwischen irdischem und göttlichem ordo, spiegelt das göttliche Wirken auf Erden, 
ist dort Manifestation eines höheren Regelwerks. Auch die Plötzlichkeit, mit der 
sich spirituelle Erlebnisse oft ereignen, unterscheidet religiöse von säkularer Er-
fahrung. Während die Lebenserfahrung im Regelfall aus langer Praxis, Repetition 
und Übung erwächst und auch das wissenschaftlich-empirische Wissen auf der 
Beobachtung von Regelmäßigkeiten basiert, wird das Subjekt von der spirituel-
len Erfahrung häufig instantan, schlagartig und unwillentlich getroffen.98 Gerade 
an jenen Arten mystischer Gotteserfahrung, in denen das Subjekt unvermittelt 
seiner irdischen Existenz entrückt und raptus-artig ‚geraubt‘ wird, zeigt sich die 
Unverfügbarkeit spiritueller Erfahrungen besonders deutlich. Mag der Einzelne 
die mystische Erfahrung auch anstreben und durch spezifische Verhaltensweisen 

93	 Daniel Fliege/Marie Guthmüller, „La science de l’âme, une science expérimentale? Erfahrung und 
Seelenwissen bei Jeanne des Anges und Jean-Joseph Surin“ (in diesem Band), S. 162. Fliege/
Guthmüller verweisen hier auf die Verankerung des mystischen Erfahrungsbegriffs bei Tho-
mas von Aquin, Bernard de Clairvaux, Bonaventura, Jean Gerson, Meister Eckhart u. a.

94	 Ebd.
95	 Kurt Erlemann, Wunder: Theorie – Auslegung – Didaktik, Stuttgart 2021, S. 20.
96	 Ebd., S. 151.
97	 Sie entspricht damit Belardis erster Kategorie als einzelnes, möglicherweise auch unwieder-

holbares Ereignis oder Erlebnis. Vgl. oben Anm. 5.
98	 Nicht alle religiösen Erfahrungen sind instantaner Natur. Davon zeugt das Beispiel jener 

allmählichen Wunderheilung, die Rogier Gerrits in seinem Beitrag zu diesem Band erwähnt.

DOI: 10.13173/9783447118101.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



25Facetten frühneuzeitlicher experientia-Diskurse

zu befördern suchen, liegt es doch in Gotteshand, ob ihm diese Gnade zuteilwird 
oder nicht.99 

Wenngleich die grundsätzliche Unverfügbarkeit der spirituellen Erfahrung 
einen zentralen Unterschied zur praktischen und wissenschaftlichen Erfahrung 
markiert, zeigen sich doch auch hier Überschneidungen. Eine findet sich im just 
erwähnten Bemühen um gottgefälliges Verhalten und der damit einhergehenden 
Unterwerfung unter teilweise streng reglementierte und ritualisierte Praktiken, 
welche das christliche Leben, insbesondere in den Klöstern mit ihren festen Wach-,  
Schlaf-, Essens- und Gebetsrhythmen, strukturierten. Diese usuellen religiösen 
Praktiken sollten eine Brücke zur spirituellen Erfahrung bilden und sie befördern. 
Jedoch kann es im Einzelfall schwer sein, hierbei zwischen Usus und spirituellem 
Erlebnis klar zu trennen. Wenn sich die mystische Erfahrung beispielsweise wäh-
rend des täglichen Gebets ereignet, ist das Gebet dann nur praktische Vorberei-
tung oder schon Teil der spirituellen Erfahrung? Zumindest der Jesuit Maximili-
anus Sandaeus (1578–1656) sieht spirituelle und praktische Erfahrung untrennbar 
miteinander verwoben. Für ihn, der ‚Erfahrung‘ generell zum Schlüsselbegriff 
der Mystik macht,100 geht das mystische Wissen ganz unmittelbar aus praktischer 
Erfahrung hervor, wird durch lange Übung in Gebet und Kontemplation erwor-
ben.101 Entsprechend ist die mystische Theologie (theologia mystica) für ihn explizit 
keine ‚spekulative‘, sondern eine ‚praktische Wissenschaft‘, eine „Doctrina  […] 
Practice-practica, & Affectuosa“: Mystische Erfahrung werde durch praktisches 
Handeln und Liebe erworben.102 Auch bei Teresa von Ávila zeigt sich, wie Iris 
Roebling-Grau demonstriert, eine solche Übergänglichkeit von praktischer und 
spiritueller Erfahrung: Die Fähigkeit zur Unterscheidung der Geister erscheint bei 
ihr als erfahrungsbasiertes knowing how, das beispielsweise durch die Einübung 
von Betpraktiken gefördert werden kann.103 

	 99	 Zur Instantaneität, Unverfügbarkeit und weiteren Kennzeichen des raptus in der mittelal-
terlichen Theologie vgl. Anne Eusterschulte, „‚Pulchritudinem esse gratiam quamdam vi-
vacem et spiritalem.‘ Theologisch-philosophische Voraussetzungen der gratia-Konzeption 
bei Marsilio Ficino“, in: dies./Ulrike Schneider (Hg.), Gratia. Mediale und diskursive Konzeptu-
alisierungen in Mittelalter und Früher Neuzeit, Wiesbaden 2018, S. 107–132, hier S. 118.

100	 Erfahrung, so Agnès Guiderdoni, kann generell als Schlüsselbegriff der frühneuzeitlichen 
Mystik („a key notion for early modern mysticism“) gelten: Erfahrung sei „the core, the 
matter itself of mystical theology and mystical knowledge“. Agnès Guiderdoni, „Mystical 
Theory and Emblematic Practice in Sandaeus’s Works“, in: GEMCA: papers in progress 2/1 
(2013), S. 57–61, hier S. 60. https://cdn.uclouvain.be/groups/cms-editors-gemca/papers-in-
progress/GEMCA_PP_2_2013.pdf, 2.4.2021.

101	 Für Sandaeus, „[t]he path of Mystical experience involves a long and gradual progressi-
on in prayer and contemplation“, wie Aline Smeesters resümiert. Aline Smeesters, „Maxi­
milianus Sandaeus, S.J. (1578–1656), Explorer of the Mystical Language“, in: GEMCA: 
papers in progress 2/1 (2013), S. 63–71, hier S. 66. http://gemca.fltr.ucl.ac.be/docs/pp/GEMCA_
PP_62_2013_2011_2007.pdf, 2.4.2021.

102	 Maximilianus Sandaeus, Pro theologia mystica clavis, Köln 1640, S. 4; Herv. im Original. Vgl. 
dazu auch Smeesters, „Maximilianus Sandaeus“, S. 65.

103	 Vgl. dazu den Beitrag von Iris Roebling-Grau in diesem Band.

DOI: 10.13173/9783447118101.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author

https://cdn.uclouvain.be/groups/cms-editors-gemca/papers-in-progress/GEMCA_
https://cdn.uclouvain.be/groups/cms-editors-gemca/papers-in-progress/GEMCA_
http://gemca.fltr.ucl.ac.be/docs/pp/GEMCA_PP_62_2013_2011_2007.pdf
http://gemca.fltr.ucl.ac.be/docs/pp/GEMCA_PP_62_2013_2011_2007.pdf


26 Christina Schaefer

Ähnlich wie die Grenze von spiritueller und praktischer Erfahrung erweist 
sich auch jene von spiritueller und wissenschaftlicher experientia im vormodernen 
klösterlichen Kontext als fließend. Wie Katharine Park dargelegt hat, orientierte 
sich die monastische Observanz (observatio) von moralisch-spirituellen Regeln 
streng an den Tages- und Uhrzeiten, die ihrerseits durch die Beobachtung (ob-
servatio) der Gestirne festgelegt wurden: Astronomische und spirituelle observa-
tio – und damit auch experientia – gingen hier Hand in Hand, ja verschmolzen 
miteinander.104 Eine weitere Schnittstelle zeigt sich, wo spirituelle Erfahrung als 
an körperlich-materielle Formen gebunden – und dergestalt für empirisches Wis-
sen zugänglich – konzipiert wird. Zwar wurde die mystische Erfahrung seit dem 
Mittelalter grundsätzlich als innere Erfahrung – als Vereinigung der Seele mit Gott 
und insofern ‚Erfahrung ohne (äußere) Erfahrung‘ („un’esperienza senza esperi-
enza“) – verstanden.105 Dennoch wurde sie häufig zugleich mit einem körperlichen 
Erleben assoziiert, als etwas, das sich in einem Spüren und Am-eigenen-Leibe-Er-
fahren niederschlägt. Diejenigen, die Gott oder ein Wunder erfahren, erscheinen 
in vielen Darstellungen geblendet, fühlen sich getroffen, erbleichen, erbeben oder 
erzittern.106 Dante beispielsweise schildert seine Gotteserfahrung im Paradiso als 
einen Glanz, der – wörtlich – seinen Geist ‚durchschlug‘: „la mia mente fu percos-
sa/da un fulgore in che sua voglia venne“ (‚meinen Geist durchfuhr ein Glanz, in 
dem Sein Wille erschien‘).107 Er evoziert also einen physischen Akt auf geistiger 
Ebene. Wichtig ist, dass das erfahrende Subjekt sich hier und in ähnlichen Fällen 
auf sein eigenes, umfassendes körperlich-geistiges Erleben berufen kann, um die 

104	 Vgl. Park, „Observation in the Margins“, S. 22. 
105	 Claudio Leonardi, „L’esperienza del divino in Francesco d’Assisi“, in: Veneziani (Hg.), Expe-

rientia, S. 91–100, hier S. 93. Hintergrund ist, dass sich im Mittelalter in der Nachfolge Augus-
tins, u. a. bei Guillaume de Saint-Thierry, die Idee ausprägte, dass die Seele (anima) der Ort 
mystischer Gotteserfahrung und mystische Erfahrung entsprechend eine Vereinigung der 
Seele mit dem Göttlichen ohne Beteiligung der Sinneserfahrung sei (vgl. ebd.). Zum Begriff 
der ‚inneren Erfahrung‘ vgl. auch Gerhard Knauss, Art. „Erfahrung, innere“, in: Historisches 
Wörterbuch der Philosophie, 13 Bde., völlig neubearb. Ausg., hg. von Joachim Ritter, Karlfried 
Gründer und Gottfried Gabriel, Basel 1972–2007, Bd. 2: D–F, Sp. 619f.

106	 Ich kann hier nicht auf die komplexen theologischen Konzepte eingehen, in denen das Ver-
hältnis von Spiritualität und Körperlichkeit im Mittelalter im Kontext von raptus-Erfahrun
gen, jenem „plötzlichen Ergriffenwerden vom göttlichen Licht“, gedacht wird. Vorstellun-
gen von ‚Geistleiblichkeit‘ machen die Sache sehr viel komplizierter, als ich hier im Kontext 
meiner skizzenhaften Überlegungen andeuten kann. Zur Ausprägung von Konzepten der 
‚Geistleiblichkeit‘ vgl. Anne Eusterschulte, „Glorienleib und anima phantastica. Neuplatoni
sche Voraussetzungen christlicher Konzepte pneumatischer Leiblichkeit im Blick auf die la-
teinische Frühscholastik“, in: Vom Seelengefährt zum Glorienleib. Formen aitherischer Leiblichkeit, 
hg. von Verena Lobsien u. a., Berlin 2018, S. 59–103, Zitat S. 75 unter Rekurs auf die Formulie-
rung in ictu trepidantis aspectus (Augustinus, Confessiones VII, 17, 23; Röm 1, 20).

107	 Dante, Paradiso XXXIII, V. 140f. Bei Dante manifestiert sich das quasi-körperliche Erleben 
des Spirituellen in einer ‚Bewegung‘, die sein Begehren und seinen Willen ergreift, als sich 
die Liebe Gottes ihrer bemächtigt: „A l’alta fantasia qui mancò possa;/ma già volgeva il mio 
disio e ‘l velle,/sì come rota ch’igualmente è mossa,/l’amor che move il sole e l’altre stelle.“ 
Ebd., V. 142–145.

DOI: 10.13173/9783447118101.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



27Facetten frühneuzeitlicher experientia-Diskurse

spirituelle Erfahrung zu bezeugen.108 Das persönliche Erleben wird so zum Zeug-
nis dessen, was sich per definitionem dem menschlichen Fassungsvermögen ent-
zieht. Verstärkt findet sich diese Zeugnisfunktion, wenn die spirituelle Erfahrung 
auch äußerlich Spuren hinterlässt: Zeichen am Körper, die für andere Menschen 
perzeptibel sind, wie beim Auftreten von Stigmata oder wundersamen Kranken-
heilungen. 

Generell scheinen Figuralisierungsprozesse wichtig für die Konzeptualisie-
rung spiritueller Erfahrung zu sein, lassen sie doch das Ungreifbare greifbarer 
wirken. Je konkreter die Form, die die spirituelle Erfahrung annimmt, desto an
schlussfähiger scheint sie zudem für die empirisch-naturphilosophische experien
tia. Tendenzen zu einer solchen ‚Verwissenschaftlichung‘ spiritueller Erfahrung 
lassen sich, wie Fliege und Guthmüller zeigen, im französischen 17. Jahrhundert 
beispielsweise bei dem Jesuiten Jean-Joseph Surin feststellen, der in seiner Science 
expérimentale des choses de l’autre vie (zwischen 1660 und 1663) diverse Fälle von dä
monischer Besessenheit sowie die von ihm durchgeführten Exorzismen beschreibt. 
Gleichwohl ist zu beachten: Auch wenn sich Surins Text rhetorisch-diskursiv der 
zeitgenössischen Naturphilosophie annähern mag, bleibt doch sein Gegenstand 
grundsätzlich verschieden von dem der naturphilosophischen experientia, da spi-
rituelle Erfahrung prinzipiell außerhalb empirischer Beweisbarkeit liegt.109

Auch für die als rein innerlich konzipierten mystischen Erfahrungen sind Fi-
guralisierungsprozesse relevant. Gerade in der Erfahrung des deus ineffabilis, wo 
Sprache und Sprechen an ihre unüberwindbaren Grenzen stoßen, scheint das 
Bedürfnis nach Formgebung besonders ausgeprägt, gerade hier sucht man nach 
‚Formen‘ und ‚Spuren‘, um die Erfahrung sag- bzw. fassbar zu machen. Fast mehr 
noch als eine Zeugnisfunktion nach außen, scheint das Figurative hierbei eine 
Orientierungsfunktion nach innen, für das erfahrende Subjekt selbst, zu erfüllen. 
Dies zeigt sich bei Sandaeus, der im Rahmen seiner Verknüpfung von Mystik und 
Emblematik auch auf die Figuralisierung von mystischer Erfahrung eingeht. So 
notiert er in seinem Wörterbuch der mystischen Theologie, Pro theologia mystica 
clavis (1640), unter dem Lemma „Experientia“, dass die mystische Erfahrung in 
Geist oder Seele ‚gewisse dunkle innere Formen‘ („certas interiores obscuras spe-
cies“) bzw. ‚Spuren, Eindrücke, Rätsel oder Ideen‘ („vestigia, impressiones, aenig-
mata vel ideas“) hinterlasse.110 Obwohl dabei ‚durchaus nichts‘ („nihil quicquam“) 
zurückbleibe, was der Intellekt reflektieren könne, könnten diese Formen und 
Spuren helfen, den inneren Blick zu Gott zu erheben („visum suum interiorem 
elevet ad Deum“).111 Hier wird nicht nur das Bemühen deutlich, die Erfahrung des 

108	 Zur Unterscheidung von ‚beweisen‘ und ‚bezeugen‘ in diesem Zusammenhang vgl. Fliege/
Guthmüller, „La science de l’âme, une science expérimentale?“, S. 164.

109	 Vgl. zu dieser Interpretation den Beitrag von Fliege und Guthmüller in diesem Band.
110	 Sandaeus, Pro theologia mystica clavis, S. 205. Sandaeus rekurriert hier auf Constantin de Bar-

banson. 
111	 Ebd. Zu dieser Textstelle vgl. Guiderdoni, „Mystical Theory“, S. 60f.; Smeesters, „Maximilia­

nus Sandaeus“, S. 68f. 

DOI: 10.13173/9783447118101.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



28 Christina Schaefer

Unsagbaren als Form zu konkretisieren, sondern auch, dass diese Formen keine 
Abbilder, sondern höchstens Wegweiser sind, da sie dunkel und für den Intellekt 
unverständlich bleiben. Hierin ähneln sie jenen ‚unpassenden‘ Metaphern, die die 
geistlichen Schriftsteller aus Sandaeus’ Sicht bewusst wählen, weil sie wissen, 
dass unpassende Worte in der Mystik wirksamer seien als die (nur vermeintlich) 
passenden.112 Beides sind Versuche der Annäherung an ein Wissen, das sich der 
propositionalen Sprache entzieht: ein Versuch, sich ihm auf Umwegen, eben mit 
anderen Worten oder Bildern zu nähern. Dieses tentative Nähern und Umkreisen 
ist kein Spezifikum des mystischen Wissens, sondern ein Phänomen, das sich ge-
nerell im Umgang mit elusivem Wissen beobachten lässt.113 Hiermit sind wir im 
Kern jenes Kommunikationsproblems angelangt, das die spirituelle ebenso wie 
die praktische Erfahrung betrifft (wenngleich auf unterschiedliche Weise): Bei-
de sind Formen elusiven Wissens, d. h. sie lassen sich nicht verlustfrei in Spra-
che übersetzen. Bei der praktischen Erfahrung ist dies durch ihre Herkunft aus 
der Praxis bedingt: Die Erfahrung konstituiert hier ein praktisches Wissen, ein 
knowing how, das sich unter anderem wegen seiner Partizipation am somatischen 
Wissen (und anderen Formen von tacit knowing) nicht ohne Weiteres diskursivie-
ren lässt.114 Bei der spirituellen Erfahrung hingegen ist es der Gegenstand – das 
Göttliche – selbst, der unsagbar ist – und zwar per definitionem, was jeden Versuch 
der Versprachlichung von vornherein als inadäquat ausweist. 

Abschließend ist noch auf jene religiöse Tradition einzugehen, die die Erfah-
rung nicht positiv (wie Sandaeus u. a.), sondern negativ konnotiert, und zwar weil 
sie sie den irdisch-zeitlichen Dingen und dem Bösen verbunden sieht. So beschreibt 
etwa Augustinus in De civitate Dei (IX 22) das Wissen der Dämonen als experien-
tia, d. h. ein auf Irdisch-Materielles bezogenes Erfahrungswissen, während er den 
Engeln scientia (d. h. ein aus der Kontemplation der göttlichen Weisheit bezogenes 

112	 Vgl. Christian Belin, „La métaphore iconoclaste chez Sandaeus“, in: Emblemata sacra: The 
Rhetoric and Hermeneutics of Illustrated Sacred Discourse, hg. von Ralph Dekoninck und Agnès 
Guiderdoni-Bruslé, Turnhout 2007, S. 267–275, hier S. 272.

113	 Vgl. dazu die Definition von ‚elusivem Wissen‘ von Ulrike Schneider: „Das Attribut ‚elusiv‘ 
ist dabei in der Bedeutung von ‚schwer zu fassen bzw. auszudrücken‘ zu verstehen; ‚elusi-
ves Wissen‘ ist demgemäß als ein nur näherungsweise diskursivierbares bzw. medial ver-
mittelbares, ein ungefähres, vages Wissen zu konzeptualisieren, das gleichwohl als solches 
zur Darstellung gelangt. Dabei handelt es sich um ein Wissen von bzw. um etwas, das sich 
begrifflich nicht klar fassen lässt und sich dem Versuch regelhafter Festschreibung gerade zu 
entziehen scheint und das dennoch mit einem klaren Geltungsanspruch versehen ist.“ Ulri-
ke Schneider, „(Nicht)Wissen? Relevanz und Modalitäten elusiven Wissens in Ästhetik und 
Verhaltenslehre der Frühen Neuzeit“, in: Dynamiken der Negation – (Nicht)Wissen und negativer 
Transfer in vormodernen Kulturen, hg. von Şirin Dadaş und Christian Vogel, Wiesbaden 2021, 
S. 43–72, hier S. 51f. Zum tentativen Nähern und Umkreisen elusiven Wissens vgl. ebd., S. 53.

114	 Zur (praktischen) Erfahrung als elusivem Wissen vgl. Schaefer, Esperienza. Zum knowing 
how als einer praktischen Kompetenz, die sich der Propositionalisierung in Form eines 
knowing that zwar nicht grundsätzlich verweigert, aber doch nie vollkommen in ihr auf-
geht, vgl. Gilbert Ryle, „Knowing How and Knowing That. The Presidential Address“, in: 
Proceedings of the Aristotelian Society, New Series 46 (1945/46), S. 1–16. Zum Konzept des tacit 
knowing vgl. Michael Polanyi, The Tacit Dimension, Gloucester, Mass. 1983 (11966).

DOI: 10.13173/9783447118101.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



29Facetten frühneuzeitlicher experientia-Diskurse

Wissen um die zeitlichen Dinge) bescheinigt.115 In seinem Genesis-Kommentar 
wiederum stellt Augustinus einen direkten Zusammenhang zwischen Erfahrung 
und Sündenfall her, wenn es heißt, Adams Erkenntnis resultiere aus Erfahrung: 
Als er von Gott bestraft wurde, habe Adam ‚aus Erfahrung gelernt‘ („experiendo 
discet“), worin der Unterschied zwischen dem Guten, das er verlassen habe, und 
dem Bösen, in das er gestürzt sei, bestehe.116 Aus der Erfahrung des Übergangs 
erwuchs demnach Adams Unterscheidungsvermögen (dignoscentia) hinsichtlich 
Gut und Böse. Diese dignoscentia ist insofern bemerkenswert, als, wie erwähnt, 
auch die praktische Erfahrung frühneuzeitlich mit einem guten Unterscheidungs- 
und Urteilsvermögen assoziiert wurde. Letzteres ist nun freilich ein genuin prak-
tisches Vermögen, ein knowing how, wie es sich beispielsweise bei Francesco Guic-
ciardini (1483–1540) zeigt, der in seinen Ricordi (1513–39) notiert, dass man die 
Differenzierungsfähigkeit („discrezione“), die man benötige, um der Vielfalt der 
Dinge gerecht zu werden, in der Praxis des Differenzierens selbst lerne:117 indem 
man unterscheide („distinguendo“), mithin aus Erfahrung („con la esperienzia“), 
niemals jedoch aus Büchern („co’ libri non mai“).118 Anders als dieses säkulare 
Unterscheidungsvermögen ist die Adamische dignoscentia aber nun gerade nicht 
das Resultat von Übung und Reife, sondern eine von Gott auferlegte Strafe – und 
entsprechend nicht, wie Augustinus betont, die ‚Weisheit (sapientia) des glückli-
chen Menschen‘, sondern die ‚Erfahrung (experientia) des elenden Menschen‘.119 

115	 Während sich die Engel auf ihre scientia nichts einbildeten, seien die Dämonen von ihrem 
Wissen ‚aufgebläht‘ („corporalium temporaliumque rerum scientia, qua inflantur daemo-
nes“). Aurelius Augustinus, De civitate Dei (= Corpus Christianorum Series Latina 47,1), hg. 
von Bernard Dombart und Alfons Kalb, Turnhout 1955, hier zit. nach Bibliothek der Kirchen
väter (online) der Université Fribourg, https://bkv.unifr.ch/works/9/versions/21/divisions/ 
94517, 21.4.2021. 

116	 „Et cum hoc eius peccatum poena fuerit consecuta, experiendo discet, quid intersit inter 
bonum quod deseruit et malum quo cecidit. Et hoc ei erit gustasse de fructu arboris dinos-
centiae boni et mali“ / „Et, ce péché d’Adam ayant eu pour résultat le châtiment, il appren-
dra par l’expérience quelle différence il y a entre le bien qu’il a abandonné et le mal où il est 
tombé. Et voilà ce qu’il en sera pour lui d’avoir goûté du fruit de l’arbre du discernement du 
bien et du mal“. Augustinus, De Genesi contra Manichaeos II 9, 12, IL 35–38; hier zit. nach Jean 
Pépin, „Experimentum mali. Saint Augustin sur la connaissance du mal“, in: Veneziani (Hg.), 
Experientia, S. 63–75, hier S. 63, Anm. 2. 

117	 „È grande errore parlare delle cose del mondo indistintamente e assolutamente e, per dire 
così, per regola; perché quasi tutte hanno distinzione e eccezione per la varietà delle circun­
stanze, le quali non si possono fermare con una medesima misura: e queste distinzione e 
eccezione non si truovano scritte in su’ libri, ma bisogna le insegni la discrezione.“ (Ricordi 6). 
Francesco Guicciardini, Ricordi, 3. aktual. Aufl., hg. von Emilio Pasquini, Mailand 1984, S. 12.

118	 „Però e in questo e in molte altre cose bisogna procedere distinguendo la qualità delle per-
sone, de’ casi e de’ tempi, ed a questo è necessaria la discrezione, la quale se la natura non 
t’ha data, rade volte si impara tanto che basti con la esperienzia; co’ libri non mai.“ (Ricordi 
186). Ebd., S. 217.

119	 „Haec enim dignoscentia non est beati hominis sapientia, sed miseri experientia“ („il n’est 
pas sagesse de l’homme bienheureux, mais expérience de l’homme misérable“). Augusti-
nus, Contra adversarium legis et prophetarum I 14, 19, Z. 457f., hier zit. nach Pépin, „Experimen-
tum mali“, S. 73. 

DOI: 10.13173/9783447118101.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author

https://bkv.unifr.ch/works/9/versions/21/divisions/


30 Christina Schaefer

Augustinus assoziiert also experientia nicht nur mit dem Bösen, sondern stellt sie 
auch klar in Opposition zur sapientia.120 Er entwirft damit ein völlig anderes Ver-
hältnis von Erfahrung und Weisheit als etwa Aristoteles und die auf die pagane 
Antike rekurrierenden Literaten der Frühen Neuzeit, die, wie wir eingangs sahen, 
Erfahrung nicht als Antithese, sondern Grundlage der Weisheit begreifen.

3	 Schluss und Ausblick
Es sollte deutlich geworden sein, wie facettenreich der frühneuzeitliche expe
rientia-Begriff ist und dass der Versuch, strikt zwischen verschiedenen Arten von 
Erfahrungswissen zu unterscheiden, an Grenzen stößt. Sowohl den hier ange-
deuteten Grundzügen der diversen frühneuzeitlichen experientia-Konzepte als 
auch ihrer Schnittstellen wäre weiter nachzugehen. Bei aller Diversität scheint 
eine Gemeinsamkeit der verschiedenen Konzepte darin zu bestehen, dass Erfah-
rungswissen – egal ob als schwer greifbares elusives Wissen oder als überprüf-
bares empirisches Wissen – frühneuzeitlich oft als ‚das Andere‘ eines etablierten 
abstrakten, theoretischen oder spekulativen Wissens konzipiert wird. Egal ob in 
Philosophie oder Theologie, den praktischen oder den naturphilosophischen Wis-
senschaften: Erfahrungswissen fungiert oft als Komplement zu einem normativen 
Wissen, das dieses herausfordert, ihm aber zugleich den nötigen Referenzpunkt 
bietet. Als dieses ‚Andere‘ von Theorie und Abstraktion, spekulativem Wissen 
und Bücherwissen füllen die frühneuzeitlichen experientia-Konzepte eine wichti-
ge Stelle im Wissenssystem, nicht zuletzt um all das, was nicht oder nur mühsam 
fassbar erscheint, benennen und – und sei es auch nur ex negativo – fassbar machen 
zu können. Auf diese Weise erhält selbst prinzipiell unsagbares Wissen wie das 
mystische Wissen eine verhandel- und kommunizierbare Form. Die Einzelheiten 
des Diskursivierungsproblems sowie der jeweilige Umgang, den frühneuzeitliche 
Schriftsteller*innen damit gefunden haben, würden vertiefte Aufmerksamkeit 
verdienen.121 

Das Gleiche gilt für zahlreiche weitere Aspekte der experientia-Diskurse, etwa 
die Tatsache, dass sie, wie alle Diskurse, von historischen, sozialen, politischen, 
ideologischen und institutionellen Faktoren konditioniert sind. Wer wie und 
warum über experientia schreiben konnte, hing nicht zuletzt von Gender-, Klas-
sen- und Standeszugehörigkeit, von Alter und Beruf, Bildung und Vermögen ab. 
Oft greifen hierbei mehrere Faktoren ineinander. Die Frage, was den experientia-
Diskurs einer schreibenden Frau von dem eines männlichen Zeitgenossen unter-
scheidet, ist beispielsweise kaum von der Frage zu trennen, welchem Stand diese 
Frau angehörte und welche Bildung sie besaß. Generell dürften pauschale Ant-

120	 Vgl. dazu Pépin, „Experimentum mali“, S. 70–73. Pépin weist auch auf die Assoziation von 
Erfahrung und Erkenntnis des Bösen in Augustinus’ De genesi ad litteram (VIII 14, 31) hin, 
wo es heißt, man könne nicht wissen, was das Böse sei, ohne es ‚erfahren‘ (d. h. getan) zu 
haben. Vgl. ebd., S. 64, Anm. 6.

121	 Exemplarisch habe ich den Umgang mit dem Diskursivierungsproblem an Albertis Libri di 
famiglia erläutert. Vgl. Schaefer, Esperienza.

DOI: 10.13173/9783447118101.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



31Facetten frühneuzeitlicher experientia-Diskurse

worten umso schwieriger sein, als soziale, politische, institutionelle u. ä. Disposi-
tive doppelt strukturierend wirken: auf Ebene der Diskurssysteme, aber auch auf 
jener der Lebenserfahrung der schreibenden Subjekte (und diese sich wiederum 
wechselseitig prägen). So bestimmt das Soziale, Politische etc. doppelt darüber 
mit, wer welches Erfahrungswissen auf welche Art und Weise artikulieren konnte 
und inwiefern dem derart exponierten Wissen Geltung zukam. 

Hinzu kommen kommunikativ-pragmatische, mediale und gattungsspezifi-
sche Faktoren. Insbesondere die Gattungswahl und die Orientierung an litera-
rischen Autoritäten spielen bekanntlich frühneuzeitlich eine kaum zu unter-
schätzende Rolle. Gerade im Kontext des Ausweises als ‚eigene‘ Erfahrung und 
ähnlicher Authentifizierungsstrategien ist es wichtig, sich daran zu erinnern, dass 
literarisch-rhetorische Konventionen stärker wirken können als Wahrheitsgebote. 
Grundsätzlich ist der eminent rhetorische Charakter vieler Texte des theoretisch-
argumentativen Diskurses nicht zu vernachlässigen: Nicht selten erweisen sich 
diese Texte hier ebenso stark von literarischen Traditionen wie von lebenswelt-
lichen Fakten geprägt, sodass nicht alle Aussagen für bare Münze genommen 
werden können. Selbst im Traktat (d. h. einer Gattung, die im Unterschied etwa 
zum Dialog, keine fiktionale Grundstruktur hat) müssen die Aussagen keines-
wegs die lebensweltliche Meinung oder Lebenserfahrung der Autor*innen wie
dergeben – und zwar, wie wir sahen, selbst dann nicht, wenn sie ausdrücklich 
als solche ausgewiesen werden. Gerade im Kontext polemischer Debatten wie der 
Querelle des femmes, die unter frühneuzeitlichen Gelehrten ‚wie eine Art Sport‘ 
betrieben wurde, ging es den Verfasser*innen der Texte vorrangig darum, einen 
rhetorischen Sieg zu erringen (und sich darüber einen sozialen Rang unter ih-
resgleichen, aber auch bei Mäzenen zu sichern).122 Die ausgeprägte Rhetorizität 
theoretisch-argumentativer Texte der Frühen Neuzeit lässt es überaus angeraten 
scheinen, die jeweiligen Texte und Textmechanismen im Detail zu betrachten und 
in ihre lebensweltlichen Kontexte einzuordnen. Gerade hierfür hält nicht zuletzt 
die Literaturwissenschaft erprobte Werkzeuge bereit. Sie können durchaus dazu 
beitragen, auch so komplexen Diskursen wie dem der frühneuzeitlichen experien-
tia weiter auf die Spur zu kommen.

122	 Dies zeigt Virginia Cox u. a. anhand von Giuseppe Passi, der innerhalb von wenigen Jahren 
mehrere Schriften veröffentlichte, in denen partiell entgegengesetzte Positionen vertreten 
werden: einen misogynen Katalog weiblicher Laster (I donneschi diffetti, 1599), einen Kata-
log männlicher Laster (La monstruosa fucina delle sordidezze de gl’huomini, 1603) und einen 
Ehetraktat (Dello stato maritale, 1602). Vgl. Virginia Cox, Women’s Writing in Italy, 1400–1650, 
Baltimore 2008, S. 170–176. Am Ende sagt die im jeweiligen Text vertretene Position mehr 
darüber aus, in welcher literarischen Tradition der Text steht, als über die tatsächliche Mei-
nung des Autors. 

DOI: 10.13173/9783447118101.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



32 Christina Schaefer

Bibliographie

Quellen
[Anon.], Art. „Expérience, (Philosophie nat.)“, in: Denis Diderot/Jean-Baptiste le Rond 

d’Alembert (Hg.), Encyclopédie ou Dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers, 
Paris 1756, Bd. VI, S. 297b–298a, http://enccre.academie-sciences.fr/encyclopedie/ 
article/v6-372-1/, 19.4.2021.

Alberti, Leon Battista, I libri della famiglia, hg. von Ruggiero Romano und Alberto Te
nenti, neu hg. von Francesco Furlan, Turin 1999.

Albertus Magnus, Commentarii in quartum librum Sententiarum (dist. 23–50) (= B. Alberti 
Magni Opera omnia, Bd. 30), hg. von Auguste Borgnet, Paris 1894.

Aristoteles, Analytica posteriora (= Werke in deutscher Übersetzung, Bd. 3, Teil 2, 1. Halb-
band), übers. und erl. von Wolfgang Detel, Berlin 1993 (Reprint 2018).

Aristoteles, Die Nikomachische Ethik: griechisch-deutsch, übers. von Olof Gigon, neu hg. 
von Rainer Nickel, Düsseldorf 22007 (12001).

Aristoteles, Metaphysik, übers. von Hermann Bonitz [ed. Wellmann], auf der Grund-
lage der Bearb. von Héctor Carvallo und Ernesto Grassi, neu hg. von Ursula Wolf, 
Reinbek bei Hamburg 1994.

Augustinus, Aurelius, De civitate Dei (= Corpus Christianorum Series Latina 47,1), hg. 
von Bernard Dombart und Alfons Kalb, Turnhout 1955, hier zit. nach Bibliothek der 
Kirchenväter (online) der Université Fribourg, https://bkv.unifr.ch/works/9/versions/ 
21/divisions/94517, 21.4.2021. 

Aumont, Arnulphe d’, Art. „Expérience, (Medecine.)“, in: Denis Diderot/Jean-Baptiste le 
Rond d’Alembert (Hg.), Encyclopédie ou Dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des 
métiers, Paris 1756, Bd. VI, S. 298a, http://enccre.academie-sciences.fr/encyclopedie/ 
article/v6-372-2/, 19.4.2021.

Bocchi, Achille, Symbolicarum quaestionum de universo genere, quas serio ludebat, libri quin-
que, Bologna 1574 (11555).

Christine de Pizan, Le livre de la cité des dames, übers. und hg. von Thérèse Moreau und 
Éric Hicks, Paris 2000 (11986).

Cicero, Marcus Tullius, De officiis/Vom pflichtgemäßen Handeln, lat.–dt., übers., komm. und 
hg. von Heinz Gunermann, durchges. und verbesserte Ausg., Stuttgart 1984 (11976).

Du Marsais, César Chesneau, Art. „Expérience, (Philosophie.)“, in: Denis Diderot/Jean-
Baptiste le Rond d’Alembert (Hg.), Encyclopédie ou Dictionnaire raisonné des sciences, 
des arts et des métiers, Paris 1756, Bd. VI, S. 297a–b, http://enccre.academie-sciences.fr/
encyclopedie/article/v6-372-0/, 19.4.2021.

Dürer, Albrecht, Le char triomphal de Maximilien Ier: L’Empereur couronné par la Victoire, 
Paris, Musée du Louvre, Département des Arts graphiques, Collection Edmond 
de Rothschild, Inventar-Nr. L  37  LR/300 Recto, https://collections.louvre.fr/en/
ark:/53355/cl020580197#, 15.11.2021. 

Dürer, Albrecht, Le char triomphal de Maximilien Ier: Solertia et Experientia (1523), Holz-
schnitt, Paris, Musée du Louvre, Département des Arts graphiques, Collection Ed-
mond de Rothschild, Inventar-Nr. L 37 LR/297BIS Recto; https://collections.louvre.
fr/en/ark:/53355/cl020580270#, 15.11.2021.

Guazzo, Stefano, La civil conversazione, 2 Bde., hg. von Amedeo Quondam, Modena 1993.
Guicciardini, Francesco, Ricordi, 3. aktual. Aufl., hg. von Emilio Pasquini, Mailand 1984.

DOI: 10.13173/9783447118101.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author

http://enccre.academie-sciences.fr/encyclopedie/
https://bkv.unifr.ch/works/9/versions/
http://enccre.academie-sciences.fr/encyclopedie/
http://enccre.academie-sciences.fr/encyclopedie/article/v6-372-0/
http://enccre.academie-sciences.fr/encyclopedie/article/v6-372-0/
https://collections.louvre.fr/en/ark:/53355/cl020580197#
https://collections.louvre.fr/en/ark:/53355/cl020580197#
https://collections.louvre.fr/en/ark:/53355/cl020580270#
https://collections.louvre.fr/en/ark:/53355/cl020580270#


33Facetten frühneuzeitlicher experientia-Diskurse

Hugh of Saint Victor, The Didascalicon of Hugh of St. Victor: A Medieval Guide to the Arts, 
übers. und hg. von Jerome Taylor, New York 1991.

Hugo von Sankt Viktor, Didascalicon de studio legendi II, 17, in: Hugonis de Sancto Victore 
Didascalicon de studio legendi: A Critical Text, hg. von Charles Henry Buttimer, Wash­
ington, DC 1939, hier zitiert nach: Hugo de Sancto Victore, Didascalicon de studio 
legendi (Library of Latin Texts, A), Turnhout 2010.

Machiavelli, Niccolò, Il principe/Der Fürst, Italienisch-Deutsch, übers. und hg. von Phi-
lipp Rippel, Stuttgart 1986.

Madame d’Épinay, Les conversations d’Émilie, hg. von Rosena Davison, Oxford 1996
Marsilius von Padua, Defensor pacis/Der Verteidiger des Friedens, lat.-dt., 2  Bde., auf 

Grund der Übers. von Walter Kunzmann bearb. und eingel. von Horst Kusch, 
Darmstadt 1958.

Montaigne, Michel de, Les Essais, hg. von Jean Balsamo, Paris 2007.
Pereira, Gomez, Novae veraeque medicinae, experimentis et evidentibus rationibus comproba-

tae, Medina del Campo 1558.
Petrarca, Francesco, Familiaria: Bücher der Vertraulichkeiten, Bd. 1: Buch 1–12, hg. von Ber-

the Widmer, Berlin/New York 2005.
Petrarca, Francesco, Lettres familières/Rerum familiarium, Bd. 2: Livres/libri IV–VII, hg. von 

Ugo Dotti, Paris 2002. 
Ripa, Cesare/Bie, Jacques de, Iconologie où les principales choses qui peuvent tomber dans 

la pensée touchant les vices sont représentées […], übers. von Jean Baudoin, illustr. von 
Jacques de Bie, Paris 1643; https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k8505c/f100.item, 
19.11.2021.

Ripa, Cesare/Castellini, Giovanni Zaratino, Iconologia di Cesare Ripa […]: divisa in tre libri 
ne i quali si esprimono varie imagini di virtù, vitii, affetti, passioni humane, arti […], ampli-
ata dal Sig. Cav. Gio. Zaratino Castellini in questa ultima editione di imagini, & discorsi … 
& ricorretta, Venedig 1645.

Sandaeus, Maximilianus, Pro theologia mystica clavis, Köln 1640.
Xenophon, Die sokratischen Schriften: Memorabilien, Symposion, Oikonomikos, Apologie, 

übertr. und hg. von Ernst Bux, Stuttgart 1956.

Sekundärliteratur
Aris, Daniel/Joukovsky, Françoise, „Une philosophie de l’expérience“, in: Bulletin de la 

Société des Amis de Montaigne, 7e série, no. 21–22 (juillet–déc. 1990), S. 85–94.
Armogathe, Jean-Robert, „Sémantèse d’experientia/experimentum/expériences dans le 

corpus cartésien“, in: Experientia. Atti del X colloquio internazionale, Roma, 4–6 gennaio 
2001, hg. von Marco Veneziani, Florenz 2002, S. 259–271.

Belardi, Walter, „Il costituirsi del tempo lessicale dell’experientia in greco e in latino“, in: 
Experientia: Atti del X colloquio internazionale, Roma, 4–6 gennaio 2001, hg. von Marco 
Veneziani, Florenz 2002, S. 1–61.

Belin, Christian, „La métaphore iconoclaste chez Sandaeus“, in: Emblemata sacra: The 
Rhetoric and Hermeneutics of Illustrated Sacred Discourse, hg. von Ralph Dekoninck 
und Agnès Guiderdoni-Bruslé, Turnhout 2007, S. 267–275.

Bénatouïl, Thomas/Draelants, Isabelle (Hg.), Expertus sum: l’expérience par les sens dans 
la philosophie naturelle médiévale: actes du colloque international de Pont-à-Mousson, 5–7 
février 2009, Florenz 2011. 

DOI: 10.13173/9783447118101.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author

https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k8505c/f100.item


34 Christina Schaefer

Bonfatti, Emilio, La „civil conversazione“ in Germania: letteratura del comportamento da Ste-
fano Guazzo a Adolph Knigge 1574–1788, Udine 1979.

Brahami, Frédéric, „Scepticisme“, in: Dictionnaire de Montaigne, überarb., korr. und er-
weiterte Ausg., hg. von Philippe Desan, Paris 2007, S. 1042–1044.

Burke, Peter, The Fortunes of the Courtier. The European Reception of Castiglione’s Corte
giano, Cambridge/Oxford 1995.

Busa SJ, Roberto, „Experientia, experimentalis, experimentum, experior, inexperientia, in
expers nell’Aquinate e negli altri autori censiti nell’Index Thomisticus“, in: Experien-
tia. Atti del X colloquio internazionale, Roma, 4–6 gennaio 2001, hg. von Marco Vene
ziani, Florenz 2002, S. 101–168.

Cox, Virginia, Women’s Writing in Italy, 1400–1650, Baltimore 2008.
Daston, Lorraine, „The Empire of Observation, 1600–1800“, in: dies./Elizabeth Lunbeck 

(Hg.), Histories of Scientific Observation, Chicago 2011, S. 81–113.
Defaux, Gérard, „Montaigne et l’expérience: réflexions sur la naissance d’un philo-

sophe sceptique – et ‚impremedité‘“, in: L’écriture du scepticisme chez Montaigne. Actes 
des journées d’étude (Tours, C.E.S.R., 15–16 novembre 2001), hg. von Marie-Luce De-
monet und Alain Legros, Genf 2004, S. 289–302. 

Draelants, Isabelle, „Expérience et autorités dans la philosophie naturelle d’Albert le 
Grand“, in: Expertus sum: l’expérience par les sens dans la philosophie naturelle médiévale: 
actes du colloque international de Pont-à-Mousson, 5–7 février 2009, hg. von Thomas 
Bénatouïl und Isabelle Draelants, Florenz 2011, S. 89–121.

Erlemann, Kurt, Wunder: Theorie – Auslegung – Didaktik, Stuttgart 2021.
Esposito, Costantino/Porro, Pasquale (Hg.), L’esperienza/L’expérience/Die Erfahrung/expe-

rience, Sondernr. der Zeitschrift Quaestio: annuario di storia della metafisica 4 (2004).
Eusterschulte, Anne, „‚Pulchritudinem esse gratiam quamdam vivacem et spiritalem.‘ 

Theologisch-philosophische Voraussetzungen der gratia-Konzeption bei Marsilio 
Ficino“, in: dies./Ulrike Schneider (Hg.), Gratia. Mediale und diskursive Konzeptualisie-
rungen in Mittelalter und Früher Neuzeit, Wiesbaden 2018, S. 107–132.

Eusterschulte, Anne, „Glorienleib und anima phantastica. Neuplatonische Vorausset-
zungen christlicher Konzepte pneumatischer Leiblichkeit im Blick auf die lateini-
sche Frühscholastik“, in: Vom Seelengefährt zum Glorienleib. Formen aitherischer Leib-
lichkeit, hg. von Verena Lobsien u. a., Berlin 2018, S. 59–103.

Fattori, Marta, „Experientia – experimentum: un confronto tra il corpus latino e inglese 
di Francis Bacon“, in: Experientia. Atti del X colloquio internazionale, Roma, 4–6 gennaio 
2001, hg. von Marco Veneziani, Florenz 2002, S. 243–258. 

Ferrari, Emiliano, „La psychohistoire ou ‚l’anatomie de la philosophie‘“, in: Montaigne, 
hg. von Thierry Gontier und Pierre Magnard, Paris 2010, S. 231–251.

Fliege, Daniel/Guthmüller, Marie, „La science de l’âme, une science expérimentale? Erfah-
rung und Seelenwissen bei Jeanne des Anges und Jean-Joseph Surin“ (in diesem 
Band).

Friedrich, Hugo, Montaigne, 2., neubearb. Aufl., Bern/München 1967, S. 258–263.
Frigo, Daniela, „Prudence and Experience: Ambassadors and Political Culture in Early 

Modern Italy“, in: Journal of Medieval and Early Modern Studies 38/1 (2008), S. 15–34.
Fritz Mauthner, „Erfahrung“, in: ders., Wörterbuch der Philosophie. Neue Beiträge zu einer 

Kritik der Sprache, 2 Bde., Zürich 1980 (11910), Bd. 1, S. 288–295.
Füssel, Marian, „Die Experten, die Verkehrten? Gelehrtensatire als Expertenkritik in 

der Frühen Neuzeit“, in: Wissen, maßgeschneidert: Experten und Expertenkulturen im 

DOI: 10.13173/9783447118101.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



35Facetten frühneuzeitlicher experientia-Diskurse

Europa der Vormoderne, hg. von Björn Reich, Frank Rexroth und Matthias Roick, 
München 2012, S. 269–288. 

Gisèle Mathieu-Castellani, Montaigne, l’écriture de l’essai, Paris 1988. 
Guiderdoni, Agnès, „Mystical Theory and Emblematic Practice in Sandaeus’s Works“, 

in: GEMCA: papers in progress 2/1 (2013), S. 57–61, https://cdn.uclouvain.be/groups/
cms-editors-gemca/papers-in-progress/GEMCA_PP_2_2013.pdf, 2.4.2021.

Hamesse, Jacqueline, „Experientia/experimentum dans les lexiques médiévaux et dans les 
textes philosophiques antérieurs au 14e siècle“, in: Experientia. Atti del X colloquio in-
ternazionale, Roma, 4–6 gennaio 2001, hg. von Marco Veneziani, Florenz 2002, S. 77–90.

Hampton, Timothy, „Putting Experience First“, in: Republic of Letters: A Journal for the 
Study of Knowledge, Politics, and the Arts 1/2 (2010), S. 61–66.

Henry, John, „Erfahrung“, in: Enzyklopädie der Neuzeit, hg. von Friedrich Jaeger, Stutt-
gart 2006, Bd. 3, Sp. 431–435.

Hinz, Manfred, Rhetorische Strategien des Hofmannes. Studien zu den italienischen Hof-
mannstraktaten des 16. und 17. Jahrhunderts, Stuttgart 1992.

Hübner, Helga, Stefano Guazzo, La Civil Conversazione in der französischen Kultur des 
16. und 17. Jahrhunderts, Frankfurt a. M./Berlin 2012.

Kambartel, Friedrich, „Erfahrung“, in: Historisches Wörterbuch der Philosophie, hg. von 
Joachim Ritter u. a., Basel 1972, Bd. 2, Sp. 609–617.

Katharine Park, „Observation in the Margins, 500–1500“, in: Histories of Scientific Obser
vation, hg. von Lorraine Daston und Elizabeth Lunbeck, Chicago 2011, S. 15–44.

Kessler, Alfred/Schöpf, Alfred/Wild, Christoph, „Erfahrung“, in: Handbuch philoso-
phischer Grundbegriffe, hg. von Hermann Krings, Hans Michael Baumgartner und 
Christoph Wild, München 1973, Bd. 2, S. 373–386.

Keßler, Eckhard, „O vitae experientia dux. Die Rolle der Erfahrung im theoretischen 
und praktischen Weltbezug des frühen Humanismus und ihre Konsequenzen“, in: 
Experten der Vormoderne zwischen Wissen und Erfahrung, hg. von Hedwig Röckelein 
und Udo Friedrich, Berlin 2012, S. 60–74.

King, Peter, „Two Conceptions of Experience“, in: Medieval Philosophy and Theology 11/2 
(2003), S. 203–226.

Kintzinger, Martin, „Experientia lucrativa? Erfahrungswissen und Wissenserfahrung 
im europäischen Mittelalter“, in: Experten der Vormoderne zwischen Wissen und Erfah-
rung, hg. von Hedwig Röckelein und Udo Friedrich, Berlin 2012, S. 95–117.

Knauss, Gerhard, Art. „Erfahrung, innere“, in: Historisches Wörterbuch der Philosophie, 
13  Bde., völlig neubearb. Ausg., hg. von Joachim Ritter, Karlfried Gründer und 
Gottfried Gabriel, Basel 1972–2007, Bd. 2: D–F, Sp. 619f.

Kudla, Hubertus (Hg.), Lexikon der lateinischen Zitate: 3500 Originale mit Übersetzungen 
und Belegstellen, 3., durchges. Aufl., München 2007 (11999).

La Charité, Raymond C., „The Relationship of Judgment and Experience in the Essais 
of Montaigne“, in: Studies in Philology 67 (1970), S. 31–40. 

Leonardi, Claudio, „L’esperienza del divino in Francesco d’Assisi“, in: Experientia. Atti 
del X colloquio internazionale, Roma, 4–6 gennaio 2001, hg. von Marco Veneziani, Flo-
renz 2002, S. 91–100.

Lewis, David K., „What Experience Teaches“, in: Mind and Cognition: A Reader, hg. von 
William G. Lycan, Cambridge, Mass./Oxford 1990, S. 499–519.

Lievsay, John L., Stefano Guazzo and the English Renaissance, 1575–1675, Chapel Hill 1961.

DOI: 10.13173/9783447118101.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author

https://cdn.uclouvain.be/groups/cms-editors-gemca/papers-in-progress/GEMCA_PP_2_2013.pdf
https://cdn.uclouvain.be/groups/cms-editors-gemca/papers-in-progress/GEMCA_PP_2_2013.pdf


36 Christina Schaefer

Maclean, Ian, „Evidence, Logic, the Rule and the Exception in Renaissance Law and 
Medicine“, in: Early Science and Medicine 5/3 (2000), S. 227–257.

Moore, Will G., „Montaigne’s Notion of Experience“, in: The French Mind: Studies in 
Honour of Gustave Rudler, hg. von Will [G.] Moore, Rhoda Sutherland und Enid 
Starkie, Oxford 1952, S. 34–52. 

Müller-Hofstede, Justus, Art. „Erfahrung“, in: Reallexikon zur Deutschen Kunstgeschichte 
[RDK] 5, 1965, Sp. 1229–1235; https://www.rdklabor.de/w/?oldid=88907, 19.11.2021.

Münch, Paul (Hg.), „Erfahrung“ als Kategorie der Frühneuzeitgeschichte, München 2001 
(Reprint 2014).

Paradis, James, „Montaigne, Boyle, and the Essay of Experience“, in: One Culture: Essays 
in Science and Literature, hg. von George Levine und Alan Rauch, Madison 1987, 
S. 59–91.

Pépin, Jean, „Experimentum mali. Saint Augustin sur la connaissance du mal“, in: Ex-
perientia. Atti del X colloquio internazionale, Roma, 4–6 gennaio 2001, hg. von Marco 
Veneziani, Florenz 2002, S. 63–75.

Peyron, Bruno, „‚De l’expérience‘ ou la mise en abîme de Les Essais“, in: Études de Langue 
et Littérature Françaises 78 (2001), S. 14–28. 

Polanyi, Michael, The Tacit Dimension, Gloucester, Mass. 1983 (11966). 
Pomata, Gianna, „Observation Rising: Birth of an Epistemic Genre, 1500–1650“, in: 

Histories of Scientific Observation, hg. von Lorraine Daston und Elizabeth Lunbeck, 
Chicago/London 2011, S. 45–80.

Ponzio, Paolo, „The Articulation of the Idea of Experience in the Sixteenth and Seven-
teenth Centuries“, in: Quaestio: annuario di storia della metafisica 4 (2004), S. 175–195.

Rese, Friederike, Erfahrung als eine Form des Wissens, Freiburg i. Br./München 2014.
Rese, Friederike, Praxis und Logos bei Aristoteles. Handlung, Vernunft und Rede in Nikoma-

chischer Ethik, Rhetorik und Politik, Tübingen 2003.
Rexroth, Frank, „Systemvertrauen und Expertenskepsis. Die Utopie vom maßgeschnei­

derten Wissen in den Kulturen des 12. bis 16. Jahrhunderts“, in: Wissen, maßgeschnei
dert: Experten und Expertenkulturen im Europa der Vormoderne, hg. von Björn Reich, 
Frank Rexroth und Matthias Roick, München 2012, S. 12–44.

Rexroth, Frank, Expertenweisheit. Die Kritik an den Studierten und die Utopie einer geheilten 
Gesellschaft im späten Mittelalter, Basel 2008. 

Ridder, Klaus, „Der Gelehrte als Narr. Das Lachen über die artes und Wissen im Fast-
nachtspiel“, in: Artes im Mittelalter, hg. von Ursula Schaefer, Berlin 1999, S. 391–409. 

Röckelein, Hedwig, „Einleitung: Experten zwischen scientia und experientia“, in: Exper-
ten der Vormoderne zwischen Wissen und Erfahrung, hg. von Hedwig Röckelein und 
Udo Friedrich, Berlin 2012, S. 3–7.

Röckelein, Hedwig/Friedrich, Udo (Hg.), Experten der Vormoderne zwischen Wissen und 
Erfahrung, Berlin 2012. 

Roick, Matthias, „Der Fahnenflüchtige lässt sich krönen. Petrarca und die Anfänge 
der humanistischen Kritik am Experten“, in: Wissen, maßgeschneidert: Experten und 
Expertenkulturen im Europa der Vormoderne, hg. von Björn Reich, Frank Rexroth und 
Matthias Roick, München 2012, S. 45–82.

Ryle, Gilbert, „Knowing How and Knowing That. The Presidential Address“, in: Pro-
ceedings of the Aristotelian Society, New Series 46 (1945/46), S. 1–16. 

Sarnowsky, Jürgen, „Expertus – experientia – experimentum. Neue Wege der wissen-
schaftlichen Erkenntnis im Spätmittelalter“, in: Experten der Vormoderne zwischen 

DOI: 10.13173/9783447118101.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author

https://www.rdklabor.de/w/?oldid=88907


37Facetten frühneuzeitlicher experientia-Diskurse

Wissen und Erfahrung, hg. von Hedwig Röckelein und Udo Friedrich, Berlin 2012, 
S. 47–59.

Schaefer, Christina, Esperienza. Zur Diskursivierung von Erfahrungswissen in Leon Battista 
Albertis Libri della famiglia, Working Paper Nr.  15 des SFB 980 Episteme in Be-
wegung, Freie Universität Berlin, ISSN 2199–2878 (Internet), 2019, http://www.sfb-
episteme.de/Listen_Read_Watch/Working-Papers/No_15_Schaefer_Esperienza/ 
index.html, 15.11.2021.

Schmitt, Charles B., „Experience and Experiment: A Comparison of Zabarella’s View 
with Galileo’s in De Motu“, in: Studies in the Renaissance 16 (1969), S. 80–138.

Schneider, Ulrike, „(Nicht)Wissen? Relevanz und Modalitäten elusiven Wissens in 
Ästhetik und Verhaltenslehre der Frühen Neuzeit“, in: Dynamiken der Negation – 
(Nicht)Wissen und negativer Transfer in vormodernen Kulturen, hg. von Şirin Dadaş 
und Christian Vogel, Wiesbaden 2021, S. 43–72.

Segoloni, Danilo, „,Practica‘, ,practicus‘, ,practicare‘ in Bartolo e in Baldo“, in: L’educazione 
giuridica, hg. von Alessandro Giuliani und Nicola Picardi, Bd. 2: Profili storici, Peru-
gia 1979, S. 52–103.

Smeesters, Aline, „Maximilianus Sandaeus, S.J. (1578–1656), Explorer of the Mystical 
Language“, in: GEMCA: papers in progress 2/1 (2013), S. 63–71, http://gemca.fltr.ucl.
ac.be/docs/pp/GEMCA_PP_62_2013_2011_2007.pdf, 2.4.2021.

Starobinski, Jean, Montaigne en mouvement, Paris 1982.
Tarrête, Alexandre, „Expérience“, in: Dictionnaire de Montaigne, überarb., korr. und er-

weiterte Aufl., hg. von Philippe Desan, Paris 2007, S. 436–438. 
Thomas Bénatouïl/Isabelle Draelants, „Introduction“, in: dies. (Hg.), Expertus sum: l’ex

périence par les sens dans la philosophie naturelle médiévale: actes du colloque international 
de Pont-à-Mousson, 5–7 février 2009, Florenz 2011, S. 3–15.

Tournon, André, „‚J’ordonne à mon âme…‘. Structure d’essai dans le chapitre De l’expé
rience“, in: L’Information littéraire 38/2 (1986), S. 54–60.

Veneziani, Marco (Hg.), Experientia. Atti del X colloquio internazionale, Roma, 4–6 gennaio 
2001, Florenz 2002.

Vignes, Jean, „L’exercice, l’épreuve et l’expérience. Essai et essayer dans le livre III des 
Essais“, in: Le livre III des Essais de Montaigne, actes des journées d’étude Montaigne 
du 8 novembre 2002, hg. von Pascal Debailly, Paris 2003, S. 9–26.

Wels, Volkhard, „Die Alchemie der Frühen Neuzeit als Gegenstand der Wissensge-
schichte“, in: Magia daemoniaca, magia naturalis, zouber. Schreibweisen von Magie und 
Alchemie in Mittelalter und Früher Neuzeit, hg. von Peter-André Alt u. a., Wiesbaden 
2015, S. 233–265.

Westerwelle, Karin, Montaigne: die Imagination und die Kunst des Essays, München 2001.

DOI: 10.13173/9783447118101.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author

http://www.sfb-episteme.de/Listen_Read_Watch/Working-Papers/No_15_Schaefer_Esperienza/
http://www.sfb-episteme.de/Listen_Read_Watch/Working-Papers/No_15_Schaefer_Esperienza/
http://gemca.fltr.ucl.ac.be/docs/pp/GEMCA_PP_62_2013_2011_2007.pdf
http://gemca.fltr.ucl.ac.be/docs/pp/GEMCA_PP_62_2013_2011_2007.pdf


DOI: 10.13173/9783447118101.001 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Les Essais du jugement
Remarques sur l’expérience intellectuelle chez Montaigne

Emiliano Ferrari

 Judicare difficile est sane nisi expertum1 
Cicéron, De Amicitia 

« La vie est un mouvement matériel et corporel […] », écrit Montaigne au chapitre 
III,  9, « De la Vanité ». Comme de nombreux critiques l’ont montré, l’expérience 
corporelle avec ses humeurs et mouvements, ses passions et réactions caractérise 
en profondeur l’écriture et la réflexion des Essais.2 Dans notre étude, nous nous 
focaliserons sur l’autre versant de l’expérience montanienne, c’est-à-dire l’exercice 
ou l’épreuve du « jugement » en tant qu’examen et pesée intellectuelle des données 
et des phénomènes de l’expérience, c’est-à-dire de ce qui apparaît aux sens et à 
l’entendement.

Dans un premier moment, nous verrons en quoi l’essai montanien hérite et 
transforme à la fois les valeurs sémantiques propres au lexique de l’expérience 
intellectuelle du Moyen-Âge tardif et de la Renaissance. Cela nous permettra d’ap-
précier l’effort par lequel Montaigne libère le champ de l’expérience intellectuelle 
du poids des autorités et des normes visant à s’imposer au jugement individuel. 
Au seuil de la naissance de la science expérimentale moderne, Montaigne incite à 
repenser l’ethos savant à l’aune de critères et méthodes fondés sur une expérience 
libre et vécue, la seule instance capable d’étayer nos connaissances. Nous mon-
trerons ensuite le caractère transitif de l’essai du jugement et de l’expérience in-
tellectuelle qu’il véhicule. En tant que forme de pensée et d’écriture subjective, 
les Essais ne sont toutefois pas les méditations d’un moi coupé du monde, mais 

1		 « Il est difficile de bien juger sans être passé par l’épreuve de l’expérience » (nous traduisons). 
2		 Parmi les nombreux travaux consacrés à ce sujet on pourra voir : Jean Starobinski, Montaigne 

en mouvement, Paris 1982 ; Michael Screech, Montaigne and Melancholy : The Wisdom of the Es-
says, Londres 1983 ; Marcel Conche, « Tendances matérialistes chez Montaigne », dans : Bulle-
tin de la Société des Amis de Montaigne 19–20 (2000), pp. 11–21 ; Jean Céard, « Montaigne anato-
miste », dans : Cahiers de l’Association Internationale des Études Françaises 55 (2003), pp. 299–315 ; 
Thierry Gontier, De l’homme à l’animal. Montaigne et Descartes ou les paradoxes de la philosophie 
moderne sur la nature des animaux, Paris 1998 ; Suzel Mayer, « Le rôle du corps dans le choix de 
sa vie », dans : Bulletin de la Société Internationale des Amis de Montaigne 52 (2010), pp. 65–79 ; 
Carlo Montaleone, Montaigne o la profondità della carne, Milan 2015 ; Emiliano Ferrari/Carlo 
Montaleone (dir.), Montaigne e l’esperienza del corpo tra medicina, letteratura e filosofia, Rome 2018 ; 
Montaigne Studies, numéro spécial « Montaigne, affect, emotion » 30 (2018).

DOI: 10.13173/9783447118101.039 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



40 Emiliano Ferrari

se rapportent toujours aux situations historiques et culturelles de l’expérience. 
L’homme de Montaigne est toujours en situation et il ne peut être observé qu’à 
travers la diversité des exemples et des cas singuliers qui le révèlent. Il apparaîtra 
enfin que l’expérience intellectuelle de l’essai commence par le « registre » des sin-
gularités pour aboutir aux interprétations, interprétations qui seront vérifiées par 
le jugement du « suffisant lecteur » (I, 24, 127).3 L’expérience intellectuelle de l’essai 
ne peut se penser en dehors de ce cercle expérimental reliant l’auteur à son lecteur.

1	 Préambule étymologique : de « exigere » à « essai »
L’analyse de l’étymologie latine permet de dégager certaines invariantes séman-
tiques que l’on retrouve dans la conception montanienne de l’essai. Au plan éty-
mologique, le terme « essai » vient du latin exigere et exagium.4 Le premier est com-
posé du verbe agere et du préfixe ex. Dans son sens primitif, agere signifie « pousser 
devant soi » et par suite « faire avancer », « conduire, mener » (agere agmen, exerci-
tum). Comme le soulignent Bréal et Bailly, dans le sillage de Varron, agere indique 
l’activité dans son exercice continu et se distingue de facere qui met l’accent sur 
l’effectuation, la chose qui se fait. « Quid agis ? signifie : à quoi vous occupez-vous ? 
Quid facis ? Quel acte exécutez-vous ? ».5 Agere renvoie à une activité saisie dans 
son devenir (le processus), alors que facere l’envisage dans son résultat (le pro-
duit). Le verbe agere exprime aussi des activités plus subjectives, marquées par 
une temporalité existentielle, comme dans les expressions agere otia et agere aevum. 
Or si agere est associé aux idées d’activités, de processus et de durée subjective, 
l’introduction du préfixe ex, dans exigere, enrichit ce champ sémantique de nou-
veaux aspects. Exigere apporte l’idée d’un exercice actif impliquant la possibilité 
d’une sortie ou d’une issue (faire sortir, pousser dehors, tirer), d’où les valeurs 
sémantiques de la mesure et de la pesée, voire de l’examen (« exagmen  : balance, 
examen, contrôle »)6 afin d’éprouver, d’établir et vérifier. Dans l’Ancien français, 
l’« essai » (assai, essayum, essaium, essief : du latin exagium)7 indique le patron et la 

3		 Toutes nos citations des Essais de Montaigne sont tirées de l’édition Villey-Saulnier (Paris, 
2004). Nous citons le livre, le chapitre et la page (ex. I, 24, 127 = Livre I, Chap. 24, p. 127).

4		 Sur l’origine et l’histoire du mot « essai » et de ses dérivés modernes « essayer, s’essayer », on 
peut voir : Andreas Blinkenberg, « Quel sens Montaigne a-t-il voulu donner au mot Essais 
dans le titre de son œuvre? », dans : Bulletin de la Société des Amis de Montaigne 29 (1964), pp. 
22–32 ; Françoise Belan, « Essai(s) : fortunes d’un mot et d’un titre », dans : Pierre Glaudes 
(dir.), L’essai : métamorphoses d’un genre, Toulouse 2002, pp. 1–16 ; Charles Forsdick/Andy Staf-
ford (dir.), The Modern Essay in French. Movement, Instability, Performance, Berne 2005 ; Pierre 
Glaudes et Jean-François Louette (dir.), L’Essai, Paris 2011. Nos remarques sur l’étymologie 
latine du mot « essai » s’appuient sur Michel Bréal/Anatole Bailly, Dictionnaire étymologique 
latin, Paris 1885, ainsi que sur Varron, De Lingua Latina, V–VI. 

5		 Bréal/Bailly, Dictionnaire, p. 6.
6		 Ibid., p. 7. 
7		 Jean-Baptiste de La Curne de Sainte-Palaye, Dictionnaire historique de l’ancien langage fran-

çois ou Glossaire de la langue françoise depuis son origine jusqu’au siècle de Louis XIV, Niort/ 
Paris 1876, tome 2, p. 224, « Assai ». Dans l’ancien français le mot « essai » relève du champ 
sémantique de la mesure et de la règle. Dans les coutumes d’Anjou et du Maine, les termes 

DOI: 10.13173/9783447118101.039 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



41Les Essais du jugement

mesure, mais aussi la pèse et la balance. Ensuite, par métonymie, l’action de peser, 
mesurer, évaluer à l’aune d’un critère, d’une règle. Assai, très proche de l’assaggio 
italien, met en valeur l’idée de dégustation, d’épreuve (l’essai du vin, des viandes), 
d’où le sens d’une connaissance qui naît avec l’expérience. « De là, Essai ou Assai, 
par extension de l’idée d’épreuve, de connaissance faite et acquise par le goût, aura 
signifié toute espèce d’épreuve, de connaissance physique et morale, faite et acquise par les 
sens en général », et « par la réflexion sur ces mêmes sensations ».8

Chez les lexicographes du XVIe siècle, ces significations matricielles se pré-
cisent. Dans ses dictionnaires latins, Robert Estienne traduit le lemme polysé-
mique exigere par des expressions renvoyant à des usages intellectuels de nature 
analytique et dialectique : « debattre quelque matiere », « senquester ou senquerir 
de quelque chose », voire « rapporter, reigler, examiner, mesurer selon »9. L’exa-
men, quant à lui, se définit comme étant une « iudicij investigatio », une « inquisi-
tion », une enquête du jugement.10 Les entrées des verbes experiri, tentare, pericli
tari partagent trois significations communes – « experimenter », « esprouver », 
« essayer » – auxquelles se rajoutent des valeurs plus spécifiques comme « taster, 
tenter, sonder » – pour tentare – et « estre en danger » – pour periclitari. Experien
tia, experimentum et tentamentum sont rendus en français par « experience, essay, 
espreuve » et « experiment ».11 

Ces remarques étymologiques et lexicales mettent au jour une série de valeurs 
qui caractérisent l’essai montanien : l’activité en devenir, la dimension temporelle 
et subjective, le caractère critique, expérimental et inachevé. L’essayisme de Mon­
taigne paraît ainsi résulter de sa capacité à joindre de manière originelle deux vec-
teurs sémantiques qui caractérisent « l’essai » et « l’essayer » : d’une part, le sens 
d’exagium – via l’Ancien français – avec ses idées d’examen, de pesage et d’enquête ; 
de l’autre, l’inflexion renaissante – sensible chez les lexicographes – qui accentue la 
dimension expérimentale de tentative et d’épreuve.

« essayum », « essief » (de exagium) indiquent « la mesure publique servant à essayer, à éprou-
ver, à connaître si les mesures particulières sont telles que le prescrit la Coutume ou la Loi » 
(mesures à bled, à vin, à sel, etc.).

	 8	 Ibid., pp. 224sq., nous soulignons en italique. 
	 9	 Respectivement : Robert Estienne, Dictionarium, seu Latinae linguae thesaurus, Paris 1531, 

f. 277v ; Id., Dictionarium latino-gallicum, Paris 1546, p. 473. 
10	 Cf. Estienne, Dictionarium, seu Latinae linguae thesaurus, f. 267v. 
11	 Cf. Estienne, Dictionarium latino-gallicum, p. 481 (experior, experientia, experimentum), p. 1254 

(tento, tentamentum), p. 941 (periclitor). On trouve les mêmes équivalences sémantiques dans 
les dictionnaires français-latins : cf. Robert Estienne, Dictionnaire François-latin, Genève 1972 
[réimpression de l’édition de Paris, 1549] ; Jean Nicot, Thresor de la langue française tant ancienne 
que moderne, Paris 1606, qui suit de près le travail d’Estienne. 

DOI: 10.13173/9783447118101.039 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



42 Emiliano Ferrari

2	 L’« essay » ou l’expérience du jugement
Dans les Essais de Montaigne, le mot « essai » et le verbe « (s)’essayer » indiquent à 
la fois une manière de penser et d’écrire,12 un exercice réflexive et discursive fondé 
sur l’expérience. Nous pouvons considérer l’essai montanien comme une forme 
d’écriture qui exprime et traduit une expérience du penser. Comme l’écrit Hugo 
Friedrich dans son ouvrage classique, « le style de l’essai, chez Montaigne, est pour 
ainsi dire antérieur à la rédaction elle-même, il a son point de départ dans le pro-
cessus de pensée ».13 Quelle est donc ce processus de pensée tel qu’il est décrit par 
Montaigne ? Dans l’essai I, 26, on peut lire une première présentation de cette ex­
périence cognitive :

Quant aux facultez naturelles qui sont en moy, dequoy c’est icy l’essay, je les 
sens flechir sous la charge. Mes conceptions et mon jugement ne marche qu’à 
tastons, chancelant, bronchant et chopant ; et, quand je suis allé le plus avant 
que je puis, si ne me suis-je aucunement satisfaict : je voy encore du païs au delà, 
mais d’une veue trouble et en nuage, que je ne puis desmeler (I, 26, 146, nous 
soulignons).

D’après cet extrait, l’ouvrage de Montaigne – les Essais – peut être décrit comme 
l’exercice, l’expérience ou l’épreuve de ses « facultés naturelles », c’est-à-dire de sa 
capacité de penser (le jugement) et de ses produits, les « conceptions » ou idées. 
L’expérience de l’essai se caractérise comme l’épreuve ou le test des « facultez na-
turelles » de l’auteur, Montaigne voulant dire ici qu’il s’agit de facultés et capacités 
innées (innatae, nées avec lui) et nullement de celles qu’il a pu acquérir au moyen 
de l’éducation et des savoirs d’école. L’auteur ne professe aucune « science », n’étant 
aucunement un « maistre du mestier » ni un intellectuel de profession (magister).14 
Il oppose ainsi l’expérience et l’essai subjectifs du jugement à toute « doctrine » 
(d’Aristote, d’Épicure, des Stoïciens, etc.) qui, exerçant passivement la mémoire, 
s’impose à la conscience individuelle par le biais d’autoritates extérieures au sujet : 
« Ce n’est pas ici ma doctrine, c’est mon estude ; et n’est pas la leçon d’autruy, c’est 
la mienne » (II,  6,  378).15 L’expérience individuelle et libre est considérée par Mon
taigne comme la seule et légitime source de connaissance, étant à la fois une « es-
tude » qui produit ses propres fruits : les « leçons » de l’expérience. À l’aube des 
changements sociaux et culturels qui marqueront la naissance de la science expé-
rimentale moderne, Montaigne contribue, avec ses Essais, à repenser l’ethos savant à 
l’aune de critères et méthodes fondés sur l’expérience, dans la mesure où le rapport aux 

12	 Voir Terence Cave, How to Read Montaigne, Londres 2007, pp. 20sq.: « [Montaigne] uses the word 
essay […] to describe the nature of his thinking and his writing (the two simultaneously) ».

13	 Hugo Friedrich, Montaigne, trad. française de Robert Rovini, Paris 1968, p. 359.
14	 Voir II, 10, 407.
15	 Sur la critique de l’autoritarisme scolastique qui suffoque l’esprit sous le poids de dogmes et 

principes reçus « par simple autorité et crédit », voir I, 26, 151sq. Pour approfondir la question 
du jugement et de sa formation dans les Essais, voir Marc Foglia, Montaigne : pédagogue du 
jugement, Paris 2011.

DOI: 10.13173/9783447118101.039 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



43Les Essais du jugement

livres, aux savoirs, aux pratiques et aux valeurs se voit reconduit à l’épreuve du 
jugement individuel, seule instance capable d’étayer nos connaissances sensibles 
et intellectuelles.16 

Ainsi, l’essayiste ne prétend accéder à aucune connaissance objective fondée 
sur « les choses », mais tâche plutôt à exprimer librement ce qu’il pense des ob-
jets de l’expérience humaine, tels qu’ils se présentent à l’épreuve de son jugement. 
Montaigne refuse ainsi la conception métaphysique du langage et de la pensée 
comme étant des représentations de la nature des choses, en assumant la posture 
sceptique et anti-dogmatique décrite par Sextus Empiricus.17

Ce sont ici [dans les Essais] mes humeurs et opinions ; je les donne pour ce 
qui est en ma creance, non pour ce qui est à croire (I, 26, 148, nous soulignons) ; 
Ce sont icy mes fantasies, par lesquelles je ne tasche point à donner à con-
noistre les choses, mais moy (II, 10, 407) ;
Je dy librement mon advis de toutes choses, voire et de celles qui surpassent 
à l’adventure ma suffisance […]. Ce que j’en opine, c’est aussi pour déclarer 
la mesure de ma veue, non la mesure des choses (ibid., 410).

Les Essais de Montaigne ne prétendent aucunement représenter les choses telles 
qu’elles sont, ni les choses qu’il faut croire, mais seulement ce qui apparaît au su-
jet qui essaie ses facultés naturelles, ce qu’il croit et ressent. Ce ne sont pas des 
connaissances à assimiler, c’est le registre des expériences singulières par et dans 
lesquelles une connaissance individuelle du monde et de l’homme est en train de 
se faire, ou de se défaire – « un registre des essais de ma vie », ainsi Montaigne 
appelle son livre au chapitre III, 13 (1079). L’essai se caractérise ainsi comme une 
attitude intellectuelle dynamique, tâtonnante et expérimentale, qui assume luci-
dement sa contingence, son incertitude et son inachèvement. Cette recherche peut 
néanmoins aboutir à des avancés dans l’ordre des idées, mais ces avancés ne sont 
jamais définitives et ouvrent sur des nouvelles régions de la pensée à explorer, sur 
des « pays au-delà » qui ne peuvent être saisis clairement. L’analyse des extraits 
cités plus haut confirme que l’essai montanien se déploie à travers les vecteurs 
sémantiques mis en lumière par l’étymologie latine et par la lexicographie renais-
sante : le mouvement en avant, le caractère critique et inachevé, l’exercice subjectif 
et expérimental. L’originalité de Montaigne a été non seulement d’agencer ces va-
leurs afin d’en dégager une conception de la pensée comme expérience intellec-
tuelle, mais aussi de forger le style littéraire ouvert et mouvant apte à l’exprimer.18

16	 Sur la constitution du lexique conceptuel de l’expérience entre Antiquité et Modernité, voir 
Marco Veneziani (dir.), Experientia. Atti del X Colloquio internazionale, Roma, 4–6 gennaio 2001, 
Florence 2002 (on remarquera l’absence d’études sur Montaigne). 

17	 Voir Sextus Empiricus, Esquisses Pyrrhoniennes, éd. Pierre Pellegrin, Paris 1997, I, 14sq. 
18	 Sur le lien essentiel entre cette conception cognitivo-expérimentale de l’essai et son expres-

sion littéraire, je me permets de renvoyer à mon article « A knowledge broken. Essay Writing 
and Human Science in Montaigne and Bacon », Montaigne Studies 28 (2016), pp. 213–223. Chez 
Montaigne et Bacon, la communication de la connaissance exige un style littéraire non dog-

DOI: 10.13173/9783447118101.039 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



44 Emiliano Ferrari

3	 « Essais ou expériences, c’est-à-dire discours pour se façonner sur autrui »
L’essai du jugement chez Montaigne n’est pas l’exercice d’un moi isolé, d’un sujet 
séparé du monde, coupé de l’expérience et de l’histoire. L’essai n’est pas une medi-
tatio solitaire, telle qu’elle a pu être présentée dans la tradition humaniste depuis 
Pétrarque, mais experientia, experimentum et tentamentum. On pourrait décrire cet 
aspect de l’essayisme montanien avec l’idée de transitivité. L’essai montanien est 
une forme de pensée et d’écriture transitive dans la mesure où elle se rapporte 
toujours aux objets et aux situations de l’expérience humaine, culturellement 
et historiquement situés. Contre la tradition métaphysique de type platonicien 
qui, discréditant l’expérience sensible, cherche à la transcender dans la saisie de 
formes intelligibles, universelles et intemporelles, l’essai montanien reste rivé aux 
médiations contingentes de l’expérience individuelle et collective. Contemporain 
de Montaigne, l’érudit La Croix du Maine souligne dans sa Bibliothèque Françoise 
(1584) la nature transitive des Essais de Montaigne en les définissant comme des 
« expériences, c’est-à-dire des discours pour se façonner sur autrui ».19 Montaigne 
se construit et se bâtit comme sujet connaissant en essayant son jugement sur autre 
chose que soi, c’est-à-dire sur les productions et les matériaux divers de l’expérience 
humaine (savoirs, croyances, mœurs, valeurs, etc.). Comme il l’écrit dans le cha-
pitre I, 50 : « Le jugement est un util à tous subjects, et se mesle par tout. A cette cause, 
aux essais que j’en fay ici, j’y employe toute sorte d’occasion » (I, 50, 301, nous soulignons). 

Le travail du jugement n’a pas pour but de créer quelque chose de nouveau ex 
nihilo : l’essai œuvre à partir de ce qu’offrent l’occasion et la circonstance, c’est-à-
dire « la coustume et l’usage de la vie » (III, 5, 852). Montaigne refuse la posture 
dogmatique et rationaliste qui dégrade l’expérience à un reflet trompeur d’un 
ordre idéal, vrai et anhistorique. Comme le remarquait Theodor Adorno dans son 
étude « Der Essay als Form » (« L’essai comme forme ») :

Darum läßt sich der Essay von dem depravierten Tiefsinn nicht einschüch-
tern, Wahrheit und Geschichte stünden unvereinbar gegenüber. Hat Wahr-
heit in der Tat einen Zeitkern, so wird der volle geschichtliche Gehalt zu 
ihrem integralen Moment ; das Aposteriori wird konkret zum Apriori, wie Fich-
te und seine Nachfolger nur generell es forderten. Die Beziehung auf Erfah-
rung – und ihr verleiht der Essay soviel Substanz wie die herkömmliche 
Theorie den bloßen Kategorien – ist die auf die ganze Geschichte […].20

matique, fragmentaire et ouvert, qui laisse tout sa place à l’expérimentation ultérieure de 
l’auteur et du lecteur. 

19	 François Grudé, sieur de La Croix du Maine, Bibliothèque Françoise, éd. 1772, tome 2, p. 130, cité 
dans Montaigne, Les Essais, éd. Villey-Saulnier, p. 1315.

20	 Theodor W. Adorno, « Der Essay als Form », dans : Noten zur Literatur I, éd. Rolf Tiedemann, 
Berlin 1961 (11958), pp. 9–49, ici pp. 23sq. – nous soulignons. En anglais, la citation se lit comme 
suit : « [T]he essay is not intimidated by the depraved profundity which claims that truth and 
history are incompatible. If truth has in fact a temporal core, then the full historical content 
becomes an integral moment in truth ; the a posteriori becomes concretely the apriori. The relation 
to experience – and from it the essay takes as much substance as does traditional theory from 

DOI: 10.13173/9783447118101.039 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



45Les Essais du jugement

Le seul a priori des Essais, ce sont les expériences de leur auteur et tout d’abord 
l’épreuve de son jugement sur les objets de l’histoire humaine, présente et passée. 
On pourrait suivre encore Adorno, pour qui l’essai exprimerait une « philosophie 
de la culture » (Kulturphilosophie),21 une pensée critique qui se déploie à partir des 
artefacts et des constructions humaines, sans prétendre découvrir les principes de 
la nature humaine. L’essai montanien tire ainsi toutes les conséquences de l’im-
possible remontée vers « des loix de la nature » – « car en nous elles sont perdues » 
(II, 12, 580) – pour explorer le règne de l’artifice et des phénomènes culturels, voire 
cette seconde nature qu’on appelle « culture ».22

Cette attitude change profondément la relation entre l’essai et les contenus de 
vérité qu’il peut exprimer. Il ne s’agit plus de dévoiler ce qui est caché, de saisir ce 
qui est tel qu’il est, dans sa vérité : « Aussi ne fay-je pas profession de sçavoir la ve-
rité, et d’y atteindre. J’ouvre les choses plus que je ne les descouvre » (II, 12, 501, nous sou-
lignons). Si découvrir les choses c’est ôter les voiles de l’expérience et de l’histoire 
qui les cachent (la vérité comme dévoilement), ouvrir les choses, au contraire, c’est 
les rendre accessibles à l’expérience, en ôtant tout ce qui en barre la route (dogmes, 
préjugés, habitudes, etc.). Lorsque Montaigne avoue de ne « sçavoir la verité » ni de 
l’« atteindre », il confirme sa posture sceptique : se tenir à ce qui est donné et appa-
raît dans et par l’expérience – le phainomenon. Les choses sont là devant nous, mais 
fermées : la tâche de l’essayiste est de les ouvrir. Le « jugement » peut être envisagé 
comme l’agent de ce processus d’ouverture, l’outil versatile capable de se « mêler » 
aux objets pour les ouvrir à la relation, c’est-à-dire pour les faire communiquer 
avec l’espace de l’expérience intellectuelle. Le résultat de ce processus n’est pas la 
saisie d’une essence des choses, mais leur examen et exploration, par la mise au 
jour – la description – des relations qui les caractérisent. 

Or, d’où Montaigne tire-t-il les matériaux et les occasions pour essayer son 
jugement, pour examiner les productions humaines ? Deux sources nourrissent 
cette expérience intellectuelle : l’observation directe et quotidienne – ces réflexions 
sont introduites par des expressions comme « j’ai vu », « j’ai ouï », « j’ai connu » – 
et, surtout, les artefacts culturelles considérées comme des témoignages de ce 
dont l’homme est capable. Parmi ces productions, Montaigne privilégie dans les 
Essais les œuvres ayant un statut narratif ou diégétique, soient elles historiques 
ou poétiques.23

its categories – is a relation to all of history […] ». (id., « The Essay as Form », dans : New German 
Critique 32 (1984), pp. 151–171, ici p. 158 – nous soulignons). 

21	 Adorno, « Der Essay als Form », p. 24 ; id., « The Essay as Form », p. 158. 
22	 « Il est croyable qu’il y a des loix naturelles, comme il se voit és autres creatures ; mais en nous 

elles sont perdues, cette belle raison humaine s’ingerant par tout de maistriser et commander, 
brouillant et confondant le visage des choses selon sa vanité et inconstance. Nihil itaque amplius 
nostrum est : quod nostrum dico, artis est » (II, 12, 580 ; la citation latine est tirée de Cicéron, De 
Finibus, V, 21 : « Il n’y a rien qui est simplement notre : ce que j’appelle notre, n’est qu’une pro-
duction de l’art ») ; « Les choses à part elles ont peut estre leurs poids et mesures et conditions ; 
mais au dedans, en nous, elle [l’âme humaine] les leur taille comme elle l’entend » (I, 50, 302). 

23	 Nous ne pouvons pas ici approfondir l’usage montanien des doctrines philosophiques, dont 

DOI: 10.13173/9783447118101.039 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



46 Emiliano Ferrari

Aussi en l’estude que je traitte de noz mœurs et mouvemens, les tesmoi-
gnages fabuleux, pourveu qu’ils soient possibles, y servent comme les vrais. 
Advenu ou non advenu, à Paris ou à Rome, à Jean ou à Pierre, c’est toujours 
un tour de l’humaine capacité, duquel je suis utilement advisé par ce recit 
(I, 21, 105, nous soulignons). 

Et :

Les Historiens sont ma droitte bale  : ils sont plaisans et aysez ; et quant 
et quant l’homme en general, de qui je cherche la cognoissance, y paroist plus 
vif et plus entier qu’en nul autre lieu, la diversité et verité de ses conditions 
internes en gros et en destail, la varieté des moyens de son assemblage et des 
accidents qui le menacent (II, 10, 416, nous soulignons).

L’essai ou l’épreuve du jugement, chez Montaigne, opère notamment sur les maté-
riaux offerts par la tradition historique et poétique, matériaux par lesquelles Mon­
taigne examine les comportements et les sentiments humains (« mœurs et mou-
vements ») afin de connaître « l’homme en general » (II, 10, 416). C’est ce qu’on a 
appelé plus haut la transitivité des Essais en tant qu’expériences ou discours pour 
« se façonner sur autrui ». Le récit fictif (fabula) et la narration historique (historia) 
acquièrent un même statut cognitif en tant que manifestations des capacités hu-
maines. Un mythe, un poème, un exemple historique ou un récit de voyage nous 
informent sur ce que les hommes pensent et imaginent, sur ce qu’ils désirent, sur ce 
qu’ils ont fait ou font, sur leurs valeurs, leurs passions, leurs actions. L’expérience 
intellectuelle de l’essai peut ainsi examiner et peser tous les « témoignages », indé-
pendamment de leur valeur de vérité logique ou factuelle, en tant qu’exemples de 
ce dont l’homme est capable.

L’homme n’est connu que par ce qui se laisse observer dans les témoignages 
vrais ou fictifs, directs ou indirects, qui montrent la diversité de ses conditions 
internes – croyances et passions – et la variété des événements qui marquent 
son existence (coutumes et actions). L’essai du jugement procède ainsi selon une 
démarche expérimentale et critique  : il faut éviter de simuler des principes ou 
des causes qui ne soient pas justifiés par l’expérience. L’expérience montre que 
l’homme est un « assemblage » et ne peut être connu qu’en essayant sa diversité. 
Tout récit, soit-il historique ou fictif, fonctionne donc comme un exemplum, une ex
périence anthropologique qui n’a aucune valeur exemplaire mais permet, comme 
dans un « tableau clinique », d’observer et interpréter un « tour de l’humaine capa-
cité » parmi d’autres.24 

l’essai pèse et examine la validité et la profondeur. Sur la critique montanienne de la physiolo-
gie, de la psychologie et de l’éthique gréco-latines, nous nous permettons de renvoyer à notre 
ouvrage, cf. Ferrari, Montaigne : une anthropologie des passions, Paris 2014.

24	 Sur la critique montanienne de l’exemplarité je me permets de renvoyer à mon article : « La 
psychohistoire ou ‘l’anatomie de la philosophie’ », dans : Thierry Gontier/Pierre Magnard 
(dir.), Montaigne, Paris 2010, pp. 231–251. 

DOI: 10.13173/9783447118101.039 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



47Les Essais du jugement

4	 « La relation qui se tire de l’expérience ». Le cas de la « coustume »
L’être humain ne pouvant être connu que par et dans la diversité infinie des 
exemples, Montaigne s’attache à chercher des relations d’ordre général capables 
de recueillir les singularités de l’expérience sous la forme d’une unité ou d’une 
« idée ».25 Interpréter l’expérience est l’une des tâches majeures du jugement. Or, les 
concepts montaniens ne sont jamais envisagés comme des formes universelles a 
priori, exhibées dans des définitions claires et évidentes. Montaigne refuse le fé-
tichisme des concepts pour se limiter à concevoir ou à « réciter »26 – à décrire – 
certaines relations de ressemblances qui apparaissent lors de l’observation de 
l’expérience et des exemples. L’existence de telles relations est exprimée au cha-
pitre III, 13, « De l’experience », chapitre qui contient une véritable « philosophie 
de l’expérience ». Ainsi lit-on dans ce chapitre : 

La consequence que nous voulons tirer de la ressemblance des evene-
mens est mal seure, d’autant qu’ils sont tousjours dissemblables  : il n’est 
aucune qualité si universelle en cette image des choses que la diversité et 
varieté. […] La ressemblance ne faict pas tant un comme la difference faict 
autre. […] Comme nul evenement et nulle forme ressemble entierement à 
une autre, aussi ne differe nulle de l’autre entierement ; Il y a peu de relation 
de nos actions, qui sont en perpetuelle mutation, avec les loix fixes et immo-
biles. Les plus desirables, ce sont les plus rares, plus simples et generales ; 
Toutes choses se tiennent par quelque similitude, tout exemple cloche, et la relation 
qui se tire de l’experience est tousjours defaillante et imparfaicte ; on joinct toutesfois 
les comparaisons par quelque coin (III, 13, 1065, 1066, 1070, nous soulignons).

Si Montaigne affirme de vouloir éviter les « jugemens en gros » qui sont toujours 
« laches et imparfaicts » (III, 8, 943), car incapables de comprendre dans leur uni-
versalité abstraite la variété et diversité des cas concrets, cela ne l’empêche pas de 
discerner, dans ses comparaisons, c’est-à-dire dans ses gloses et interprétations, 
des « coins » de l’expérience, des points de contacts entre les singularités diverses 
qui lui permettent de tisser des relations simples et générales entre les événements. 

Or, il existe une relation simple et puissante que Montaigne décrit avec atten-
tion dans les Essais, et tout particulièrement dans le chapitre I, 23 : la « coustume » 
ou habitude. Les actions et les comportements humaines sont infiniment diverses 
et variés, mais, sous un certain aspect, leur observation fait apparaître des « res-

25	 L’expérience intellectuelle de l’essai montanien peut être également décrite comme une écri-
ture d’idées. Mais la signification de ces idées ou concepts se révèle instable, car liée aux 
contextes et aux situations particulières où ils sont introduits et employés par l’essayiste. Les 
concepts montaniens sont toujours exposés à l’incertitude et au changement, les prix à payer 
pour demeurer près des singularités de l’expérience. Montaigne en est bien conscient : « J’ay 
tousjours une idée en l’ame et certaine image trouble, qui me presente comme en songe une 
meilleure forme que celle que j’ay mis en besongne, mais je ne la puis saisir et exploiter » 
(II, 17, 637). 

26	 « Les autres forment l’homme ; je le récite » (III, 2, 804).

DOI: 10.13173/9783447118101.039 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



48 Emiliano Ferrari

semblances ». Ces ressemblances n’indiquent pas l’existence d’une forme substan-
tielle qui leur serait commune, ni celle d’une loi universelle qui les gouverne. Mon
taigne se limite à décrire les phénomènes de la coutume, en s’y référant comme à 
une « force » dont il ne connaît rien d’autre que les effets dont il fait l’expérience 
directe ou indirecte. 

Le cas de la « coustume » est un moment particulièrement éclairant de l’expé­
rience intellectuelle des Essais. Comment l’essayiste procède-t-il  ?27 Au chapitre 
I, 23, la « force de la coutume » est introduite par une série d’exemples et de récits 
qui montrent ce dont le corps humain est capable, par la simple répétition d’une 
même perception ou d’un même geste (se nourrir de poisson, d’insectes et reptiles, 
de chair humaine ; supporter les températures extrêmes, les bruits violents, l’effort 
physique, etc.). Après avoir examiné les effets de la coutume sur notre corps, il 
passe à considérer les effets de la « coustume » sur nos jugements et nos croyances. 
La « coustume » cache son emprise sur nous, au point de nous faire prendre ce qui 
est acquis pour naturel, ce qui est particulier pour universel, ce qui est contingent 
pour nécessaire. L’examen de la coutume abouti ainsi à une conclusion sur la na-
ture et la signification des jugements et des comportements moraux.

Les loix de la conscience, que nous disons naistre de nature, naissent de la cous-
tume  : chacun ayant en veneration interne les opinions et mœurs approuvées et 
receues autour de luy, ne s’en peut desprendre sans remors, ny s’y appliquer sans 
applaudissement […]. Mais le principal effect de sa puissance, c’est de nous 
saisir et empieter de telle sorte, qu’à peine soit-il en nous de nous r’avoir de 
sa prinse et de r’entrer en nous, pour discourir et raisonner de ses ordonnances. 
De vray, parce que nous les humons avec le laict de nostre naissance, et que 
le visage du monde se presente en cet estat à nostre premiere veue, il semble 
que nous soyons nais à la condition de suyvre ce train. Et les communes ima-
ginations, que nous trouvons en credit autour de nous, et infuses en nostre ame 
par la semence de nos peres, il semble que ce soyent les generalles et naturelles. 
Par où il advient que ce qui est hors des gonds de coustume, on le croid hors des 
gonds de raison  : Dieu sçait combien desraisonnablement, le plus souvent 
(I, 23, pp. 115sq.).

Montaigne s’oppose ici à une tradition théologique et morale qui identifie dans 
le tribunal de la conscience les principes naturels de la morale (le bien et le mal). 
Selon cette tradition, les règles des mœurs seraient inscrites dans la nature hu-
maine comme des lois de la conscience, des principes universels que l’homme re-
connaît de manière infaillible et évidente car « écrits » dans son essence. Selon la 
tradition thomiste à laquelle Montaigne se réfère ici, ces lois sont inscrites dans la 

27	 L’examen des phénomènes liés à la « coustume » dans le chapitre I, 23 comporte des longues 
listes d’exemples tirés de l’expérience personnelle de Montaigne ainsi que de ses lectures, 
notamment des historiens de l’Antiquité et de ceux du Nouveau Monde. La diversité des cou-
tumes et de leurs contenus laisse émerger des ressemblances formelles qui permettent de 
relier les phénomènes sous l’unité d’une « idée » : la « coustume » (en latin : usus, consuetudo).

DOI: 10.13173/9783447118101.039 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



49Les Essais du jugement

conscience. Dans la Somme Théologique, Thomas écrit : « En appelant la syndérèse 
(la conscience) la loi de notre intelligence on la conçoit comme un habitus dont 
l’objet comprend les préceptes de la loi naturelle, qui sont les principes premiers 
de l’action humaine. »28 Les préceptes de loi naturelle, poursuit Thomas, com-
mandent de poursuivre le bien et fuir le mal et sont appréhendés par la conscience 
individuelle sous formes de lois universelles. 

Or pour Montaigne, les formes du bien et du mal, du juste et de l’injuste, les lois 
de la conscience dictant ce qu’il faut faire et ne pas faire, n’ont aucun fondement 
naturel – c’est-à-dire universel et nécessaire – mais résultent de la diversité des 
usages et des pratiques humaines, ainsi que des finalités vitales qu’ils poursuivent. 
Les principes moraux sont des produits sociaux et culturels propre à chaque com-
munauté, qui s’imposent aux individus dès leur naissance par un mécanisme de 
conditionnement affectif. D’où tirent donc ces principes leur force contraignante, 
leur caractère nécessaire de « loi » ? Ces principes moraux sont intériorisés (« vene-
ration interne ») par chaque individu dès sa naissance, selon une incorporation de 
type infra-conscient et affectif suggérée par les images du lait et de la semence du 
père. Cette incorporation est d’autant plus efficace que la « vénération » et le respect 
de ces principes s’accompagnent de l’approbation et de la satisfaction qui viennent 
de l’entente avec la communauté (son « applaudissement »), alors que la violation et 
la transgression produisent le mépris de la communauté et un sentiment de « re-
mors ». Loin d’être dictés par « les lois de la conscience », les valeurs moraux expri-
ment les préférences et les aversions dominantes d’une particulière communauté. 
L’analyse et l’interprétation de l’expérience montrent que les phénomènes moraux 
(valeurs, jugements et actions) ont une origine sociale. De fait, privilégier les cou-
tumes comme un sujet de première importance dans la compréhension de la condi-
tion humaine, c’est dire que l’homme est un être social produit par les échanges et 
les pratiques culturelles de la communauté dans laquelle il vit.29 

5	 Conclusion
Lorsqu’on envisage les Essais de Montaigne du point de vue de l’expérience in-
tellectuelle du jugement, on peut aisément en apprécier le caractère subversif et 
novateur. Tout d’abord, Montaigne revendique une expérience intellectuelle libre, 
affranchie des dogmes et des autorités qui contraignent le jugement individuel 
(morale, politique, religion, philosophie). « Le jugement est un util à tous subjects, et 
se mesle par tout. A cette cause, aux essais que j’en fay ici, j’y employe toute sorte d’occa-
sion » (I, 50, 301sq.). L’essai est un « outil » universel apte à examiner et interpréter 
tout aspect ou événement de l’expérience humaine. Et lorsque Montaigne déclare, 

28	 Thomas D’Aquin, Somme Théologique, Ia–IIae, q. 94, art. 1 : « De la loi naturelle » (« De lege natu-
rali ») : « Ad secundum dicendum quod synderesis dicitur lex intellectus nostri, inquantum est habitus 
continens praecepta legis naturalis, quae sunt prima principia operum humanorum » (nous tradui-
sons en français). 

29	 Sur les affinités et les distances entre Montaigne et la sociologie moderne voir Philippe De-
san, Montaigne. Penser le social, Paris 2018.

DOI: 10.13173/9783447118101.039 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



50 Emiliano Ferrari

dans l’essai « Des prières » (I, 56, 318), de se soumettre aux « sainctes prescriptions 
de l’Église catholique, apostolique et Romaine », cela ne l’empêche « pourtant […] 
[de se] mesle[r] temerairement à toutes sorte de propos ».30 Cette déclaration de 
« soumission » apparaît comme un acte de prudence nécessaire, car Montaigne 
vit à une époque de guerres de religion violentes, dont les effets de crispation 
doctrinaire et identitaire se manifesteront bientôt dans toute leur radicalité avec 
le bûcher de Giordano Bruno (1600) et la condamnation de Galileo Galilei (1633), 
champions de la liberté de pensée et d’expérience.

Or, cette liberté de l’expérience intellectuelle n’aurait aucune valeur sans la pos-
sibilité de la communiquer. La liberté de penser exige cette liberté de parole et 
d’expression que la publication des Essais incarne  : « Je dy librement mon advis 
de toutes choses, voire et de celles qui surpassent à l’adventure ma suffisance » 
(II, 10, 410). Mais la parole des Essais se veut antidogmatique et antiautoritaire : sa 
valeur de vérité et d’utilité repose sur l’expérience libre du lecteur, le seul juge de 
l’épreuve intellectuelle qui lui est communiquée.31 Le régime cognitif et discursif 
des Essais aboutit donc à une forme de cercle expérimental : l’essai du jugement de 
Montaigne étant soumis à l’essai du jugement du lecteur, qui « en produira des in-
finis Essais » (I, 40, 251).

« Registre », « glose », « rolle », « contrerolle » : la terminologie juridique et comp­
table par lesquelles Montaigne décrit son livre, illustre en dernière instance la forme 
de l’expérience intellectuelle que l’essai réalise, transcrit et exprime. Cela montre 
comme la conception de l’expérience, entre Renaissance et Âge classique, se nour-
rit aussi de savoirs et modèles extérieurs au champs littéraire ainsi qu’au champ 
philosophique mais capables d’offrir des concepts descriptifs et opérationnels. Le 
« registre des essais de ma vie » apparente l’écriture des Essais à celle d’un livre 
comptable des expériences et des événements de la vie de son auteur (un régeste, 
de res gestae). Mais l’expérience de vie n’est pas seulement enregistrée et transcrite : 
elle est examinée, interprétée et contrôlée par l’épreuve du jugement sur les don-
nées (le « contrerolle » étant le second registre qui contrôle le premier).32 À l’aube de 
la naissance de la science moderne, les Essais de Montaigne offrent une contribu-
tion intellectuelle majeure à la naissance d’un nouvel ethos expérimentale pour les 
savants.33 S’il faut partir de l’observation et des faits,34 les données de l’expérience 
n’ont à elles seules aucune signification. L’observation et le recueil des singulari-

30	 Sur les rapports entre Montaigne et l’ « Inquisizione Romana », voir Nicola Panichi, Mon
taigne, Rome 2010. 

31	 « Ce n’est pas ici ma doctrine, c’est mon estude ; et n’est pas la leçon d’autruy, c’est la mienne. 
Et ne me doibt on sçavoir mauvais gré pour tant, si je la communique. Ce qui me sert, peut 
aussi par accident servir à un autre » (II, 10, 377). 

32	 Frédéric Godefroy, Complément du dictionnaire de l’ancienne langue française et de tous ses dialectes 
du IXe au XVe siècle, 1895–1902, vol. 9 : « Contrerolle : registre qu’on tenait double dans cer-
taines administrations, à fin que l’un servit à vérifier l’autre » (p. 186). Sur l’arrière-plan juri-
dique de l’essai du jugement, voir André Tournon, Montaigne. La glose et l’essai, Lyon 1983. 

33	 Montaigne se situe du côté des sciences humaines (humanae litterae) ou morales (l’étude des 
mœurs). Sur l’ethos expérimental qui prend forme dans les sciences naturelles renaissantes, 

DOI: 10.13173/9783447118101.039 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



51Les Essais du jugement

tés – le « registre » – doivent s’accompagner d’un examen intellectuel qui produit 
des interprétations des phénomènes – les « essais » du jugement, les « relations » de 
l’expérience –, interprétations qui doivent ensuite être contrôlées et vérifiées par 
l’expérience du « suffisant lecteur » (I, 24, 127). L’expérience intellectuelle de l’essai, 
en tant qu’écriture subjective et critique d’idées et de mœurs, ne connaît aucune 
autre vérification en dehors de ce cercle expérimental reliant l’auteur à son lecteur. 

Bibliographie

Sources primaires
Bréal, Michel/Bailly, Anatole, Dictionnaire étymologique latin, Paris 1885.
Estienne, Robert, Dictionarium, seu Latinae linguae thesaurus, Paris 1531. 
Estienne, Robert, Dictionarium latino-gallicum, Paris 1546.
Estienne, Robert, Dictionnaire François-latin, Genève 1972 [réimpression de l’édition de 

Paris 1549]. 
De La Curne de Sainte-Palaye, Jean-Baptiste, Dictionnaire historique de l’ancien langage 

françois ou Glossaire de la langue françoise depuis son origine jusqu’au siècle de Louis XIV, 
tome 2, Niort/Paris 1876. 

Godefroy, Frédéric, Complément du dictionnaire de l’ancienne langue française et de tous ses 
dialectes du IXe au XVe siècle, Paris 1895–1902, vol. 9. 

Grudé, François, sieur de La Croix du Maine, Les Bibliothèques Françoises, tome 2, Paris 
1772.

Montaigne, Michel de, Les Essais, éd. Villey-Saulnier, réédition, avec une préface de 
Marcel Conche, Paris 2004. 

Nicot, Jean, Thresor de la langue française tant ancienne que moderne, Paris 1606.
Sextus Empiricus, Esquisses Pyrrhoniennes, éd. Pierre Pellegrin, Paris 1997. 
Thomas D’Aquin, Somme Théologique, tome 2, Paris 1984. 
Varron, La Langue latine [De Lingua Latina], éd. Pierre Flobert, Paris 2002.

Études critiques et articles
Adorno, Theodor W., « Der Essay als Form », dans : Noten zur Literatur I, éd. Rolf Tiede-

mann, Berlin 1961 (11958), pp. 9–49.
Adorno, Theodor W., « The Essay as Form », dans  : New German Critique 32 (1984), 

pp. 151–171.
Belan, Françoise, « Essai(s) : fortunes d’un mot et d’un titre », dans : L’essai : métamor-

phoses d’un genre, éd. Pierre Glaudes, Toulouse 2002, pp. 1–16.
Blinkenberg, Andreas, « Quel sens Montaigne a-t-il voulu donner au mot Essais dans 

le titre de son œuvre ? », dans : Bulletin de la Société des Amis de Montaigne 29 (1964), 
pp. 22–32.

voir Violaine Giacomotto-Charra, « La construction de l’expérience dans le texte scientifique : 
l’exemple du De subtilitate de Jérôme Cardan », dans : Seizième Siècle 8 (2012), pp. 155–170. 

34	 La priorité de l’observation est essentielle pour Montaigne : « Mieux suyvre les effects (les 
faits) que la raison » (II, 12, 571) ; « Ils (les savants) passent par dessus les effects (faits), mais 
ils en examinent curieusement les consequences. Ils commencent ordinairement ainsi : Com-
ment est-ce que cela se faict ? – Mais se fait il ? Faudroit il dire » (III, 11, 1026sq.). 

DOI: 10.13173/9783447118101.039 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



52 Emiliano Ferrari

Cave, Terence, How to Read Montaigne, Londres 2007.
Céard, Jean, « Montaigne anatomiste », dans : Cahiers de l’Association Internationale des 

Études Françaises 55 (2003), pp. 299–315.
Conche, Marcel, « Tendances matérialistes chez Montaigne », dans : Bulletin de la Société 

des Amis de Montaigne 19–20 (2000), pp. 11–21.
Desan, Philippe, Montaigne. Penser le social, Paris 2018.
Ferrari, Emiliano, « La psychohistoire ou ‘l’anatomie de la philosophie’ », dans : Thierry 

Gontier/Pierre Magnard (dir.), Montaigne, Paris 2010, pp. 231–251. 
Ferrari, Emiliano, Montaigne : une anthropologie des passions, Paris 2014. 
Ferrari, Emiliano, « A knowledge broken. Essay Writing and Human Science in Mon­

taigne and Bacon », dans : Montaigne Studies 28 (2016), pp. 213–223. 
Ferrari, Emiliano/Montaleone, Carlo (dir.), Montaigne e l’esperienza del corpo tra medicina, 

letteratura e filosofia, Rome 2018. 
Foglia, Marc, Montaigne : pédagogue du jugement, Paris 2011.
Forsdick, Charles/Stafford, Andy (dir.), The Modern Essay in French. Movement, Instabil-

ity, Performance, Berne 2005.
Friedrich, Hugo, Montaigne, trad. française de Robert Rovini, Paris 1968. 
Giacomotto-Charra, Violaine, « La construction de l’expérience dans le texte scienti-

fique : l’exemple du De subtilitate de Jérôme Cardan », dans : Seizième Siècle 8 (2012), 
pp. 155–170.

Glaudes, Pierre/Louette, Jean-François (dir.), L’Essai, Paris 2011. 
Gontier, Thierry, De l’homme à l’animal. Montaigne et Descartes ou les paradoxes de la philo-

sophie moderne sur la nature des animaux, Paris 1998. 
Mayer, Suzel, « Le rôle du corps dans le choix de sa vie », dans : Bulletin de la Société 

Internationale des Amis de Montaigne 52 (2010), pp. 65–79. 
Montaigne Studies, numéro spécial « Montaigne, affect, emotion » 30 (2018).
Montaleone, Carlo, Montaigne o la profondità della carne, Milan 2015. 
Panichi, Nicola, Montaigne, Rome 2010. 
Screech, Michael, Montaigne and Melancholy : The Wisdom of the Essays, Londres 1983.
Starobinski, Jean, Montaigne en mouvement, Paris 1982. 
Tournon, André, Montaigne. La glose et l’essai, Lyon 1983.
Veneziani, Marco (dir.), Experientia. X. Colloquio Internazionale. Roma, 4–6 gennaio 2001, 

Florence 2002.

DOI: 10.13173/9783447118101.039 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Lese- und Lebenserfahrung
Versuch über Montaigne und Nietzsche in komparatistischer und 

rezeptionsgeschichtlicher Perspektive

Robert Krause

Erfahrung resultiert vielfach daraus, etwas zu versuchen. Dieser Zusammenhang 
ist nicht nur empirisch, durch individuelle und kollektive Lebenserfahrungen, be-
legt, sondern auch wort- und begriffsgeschichtlich einzuholen. Bereits Fritz Mau-
thner hat in seinem Wörterbuch der Philosophie, erstmals 1910 erschienen, darauf 
hingewiesen, „daß die lateinischen Worte ‚experimentum‘ und ‚experientia‘ noch 
nicht zwei deutlich unterschiedene Begriffe bezeichnen, [da] beide sowohl für die 
Erfahrung als für einen Versuch oder eine Probe gebraucht werden“.1 Die franzö-
sische Sprache, so hebt Mauthner hervor, kommt sodann mit einem Wort, „expé
rience“, aus, obwohl auch „expériment“ zur Verfügung stehe.2 

Das lateinische Erbe und die lexikalische Nähe von ‚Erfahrung‘ und ‚Versuch‘ 
finden sich besonders prominent bei Michel de Montaigne. Zu erinnern ist nicht 
nur an seine, laut eigener Aussage, ‚muttersprachliche‘ Vertrautheit mit dem La-
teinischen, angefangen mit dem Privatunterricht als Kind und dem Besuch des 
Collège de Guyenne in Bordeaux über seine Lektüren griechisch-römischer Auto-
ren bis hin zu den antiken Zitaten und Sentenzen, die Montaigne in die Decken-
balken seiner Turmbibliothek einkerben ließ und die er häufig in seine Schrif-
ten einfügt.3 Auch darüber hinaus ist hier nachdrücklich an Montaignes Essais 
zu erinnern, deren zum Erscheinungszeitpunkt (1580, 1588, 1595) neuartiger Titel 
bereits ein Abwägen (exagium), Debütieren und Lernen durch Ausprobieren sowie 
Erfahrung anklingen lässt.4 Montaigne hat mit diesen zugleich eine neue Methode 
und ein neues literarisches Genre erfunden, seine Essais sind als erfahrungsge-

1		 Fritz Mauthner, „Erfahrung“, in: ders., Wörterbuch der Philosophie [1910], 2 Bde., Bd. 1, Zürich 
1980, S. 288–295, hier S. 288f. 

2		 Ebd., S. 289.
3		 Vgl. Montaignes Selbsteinschätzung im Essay De la présumption (II, 17), „Quant au Latin, qui 

m’a esté donné pour maternel […]“ (ders., Les Essais, hg. von Jean Balsamo, Michel Magnien 
und Catherine Magnien-Simonin, Paris 2007, S. 677). Außerdem Mary B. MacKinley, Words 
in a Corner. Studies in Montaigne’s Latin Quotations, Lexington 1981; Alain Legros, Essais sur 
poutres, Paris 2000.

4		 Vgl. Hugo Friedrich, Montaigne, Bern 1949, S. 95, 315 und 324; Andreas Blinkenberg, „Quel 
sens Montaigne a-t-il voulu donner au mot ‚Essais‘ dans le titre de son œuvre?“, in: Mélanges 
de linguistique et de littérature romanes offerts à Mario Roques, Bd. I, hg. von Jacques Salverda de 
Grave, Paris 1950, S. 3–14; Karin Westerwelle, „Michel de Montaigne: Les Essais (1580, 1588, 

DOI: 10.13173/9783447118101.053 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



54 Robert Krause

sättigte Versuche über verschiedenste Themen, vor allem über die Selbstdarstel-
lung, über das Urteilsvermögen und über das in seinem Leben Unternommene, 
zu lesen. Erschienen 1580 die ersten beiden Bände noch unter vollem Namen samt 
Ehrentiteln, firmiert der Verfasser auf der Titelseite der 1588 in Paris gedruckten 
Ausgabe lediglich als „Michel seigneur de Montaigne“. Schon paratextuell sind 
somit Autonomie und Konzentration auf die eigene Person und das eigene Werk 
zu erkennen. 

Obwohl seine Essais Klassiker der „Selbsterfahrung“ und „geprägt von lebendi
ger Erfahrung“ sind,5 wird Montaigne erstaunlicherweise in vielen gängigen 
Überblicksdarstellungen, in historischen Wörter- und Handbüchern zu Begriff 
und Phänomen der Erfahrung nicht gewürdigt.6 Indes widmen sich zahlreiche 
Publikationen der Montaigne-Forschung seinem Erfahrungsbegriff.7 Diese Lücke 
illustriert ein weiteres Mal, dass er ein „Klassiker jenseits des Kanons“ bleibt, so 
die Formulierung Karlheinz Stierles.8 Grund genug, die Bedeutung der Erfahrung 
und des Erfahrungswissens für und in Montaignes Essais hier zu rekapitulieren. 

1	 Schreiben aus Erfahrung? Zur Genese von Montaignes Essais
Der Rekurs auf expérience(s) ist, wohl aufgrund des erwähnten engen Zusammen-
hangs von ‚Erfahrung‘ und ‚Versuch‘, ein Grundzug der Essais. Erfahrung, innere 
Erfahrung und Selbsterfahrung sind von Beginn an implizite, schließlich auch 
explizite Themen Montaignes.9 Hervorgegangen sind sie aus Lektüreerfahrungen 
und Randkommentaren zu gelesenen Büchern; dies dokumentieren die ersten 
Essays noch deutlich, während spätere ihre Ursprünge und Referenzen eher ka-
schieren.10 Begonnen als peinture de soi für sich und die Nachwelt, wie der Verfasser 

1595) [The Essays]“, in: Handbook of Autobiography/Autofiction, hg. von Martina Wagner-Egel-
haaf, Berlin/Boston 2019, S. 1439–1455, hier S. 1439f.

	 5	 Ralph-Rainer Wuthenow, „Nachwort. Selbsterfahrung und Skepsis. Die ‚Essais‘ von Michel 
de Montaigne“, in Michel de Montaigne, Essais, hg. von Ralph-Rainer Wuthenow, revidierte 
Fassung der von Johann Joachim Bode übertragenen Auswahl, Frankfurt/Main 1976, S. 292–
307, hier S. 292f.

	 6	 Vgl. Friedrich Kambartel, „Erfahrung“, in: Historisches Wörterbuch der Philosophie, hg. von Joa-
chim Ritter, Bd. 2, Darmstadt 1972, Sp. 609–617; Gerhard Knauss, „innere Erfahrung“, in: ebd., 
Sp. 619f.; Georg Maag, „Erfahrung“, in: Ästhetische Grundbegriffe, hg. von Karlheinz Barck u. a., 
Bd. 2, Stuttgart/Weimar 2001, S. 260–275; John Henry, „Erfahrung“, in: Enzyklopädie der Neu-
zeit, hg. von Friedrich Jaeger, Bd. 3, Stuttgart 2006, Sp. 431–435; Alfred Kessler/Alfred Schöpf/
Christoph Wild, „Erfahrung“, in: Handbuch philosophischer Grundbegriffe, hg. von Hermann 
Krings, Hans Michael Baumgartner und Christoph Wild, Bd. 2, München 1973, S. 373–386.

	 7	 Exemplarische bibliographische Hinweise folgen (hier in Fußnote 24). Jüngst zu erwähnen 
ist der etymologisch fundierte und auf den Zusammenhang zwischen Versuch und Urteil 
abzielende Beitrag von Emiliano Ferrari im vorliegenden Sammelband.

	 8	 Karlheinz Stierle, Montaigne und die Moralisten. Klassische Moralistik – moralistische Klassik, Pa-
derborn 2016, S. 13–26 (Kap. I.1.: „Montaigne: Klassiker jenseits des Kanons“).

	 9	 Instruktive Hinweise gibt bereits Friedrich, Montaigne [1949], S. 69, 176, 179, 288, 318, 321, 336, 
342, 345, 348–350, 392, 422 und 430–432.

10	 Vgl. Pierre Villey, Les sources & et l’évolution des Essais de Montaigne, 2 Bde., Paris 1908; André 
Tournon, Montaigne – La glose et l’essai, Lyon 1983; Jean Balsamo/Michel Magnien/Catherine 

DOI: 10.13173/9783447118101.053 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



55Lese- und Lebenserfahrung

seinen Leser*innen eingangs mitteilt,11 bilden die Essais zunehmend Montaignes 
Denkbewegungen selbst ab – Montaigne en mouvement, Jean Starobinskis Studie, 
analysiert diese Bewegung samt der Bedeutung der Melancholie und körperlicher 
Erfahrungen ingeniös.12

Das thematisch-phänomenale Spektrum in Montaignes Buch reicht von konkre-
ten lebensweltlichen bis zu existenziellen Erfahrungen. So behandelt beispielswei-
se der Essay „De l’exercitation“ (II, 6) Montaignes wohl dramatischste Erfahrung, 
seine Todesnähe nach dem Sturz vom Pferd. Praktische Erfahrungen mit Fortbe-
wegungsmitteln, Tanzkunst und Speise werden im Essay „Des livres“ (II, 10) durch 
Lektürebeispiele ergänzt. Doch Montaigne schreibt anders ‚über Bücher‘ und über 
seine eigenen Lektüreweisen, als man es erwarten könnte. Wissen und Gelehrsam-
keit („science“) lägen ihm denkbar fern, bekundet er zu Beginn mit einer für ihn 
charakteristischen Mischung aus demonstrativer Bescheidenheit und unverhohle-
nem Stolz. Zitate dienten ihm nicht als Ausweis von Bildung, sondern hätten in 
seinen Essais lediglich die Funktion, das auszudrücken, was er in eigenen Worten 
weniger gut artikulieren könne.13 Um voreilige Kritiker zu narren, verschweige er 
oft seine Quellen. Sein Vorgehen gleiche einer Promenade, die Lektüre erfolge in 
Muße und ziele auf Selbsterkenntnis;14 insofern erscheint Montaignes Lesepraxis 
ebenso wenig systematisch wie seine Schreibweise. Ist vormodernes Lesen in der 
Regel zielorientiert, auf Aneigung und Weiterverwertung von Zitaten und Infor-
mationen angelegt, erscheint der mehr blätternde als lesende Montaigne atypisch. 
Zwar kompiliert auch er, das dokumentieren die erwähnten Klassikerzitate in den 
Deckenbalken seiner Bibliothek und in seinen Essais, aber primär, um seinen dis-
cours anzuregen und seine Urteilsfähigkeit verschiedentlich auszutesten.15 

Genannt, paraphrasiert und zitiert werden im Verlauf des Essays ‚über Bücher‘ 
(II, 10) vor allem antike Dichter und Philosophen, namentlich Plutarch, Seneca, Ci-
cero, Properz, Horaz, Catull, Ovid und Vergil, außerdem Platon, Aristoteles, Äsop, 
Cäsar, Atticus und einige Historiker; aus der frühen Neuzeit lässt Montaigne nur 
Boccaccio, Rabelais, Johannes Secundus und den Theoretiker Bodin gelten, nicht 
Ariost, dessen Lektüre ihm kein Vergnügen bereite.16 Montaigne präsentiert sich 
also als „lecteur occasionnel“, doch das ist Inszenierung; denn seine eigenen, gele-

Magnien-Simonin, „Introductions. Un homme, un livre“, in: Montaigne, Les Essais [2007], hg. 
von dens., S. IX–XXXI, insbes. S. XIV („Son œuvre résulte pour partie au moins de ses lectu-
res“), S. XV („Ces citations innombrables […] sans parler des nombreuses sources implicites“), 
S. XVI („Au commencement donc, étaient les livres. Mais quels livres?“).

11	 Vgl. Montaigne, „Au Lecteur“, in: ders., Les Essais [2007], S. 27.
12	 Vgl. Jean Starobinski, Montaigne en mouvement, Paris 1982.
13	 Vgl. Montaigne, „Des livres“, in: ders.: Les Essais [2007], S. 427–441, hier S. 428.
14	 Vgl. ebd., S. 428–430.
15	 Dazu und in kritischer Auseinandersetzung mit tradierten Forschungspositionen vgl. Anita 

Traninger, „Essai und discours. Montaigne, die Praxis der Lektüre und die Académie du Palais“, 
in: Der Essay als ‚neue‘ Form, hg. von Andreas Mahler, Wiesbaden 2020, S. 99–118, hier S. 109.

16	 Vgl. Montaigne, „Des livres“, S. 430. – Eine detaillierte Aufschlüsselung der Titel u. a.m. bietet 
der Kommentarteil, ebd., S. 1538–1547.

DOI: 10.13173/9783447118101.053 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



56 Robert Krause

gentlich selbst annotierten Bibliotheksbestände lassen vielmehr die philologische 
Kompetenz einer „lécture véritablement savante“ erkennen, bemerkt sein Kom-
mentator Jean Balsamo.17 Dazu gehört innerhalb des Essays (II, 10) u. a. die Bildung 
eines Kanons von Geschichtsschreibern, dem implizit Kriterien aus Jean Bodins 
Schrift Methodus ad facilem historiarum cognitionem (1566/72) zugrunde liegen; au-
ßerdem die Figur des kritischen Ideallesers, der es verstehe, Montaignes eigene 
Versuche auf angeeignete Wissensbestände zu prüfen und durch luzide Stilanaly-
sen zu ‚rupfen‘ („desplumer“).18 

Im Essay Des coches (III, 6) fungiert die körperliche Erfahrung des eigenen 
Brechreizes als Ausgangspunkt einer kulturgeschichtlichen Betrachtung des Rei-
sens. Schließlich reflektiert Montaigne in De l’expérience (III, 13), am Ende seines 
Buches, sogar dezidiert über die Erfahrung. Der gleichnamige Groß-Essay beginnt 
mit einer Hierarchisierung von Vernunft und Erfahrung: „Quand la raison nous 
faut, nous y employons l’expérience. […] Qui est un moyen de beaucoup plus foible 
et plus vil“.19 Erfahrung scheint demnach nur ein Behelf, lediglich die zweite Wahl 
der Erkenntnis zu sein, wobei es auch Bereiche gebe, beispielsweise die Medizin, 
in denen die Vernunft der Erfahrung besser die Herrschaft überlasse, „où la raison 
luy quitte toute la place“.20 Anstatt derartige Zuständigkeitsfragen weiterzuverfol­
gen, bietet Montaigne sodann ein „registre des essais de [s]a vie“.21 Entstanden 
zwischen März 1587 und März 1588, kann dieser Essay als Montaignes „testament 
intellectuel“ gelten.22 An sein Lebensende gekommen, nimmt der Verfasser noch-
mals einige seiner Leitvorstellungen auf, etwa seinen Zweifel an der Vernunft und 
an tradiertem Wissen. Ausgelöst wurde die wohl auf 1576 zu datierende „crise 
sceptique“ durch seine Lektüre von Sextus Empiricus’ Grundriss der pyrrhonischen 
Skepsis (Hypotyposes pyrrhoniennes).23 Montaigne vertraut insbesondere in seinem 
letzten Essay demonstrativ auf die eigene Erfahrung sowie Selbstentfaltung und 
zeigt darin geradezu vorbildlich, wie man altern, mit Krankheiten und Schmer-
zen umgehen und dem eigenen Tod entgegensehen und entgegengehen kann. 
Antworten auf diese Existenzfragen sucht und findet Montaigne offenbar weniger 
in Lektüren als in eigenen Beobachtungen und Überlegungen, so lässt er zumin-
dest seine Leser wissen: „de l’expérience que j’ay de moy, je trouve assez dequoy 

17	 Ebd., S. 1539.
18	 Montaigne, „Des livres“, S. 428. – Diesem Ideal beeindruckend nahe kommt Starobinski, Mon

taigne en mouvement [1982], S. 132–148 (Kap. 3: „Le refus de livres, les emprunts, l’appropria­
tion“), insbes. S. 132f., 138 und 146.

19	 Montaigne, „De l’expérience“, in: ders., Les Essais [2007], S. 1111–1167, hier S. 1111. – „[F]aut“ 
meint hier „fait défaut“.

20	 Ebd., S. 1126. – Zum institutionellen Ort und zur diskursiven Funktion medizinischen Erfah-
rungswissens im Frankreich des 17. Jahrhunderts vgl. Isabelle Fellners Beitrag im vorliegen-
den Band.

21	 Montaigne, „De l’expérience“, S. 1126.
22	 Michel Magnien/Catherine Magnien-Simonin, „Notes et variantes“, in: Montaigne, Les Essais 

[2007], S. 1831.
23	 Balsamo/Magnien/Magnien-Simonin, „Introductions. Un homme, un livre“ [2007], S. XVI.

DOI: 10.13173/9783447118101.053 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



57Lese- und Lebenserfahrung

me faire sage, si j’estoy bon escholier“.24 Montaigne akzentuiert also seine eigenen 
Erfahrungen, kontrastiert Bücher- und Lebenswissen und zieht somit „die Sum-
me seiner Selbst- und Menschenbetrachtung“.25 

Das ist soweit alles hinlänglich bekannt. Einen Neuzugang zu Montaigne, zu-
mindest für die Frühneuzeitforschung, verspricht nun der Weg über einen der 
prominentesten modernen Leser der Essais: Friedrich Nietzsche.

2	 Nietzsche als Leser der französischen Moralisten
Im Katalog von Nietzsches persönlicher Bibliothek ist eine Vielzahl seiner Lektüren 
samt Hinweisen auf Lesespuren aufgeführt.26 Seit einigen Jahren werden diese 
Buchbestände selbst digital erfasst und sukzessive kommentiert. Dieses work in 
progress gehört zweifelsohne zu den großen Forschungsdesideraten und dürfte 
in hohem Maße dazu beitragen, die Genese von Nietzsches Denken und Schrei-
ben möglichst exakt zu rekonstruieren. Dass diese Grundlagenarbeit seit 2016 im 
Rahmen eines deutsch-französischen Gemeinschaftsprojekts realisiert wird,27 ist 
besonders vielversprechend; denn über Nietzsches Quellen sind, „gerade in Bezug 
auf Frankreich, viele andere kulturelle Zusammenhänge [zu] erschließen […] [bis] 
hin zu dem entscheidenden […] Einfluss der klassischen Moralisten“, wie schon 
Guiliano Campioni, Mitherausgeber des genannten Bibliothekskatalogs, in seiner 
wegweisenden Studie Der französische Nietzsche bemerkt.28 

Französisch war die einzige moderne Fremdsprache, die Nietzsche bereits in 
der Schule, in Pforta, lernte. Das Abiturzeugnis aus dem Jahr 1864 bescheinigt ihm 
diesbezüglich „im Ganzen befriedigend[e]“ Kenntnisse.29 Als „eher lässig betrie
bene Nebenbeschäftigung“ zur Altphilologie und Philosophie gewinnt das Fran
zösische in der Basler Zeit, 1869 bis 1879, zunehmend an Bedeutung.30 Nietzsche 
äußert sich nun verschiedentlich über die französische Literatur seit dem 16. Jahr­
hundert, angefangen mit Montaigne, liest jedoch noch vorwiegend in deutschen 
Übertragungen oder muss, auf einen Irrtum hingewiesen, einräumen: „es steht 

24	 Montaigne, „De l’expérience“, S. 1120. – Vgl. auch den Überblickskommentar zum Essay (III, 
13) samt weiterführenden Literaturhinweisen: Montaigne, Les Essais [2007], S. 1831f.; insbes. 
Starobinski, Montaigne en mouvement [1982], S. 169–222; Antoine Compagnon, „‚De l’expé­
rience‘: un exercice de patience“, in: Bulletin de la Société des amis de Montaigne, Bd. VII, N° 13–
16, 1988–1989, S. 213–220.

25	 Stierle, Montaigne und die Moralisten, S. 23.
26	 Vgl. Giuliano Campioni u. a. (Hg.), Nietzsches persönliche Bibliothek, Berlin/New York 2003.
27	 Es handelt sich um ein von der Deutschen Forschungsgemeinschaft und der Agence Nati-

onale de la Recherche bis 2019 gefördertes Kooperationsprojekt unter der Leitung von An
dreas Urs Sommer (Freiburg) und Paolo D’Iorio (Paris). Für nähere Auskünfte s. „Nietzsches 
Bibliothek. Digitale Edition und philosophischer Kommentar“ auf http://gepris.dfg.de/gepris/
projekt/281581212 (1.03.2021).

28	 Guiliano Campioni, Der französische Nietzsche, aus dem Italienischen von Renate Müller-Buck 
und Leonie Schröder, Berlin/New York 2009, S. 8.

29	 Beatrix Bludau, Frankreich im Werk Nietzsches. Geschichte und Kritik der Einflussthese, Bonn 1979, 
S. 113.

30	 Ebd., S. 114.

DOI: 10.13173/9783447118101.053 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author

http://gepris.dfg.de/gepris/projekt/281581212
http://gepris.dfg.de/gepris/projekt/281581212


58 Robert Krause

eben schlecht mit meinem Französisch, und bevor ich Montaigne idealisire, sollte 
ich ihn wenigstens richtig verstehen“.31 Elisabeth Nietzsches Erinnerung nach soll 
der Bruder seit seinem ersten Winter in Nizza, also seit November 1880, im Original 
gelesen haben, und zwar insbesondere „die neueren und neuesten Franzosen“.32 

In Übereinstimmung mit Nietzsches autobiographischer Bemerkung, „nur an 
französische Bildung“ zu glauben und „immer wieder“ zu „denselben Büchern“, 
darunter eine „kleine Anzahl älterer Franzosen“ zurückzukehren,33 finden sich in 
seiner privaten Bibliothek u. a. bekannte moralistische Schriften mit zahlreichen 
Lesespuren – darunter die Essais von Montaigne, dessen „Ehrlichkeit“ und „erhei-
ternde Heiterkeit“ Nietzsche rühmt,34 die Pensées von Pascal, den er laut eigener 
Aussage „nicht lese, sondern liebe“,35 und die Maximen von Chamfort, diesem 
„Kenner der Menschen und der Menge“ und „witzigste[n] aller Moralisten“.36 So-
gar der deutsche Ausdruck ‚Moralistik‘ geht höchstwahrscheinlich auf Nietzsche 
zurück, der diese neuartige Wortbildung 1883 erstmals verwendet.37 Nietzsches 
intensive Beschäftigung mit dem französischen Moralismus ist in seinem Ge-
samtwerk, einschließlich der Briefwechsel und Aufzeichnungen, vielfach nach-
weisbar und durch romanistische Studien und Arbeiten der Nietzsche-Forschung, 
insbesondere der amerikanischen und italienischen, bereits gut dokumentiert.38 
Dies gilt auch für seine Montaigne-Lektüren.39 

31	 Nietzsche an Marie Baumgartner, Brief vom 07.04.1875, in: Sämtliche Briefe. Kritische Studien-
ausgabe in 8 Bänden, hg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Bd. 8, München/Berlin/
New York 22003, S. 39f. – Nietzsches Briefe werden fortan nach dieser Ausgabe unter Verwen-
dung der Sigle KSB und Angabe der Bandnummer sowie Seitenzahl zitiert.

32	 Bludau, Frankreich im Werk Nietzsches [1979], S. 118.
33	 Friedrich Nietzsche, „Ecce homo. Warum ich so klug bin § 3“, in: ders., Sämtliche Werke, Kriti-

sche Studienausgabe in 15 Bänden, hg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Bd. 6, Mün-
chen/Berlin/New York 31999, S. 284f. – Im Folgenden wird aus dieser Ausgabe mit der Sigle 
KSA und der Bandnummer sowie Seitenzahl zitiert. 

34	 Friedrich Nietzsche, „Unzeitgemäße Betrachtungen III, Schopenhauer als Erzieher § 2“, in: 
KSA 1, S. 348.

35	 Nietzsche, „Warum ich so klug bin § 3“, KSA 6, S. 285.
36	 Nietzsche, Fröhliche Wissenschaft § 95, KSA 3, S. 449f.
37	 Vgl. Nietzsches nachgelassene Fragmente (= NF) bzw. Aufzeichnungen aus den Jahren 1883 

und 1885: NF-1883,7[20], in: KSA 10, S. 243; NF-1885,2[124], in: KSA 12, S. 123. – Wie sich der 
Moralistik-Begriff ausgehend von Nietzsche über Wilhelm Dilthey dank der in den 1930er 
und -40er Jahren entstandenen Grundlagenarbeiten von Gerhard Hess, Hugo Friedrich und 
Fritz Schalk als literaturwissenschaftliche Kategorie etabliert hat, rekonstruiert Stierle, Mon
taigne und die europäischen Moralisten [2016], S. 277–297. 

38	 Vgl. Brendan Donnellan, Nietzsche and the French Moralists, Bonn 1982; Vivetta Vivarelli, Nietz-
sche und die Masken des freien Geistes: Montaigne, Pascal und Sterne, Würzburg 1998.

39	 Die Weimarer Nietzsche Bibliographie verzeichnet derzeit 35 Studien zu Nietzsche und Mon­
taigne, vgl. https://ores.klassik-stiftung.de/ords/f?p=501:210:7335959544795::NO::: (22.02.2021). 
Diese Auflistung wäre indes durch neuere französischsprachige Artikel und durch roma-
nistische Arbeiten zu ergänzen, etwa Christophe Bouriau, „La valeur de la métamorphose. 
Nietzsche, Pic de la Mirandole, Montaigne“, in: Noesis, 10 (2006): Nietzsche et l’humanisme, Hu-
manisme et Renaissance, S. 73–92; Nicola Panichi, „Nietzsche et le ‚gai scepticisme‘ de Mon­
taigne“, in: ebd., S. 93–112.

DOI: 10.13173/9783447118101.053 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author

https://ores.klassik-stiftung.de/ords/f?p=501


59Lese- und Lebenserfahrung

Nietzsches Montaigne-Rezeption durchzieht alle drei Werkphasen, angefan­
gen mit der frühen über die mittlere bis in die späte Schaffensperiode.40 Die ers-
te der insgesamt 57 expliziten Namensnennungen findet sich in einem Brief von 
Dezember 1870,41 die letzte an der hier bereits zitierten Stelle aus Nietzsches 1889 
druckfertiger Schrift Ecce Homo. Er benutzt den Erfahrungsbegriff ebenfalls vom 
Früh- bis ins Spätwerk, zuerst 1864 brieflich und zuletzt wiederum in seiner ge-
nannten Autobiographie Ecce Homo; die insgesamt 352 Begriffsverwendungen ste-
hen zumeist in Zusammenhang mit Begriff und Phänomen des Experiments.42 
Beide genannten Aspekte, der Begriff der Erfahrung und der Modus des Expe-
riments, sind für die mit Montaigne beginnende und von Nietzsche wesentlich 
mitgeprägte Geschichte des Essayismus zentral.43 

Diese Montaigne-Rezeption soll im Folgenden neuerlich, allerdings mit einem 
in der Nietzsche-Forschung keineswegs üblichen komparatistischen Ansatz und 
mittels detaillierter Betrachtungen der Lesespuren untersucht werden. Dabei 
geht es mir nur um einen spezifischen Aspekt, nämlich um die Genese und Dar-
stellung von Lebens- und Leseerfahrungen bei Montaigne und Nietzsche. Beide 
Denker verbindet u. a. ihr prononciertes Interesse an ästhetischen Lebensformen 
und an der Erfahrung bei gleichzeitiger Skepsis gegenüber bloßem Bücherwis-
sen. So polemisierte Nietzsche, der die moderne Lebensphilosophie begründete,44 
vielfach gegen bloße Gelehrsamkeit, obwohl er selbst wesentliche Einsichten und 
Formulierungen aus Lektüren zog. Aufgrund ihrer ähnlichen Interessen, Heran-
gehensweisen und Lektüre- sowie Schreibverfahren bietet sich neben Montaigne 
auch sein Leser Nietzsche an, um die Überkreuzung von Bücher- und Erfahrungs-
wissen zu rekonstruieren, an der sich das „Paradox einer Theorie der Praxis (i. e. 
der praktischen Erfahrung) ab[zeichnet], die in ihrer eigenen Praxis dem Bücher-
wissen weit mehr verpflichtet ist, als sie nach außen zuzugeben bereit ist“.45 Nietz-

40	 Diese Phaseneinteilung geht zurück auf Lou Andreas-Salomé, Friedrich Nietzsche in seinen 
Werken [1894], mit 3 Bildern Nietzsches u. faks. Briefen, unveränderter Neudruck, Dresden 
1924, S. 10.

41	 Vgl. Friedrich Nietzsche an Franziska und Elisabeth Nietzsche, Brief vom 30.12.1870, KSB 3, 
S. 172. 

42	 So das Ergebnis mit dem Suchbegriff ‚Erfahrung‘ im Volltext der digitalen Kritischen Ge-
samtausgabe Werke und Briefe (eKGWB) auf Nietzsche Source: http://www.nietzschesource.
org/#eKGWB (26.02.2021).

43	 Vgl. Wolfgang Müller-Funk, Erfahrung und Experiment. Studien zu Theorie und Geschichte des 
Essayismus, Berlin/Boston 1995, insbes. S. 21–39 (zur Diskussion des Erfahrungsbegriffs) und 
S. 62–84 (zu Montaigne).

44	 Vgl. exemplarisch Günter Abel, Nietzsche. Die Dynamik der Willen zur Macht und die ewige Wie-
derkehr, Berlin/New York 1984, insbes. S. 113–128; Theo Meyer, Nietzsche. Kunstauffassung und 
Lebensbegriff, Tübingen 1991; Werner Stegmaier, Philosophie der Fluktuanz. Dilthey und Nietz-
sche, Göttingen 1992, etwa S. 380; Alexander Hogh, Nietzsches Lebensbegriff. Versuch einer Rekon-
struktion, Stuttgart/Weimar 2000; Josef Maria Werle, Nietzsches Projekt „Philosoph des Lebens“, 
Würzburg 2003.

45	 Zit. nach Isabelle Fellners und Christina Schaefers Vorwort („Zu diesem Band“), S. XI.

DOI: 10.13173/9783447118101.053 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author

http://www.nietzschesource.org/#eKGWB
http://www.nietzschesource.org/#eKGWB


60 Robert Krause

sches Quellen und deren oftmals klandestine Aneignung sind dank seines eige-
nen Buchbesitzes samt Annotationen detailliert nachzuvollziehen.

Nietzsches im Folgenden zu untersuchende Lesespuren in Montaignes Essais 
lenken erstens den Blick auf spezifische, produktive Aspekte des frühneuzeitli-
chen expérience-Begriffs und erscheinen insofern für das Verständnis der franzö-
sischen Moralistik selbst instruktiv. Zweitens korrespondieren die Lektüren mit 
Nietzsches eigenen, frappierend wenig untersuchten Erfahrungsbegriffen und 
erweitern somit den gängigen Fokus auf seinen essayistisch-aphoristischen Denk- 
und Schreibstil.46 Kombiniert werden im hier vorliegenden Beitrag also zwei Zu-
gänge zum Rekurs auf Erfahrung und Erfahrungswissen im Frankreich der Frü-
hen Neuzeit, nämlich einerseits von Montaigne her bzw. mit Blick auf seine Essais 
und andererseits ex post von Nietzsche her bzw. mit Blick auf seine Aneignungen 
von Bücherwissen.

3	 ‚Über Bücher‘ und ‚von der Erfahrung‘ aus Büchern 
Montaignes von Nietzsche annotierte Essais

In Nietzsches persönlicher Bibliothek befanden sich sowohl eine deutsche Über-
tragung (1753/54) von Montaignes Essais als auch eine französische Ausgabe 
(1864).47 Erstere, seit 1870 in seinem Besitz, weist im Unterschied zur original-
sprachlichen zahlreiche Lesespuren auf.48 Der Griff zur Übersetzung erklärt sich 
aus Nietzsches bereits skizzierter Bildungsbiographie; womöglich zog Nietzsche 
in den 1880er Jahren auch den französischen Originaltext der Essais hinzu. Was 
bringen nun seine Annotationen in den Blick und was lassen sie aus dem Blick 
geraten? Welche Stellen sind markiert und welche, gegebenenfalls prominentere 
oder thematisch einschlägigere, nicht? Diesen Fragen soll hier am Beispiel zweier 
Essays, die das intrikate Verhältnis von Bücher- und Erfahrungswissen besonders 
anschaulich zeigen, nachgegangen werden – nämlich anhand von Des livres (II, 10) 
und De l’expérience (III, 13). 

Nietzsche, der in seinem Spätwerk anschaulich beschrieb, was es heiße, „gut 
[zu] lesen“, nämlich „langsam, tief, rück- und vorsichtig, mit Hintergedanken, mit 
offen gelassenen Thüren, mit zarten Fingern und Augen“,49 dürfte Sinn für Mon
taignes erwähnte Inszenierung und die Doppelbödigkeit des Essays ‚über Bücher‘, 

46	 Einen Überblick bieten die Artikel im Nietzsche-Handbuch: Leben – Werk – Wirkung, hg. von 
Henning Ottmann, Stuttgart/Weimar 2000; aus naturalistischer Perspektive und mit Blick auf 
Nietzsches Werke Götzendämmerung und Fröhliche Wissenschaft vgl. Rebecca Bamford, „The 
Ethos of Inquiry: Nietzsche on Experience, Naturalism, and Experimentalism“, in: The Journal 
of Nietzsche Studies 47:1 (2016), S. 9–29.

47	 [Michel de Montaigne,] Michaels Herrn von Montagne Versuche, nebst des Verfassers Leben, 
nach der neuesten Ausgabe des Herrn Peter Coste ins Deutsche übersetzt von Johann Daniel 
Tietz, 3 Bde., Leipzig 1753/54; Michel de Montaigne, Essais, avec des notes de tous les commen-
tateurs, édition revue sur les textes originaux, Paris 1864. – Im folgenden Unterkapitel wird 
aus diesen beiden Ausgaben zitiert.

48	 Vgl. Nietzsches persönliche Bibliothek [2003], S. 393f.
49	 Nietzsche, „Morgenröthe: Vorrede, § 5“, in: KSA 3, S. 17.

DOI: 10.13173/9783447118101.053 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



61Lese- und Lebenserfahrung

den er nachweislich rezipierte, gehabt haben. Sein Bibliotheksexemplar, die be-
reits erwähnte deutsche Übertragung, enthält im genannten Kapitel immerhin 
eine Lesespur, nämlich ein Eselsohr auf derjenigen Seite, wo Montaigne bekun-
det, „selbst Platos Gespräche für matt [zu] achte[n]“ und zu „glaube[n], daß er sei-
ne Materie damit erstickt“.50 Die berühmten platonischen Dialoge seien lediglich 
Formen der „vergeblichen und vorläufigen Unterredungen“; Montaigne hingegen 
„verlange überhaupt Bücher, welche die Wissenschaft gebrauchen, nicht aber sol-
che, die sie erst in Ordnung bringen“. Er sei „besonders begierig, die Seele und die 
ungeheuchelten Urtheile meiner Schriftsteller kennen zu lernen“,51 bevorzugt also 
ein unverstelltes und ungeschöntes Auto(r)porträt – so wie es sein eigenes Buch 
laut Vorwort an den Leser („car c’est moy que je peins“) und laut folgender Be-
teuerungen, etwa im Essay De l’exercitation (II, 6: „c’est moy, c’est mon essence“),52 
darbietet.53 Als moralisches Autoporträt sind die Essais in toto anzusehen, nicht 
als Autobiographie, denn sie handeln auf die eine oder andere Weise allesamt von 
Montaigne, seinem Ich („moi“) und seinen Einfällen sowie Urteilen, nicht primär 
von seinem Leben.54 

Ebenso handeln Montaignes Essais von der Erfahrung, und dies am explizites-
ten der gleichnamige Schluss-Essay (III, 13). Nietzsche hat diesen aufmerksam ge-
lesen, das belegen zahlreiche Seiten- und Randmarkierungen im entsprechenden 
Kapitel seines deutschsprachigen Bibliotheksexemplars.55 Diese Eselsohren und 
Anstreichungen verteilen sich über zwölf Textseiten;56 sie nun in hier gebotener 
Kürze zu rekapitulieren und zu kommentieren, zeigt nicht nur einige Aspekte 
von Montaignes expérience-Konzept, sondern auch konkrete Anschlussstellen für 
seinen Leser Nietzsche auf und bietet insofern Einblick in die Materialität von 
dessen Lektürepraxis. 

Laut Montaigne hat die „Natur […] sich verbunden, alle Dinge einander un-
ähnlich zu machen“.57 Diese thetische Bemerkung streicht sich Nietzsche an. Ihn, 
der bereits in einer Jugendschrift „Naturwissenschaft mit Philosophie zu eini-

50	 Michaels Herrn von Montagne Versuche, Erster Theil [1753], S. 806–834, hier S. 822.
51	 Ebd.
52	 Montaigne, Essais [1864], S. 1 und 189.
53	 Vgl. Karin Westerwelle, „Michel de Montaignes Vorwort der Essais. Zur Erfindung der Selbst-

darstellung“, in: Der Autor und sein Publikum. Zur kleinen Gattung des Vorworts, hg. von Pia 
Claudia Doering, Bettina Full und Karin Westerwelle, Würzburg 2018, S. 163–216; dies., „Es-
say“, in: Handbook of autobiography/autofiction, hg. von Martina Wagner-Egelhaaf, Berlin/Bos-
ton 2019, S. 584–595; außerdem mit Blick auf den epochalen Kontext: Marie-Clarté Lagrée, 
„C’est moy que je peins“. Figures de soi à l’automne de la Renaissance, Paris 2011.

54	 Vgl. Stierle, Montaigne und die Moralisten, S. 73–83; Westerwelle, „Michel de Montaigne: Les 
Essais (1580, 1588, 1595)“ [2019], S. 1439–1455. – Dass Montaignes Essais dennoch traditionelle 
Charakteristika des autobiographischen Genres enthalten, konstatiert Lawrence D. Kritz-
man, „Montaigne and the Crisis of Autobiography“, in: The Cambridge Companion to Autobiog-
raphy, hg. von Maria Dibattista und Emily O. Wittman, New York 2014, S. 49–57, hier S. 49. 

55	 Vgl. Michaels Herrn von Montagne Versuche, Dritter und letzter Theil [1754], S. 335–448. 
56	 Vgl. die Hinweise in Nietzsches persönlicher Bibliothek [2003], S. 394.
57	 Michaels Herrn von Montagne Versuche, Dritter und letzter Theil [1754], S. 337.

DOI: 10.13173/9783447118101.053 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



62 Robert Krause

gen“ und „endlich aus Naturwissenschaft und Geschichte ein System des Reel-
len aufzustellen“ trachtete,58 mag an der zitierten Stelle besonders der Gedanke 
angesprochen haben, dass die schöpfende Natur (natura naturans) Differenz her-
vorbringt. Die Annahme einer prinzipiellen Verschiedenheit aller geschaffenen 
Dinge (natura naturata) hat, übertragen auf die Menschen und das gesellschaft-
liche Miteinander, auch rechts- und lebenspraktische Konsequenzen: Jede/r ist 
ein Individuum und als solches autonom. Angelehnt an Alkibiades, über dessen 
Leben er dank Plutarchs Darstellung unterrichtet war,59 versichert Montaigne, der 
in Toulouse bzw. Paris Rechtswissenschaften studiert hatte, sich niemals selbst ei-
nem Richter unterwerfen zu wollen, was Nietzsche wiederum mit einem Eselsohr 
markiert.60 Ein solches ziert auch die übernächste Seite des Essays, wo Nietzsche 
am Rand das Aperçu anstreicht: „Die Gesetze erhalten sich, nicht weil sie gerecht, 
sondern weil sie Gesetze sind, in Ansehen“,61 bemerkte Montaigne, wohl auch vor 
dem Hintergrund hier nicht explizit erwähnter Lektüren, etwa von Bodins Les 
Six Livres de la République, aber auch eigener politischer und parlamentarischer 
Erfahrungen in diplomatischen Diensten und als Magistrat, in den Jahren 1581 
bis 1585 sogar als Bürgermeister von Bordeaux.62 Vor letzterer Amtstätigkeit hatte 
sich Montaigne eigentlich schon aus der Öffentlichkeit zurückgezogen auf sein 
Château Eyquem, wo er mit Muße ab 1571 in der Turmbibliothek an seinen Essais 
arbeitete.63 Vom Anspruch auf Autonomie zeugt insbesondere der dritte Band, wo 
Montaigne im Essay De l’expérience sein Programm folgendermaßen zusammen-
fasst: „Ich suche mich mehr, als irgend eine andere Sache kennen zu lernen. Dies 
ist meine Metaphysik: dies ist meine Physik.“64 Die seit Aristoteles begrifflich-ka-
tegorial unterschiedenen Bereiche der Physik und Metaphysik werden hier von 
Montaigne neuerlich zusammen- und auf sein Ich zurückgeführt,65 was Nietzsche 
mit Seiten- und Randmarkierung quittiert. Mit seinem Selbstbezug und Versuch 

58	 Nietzsche, „Fatum und Geschichte“ [1862], in: ders., Jugendschriften 1861–1864 (= BAW 2), hg. 
von Hans Joachim Mette, Fotomechanischer Nachdruck, München 1994, S. 54–59, hier S. 54.

59	 Vgl. „Notes et variantes“, in: Montaigne, Essais [2007], S. 1835.
60	 Michaels Herrn von Montagne Versuche, Dritter und letzter Theil [1754]. S. 350.
61	 Ebd., S. 352.
62	 Zu diesem Themenkomplex vgl. André Tournon, „Justice and the Law: On the Reverse Side 

of the Essays“, in: The Cambridge Companion to Montaigne, hg. von Ullrich Langer, Cambridge 
2005, S. 96–117.

63	 Vgl. Angelika Corbineau-Hoffmann, „Die Frucht der Muße oder Montaigne im Turm. Zur 
Genese der Essais als Auto(r)entwurf“, in: Die Raumzeitlichkeit der Muße, hg. von Günter Figal, 
Hans W. Hubert und Thomas Klinkert, Tübingen 2016, S. 177–206. – Zu Muße als Vorausset-
zung von Montaignes Schreiben s. Thomas Klinkert, Muße und Erzählen: ein poetologischer 
Zusammenhang. Vom Roman de la Rose bis zu Jorge Semprún, Tübingen 2016, S. 69–81 (Kap. 5). – 
Eine Interpretation des Essays „De l’oisiveté“ (I, 8) mit Blick auf den Zusammenhang zwi-
schen „Ich – Imagination – Sprache“ bietet Karin Westerwelle, Montaigne: die Imagination und 
die Kunst des Essays, München 2002, S. 365–407 (Kap. VI).

64	 Michaels Herrn von Montagne Versuche, Dritter und letzter Theil [1754]. S. 353.
65	 Zur Vorstellung eines ‚Ich‘ und zu Selbstbewusstsein sowie Individualität bei Montaigne vgl. 

Marie-Clarté Lagrée, „Montaigne on Self“, in: The Oxford Handbook of Montaigne, hg. von Phi-
lippe Desan, Oxford/New York 2016, S. 453–470.

DOI: 10.13173/9783447118101.053 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



63Lese- und Lebenserfahrung

der Selbsterfahrung vollzieht Montaigne nichts weniger als eine „phänomenolo-
gische Wende“, die nach Auffassung Stierles die phänomenologische Reduktion 
Edmund Husserls antizipiert.66

Zurück zur Natur und von dieser zur Selbsterfahrung führt eine längere Passa-
ge des Expérience-Essays, die sich Nietzsche wiederum am Rand angestrichen hat: 

Gleich wie sie [die Natur] uns Füße zum Gehen gegeben hat, so besitzt sie 
auch Klugheit, uns in dem Leben zu leiten, keine so sinnreiche, scharfe, und 
prahlerische Klugheit, wie die von jener ihrer Erfindung ist; aber eine desto 
leichtere, ruhigere, und heilsamere, die dasjenige sehr wohl ins Werk setzt, 
was jene sagt, wenn einer so glücklich ist, die selbe lauter und ordentlich, 
das heißt natürlich, zu brauchen. […] Die Erfahrung, welche ich von mir 
selbst habe, könnte mich genügsam weise machen, wenn ich gelehrt wäre.67

Die Natur wird hier anthropomorphisiert und als intelligibel aufgefasst, sie besitzt 
eine eigene „Klugheit“ und bietet den Menschen damit Lebenshilfe an. Auf die-
se zu hören, ist „natürlich“ und in pragmatischer Hinsicht ratsam. Die erwähnte 
Klugheit oszilliert offenbar zwischen Alltagsvernunft und Weisheit. Letztere steht 
auch dem Sprecher-Ich offen, wenn es ihm gelingt, Selbsterfahrung mit Gelehr-
samkeit zu verbinden. Beide, expérience und Studium (être „bon escholier“), wer-
den mithin als unterschiedliche Weltzugänge bzw. Quellen des Wissens gefasst. 
Erfahrung erscheint hier als Form der Selbstverständigung und als Kompass des 
eigenen Lebens. 

In der nächsten von Nietzsche angestrichenen Passage bekundet Montaigne,  
„[s]ich keiner andern Wissenschaft“ als der Selbsterkenntnis zu „befleißige[n]“ 
und „darinnen eine solche Tiefe und unendliche Verschiedenheit“ zu finden, dass 
er in Abwandlung des bekannten sokratischen Mottos mit demonstrativer „Be­
scheidenheit“ einräumt: „alles, was ich lerne, [hilft] weiter nichts […], als daß es 
mir zeigt, wie viel ich noch zu lernen übrig habe“.68 Indem Montaigne das geflü-
gelte antike Wort (‚ich weiß, dass ich nichts weiß‘), das ihm wohl aus Ciceros Über-
lieferung bekannt war, aufgreift, rekurriert er zwar auf Bücherwissen, relativiert 
jedoch zugleich dessen Bedeutung. Dieser schon im sokratischen Motto angelegte 
performative Widerspruch wäre etwa durch die Unterscheidung zwischen ‚siche-
rem Wissen‘ und ‚unsicherem Wissen‘ aufzulösen. Doch Nietzsche scheint eine 
andere Logik mehr interessiert zu haben – nämlich die Psychologie des Skepti-
kers, wie Paragraph 208 der im Sommer 1886 veröffentlichten Schrift Jenseits von 
Gut und Böse belegt. Dort ist die Rede davon, dass der Skeptiker es „lieb[e] […], 
seiner Tugend mit der edlen Enthaltung ein Fest zu machen, etwa indem er mit 
Montaigne spricht: ‚was weiss ich?‘ Oder mit Sokrates: ‚ich weiss, dass ich Nichts 

66	 Stierle, Montaigne und die Moralisten [2016], S. 80.
67	 Michaels Herrn von Montagne Versuche, Dritter und letzter Theil [1754], S. 354f.
68	 Ebd., S. 358f.

DOI: 10.13173/9783447118101.053 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



64 Robert Krause

weiss‘“.69 Der Skeptiker tröste sich damit zu sagen, „auch die Sphinx ist eine Circe, 
auch die Circe war eine Philosophin“, und habe tatsächlich „einigen Trost nöthig“, 
denn physiologisch betrachtet sei Skepsis ein Dekadenz-Phänomen.70 

Von der angesprochenen Circe und ihren magischen Verwandlungskünsten 
konnte Nietzsche nicht nur in Homers Odyssee (10. Gesang) lesen, sondern auch 
in Montaignes Essay „Über die Erfahrung“. Die „Gewohnheit“ könne „unserm 
Leben eine ihr beliebige Gestalt geben“, sie sei „der Circe Trank und verändert 
unsere Natur, wie es ihr gefällt“, heißt es dort an einer Stelle, die sich Nietzsche an-
gestrichen hat.71 Er wusste daher, dass laut Montaigne in Erfahrungszusammen-
hängen „alles“ auf die Gewohnheit ankommt,72 die in einer Nachlass-Notiz Nietz-
sches zur „Zukunft unserer Bildungsanstalten“ als „Lehrerin“ bezeichnet wird.73 

Besonders hervorzuheben ist schließlich ein Passus gegen Ende des Essays 
„Über die Erfahrung“, wo Montaigne resümiert: 

Die Größe der Seele besteht nicht sowohl darinnen, daß man aufwärts und 
vorwärts geht, als daß man sich zu mäßigen und zu fassen weiß. Sie hält 
alles für groß, was genug ist, und zeigt ihre Hoheit dadurch, daß sie mehr 
mittelmäßige als erhabene Dinge liebt. Nichts ist so schön und so billig, als 
recht und gehörig einen Menschen vor zu stellen. Keine Wissenschaft ist 
schwerer, als hier recht zu leben wissen. Und unsere ärgste Krankheit ist 
die Verachtung unsers Wesens.74

Die zitierten Ausführungen sind in Nietzsches Bibliotheksexemplar mit einem 
Doppelstrich am Rand markiert, der letzte Satz ist zusätzlich unterstrichen. Offen-
bar erschienen ihm die dortigen Bemerkungen zur Ataraxie und zur Anthropo-
logie, die epikureisch-pyrrhonischen Vorstellungen verpflichtet sind, bemerkens-
wert. Montaigne war von früh an, schon vermittelt durch seinen Freund Étienne 
de La Boétie, mit diesen Traditionen bekannt. In gedanklicher Nähe zu Senecas 
Anleitung zum glücklichen Leben (De vita beata) und der Einsicht des Sextus Em-
piricus, dass Seelenruhe zwar das Telos, aber nicht direkt anzustreben sei, weil 
das Moment des Strebens selbst wiederum Unruhe stifte,75 votiert Montaigne hier 
für Selbstbeschränkung. Anstatt einer Steigerungs- und Fortschrittslogik zu fol-
gen, solle man die eigenen Affekte kontrollieren lernen. Er skizziert eine Ethik 

69	 Nietzsche, „Jenseits von Gut und Böse. Sechstes Hauptstück: wir Gelehrten § 208“, in: KSA 5, 
S. 137.

70	 Ebd., S. 138.
71	 Michaels Herrn von Montagne Versuche, Dritter und letzter Theil [1754], S. 369.
72	 Ebd.
73	 Nietzsche, 1870,8[76], in: KSA 7, S. 251. – Zur Gewohnheit (usus) als Lehrerin vgl. schon: „Est 

rerum omnium magister usus“ (Caesar, De bello civili, 2, 8, 3), „Usus magister est optimus“ 
(Cicero, Pro C. Rabirio Postumo oratio 9). Montaigne macht daraus die „expérience“, die uns alles 
Nötige „lehrt“. Vgl. dazu Christina Schaefers Bemerkungen in ihrem Beitrag zum vorliegen-
den Sammelband: „Facetten frühneuzeitlicher experientia-Diskurse“, S. 3–5 und 11.

74	 Michaels Herrn von Montagne Versuche, Dritter und letzter Theil [1754], S. 436.
75	 Vgl. Malte Hossenfelder, Stoa, Epikureismus und Skepsis, München 1995, insbes. S. 23f. und 150f.

DOI: 10.13173/9783447118101.053 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



65Lese- und Lebenserfahrung

des ‚Mittleren‘, das als rechtes Maß erscheint und dem menschlichen Wesen ent-
spreche. Dessen Verfehlung wird in medizinischer Terminologie artikuliert, die 
verwendeten Superlative akzentuieren sowohl das Verheerende bzw. das malum 
(„ärgste Krankheit“) als auch das Vorbildliche bzw. das bonum, das darin beste-
he, der Rolle des Menschen gerecht zu werden. Gerade der Begriff der Krankheit 
dürfte den zeitlebens kränklichen Nietzsche in lebenspraktischer, leibphiloso-
phischer und physiologischer Hinsicht besonders interessiert haben. Wie er sich 
Montaignes erfahrungsgesättigte Überlegungen und Formulierungen für seine 
eigenen Schriften produktiv aneignete, ist nun exemplarisch aufzuzeigen. 

4	 Nietzsches produktive Aneignungen 
Die deutsche Übertragung der Essais Montaignes, in der sich Nietzsches Lese-
spuren finden, hatte er 1870 von Cosima und Richard Wagner als Weihnachts-
geschenk erhalten.76 Wenige Jahre später, nach den Bayreuther Festspielen von 
Sommer 1876, kam es jedoch zum Bruch mit Wagner. Nicht nur von dessen Äs-
thetik und Deutschtümelei distanziert sich Nietzsche fortan, sondern auch von 
der Metaphysik. Neben Arthur Schopenhauer tritt für ihn zusehends Montaigne: 
„Ich weiss nur noch einen Schriftsteller, den ich in Betreff der Ehrlichkeit Scho-
penhauer gleich, ja noch höher stelle: das ist Montaigne. Dass ein solcher Mensch 
geschrieben hat, dadurch ist wahrlich die Lust auf dieser Erde zu leben vermehrt 
worden“.77 Die französischen Moralisten sind Nietzsches neue „Vorbilder in der 
Zeit der Krise“;78 über sie tauscht er sich vor allem brieflich mit seinen frankophi-
len Freunden Malwida von Meysenbug und Paul Rée aus. Ausgerechnet die als 
Geschenk empfangenen Essais von Montaigne mit ihrer „ironischen und ein klein 
wenig selbstgefälligen Bescheidenheit“ dienen Nietzsche in den folgenden Jahren 
als Pharmazeutikum gegen Wagners pompösen Stil,79 wie noch ein Briefentwurf 
von März 1885 an Heinrich von Stein dokumentiert.80

Doch schon früher, bereits in Nietzsches Schriften von 1873/74, in den nachge-
lassenen Aufzeichnungen von Sommer/Herbst 1873 und in der Historienschrift, 
finden sich Notate, die unausgewiesen auf Montaignes Expérience-Essai rekur-
rieren, also eine Form des Bücherwissens darstellen und Nietzsches Prozess der 
produktiven Aneignung illustrieren: „Durch Wissen tödten: eig<entlich> ist es 
nicht einmal das Wissen, sondern nur das neugierige unruhige Belauern, also ein 
nothwendiges Mittel und conditio der Wissenschaft. Mitreden-Wollen, wo man 
nur stört, wenn man redet. Defienda me Dios de my ‚Gott behüte mich vor mir‘“.81 
Behauptet Nietzsche hier, dass Wissen lebensbedrohlich sei, weil die Observation 
als ein Grundzug der Wissenschaft zu Unruhe und Störung des Lebens führe, 

76	 Vgl. Nietzsches bereits zitierten Brief an Mutter und Schwester, in: KSB 3, S. 172.
77	 Nietzsche, „Schopenhauer als Erzieher“ § 2, in: KSA 1, S. 348.
78	 Vivarelli, Die Masken des freien Geistes [1998], S. 94.
79	 Erich Auerbach, Mimesis, Bern 1946, S. 273f.
80	 Vgl. Nietzsches Briefentwurf an Heinrich von Stein von Mitte März 1885, in: KSB 7, S. 26–28.
81	 Nietzsche, NF-1873,29[28], in: KSA 7, S. 636.

DOI: 10.13173/9783447118101.053 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



66 Robert Krause

weist eines seiner folgenden Notate die Selbsterkenntnis in ihre Schranken. Dort 
heißt es enigmatisch-raunend: „Was birgt nicht alles der Mensch in sich, was er 
nie kennen lernen darf: weshalb der alte Spanier sagte ‚Defienda me Dios de my‘ 
‚Gott behüte mich vor mir‘.“82 Der erste Satz erinnert wiederum an Montaignes 
‚sokratische‘ Aussage über sein Nicht-Wissen und kann durchaus unterschiedlich 
gedeutet werden. Entweder wird hier eine tunlichst einzuhaltende Grenze gezo-
gen, was jedoch dem von Nietzsche annotierten Plädoyer für Selbsterfahrung und 
-erkenntnis widersprechen würde.83 Oder aber der Satz besagt, dass Montaigne, 
je weiter er (sich) erforscht, desto mehr zu erforschen bzw. „lernen“ findet, also 
unendlich vieles (in sich) birgt, was er (leider) nie erfahren bzw. kennenlernen 
wird. Somit wäre der vermeintliche Widerspruch aufgehoben. Die zitierten Worte 
des namentlich nicht genannten „alte Spanier[s]“ finden sich schon bei Montaigne 
selbst. So ist in der von Nietzsche konsultierten Übersetzung des Essays „Über die 
Erfahrung“ zu lesen: „Diejenigen Uebel, mit welchen uns die Einbildungskraft 
belästigt, sind die ärgsten und gewöhnlichsten. Der spanische Wunsch Defienda 
me Dios de my gefällt mir von vielen Seiten“.84 Diese Passage dient auch für Nietz-
sches „zweite Unzeitgemäße Betrachtung“ als ungenannter intertextueller Refe-
renzpunkt, und zwar in Paragraph 10, wo der ganzen eigenen Generation geraten 
wird, sich mit Gottes Hilfe vor sich selbst, das heißt hier, vor der „mir bereits aner-
zognen Natur“, zu behüten.85 Der von Montaigne und, in seiner Gefolgschaft, auch 
von Nietzsche zitierte selbstkritisch-skeptische Vers findet sich übrigens häufig in 
der spanischen Dichtung des 16. und 17. Jahrhunderts, u. a. bei Lope de Vega (El 
gran duque de Moscovia y emperador perseguido, I, 9) und Calderón de la Barca (Lances 
de amor y fortuna, III, 2). 

Auch auf den Schluss von Montaignes Essay bezieht sich Nietzsche mehrfach, 
so im Brief an Heinrich Köselitz, Genua, 17. Februar 1882: „Nothdurft ist billig, 
Glueck ist ohne Preis, / Drum sitz ich statt auf Gold auf meinem Steiss.“86 Und 
ebenfalls in einem nachgelassenen Fragment vom Frühjahr 1882: „Aus der Tonne 
des Diogenes. / ‚Nothdurft ist wohlfeil, Glück ist ohne Preis: / Drum sitz’ ich statt 
auf Gold auf meinem Steiß.‘“87 Die Referenzstelle lautet: „Wir mögen immer Stel-
zen anlegen; deswegen müssen wir doch auf unsern Füßen gehen: und wir sitzen 
auch auf dem erhabensten Throne von der Welt doch, mit Ehren zu vermelden, 

82	 Nietzsche, NF-1873,29[182], in: KSA 7, S. 706.
83	 Vgl. die bereits zitierte Stelle im Essay über die Erfahrung: Des Herren von Montagne Versuche, 

Dritter und letzter Theil [1754], S. 358: „Da ich mich keiner andern Wissenschaft befleißige: so 
finde ich darinnen eine solche Tiefe und unendliche Verschiedenheit, daß mir alles, was ich 
lerne, weitere nichts hilft, als daß es mir zeigt, wie viel ich noch zu lernen übrig habe.“

84	 Michaels Herrn von Montagne Versuche, Dritter und letzter Theil [1754], S. 384. – Bemerkt hat 
das bereits Tobias Dahlquist, „Beiträge zur Quellenforschung“, in: Nietzsche-Studien 36 (2007), 
S. 383.

85	 Nietzsche, „Vom Nutzen und Nachteil der Historie für das Leben“, in: KSA 1, S. 328.
86	 Nietzsche an Heinrich Köselitz, Brief vom 17.02.1882, in: KSB 6, S. 171.
87	 Nietzsche, NF-1882,19[5], in: KSA 9, S. 675.

DOI: 10.13173/9783447118101.053 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



67Lese- und Lebenserfahrung

auf unserm Steise.“88 Hier leitet die lebenspraktische Erfahrung des erhöhten Stan-
des, dem Stehen bzw. Laufen auf Stelzen, über zur Moral- und Herrschaftskritik. 
Montaigne erinnert seine Leser*innen daran, mit Ämtern und Würden bloß nicht 
die Bodenhaftung zu verlieren. Die zitierte Stelle ist ein Paradestück seines Spotts 
über menschlichen Hochmut und illustriert seine wegweisende Abwendung von 
Rollenidentität hin zu personaler Identität, wie Reto Luzius Fetz argumentiert.89

Ein anderer Perspektiven- bzw. Paradigmenwechsel, nämlich Nietzsches Ab-
wendung von der Metaphysik hin zur philosophischen Anthropologie, die als 
Grundfrage nach dem bzw. den Menschen auch schon im Zentrum von Mon
taignes Interesse steht, stiftet eine weitere Verbindung zwischen beiden Autoren.90 
Vor diesem Hintergrund erklärt sich auch Nietzsches Lob der Moralisten: Mon­
taigne, Charron, Chamfort, La Rochefoucauld, Voltaire und Stendhal seien „Men-
schenkenner“, die „alle auch noch einen Willen und Charakter im Leibe haben“.91 
Nietzsche urteilt, mitbedingt durch seine Abkehr von Wagner und Schopenhau-
er zugunsten einer Orientierung an den französischen Moralisten, seit Mitte der 
1870er Jahre nicht mehr a priori, sondern a posteriori – also „[a]us der Erfahrung“, so 
der Titel eines Aphorismus aus dem ersten, 1878 erschienenen Band von Mensch-
liches Allzumenschliches, einem für Nietzsches Rezeption der französischen Mora-
listen zentralen Werk, wo es heißt: „— Die Unvernunft einer Sache ist kein Grund 
gegen ihr Dasein, vielmehr eine Bedingung desselben“.92 Die zitierte Sentenz, ge-
stützt auf Erfahrungswissen, grenzt sich auch von rationalistischen Strömungen 
der Philosophie ab und illustriert Nietzsches Affinität zur kleinen Form, zu Maxi-
men, Aphorismen, aber eben auch dem Essay. Seine anti-systematische Denk- und 
aphoristische Schreibweise führen Montaignes undogmatische Betrachtungen 
und essayistischen Stil fort.93

5	 Postskriptum 
Die bisherigen Ausführungen sollten gezeigt haben, inwiefern komparatistische 
Zugänge zu frühneuzeitlichen Autoren auch in transhistorischer Perspektive 
fruchtbar und durch rezeptionsgeschichtliche Studien materialnah zu vertiefen 
sind. Nietzsches Lektüren der französischen Moralisten quellengestützt nachzu-

88	 Michaels Herrn von Montagne Versuche, Dritter und letzter Theil [1754], S. 448. – Vgl. dazu 
Giuliano Campioni, „Nachweis aus Michel de Montaigne, Essais (1580–1753/54) [Beiträge zur 
Quellenforschung]“, in: Nietzsche-Studien 37 (2008), S. 259.

89	 Vgl. Reto Luzius Fetz, „Michel de Montaigne. Philosophie als Suche nach Selbstidentität“, 
in: Philosophen der Renaissance. Eine Einführung, hg. von Paul Richard Blum, Darmstadt 1999, 
S. 161–172.

90	 Auf die fundamentale Bedeutung dieser anthropologischen Grundfrage weist schon Fried-
rich, Montaigne [1946], S. 12, hin; zu Nietzsches Paradigmenwechsel von der Metaphysik hin 
zur Anthropologie vgl. Vivarelli, Die Masken des freien Geistes [1998], S. 94.

91	 Nietzsche, NF-1884,26[404], in: KSA 11, S. 257. 
92	 Nietzsche, „Menschliches Allzumenschliches § 515“, in: KSA 2, S. 323.
93	 Vgl. Donnellan, Nietzsche and the French Moralists [1982], S. 134–136; Claus Zittel, „Französische 

Moralistik“, in: Nietzsche-Handbuch [2000], S. 399–401, hier S. 400.

DOI: 10.13173/9783447118101.053 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



68 Robert Krause

vollziehen, bietet nicht nur neue Einblicke in seine Rezeption Montaignes, sondern 
auch in dessen Erfahrungskonzept, wie es sich insbesondere im letzten Essay (III, 
13) zeigt. Über die behandelten Annotationen und produktiven Aneignungen hi-
nausgehend zeichnet sich in verstreuten Bemerkungen Nietzsches ein Montaigne-
Porträt ab, das erkennbar an Nietzsches Bild des ‚Freigeists‘ orientiert ist.94 In pro-
duktionsästhetischer Hinsicht korrespondieren Nietzsches zum Teil unmarkierte 
Übernahmen aus Montaignes Essais mit dessen eigener Praxis der Intertextualität. 
So wird deutlich, wie zwei kanonische Autoren auf die Kategorie der Erfahrung 
rekurrieren und diesen Rekurs jeweils für ihre Argumentation funktionalisieren 
– nämlich essayistisch, experimentell, physiologisch bzw. leiborientiert, in Ausei-
nandersetzung mit der Medizin und in den Diensten einer Philosophie, die sich 
als Selbstsorge und als ästhetische Lebensform, also als Lebenskunst versteht. 

Die enge Verbindung von ‚Erfahrung und Experiment‘ und der skeptische 
Zweifel an tradierten Wissensbeständen erscheinen für den Essay als Gattung 
insgesamt charakteristisch.95 Was allerdings zu welcher Zeit und in welchem 
diskursiven Umfeld als Experiment verstanden und wie im Medium des Essays 
experimentiert wird, bleibt genauer zu bestimmen: Denn anders als das naturwis-
senschaftliche Experiment, das „zur Objektivität durch Ausschluss der Subjekti-
vität gelangt, gelangt der Essay zur Objektivität unter Einschluss der Subjektivi-
tät“, „[e]r zeigt Optionen auf, sich gegenüber neuem und unsicherem Wissen zu 
behaupten“.96 Dieser epistemologische Befund gilt indes mehr für Nietzsches als 
für Montaignes Essais. Spätestens in seinen letzten Lebensjahren ist Montaignes 
Ziel weniger die Produktion neuen als vielmehr die Bestätigung bisherigen Wis-
sens, das belegen seine Perspektivenverschiebung auf das eigene Selbst und der 
Umstand, dass er zwischen 1588 und 1592 nur seine vorliegenden Essais überarbei-
tet, aber durch keine weiteren mehr ergänzt.97 

Als produktiver Leser und Lebensphilosoph verfährt Nietzsche ähnlich, aber 
nicht identisch wie Montaigne: Beide eint u. a. die Spannung zwischen häufigen 
Referenzen auf antike Autoren einerseits, v.a. Seneca, Plutarch und Sextus Empi-
ricus, und expliziter Relativierung von Bücherwissen andererseits. 

94	 Vgl. Vivarelli, Die Masken des freien Geistes [1998]; Zittel, „Französische Moralistik“ [2000], 
S. 400.

95	 Vgl. Müller-Funk, Erfahrung und Experiment [1995], insbes. S. 21.
96	 Markus Wild, „Essays“, in: Literatur und Wissen: ein interdisziplinäres Handbuch, hg. von Roland 

Borgards u. a., Stuttgart/Weimar 2013, S. 277–281, hier S. 278.
97	 Vgl. Balsamo/Magnien/Magnien-Simonin, „Introductions. Un homme, un livre“ [2007], 

S. XXVII; außerdem Traningers Vergleich mit den zeitgenössischen Académie-Vorträgen 
samt Hinweis auf die beiden Kontexten, den Unterrichtsvorträgen der académiciens und 
Montaignes Essais, bei allen Niveauunterschieden gemeinsame Absicht, nicht „unsicheres 
Wissen“, sondern „gesichertes Wissen in unsicherer Form“ zu bieten: Traninger, „Essai und 
discours“, S. 117f.

DOI: 10.13173/9783447118101.053 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



69Lese- und Lebenserfahrung

Unterschiede bestehen indes bei der Beurteilung der Vernunft und schließlich 
auch des Lebenszwecks.98 Während Montaigne die raison als Erkenntnismittel sehr 
wohl akzeptiert und über ihr keineswegs eindeutiges Verhältnis zur Erfahrung 
sinniert, profaniert und dekonstruiert Nietzsche in seinen Schriften die Vernunft. 
Zarathustra rehabilitiert den „Leib“ gegenüber seinen „Verächtern“ als „eine gros-
se Vernunft“,99 Grund der Vernunft sei der Instinkt, der Wille zur Macht, wel-
cher in Nietzsches Spätwerk mitunter als Telos erscheint.100 Montaigne affirmiert 
hingegen das Leben um seiner selbst willen.101 Damit bestätigt sich letztlich seine 
Erfahrung von der Verschiedenheit der menschlichen Dinge, einer Verschieden-
heit, die sich auch als Veränderung in der Zeit, in der Abfolge verschiedener Ist-
Zustände manifestiert und die er deswegen mit Lebendigkeit, ja dem Leben selbst 
assoziiert: „Jamais deux hommes ne jugerent pareillement de mesme chose. Et est 
impossible de voir deux opinions semblables exactement: non seulement en divers 
hommes, mais en mesme hommes, à diverses heures“.102 

Bibliographie

Quellen
Montaigne, Michel de, Essais, avec des notes de tous les commentateurs, édition revue 

sur les textes originaux, Paris 1864.
Montaigne, Michel de, Les Essais, hg. von Jean Balsamo, Michel Magnien und Cathe-

rine Magnien-Simonin, Paris 2007.
[Montaigne, Michel de,] Michaels Herrn von Montagne Versuche, nebst des Verfassers 

Leben, nach der neuesten Ausgabe des Herrn Peter Coste ins Deutsche übersetzt 
von Johann Daniel Tietz, 3 Bde., Leipzig 1753/54.

Nietzsche, Friedrich, Jugendschriften 1861–1864 (= BAW 2), hg. von Hans Joachim Mette, 
Fotomechanischer Nachdruck, München 1994.

Nietzsche, Friedrich, Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Bänden (= KSA), hg. 
von Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Bd. 6, München/Berlin/New York 31999.

Nietzsche, Friedrich, Sämtliche Briefe. Kritische Studienausgabe in 8 Bänden (= KSB), hg. 
von Giorgio Colli und Mazzino Montinari, München/Berlin/New York 22003.

	 98	 Zur Urteilsbildung und Urteilen Montaignes vgl. Marc Foglia, Montaigne, pédagogue du juge-
ment, Paris 2011; zur Abhängigkeit des jugement von der expérience vgl. den Beitrag Ferraris 
in diesem Band. 

	 99	 Nietzsche, „Also sprach Zarathustra I. Von den Verächtern des Leibes“, in: KSA 4, S. 39.
100	 Vgl. Volker Caysa, „Instinkt“, in: Nietzsche-Handbuch [2000], S. 256f.; Volker Gerhardt, „Wille 

zur Macht“, ebd., S. 351–355, hier S. 351f.
101	 So heißt es etwa im Essay „Des livres“ (II, 10): „Mon dessein est de passer doucement, et non 

laborieusement ce qui me reste de vie“ (Montaigne, Essais [2007], S. 429); und im Essay „De 
l’expérience“: „j’aime la vie telle qu’il a plu à Dieu de nous l’octroyer“ (Montaigne, Essais 
[2007], S. 1163).

102	 Montaigne, „De l’expérience“, in: ders., Essais [2007], S. 1114.

DOI: 10.13173/9783447118101.053 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



70 Robert Krause

Sekundärliteratur
Abel, Günter, Nietzsche. Die Dynamik der Willen zur Macht und die ewige Wiederkehr, Ber-

lin/New York 1984.
Andreas-Salomé, Lou, Friedrich Nietzsche in seinen Werken [1894], mit 3 Bildern Nietz-

sches u. faks. Briefen, unveränderter Neudruck, Dresden 1924.
Auerbach, Erich, Mimesis, Bern 1946.
Balsamo, Jean/Michel Magnien/Catherine Magnien-Simonin, „Introductions. Un 

homme, un livre“, in: Montaigne, Les Essais, hg. von dens., Paris 2007, S. IX–XXXI.
Bamford, Rebecca, „The ethos of inquiry: Nietzsche on Experience, Naturalism, and 

Experimentalism“, in: The Journal of Nietzsche Studies 47:1 (2016), S. 9–29.
Blinkenberg, Andreas, „Quel sens Montaigne a-t-il voulu donner au mot ‚Essais‘ dans 

le titre de son œuvre?“, in: Mélanges de linguistique et de littérature romanes offerts à 
Mario Roques, Bd. I, hg. von Jacques Salverda de Grave, Paris 1950, S. 3–14.

Bludau, Beatrix, Frankreich im Werk Nietzsches. Geschichte und Kritik der Einflussthese, 
Bonn 1979.

Bouriau, Christophe, „La valeur de la métamorphose. Nietzsche, Pic de la Mirandole, 
Montaigne“, in: Noesis 10 (2006): Nietzsche et l’humanisme, Humanisme et Renaissance, 
S. 73–92.

Campioni, Giuliano, „Nachweis aus Michel de Montaigne, Essais (1580–1753/54) [Bei-
träge zur Quellenforschung]“, in: Nietzsche-Studien 37 (2008), S. 259.

Campioni, Giuliano, Der französische Nietzsche, aus dem Italienischen von Renate Mül-
ler-Buck und Leonie Schröder, Berlin/New York 2009.

Campioni, Giuliano u. a. (Hg.), Nietzsches persönliche Bibliothek, Berlin/New York 2003.
Caysa, Volker, „Instinkt“, in: Nietzsche-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung, hg. von Hen-

nig Ottmann, Stuttgart/Weimar 2000, S. 256f.
Compagnon, Antoine, „‚De l’expérience‘: un exercice de patience“, in: Bulletin de la 

Société des amis de Montaigne, Bd. VII, N° 13–16, 1988–1989, S. 213–220.
Corbineau-Hoffmann, Angelika, „Die Frucht der Muße oder Montaigne im Turm. Zur 

Genese der Essais als Auto(r)entwurf“, in: Die Raumzeitlichkeit der Muße, hg. von 
Günter Figal, Hans W. Hubert und Thomas Klinkert, Tübingen 2016, S. 177–206.

Dahlquist, Tobias, „Beiträge zur Quellenforschung“, in: Nietzsche-Studien 36 (2007), S. 383.
Donnellan, Brendan, Nietzsche and the French Moralists, Bonn 1982.
Ferrari, Emiliano, „Les Essais du jugement. Remarques sur l’expérience intellectuelle 

chez Montaigne“, in: Facetten der experientia. Zum Rekurs auf Erfahrung und Erfah-
rungswissen in der frühneuzeitlichen Romania, hg. von Isabelle Fellner und Christina 
Schaefer, Wiesbaden 2022, S. 39–52.

Fetz, Reto Luzius, „Michel de Montaigne. Philosophie als Suche nach Selbstidentität“, 
in: Philosophen der Renaissance. Eine Einführung, hg. von Paul Richard Blum, Darm-
stadt 1999, S. 161–172.

Foglia, Marc, Montaigne, pédagogue du jugement, Paris 2011.
Friedrich, Hugo, Montaigne, Bern 1949.
Gerhardt, Volker, „Wille zur Macht“, Nietzsche-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung, hg. 

von Hennig Ottmann, Stuttgart/Weimar 2000, S. 351–355.
Henry, John, „Erfahrung“, in: Enzyklopädie der Neuzeit, hg. von Friedrich Jaeger, Bd. 3, 

Stuttgart 2006, S. 431–435.
Hogh, Alexander, Nietzsches Lebensbegriff. Versuch einer Rekonstruktion, Stuttgart/Wei-

mar 2000.

DOI: 10.13173/9783447118101.053 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



71Lese- und Lebenserfahrung

Hossenfelder, Malte, Stoa, Epikureismus und Skepsis, München 1995.
Kambartel, Friedrich, „Erfahrung“, in: Historisches Wörterbuch der Philosophie, hg. von 

Joachim Ritter, Bd. 2, Darmstadt 1972, Sp. 609–617.
Kessler, Alfred/Alfred Schöpf/Christoph Wild, „Erfahrung“, in: Handbuch philosophi-

scher Grundbegriffe, hg. von Hermann Krings, Hans Michael Baumgartner und 
Christoph Wild, Bd. 2, München 1973, S. 373–386.

Klinkert, Thomas, Muße und Erzählen: Ein poetologischer Zusammenhang: Vom Roman de 
la Rose bis zu Jorge Semprún, Tübingen 2016.

Knauss, Gerhard, „innere Erfahrung“, in: Historisches Wörterbuch der Philosophie, hg. 
von Joachim Ritter, Bd. 2, Darmstadt 1972, Sp. 619f.

Kritzman, Lawrence D., „Montaigne and the Crisis of Autobiography“, in: The Cam-
bridge Companion to Autobiography, hg. von Maria Dibattista und Emily O. Wittman, 
New York 2014, S. 49–57.

Lagrée, Marie-Clarté, „Montaigne on Self“, in: The Oxford Handbook of Montaigne, hg. 
von Philippe Desan, Oxford/New York 2016, S. 453–470.

Lagrée, Marie-Clarté, „C’est moy que je peins“. Figures de soi à l’automne de la Renaissance, 
Paris 2011.

Legros, Alain, Essais sur poutres, Paris 2000.
Maag, Georg, „Erfahrung“, in: Ästhetische Grundbegriffe, hg. von Karlheinz Barck u. a., 

Bd. 2, Stuttgart/Weimar 2001, S. 260–275.
MacKinley, Mary B., Words in a Corner. Studies in Montaigne’s Latin Quotations, Lexing-

ton 1981.
Mauthner, Fritz, „Erfahrung“, in: Ders., Wörterbuch der Philosophie [1910], 2 Bde., Bd. 1, 

Zürich 1980, S. 288–295.
Meyer, Theo, Nietzsche. Kunstauffassung und Lebensbegriff, Tübingen 1991.
Müller-Funk, Wolfgang, Erfahrung und Experiment. Studien zu Theorie und Geschichte des 

Essayismus, Berlin/Boston 1995.
Ottmann, Henning (Hg.), Nietzsche-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung, Stuttgart/Wei-

mar 2000. 
Panichi, Nicola, „Nietzsche et le ‚gai scepticisme‘ de Montaigne“, in: Noesis 10 (2006), 

Nietzsche et l’humanisme, Humanisme et Renaissance, S. 93–112.
Starobinski, Jean, Montaigne en mouvement, Paris 1982.
Stegmaier, Werner, Philosophie der Fluktuanz. Dilthey und Nietzsche, Göttingen 1992.
Stierle, Karlheinz, Montaigne und die Moralisten. Klassische Moralistik – moralistische Klas-

sik, Paderborn 2016.
Tournon, André, Montaigne – La glose et l’essai, Lyon 1983.
Tournon, André, „Justice and the Law: On the Reverse Side of the Essays“, in: The Cam-

bridge Companion to Montaigne, hg. von Ullrich Langer, Cambridge 2005, S. 96–117.
Traninger, Anita, „Essai und discours. Montaigne, die Praxis der Lektüre und die Aca

démie du Palais“, in: Der Essay als ‚neue‘ Form, hg. von Andreas Mahler, Wiesbaden 
2020, S. 99–118.

Vivarelli, Vivetta, Nietzsche und die Masken des freien Geistes: Montaigne, Pascal und Ster-
ne, Würzburg 1998.

Villey, Pierre, Les sources & et l’évolution des essais de Montaigne, 2 Bde., Paris 1908.
Westerwelle, Karin, Montaigne: die Imagination und die Kunst des Essays, München 2002. 
Westerwelle, Karin, „Michel de Montaignes Vorwort der Essais. Zur Erfindung der 

Selbstdarstellung“, in: Der Autor und sein Publikum. Zur kleinen Gattung des Vorworts, 

DOI: 10.13173/9783447118101.053 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



72 Robert Krause

hg. von Pia Claudia Doering, Bettina Full und Karin Westerwelle, Würzburg 2018, 
S. 163–216.

Westerwelle, Karin, „Essay“, in: Handbook of autobiography/autofiction, hg. von Martina 
Wagner-Egelhaaf, Berlin/Boston 2019, S. 584–595.

Westerwelle, Karin, „Michel de Montaigne: Les Essais (1580, 1588, 1595) [The Essays]“, 
in: Handbook of Autobiography/Autofiction, hg. von Martina Wagner-Egelhaaf, Berlin/
Boston 2019, S. 1439–1455.

Werle, Josef Maria, Nietzsches Projekt „Philosoph des Lebens“, Würzburg 2003.
Wild, Markus, „Essays“, in: Literatur und Wissen: ein interdisziplinäres Handbuch, hg. von 

Roland Borgards u. a., Stuttgart/Weimar 2013, S. 277–281.
Wuthenow, Ralph-Rainer, „Nachwort. Selbsterfahrung und Skepsis. Die ‚Essais‘ von 

Michel de Montaigne“, in: Michel de Montaigne, Essais, hg. von Ralph-Rainer 
Wuthenow, revidierte Fassung der von Johann Joachim Bode übertragenen Aus-
wahl, Frankfurt/Main 1976, S. 292–307.

Zittel, Claus, „Französische Moralistik“, in: Nietzsche-Handbuch. Leben – Werk – Wir-
kung, hg. von Henning Ottmann, Stuttgart/Weimar 2000, S. 399–401.

DOI: 10.13173/9783447118101.053 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Das Problem der Vermittelbarkeit  
von neuweltlichem Erfahrungswissen

Jean de Léry: Histoire d’un voyage fait en la terre du Brésil (1578)

Dirk Brunke

1	 Frühneuzeitliche Chronikliteratur und experientia
Das Schrifttum der frühneuzeitlichen Expansionszeit – also jene Texte, die im 
Umfeld der europäischen Entdeckung und Eroberung Amerikas sowie des Fer-
nen Ostens entstanden sind – umfasst ein breites Spektrum an Textsorten: Bord-
bücher, Reiseberichte, Schilderungen von Eroberungen, Briefe, Schiffbrucherzäh-
lungen, offizielle und inoffizielle Geschichtsschreibung, apokryphe Reiseberichte, 
Kosmographien. Dieses äußerst heterogene Korpus eint, dass an ihm die früh-
neuzeitliche Aufwertung des Erfahrungsbegriffs ablesbar wird. Für diese Chro-
nikliteratur gilt, dass das individuelle Erleben der Fremde eine zentrale Positi-
on einnimmt, denn angesichts der Realitäten der neu erschlossenen Räume tritt 
tradiertes Wissen in ein Spannungsverhältnis mit dem aus der Welterfahrung 
gewonnenen neuen Wissen. Es sind modifizierte Wege der Erkenntnis und Dar-
stellung neugewonnenen Wissens gefordert, und der Erfahrung kommt in diesem 
Prozess eine Zentralstellung zu. Die Veränderungen des europäischen Weltbildes, 
der erstarkende Anthropozentrismus sowie die Neukonzeption von Wissen und 
Wissensgewinnung unter dem Vorzeichen individueller Erfahrung sind in der 
Chronikliteratur in besonderem Maße zu beobachten.1

Etwa bis in die Mitte des 16. Jahrhunderts, also in der frühen Phase der euro-
päischen Expansion, treten die aus der individuellen Erfahrung der Reisenden 
gewonnenen Kenntnisse über die erschlossenen Regionen in ein dynamisches 
Verhältnis zu tradierten Wissensbeständen vor allem über den Kosmos und die 
Geographie. So nutzte Kolumbus – um das wohl prominenteste Beispiel zu nen-
nen – die antike Geographie und ihre Vorstellung von der Kugelgestalt der Erde, 

1		 Hierbei übernehmen die Dokumente der überseeischen Expansion Portugals und Spaniens 
eine Vorreiterrolle. Vgl. Hans Ulrich Gumbrecht, „Wenig Neues in der Neuen Welt. Über Ty-
pen der Erfahrungsbildung in spanischen Kolonialchroniken des XVI. Jahrhunderts“, in: Die 
Pluralität der Welten. Aspekte der Renaissance in der Romania, hg. von Wolf-Dieter Stempel und 
Karlheinz Stierle, München 1987, S. 227–252. Onésimo Almeida, „Experiência a madre das cou-
sas – on the ‚Revolution of Experience‘ in Sixteenth-Century Portuguese Maritime Discoveries 
and its Foundational Role in the Emergence of the Scientific Worldview“, in: Portuguese Huma-
nism and Republic of Letters, hg. von Maria Berbara und Karl Enenkel, Leiden 2011, S. 381–400.

DOI: 10.13173/9783447118101.073 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



74 Dirk Brunke

um seine Reise nach Asien in westlicher Richtung auf ein theoretisches Funda-
ment zu stellen. Zunächst glaubte man, das Buchwissen bestätigt zu finden, als an 
den westlichen Ufern des Atlantiks Inseln erschienen. Kolumbus zweifelte nicht 
daran, in Fernost angekommen zu sein und somit einen Beweis erbracht zu haben, 
dass die Erde rund sei.2 Doch erst durch die vollständige Umsegelung der Welt in 
westlicher Richtung unter dem Kommando des Portugiesen Fernão de Magalhães 
(1519–22) konnte der praktische bzw. empirische Beweis für die Rundform der 
Erde erbracht werden. Was die antiken Autoritäten zu wissen glaubten, jedoch 
‚nur‘ theoretisch fassen konnten, wurde nun zur praktisch erfahrbaren – und von 
manchen Zeitgenossen tatsächlich erfahrenen – Gewissheit.

Diesem geschichtemachenden Beispiel für die Bestätigung antiken Buchwis-
sens stehen allerdings ungleich mehr Beispiele gegenüber, die eine Herausforde-
rung für die auctoritas des geographisch-kosmographischen Wissens bereithalten, 
sodass das „tradierte topische Wissen von der Welt an das laufend sich erwei-
ternde empirische Beobachtungswissen“3 angepasst werden musste. So berichtet 
beispielsweise ein italienischer Begleiter Magalhães’, Antonio Pigafetta (1524), von 
seinem Erstaunen, dass in den Äquatorialzonen – „contro l’opinione degli Anti-
chi“ – keine lebensbedrohlichen Temperaturen vorherrschen.4 Und auch antike 
Mythen, die die Ränder der bekannten Welt thematisieren, verloren durch die 
globale Exploration ihre Deutungsmacht, wie zum Beispiel der Atlantis-Mythos, 
der Mythos der Insulae Fortunatae oder auch die zuletzt noch bei Marco Polo und 
Jean de Mandeville im Mittelalter als real existent ausgewiesenen fernöstlichen 
Inseln, auf denen hundsköpfige Ungeheuer ihr Unwesen treiben. Wenngleich in 
nicht wenigen Berichten die Wahrnehmung der Fremde mythologisch geprägt 
oder gar Impulsgeber für Reisen ist,5 verschwinden die mythologischen Orte und 
Wesen mit den fortschreitenden Entdeckungen im Laufe des 16. Jahrhunderts von 
den Landkarten und aus der Chronikliteratur.6 Das tradierte Buchwissen über die 
Ränder der bekannten Welt und den Kosmos wird folglich durch den sich global 

2		 Über Kolumbus’ Fehlurteil vgl. Folker Reichert, Asien und Europa im Mittelalter. Studien zur 
Geschichte des Reisens, Göttingen 2014, insb. S. 405–425.

3		 Hanno Ehrlicher, „Die ‚Neue Welt‘: Reisen und Alterität“, in: Handbuch Raum und Literatur, hg. 
von Jörg Dünne und Andreas Mahler, Berlin/New York 2015, S. 355–363, hier S. 356.

4		 Das Gegenteil ist der Fall: „Ebbimo or venti contrari, or calme, e piogge senza vento fino 
alla linea equinoziale; e le piogge durarono sessanta continui giorni, contro l’opinione degli 
Antichi“ (Antonio Pigafetta, Primo Viaggio Intorno Al Globo Terracqueo, hg. von Carlo Amoretti, 
Mailand 1800, S. 12).

5		 So begab sich etwa die Florida-Expedition des Juan Ponce de León (1513) auf die Suche nach 
dem von Jean de Mandeville zuvor in Indien lokalisierten Jungbrunnen (vgl. Jean-Pierre Sán-
chez, „Myths and Legends in the Old World and European Expansionism on the American 
Continent“, in: The Classical Tradition and the Americas, hg. von Wolfgang Haase und Reinhold 
Meyer, Berlin/New York 1994, S. 189–240, hier S. 209–222).

6		 Reminiszenzen an diese mythologisch durchdrungene Weltwahrnehmung finden sich bei-
spielsweise in topografischen Namensgebungen, deren bekanntestes Beispiel der Fluss der 
Amazonen, also der Amazonas, darstellt.

DOI: 10.13173/9783447118101.073 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



75Das Problem der Vermittelbarkeit von neuweltlichem Erfahrungswissen

ausweitenden Erfahrungshorizont der Europäer revidiert, falsifiziert oder aber 
empirisch bestätigt. 

In jedem Falle positioniert sich das den Raum durchschreitende, ihn wahr-
nehmende und erlebende Ich als Ausgangspunkt und Legitimationsinstanz der 
Wissensveränderungen. Wenn also die experientia für diesen historischen Moment 
von zentraler Bedeutung ist, dann lohnt ein Blick auf die Strategien, mit denen die 
Reisenden ihr Erfahrungswissen in den Text übertragen, um die Veränderungs-
prozesse sichtbar zu machen.7 

Vor diesem Hintergrund soll im Folgenden die Histoire d’un voyage fait en la terre 
du Brésil (1578) von Jean de Léry im Hinblick auf die Thematisierung von Erfah-
rungswissen beschrieben werden. Schließlich ist der autobiographische Bericht 
von Léry eines der sehr frühen Zeugnisse dafür, dass die „individuelle Erfah-
rung […] zum Prinzip der Wissenschaften schlechthin“8 avanciert, denn der „Au-
genzeuge [tritt] als Gewährsmann […] an die Stelle des Gelehrten“.9 Léry selbst 
betont, dass es sich bei der Neuen Welt um eine „quarte partie du monde, & inco-
gneuë des anciens“10 handle, über die Reisende am besten zu berichten wussten. 
Auf diesem Forschungsbefund aufbauend, wird im Folgenden die These disku-
tiert, dass die Vertextungsstrategien, die Léry einsetzt, um sein Erfahrungswissen 
sprachlich zu vermitteln, weit über die Zentralstellung des Erfahrungssubjektes 
hinaus, das Problem der Vermittelbarkeit von neuweltlichem Erfahrungswissen 
sichtbar werden lassen.11 Er greift zwar – wie alle Autoren der Chronikliteratur – 
darauf zurück, unzählige Male auf seine Augenzeugenschaft zu verweisen, um 
seinem Text und dem darin präsentierten neuen Wissen Glaubwürdigkeit zu ver-
leihen. Jedoch belässt es Léry nicht dabei, sondern er spricht das Problem in auto-
reflexiven Passagen selbst an. Wenn er beispielsweise in Bezug auf die immense 
Größe einer Seeschlange anmerkt: „il n’est pas facile de le faire croire à ceux qui 

	 7	 Zur Konfiguration der Redeinstanzen und ihrem funktionalen Hintergrund in der vor-
bildgebenden iberoromanischen Chronikliteratur siehe die zentralen Forschungsarbeiten: 
Gerhard Penzkofer, „Lazarillo bei den Thunfischen oder die amerikanische Erfindung der 
Perspektive“, in: Artificios. Technik und Erfindungsgeist in der spanischen Literatur und Kultur der 
Frühen Neuzeit, hg. von Wolfram Nitsch und Christian Wehr, Paderborn 2016, S. 63–97. Robert 
Folger, Writing as Poaching: Interpellation and Self-Fashioning in Colonial relaciones de méritos y 
servicios, Leiden/Boston 2011. Sowie Gumbrecht, „Wenig Neues in der Neuen Welt“.

	 8	 Peter Brenner, „Vom Augenschein zur Wissenschaft: Formen neuzeitlicher Welterfahrung 
in den Reiseberichten von Hans Staden und Jean de Léry“, in: Daphnis: Zeitschrift für Mittlere 
Deutsche Literatur und Kultur der Frühen Neuzeit 21/2-3 (1992), S. 179–217, hier S. 200.

	 9	 Brenner, „Vom Augenschein zur Wissenschaft“, S. 201.
10	 Jean de Léry, Histoire d’un voyage fait en la terre du Brésil, hg. von Jean-Claude Morisot, Genf 

1975, S. 39.
11	 Zur Diskussion des Problems der Vermittelbarkeit von Erfahrungswissen, das in zeitlicher 

Nähe zu Léry vor allem von Montaigne zur Sprache gebracht wurde, vgl. den konzisen his-
torischen Überblick in Christina Schaefer, „Esperienza. Zur Diskursivierung von Erfahrungs-
wissen in Leon Battista Albertis Libri della famiglia“, in: Working Paper des SFB 980 Episteme in 
Bewegung 15 (2019), S. 1–37, hier S. 1–14 sowie die theoretischen Ausführungen bei Andreas 
Kablitz, „Erzählung und Erfahrung, oder: Von der Unmöglichkeit, Erfahrung zu erzählen“, 
in: Erfahrung und Referenz, hg. von Axel Rüth und Michael Schwarze, Paderborn 2016, S. 27–41.

DOI: 10.13173/9783447118101.073 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



76 Dirk Brunke

n’ont point vue“,12 dann scheint Léry sich darüber im Klaren zu sein, dass er bei 
der Vertextung seiner neuweltlichen Erfahrung auf besondere Evidenzstrategi-
en angewiesen ist, mit denen er die Herausforderung der Diskursivierung von 
Erfahrungswissen zu lösen beabsichtigt. So lassen sich im Verlaufe der Histoire 
unterschiedliche Darstellungsmodi für unterschiedliche Typen des Erfahrungs-
wissens feststellen, die den Disziplinen der Geographie, Mathematik, Ethnogra-
phie, Zoologie und Theologie zuzuordnen sind. Er nimmt dabei zum einen eine 
Hierarchisierung der Sinne vor, wobei der Sehsinn eine herausragende Stellung 
zugewiesen bekommt (Abschnitt  3),13 und er setzt zum anderen auf die Narra-
tivierung von Erfahrung, um den Erlebnischarakter des Erfahrungswissens zu 
betonen (Abschnitt 4). Die im Folgenden geführte Diskussion der vorgenannten 
These konzentriert sich damit auf eine der zahlreichen Textschichten, aus denen 
sich Lérys vielstimmiger Text zusammensetzt, nämlich jene Ebene, die vom neu-
gierigen Blick des Autors geprägt ist (Abschnitt 2).

2	 Curieux de voir ce monde nouveau. Der neugierige Blick des Jean de Léry
Jean de Léry (1534–1616), der als Sohn calvinistischer Eltern in der Bourgogne 
aufwuchs, studierte seit 1555 Theologie in Genf und schifft sich am 8. Septem-
ber 1556 in Honfleur ein, um an der Konsolidierung der jungen französischen 
Kolonie im Gebiet des heutigen Rio de Janeiro mitzuwirken, der sogenannten 
France antarctique. Die väterliche Aufnahme der Calvinisten durch den Vizead-
miral Villegagnon verwandelte sich – nachdem dieser aus bisher nicht geklärten 
Gründen von den Positionen der reformierten Kirche abrückt –, rasch in abgrund-
tiefes Misstrauen und offene Feindschaft. Der religiöse Streit zwischen Katholiken 
und Hugenotten, der das Frankreich Heinrichs II. spaltet, griff damit auf Amerika 
über und ließ letztlich sogar die französischen Kolonisationspläne in Südamerika 
scheitern. Léry lebt nach dem Zerwürfnis mit einigen seiner Begleiter etwas mehr 
als ein Jahr bei den Indigenen der Tupinambá, bevor er am 26. Mai 1558 die Rück-
reise nach Frankreich antritt.

Wenngleich Léry schon 1558 nach Frankreich zurückkehrt, so publiziert er sei-
ne Histoire erst 1578 und damit nicht weniger als 20 Jahre später, und zwar als Re-
aktion auf die Schriften des Amerikareisenden André Thevet. Der Franziskaner-
mönch und königliche Kosmograph, der die France antarctique vor Lérys Ankunft 
bereits verlassen hatte (1555–56), publiziert nach seiner Rückkehr die Singularités 
de la France antarctique, autrement nommée Amérique (1557) sowie seine Cosmographie 
universelle (1572). Das Scheitern der französischen Kolonie wird darin der Gruppe 
um Léry zugeschrieben. Daraufhin publiziert Léry seine Histoire als Gegenreak-
tion und nimmt darin eine „regelrechte Demontage“14 der Schriften Thevets vor. 

12	 Léry, Histoire, S. 29f.
13	 Zur Suprematie des Sehsinns und des ‚neuen‘ Sehens in der Renaissance vgl. Corinna Albert, 

Sehen im Dialog. Bedeutungsdimensionen intermedialer Phänomene in den spanischen Renaissance-
dialogen zu Kunst und Malerei, Stuttgart 2017, insb. S. 245–250.

14	 Yasmin Temelli, „Jean de Lérys Histoire d’un voyage faict en la terre du Brésil – eine Reise Rich-

DOI: 10.13173/9783447118101.073 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



77Das Problem der Vermittelbarkeit von neuweltlichem Erfahrungswissen

Léry greift beim Abfassen auf Notizen zurück, die er seit seiner Rückkehr ange-
fertigt, mehrmals überarbeitet und letztlich als Streitschrift gegen Thevet in Form 
gebracht hatte.

Wie der über zwanzig Jahre andauernde Entstehungsprozess des Textes ver-
muten lässt, haben wir es mit keinem ‚reinen‘ Reisebericht zu tun, sondern mit 
einem heterogenen Text, der verschiedenste Intentionen verfolgt und in dem sich 
diverse Diskurse überlagern. Als Streitschrift zur Verteidigung der Calvinisten 
liefert Léry einen pikanten Beitrag zur Debatte um die Religionskriege, denn er 
nutzt seinen Text, um den Katholizismus und nicht etwa die indigenen Kulturen 
als wahre Barbarei zu entlarven.15 Als Reisebericht liefert die Histoire unzählige, 
teils detaillierte Schilderungen des Erlebten, die auf den ersten Blick allein Lé-
rys stark ausgeprägter Neugierde verpflichtet sind und in keine übergeordnete 
Ordnung gebracht werden, da sie der Ereignischronologie der Reise folgen. Das 
Interesse an der Neuen Welt zeitigt jedoch auch einen ethnographisch-naturkund-
lichen Blick auf die brasilianische Realität, sodass im Mittelteil des Textes die Er-
eignischronologie zugunsten einer systematisierenden Darstellung aufgebrochen 
wird. Dieser systematische Teil setzt sich aus einem Nebeneinander von Deskrip-
tion und Narration zusammen: Abschnitte, die sich der Beschreibung allgemeiner 
Merkmale der Indigenen – Physiognomie, Kleidung, Nahrungsmittel – widmen, 
also die Beobachtungen Lérys resümieren und in eine Ordnung bringen, wech-
seln sich ab mit Erzählungen einzelner Ereignisse, die die Singularität der Erfah-
rung und ihrer sinnlichen Wahrnehmung in den Vordergrund stellen und damit 
stärker subjektgebunden vermittelt werden. Der Gesamttext wiederum wird von 
der Erzählung der Schiffsreise gerahmt.

Ein mehrschichtiger Text also, dessen diskursive Heterogenität die von der 
Neugierde getriebenen Interessen des Reisenden und die Absichten des Publizie-
renden im Hinblick auf sein Zielpublikum widerspiegelt: Implizite religionspoliti-
sche Stellungnahme, chronologischer Reisebericht, ethnographische Darstellung 
und Beschreibungen von Flora und Fauna sowie kosmologische Fragestellungen 
überlagern sich. Für die hier zu diskutierende These ist insbesondere jene Text-
schicht relevant, die Lérys in der Préface angekündigte Reiseprogrammatik reali-
siert. Dort gibt er an, dass er die Reise nach Übersee auch deshalb angetreten habe, 
da er „curieux de voir ce monde nouveau“16 sei.

tung Freiheit?”, in: Liberté e(s)t choix: Verhandlungen von Freiheit in der französischen Literatur, hg. 
von Sieglinde Borvitz und Yasmin Temelli, Berlin 2019, S. 87–103, hier S. 92.

15	 Die Polemik zwischen Léry und André Thevet, ihre Konfessionsstreitigkeiten und der damit 
einhergehende europäische Blick auf die Neue Welt, insbesondere die Präfigurationen des 
bon sauvage, sind die wichtigsten Forschungslinien zu Lérys Histoire. Dazu weiterhin maßgeb-
lich die Studie von Frank Lestringant, Jean de Léry ou l’invention du sauvage. Essai sur l’Histoire 
d’un voyage faict en la terre du Bresil, Paris 22005. Zur Verbindung zwischen Lérys und Mon­
taignes Blick auf Anthropophagie vgl. Deborah Losse, Montaigne and Brief Narrative Form, 
New York 2013, insb. S. 61–83. 

16	 Léry, Histoire, ohne Pagination. Der Verweis auf die Neugierde als Stimulus der Beobachtung 
durchzieht den gesamten Text. So etwa im Kapitel über den militärischen Aspekt der indige-

DOI: 10.13173/9783447118101.073 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



78 Dirk Brunke

Die curiositas, als „nicht oder kaum an konkreten Zwecken orientierte Gier nach 
neuen Erfahrungen“,17 begründet, dass Lérys von der Neugierde getriebener Blick, 
wie erwähnt, ungeordnet ist, sich schweifend auf alles richtet, das seinen Weg 
kreuzt und sein Interesse stimuliert. Die Subjektposition des curieux generiert 
einen Blick, der verschiedenste Wissensbereiche durchstreift – unter anderem 
Geographie, Mathematik, Ethnographie, Theologie – und damit die frühneuzeit-
liche Durchlässigkeit von Disziplinengrenzen sichtbar macht. Die Vertextungs-
verfahren, auf die Léry zurückgreift, entsprechen diesem Blick des Neugierigen. 
Bei genauer Betrachtung der Erfahrungssituationen wird erkennbar, dass Léry 
darauf zurückgeworfen wird, allein seine Sinneswahrnehmung in den Text zu 
übersetzen.

3	 Der Primat des Sehens
Mit der Zentralstellung des Erfahrungssubjekts und seiner Sinneswahrnehmung 
geht, so gibt Léry zu bedenken, eine Begrenzung der Perspektive einher, denn er 
betont, dass er sich auf das beschränken will, was seinem eigenen Erlebnishori-
zont entspringt: „mon intention & mon sujet sera en cette histoire, de seulement 
declarer ce que j’ai pratiqué, vu, ouy & observé tant sur mer, allant & retournant, 
que parmi les sauvages Ameriquains, entre lesquels j’ai frequenté & demeuré 
environ un an“.18 Nicht ohne programmatische Absicht scheint daher auch der 
wiederholte Gebrauch der Formel „ce que j’ai observé, tant sur mer en allant & 
retournant en la terre du Bresil dite Amerique“19 im letzten Abschnitt der Histoire. 
Léry strebt nicht nach einer Allgemeinbeschreibung der Neuen Welt, wie dies in 
der hispanischen Welt beispielsweise Gonzalo Fernández de Oviedo: Historia ge-
neral y natural de las Indias (1535) oder Francisco López de Gómara: Historia general 
de las Indias (1552) in historischer Nähe zu Léry versuchen – Léry nutzt Gómara als 
Nachschlagewerk, auf das er verweist und aus dem er zitiert20 –, sondern er gibt 
dem Leser zu verstehen, dass er sich auf seine Wahrnehmung beschränken wird.

Dabei geht er teils sehr gewissenhaft vor. Als er beispielsweise bei den Indi-
genen „grandes plumes d’Austruches“21 vorfindet, nicht aber die Tiere zu Gesicht 
bekommt, von denen diese stammen, kommentiert er: „pour n’en rien dissimuler, 
je n’en ai point vu“.22 Und selbst die von ihm bereisten Gebiete lassen sich nicht 

nen Kultur, dessen zentrale Beschreibung eines Schlachtgeschehens allein dadurch ermög-
licht wird, dass Léry die in den Krieg Ziehenden „par curiosité“ (205) begleitet habe. Zu die-
ser Episode weiter unten mehr. Zur curiositas als Konstituente der Gattung des Reiseberichts 
vgl. Angela Enders, Die Legende von der Neuen Welt. Montaigne und die ‚littérature géographique‘ 
im Frankreich des 16. Jahrhunderts, Tübingen 1993, insb. S. 137–147.

17	 Gumbrecht, „Typen der Erfahrungsbildung“, S. 245.
18	 Léry, Histoire, S. 2.
19	 Ebd., S. 381.
20	 Gómaras Historia general de las Indias erschien 1552 in Saragossa, 1568 in französischer Über-

setzung von Martin Fumée.
21	 Ebd., S. 102.
22	 Ebd.

DOI: 10.13173/9783447118101.073 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



79Das Problem der Vermittelbarkeit von neuweltlichem Erfahrungswissen

in ihrer Totalität, sondern nur begrenzt erfassen, denn er gibt offen zu, dass sein 
Bericht nur einen Ausschnitt der Gesamtrealität der brasilianischen Natur erfas-
sen kann: „voila, non pas tout ce qui se pourroit dire des arbres, herbes & fruicts 
de cette terre du Bresil, mais ce que j’en ai remarqué durant envirant un an que 
j’y ai demeuré“.23 Insgesamt legt Léry eine erfrischende Offenheit darüber an den 
Tag, was er aus eigener Anschauung und Erfahrung oder nur vermittelt und aus 
zweiter Hand oder durch Hörensagen an Informationen gesammelt hat. Wie das 
folgende Beispiel zeigt, stellt er seine Wahrnehmungsperspektive auch dann in 
den Vordergrund, wenn er sich auf geläufige Formen der Wissensgewinnung be-
ziehen kann.

Wenn Léry sich beispielsweise mit dem Wissen über den Kosmos beschäftigt, 
bewegt er sich auf der Höhe der Zeit: Auf den Kanarischen Inseln – der ersten 
Zwischenstation auf der Amerikaroute – beobachtet er den Schiffslotsen (pilote) 
bei einer Standortbestimmung, die unter Zuhilfenahme des Astrolabiums vorge-
nommen wird. Er nutzt die ermittelte Angabe der geographischen Position, um 
die Aussagen anderer Kosmographen zu korrigieren:

[M]ais quoi qu’aucuns marquent en leurs cartes & enseignent par leurs 
livres, que ces isles Fortunees sont situees seulement par les onze degrez au 
deça de l’Equator, & par consequent, selon eux, seraient sous la zone Tor-
ride, je di, pour y avoir vu prendre hauteur avec l’Astrolabe, que certainement elles 
demeurent par les vingthuict degrez tirant au Pole Arctique. Et partant il 
faut concesser qu’il y a erreur de dixsept degrez, desquels tels aucteurs, en 
trompans eux & les autres, les reculent trop de nous.24

Die Standortbestimmung unter Zuhilfenahme von Instrumenten entwickelte sich 
im späten Mittelalter. Zur Zeit Lérys ist der Gebrauch des Astrolabiums bereits 
eine etablierte Methode zur Erfassung der Breitengrade. Als akzeptiertes Mittel 
der präzisen Standortbestimmung ist sie somit intersubjektiv gültig, also objektiv 
im Sinne der ‚exakten‘ Wissenschaften, denn sie ermöglichte „precise empirical 
results“.25 Erst diese wissenschaftliche Rückversicherung verleiht Lérys vollmun-
diger Aussage – „Je di […] que certainement“ – ihre Legitimität, was rhetorisch 
durch den eingeschobenen Verweis auf den Gebrauch des Astrolabiums unter-
strichen wird. Der hervorgehobene Hinweis auf die Methode ist als eine Strategie 
zu werten, wissenschaftliche Genauigkeit herzustellen und damit die allgemeine 
Gültigkeit und intersubjektive Nachprüfbarkeit der exakten Angabe der Breiten-
grade sicherzustellen. Dennoch bleibt die Erkenntnis an das erkennende Subjekt 
und seine Sinneswahrnehmung rückgebunden. Schließlich ist dies ein Beispiel 
für neues Wissen, das sich auf etablierte Erkenntniswege mit Experimentcha-

23	 Ebd., S. 193.
24	 Ebd., S. 14, Herv. D. B.
25	 Peter Dear, „The Meanings of Experience“, in: The Cambridge History of Science, hg. von Katha-

rine Park und Lorraine Daston, Cambridge 2006, Bd. 3, S. 106–131, hier S. 119.

DOI: 10.13173/9783447118101.073 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



80 Dirk Brunke

rakter unter Zuhilfenahme von Instrumenten stützt, sodass der Verweis auf die 
Augenzeugenschaft bei dem Experiment – „pour y avoir vu“ – zur Legitimation 
auszureichen scheint. 

Die Beglaubigung neuen Wissens und Lérys Streben nach Genauigkeit und 
Gültigkeit wird jedoch problematischer, wenn ein Rückgriff auf etablierte wis-
senschaftliche Erkenntniswege beziehungsweise objektivierbare Methoden nur 
bedingt möglich ist, so dass Léry in diesen Fällen darauf zurückgreifen muss, 
seine rein subjektive Sinneswahrnehmung in Text zu überführen, wie dies bei-
spielsweise bei der Beschäftigung mit der Tierwelt der Hochsee der Fall ist: Er-
zählungen über fliegende Fische, von denen hochseeerfahrene Mitglieder der 
Schiffsbesatzung mehrfach gesprochen hatten und die er stets als „fariboles“,26 als 
Seemannsgarn, abgetan hatte, stellen sich als wenig fabulös heraus, denn seine 
Sinneserfahrung lehrt ihn, dass sie der Wahrheit entsprechen: „l’experience me 
monstra lors qu’il estoit ainsi“.27 Bei der Sichtung eines Schwarms fliegender Fi-
sche landen einige von ihnen auf Deck und werden umstandslos in Augenschein 
genommen und betastet: „nous les prenions ainsi aisément à la main“.28 Die eben 
noch für Phantasie gehaltenen Fische wecken Lérys Neugierde: „Partant pour de-
scrire ce poisson, selon que je l’ai consideré en une infinité que j’ai vus & tenus en 
allant & retournant en la terre du Bresil: il est de forme assez semblable au haren, 
toutesfois un peu plus long & plus rond, a des petits barbillons sous la gorge […]“.29

Lérys einleitender Hinweis, dass er die neue Fischart genau so beschreiben 
werde, wie ihm die einzelnen Exemplare unzählige Male vor Augen lagen, mag 
rasch überlesen werden. Er ist jedoch darauf angewiesen, die Authentizität seiner 
Beschreibung zu betonen – also hervorzuheben, dass zwischen Sinneswahrneh-
mung und Beschreibung im Text keine Diskrepanz besteht –, da ihm kein anderes 
Werkzeug als die Sprache zur Verfügung steht, um den Lesern das von ihm Gese-
hene und Erlebte zu vermitteln. 

Dass diese Form der Vertextung eines Erfahrungsmoments keine Ausnahme 
ist, wird ersichtlich, wenn Léry wenig später eine vergleichbare Formel einsetzt, 
um eine taxonomische Beschreibung von Seevögeln einzuleiten. Er hat diese Vö-
gel zuvor betastet, seziert und gegessen, und „pour en avoir mangé, & par conse-
quent les ayans vu dedans & dehors, en voici la description: Ils sont de plumage 
gris […]“.30 Die Möglichkeit der detaillierten, nahezu taxonomischen Beschrei-
bung wird als Resultat des umfassenden sinnlichen Erfahrens markiert.

In beiden Fällen wird der detaillierten Beschreibung der Tierart ein explizi-
ter Verweis auf die Beschauung des untersuchten Objekts vorangestellt, in beiden 
Fällen folgen Sinneswahrnehmung und Objektbeschreibung aufeinander. Diese 
syntaktisch abgebildete Abfolge spiegelt offensichtlich die Chronologie der Wis-

26	 Léry, Histoire, S. 22.
27	 Ebd.
28	 Ebd.
29	 Ebd.
30	 Ebd., S. 26.

DOI: 10.13173/9783447118101.073 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



81Das Problem der Vermittelbarkeit von neuweltlichem Erfahrungswissen

sensgewinnung wider: Das sinnliche Erfahren geht der Objektbeschreibung vor-
aus. Der zeitliche Ablauf wird in beiden Fällen auch durch den eingesetzten Dop-
pelpunkt markiert. Diese Markierung betont zunächst die logische Abfolge des 
Erkenntnisprozesses – Erkenntnis folgt Sinneserfahrung – und damit zudem die 
Tatsache, dass die vorangegangene sinnliche Erfahrung Grundlage der textuellen 
Beschreibung ist. Was auf textueller Ebene durch den Doppelpunkt im Nachhin-
ein getrennt wird – Wahrnehmung und Beschreibung –, ist im Erkenntnisprozess 
nicht zu trennen, denn erkennendes Subjekt und Erkenntnis bleiben unauflöslich 
miteinander verbunden.

In diesen Beispielen geht dem sprachlichen Evozieren des Objekts der Verweis 
voraus, dass jenes genauestens in Augenschein genommen wurde. Erst das sinn-
liche Erfahren der Tiere – Sehen, Tasten und Schmecken – bildet die Basis für 
eine sprachliche Wiedergabe. Anders als allerdings bei dem Einsatz des Astrolabi-
ums – dort konnte das präzisierte geographische Wissen durch Verweis auf eine 
etablierte wissenschaftliche Erkenntnismethode legitimiert und intersubjektiv 
vermittelbar werden –, fordert das gewonnene Wissen über die neuen Tierarten 
eine andere Form der Vermittlung, nämlich die Beschreibung des Objekts. Der 
Verweis auf die eigene Erfahrung betont zwar die Authentizität der Darstellung, 
eine sprachliche Vermittelbarkeit wird aber erst dadurch erreicht, dass die neue 
Fischart mit einer bekannten Fischart, dem Hering („haren[g]“), verglichen wird. 
Erst durch die vergleichende Referenz auf bestehendes Wissen wird – zumindest 
für den sachkundigen Leser – die neue Fischart in der sprachlichen Darlegung 
vorstellbar. Die genaue Beschreibung zielt darauf, dass der Fisch vor dem geis-
tigen Auge des Lesers Gestalt annimmt. Für den Leser wird auf Basis des Textes 
imaginierbar, was für den Autor über den Sehsinn erfahrbar war.

Wie in den zuvor besprochenen Zitaten deutlich wird, stehen Sehen und Er-
fahren in einer unauflösbaren Verbindung miteinander, erscheinen teils sogar 
gleichbedeutend, „je l’ai vu & experimenté“,31 und die visuelle Wahrnehmung ist 
die argumentative Basis für die sprachliche Vermittlung. Dies wird auch in der 
Darstellung und Vermittlung der amerikanischen Realität deutlich, wenngleich 
Léry den Primat des Sehens noch in gesteigerter Form nutzbar macht, um sein 
Erfahrungswissen vermittelbar zu machen. In seinen deskriptiv-ethnographi-
schen Kapiteln liefert Léry zunächst eine umfangreiche Beschreibung der Indi-
genen, genauer gesagt ihrer äußeren Erscheinung und Physiognomie. Er fügt sei-
ner Beschreibung sodann einen „Epilogue premier pour se bien representer un 
sauvage“32 bei:

Ainsi ayant deduit bien amplement tout ce qui se peut dire touchant l’ex-
terieur du corps, tant des hommes que des enfans Ameriquains, si main-
tenant en premier lieu, suivant cette description, vous vous voulez repre-

31	 Ebd., S. 116.
32	 Ebd., S. 105, Marginalie.

DOI: 10.13173/9783447118101.073 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



82 Dirk Brunke

senter un Sauvage, imaginez en vostre entendement un homme nud, bien 
formé & proportionné de ses membres […].33

Die reine Wortbeschreibung scheint aus Lérys Sicht keine ausreichende Evidenz 
zu erzeugen, denn er appelliert hier an die imaginatio des Lesers, die vorangegan-
gene Schilderung zum Anlass zu nehmen, sich die Indigenen geistig zu vergegen-
wärtigen. Diesem Appell zur imaginativen Visualisierung stellt er darüber hinaus 
hier und an acht weiteren Stellen Abbildungen an die Seite, die die sprachlich-tex-
tuell evozierten Bilder visualisieren. Wenn Léry unter Verweis auf die Illustration 
des wohlproportionierten Indigenen anmerkt, „je vous les ai deschiffrez“,34 und 
wenn er an anderer Stelle darauf hinweist, dass die Abbildungen den Leser bei 
seiner imaginativen Vergegenwärtigung unterstützen sollen, „pour vous mieux 
faire entendre“,35 dann äußern sich darin Lérys Bedenken, dass die amerikanische 
Realität für den europäischen Leser nicht ohne Weiteres vermittelbar ist und dass 
adäquate Vermittlungswege eingesetzt werden müssen, damit das von Léry Er-
fahrene für den Leser durch den Text ‚vorstellbar‘ wird. 

Léry scheint nachdrücklich bestrebt, seine Erfahrungen im Text sprachlich und 
visuell darzustellen. Im Sinne einer wirkungsästhetisch ausgerichteten Strategie 
soll damit die Vermittelbarkeit des eigenen Erlebens und des daraus gewonne-
nen Wissens sichergestellt werden. Anscheinend ist sich Léry darüber bewusst, 
dass sein Erfahrungswissen über Amerika – anders als im Astrolabiumsbeispiel 
– prekär ist, und zwar prekär in dem Sinne, dass er sich allein auf seine Sinneser-
fahrung, nicht aber auf etablierte Methoden der Wissenserkenntnis stützen kann. 
Von Bedenken getrieben, man könne ihm keinen Glauben schenken, markiert er 
alles Behauptete als ‚selbst sinnlich erfahren‘ und strebt eine Nachvollziehbar-
keit seiner Sinneserfahrung auf Seiten der Leser an. Daher rühren die rekurrenten 
Formeln zur Beteuerung der Augenzeugenschaft und authentischen Wiedergabe 
des Erlebten, daher das Bemühen, die Sinneswahrnehmung im Text zu evozieren.

Diese Sorge um die Vermittelbarkeit des aus der eigenen Erfahrung gewonne-
nen Wissens kommt auch auf makrostruktureller Ebene zum Tragen, und zwar 
durch ein gezieltes Wechselspiel zwischen deskriptivem und narrativem Modus. 
So sind die narrativen Abschnitte in wirkungsästhetischer Hinsicht als ein Ver-
fahren zu werten, das die Vermittelbarkeit von Lérys Erfahrung sicherstellt, und 
zwar in Form eines lektürebasierten Nachvollzugs.

4	 Narration und Deskription
Die ersten sechs sowie die letzten zwei Kapitel der Histoire folgen der Ereignis
chronologie, also der Schiffsreise und den Erlebnissen bis zur Vertreibung Lérys zu 
den Indigenen. Diese Kapitel rahmen das Kernstück des Textes (Kap. 7–20), das sich 

33	 Ebd.
34	 Ebd., S. 105.
35	 Ebd., S. 221f.

DOI: 10.13173/9783447118101.073 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



83Das Problem der Vermittelbarkeit von neuweltlichem Erfahrungswissen

neben naturkundlichen Beschreibungen (Kap. 7, 10, 11, 13) aus einer eingehenden 
Beschäftigung mit der Physiognomie der Indigenen (Kap. 8), ihrer Nahrungsver-
sorgung (Kap. 9, 12), diverser Aspekte ihrer Kultur (Kap. 14–19) sowie einem in Di-
alogform wiedergegebenen zweisprachigen „Colloque“ (Kap. 20) zusammensetzt. 
Dieser Mittelteil gibt in weiten Teilen die Ereignischronologie als Ordnungsstruk-
tur zugunsten einer systematischen, also naturkundlichen und ethnographischen 
Ordnung auf. Dennoch fügt Léry hier an kritischen Punkten der Wissensvermitt-
lung narrative Episoden ein, die den deskriptiven Modus aufbrechen.36 Die sys-
tematisch geordnete Beschreibung der indigenen Kultur wird an dreiundzwan-
zig Stellen durch „erzählte Beispielgeschichten aus der eigenen Erfahrung des 
Reisenden“37 unterbrochen, was durch den Wechsel des Tempus vom Présent zum 
Passé simple oder anhand autoreflexiver Kommentare markiert wird, die die zwi-
schengeschalteten Erzählabschnitte jeweils zu Beginn, teils auch in den Margi-
nalien, mit Textsortenbezeichnungen versehen: „histoire“,38 „exemple“,39 „récit“,40 
„digression“,41 „conte“.42 Diese narrativen Einschübe decken ein inhaltlich breites 
Spektrum ab: So sind darunter beispielsweise eine „plaisante histoire“43 über die 
Heilung eines Kranken durch einen Fledermausbiss, der „récit“44 über einen Fisch 
mit menschlichem Kopf, der eines Fischers mit unglaublichen Tauchkünsten, oder 
auch die Schilderung der Erlebnisse Lérys während einer indigenen Zeremonie.45

Es steht außer Frage, dass diese Moduswechsel innerhalb des deskriptiven Teils 
als „[e]in Zeichen für [die] Bedeutung des narrativen Textanteils wie für ein zu-

36	 Zur Dynamik zwischen narrativer und systematischer Ordnung vgl. Christian Kiening, 
„Ordnung der Fremde: Brasilien und die theoretische Neugierde im 16. Jahrhundert“, in: 
Pandaemonium Germanicum: Revista de Estudos Germanísticos 6 (2002), S. 159–165.

37	 Hans-Günther Funke, „Spuren eines Metadiskurses über die Problematik der Wahrnehmung 
und Darstellung fremdkultureller Wirklichkeit in den Brasilien-Reiseberichten Thevets und 
Lérys“, in: Romanistische Zeitschrift für Literaturgeschichte 26/3-4 (2002), S. 395–426, hier S. 418.

38	 Léry, Histoire, S. 130.
39	 Ebd., S. 167.
40	 Ebd., S. 169.
41	 Ebd., S. 178.
42	 Ebd., S. 158.
43	 Ebd., Marginalie.
44	 Ebd., S. 169, Marginalie: „Recit d’un sauvage à l’auteur, touchant un poisson ayant mains & 

teste de forme humaine“.
45	 Herausstechend sind zudem der „plaisant recit d’un vieillard sauvage sur le propos du vin“ 

(ebd., S. 130, Marginalie) und der „colloque“ zwischen Léry und einem Indigenen über das 
Brasilholz (S. 176, Marginalie), den der Autor für eine moralphilosophische Kritik an der eu-
ropäischen Trinksucht und Habgier nutzt. Zudem befinden sich darunter Erzählungen, die 
nicht auf Lérys Erfahrung zurückgehen. So ist beispielsweise die Episode der Krankenhei-
lung, wie Léry selbst angibt, aus López de Gómaras Historia general de las Indias entnommen 
(S. 158, Marginalie). Zudem thematisiert Léry in den Episoden teils auch implizit die Frage 
nach der Hierarchie von Buchwissen und Erfahrungswissen, so beispielsweise in Bezug auf 
die Seefahrt: Die Episode des Bon pilote sans lettre (S. 34, Marginalie) stellt heraus, dass see-
männische Fertigkeiten, die auf langjähriger praktischer Erfahrung auf See beruhen, dem 
Buchwissen der studierten Nautiker weit überlegen seien. 

DOI: 10.13173/9783447118101.073 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



84 Dirk Brunke

nehmendes Gewicht der subjektiven Wahrnehmung des Reisenden“46 im Ange-
sicht des Fremden gewertet werden können und damit an die weiter oben heraus-
gestellte Verknüpfung von Sinneserfahrung und Wissensdarlegung anschließen. 
Wo in den deskriptiven Abschnitten die Gesamtheit der Erfahrung bei den Indi-
genen im Sinne eines ethnographischen Traktats verallgemeinert und kondensiert 
wiedergegeben wird, da vermitteln die narrativen Einheiten die Erfahrung Lérys 
als ein vermeintlich unmittelbares, nicht in eine systematische Ordnung gebrach-
tes Einzelerlebnis. Léry vertextet seine Erfahrung also, damit der Leser diese in 
der Lektüre nachvollziehen, eventuell auch nacherleben kann. Um diesen Effekt 
sicherzustellen, werden die narrativen Abschnitte effektvoll mit den deskriptiven 
Abschnitten verzahnt.

4.1	Zur Verzahnung von Narration und Deskription
Die Sonderstellung, die den narrativen Einlassungen zukommt, wird textintern 
vorbereitet, denn die deskriptiven Passagen verweisen durchgehend auf die erzäh-
lenden Passagen. Dies gelingt über spannungsproduzierende Vorausdeutungen. 
Hier macht Léry vor allem das Thema des Kannibalismus fruchtbar, das für das 
durchaus sensationslüsterne Lesepublikum der Amerikaberichte ein kaufentschei-
dender Faktor war.47 Es verwundert also nicht, dass Léry seinen Kannibalismusbe-
schreibungen unzählige Andeutungen voranstellt,48 die den Leser bei Laune halten 
und darauf hinwirken, dass dem Bericht seiner Erfahrung mit Anthropophagen 
erzähltechnisch und wirkungsästhetisch eine zentrale Stellung zukommt. 

Abseits dieses die Lesererwartungen bedienenden Populärthemas sind jedoch 
andere Phänomene der textinternen Verzahnung und Spannungserzeugung zu 
erläutern, die für die Frage nach dem Vermittlungsproblem von Erfahrung rele-
vant sind. Zunächst sind die Übergangsformeln zu nennen, die als Scharnierstü-
cke zwischen den deskriptiven und narrativen Passagen stehen und die zwei Text-
modi somit strukturell miteinander in Beziehung setzen.49

46	 Funke, „Spuren eines Metadiskurses“, S. 418.
47	 Das bekannteste Beispiel für die verkaufsfördernde Wirkung von Kannibalismusdarstellun-

gen im 16. Jahrhundert ist die in Frankfurt herausgegebene und reich illustrierte Reisebe-
richtssammlung des Lütticher Protestanten Theodor de Bry: America (1590–1602). Der dritte 
Band dieser Serie gibt Lérys Histoire in Ausschnitten wieder und machte vor allem durch die 
Kupferstichillustrationen der Kannibalismusszenen auf sich aufmerksam (vgl. Michiel van 
Groesen, „De Brys America-Serie: Ein Meisterwerk der Reiseliteratur“, in: ders. (Hg.), Theodor 
de Bry. America, Sämtliche Tafeln 1590–1602, Köln 2019, S. 7–26, hier S. 18f.).

48	 Beispielsweise: „lesquels par le passé ont esté prins & mangé, a la façon que je diray au cha-
pitre suivant“ (Léry, Histoire, S. 195).

49	 Einige Beispiele für Übergangsformeln: „Mais laissant pour maintenant un peu à part nos 
Toüoupinambaoults en leur magnificence […]“ (ebd., S. 108); „à fin de traiter d’autres poincts, […] 
je vais en premier lieu descrire …]“ (S. 85); „Ainsi pour reprendre un peu haleine […]“ (S. 369). 
Auch bei der Schilderung des Schiffbruchs, den Léry auf der Rückreise erleidet, bleibt Zeit 
für einen nautischen Exkurs über den Gebrauch des Lots, den er einleitet: „Ne reste plus pour 
mettre fin à la presente histoire […]“ (S. 379).

DOI: 10.13173/9783447118101.073 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



85Das Problem der Vermittelbarkeit von neuweltlichem Erfahrungswissen

Dies zeigt sich beispielsweise in Kapitel 19 (De la guerre, combats, hardiesse & ar-
mes des sauvages), das den kriegerischen Tätigkeiten der Indigenen gewidmet ist. 
Nachdem zu Beginn des Kapitels die Frage nach den Kriegsgründen erläutert wur-
de – die Indigenen kämpfen nicht etwa, weil sie Land einnehmen wollen, sondern 
allein, um vergangene Kriegsgräuel zu rächen –, geht Léry dazu über, zu schildern, 
wie die Indigenen sich auf anstehende Schlachten vorbereiten: „Selon que j’ai vu, la 
maniere que nos Toupinenquins tiennent pour s’assembler à la fin d’aller en guerre 
est telle: c’est comme qu’ils ne aient entr’eux rois ni princes“.50 Léry fügt am Ende 
der Beschreibung der Kriegsvorbereitungen einen überleitenden Kommentar ein: 
„Mais, avant que faire marcher nos Toüoupinambaoults en bataille, il faut savoir quel-
les sont leurs armes“.51 Hier wird, in logischer Abfolge zur Darlegung der Kriegs-
vorbereitungen, die Schilderung eines Kriegsgeschehens angekündigt, allerdings 
nur um diese sogleich zugunsten der Erläuterung eines weiteren, für die prakti-
sche Seite des Krieges nicht unerheblichen Aspekts der Militärkultur der Indigenen 
aufzuschieben. Es folgt eine detaillierte, enumerative Waffenbeschreibung: „Ils ont 
premierement […]. Secondement […]. Finalement  […]“.52 Auch dieser deskriptive 
Abschnitt wird jedoch mit einem Aufschub der Schilderung des Kriegsgeschehens 
abgeschlossen, denn der redselige Autor zeigt sich irritiert darüber, dass die Indige-
nen nackt kämpfen. Es folgt eine Einlassung über indigenen Nudismus. Schließlich 
ermahnt sich Léry selbst, das vielfach angekündigte Kriegsgeschehen nicht zu ver-
fehlen, „à fin de ne confondre les matieres plus avant, je vai mettre nos Toüoupinam-
baoults en campagne pour marcher contre leurs ennemis“,53 um sodann die Schlacht 
letztlich geschehen zu lassen: „Estans doncques, par le moyen que vous avez enten-
du, assemblez […] huict ou dix mille hommes […] prests à marcher“.54

Die unzähligen Kommentare Lérys verknüpfen die deskriptiven mit den nar-
rativen Abschnitten aufs Engste, denn es werden Strukturmittel eingesetzt, die die 
deskriptiven Anteile in vorbereitende Funktion der narrativen Anteile stellen. In 
autoreflexiven Formeln wie „avant que faire marcher nos T.“ und „je vai mettre nos 
T. en campagne“ tritt der Autor Léry hervor. Er spricht hier in der Funktion des Or-
ganisators eines narrativen Textes, und zwar in dem Sinne, dass er die volle Verfü-
gungsgewalt über die sprachlich entworfene Welt des Textes hat, Ausgangspunkt 
und Ordnungsinstanz des Besprochenen ist. Diese ‚olympische‘ Position – es er-
zählt Léry, der a posteriori seine Erlebnisse niederschreibt – wird dahingehend ge-
nutzt, Spannung zu erzeugen, weisen doch die zahlreichen Vorausdeutungen da-
rauf hin, dass das gesamte Kapitel auf das narrative Schlachterlebnis ‚hinarbeitet‘, 
dessen Schilderung aber für die Zeit der ethnographischen Deskriptionen suspen-
diert wird. Hinzu kommt der Einsatz des historischen Präsens, was im Hinblick 
auf die Evidenzerzeugung ein besonders effizienter Modus der Visualisierung ist. 

50	 Ebd., S. 196.
51	 Ebd., S. 197.
52	 Ebd., S. 198–200.
53	 Ebd., S. 201.
54	 Ebd., S. 201f.

DOI: 10.13173/9783447118101.073 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



86 Dirk Brunke

Wenn Léry also eine spannungserzeugende Rhetorik entfaltet, die die deskrip-
tiven Abschnitte umspannt, dann arbeitet er mit Techniken, die der Narrativik 
eigen sind. Dies täuscht aber nicht darüber hinweg, dass die ethnographischen 
Anteile für sich genommen eine nüchterne, und damit gegenläufige Darstellung 
visieren. Im benannten Beispiel ist dies etwa die anschauliche Beschreibung der 
Kriegswaffen, die als Ekphrasis mitnichten der Logik einer erzählerischen Span-
nung folgt. In den deskriptiv ausgerichteten Passagen, die Ergebnis der ethnogra-
phischen Neugierde Lérys sind – er habe die Indigenen „par curiosité“55 bei ihrem 
Feldzug begleitet –, zeigen sich letztlich „Tendenzen zur sachlichen Indianerbe­
schreibung“,56 die „bis zu einem gewissen Grad ein eigenständiges Interesse an 
der indianischen Kultur“57 in Form einer „distanziert-selbstkritische[n] Reflexion 
indianischen Seins“58 erkennbar werden lassen. Diese Tendenzen jedoch gehen 
bei der Beschreibung der Indigenen – anders als etwa bei der Beschäftigung mit 
der Fischwelt – nicht so weit, dass auf Darstellungsebene eine textuelle Differen-
zierung zwischen descriptio und narratio erfolgte. Léry kämpft sozusagen mit dem 
ihm zur Verfügung stehenden Material, und zwar dahingehend, dass er keinen 
eindeutigen und einheitlichen Modus findet, die Gesamtheit seiner Erlebnisse zu 
vertexten. Alles bleibt schließlich rückgebunden an seine Erfahrung, wenngleich 
Ansätze erkennbar sind, im Rahmen der Diskursivierung des Erlebten eine objek-
tivierende, verallgemeinernde Darstellung zu suchen. Léry kann sich aber nicht 
vollends von seiner Erfahrung lösen. Alles Wissen bleibt letztlich rückgebunden 
an den subjektiven Erfahrungshorizont.

4.2	Erfahrung erzählen
Diese Rückbindung wird insbesondere dort explizit, wo Erlebnisse narrativ aus-
erzählt werden. Diese Narrativierung geschieht offenbar vor allem in Bezug auf 
Wissensbereiche, deren Diskursivierung grundlegende Schwierigkeiten bereitet. 
Beispielhaft soll abschließend das Zeremonienerlebnis im Mittelpunkt stehen, 
das im zentralen, umfangreichsten Kapitel des ethnographisch-naturkundlichen 
Teils steht (Ce qu’on peut appeler religion entre les sauvages Ameriquains, Kap. 16).59 In 
diesem Religionskapitel wird Erfahrung mit den Affekten sinnstiftend in Verbin-
dung gebracht, was darauf hinweist, dass die Vertextung von affektiv generierter 
Erfahrung besondere Schwierigkeiten bereitet. Hierbei wird dem Hörsinn bezie-
hungsweise dem Hören von Musik eine privilegierte Stellung zugeordnet.

Léry beginnt das Kapitel mit einem gelehrten Verweis auf eine Sentenz Ciceros: 
„il n’y a peuple si brutal, ni nation si barbare & sauvage, qui n’ai sentiment qu’il y 

55	 Ebd., S. 205.
56	 Enders, Die Legende von der Neuen Welt, S. 53.
57	 Ebd., S. 58.
58	 Ingrid Simson, Amerika in der spanischen Literatur des Siglo de Oro. Bericht, Inszenierung, Kritik, 

Frankfurt a. M./Madrid 2003, S. 135.
59	 Léry, Histoire, S. 230–261.

DOI: 10.13173/9783447118101.073 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



87Das Problem der Vermittelbarkeit von neuweltlichem Erfahrungswissen

a quelque Divinité“.60 Im Unterschied zu den Völkern der drei ‚alten‘ Kontinente 
jedoch, so Léry, zögere er, diese „maxime indubitable“61 auch auf die Indigenen 
Brasiliens anzuwenden, da er bei ihnen weder Orte der Gottesanbetung gesehen 
noch Erzählungen über die Erschaffung der Welt gehört habe. Im Folgenden je-
doch nimmt Léry – ohne dass dies im Text explizit formuliert würde – die Cicero-
Sentenz dahingehend wortwörtlich, dass allen Menschen ein Gefühl für das Me-
taphysische eigen sei. Und was nun Léry daraufhin darlegt, ist seine Erfahrung, 
dass die Indigenen auf affektiver Ebene durchaus für das Metaphysische emp-
fänglich sind.

Wenn er ihnen von der biblischen Genesis erzählt, zeigen die Indigenen sich 
„tous estonnez“,62 was durch eine „interjection d’esbahissement“63 zum Ausdruck 
gebracht wird; wenn die Europäer sich vor dem Donner nicht fürchten, weil sie 
sich von Gott beschützt wissen, dann zeigen die Indigenen sich verwundert, „ils 
s’esmerveillent bien fort“.64 Schließlich führt Léry eine Anekdote („exemple“65) ein, 
um zu verdeutlichen, dass die Indigenen auf der Affektebene, „pour estre attirez 
à la cognoissance de Dieu“,66 durchaus für das Metaphysische empfänglich sind: 
Er berichtet, dass einige Indigene ihn beim Singen eines Psalmes belauschten und 
der Gesang bei ihnen einen „grand plaisir“67 auslöste, sodass einer unter ihnen 
ausrief: „Vraiement tu as merveilleusement bien chanté […], j’ai esté fort joyeux 
de t’ouir.“68 Wenngleich der Gesang große Faszination auslöst, bleibt der Inhalt, 
die eigentlich religiöse Botschaft, für die Indigenen verschlüsselt. Schließlich tritt 
Léry als kultureller Übersetzer und Mittler auf und füllt das, was auf der Affek-
tebene und über das Hören von Musik ihre Neugierde geweckt hat, nun mit Glau-
bensinhalt, denn er erklärt ihnen die Bedeutung des Psalms. An sein angeführtes 
Zitat von Cicero anschließend, suggeriert Léry, dass Affekte einen Zugang zum 
Glauben ermöglichen. Neuweltliche experientia tritt hier in Harmonie mit Buch-
wissen, denn Lérys Anekdote scheint Ciceros Aussage über den gefühlsmäßigen 
Zugang zum Glauben vordergründig zu bestätigen.

Dieses exemplum, das sicherlich auf an die Affekte appellierende Missionie-
rungsansätze hindeutet, steht stellvertretend für die im Religionskapitel verwen-
dete Form der experientia und ihre Verbindung zum Hören von Musik. Ebenso 
wie der Psalmgesang bei den Indigenen Erstaunen hervorruft, lassen sich nämlich 
Léry und seine Begleiter von den rituellen Gesängen der Indigenen bei besag-
ter Zeremonie derart faszinieren, dass sie, nachdem sie ihre anfängliche Furcht 

60	 Ebd., S. 230.
61	 Ebd., S. 231.
62	 Ebd., S. 233.
63	 Ebd.
64	 Ebd., S. 234.
65	 Ebd., S. 257.
66	 Ebd.
67	 Ebd.
68	 Ebd., S. 258.

DOI: 10.13173/9783447118101.073 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



88 Dirk Brunke

überwunden haben, während des Ereignisses im Indigenendorf bleiben, „pour 
voir ce mystere“,69 wo sich ihre affektive Faszination schließlich derart steigert 
und sie vom Gesang derart ergriffen werden – „un accord si merveilleux“70 und 
„admirable“71 –, dass Léry sich zu einer Grenzüberschreitung hinreißen lässt und 
gegen alle Warnungen das Zelt betritt, in dem sich die Zeremonienmeister befin-
den: „à fin de mieux voir à mon plaisir“.72 Im Anschluss an den narrativen Ein-
schub gibt Léry an, dass ihm während der Zeremonie die Bedeutung derselben 
verschlossen geblieben war und ihm erst danach ein Übersetzer die Bedeutung 
des Gesangs erklärt habe. 

Die Parallelen zur Anekdote sind eklatant: In beiden Fällen löst Musik Affekte 
aus, in beiden Fällen ist während des Erlebnisses selbst die religiöse Botschaft ver-
schlüsselt, in beiden Fällen ist im Nachhinein eine Übersetzungsleistung notwen-
dig. Auch hier stehen, wie in der Anekdote, zunächst die von der Musik ausge-
lösten Affekte im Vordergrund, denn die geweckte Faszination ruft den Wunsch 
hervor, im Nachklang der affektiven Ergriffenheit nun die Bedeutung des Rituals 
zu erfahren. Léry selbst und der indigene Übersetzer treten damit als kulturelle 
Mediatoren auf, was nicht überrascht, wird an dieser zentralen Stelle des Textes 
doch der religiöse Hintergrund der Histoire – schließlich waren die Kolonisten 
nicht nur Siedler, sondern auch Missionare – besonders deutlich. Léry knüpft an 
den Gedanken an, dass die Musik die Rolle einer Mittlerin zwischen dem Unsag-
baren des Göttlichen und der gefühlsmäßigen Ebene menschlichen Seins über-
nimmt. Was allerdings auf der Gefühlsebene spürbar, also affektiv erlebbar ist, 
entzieht sich einer Versprachlichung, womit Léry hier eine Thematik einführt, die 
der Problematik der Versprachlichung von Erfahrungswissen entspricht.

Wo auf der einen Seite deskriptive Abschnitte eine ansatzweise distanzierte 
Beschreibung der indigenen Welt anvisieren, da werden narrative Einschübe zur 
Darlegung affektgeleiteter Kontaktmomente mit der Neuen Welt nutzbar gemacht. 
Den ethnographischen Abschnitten steht damit im Religionskapitel ein Fokus auf 
das affektive Erlebnis, auf die Affektgesteuertheit gegenüber, die hier als Movens 
der Wissensgewinnung auftritt. Affekt und Neugierde sind zwei Seiten derselben 
Medaille, ist doch beides zusammen der Ausgangspunkt des im Anschluss dar-
gelegten Wissens über die indigene Kultur. Von daher betont der Autor Léry, dass 
im Moment des Erlebens die Musik die sinnliche Wahrnehmung geprägt hat, und 
zwar derart, dass auch zwanzig Jahre später die Musik im Erinnerungsprozess 
noch eine affektische Reaktion hervorruft: „j’en demeurai tout ravi: mais aussi tou-
tes les fois qu’il m’en ressouvient, le cœur m’en tressaillant, il me semble que je les 
aie encor aux oreilles“.73 Wenn also die Affekte als Ausgangspunkt von Wissen 
eingestuft werden, so ist dies dahingehend zu werten, dass Léry das Auserzählen 

69	 Ebd., S. 242.
70	 Ebd., S. 243.
71	 Ebd., S. 244.
72	 Ebd.
73	 Ebd., S. 247.

DOI: 10.13173/9783447118101.073 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



89Das Problem der Vermittelbarkeit von neuweltlichem Erfahrungswissen

seines Emotionserlebnisses als Kern der zu vermittelnden Erfahrung einstuft. Die 
Narrativierung ist demnach der adäquate Modus, die Vermittelbarkeit des Erleb-
nisses sicherzustellen, und zwar in der Absicht, das Erlebnis in seiner zeitlichen 
Dimension für den Leser lesbar und erlebbar zu machen, den Leser also auf diese 
Weise zu affizieren und seine Neugierde zu wecken.74

5	 Fazit
Die Reiseerlebnisse Lérys werden im erinnernden Schreibprozess, vor allem in 
jenen Passagen, in denen der Schreibende sich selbst und seine Erlebnisse the-
matisiert, als Erfahrungen in Szene gesetzt, und zwar als wissensproduzierende 
Erfahrung, die unterschiedlichen Disziplinen – Geographie, Kosmologie, Ethno-
graphie, Botanik, Zoologie, Theologie – zuzuordnen ist. Dabei tritt die Sinneser-
fahrung, allem voran der Seh- und der Hörsinn, in den Vordergrund, und wird in 
Form von Narrativierung vermittelbar gemacht. Die Erfahrung als ein zentrales, 
wenngleich unscharf zu bestimmendes Element der Renaissance-Episteme nimmt 
in der Histoire einen zentralen Stellenwert ein, auf die alles im Text zu vermittelnde 
Wissen über die Neue Welt zurückgeführt wird. Die eigene Erfahrung legitimiert 
das neue Wissen. Der Fokus auf die Diskursivierung von Erfahrung erlaubt es 
herauszustellen, dass es Léry zwar – wie der Chronikliteratur im Allgemeinen – 
um die Vermittlung des Wissens über die neuen Räume geht. Zugleich offenbaren 
die aufgezeigten Vertextungsstrategien des Erfahrungswissens, vornehmlich die 
Narrativierung, dass vielmehr die erfahrungsgemäße Genese von Wissen in den 
Mittelpunkt rückt;75 sowohl in Harmonisierung als auch in kritischer Auseinan-
dersetzung mit tradiertem Bücherwissen.

Dass Léry sich dabei einer völlig neuen Welt gegenübersah, bei deren Wahr-
nehmung er nur bedingt auf Buchwissen zurückgreifen konnte, verschafft ihm 
und den Autoren der Chronikliteratur ein Bewusstsein über die Novität und Sin-
gularität des historischen Moments. Auf dieser neuen Welterfahrung gründet die 
Problematik der Frage, mit welchen Mitteln das neue Wissen glaubhaft vermittelt 
werden kann. Wie aufgezeigt wurde, geht Léry weit über die bloße Betonung der 
Augenzeugenschaft hinaus, indem er gezielt Vertextungsstrategien anwendet. 
Léry selbst spricht diesen Problemkomplex an: „il n’est pas facile de le faire croire 
à ceux qui n’ont point vue“.76 Von daher werden Evidenzstrategien eingesetzt, die 
die Erfahrung vermittelbar machen. Diese erfüllen, zumal wenn sich das Erfah-

74	 Zur Verbindung des Erfahrungsbegriffs zum calvinistischen Glauben vgl. den kurzen Ab-
schnitt „L’expérience et la foi“, in: Lestringant, Jean de Léry, S. 229–232.

75	 Dieser performative Charakter ist auch für die politische Ebene des Textes sinnfällig. Viel-
fach wurde konstatiert, dass die Darstellung des religiösen Gegenspielers Villegagnons un-
einheitlich und heterogen (vgl. Enders, Die Legende von der Neuen Welt, S. 80; Temelli, „Reise 
Richtung Freiheit“, S. 95) sei, was vor dem Hintergrund des performativen Charakters der 
Histoire jedoch nicht erstaunt, da eben keine statische Meinung über Villegagnon den Ge-
samttext prägt, sondern vielmehr Lérys Weg zur negativen Bewertung des Vizeadmirals be-
schrieben wird.

76	 Léry, Histoire, S. 29f.

DOI: 10.13173/9783447118101.073 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



90 Dirk Brunke

rungswissen auf affektische Kontaktmomente bezieht, die wirkungsästhetische 
Funktion, die eigene experientia glaubhaft und durch die Lektüre nachvollziehbar 
oder wieder-erfahrbar werden zu lassen. Léry greift auf eine vorgeblich unvermit-
telte Wiedergabe des Erlebnisses in narrativer Form zurück.

Es bleibt abschließend zu erwähnen, dass in den dargelegten Formen des Er-
fahrungswissens jene Wissensbereiche beleuchtet wurden, die für die praktische 
Seite der Expansionszeit und die Erfassung und Vermittelbarkeit des Neuen von 
zentraler Bedeutung sind. Für Léry selbst ist dies indes nicht die zentrale Funktion 
von Erfahrung, wie im letzten Absatz der Histoire deutlich wird – „j’ai experimen-
té que l’Eternel est celui qui fait mourir & fait vivre“77 –, denn schließlich stehe 
die lebenspraktische Erfahrung zwar in Funktion, dem Menschen eine Lehre und 
damit Weltwissen zuteilwerden zu lassen – „l’experience fait mieux entendre un 
faict“.78 Seine zentrale Konzeption und Ausrichtung von Erfahrung ist aber als 
gottgewolltes Erfahrungswissen zu verstehen, das Einsicht in religiöse Wahrhei-
ten gibt. Bei aller Dispersität der angeschnittenen Disziplinen, stimuliert durch 
den schweifenden Blick des curieux, bleibt doch alle Erfahrung – auch dann, wenn 
sie im Text als kontingent präsentiert wird – rückgebunden an diesen übergeord-
neten Erfahrungsbegriff. Dennoch keimen in seinem Text, im Hinblick auf die 
sich noch entwickelnde Zoologie und Ethnographie, zugleich moderne Ansätze 
menschlicher, profaner Welterfahrung. Lérys Histoire gibt damit auf mikrostruk-
tureller Ebene Einblick in die Geburtsstunde frühneuzeitlicher Wissenschaft, im 
Falle Lérys vornehmlich im Sinne frühen ethnographischen und zoologischen 
Schreibens. Darin liegt der vorausweisende Charakter von Lérys neugieriger und 
breit gefächerter Beobachtungsgabe, die sich in einem ansatzweise objektiven Stil 
realisiert und die Lévi-Strauss rund 400 Jahre später veranlassen wird, die Histoire 
als ‚bréviaire de l’ethnologue‘ zu bekomplimentieren.

Bibliographie

Quellen
Léry, Jean de, Histoire d’un voyage fait en la terre du Brésil, hg. von Jean-Claude Morisot, 

Genf 1975.
Pigafetta, Antonio, Primo Viaggio Intorno Al Globo Terracqueo, hg. von Carlo Amoretti, 

Mailand 1800.

Sekundärliteratur
Albert, Corinna, Sehen im Dialog. Bedeutungsdimensionen intermedialer Phänomene in den 

spanischen Renaissancedialogen zu Kunst und Malerei, Stuttgart 2017.
Almeida, Onésimo, „Experiência a madre das cousas – on the ‚Revolution of Experi-

ence‘ in Sixteenth-Century Portuguese Maritime Discoveries and its Foundational 

77	 Ebd., S. 381.
78	 Ebd., S. 369.

DOI: 10.13173/9783447118101.073 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



91Das Problem der Vermittelbarkeit von neuweltlichem Erfahrungswissen

Role in the Emergence of the Scientific Worldview“, in: Portuguese Humanism and 
Republic of Letters, hg. von Maria Berbara und Karl Enenkel, Leiden 2011, S. 381–400.

Brenner, Peter, „Vom Augenschein zur Wissenschaft: Formen neuzeitlicher Welter-
fahrung in den Reiseberichten von Hans Staden und Jean de Léry“, in: Daphnis: 
Zeitschrift für Mittlere Deutsche Literatur und Kultur der Frühen Neuzeit 21/2-3 (1992), 
S. 179–217.

Dear, Peter, „The Meanings of Experience“, in: The Cambridge History of Science, hg. von 
Katharine Park und Lorraine Daston, Cambridge 2006, Bd. 3, S. 106–131.

Ehrlicher, Hanno, „Die ‚Neue Welt‘: Reisen und Alterität“, in: Handbuch Raum und Lite-
ratur, hg. von Jörg Dünne und Andreas Mahler, Berlin/New York 2015, S. 355–363.

Enders, Angela, Die Legende von der Neuen Welt. Montaigne und die ‚littérature géogra-
phique‘ im Frankreich des 16. Jahrhunderts, Tübingen 1993.

Folger, Robert, Writing as Poaching: Interpellation and Self-Fashioning in Colonial relaciones 
de méritos y servicios, Leiden/Boston 2011.

Funke, Hans-Günther, „Spuren eines Metadiskurses über die Problematik der Wahr-
nehmung und Darstellung fremdkultureller Wirklichkeit in den Brasilien-Reisebe-
richten Thevets und Lérys“, in: Romanistische Zeitschrift für Literaturgeschichte 26/3-4 
(2002), S. 395–426.

Gumbrecht, Hans Ulrich, „Wenig Neues in der Neuen Welt. Über Typen der Erfah-
rungsbildung in spanischen Kolonialchroniken des XVI. Jahrhunderts“, in: Die Plu-
ralität der Welten. Aspekte der Renaissance in der Romania, hg. von Wolf-Dieter Stempel 
und Karlheinz Stierle, München 1987, S. 227–252.

Hassinger, Erich, „Die Rezeption der Neuen Welt durch den französischen Späthuma-
nismus (1550-1620)“, in: Humanismus und Neue Welt, hg. von Wolfgang Reinhard, 
Weinheim 1987, S. 89–132.

Kablitz, Andreas, „Erzählung und Erfahrung, oder: Von der Unmöglichkeit, Erfahrung 
zu erzählen“, in: Erfahrung und Referenz, hg. von Axel Rüth und Michael Schwarze, 
Paderborn 2016, S. 27–41.

Kiening, Christian, „Ordnung der Fremde: Brasilien und die theoretische Neugierde 
im 16. Jahrhundert“, in: Pandaemonium Germanicum: Revista de Estudos Germanísticos 
6 (2002), S. 137–168.

Lestringant, Frank, Jean de Léry ou l’invention du sauvage. Essai sur l’Histoire d’un voyage 
faict en la terre du Bresil, Paris 22005.

Losse, Deborah, Montaigne and Brief Narrative Form, New York 2013.
Penzkofer, Gerhard, „Lazarillo bei den Thunfischen oder die amerikanische Erfin-

dung der Perspektive“, in: Artificios. Technik und Erfindungsgeist in der spanischen Li-
teratur und Kultur der Frühen Neuzeit, hg. von Wolfram Nitsch und Christian Wehr, 
Paderborn 2016, S. 63–97.

Reichert, Folker, Asien und Europa im Mittelalter. Studien zur Geschichte des Reisens, Göt-
tingen 2014.

Sánchez, Jean-Pierre, „Myths and Legends in the Old World and European Expan-
sionism on the American Continent“, in: The Classical Tradition and the Americas, hg. 
von Wolfgang Haase und Reinhold Meyer, Berlin/New York 1994, Bd. 1, S. 189–240.

Schaefer, Christina, „Esperienza. Zur Diskursivierung von Erfahrungswissen in Leon 
Battista Albertis Libri della famiglia“, in: Working Paper des SFB 980 Episteme in Be-
wegung 15 (2019) S. 1-37, URL: https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/17607 
(26.01.2021)

DOI: 10.13173/9783447118101.073 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author

https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/17607


92 Dirk Brunke

Simson, Ingrid, Amerika in der spanischen Literatur des Siglo de Oro. Bericht, Inszenierung, 
Kritik, Frankfurt a. M./Madrid 2003.

Temelli, Yasmin, „Jean de Lérys Histoire d’un voyage faict en la terre du Brésil – eine 
Reise Richtung Freiheit?”, in: Liberté e(s)t choix: Verhandlungen von Freiheit in der 
französischen Literatur, hg. von Sieglinde Borvitz und Yasmin Temelli, Berlin 2019, 
S. 87–103.

Van Groesen, Michiel, „De Brys America-Serie: Ein Meisterwerk der Reiseliteratur“, in: 
ders. (Hg.), Theodor de Bry. America, Sämtliche Tafeln 1590–1602, Köln 2019, S. 7–26.

DOI: 10.13173/9783447118101.073 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



„Y en todo es gran cosa la experiencia“ –  
„Bei allem aber ist die Erfahrung sehr wichtig“

Erfahrungswissen bei Teresa de Jesús

Iris Roebling-Grau

Dass bei allem die Erfahrung sehr wichtig sei, schreibt Teresa de Jesús (1515–82) 
im elften Kapitel ihres Libro de la vida (im Folgenden kurz: Vida1), ihres autobio-
graphischen Lebensberichts, den die Karmelitin auf Geheiß ihrer Beichtväter2 im 
Zeitraum zwischen 1554 und 1565 sukzessive verfasste.3 Gedruckt wurde der Text 
erst posthum 1588 auf Initiative des Augustinermönchs und Theologieprofessors 
Fray Louis de Léon, als die Zweifel seitens der Inquisition der Vergangenheit an-
gehörten. Das Konzept der Erfahrung, „espiriencia“, ohne x und mit  i, wie die 
Spanierin in ihrer im 16. Jahrhundert noch nicht gänzlich normierten Mutterspra-
che schreibt, ist ein zentraler Begriff dieses Werks, das bereits 1602 ins Französi-
sche übersetzt und in Frankreich u. a. über François de Sales verbreitet wurde. In 
dem vorliegenden Beitrag wird der Versuch unternommen, dieses Erfahrungs-

1		 Zitiert wird nach der Ausgabe: Santa Teresa de Jesús, Libro de la vida, hg. von Dámaso Chichar-
ro, Madrid 162011. Im Folgenden werden nicht die Seiten, sondern die Kapitel mit den jewei-
ligen Abschnitten direkt im Fließtext angegeben: Vida 11,15. Die deutschen Zitate werden zi-
tiert nach: Teresa von Avila, Das Buch meines Lebens, hg. und übers. von Ulrich Dobhan und 
Elisabeth Peeters, Freiburg 2001. Auch hier werden im Folgenden die Kapitel und Abschnitte 
angegeben. 

2		 Die Abfassung dieser Lebensbeichte ist das Ergebnis eines längeren Schreibprozesses, in 
dem Teresa von unterschiedlichen Geistlichen aufgefordert wurde, ihre Weise des Betens 
und ihre mystischen Erfahrungen zu verschriftlichen, damit geprüft werden könne, ob diese 
von Gott eingegeben seien oder vom Teufel stammten. Die Abfassung des später so genann-
ten Libro de la vida wurde 1562 von García de Toledo in Auftrag gegeben. An ihn ist die Schrift 
explizit adressiert (Vida 7,22). Im späteren Verlauf der Redaktion haben weitere Priester auf 
die Redaktion Einfluss gehabt, u. a. der Inquisitor Francisco de Soto y Salazar. Vgl. dazu: Dá-
maso Chicharro, „Introducción“, in: Santa Teresa de Jesús, Libro de la vida, hg. von Dámaso 
Chicharro, Madrid 162011, S. 19–114, hier S. 69–72. Weil es unüblich war, dass Frauen sich zu 
theologischen Fragen schriftlich äußerten, stellt Teresa eingangs klar, dass man sie expli-
zit zum Schreiben aufgefordert und ihr hierzu eine Erlaubnis erteilt habe: „[C]omo me han 
mandado y dado larga licencia para que escriba el modo de oración y las mercedes que el 
Señor me ha hecho“ (Vida, prólogo). „[U]nd mir eine weitreichende Erlaubnis und dazu noch 
den Auftrag gegeben, meine Gebetsweise und die Gnaden zu beschreiben […]“ (Buch meines 
Lebens, Vorwort). 

3		 Vgl. dazu: Frauke Bode, „Teresa de Ávila: El Libro de la vida (1562) [The Life of the Holy Mother 
Teresa de Jesús]“, in: Handbook of Autobiography/Autofiction, hg. von Martina Wagner-Egelhaaf, 
3 Bde, Berlin 2019, Bd. 3, S. 1425–1438, hier S. 1425–1427.

DOI: 10.13173/9783447118101.093 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



94 Iris Roebling-Grau

wissen als Bestandteil und Folge einer mystischen Erfahrung zu fassen, womit 
es unterscheidbar wird von weltlichem Erfahrungswissen. Dazu wird in einem 
ersten Schritt dargelegt, wodurch sich Erfahrungswissen in der Mystik auszeich-
net und wie es sich zu anderen Formen des Wissens verhält. Anschließend wird 
aufgezeigt, wie Teresa dieses Wissen sprachlich in ihrem eigenen Schreiben prä-
sentiert und damit verfügbar gemacht hat. Und schließlich soll der Frage nachge-
gangen werden, ob und wenn ja, inwiefern dieses mystische Erfahrungswissen 
geschlechtlich konnotiert ist: Ist es ein genuin weibliches Wissen? 

1	 Erfahrungswissen bei Teresa 
Als konstitutiv für (lebenspraktisches) Erfahrungswissen kann nicht zuletzt die 
Gebundenheit an das körperliche Erleben identifiziert werden. Damit erweist sich 
dieses Wissen als eines, das in der Praxis, der Bewegung erworben wird und auch 
von diesem Anwendungskontext nicht gelöst werden kann: 

Besonders evident ist dies in Bereichen, in denen körperlich-sinnliche Er-
fahrung bzw. praktische Übung eine wichtige Rolle spielen, z. B. beim Sport 
oder beim Spielen eines Musikinstrumentes. Selbst wenn man theoretisch 
weiß, wie die Bewegungen der Finger am Klavier oder beim Schwimmen 
ablaufen, heißt das noch nicht, dass man Klavierspielen oder sich elegant 
im Wasser fortbewegen kann.4 

Gradmesser für den Lernerfolg ist hierbei stets der praktische Erfolg, der alles 
theoretische Wissen in den Schatten stellt. Aus eben dieser Praxisbezogenheit 
und dem engen Bezug zum Körper scheint allerdings auch eine gewisse Wider-
ständigkeit zu resultieren, die sich bei der sprachlichen, genauer: bei der schriftli-
chen Fixierung dieses Wissens einstellt. Nicht nur kann man es über die Lektüre 
schlecht erwerben, schwierig gestaltet sich bereits der Versuch einer Verbalisie-
rung auf dem Papier.5 

In dieser Konturierung kann man Erfahrungswissen einer anderen Form von 
Wissen gegenüberstellen, das als Beobachtungswissen (observatio) klassifiziert 
wurde.6 Es wird in der Beobachtung eines Gegenstandes gewonnen und ist ein 

4		 Vgl. dazu Christina Schaefer unter Rekurs auf Gilberts Ryles Unterscheidung von knowing 
how und knowing that, in: Christina Schaefer, „Esperienza. Zur Diskursivierung von Erfah-
rungswissen in Leon Battista Albertis Libri della familia“, Working Paper des SFB 980 Episte-
me in Bewegung, No. 15/2019, Freie Universität Berlin, S. 5, URL: https://refubium.fu-berlin.de/
handle/fub188/17607 (23.08.2021).

5		 Schaefer, „Esperienza“, S. 3. Außerdem: Ulrike Schneider, „Vom Wissen um gratia. Strategien 
der Diskursivierung elusiven Wissens in der Frühen Neuzeit“, in: Gratia. Mediale und diskursi-
ve Konzeptualisierungen ästhetischer Erfahrung in der Vormoderne, hg. von Ulrike Schneider und 
Anne Eusterschulte, Wiesbaden 2018, S. 89–105.

6		 Etymologisch führt diese Beobachtung über lat. ‚observare‘ auch zum Begriff der Obser-
vanz im monastischen Ordensleben. Sogar im Deutschen ist diese doppelte Bedeutung noch 
virulent, so etwa in der Wendung ‚ein Gesetz beobachten‘. Als eine Zwitterform zwischen 
dem Beobachtungswissen (als einem Wissen von einem Objekt) und dem Praxiswissen (als 

DOI: 10.13173/9783447118101.093 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author

https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/17607
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/17607


95„Y en todo es gran cosa la experiencia“

Wissen von etwas. Diese Wissensform erfährt im Zuge eines erstarkten Interesses 
an der Erforschung der Natur in der Frühen Neuzeit einen Aufschwung. Es ist 
insofern losgelöst von der eigenen persönlichen (Lebens)Erfahrung, als es objekt-
bezogen ist, und es lässt sich auch ohne Verweis auf die eigene Biographie kom-
munizieren. Experientia und observatio sind bereits bei Aristoteles angelegt7 und 
emanzipieren sich spätestens seit dem 16. Jahrhundert zunehmend voneinander, 
sind aber noch in der Encyclopédie von Jacques Diderot und Jean Baptiste le Rond 
D’Alembert im 18. Jahrhundert aufeinander bezogen.8 

Wie lässt sich nun das bei Teresa aufscheinende Wissen der mystischen Erfah-
rung innerhalb dieser Dichotomie verorten? Haben wir es mit einem Erfahrungs-
wissen und einer Praxis zu tun oder geht es vielmehr um ein Wissen, das sich auf 
ein Objekt, ein Phänomen bezieht?

Diese Fragen sind mit Blick auf die Mystik insofern nicht leicht zu beantworten, 
als dieser Bereich sich dadurch auszeichnet, dass in ihm etwas per se dem Wissen 
Entzogenes zugänglich wird: ‚mystikos‘ ist das Geheime, „hors des atteintes de 
la connaissance et de l’expérience propres [sic]“.9 Interessanterweise aber verab-
schiedet auch der hier zitierte Artikel aus dem Dictionnaire de spiritualité ascétique 
et mystique (1937–95) keineswegs den Begriff der ‚Erfahrung‘ aus dem Bereich der 
Mystik. Vielmehr wird in den anschließenden Absätzen das mystische Wissen ge-
rade weil es an den Rändern der Alltagswelt angesiedelt ist, als ein spezifisches Er-
fahrungswissen gefasst, das an eine Form des eigenen Erlebens gebunden ist, wel-
che die mystische Erkenntnis erst generiere: „Le mot ‚mystique‘ s’applique donc 
à l’objet, terme de l’expérience en question – le mystère –, et au sujet de la même 
expérience, et à la nouvelle forme de rapport qui s’ensuit entre l’un et l’autre“.10 Der 
mystischen Erfahrung kann demnach eine Sonderstellung eingeräumt werden, 
die sich aus einem Verhältnis zwischen dem zu erforschenden Gegenstand, hier: 
dem Göttlichen, und dem erforschenden Subjekt ergibt. Nur wenn beiden Seiten 
miteinander gleichsam ins Gespräch gebracht werden, scheint es sinnvoll, von 
mystischer Erfahrung als einer Form der besonderen Gotteserkenntnis zu spre-
chen, die von einer spezifischen Weise des eigenen Erlebens ausgeht. Vor diesem 

einem Wissen von einem Bewegungsablauf) scheint zu stehen, was man Lebenserfahrung 
nennen kann: ein Weltwissen, gewonnen in Reisen, (Miss)Erfolgen und Weltwahrnehmung. 
Zumindest der einschlägige Artikel aus der Encyclopédie legt diese Abstufung nahe. Vgl. Cé-
sar Chesneau Dumarsais, „Expérience“, in: Encyclopédie méthodique […], hg. von Denis Diderot 
und Jean Baptiste le Rond d’Alembert, Bd. 6: ET–FN, Paris 1765, S. 297.

	 7	 Vgl. zur Unterscheidung von Experiment, Erfahrung und Beobachtung: Lorraine Daston/
Elisabeth Lunbeck, „Introduction. Observation Observed“, in: dies. (Hg.), Histories of Scientific 
Observation, Chicago/London 2011, S. 1–11. 

	 8	 Vgl. dazu den Beitrag „Facetten frühneuzeitlicher experientia-Diskurse“ von Christina Schae
fer in diesem Band.

	 9	 Jesús López-Gay, „Mystique. – I. Le phénomène mystique“, in: Dictionnaire de la spiritualité 
ascétique et mystique, doctrine et histoire, hg. von Marcel Viller u. a., Bd. 10, Paris 1980, Sp. 1894–
1902, hier Sp. 1893.

10	 Ebd.

DOI: 10.13173/9783447118101.093 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



96 Iris Roebling-Grau

Hintergrund erweist sich das autobiographische Schreiben als paradigmatisch für 
die literarische Darstellung dieser Erfahrung, lässt sich in ihm die beschriebene 
Verschränkung doch ideal vorführen: Es wird vom eigenen Leben erzählt, das 
sich als Erfahrungsraum für das Göttliche erweist. Auch Teresas Vida zeugt von 
einer solchen Verschränkung.11 

Die Forschung hat verschiedene Versuche unternommen, diese mystische Got-
teserfahrung zu systematisieren und in ihren unterschiedlichen Schattierungen 
als Wissen zu beschreiben. Ciro García etwa unterscheidet mit Bezug auf die 
Vida zwischen einer christozentrischen mystischen Konversionserfahrung, einer 
etwas weiter gefassten theologischen Gotteserkenntnis (eines Wissens um die 
Anwesenheit Gottes im eigenen Leben), einer spezifisch auf Christus bezogenen 
persönlicheren Gottesbegegnung, einer Einsicht in das Wesen der Trinität und 
einer Gotteserfahrung in Form einer umfassenden Wahrheitserkenntnis.12 Anstatt 
dieser Typologie weiter nachzugehen, die ausgerichtet ist auf die Frage nach der 
jeweiligen Beschaffenheit dessen, was erfahren und also erkannt wird, soll hier 
die bereits benannte Verschränkung zwischen Erfahrungs- und Beobachtungs-
wissen noch einmal in den Blick genommen werden, um sie abzugleichen mit 
der bei Teresa im Zentrum stehenden Praxis des Gebetes. Übereinstimmend wird 
diese Praxis als Schlüssel oder auch – mit der architektonischen Metaphorik der 
Autorin – als ‚Tür‘ („puerta“) beschrieben, welche die Gläubigen auf ihrem Weg 
zu einer spezifisch mystischen Gotteserfahrung passieren müssen, um die Ein-
kehr in die eigene Innenwelt zu realisieren:13 „Pero no existe posibilidad de entrar 
dentro sin pasar por la oración, que es la puerta: no hay exploración posible del 
mundo interior sin el encuentro mutuo de Dios con el hombre” (im Folgenden 
kurz: Moradas 2,1,11).14

11	 Vgl. zur Geschichte der Verschränkung von christlicher Selbst- und Gotteserkenntnis: Pierre 
Courcelle, Connaîs-toi toi-même. De Socrate à Saint Bernhard, 3 Bde., Paris 1974–5, Bd. 1, S. 132.

12	 Ciro García, „La experiencia de Dios en el Libro de la vida de santa Teresa de Jesús“, in: Scripta 
Teologica 47/2 (2015), S. 419–439, hier S. 423f. Vgl. auch Jesús Castellano, der sich auf Teresas 
Werk insgesamt bezieht und darin mit Bezug auf den Brief des Paulus an die Epheser (3,18f.) 
eine vierdimensionale Erfahrung ausmacht, wobei er die Breite als den menschlich-christli-
chen Aspekt deutet, den er auch mit der Kirche ihrer Zeit in Zusammenhang bringt, die Wei-
te als den Anteil in der persönlichen Entwicklung auf dem eigenen Lebensweg, die Höhe als 
die so genannte übernatürliche Dimension dieser Erfahrung und die Tiefe als die spezifisch 
mystische innere Gotteserfahrung. Jesús Castellano, „Espiritualidad teresiana. Experiencia y 
doctrina“, in: Introducción a la lectura de Santa Teresa, hg. von Alberto Barrientos, Madrid 22002, 
S. 157–281, hier S. 169–173.

13	 Castellano, „Espiritualidad teresiana“, S. 202.
14	 Zitiert wird nach der Ausgabe: Teresa de Jesús, Las Moradas del Castillo interior, hg. von Dá-

maso Chicharro, Madrid 1999. Im Folgenden werden nicht die Seiten, sondern die Kapitel 
mit den jeweiligen Abschnitten direkt im Fließtext angegeben. „Nun also, zu meinen, wir 
würden in den Himmel kommen, ohne in uns einzutreten, indem wir uns kennen lernen und 
unsere Armseligkeit betrachten, und was wir dem Herrn verdanken, und ihn oftmals um 
sein Erbarmen zu bitten, das wäre Unsinn“ (Teresa von Avila, Wohnungen der Inneren Burg, hg. 
und übers. von Ulrich Dobhan und Elisabeth Peeters, Freiburg 2005). Im Folgenden zitiert mit 
Kurztitel und den jeweiligen Abschnitten.

DOI: 10.13173/9783447118101.093 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



97„Y en todo es gran cosa la experiencia“

Im Prolog zu ihrer Vida hat Teresa dieses Gebet – entsprechend des ihr erteilten 
Auftrages zur Verschriftlichung ihrer Gebetsweise und den daraus resultierenden 
Visionen – erstmals systematisch als Technik vorgestellt, zu der sie sogar anleitet. 
Immer wieder schlüpft sie dazu in die Rolle der Erfahrenen, die weiß, wovon sie 
spricht: „yo tengo grandísima espiriencia de ello y sé que es verdad, porque lo he 
¡mirado [sic] con cuidado y tratado después a personas espirituales“ (Vida 11,15).15 
Der hier aufgerufene Erfahrungsbegriff speist sich aus der Vorstellung eines in 
der Praxis erworbenen Wissens. Der Abgleich mit dem autorisierten Wissen der 
männlichen Geistlichen erfolgt erst im Nachtrag und ist nicht Teil des Wissenser-
werbs selbst. Teresa nutzt die Rolle der Erfahrenen, um das Vertrauen ihres Lese-
publikums zu gewinnen, das sie auf einen Weg zu führen gedenkt, der anfangs 
beschwerlich anmuten könne, was jedoch niemanden entmutigen solle. Vielmehr 
seien Widerstände unvermeidlich. In dem Bemühen, dieses Versprechen glaubhaft 
vermitteln zu können, unterstreicht Teresa, dass nicht die Bücher, sondern ihr eige-
nes Leben sie unterwiesen habe.16 Um Erfahrungswissen in einem engeren Sinne 
geht es dann anschließend, wenn die Feinheiten des Gebetes nachvollzogen wer-
den. Und erst dabei wird deutlich, inwiefern das Beten mit einer Fähigkeit zusam-
menfällt, die ähnlich wie das Musizieren oder eine Sportart der Übung bedarf.

Im Anschluss an das obige Zitat aus dem 11. Kapitel der Vida erläutert Teresa 
die Schwierigkeiten, die das innere Beten vielen anfangs bereite.17 Die Seele wolle 
zu Gott, finde aber nicht den richtigen Weg, fühle sich krank und schwach. Dann 
sei es wichtig, das Prozedere anzupassen, die Stunden des Betens zu verschieben 

15	 „([I]ch habe sehr viel Erfahrung damit und weiß, daß es wirklich so ist, denn ich habe es 
sorgfältig beobachtet und dann mit geistlichen Menschen darüber gesprochen)“ (Buch meines 
Lebens, 11,15).

16	 Es lässt sich darin eine doppelbödige Strategie erkennen. Einerseits ist der Versuch, die eige-
ne Autorität aus Erfahrung und nicht aus Lektüre abzuleiten, eine bekannte Strategie. Jorge 
Checa hat auf Juan de Valdés verwiesen, der sich bereits innerhalb dieser Opposition auf Sei-
ten der Erfahrung verortet und vielleicht auch Teresa zum Vorbild gedient hat. Jorge Checa, 
Experiencia y representación en el Siglo de Oro. Cortés, Santa Teresa, Gracián, Sor Juana Inés de la 
Cruz, Valladolid 1998, S. 78–80. Andererseits schwingt beim Lob der Erfahrung auch immer 
eine Kritik der ‚letrados‘, der Büchergelehrten, mit. Diese Kritik versteht Teresa feinsinnig 
zu platzieren: „Para esto es muy necesario el maestro, si es espirimentado; que si no, mucho 
puede errar y traer un alma sin entenderla ni dejarla a sí mesma entender; porque, como sabe 
que es un gran mérito estar sujeta a maestros, no osa salir de lo que se le manda“ (Vida 13,14). 
Darüber hinaus wird deutlich, dass hinter Teresas Erfahrung Christus gleichsam als Lehr-
meister steht, der Bücher überflüssig macht. Als Teresa im Zuge des Index librorum prohibito-
rum von 1559 keinen Zugriff mehr auf spanischsprachige geistliche Literatur hatte, erschien 
ihr Christus mit den Worten: „[…] yo te daré libro vivo“ (Vida 26,5). Die Stelle wird vielfach 
zitiert als Beleg für Teresas Selbstverständnis als direkt von Christus Inspirierte. Vgl. dazu: 
Castellano, „Espiritualidad teresiana“, S. 186f.

17	 Im Spanischen lautet der Begriff „oración mental“, Ulrich Dobhan und Elisabeth Peeters er-
läutern: „Im engeren Sinne meint inneres Beten vor allem das persönliche stille Gebet bzw. 
das meditative Verweilen in der Gegenwart Gottes“ (Ulrich Dobhan/Elisabeth Peeters, „An-
hang I. Erklärung wichtiger Begriffe“, in: Teresa von Avila, Das Buch meines Lebens, S. 630–645, 
hier S. 637).

DOI: 10.13173/9783447118101.093 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



98 Iris Roebling-Grau

oder auch zu verkürzen. Das alles müsse feinfühlig beobachtet und abgestimmt 
werden. „Dije ‚con discrición‘, porque alguna vez el demonio lo hará [gemeint ist 
ein Unwohlsein beim Beten, IRG]; y ansí es bien ni siempre dejar la oración cuando 
hay gran distraimiento y turbación en el entendimiento, ni siempre atormentar el 
alma a lo que no puede“ (Vida 11,16).18

Dieses Feingefühl, diese Klugheit („discreción“), die hier die gute Führung 
der eigenen Seele ausmacht und ihr Zusammenspiel mit dem Körper betrifft, ist 
zentraler Bestandteil des Wissens vom richtigen Beten. Sofern es auf den eige-
nen Körper und die eigene Seele ausgerichtet ist, kann man es als eine Form der 
aufmerksamen Selbstwahrnehmung beschreiben. Will man aber jemand anderen 
geistlich führen, muss man diese Fähigkeit auch zu übertragen verstehen. Die da-
bei erforderliche observatio interpretiert dann die Regungen eines Gegenübers als 
Symptome, deren Ursprung es zu verstehen gilt, was sich in dem Maße als schwie-
rig erweist, als an diesem Ursprung immer auch ein Szenario der Täuschung ver-
mutet wird, als dessen Urheber in Teresas Zeit stets „el demonio“ (‚der Teufel‘) zu 
erwarten war. Dessen Machenschaften müssen nach zeitgenössischer Auffassung 
gekonnt dechiffriert werden, um sich nicht vom rechten Weg, dem des inneren 
Betens nämlich, wegführen zu lassen, sondern vielmehr auch gegen Widerstände 
Kurs zu halten. Skizziert wird dabei eine im Grunde hermeneutische Fähigkeit, 
zu unterscheiden, in welchen Momenten Gott und in welchen sein Antagonist 
auf die Seele einwirkt. Diese für Teresa zentrale Fähigkeit zur Unterscheidung ist 
von Pedro Cerezo Galán als „el buen sentido“, als gesunder Menschenverstand 
interpretiert worden.19 Die Umschreibung möchte ich aufgreifen und mit Bezug 
auf Paulus’ Korintherbriefe als ‚Unterscheidung der Geister‘ genauer beschrei-
ben.20 Paulus zählt im ersten Korintherbrief unterschiedliche geistliche Gaben auf. 

18	 „Ich sage ‚mit Klugheit‘, denn gelegentlich verursacht der Böse so etwas. Und darum ist es 
gut, das innere Beten nicht für immer aufzugeben, wenn der Verstand von großer Zerstreu-
ung und Verwirrung heimgesucht wird, noch die Seele ständig mit etwas zu quälen, was sie 
nicht kann“ (Buch des Lebens 11,16).

19	 Pedro Cerezo Galán, „La experiencia de la subjetividad en Teresa de Jesús“, in: La recepción 
de los místicos. Teresa de Jesús y Juan de la Cruz, hg. von Salvador Ros García, Salamanca 1997, 
S. 171–204, hier S. 184. 

20	 Gemeint sind die Stellen 1 Kor. 12,4–11 und 2 Kor. 11,14. Als einschlägig für die Thematik 
wird außerdem 1 Joh. 4,1 angegeben. Vgl. Jacques Guillet, „Discernement des esprits – I. Dans 
l’écriture“, in: Dictionnaire de spiritualité ascétique et mystique, doctrine et histoire, Bd. 3, hg. von 
Marcel Villier u. a., Paris 1957, Sp. 1222–1247, hier Sp. 1231. Dass Teresa als Autorin in ihren 
Schriften auch zum Problem der Unterscheidung der Geister Stellung genommen hat, ist be-
kannt. Vgl. Michael Plattig, „Die Unterscheidung der Geister in den Schriften Teresas von 
Ávila und ihre Rezeption bei Edith Stein“, in: Santa Teresa. Critical Insights, Filiations, Responses, 
hg. von Martina Bengert und Iris Roebling-Grau, Tübingen 2019, S. 53–67, hier S. 53–63. Aller-
dings wird bei Plattig der Begriff der Erfahrung nicht eigens problematisiert. Konkreter auf 
den Vorgang der Unterscheidung der Geister geht Colin Thompson ein. Vgl. Colin Thomp-
son, „Dangerous visions. The Experience of Teresa of Avila and the Teaching of John of the 
Cross“, in: Angels of Light? Sanctity and the Discernment of the Spirits in the Early Modern Period, 
hg. von Clare Copeland und Johannes Machielsen, Leiden 2013, S. 53–73. Allerdings geht es 
dort allein um die Beurteilung von Visionen. Wie genau die Erfahrung bei der Unterschei-

DOI: 10.13173/9783447118101.093 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



99„Y en todo es gran cosa la experiencia“

Von einer heißt es, sie befähige einen dazu, Geister zu unterscheiden (1 Kor. 12,10). 
Wann diese gottgegebene Gabe zum Einsatz kommt, wird nicht gesagt. Der Kom-
mentar verweist auf ein Szenario, in dem die Rede der Propheten geprüft werden 
muss.21 Anhand welcher Kriterien man eine solche Prüfung vornehmen könne, 
wird nicht ausgeführt. Als spirituelle Begabung bleibt dieses Talent enigmatisch. 
Ein Szenario der Prüfung beschreibt Paulus auch in seinem zweiten Brief an die 
Korinther, in dem er die neue Gemeinde vor falschen Aposteln warnt, die sie von 
Christus wegführen könnten: „Denn solche Leute sind Falschapostel, heimtücki-
sche Arbeiter, die die Gestalt von Aposteln Christi annehmen. Und das ist kein 
Wunder! Denn der Satan selbst verwandelt sich in einen Lichtengel“ (2 Kor 10,13–
14). „Hinter dieser Bezeichnung steht die Vorstellung, daß der Satan auch ein En-
gel ist, aber ein von Gott abgefallener, aus dem Himmel verstoßener Engel der 
Finsternis“.22 Die Vorstellung eines sich als Engel tarnenden Satans ist vielfach 
aufgegriffen worden. Auch Teresa war vertraut damit. Durch ihre Praxis des in-
neren Betens erlebte sie häufiger so genannte mystische Gotteserfahrungen, von 
denen sie ihren Beichtvätern zu erzählen begonnen hatte. Deren Einschätzung fiel 
jedoch anfangs negativ aus. Sie sagten ihr, dass ihre Eingebungen teuflischer Na-
tur seien (Vida 23,14). Solche Phänomene erregten im monastischen Leben der Zeit 
große Aufmerksamkeit, galten doch gerade Frauen als besonders täuschungsan-
fällig.23 Hinzu kamen Fälle, in denen man darüber hinaus nicht nur Unkenntnis, 

dung der Geister zum Tragen kommt, bleibt ebenfalls ausgespart. Eine Verbindung mit der 
Thematik der Erfahrung stellt zumindest schlagwortartig Joseph Pegon her, ohne allerdings 
Teresa de Jesús zu erwähnen. Joseph Pegon, „VI. Conclusion – 3. Discernement et expérience 
chrétienne“, in: Dictionnaire de spiritualité ascétique et mystique, doctrine et histoire, Bd. 3, hg. von 
Marcel Villier u. a., Paris 1957, Sp. 1289–1291. Eine informative Darstellung des Themas fin-
det sich auch bei Moshe Sluhovski, Believe not Every Spirit. Possession, Mysticism, and Discern-
ment in Early Modern Catholicism, Chicago 2007, S. 207–229. Sluhovski geht explizit auf Teresa 
ein, erwähnt sogar die hier interpretierte Passage und macht auf die Doppeldeutigkeit von 
discreción aufmerksam, womit sowohl das Feingefühl bei einer Unterscheidung als auch die 
Verschwiegenheit gemeint sein könne (S. 229). Gerade Frauen wurde eine Kompetenz bei der 
Unterscheidung der Geister abgesprochen. Aber auch Sluhovski verzichtet auf eine Diskus-
sion des Erfahrungsbegriffes. Vgl. außerdem zur Bedeutung der Unterscheidung der Geister 
im Rahmen der Ordensreform Alison Weber, „Gender and Discernment in the Carmelite 
Reform“, in: The Sixteenth Century Journal 31/1 (2000), S. 123–146.

21	 Christian Wolff, Der erste Brief des Paulus an die Korinther, Leipzig 32011, S. 292f. Vgl. zur Dis-
kussion um diese Deutung ebd. S. 292. Als anschauliches Beispiel für eine Szene, in welcher 
die Gabe zur Unterscheidung der Geister zum Tragen kommt, kann auf 1 Kön. 22,23 im Alten 
Testament verwiesen werden: Der Prophet Micha rät als einziger dem König von Israel davon 
ab, in den Krieg zu ziehen. Er wird mit seiner Prophetie Recht behalten. Die Täuschung der an-
deren Propheten kann entweder Gott selbst oder auch den Dämonen zugeschrieben werden. 
Nur wer die Gabe hat, die Geister zu unterscheiden, kann hier die falsche Prophetie erkennen.

22	 Christian Wolff, Der zweite Brief des Paulus an die Korinther, Leipzig 22011, S. 223. Siehe dazu 
auch Otto Böcher, „Teufel III. Neues Testament“, in: Theologische Realenzyklopädie, hg. von 
Gerhard Müller, Bd. 33: Technik – Transzendenz, Berlin 2002, S. 117–121, hier S. 119: „Durch 
Imitation der göttlichen Welt täuscht der Satan seine Opfer […], daher ist es oft schwer zu 
erkennen, ob aus einem Menschen der Geist Gottes oder der Geist des Teufels spricht […]“.

23	 Teresa unterscheidet mit Augustinus die Visionen in leibliche, imaginative und intellektuelle, 

DOI: 10.13173/9783447118101.093 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



100 Iris Roebling-Grau

sondern Böswilligkeit vermutete, wenn die Inquisitoren einer Nonne vorwarfen, 
sie wolle sich mit ihren angeblich mystischen Erlebnissen nur hervortun und er-
finde gar ihre Visionen.24 1546 wurde Magdalena de la Cruz, Schwester aus dem 
Franziskanerorden, in Córdoba zu lebenslanger Gefangenschaft im Kloster verur-
teilt, weil sie im Zustand der Krankheit die Simulation ihrer Stigmata gestanden 
hatte.25 Wenn Teresa nicht nur behauptet, zu wissen, dass ihre eigenen Visionen 
von Christus kommen, sondern darüber hinaus darlegt, in welcher Praxis sie 
selbst dieses Wissen erworben habe, und außerdem versucht, diese Praxis zu leh-
ren, exponiert sie sich innerhalb eines durchweg männlichen Diskurses.26 Umso 
wichtiger ist der Rekurs auf das Erfahrungswissen bei der Unterscheidung der 
Geister, das Teresa sich selbst attestiert. Diese Strategie der Selbstautorisierung 
fundiert ihr Schreiben. Es folgt die Fortsetzung des obigen Zitates: 

Otras cosas hay exteriores de obras de caridad y de lición, aunque a veces 
aun no estará para esto. Sirva entonces a el cuerpo por amor de Dios; por-
que otras veces muchas sirva él a el alma, y tome algunos pasatiempos san-
tos antes de conversaciones que lo sean, u irse al campo, como aconsejare el 
confesor; y en todo es gran cosa la espiriencia, que da a entender lo que nos 
conviene, y en todo se sirve a Dios (Vida 11,16).27

Gegen einen zu strengen Umgang mit sich selbst rät Teresa zu Ablenkung, zu 
karitativer Tätigkeit und zu Bewegung. All das seien Wege, auf denen die Beten-
den wieder neu zu Gott finden könnten, ohne das innere Beten aufzugeben. Sie 

wobei sie letztere als am wertvollsten erachtet, weil bei ihnen der Teufel weniger erfolgreich 
intervenieren könne. Dobhan/Peeters, „Anhang I“, S. 642. Vgl. zur Frage der Täuschungen bei 
Visionen und Auditionen auch Checa, Experiencia y representación en el Siglo de Oro, S. 82–84. 
Außerdem: Thompson, „Dangerous visions“, S. 58.

24	 Auch Teresa erwähnt, dass man ihr unterstellt habe, sie wolle mit ihren mystischen Erfahrun-
gen lediglich Aufmerksamkeit erregen („Decían que me quería hacer santa […]“ (Vida 19,8)). 

25	 Vgl. zu Magdalena konkret sowie zur Thematik der alumbrados im Zusammenhang mit der 
Inquisition: Thompson, „Dangerous visions“, S. 69.

26	 Der theologische Diskurs der Zeit schloss Frauen aus. „[Teresa] lebte in einer in jeder Hinsicht 
von Männern beherrschten Kirche und Gesellschaft, wo es für sie als Frau nichts anderes gab, 
als sich zu unterwerfen und zu schweigen; und diese Situation wird sogar noch biblisch be-
gründet, u. a. mit dem Hinweis auf Paulus“ (Ulrich Dobhan/Elisabeth Peeters, „Einführung“, 
in: Teresa von Avila, Das Buch meines Lebens, S. 15–80, hier S. 70). Dass gerade die Fähigkeit zur 
Unterscheidung der Geister Frauen abgesprochen wurde, weswegen diese – auch Teresa – 
selten bis gar nicht direkt darauf zu sprechen kommen, betont Sluhovski, Believe not Every 
Spirit, S. 229. Eine weitere Stelle, an der Teresa vergleichsweise offen ihre eigene Begabung zur 
Unterscheidung der Geister sowie ihre Erfahrung damit erwähnt, findet sich in Vida 34,11f. 
Sie kann hier aus Platzgründen nicht diskutiert werden.

27	 „Es gibt dann äußere Beschäftigung wie Werke der Nächstenliebe oder Lektüre, obwohl man 
manchmal nicht einmal dazu fähig ist. Dann soll die Seele aus Liebe zu Gott für den Leib da 
sein, weil dieser andere Male oftmals für die Seele da ist, und sich manch heilsame Entspan-
nung gönnen, wie Gespräche, sofern sie heilsame sind, oder einen Spaziergang, je nach dem 
Rat des Beichtvaters. Bei allem aber ist die Erfahrung sehr wichtig, denn sie macht klar, was 
uns zuträglich ist, und daß man in allem Gott dient“ (Buch meines Lebens 11,16).

DOI: 10.13173/9783447118101.093 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



101„Y en todo es gran cosa la experiencia“

erfahren in dieser Praxis den göttlichen Willen und lernen, sich diesem anzuver-
trauen. In dieser Hinsicht ähnelt die Praxis des Gebets einem ‚Experiment‘, das 
dazu dient, diesen göttlichen Willen zu beobachten und zu erforschen, wobei 
observatio mit einer lebenspraktischen Erfahrung der Unterscheidung der Geister 
zusammenfällt.28 

Diese spezielle Konfiguration der mystischen Erfahrung schlägt sich auch in 
den Formulierungen nieder, mit denen Teresa festhält, was ihr widerfährt. Auffäl-
lig ist an dem obigen Zitat das Verb, mit dem das Erfahrungswissen beschrieben 
wird: ‚la espiriencia da a entender‘: die Erfahrung gibt zu verstehen. In dieser ak-
tivischen Wendung zeigt sich, dass die religiöse Erfahrung – im Gegensatz zu an-
deren, weltlichen Erfahrungen – nicht einfach selbstbestimmt erworben werden 
kann. Insofern sich diese Erfahrung auf einen allmächtigen Gott richtet, agiert 
das Subjekt in Abhängigkeit von diesem Gott, den zu ‚erfahren‘ es sich zwar vor-
nehmen kann, auf den es aber auch in dieser Erfahrung angewiesen bleibt.29 Als 
Teresa im Libro de la Vida auf ihre Beichtväter zu sprechen kommt, lobt sie García 
de Toledo, den sie mehrfach im Text direkt adressiert. Er werde verstehen, was 
sie über ihre Ekstasen sagen wolle, sei er doch selbst hierin erfahren: „Quizá yo 
no sé lo que digo; vuesa merced lo entenderá, si atino en algo, pues el Señor le ha 
ya dado espiriencia de ello […]“ (Vida 20,21).30 Die Erfahrung ihres Beichtvaters 
betrifft indirekt auch die Unterscheidung der Geister, denn Teresa beschreibt hier 
die körperlichen und seelischen Zustände ihrer Ekstasen. Allein García traut sie 
zu, dass er sie verstehe – weil ihm bereits Erfahrung geschenkt wurde. In diesem 
Lob ist die Kritik an der Institution der Beichtväter, die aufgrund ihrer hierarchi-
schen Stellung innerhalb der Kirche bei allen strittigen Fragen die Deutungsho-
heit haben, nicht zu überhören. Andere Beichtväter nämlich, die ohne Erfahrung, 
verstünden nicht, was sie, Teresa, beschreibe.31 Doch die Stelle interessiert hier aus 
einem anderen Grund. Sie zeigt auf, dass die Erfahrung des Beichtvaters nicht mit 
einer autonomen Willensentscheidung, sondern mit einem göttlichen Handeln 
verbunden ist. Auch wenn die Vermutung naheliegt, dass gerade Erfahrungs-
wissen selbstbestimmt erworben werden kann (und zwar sowohl lebensprakti-

28	 In seinem instruktiven Artikel zur Unterscheidung der Geister bei Teresa de Ávila und Ig-
nacio de Loyola erwähnt auch Fabián Alejandro Campagne kurz mögliche Verbindungen zu 
einem zeitgenössischen Wissenschaftsdiskurs, namentlich zu Francis Bacon. Fabián Alejan-
dro Campagne, „Ignacio de Loyola y Teresa de Ávila. Inspectores de Espíritus: Institución y 
carisma en los albores de la edad confesional“, in: Via spiritus 21 (2014), S. 83-143, hier S. 123. 

29	 Teresas Ausführungen zum inneren Gebet verdeutlichen diesen Aspekt. Zwar stellt die Kar-
melitin mit ihrer Gebetsweise, die sie in Form einer Lehre präsentiert (Vida Kap. 11–22), eine 
Art Technik auf dem Weg zur Gotteserkenntnis vor, auch diese Technik aber ist nur eine 
mögliche Voraussetzung für die mystische Erfahrung. Sie führt nicht zwangsläufig zu Visio-
nen und Ekstasen. 

30	 „Vielleicht weiß ich nicht, was ich da sage. Euer Gnaden werden es schon verstehen, wenn ich 
es in etwa treffe, denn Euch hat der Herr darin schon Erfahrung geschenkt […]“ (Buch meines 
Lebens 20,21). 

31	 Vgl. dazu Moradas 6,1,8.

DOI: 10.13173/9783447118101.093 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



102 Iris Roebling-Grau

sches Erfahrungswissen als auch das der experimentellen Beobachtung), so wird 
deutlich, dass mystisches Erfahrungswissen im religiösen Kontext rückgebunden 
bleibt an göttliches Handeln. Das gilt auch für die Erfahrung auf dem Gebiet der 
Unterscheidung der Geister. Gott kann nicht einfach erkannt werden, er gibt sich 
zu erkennen. Damit büßt auch Teresas ‚espiriencia‘ den Status einer selbstbe-
stimmten Tätigkeit ein. Als Gabe ist sie vielmehr Teil der die Heiligen auszeich-
nenden ambivalenten Demut. Sie erfüllt die Funktion der Auszeichnung, legt aber 
auch die Abhängigkeit des Subjektes von Gott erst eigentlich frei. 

Der eingangs zitierte Absatz endet wie folgt: „Suave es su yugo, y es gran ne-
gocio no traer el alma arrastrada, como dicen, sino llevarla con su suavidad, para 
su mayor aprovechamiento“ (Vida 11,16).32 In diesem Fortschritt der Seele, diesem 
Nutzen, den die Seele letztlich aus dem inneren Beten immer ziehe, scheint noch 
einmal der Praxisbezug auf, den die mystische Erfahrung mit anderen Formen der 
Erfahrung teilt. Im Gegensatz zu einem theoretischen Wissen – auch Teresa pole-
misiert gelegentlich gegen die so genannten „letrados“33 – ist Erfahrung nicht von 
ihrer Funktionstüchtigkeit zu trennen. Als ihr Gradmesser fungiert die Praxis, die 
auch im Bereich der Mystik das letzte Wort hat. Auf die ‚Früchte‘ zu achten („agu-
ardar tiempo del fruto que hacen estas apariciones“, Moradas 6,9,11) trägt Teresa 
ihren Schwestern auf, weil sich nur dort zeige, was tatsächlich von Gott komme, 
auch wenn man dabei manchmal einen langen Atem beweisen müsse. Theologi-
sche Gelehrsamkeit kann dieser Form des erfahrungsbasierten Wissens nicht den 
Rang ablaufen. Und aus der Überzeugungskraft einer letztlich erfolgreichen Pra-
xis lässt sich auch die unmittelbare Evidenz dieses Erfahrungswissens ableiten: Es 
wirkt in besonderer Weise gesichert. Explizit betont Teresa den Zusammenhang 
von Wissen und Erfahrung: „dígolo porque lo sé por espiriencia“ (Vida 11,13).34 In 
Vida 5,3 wird dieses Wissen mit dem Sehen verbunden: „He visto por espiriencia“ 
(Vida 5,3). Damit etabliert sie eine Kategorie von Wissen, das sie als eigen rekla-
mieren kann und das, weil es eine privilegierte Nähe zu Gott anzeigt,35 auch als 
unanfechtbar gilt, sofern die jeweilige mystische Erfahrung allgemein als authen-
tisch anerkannt wird.

32	 „Sein Joch ist sanft […], und es ist eine wichtige Angelegenheit, die Seele nicht, wie man so 
sagt, an die Kandare zu nehmen, sondern sie zu ihrem großen Fortschritt mit Sanftheit zu 
führen“ (Buch meines Lebens 11,16).

33	 Vgl. zum Komplex zwischen Erfahrungswissen und Wissenschaft, Checa, Experiencia y repre-
sentación en el Siglo de Oro, S. 78–80.

34	 Vgl. Campagne, „Ignacio de Loyola y Teresa de Ávila“, S. 117.
35	 Galán betont diesen Aspekt und führt aus, dass die mystische Erfahrung im Gegensatz zu 

anderer weltlicher Erfahrung, die ebenfalls mit einer Form von Sichtbarkeit und Evidenz 
ausgestattet sein mag, theologisch eine höhere Form des Wissens darstelle, weil sie von Gott 
direkt und unmittelbar eingegeben und nicht über die äußeren Sinne aufgenommen worden 
sei. Galán, „La experiencia de la subjetividad en Teresa de Jesús“, S. 181.

DOI: 10.13173/9783447118101.093 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



103„Y en todo es gran cosa la experiencia“

2	 Versprachlichung
Diese Plausibilität, mit der die Erfahrung Erkenntnis ausstattet, scheint jedoch in 
einem Spannungsverhältnis zu stehen mit der Tatsache, dass gerade Erfahrungs-
wissen schwer in Sprache zu bringen ist. Auch wenn man selbst den festen Ein-
druck haben mag, eine Erkenntnis aus Erfahrung gewonnen zu haben, fällt es 
nicht leicht, diese Kenntnis zu kommunizieren: „Und es ist dieses Vermittlungs-
problem, das Erfahrungswissen zu einer spezifischen Form elusiven Wissens 
macht.“36 Doch vielleicht trifft sich auch die scheinbar gegensätzliche Eigenschaft 
der Evidenz mit der schwierigen Kommunizierbarkeit in einem ganz bestimmten 
Punkt. Denn schwer vermittelbar ist das Erfahrungswissen, weil es so stark an 
das subjektive Erleben gebunden ist. Gleichzeitig scheint dieses subjektive Erle-
ben verantwortlich zu sein für die Gewissheiten, die dieses Wissen liefert. Auch 
in den mystischen Texten führt diese Kombination zu einem Unsagbarkeitstopos. 
Auch Teresa berichtet davon, etwas zu wissen, ohne es sagen zu können. Erneut 
wird hier das ‚Sehen‘ betont: „Diré, pues, lo que he visto por espiriencia. El cómo 
el Señor lo hace vuesa merced lo dirá mijor, y declarará todo lo que fuere escuro y 
yo no supiere decir“ (Vida 28,7).37

Im Folgenden beschreibt sie, wie sie Christus gesehen habe, der ihr einerseits wie 
ein Bild, andererseits wie eine reale Gestalt erschienen sei. Die Passage illustriert 
beispielhaft das Zusammenspiel von Erfahrung und widerständiger Versprachli-
chung.38 Darüber hinaus benennt der Unsagbarkeitstopos in den mystischen Tex-
ten jedoch auch etwas Substantielles. Was hier verbalisiert wird, entstammt einem 
Bereich, der nicht nur geheim ist, sondern der – als das Göttliche – per definitionem 
jenseits des Sprachlichen liegt.39 Kein Versuch der Verbalisierung kann diesen Hia-
tus wirklich überwinden, es können lediglich Formen gefunden werden, das sub-
jektive Erleben defizitär zu kommunizieren.40 In dieser Hinsicht unterscheidet sich 
eine Erfahrung des Göttlichen von allen anderen Formen der Erfahrung, die sich 
ebenfalls nur mühsam in Sprache bringen lassen mögen, deren Inhalt aber nicht 
mit etwas kategorial Anderem wie dem Göttlichen assoziiert ist.41 

36	 Schaefer, „Esperienza“, S. 3.
37	 „Ich will also sagen, was ich aus eigener Erfahrung gesehen habe. Wie der Herr es macht, 

das werden Euer Gnaden besser sagen […]“ (Buch meines Lebens 28,7). In Vida 17,5 wird die 
Schwierigkeit der Versprachlichung insofern deutlich, als die geglückte Verbalisierung zum 
Ausfluss göttlicher Gnade erklärt wird und in Vida 11,6 führt Teresa ihr Geschlecht an, um 
entschuldigend darzulegen, dass ihr die Worte fehlten, um ihre mystischen Erlebnisse (ohne 
göttliche Hilfe) aufzuschreiben. 

38	 Es lassen sich in der Vida weitere Stellen finden, an denen ebenfalls der Unsagbarkeitstopos 
an die Erfahrungshaftigkeit gekoppelt ist, so etwa in Vida 28,7.

39	 „[…] par ailleurs, l’expérience, même identique, étant par nature ‚inexprimable‘, appelle pour 
sa description des expressions, des métaphores et des symboles variés“ (López-Gay, „Mys-
tique. – I. Le phénomène mystique“, Sp. 1893–1894). Vgl. zum Zusammenhang von einem 
Theologisch-Unsagbaren mit einem Ästhetisch-Unsagbaren: Schneider, „Vom Wissen um 
gratia“, S. 145.

40	 Checa, Experiencia y representación en el Siglo de Oro, S. 70.
41	 Ebd., S. 82.

DOI: 10.13173/9783447118101.093 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



104 Iris Roebling-Grau

Der Topos des Nicht-Sagen-Könnens taucht bei Teresa nicht nur auf, wenn 
sie versucht, ihre Ekstasen bis hin zur so genannten unio mystica aufzuzeichnen. 
Er taucht interessanterweise auch auf, wenn sie über den Aspekt der Erfahrung 
spricht, der bereits in dem eingangs aufgerufenen Zitat aus der Vida benannt und 
der hier als die Fähigkeit zur Unterscheidung der Geister analysiert wurde. Es 
ist bemerkenswert, dass eine rhetorische Formulierung, die auch aus weltlichen 
Texten bekannt ist, von Teresa aufgegriffen wird, um die Unschärfe bei der Ver-
sprachlichung zu thematisieren. Auch Teresa rekurriert auf das im Französischen 
zu einem Topos avancierte: ‚Je ne sais quoi‘.42

Im Libro de la Vida beschreibt sie, dass man ihr geraten habe, wegen ihrer 
Schmerzen das Gespräch mit einem Kirchenrektor zu suchen, damit er sie auf 
ihrem geistlichen Weg führe. Teresa befolgt diesen Rat und schreibt über die 
Begegnung: „[…] sentí en mi espíritu un no sé qué, que antes ni después no me 
acuerdo halo […]“ (Vida 33,9).43 Diese Stelle veranschaulicht den rhetorischen To-
pos der Unsagbarkeit, wie er sich auch in weltlichen Texten findet. Wie Christina 
Schaefer ausführt, geht es in diesen Texten nicht nur darum, ein bestimmtes Er-
fahrungswissen zu kommunizieren, sondern manchmal auch noch spezifischer, 
ein Urteilswissen zu veranschaulichen. Als Beispiel dienen ihr die Libri della famig-
lia von Leon Battista Alberti (1404-72), wo im vierten Buch die Menschenkenntnis 
als die Fähigkeit angepriesen wird, die „Gesten, Worte und Gepflogenheiten des 
anderen“44 richtig zu deuten. Gemeint ist mithin eine hermeneutische Kompetenz, 
die sich sehr wohl vergleichen lässt mit dem Prozess, den Teresa im Blick hat, 
wenn sie etwa beschreibt, wie sie spontan und intuitiv den Priester einzuschätzen 
wusste, von dem sie sich guten Rat erhoffte. Was genau sie in ihrem Urteil angelei-
tet hat, kann sie freilich nicht benennen. 

 Auch wenn in dem hier vorgestellten Fall die Unterscheidungskompetenz 
(‚discreción‘) dazu eingesetzt wird, die Führung der eigenen Seele erfolgreich zu 
gestalten, was einer Einschätzung des göttlichen Willens gleichkommt, und in dem 
anderen Fall diese Unterscheidungskompetenz eine soziale zwischenmenschliche 
Urteilsfähigkeit meint, so sind die beiden Situationen doch vergleichbar als spe-
zifische Erfahrungssituationen, in denen ein Prozess des Urteilens zum Tragen 
kommt. Das Wissen, das man in diesen Situationen erwerben kann, ist nicht nur 
eng verbunden mit dem Prozess des Urteilens, es wird überhaupt erst in diesem 
Prozess generiert. Stefan Brandt hat den Vorgang des Urteilens in einem Kommen-
tar zu Gilbert Ryles The Concept of Mind (1949) als die zentrale Komponente jenes 
Knowing hows ausgemacht, das Ryle so einprägsam analysiert hat: „However, if, 
as I claim, knowledge how to V is typically exercised in certain mental acts, i. e., 
judgments and decisions about how to V, the notion of know-how cannot be used 

42	 Vgl. zum Topos des ‚Je ne sais quoi‘: Schneider, „Vom Wissen um gratia“, S. 90. 
43	 „Und es ist so, daß ich beim Betreten des Beichtstuhls etwas Unsagbares in meinem Inneren 

verspürte, das ich weder vorher noch nachher bei jemandem verspürt habe […]“ (Buch meines 
Lebens 33,9).

44	 Schaefer, „Esperienza“, S. 25.

DOI: 10.13173/9783447118101.093 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



105„Y en todo es gran cosa la experiencia“

in an argument against the Cartesian picture of the mind anymore“.45 Die von 
Brandt diskutierte Frage nach der Position dieses Knowing hows im Rahmen eines 
cartesianischen Weltbildes muss hier nicht weiter interessieren. Der Begriff ist im 
vorliegenden Kontext signifikant, weil er für die genauere Bestimmung des Er-
fahrungswissens als pertinent bezeichnet wurde: „Damit rückt das Erfahrungs-
wissen in die Nähe dessen, was Gilbert Ryle als Knowing how beschrieben hat: als 
ein praktisches Wissen, das sich nur im Vollzug aktualisiert und nur in der Aus-
führung und Einübung, nicht durch Lernen von Regeln erworben wird“.46 Diese 
Einschätzung gilt ohne Einschränkung auch für mystisches Erfahrungswissen, 
das sich als ein Wissen von der Unterscheidung der Geister sehr wohl vergleichen 
lässt mit anderen, weltlichen Formen eines Knowing hows, in denen ebenfalls die 
Urteilskraft richtig eingesetzt werden muss, was sich nicht durch das Studium 
eines Regelwerkes garantieren lässt. Gleichwohl – und das gilt es hervorzuheben, 
wenn wir hier über Strategien der Versprachlichung nachdenken – finden sich im-
mer wieder Versuche, ein solches Regelwerk zu formulieren. Der Versuch der Ver-
balisierung wird mithin sehr wohl unternommen, auch wenn sein Erfolg deutlich 
in Frage gestellt wird. Diese gegenläufige Bewegung ist umso bemerkenswerter, 
als gerade Teresa in ihrer Vida einen solchen Versuch der Versprachlichung eines 
spezifischen (mystischen) Knowing hows als einer Praxis in der Unterscheidung der 
Geister vorstellt. Die Praxis des inneren Betens ist auch eine Schule des Urteilens, 
das immer treffsicherer und erfolgreicher die göttliche Führung zu lesen lernt. 

Die von Teresa gewählte Metaphorik zur Versprachlichung ihrer Gebetspraxis 
(das Bewässern eines Gartens) ist seit längerem untersucht.47 Ebenso liegen Ar-
beiten vor, die sich auf die fingierte Mündlichkeit dieser Darstellung fokussieren. 
Juan Antonio Marcos identifiziert in seinem Beitrag Beobachtungen zu dieser 
Mündlichkeit,48 geht aber auch darüber hinaus, wenn er nach den Adressierten 
der Vida fragt und mutmaßt, dass im Falle Teresas (vom Zensor abgesehen) die 
Ordensschwestern angesprochen waren.49 Diesen Schwestern präsentiert sich Te-
resa aber nicht nur als eine kolloquiale Autorin, sondern sie inszeniert explizit 
an vielen Stellen ein Gespräch mit der Leserschaft. Die Beispiele, auf die Marcos 
sich bezieht, entstammen dem Camino espiritual (1567).50 Es lassen sich aber auch 

45	 Stefan Brand, „Ryle on knowing how. Some clarifications and corrections“, in: European Jour-
nal of Philosophy 29/1 (2021), S. 152–167, hier S. 164.

46	 Schaefer, „Esperienza“, S. 4.
47	 Giovanni María Bertini, „Teresa de Ávila y el sentido de la naturaleza“, in: Revista hispánica 

moderna 31/1 (1965), S. 71–77.
48	 Juan Antonio Marcos, „La prosa teresiana. Lengua y literatura“, in: Introducción a la lectura de 

Santa Teresa, hg. von Alberto Barrientos Madrid 22002, S. 283–332, hier S. 308.
49	 „En el caso de la obra teresiana, el primer lector y destinatario de sus obras (salvedad hecha 

del censor) eran sus monjas“ (Marcos, „La prosa teresiana“, S. 299). Vgl. zur Frage der Ad�-
ressierung auch Iris Roebling-Grau, „The Text As Mirror. The Book of Her Life and the Vita 
Christi“, in: Santa Teresa. Critical Insights, Filiations, Responses, hg. von Martina Bengert und Iris 
Roebling-Grau, S. 87–103, hier S. 94.

50	 Marcos, „La prosa teresiana“, S. 300. 

DOI: 10.13173/9783447118101.093 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



106 Iris Roebling-Grau

in der Vida vergleichbare Passagen aufspüren. Die Dialogizität besteht dort in Fra-
gen an das Publikum (Vida 5,8/6,9), in Einbeziehung über das Personalpronomen 
(Vida 6,6/6,9) oder auch in einem eingefügten Dialog, in dem die eigenen Gedan-
ken anschaulich präsentiert sind: „Y ¿es verdad que en las relisiones, que de razón 
habíamos en estos cosas estar disculpados, hay disculpa? No, que dicen que los 
monesterios ha de ser corte de crianza y de saberla. Yo cierto que no puedo enten-
der esto“ (Vida 37,10).51

Diese hier hörbare Mündlichkeit lässt sich vielfach interpretieren. Ramón Me-
néndez Pidal hat darin einen bewusst künstlichen Stil der Umgangssprache („un 
trabajo de mortificación“) erkannt, mit dem Teresa sich selbst herabsetze.52 In eine 
ähnliche Richtung weist auch die Studie von Alison Weber, die den estilo llano als 
Demutsformel gegenüber den Beichtvätern liest.53 

Ich möchte hier den Vorschlag von Marcos aufgreifen und die fingierte Münd-
lichkeit mit Blick auf die adressierten Schwestern noch einmal deuten und mit 
einer These zur Versprachlichung und Weitergabe von Erfahrungswissen verbin-
den. Vielleicht werden in der inszenierten Dialogizität die Leserinnen nicht nur in 
einer besonders ansprechenden Weise adressiert. Vielleicht lässt sich diese Adres-
sierung auch vom Gegenstand selbst her plausibilisieren. Teresa verwickelt näm-
lich ihre Leserinnen, so die These, gleichsam in ein Gespräch, weil das, was sie 
ihnen vermitteln möchte, sich idealerweise in einem Gespräch weitergeben lässt. 
Das Gespräch ist eine Situation, in der über die Rückfrage eine so enge Abstim-
mung möglich ist, dass sogar die scheinbar der Sprache nicht zugänglichen Be-
reiche des Knowing how in kleinen Schritten tatsächlich verbalisiert werden könn-
ten. Teresa würde in dieser Lesart eben dieser Gegebenheit mit ihrer scheinbar 
mündlichen Schriftlichkeit Rechnung tragen. In Analogie zu weltlichen Texten, in 
denen neben der Anekdote auch der Dialog eingesetzt wird, um dezidiert Erfah-
rungswissen zu versprachlichen,54 lassen sich in dieser Perspektive auch Teresas 
mystische Schriften in ihrer Ästhetik noch einmal neu verstehen. 

3	 Frauen und Männer
Die Diskussion um Teresas Schriften wurde von Anfang an mit Blick auf die Frage 
nach dem Geschlecht der Autorin geführt. Dabei ist in der Wissenschaft wieder-
holt die bloße Tatsache herausgestellt worden, dass Teresa ihre Rolle als Autorin 
– wie bereits oben zitiert – in Vida 11,13 eng mit dem Verweis auf die Verankerung 
ihrer Kompetenz in der eigenen Erfahrung verbunden hat. Diese Gleichsetzung 
von Wissen mit Erfahrung wurde als spezifisch weibliche Strategie beschrieben. 

51	 „Und stimmt es, daß es in den Orden, die wir in solchen Fällen mit Recht entschuldigt sein 
sollten, eine Entschuldigung gibt? Aber nein, sagt man doch, daß die Klöster eine Hochschu-
le der Etikette sein und diese kennen müssen“ (Buch meines Lebens 37,10).

52	 Ramón Menéndez Pidal, „El estilo de Santa Teresa“, in: ders., La lengua de Cristóbal Colón. El 
estilo de Santa Teresa y otros estudios sobre el siglo XVI, Madrid 1942, S. 145–174, hier S. 153.

53	 Alison Weber, Teresa of Avila and the Rhetoric of Femininity, Princeton 1990, S. 76.
54	 Schaefer, „Esperienza“, S. 14.

DOI: 10.13173/9783447118101.093 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



107„Y en todo es gran cosa la experiencia“

Mit Verweis auf Otger Steggink macht Ciro García 2014 sogar ein „doctorado feme-
nino de la experiencia“ in Teresa Schriften aus.55 2008 hatte bereits Barbara Simerka 
mit Bezug auf Lorraine Codes Monographie What can she know? Feminist Theory 
and the Construction of Knowledge (1991) nahegelegt, dass gerade Teresa als eine Au-
torin verstanden werden müsse, die mit ihrem ständigen Bezug auf das eigene 
Erleben eine genuin feminine Form des Wissens in die Mystik eingebracht habe.56 
Diese These kann sich auf zahlreiche Fakten stützen, an erster Stelle die Tatsa-
che, dass Teresa, obwohl sie vergleichsweise gebildet war, als Frau nicht Theologie 
studieren konnte, Latein nur bruchstückhaft beherrschte,57 die Bibel im Original 
nicht lesen durfte und damit von dem dominanten theologischen Diskurs der Zeit 
ausgeschlossen war.58 Wollte sie ihre Autorität als Mystikerin darstellen, blieb ihr 
scheinbar gar kein anderes Mittel, als auf ihre eigene Erfahrung zu verweisen. 
Ein naheliegender Vergleich mit dem zeitgenössischen Ignatius von Loyola lässt 
jedoch an einem genuinen Zusammenhang zwischen Weiblichkeit und Erfah-
rungswissen Zweifel aufkommen. 

Auch Ignatius schreibt mit seinen Ejercicios espirituales (1522–24) eine Handrei-
chung zur Unterscheidung der Geister. Er gibt darin eine Anleitung, die in einem 
Zeitraum von vier Wochen befolgt werden soll und die zur Kontemplation be-
stimmter Bibelstellen einlädt. Diese intensive Lektüre dient dem Ziel, sich in der 
Unterscheidung der Geister zu üben, um schließlich konkret eine für das eigene 
Leben wichtige Entscheidung zu bedenken und erfolgreich – das heißt im Sinne 
des göttlichen Willens – treffen zu können. Die Exerzitien sind mithin ein Hand-
buch, das seine Leser sowohl zu einer aus der Mystik bekannten Gottesnähe59 
führt als auch in den praktischen Fragen der Lebensführung begleiten möchte. An 
zwei Stellen taucht in diesem Buch der Begriff der Erfahrung auf. Beim ersten Mal 
geht es um die Situationen, in denen man eine Entscheidung treffen solle. Ratsam 
sei es, dies zu tun, wenn man sich klar und gefestigt fühle und bereits auf eine 
gewisse Praxis in der Unterscheidung der Geister zurückblicke. Dieser Hinweis 
mutet redundant an, wird doch die richtige Entscheidung verlegt in den Bereich 
der zuvor richtig getroffenen Unterscheidung der Geister. Sucht man weiter nach 

55	 García, „La experiencia de Dios en el Libro de la vida de santa Teresa de Jesús“, S. 432.
56	 „When she characterizes the prestigious conventional theological education offered only to 

males as equivalent in relevance to mystical experience, which is general associated with 
women, as equally legitimate, Teresa offers a new philosophical paradigm that empowers 
women“ (Barbara Simerka, „Feminist Epistemology and Pedagogy in Teresa of Ávila“, in: 
Approaches to Teaching Teresa of Ávila and the Spanish Mystics, hg. von Alison Weber, New York 
2009, S. 107–113, hier S. 109f.).

57	 Teresa zitiert in ihren Werken einzelne Fragmente aus der Bibel auch auf Latein. Allerdings 
finden sich in diesen Zitaten zahlreiche Fehler, woraus erkennbar wird, dass sie die Passagen, 
die sie im Gottesdienst gehört hatte, aus dem Gedächtnis zitiert.

58	 Bode, „Teresa de Ávila“, S. 1425.
59	 Siehe dazu Christoph Strosetzki, „De lo exterior a lo interior. Las imagenes y la contemplación 

jesuita mística. From the exterior to the interior. The Images and the Jesuitical Mystic Con­
templation“, in: Hipogrifo 7/2 (2019), S. 605–617, hier S. 616.

DOI: 10.13173/9783447118101.093 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



108 Iris Roebling-Grau

Hilfestellung bei der Unterscheidung der Geister selbst, taucht der Begriff der Er-
fahrung ein zweites Mal auf. Den Exerzitien sind Regeln beigefügt, einige davon 
beziehen sich konkret auf die discretio spiritum. Die Sechste von ihnen lautet: 

Cuando el enemigo de natura humana fuere sentido y conocido de su cola 
serpentina y mal fin a que induce, aprovecha a la persona que fue del tenta-
da mirar luego en el discurso de los buenos pensamientos que le trujo y el 
principio dellos, y cómo poco a poco procuró hacerla descendir de la suavi-
dad y gozo espiritual en que estaba, hasta traerla a su intención depravada; 
para que con la tal experiencia, conocida y notada, se guarde para adelante 
de sus acostumbrados engaños.60 

Auch hier, wo Ignacio mit Präzision eine Anleitung zu geben versucht, wird er-
neut die bereits gewonnene Erfahrung zur Ratgeberin erhoben. Beide Stellen sind, 
wenngleich als praktische Anleitung wenig hilfreich, so doch als Aussagen zur 
Unterscheidung der Geister aussagekräftig, weil sie bestätigen, was auch Teresa 
schreibt, wenn sie das Vermögen zur richtigen Lektüre des göttlichen Willens mit 
einem spezifischen Erfahrungswissen und Urteilsvermögen korreliert. Zusam-
men genommen bildet beides das, was auch Knowing how genannt wird.

Zu diesem Erfahrungswissen leitet Ignacio nicht nur an. Als Autor der Ejerci-
cios spricht er auch aus diesem Wissen heraus. Zwar muss er als Mann sein eige-
nes Schreiben und seine Autorität nicht extra legitimieren, sie wird ihm zugespro-
chen. Aber auch Ignacio fungiert als Lehrer allein aufgrund seiner Erfahrung, die 
er in Form eines Regelwerkes weitergibt. Auch hinter der ignatianischen Anlei-
tung zur Entscheidungsfindung steht die Biographie eines anfangs theologisch 
Ungebildeten. Der Soldat Íñigo López de Loyola war nicht für die kirchliche Lauf-
bahn prädestiniert, sondern hat allein über die spirituelle Praxis zu einer Aner-
kennung im Bereich der geistlichen Lebensführung gefunden.61 

Vielleicht gestattet diese Beobachtung es, die Einschätzung von Barbara Simer-
ka zu modifizieren. Möglicherweise ist dieses Wissen, das nicht in Bildungsins-
titutionen erworben wird, nicht per se ein feminines Wissen, sondern vielmehr 
ein Wissen, das von Personen reklamiert wird, die außerhalb dieser Institutionen 
stehen. Beide, Teresa und Ignatius, mussten sich die Anerkennung innerhalb der 

60	 Ignacio de Loyola, Ejercicios espirituales, hg. von Candido de Dalmases, Santander 51985, 
S. 173. „Wenn der Feind der menschlichen Natur an seinem Schlangenschwanz gespürt und 
erkannt ward und am bösen Ende, zu dem er hinführt, so ist es der Person, die von ihm ver-
sucht wurde, nützlich, sofort den Verlauf der guten Gedanken, die er eingab, zu betrachten: 
wie es anfing, und er dann nach und nach dafür sorgte, daß sie aus der geistlichen Anmut 
und Freude, darin sie sich befand, herabstieg, bis er sie schließlich zu seiner gottlosen Ab-
sicht verführt. Und sie soll das tun, um auf Grund einer solchen erkannten und vermerkten 
Erfahrung sich künftig vor seinen gewohnten Betrügereien hüten zu können“ (Ignatius von 
Loyola, Die Exerzitien, übers. von Hans Urs von Balthasar, Freiburg 121999, S. 59).

61	 Vgl. zur stilisierten Darstellung dieser Erfahrung im Rahmen der Heiligenvita: Massimo 
Leone, Saints and Signs. A Semiotic Reading of Conversion in Early Modern Catholicism, Berlin 
2010, S. 105–167 und S. 33–44.

DOI: 10.13173/9783447118101.093 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



109„Y en todo es gran cosa la experiencia“

Kirche erst erwerben und beide haben dabei auf eine Verschriftlichung ihrer je-
weils eigenen spirituellen Erfahrung zurückgegriffen, die in beiden Fällen eng 
an ein Knowing how bei der Unterscheidung der Geister geknüpft war. In dieser 
Hinsicht gleichen sich die Ordensgründer.

Trotzdem unterscheiden sie sich auch voneinander. So augenfällig die biogra-
phische Parallele auch sein mag, sie kann doch über bestimmte Unterschiede 
nicht hinwegtäuschen, allerdings liegen diese in der jeweiligen Art der Verschrift-
lichung. Als Autoren sind Teresa und Ignacio denkbar ungleich. Während Tere-
sa ihre Lehre vom inneren Gebet in eine autobiographische Narration einbettet, 
verfasst Ignacio ein in Kapitel und Unterkapitel, Abschnitte und Unterabschnitte 
gegliedertes Buch. Während sie an entscheidender Stelle ihr Erfahrungswissen 
mit dem dafür etablierten Topos der Unwissenheit vorstellt (Vida 33,9), unterläuft 
ihm ein Zirkelschluss, wenn er in der Anleitung zur richtigen Unterscheidung 
der Geister auf die bereits gesammelte Erfahrung bei der Unterscheidung der 
Geister verweist.62 Der Vergleich führt zu der Frage nach möglichen Formen einer 
écriture féminine, die sich eventuell in Teresas Versprachlichung ihres Erfahrungs-
wissens, nicht aber in der korrespondierenden Form bei Ignacio finden ließen.63 
Dieser Frage in vollem Umfang nachzugehen ist hier nicht der Ort. Es sei statt-
dessen mit Sylvie Gambaudo auf die Diskussion verwiesen, die zu diesem The-
ma bereits geführt wurde.64 Gambaudo stellt Julia Kristevas Überlegungen den 
Einwänden von Judith Butler gegenüber und verhandelt die Vorstellung einer 
weiblichen Erfahrungswelt kritisch. Stattdessen versteht sie weibliches Schreiben 
weniger vom jeweiligen Erleben her als innerhalb eines relationalen Prozesses, in 
dem insbesondere weibliche Autorinnen sich stets ins Verhältnis zu männlichen 
setzen müssten: „In Butler, the misalignment between the performance I wish to 
copy and my performance is the source of differentially constituted agency. It may 
not be intentional, but that differential is where resistance is at, and so it is where 
woman-writing-like practice could be found“.65 Für Teresa gelten diese Überle-
gungen in besonderem Maße. Die Vorlage für ihre Vida findet sich in den Confessio-
nes von Augustinus, der frühchristlichen autobiographischen Bekenntnisschrift, 
die bis in die Frühe Neuzeit hinein die Gattung der Lebensbeichte geprägt hat. 
Teresa bildet ihre Aufzeichnungen in vielerlei Hinsicht derjenigen von Augus-

62	 Vgl. zu einer zirkulären Argumentation bei der Beschreibung des Wissens von gratia: Schnei-
der, „Vom Wissen um gratia“, S. 93.

63	 Einen Vergleich hinsichtlich anderer Bereiche der mystischen Erfahrung (Ekstase, Gottei-
nung) hat Darcy Donahue vorgestellt, wobei Teresa nicht Ignacio, sondern Juan de la Cruz 
gegenübergestellt wird. Im Zentrum steht dabei der unterschiedliche Umgang mit der Zen-
sur. Vgl. Darcy Donahue, „Teresa of Ávila and Ignatius of Loyola: A Gender-Based Approach 
to Spiritual Autobiography“, in: Approaches to Teaching Teresa of Ávila and the Spanish Mystics, 
hg. von Alison Weber, S. 208–217.

64	 Sylvie Gambaudo, „Is there such a Thing as ‚Woman Writing‘? Julia Kristeva, Judith Butler 
and Writing as Gendered Experience“, in: Angelaki. The Journal of Theoretical Humanities 22/1 
(2017), S. 23–33. 

65	 Gambaudo, „Is there such a Thing as ‚Woman Writing‘?“, S. 31.

DOI: 10.13173/9783447118101.093 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



110 Iris Roebling-Grau

tinus nach.66 In dem Maße aber, in dem sich Teresas Text explizit an Frauen rich-
tet, weicht die Autorin von Augustinus ab. Eine dieser Passagen findet sich auch 
in direkter Nachbarschaft zu dem hier diskutierten Absatz in Vida 11,13. In Vida 
11,14 setzt Teresa ein mit: „Para mujercitas como yo […]“.67 Damit richtet sie ihre 
Ausführungen zu den anfänglichen Schwierigkeiten im Beten an ein weibliches 
Publikum, das die Karmelitin unterweist mit Bezug auf ihr Erfahrungswissen.68 

Es zeigt sich hier, dass dieses Erfahrungswissen nicht nur eingesetzt wird, um 
die Autorität der Autorin gegenüber den Zensoren zu etablieren, sondern auch um 
eine Situation herzustellen, in der eine Frau sich an Frauen wendet, in der also von 
Gleich zu Gleich kommuniziert wird. In ähnlicher Weise adressiert auch Ignacio 
sein Publikum. In seinen Ejercicios wird unmissverständlich deutlich, dass die-
se sich ausschließlich an Männer wenden, werden Frauen darin doch gerade als 
eine der Gefahren und Störquellen bei der richtigen Entscheidungsfindung ausge-
macht.69 Gegen diese Vereinnahmung des Erfahrungswissens bei der Unterschei-
dung der Geister schreibt Teresa an, wenn sie dieses Wissen für sich reklamiert 
und an weibliche Leserinnen in einem scheinbar lockeren Gespräch schriftlich 
weiterreicht. Dabei findet sie mit ihrem autobiographischen Lebensbericht – im 
Unterschied zu Ignacio – eine Form, die dem Wesen elusiven Wissens insofern 
Rechnung trägt, als die Verschränkung von Beobachtungs- mit Erfahrungswis-
sen entlang der eigenen Lebensgeschichte narrativ präsentiert und gleichzeitig 
scheinbar im Gespräch weitergegeben wird. Während die inszenierte Mündlich-
keit als Versuch verstanden werden kann, die Schwierigkeiten bei der Verbalisie-
rung von Knowing hows einzufangen, garantiert die Schriftlichkeit die Fixierung 
dieses Wissens und bereitet ihm den Weg in den Bereich damals ausschließlich 
männlicher Bildungsinstitutionen. 

66	 Siehe dazu: Bernhard Teuber, „Acerca de confesión y de contemplación – La escritura auto-
biográfica de Santa Teresa de Jesús considerada como estética de la existencia mística“, in: 
„Una de las dos Españas . . .“. Representaciones de un conflicto identitario en la historia y en las lite-
raturas hispánicas, hg. von Gero Arnscheid und Pere Joan Tous, Madrid/Frankfurt (a. M.) 2007, 
S. 859–881, hier S. 872.

67	 „Für Weiblein wie ich […]“ (Buch meines Lebens, S. 192).
68	 Die Strategie ist ambivalent, weil Teresa ihre Schwestern einerseits als Lehrmeisterin und als 

Vorbild anspricht und andererseits diese dazu einlädt, sich in ihr als Sünderin zu spiegeln. 
Gerade in diesem Punkt setzt Teresa sich von Augustinus ab. Vgl. dazu: Roebling-Grau, „The 
Text As Mirror“, S. 96. Inwiefern Teresa damit auch ihre Schwestern dazu auffordert, sich 
selbst wiederum von ihrem eigenen Erfahrungswissen leiten zu lassen, bleibt offen. Explizit 
hätte die Karmelitin diesen Hinweis wohl kaum formulieren können, weil sie damit die Au-
torität der Beichtväter stark gefährdet hätte.

69	 Unzweideutig führt Ignacio de Loyola aus, wie Frauen (dem Teufel gleich) es verstünden, die 
Männer unablässig zu täuschen, zu schwächen und zu bekämpfen. Loyola, Ejercicios espiri-
tuales, S. 170.

DOI: 10.13173/9783447118101.093 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



111„Y en todo es gran cosa la experiencia“

Bibliographie 

Quellen 
Ignacio de Loyola, Ejercicios espirituales, hg. von Candido de Dalmases, Santander 51985.
Ignatius de Loyola, Die Exerzitien, übers. von Hans Urs von Balthasar, Freiburg 121999.
Teresa de Jesús, Libro de la vida, hg. von Dámaso Chicharro, Madrid 162011.
Teresa de Jesús, Las Moradas del Castillo interior, hg. von Dámaso Chicharro, Madrid 1999.
Teresa de Avila, Das Buch meines Lebens, hg. und übers. von Ulrich Dobhan und Eli

sabeth Peeters, Freiburg 2001.
Teresa de Avila, Wohnungen der Inneren Burg, hg. und übers. von Ulrich Dobhan und 

Elisabeth Peeters, Freiburg 2005.
Wolff, Christian, Der erste Brief des Paulus an die Korinther, Leipzig 32011.
Wolff, Christian, Der zweite Brief des Paulus an die Korinther, Leipzig 22011.

Sekundärliteratur
Bertini, Giovanni María, „Teresa de Ávila y el sentido de la naturaleza“, in: Revista 

hispánica moderna 31/1 (1965), S. 71–77.
Brand, Stefan, „Ryle on knowing how. Some clarifications and corrections“, in: Euro-

pean Journal of Philosophy 29/1 (2021), S. 152–167.
Bode, Frauke, „Teresa de Ávila: El Libro de la vida (1562) [The Life of the Holy Mother 

Teresa de Jesús]“, in: Handbook of Autobiography/Autofiction, hg. von Martina Wagner-
Egelhaaf, 3 Bde., Berlin 2019, Bd. 3, S. 1425–1438.

Böcher, Otto, „Teufel III. Neues Testament“, in: Theologische Realenzyklopädie, hg. von 
Gerhard Müller, Bd. 33: Technik – Transzendenz, Berlin 2002, S. 117–121.

Campagne, Fabián Alejandro, „Ignacio de Loyola y Teresa de Ávila. Inspectores de Es-
píritus: Institución y carisma en los albores de la edad confesional“, in: Via spiritus 
21 (2014), S. 83–143.

Castellano, Jesús, „Espiritualidad teresiana. Experiencia y doctrina“, in: Introducción a 
la lectura de Santa Teresa, hg. von Alberto Barrientos, Madrid 22002, S. 157–281.

Checa, Jorge, Experiencia y representación en el Siglo de Oro. Cortés, Santa Teresa, Gracián, 
Sor Juana Inés de la Cruz, Valladolid 1998.

Chicharro, Dámaso, „Introducción“, in: Santa Teresa de Jesús, Libro de la vida, hg. von 
Dámaso Chicharro, Madrid 162011, S. 19–114.

Courcelle, Pierre, Connaîs-toi toi-même. De Socrate à Saint Bernhard, 3 Bde., Paris 1974–5.
Daston, Lorraine/Lunbeck, Elisabeth, „Introduction. Observation Observed“, in: dies. 

(Hg.), Histories of Scientific Observation, Chicago/London 2011, S. 1–11.
Donahue, Darcy, „Teresa of Ávila and Ignatius of Loyola: A Gender-Based Approach 

to Spiritual Autobiography“, in: Approaches to Teaching Teresa of Ávila and the Spanish 
Mystics, hg. von Alison Weber, New York 2009, S. 208–217.

Dobhan, Ulrich/Peeters, Elisabeth, „Einführung“, in: Teresa von Avila, Das Buch meines 
Lebens, hg. und übers. von Ulrich Dobhan und Elisabeth Peeters, Freiburg 2001, 
S. 15–80.

Dobhan, Ulrich/Peeters, Elisabeth, „Anhang I. Erklärung wichtiger Begriffe“, in: Tere­
sa von Avila, Das Buch meines Lebens, hg. und übers. von Ulrich Dobhan und Elisa-
beth Peeters, Freiburg 2001, S. 630–645.

Dumarsais, César Chesneau, „Expérience“, in: Encyclopédie méthodique […], hg. von De-
nis Diderot und Jean Baptiste le Rond d’Alembert, Bd. 6: ET–FN, Paris 1765, S. 297.

DOI: 10.13173/9783447118101.093 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



112 Iris Roebling-Grau

Galán, Pedro Cerezo, „La experiencia de la subjetividad en Teresa de Jesús“, in: La 
recepción de los místicos. Teresa de Jesús y Juan de la Cruz, hg. von Salvador Ros García, 
Salamanca 1997, S. 171–204.

Gambaudo, Sylvie, „Is there such a Thing as ‚Woman Writing‘? Julia Kristeva, Judith 
Butler and Writing as Gendered Experience“, in: Angelaki. The Journal of Theoretical 
Humanities 22/1 (2017), S. 23–33.

García, Ciro, „La experiencia de Dios en el Libro de la vida de santa Teresa de Jesús“, in: 
Scripta Teologica 47/2 (2015), S. 419–439.

Guillet, Jacques, „Discernement des esprits. – I. Dans l’écriture“, in: Dictionnaire de spiri-
tualité ascétique et mystique, doctrine et histoire, hg. von Marcel Villier u. a., Bd. 3, Paris 
1957, Sp. 1222–1247.

Leone, Massimo, Saints and Signs. A Semiotic Reading of Conversion in Early Modern Ca-
tholicism, Berlin 2010.

López-Gay, Jesús, „Mystique. – I. Le phénomène mystique“, in: Dictionnaire de la spiri-
tualité ascétique et mystique, doctrine et histoire, hg. von Marcel Viller u. a., Bd. 10, Paris 
1980, Sp. 1894–1902.

Marcos, Juan Antonio, „La prosa teresiana. Lengua y literatura“, in: Introducción a la 
lectura de Santa Teresa, hg. von Alberto Barrientos, Madrid 22002, S. 283–332.

Pegon, Joseph, „VI. Conclusion – 3. Discernement et expérience chrétienne“, in: Diction-
naire de spiritualité ascétique et mystique, doctrine et histoire, hg. von Marcel Villier u. a., 
Bd. 3, Paris 1957, Sp. 1289–1291.

Pidal, Ramón Menéndez, „El estilo de Santa Teresa“, in: ders., La lengua de Cristóbal Co-
lón. El estilo de Santa Teresa y otros estudios sobre el siglo XVI, Madrid 1942, S. 145–174.

Plattig, Michael, „Die Unterscheidung der Geister in den Schriften Teresas von Ávila 
und ihre Rezeption bei Edith Stein“, in: Santa Teresa. Critical Insights, Filiations, Re-
sponses, hg. von Martina Bengert und Iris Roebling-Grau, Tübingen 2019, S. 53–67.

Roebling-Grau, Iris, „The Text As Mirror. The Book of Her Life and the Vita Christi“, in: 
Santa Teresa. Critical Insights, Filiations, Responses, hg. von Martina Bengert und Iris 
Roebling-Grau, Tübingen 2019, S. 87–103.

Schaefer, Christina, „Esperienza. Zur Diskursivierung von Erfahrungswissen in Leon 
Batista Albertis Libri della familia“, Working Paper des SFB 980 Episteme in Bewegung, 
No. 15/2019, Freie Universität Berlin, URL: https://refubium.fu-berlin.de/handle/
fub188/17607 (23.08.2021).

Schneider, Ulrike, „Vom Wissen um gratia. Strategien der Diskursivierung elusiven 
Wissens in der Frühen Neuzeit“, in: Gratia. Mediale und diskursive Konzeptualisie-
rungen ästhetischer Erfahrung in der Vormoderne, hg. von Ulrike Schneider und Anne 
Eusterschulte, Wiesbaden 2018, S. 89–105.

Simerka, Barbara, „Feminist Epistemology and Pedagogy in Teresa of Ávila“, in: Ap-
proaches to Teaching Teresa of Ávila and the Spanish Mystics, hg. von Alison Weber, 
New York 2009, S. 107–113.

Sluhovski, Moshe, Believe not Every Spirit. Possession, Mysticism, and Discernment in Early 
Modern Catholicism, Chicago 2007.

Strosetzki, Christoph, „De lo exterior a lo interior. Las imagenes y la contemplación je-
suita mística. From the exterior to the interior. The Images and the Jesuitical Mystic 
Contemplation“, in: Hipogrifo 7/2 (2019), S. 605–617.

Teuber, Bernhard, „Acerca de confesión y de contemplación – La escritura autobiográ-
fica de Santa Teresa de Jesús considerada como estética de la existencia mística“, in: 

DOI: 10.13173/9783447118101.093 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author

https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/17607
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/17607


113„Y en todo es gran cosa la experiencia“

„Una de las dos Españas . . .“. Representaciones de un conflicto identitario en la historia 
y en las literaturas hispánicas, hg. von Gero Arnscheid und Pere Joan Tous, Madrid/
Frankfurt (a. M.) 2007, S. 859–881.

Thompson, Colin, „Dangerous visions. The Experience of Teresa of Avila and the 
Teaching of John of the Cross“, in: Angels of Light? Sanctity and the Discernment of the 
Spirits in the Early Modern Period, Clare Copeland und Johannes Machielsen, Leiden 
2013, S. 53–73.

Weber, Alison, Teresa of Avila and the Rhetoric of Femininity, Princeton 1990.
Weber, Alison, „Gender and Discernment in the Carmelite Reform“, in: The Sixteenth 

Century Journal 31/1 (2000), S. 123–146.

DOI: 10.13173/9783447118101.093 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



DOI: 10.13173/9783447118101.093 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



Die stille Meisterin
Zum Rekurs auf die experientia bei französischen und italienischen 

Schriftstellerinnen zwischen 1400 und 1800

Christina Schaefer

1	 Einleitung1

Die Erfahrung gehöre zu jenen schweigsamen Meisterinnen, die ihre Lehren bzw. 
Befehle nicht im Gedächtnis aufstapelten, sondern still und ohne viel Gerede un-
auslöschlich ins Herz eingravierten – so notiert es Louise d’Épinay (1726–83) in 
ihrem Dialog über die Mädchenerziehung, Les conversations d’Émilie (1774/82): 

L’exemple, l’expérience, la nécessité, sont les précepteurs qui enseignent, ou 
plutôt les maîtres qui commandent. Ceux-là ne causent pas, ne babillent 
pas, ils sont muets: mais ils gravent les principes dans le cœur en caracteres 
inéfaçables, au lieu de les entasser sans consistance dans la mémoire.2 

Das gesamte pädagogische Konzept, das Madame d’Épinay in ihrem Dialog expo-
niert und das schon von Zeitgenossen als ‚aufklärerisch‘ rezipiert wurde,3 basiert 
ganz wesentlich auf der Idee, dass, abgesehen von guten Ratschlägen („avis“), die 
eigene Erfahrung des Kindes („sa propre expérience“) das wichtigste Instrument 
der Kindererziehung sei.4 Zweifellos schließt Madame d’Épinay damit an jene pä-
dagogische Literatur der Aufklärung an, die wenige Jahre zuvor vor allem durch 
Jean-Jacques Rousseaus Émile ou De l’éducation (1762) bekannt geworden war und 
die sich nicht zuletzt dafür ausspricht, das Kind seine Erfahrungen selbst machen 

1		 Mein Dank gilt der Villa I Tatti – The Harvard University Center for Renaissance Studies, die mein 
Projekt zur Experientia feminae mit einem großzügigen Fellowship gefördert und mir im Rah-
men eines Forschungsaufenthaltes in Florenz die Möglichkeit gegeben hat, diese erste Skizze 
zum Thema zu verfassen.

2		 ‚Das Exemplum, die Erfahrung und die Notwendigkeit sind Lehrer, die uns unterrichten, 
oder vielmehr Meister, die uns befehlen. Sie reden nicht, schwatzen nicht, sie sind stumm: 
doch gravieren sie uns ihre Lehren mit unauslöschlichen Buchstaben ins Herz ein, anstatt 
sie ohne Halt im Gedächtnis aufzustapeln.‘ Madame d’Épinay [Louise Florence Pétronille 
Tardieu D’Esclavelles d’Épinay], Les conversations d’Émilie, hg. von Rosena Davison, Oxford 
1996, S. 403. Übersetzungen stammen, sofern nicht anders vermerkt, von mir.

3		 Der Professeur Royal, der die Approbation zu d’Épinays Buch unterzeichnete, notierte beispiels-
weise, der Dialog zeige, wie eine „Mere éclairée“ ihre Tochter erziehe. Ebd., S. 407.

4		 Ebd., S. 141.

DOI: 10.13173/9783447118101.115 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



116 Christina Schaefer

zu lassen, anstatt es mit abstraktem Wissen ‚vollzustopfen‘.5 Kinder, so macht 
denn auch die im Dialog auftretende Figur der Mère wiederholt klar, lernen aus 
Erfahrung besser und nachhaltiger, als wenn sie bloß wie ein Papagei wiederho-
len, was sie auswendig gelernt, aber nicht verstanden haben.6 

Mit der Priorisierung der Erfahrung gegenüber reiner Theorie und ‚unverdau-
tem‘ Bücherwissen greifen Madame d’Épinay ebenso wie Rousseau eine sehr alte 
Tradition auf. Schon Aristoteles und Cicero preisen den Wert der Erfahrung (lat. 
experientia, griech. empeiríā), vor allem in den sogenannten ‚praktischen Wissen-
schaften‘ wie Politik, Heerführung, Ökonomie oder Rhetorik.7 Generell ist das Lob 
der Erfahrung als magistra rerum von der Antike bis in die Frühe Neuzeit in zahl-
reichen Wissensgebieten präsent.8 Madame d’Épinay knüpft erkennbar an diese 
Tradition an und macht sie für ihre Pädagogik fruchtbar.9 Im Unterschied aber 
etwa zu Rousseau stellt sie auf die Mädchen-, nicht die Knabenerziehung ab und 
rückt damit den Wert der Erfahrung speziell für das weibliche Geschlecht in den 
Fokus. Auch hiermit situiert sie sich in einer Tradition, denn, wie der vorliegende 
Beitrag zu zeigen versucht, sind es in der Frühen Neuzeit nicht zuletzt die Frauen, 
die sich in ihren Schriften auf die Erfahrung berufen (und damit eben auch die 
Frage nach der Verbindung von Erfahrung und Gender aufrufen). Von den Pro-
tagonistinnen der Querelle des femmes über die humanistisch-naturphilosophisch 
interessierten Literatinnen der Renaissance bis hin zu den Schriftstellerinnen der 
Aufklärung – immer wieder finden sich weibliche Rekurse auf die experientia in 
ihren unterschiedlichen Bedeutungen und Verwendungszusammenhängen: von 

5		 Hierzu passt die Tendenz der pädagogischen Dialogliteratur der Aufklärung, ‚reale Erfahrung‘ 
mit literarischen Mitteln ‚nachzubilden‘ bzw. zu inszenieren, was Jeanne Chiron als „dimen-
sion ‚expérimentale‘“ dieser Literatur charakterisiert hat: „Ce qui prime dans l’invention de 
ces scènes pour nos dialogues, c’est la dimension ‚expérimentale‘ de la situation inventée, qui 
met en scène une exigence nouvelle, adapter les savoirs à la réalité et les conjuguer à une expé
rience réelle“. Jeanne Chiron, Le dialogue éducatif des Lumières: innovations, permanences et fantas-
mes (1754–1804), thèse de doctorat, Université Paris-Est, 2016, https://tel.archives-ouvertes.fr/ 
tel-01629825, S. 183.

6		 Vgl. dazu die Aussage der Mère gegenüber der Tochter: „je voudrais bien que vous ne de
vinssiez pas un perroquet. […] c’est un oiseau qui répete les mots qu’il a entendus, mais qui 
ne sait ce qu’il dit“. Madame d’Épinay, Les conversations d’Émilie, S. 94. 

7		 Vgl. Aristoteles, Die Nikomachische Ethik: griechisch-deutsch, übers. von Olof Gigon, neu hg. 
von Rainer Nickel, Düsseldorf 22007 (12001), S. 11 (= Buch I, 1094b3f.); Marcus Tullius Cicero, 
De officiis/Vom pflichtgemäßen Handeln, lat.–dt., übers., komm. und hg. von Heinz Gunermann, 
durchges. und verbesserte Ausgabe, Stuttgart 1984 (11976), S. 54f. (= Buch I, 60).

8		 Vgl. Marco Veneziani (Hg.), Experientia: Atti del X colloquio internazionale, Roma, 4–6 gennaio 
2001, Florenz 2002; Costantino Esposito/Pasquale Porro (Hg.), L’esperienza/L’expérience/Die Er-
fahrung/experience, Sondernr. der Zeitschrift Quaestio: annuario di storia della metafisica 4 (2004); 
sowie meinen einleitenden Beitrag („Facetten frühneuzeitlicher experientia-Diskurse“) im 
vorliegenden Band.

9		 So wird Erfahrung („expérience“) bei Madame d’Épinay u. a. in Übereinstimmung mit Aris-
toteles als eine (von Alter und Reife abhängige) praktische Lebenserfahrung definiert, die 
‚durch die Erinnerung an das von uns Erlebte‘ gewonnen wird: „Ce sont les connaissances 
que nous acquérons par le souvenir de ce qui nous est arrivé“. Madame d’Épinay, Les conver-
sations d’Émilie, S. 142. 

DOI: 10.13173/9783447118101.115 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author

https://tel.archives-ouvertes.fr/


117Die stille Meisterin

der alltagspraktischen Erfahrung und Lebenserfahrung über die religiös-spiri
tuelle Erfahrung bis hin zum empirisch-naturphilosophischen Wissen.10 

Ein Blick auf die Forschung zeigt allerdings, dass die vielfältigen experientia-
Rekurse frühneuzeitlicher Frauen bislang höchstens in Ansätzen untersucht 
sind.11 Zwar hat sich die jüngere wissenshistorische Forschung im Zuge ihrer Dis-
kussion weiblicher Beiträge zur historischen Wissensproduktion in den letzten 
Jahren vermehrt den Bezugnahmen von Frauen auf naturphilosophische Formen 
der experientia (insb. aus Medizin, Heilkunde, (Al)chemie etc.) zugewandt,12 doch 
wurden die Ergebnisse bisher noch nicht in den größeren Kontext der experientia-
Diskurse einzuordnen versucht. Noch weniger wurde bislang bemerkt, dass ne-
ben der naturphilosophischen Variante auch die experientia im Sinne praktischer 
(Lebens-)Erfahrung und religiös-spiritueller Erfahrung einen regelmäßigen Be-
zugspunkt für das weibliche Schreiben darstellt.13 

Vor dem Hintergrund, dass es generell an einer Überblicksdarstellung über 
weibliche Bezugnahmen auf Erfahrung und Erfahrungswissen mangelt, versucht 
der vorliegende Beitrag eine erste bescheidene Annäherung an das umfangreiche 
Material. Anhand ausgewählter französischer und italienischer Beispiele will er 
zunächst nicht mehr, als einen ersten, skizzenhaften Ausschnitt aus dem Spekt-
rum weiblicher experientia-Rekurse zu präsentieren. Nach einem kurzen Blick auf 
die medizinisch-naturphilosophische experientia stehen vor allem Bezugnahmen 
auf die praktische Lebenserfahrung im Mittelpunkt, wie sie sich im Kontext der 
Querelle des femmes (konkret: bei Christine de Pizan und Moderata Fonte) ma-
nifestieren.14 Generell gehe ich von der Hypothese aus, dass der Rekurs auf die 
Erfahrung für schreibende Frauen der Frühen Neuzeit nicht nur eine Möglichkeit 
darstellt, sich selbst und ihr – gelehrtes oder praktisches – Erfahrungswissen zur 
Geltung zu bringen, sondern zugleich, sich literarisch zu behaupten. Die Beru-
fung auf die experientia macht es diesen Frauen nämlich u. a. möglich, an Dis-
kurse anzuknüpfen, die für das weibliche15 Schreiben nur bedingt zugänglich 

10	 Zur Differenzierung bzw. Korrelation verschiedener Arten von Erfahrungswissen in der Frü-
hen Neuzeit vgl. meinen einleitenden Beitrag („Facetten […]“) in diesem Band. 

11	 Vgl. hierzu exemplarisch die in Anm. 8 genannten Sammelbände von Veneziani bzw. Esposi�-
to/Porra, in denen die experientia-Konzepte weiblicher Autoren ausgeblendet bleiben. 

12	 Vgl. exemplarisch Meredith K. Ray, Daughters of Alchemy. Women and Scientific Culture in Early 
Modern Italy, Cambridge/London 2015; Sharon T. Strocchia, Forgotten Healers. Women and the 
Pursuit of Health in Late Renaissance Italy, Cambridge, MA 2019.

13	 Allenfalls finden sich entsprechende Anmerkungen zum weiblichen Rekurs auf Erfahrungs-
wissen in Einzelstudien zu bestimmten Schriftstellerinnen oder Wissenschaftlerinnen; eine 
größere Untersuchung steht noch aus.

14	 Zu weiblichen Bezugnahmen auf spirituelle experientia vgl. die Beiträge von Iris Roebling-
Grau sowie Daniel Fliege und Marie Guthmüller in diesem Band. 

15	 Wenn ich hier vom ‚weiblichen‘ Schreiben spreche, so vor dem Hintergrund, dass sich die hier 
behandelten Autorinnen (bzw. entsprechenden Figuren ihrer Texte) selbst als ‚Frauen‘ bzw. 
Angehörige des ‚weiblichen Geschlechts‘ definieren. Damit ist nicht gesagt, dass es jenseits 
solcher Selbstausweise in diesen und anderen zeitgenössischen Texten keine Hinweise auf 
Geschlechterdiversität (Transgender, Intersexualität etc.) gäbe. Bei Christine de Pizan etwa, 

DOI: 10.13173/9783447118101.115 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



118 Christina Schaefer

waren, allen voran an den theoretisch-argumentativen Diskurs. Hierzu zunächst 
einige Vorüberlegungen.

2	 ‚Erfahrung‘ in weiblichen Lebens- und Diskurswelten
Einiges deutet darauf hin, dass die Berufung auf die Erfahrung speziell im 
männlich dominierten theoretisch-argumentativen Diskurs für frühneuzeitliche 
Schriftstellerinnen dazu dienen konnte, ihr Wissen zu demonstrieren, ihre Ar-
gumente zu stützen oder generell ihr Schreiben – und den damit verbundenen 
Eintritt in die ‚männliche‘ Sphäre von Bildung und Wissenschaft – zu legitimie-
ren. Die solchermaßen auf die experientia rekurrierenden Frauen machten dabei 
in gewisser Weise aus der Not eine Tugend: Insofern Frauen sozial häufig auf die 
Bereiche praktischer Tätigkeit verwiesen waren (und ihr Zugang zu Bücher- und 
Autoritätenwissen zugleich beschränkt war), konnten sie die hieraus resultierende 
praktische Erfahrung als ihr ‚ganz eigenes‘ Wissen in die Waagschale werfen. Die-
ses Wissen konnte ihnen niemand absprechen, da es zu den Spezifika des Erfah-
rungswissens zählt, dass es nicht ohne Weiteres vom Erfahrungsträger ablösbar 
und – zumindest auf dieser Ebene – schwer anfechtbar ist.

Die Vorteile, etwas als ‚Erfahrungswissen‘ deklarieren zu können, waren auch 
männlichen Gelehrten bekannt. Bewusst oder unbewusst nutzen sie die Wirk-
samkeit des Ausweises als Erfahrung und deklarierten teilweise auch Dinge als 
‚eigene Erfahrung‘, die gar nicht auf solcher beruhten.16 Die Berufung auf die ex-
perientia dürfte darüber hinaus für schreibende Frauen (wie für andere bildungs-
ökonomisch marginalisierte Gruppen)17 aus mindestens einem weiteren Grund 
interessant gewesen sein: Weil die Erfahrung von vielen kanonischen Autoren 
gepriesen wurde, eignete sie sich für die Frauen nicht nur zur Legitimierung ihres 
Wissens, sondern auch zur Aufwertung ihres Schreibens. Sie erlaubte ihnen, sich 
in eine literarische Tradition – die des ‚Lobs der Erfahrung‘ – einzuschreiben und 
auf diese Weise auch als Literatinnen zu profilieren. Jede Untersuchung weibli-
cher experientia-Rekurse wird dabei allerdings auch dem Umstand Rechnung 
tragen müssen, dass schreibende Frauen der Frühen Neuzeit trotz vielfältiger 
Zugangsbeschränkungen zu Bildung und Bücherwissen oft alles andere als unge-

die sich klar als ‚Frau‘ und Streiterin für das ‚weibliche‘ Geschlecht positioniert, finden sich 
zugleich Aspekte, die das binäre Gendermodell infragestellen. Vgl. Blake Gutt, „Transgender 
Mutation and the Canon: Christine de Pizan’s Livre de la Mutacion de Fortune“, in: Postmedieval 
11 (2020), S. 451–458. 

16	 Vgl. dazu (mit Bezug auf das Mittelalter): „[L]’expérience n’est pas toujours, voire rarement 
directe: les savants médiévaux invoquent souvent des expériences qu’ils n’ont pas menées 
personnellement et qu’ils ont trouvées rapportées dans des livres.“ Thomas Bénatouïl/Isa-
belle Draelants, „Introduction“, in: dies. (Hg.), Expertus sum: l’expérience par les sens dans la 
philosophie naturelle médiévale. Actes du colloque international de Pont-à-Mousson, 5–7 février 2009, 
Florenz 2011, S. 3–15, hier S. 6.

17	 Zu denken ist hier insbesondere an die Vertreter der artes mechanicae, z. B. Handwerker oder 
Chirurgen, deren knowing how sich durch ein Lob der praktischen Erfahrung im schrift-
sprachlichen Diskurs aufwerten ließ.

DOI: 10.13173/9783447118101.115 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



119Die stille Meisterin

bildet und entsprechend nur bedingt auf ihre eigene Erfahrung zurückgeworfen 
waren.18 Ebenso wie bei ihren männlichen Kollegen finden sich daher auch bei 
Schriftstellerinnen regelmäßig – implizite oder explizite – Rückgriffe auf bereits 
kodierte Erfahrung, etwa in Form von Zitaten, Exempla oder anderen Übernahmen 
aus schriftlichen Quellen. Auch hierdurch schrieben sich diese Frauen, intentio-
nal oder nichtintentional, in eine bestimmte, meist männlich geprägte Kultur der 
Gelehrsamkeit ein. 

Grundsätzlich zu unterscheiden ist spätestens an dieser Stelle zwischen tat-
sächlicher Erfahrung bzw. Erfahrungswissen, das Frauen in ihren lebensweltli-
chen Kontexten (wie etwa der häuslichen und außerhäuslichen Krankenpflege) 
erwarben,19 einerseits und den diskursiven Ansprüchen auf Erfahrung(swissen), 
die schreibende Frauen in ihren Texten (explizit oder implizit) erhoben, ande-
rerseits. Und dies nicht zuletzt, weil soziale Realität und diskursive Darstellung 
deutlich auseinanderklaffen konnten. Der Diskurs spiegelt keineswegs einfach 
die soziale Wirklichkeit: Die Realität kann von Praktiken beherrscht sein, die im 
Diskurs nicht repräsentiert werden (und umgekehrt). In Rechnung zu stellen ist 
zugleich, dass beide Ebenen, die der lebensweltlichen und die der diskursiven 
Erfahrung, miteinander verflochten sind und sich wechselseitig beeinflussen. Bei-
de sind explizit oder implizit von sozialen und diskursiven Faktoren, Normen, 
Dispositiven und Strukturen reguliert und können beispielsweise gegendert sein. 
Im Resümee ist ‚Erfahrung‘ also nicht nur ein praktisches, in der außertextuel-
len Lebenswelt verankertes und insofern immer schon sozial strukturiertes Wis-
sen, sondern zugleich ein Konglomerat diskursiver Praktiken („a set of discursive 
practices“), das seinerseits sozial konstruiert und strukturiert ist.20 Für ‚weibliche 

18	 Der Bildungsstand war abhängig von vielen, insbesondere sozio-ökonomischen Faktoren: 
Stand, Herkunft, Vermögen, Beruf, Alter etc. Grundsätzlich weist aber bereits die Tatsache, 
dass eine Frau schrieb, darauf hin, dass sie über eine gewisse Bildung verfügt haben muss. 
Mit einer gewissen Skepsis wird man daher immer auch den Selbstausweisen als ‚ungebil-
det‘ begegnen müssen, wie man sie etwa bei Camilla Erculiani antrifft, die zu Beginn ihrer 
Lettere di filosofia naturale (1584) erwähnt, sie ‚kenne keine Bücher‘ („io, senza veder libri“). 
Camilla Erculiani/Margherita Sarrocchi, Corrispondenze scientifiche tra Cinquecento e Seicento: 
Camilla Erculiani, Lettere di philosophia naturale; Margherita Sarrocchi, Lettere a Galileo, hg. 
von Elena Carinci und Sandra Plastina, Lugano 2016, S. 107.

19	 Zur Bedeutung von Frauen im Bereich der Heilkunde und Gesundheit in Mittelalter und 
Früher Neuzeit vgl. beispielsweise: Sheila Barker, „The Contributions of Medici Women to 
Medicine in Grand Ducal Tuscany and Beyond“, in: The Grand Ducal Medici and Their Archive 
(1537–1743), hg. von Alessio Assonitis und Brian Sandberg, Turnhout 2016, S. 101–116; Stroc-
chia, Forgotten Healers; Sharon Strocchia/Sara Ritchey (Hg.), Gender, Health, and Healing, 1250–
1550, Amsterdam (mit einem Schwerpunkt im Spätmittelalter; zum 16. Jahrhundert und mit 
Beispielen aus dem deutschsprachigen Raum vgl. u. a. Cordula Nolte, „Domestic Care in the 
Sixteenth Century. Expectations, Experiences, and Practices from a Gendered Perspective“, 
in: ebd., S. 215–244).

20	 Vgl. dazu bereits Earl Jeffrey Richards, „Christine de Pizan and the Freedom of Medieval 
French Lyric. Authority, Experience and Women in the Republic of Letters“, in: ders. (Hg.), 
Christine de Pizan and Medieval French Lyric, Gainesville 1998, S. 1–24, hier S. 6 (unter Rekurs auf 
Laurie A. Finke). 

DOI: 10.13173/9783447118101.115 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



120 Christina Schaefer

Erfahrung‘ bedeutet dies unter anderem, dass sie weder auf der lebensweltlichen 
noch auf der diskursiven Ebene von männlichen Praktiken und Einflusssphären 
zu trennen ist.21 So hat die historische Forschung u. a. nachgewiesen, dass Frauen 
im medizinisch-heilkundlichen Bereich und der Geburtshilfe oft über ein umfas-
sendes praktisches Erfahrungswissen verfügten, das sie vorrangig mündlich, also 
in der Praxis selbst, weitergaben und das nur selten verschriftlicht wurde. Die zeit-
genössische Norm sah ausdrücklich vor, dass Frauen ihr heilkundliches Wissen ex 
usu – in der Praxis und ‚aus der Erfahrung anderer Frauen‘, nicht von Ärzten oder 
etwa aus medizinischen Lehrwerken – lernten.22 Dieses lebensweltlich überaus re-
levante weibliche Erfahrungswissen kam also im offiziellen, männlich dominier-
ten schriftsprachlichen Diskurs nicht zur Geltung, war ins Schweigen verbannt. 
Die stille Exklusion von weiblichem Erfahrungswissen aus dem Medium Schrift 
verstärkte damit die ohnehin bestehende Tendenz, Frauen a) in praktische Berufe 
zu drängen und b) vom theoretisch-argumentativen Diskurs auszuschließen. 

Der zuletzt genannte diskursive Ausschluss weiblicher experientia wird in 
einer lacuna manifest. Zumindest in der von Männern verfassten theoretischen 
Literatur, in der die Erfahrung gepriesen wird, ist zwar das Bild des ‚erfahrenen 
Mannes‘, des vir experiens, rekurrent, doch gibt es dazu im Regelfall kein weib-
liches Pendant. Die Figur der ‚erfahrenen Frau‘ ist in diesen Texten vor allem 
eines: abwesend. Dies korrespondiert mit der zeitgenössischen Norm, die Frauen 
die Übernahme genau jener Führungspositionen in Staat, Armee oder Haushalt 
verweigerte, in denen sich Männer typischerweise als ‚erfahren‘ erweisen konn-
ten und sollten. Während also in vielen Schriften der vir experiens als gewand-
ter Staatsmann (z. B. in Machiavellis Principe),23 als gewitzter Heerführer (wie der 
Odysseus in Achille Bocchis experientia-Emblem)24 oder als kluger Haushälter (wie 
Leon Battista Albertis „sperto e pratico“)25 erscheint, wird der Frau allenfalls im 

21	 Vgl. ebd.
22	 So formuliert es Juan Luis Vives in seinem einflussreichen Traktat De institutione feminae chris-

tianae (Von der Erziehung der christlichen Frau, 1523/38): „Atque eam quidem peritiam discet 
potius ex usu aliarum prudentium matronarum quam ex consiliis cuiusquam propinqui me-
dici, ex libello aliquo facili ea de re conscripto quam ex magnis et accuratis medicorum volu-
minibus.“/„She can learn this skill from the experience of other prudent matrons rather than 
from the advice of some near-by physician, or some simple handbook on that subject rather 
than from big, detailed medical tomes.“ Juan Luis Vives, De institutione feminae Christianae: 
liber secundus et liber tertius, Einl., krit. Edition, Übers. und Anm., hg. von Charles Fantazzi 
und Constantinus Matheeussen, übers. von Charles Fantazzi (= Selected works of J. L. Vives 7), 
Leiden u. a. 1998, S. 146f. (= II, 9, § 122). 

23	 Im Widmungsschreiben des Principe beschreibt Machiavelli seinen Traktat als Produkt seiner 
eigenen ‚langen Erfahrung mit den gegenwärtigen Zuständen‘ („lunga esperienzia delle cose 
moderne“), womit er auf seine Erfahrung als Diplomat im Dienste von Florenz anspielt. Niccolò 
Machiavelli, Il principe/Der Fürst, ital.-dt., übers. und hg. von Philipp Rippel, Stuttgart 1986, S. 4. 

24	 Vgl. Achille Bocchi, Symbolicarum quaestionum de universo genere, quas serio ludebat, libri quinque, 
Bologna 1574 (11555), S. 280–283. Vgl. dazu meinen einleitenden Beitrag („Facetten frühneu-
zeitlicher experientia-Diskurse. Zur Einleitung“) im vorliegenden Band: S. 1–37.

25	 Leon Battista Alberti, I libri della famiglia, hg. von Ruggiero Romano und Alberto Tenenti, neu 
hg. von Francesco Furlan, Turin 1999, S. 203. 

DOI: 10.13173/9783447118101.115 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



121Die stille Meisterin

oeconomischen Bereich (und auch dort nur vereinzelt) zugestanden, im Rahmen 
ihrer innerhäuslichen Regentschaft von experientia zu profitieren.26 Die konkreten 
Gründe, warum Frauen im theoretisch-argumentativen Schrifttum so selten Er
fahrung attribuiert wird, blieben zu erörtern. Eine Hypothese wäre, dass dies da-
mit zusammenhängt, dass die experientia qua Lebenserfahrung zeitgenössisch eng 
mit einem ausgeprägten Urteils- und Entscheidungsvermögen assoziiert war und 
man Frauen den Erwerb eines solchen Vermögens entweder nicht zutraute (etwa 
weil man sie in aristotelisch-christlicher Tradition dazu intellektuell nicht fähig 
hielt) oder aber nicht zubilligte (etwa aus der Überzeugung, dass – mit Ausnahme 
der häuslichen – jede Art von Regentschaft bei Frauen in schlechten Händen sei).27

Ein durchaus anderes Bild ergibt sich, wenn man Schriften aus weiblicher Fe-
der konsultiert. Hierin findet sich nicht nur das Bild der ‚erfahrenen Frau‘, sondern 
auch eine erkennbare Valorisierung weiblicher Erfahrung. Und dies gilt keines-
wegs nur für eine bestimmte Art der erzählenden Literatur wie etwa Marguerite 
de Navarres Heptaméron, wo gleich zu Beginn die Witwe Oisille als „dame vefve, 
de longue experience“ erscheint,28 die auf positive Weise genau jene Eigenschaften 
vereint, die in der misogynen Literatur der Zeit negativ dargestellt wurden: Al-
ter, Weiblichkeit und Autorität („age, femininity and authority“).29 Vor allem auch 
das von Frauen verfasste theoretisch-argumentative Schrifttum steckt voller Hin-
weise auf eine – durchaus bedeutsame – weibliche experientia. Oft adressieren die 
schreibenden Frauen in diesem Zuge sich selbst, nehmen also autobiographisch 
auf die eigene Erfahrung Bezug. Dies ist bei Christine de Pizan, die im Kontext 
der Querelle des femmes dezidiert eine experientia feminae geltend macht, ebenso der

26	 Und selbst dann wird die Erfahrung nicht als ,notwendige‘ Tugend erachtet. So meint Juan 
Luis Vives, dass Erfahrung in der Haushaltsführung („peritia regendae domus“) einer Ehe-
frau zugute komme, allerdings nur als fakultative Ergänzung der Grundbedingungen von 
Keuschheit und Gattenliebe. Vives, De institutione feminae Christianae, S. 130 (= II, 9, § 107). 

27	 Dazu passt, dass Frauen auch eher selten prudentia (praktische Klugheit) zugebilligt wird. 
Während in der Oeconomie-Literatur vom pater familias stets prudentia und experientia ver-
langt werden, wird der Ehefrau allenfalls prudentia zugebilligt. Doch auch hier zeigen sich 
einige Literaten skeptisch. So gesteht Torquato Tasso der Frau prudentia nur in Abhängigkeit 
von jener des Mannes zu: ‚Die Klugheit […] dient bei der Frau der Klugheit des Mannes; und 
sie soll nur so viel davon haben, wie nötig ist, um der männlichen Klugheit zu gehorchen‘ („la 
prudenza […] nella donna è serva della prudenza dell’uomo, e non deve essere se non tanta, 
quanta basta per ubbidire alla prudenza virile“). Und bei Leon Battista Alberti ist die pruden-
tia der perfekten mater familias nur ein Produkt des klugen Ehemannes: Seine ‚Belehrungen‘ 
(„ammonimenti“) seien es, die die Gattin erst zu einer ‚in der Familienführung klugen Frau‘ 
(„donna […] tanto nel reggere la famiglia prudente“) machten. Torquato Tasso, Discorso della 
virtù feminile e donnesca, hg. von Maria Luisa Doglio, Palermo 1997, S. 61; Alberti, I libri della 
famiglia, S. 268. Dass sich Tasso im Kontext der zitierten Stelle unmittelbar auf Aristoteles be-
ruft, weist darauf hin, dass hinter diesen Positionen die christlich-aristotelische Subordina
tion der Frau unter den Mann steht. 

28	 Marguerite de Navarre, Heptaméron, hg. von Renja Salminen, Genf 1999, S. 2.
29	 Paula Sommers, „Feminine Authority in the Heptaméron: A Reading of Oysille“, in: Modern 

Language Studies 13/2 (1983), S. 52–59.

DOI: 10.13173/9783447118101.115 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



122 Christina Schaefer

Fall wie in jenen ‚spirituellen Autobiographien‘, in denen die Verfasserinnen ihre 
mystischen Erfahrungen schildern, z. B. Teresa von Ávilas Libro de la vida (1554–65) 
oder Jeanne des Anges’ Histoire de la possession de la mère Jeanne des Anges de la 
maison de Coze (1644).30 Auch im Bereich des medizinisch-naturphilosophischen 
Wissens berufen sich schreibende Frauen immer wieder auf die (eigene) experien-
tia – ein Begriff, der noch das gesamte 16. Jahrhundert hindurch synonym zu dem 
des experimentum verwendet wurde und sowohl ‚Erfahrung‘ als auch ‚Versuch‘, 
‚Probe‘ und ‚Experiment‘ bedeuten konnte.31 Betrachten wir einige ausgewählte 
Beispiele näher.

3	 Rekurse schreibender Frauen auf die experientia – einige Beispiele 

3.1	Medizinisch-naturphilosophisches Erfahrungswissen
Gerade das in der Praxis überlieferte medizinisch-heilkundliche Wissen von 
Frauen war für die frühneuzeitliche Gesellschaft von großer Bedeutung. Davon 
zeugen nicht nur rezente wissenshistorische Studien,32 sondern auch diverse 
zeitgenössische Texte aus weiblicher Feder. So werden beispielsweise in Cathe-
rine des Roches’ Dialogue de Placide et Severe (1583) all jene Frauen gelobt, die in 
der Nachfolge der griechischen Ärztin Agnodike ihre Kinder, Dienerinnen und 
Nachbarinnen eigenständig zu Hause kurieren und dazu ‚aus Erfahrung gewon-
nene Hausmittel‘ („remedes domesticz, que l’Experience fait connoistre“) nutzen.33 
Seit dem 15.  Jahrhundert hatten zudem diverse Frauen begonnen, medizinisch-
pharmazeutisches Erfahrungswissen zu sammeln und in sogenannten ‚Rezept-
büchern‘, d. h. Sammlungen von medizinischen, alchemischen, kosmetischen und 
anderen Rezepten, aufzuschreiben. In Italien zählen Caterina Sforzas Experimenti 
(um 1490) und Isabella Corteses Secreti (1561) zu den bekanntesten dieser ricettari.34 

30	 Zu Teresa von Ávila und Jeanne des Anges vgl. die Beiträge von Iris Roebling-Grau sowie 
Daniel Fliege und Marie Guthmüller in diesem Band.

31	 Erst später verengte sich die Bedeutung von experimentum, wie Lorraine Daston resümiert: 
„The most important of these [terms] was ‚experiment‘, whose meaning shifted from the 
broad and heterogeneous sense of experimentum as recipe, trial, or just common experi-
ence to a concertedly artificial manipulation, often using special instruments and designed 
to probe hidden causes.“ Lorraine Daston, „The Empire of Observation, 1600–1800“, in: His-
tories of Scientific Observation, hg. von Lorraine Daston und Elizabeth Lunbeck, Chicago 2011, 
S. 81–113, hier S. 82.

32	 Vgl. dazu die Literaturhinweise oben Anm. 19. 
33	 Catherine des Roches, „Dialogue de Placide et Severe“, in: Catherine des Roches/Madeleine 

des Roches, Les Secondes Œuvres de Mesdames Des Roches, de Poictiers, mère et fille, Poitiers 1583, 
fol. 35r–43r, hier fol. 38v. Agnodike und ihr Schicksal sind auch Gegenstand des Lobgedichts 
„L’Agnodice“, in: Catherine des Roches/Madeleine des Roches, Les Œuvres de Mesdames Des 
Roches, de Poitiers, mère et fille, seconde édition, corrigée et augmentée de La Tragi-comédie de Tobie et 
autres œuvres poëtiques, Paris 1579, S. 151–157.

34	 Aus dem Frankreich des 17. Jahrhunderts ist Marie Meurdracs La Chymie Charitable et Facile, 
en Faveur des Dames (1666) bekannt.

DOI: 10.13173/9783447118101.115 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



123Die stille Meisterin

Beide Verfasserinnen stützen sich hierin auf eigene wie auch fremde Beobachtun-
gen und Experimente. 

Die Experimenti der Caterina Sforza (1463–1509), Contessa von Forlì und Herrin 
von Imola, gehören zu den zeitgenössisch bedeutendsten und umfangreichsten 
ricettari aus weiblicher Hand.35 Gemäß des zeitgenössischen Begriffs von experi-
mentum versammeln sie eine große Menge an ‚Rezepten‘, ‚Versuchen‘, ‚Proben‘ und 
‚Erfahrungen‘, die der Heilung von Krankheiten sowie Herstellung von Metallen 
und Kosmetika dienen. Diverse Rezepte tragen Zusätze wie „e provato“ (‚es ist er-
probt‘), „e provato et Certo“ (‚es ist erprobt und sicher‘), „vero expirimento et pro-
vato“ (‚wahres und erprobtes Rezept‘) oder „experto remedio“ (‚erwiesenes Heil-
mittel‘), die – zumindest oberflächlich – darauf hindeuten, dass sie von Caterina 
bzw. ihren Gewährsleuten selbst ausprobiert worden sein könnten.36 Gelegentlich 
weist Caterina ihre Quellen namentlich aus. Für ein Fiebermittel etwa notiert sie, 
Cosimo de’ Medici habe es erprobt („provata per Cosimo De Medici“), und eine 
ganze Serie von Rezepten soll von König „Ruberto Napolitano“ persönlich getes-
tet worden sein („remedij et experimenti de la propria persona“).37 An anderen 
Stellen markiert sie, dass es sich um kollektives Erfahrungswissen handelt: z. B. 
bei einem ‚von vielen Leuten erprobten Salbenumschlag‘ („impiastro provato per 
molti“).38 Oft bleibt die Herkunft der Rezepte aber unbestimmt, und letztlich wird 
man in Rechnung stellen müssen, dass der Ausweis als „provato“ zeitgenössisch 
noch nicht besagt, dass es sich tatsächlich um eigenhändig durchgeführte Expe-
rimente bzw. Rezepte handelt.39 Anders als in der Forschung häufig suggeriert 

35	 Ediert ist bis heute nur der dritte von drei Bänden: Caterina Sforza, Experimenti de la Ex.ma S.r 
Caterina da Furlj Matre de lo Illux.mo S.r Giovanni de Medici, in: Pier Desiderio Pasolini, Caterina 
Sforza, Bd. 3: Documenti, Rom 1893, S. 599–807. Das Manuskript von Band 2 und der mutmaßli-
che Index von Band 1 wurden erst vor wenigen Jahren in der Biblioteca Nazionale Centrale di 
Firenze entdeckt. Vgl. Barker, „The Contributions of Medici Women to Medicine“, S. 103. Eine 
Beschreibung der Manuskripte geben Sheila Barker/Sharon Strocchia, „Household Medici-
ne for a Renaissance Court: Caterina Sforza’s Ricettario Reconsidered“, in: Gender, Health, and 
Healing, 1250–1550, hg. von Sharon Strocchia und Sara Ritchey, Amsterdam 2020, S. 139–166. – 
Zu den Experimenti vgl. auch Ray, Daughters of Alchemy, S. 14–45; Fabrizia Fiumi/Giovanna 
Tempesta, „Gli ‚experimenti‘ di Caterina Sforza“, in: Caterina Sforza: una donna del Cinquecento. 
Storia e arte tra Medioevo e Rinascimento, hg. von Valeria Novielli, Imola 2000, S. 139–146; Natale 
Graziani/Gabriella Venturelli, Caterina Sforza, Mailand 2001, S. 150–159; Marco Viroli, Caterina 
Sforza, leonessa di Romagna, Cesena 2008, S. 208–211.

36	 Sforza, Experimenti, S. 649, 671, 677 und 722. Vgl. ähnlich auch „rimedio provato“, „Cosa exper-
ta et Nobbile“ und „cosa provata“ (ebd., S. 672, 674 und 691).

37	 Ebd., S. 680 und 690. Mit Ruberto Napolitano ist möglicherweise Robert d’Anjou (1278–1343) 
gemeint. Zu einem Salbenrezept, das von König Adoardo stammen soll, formuliert Caterina 
vorsichtig: „questo e provato si como ho trovato scripto“ (‚nach dem, was ich geschrieben 
fand, ist es erprobt‘). Ebd., S. 748. 

38	 Ebd., S. 714. Ähnlich heißt es über ein Heilwasser, dass es von vielen ‚antiken‘ und ‚moder-
nen‘ Menschen für gut befunden, ja als „perfettissima experientia“ eingestuft worden sei: 
„Come molti antiqui et moderni excellentissimi uomini hanno provato et affermano esser 
vero, et la hanno trovata, una perfettissima experientia, a sanar omne infermita et sia grave si 
voglia“ (ebd., S. 624).

39	 Auch das, was explizit als ‚eigene Erfahrung‘ markiert wird, kann nach zeitgenössischen 

DOI: 10.13173/9783447118101.115 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author

http://Ex.ma
http://Illux.mo


124 Christina Schaefer

wird, ist also keineswegs sicher, dass ‚viele‘ der Rezepte von Caterina Sforza selbst 
getestet wurden.40 Bereits die große Anzahl an Rezepten, die der ricettario enthält, 
spricht dagegen.41 

Weit wichtiger aber als eine Antwort auf die Frage, bis zu welchem Grad die 
Frauen die in den Rezeptbüchern gesammelten experimenta tatsächlich eigenhän-
dig getestet haben, scheint ohnehin etwas anderes: nämlich der Ausweis als ein 
in der Praxis erprobtes und erwiesenes Erfahrungswissen, denn dieser Ausweis 
ist es, mit dem die Frauen innerhalb des Diskurses Geltung und Gültigkeit für 
das von ihnen exponierte Wissen beanspruchen. Selbst wenn Caterina Sforza die 
Rezepte nicht selbst entwickelt oder erprobt haben mag, tritt sie in ihrem ricetta-
rio doch als Sammlerin, Hüterin und Verwalterin des darin enthaltenen Wissens 
auf. Schon indem sie die besagten Rezepte sammelt und aufschreibt, markiert sie 
ihre Teilhabe an einem bestimmten Bereich der aktiven medizinisch-pharmazeu-
tischen und alchemischen Wissensproduktion. Hinzukommt, dass es sich um ein 
Wissen handelt, das von Caterina (teilweise) als erprobt ausgewiesen und insofern 
validiert wird. Diese Geste der Validierung ist zentral, denn damit begibt sich 
Caterina in die Rolle einer Autorität, die sich selbst als hinreichend kompetent 
darstellt, um die Validität des Wissens prüfen und beurteilen zu können. Insofern 
bietet nicht zuletzt die Etikettierung als „provato“ für Caterina eine Möglichkeit, 
mit ihrem ricettario am experimentellen Diskurs ihrer Zeit zu partizipieren. Indem 
sie die Rezepte in eine schriftliche Form bringt, sorgt sie nicht nur für deren Kon-
servierung und Tradierung, sondern bahnt zugleich sich selbst einen Weg in den 
(männlich dominierten) naturphilosophischen Diskurs und das (gelehrte) Schrei-
ben. Auch wenn ihr ricettario das häusliche Umfeld zunächst gar nicht verlassen 
haben mag (und schon gar nicht zur Publikation vorgesehen war), partizipiert 

Gepflogenheiten aus literarischen Quellen stammen. Vgl. dazu oben Anm. 16; Isabelle Drae
lants, „Expérience et autorités dans la philosophie naturelle d’Albert le Grand“, in: Expertus 
sum: l’expérience par les sens dans la philosophie naturelle médiévale: actes du colloque international 
de Pont-à-Mousson, 5–7 février 2009, hg. von Thomas Bénatouïl und Isabelle Draelants, Flo-
renz 2011, S. 89–121, hier S. 100, sowie Isabelle Fellners Beitrag im vorliegenden Band. Hin-
zukommt, dass der Ausweis als „provato“ anonym ist und auch auf eine Erprobung durch 
Zeitgenossen verweisen kann, z. B. auf Caterinas Apotheker Lodovico Albertini aus Forlì, mit 
dem sie offenbar in engem, brieflich belegten Kontakt stand. Vgl. Viroli, Caterina Sforza, S. 209. 

40	 Vgl. dazu die Einschätzung von Viroli, der (ohne Belege) behauptet: „Molti di questi esperi-
menti furono testati direttamente da Caterina, che si dimostrò scienziata estremamente accu-
rata“. Ebd., S. 210. Zurückhaltender formulieren Fiumi und Tempesta, sehen aber Formeln wie 
„è provato“ als hinreichenden Beweis für Caterina Sforzas ‚persönliches Experimentieren‘ 
(„la sperimentazione personale“). Fiumi/Tempesta, „Gli ‚experimenti‘“, S. 141. Auch Barker 
und Strocchia meinen: „Throughout the collection, Sforza attested to the efficacy of various 
remedies by noting that they had been tried and tested by her own hand, using such phrases 
as ‚proven remedy‘, ‚truly tested and proven‘, and ‚proven and certain‘“ (Barker/Strocchia, 
„Household Medicine“, S. 142). 

41	 Neueste Berechnungen, die rezente Quellenfunde einbeziehen, gehen von mindestens Hun-
derten, wenn nicht Tausenden Rezepten aus. Vgl. ebd., S. 143f. 

DOI: 10.13173/9783447118101.115 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



125Die stille Meisterin

Caterina Sforza durch ihn doch aktiv an der Produktion schriftlicher Wissensbe-
stände. Sie wird so erkennbar als eine donna letterata.

Dass es beim Rekurs auf die naturphilosophische experientia auch um das 
Schreiben und die Positionierung der Frauen als Literatinnen geht, zeigt sich 
sehr deutlich bei Isabella Cortese, deren Secreti (1561) zeitgenössisch viel rezipiert 
und wiederholt aufgelegt wurden. Cortese empfiehlt darin nicht nur das eigene 
Experimentieren auf Basis ‚der tagtäglich zu riechenden und zu beobachtenden 
Geheimnisse‘ („da’ secreti, che tutto il giorno, si odono & veggono mettere in 
essecutione“),42 sondern profiliert sich in diesem Zuge auch als Autorin. Zu Be-
ginn des zweiten Buches wird der Adressat ausdrücklich aufgerufen, nur dem 
zu folgen, was sie schreibe, anstatt die Zeit mit der Lektüre kanonischer Texte 
zu verschwenden, denn in diesen stehe nichts Wahres: „[…] se vuoi seguir l’arte 
dell’Alchimia, et in quella operare, […] ti priego non perder piu il tempo attorno di 
questi libri de Filosofi, ma segui quel che ti scrivo“.43 Mit diesen Worten rückt sich 
Cortese nicht nur als Alchemikerin, sondern auch als Schriftstellerin ins rechte 
Licht – und zwar höchst selbstbewusst als eine, die es mit den höchsten Autori-
täten aufnehmen kann und will. Das entscheidende Argument liefert ihr dabei 
die Berufung auf ihr eigenes, in der Praxis erworbenes Erfahrungswissen – ein 
Wissen, das seit Aristoteles in der Heilkunst und in anderen ‚praktischen Wissen-
schaften‘ als dem rein theoretischen Wissen überlegen gilt.44

Die Rezeptbücher gehören zu jenen vielen zeitgenössischen Beispielen, an de-
nen sich zeigt, dass zwischen alltagspraktischer und wissenschaftlicher experien-
tia im 16. und beginnenden 17. Jahrhundert noch nicht klar unterschieden wird. 
Die Rezepte bzw. experimenti können sich in langjährigem Usus bewährt haben, 
aber ebenso durch wenige gezielte Experimente erprobt worden sein. Die doppelte 
Bedeutung des experientia-Begriffs, der sowohl auf praktische (Lebens)Erfahrung 
wie auch empirisch-naturphilosophisches Wissen abheben konnte,45 zeigt sich zu 
Beginn des 17. Jahrhunderts exemplarisch in der Korrespondenz von Christine de 
Lorraine (1565–1636), Großherzogin der Toskana, mit ihrer Tochter. Christine ver­
wendet den Begriff „esperienza“ zum einen in Bezug auf ein medizinisch-phar­
mazeutisches Wissen, das nicht zuletzt von ihrem Interesse für die Iatrochemie 

42	 Widmungsschreiben an Mario Chabiga (Caboga), in: Isabella Cortese, I secreti de la signora 
Isabella Cortese, ne’ quali si contengono cose minerali, medicinali, arteficiose, & alchimiche, & molte de 
l’arte profumatoria, appartenenti a ogni gran Signora. Con altri bellissimi secreti aggiunti […], Vene-
dig 1561, fol. 2r–v. 

43	 ‚[…] wenn du die Kunst der Alchimie erlernen und in ihrem Bereich arbeiten willst […], so 
bitte ich dich, keine Zeit mehr mit diesen Büchern der Philosophen zu verlieren, sondern dem 
zu folgen, was ich dir schreibe‘. Cortese, I secreti, fol. 9v–10r (B1v–B2r). Zur Begründung heißt 
es, die ‚Philosophen‘ hätten ‚in ihren Büchern nichts Wahres geschrieben‘ („non hanno detto 
verità alcuna nei libri loro“). Ebd., fol. 9v (B1v).

44	 Zum traditionellen Lob der praktischen Erfahrung seit Aristoteles vgl. meinen einleitenden 
Beitrag in diesem Band.

45	 Zu den antiken Wurzeln dieser ‚Doppelbedeutung‘ und ihrer Tradierung in der Frühen Neu-
zeit vgl. meinen einleitenden Beitrag („Facetten […]“) in diesem Band.

DOI: 10.13173/9783447118101.115 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



126 Christina Schaefer

(d. h. die Gewinnung von Heilmitteln durch chemisches Experimentieren), u. a. 
die Nuova Medicina, den Paracelsianismus u. Ä., zeugt.46 Bezüglich eines Öls, das 
Schwangerschaftsleiden lindern soll, notiert sie beispielsweise, seine Wirksamkeit 
sei durch viele Versuche („spesse esperienze“) bestätigt – wobei schon der Plural 
indiziert, dass es hier nicht um das Abstraktum Lebenserfahrung, sondern um 
eine Vielzahl einzelner ‚Experimente‘ bzw. Proben geht.47 An anderer Stelle hin
gegen verwendet sie „esperienza“ durchaus im Sinne von Lebenserfahrung; etwa 
wenn sie erklärt, für den in Ungnade gefallenen Ersten Kammerherrn des Kardi
nals Carlo de’ Medici nichts tun zu können, da die Erfahrung zeige, dass auf diesen 
kein Verlass sei.48 Auch in anderen zeitgenössischen Texten und Kontexten wird 
die experientia primär49 im Sinne von alltags- und lebenspraktischer Erfahrung auf-
gerufen, u. a. in der Querelle des femmes, der Debatte um die Stellung der Frau, in 
der sich schreibende Frauen zugleich besonders häufig auf die Erfahrung berufen. 

3.2 Weibliche Erfahrung im Kontext der Querelle des femmes

3.2.1 Christine de Pizan (1364–ca. 1430) 
Christine de Pizan gilt nicht nur als erste ‚Berufsschriftstellerin‘ Frankreichs, son-
dern auch als Mitinitiatorin der Querelle des femmes. Wenn sie sich um das Jahr 
1400 im Streit um den Rosenroman ganz wesentlich auf ihre eigene Erfahrung 
beruft, um misogyne Darstellungen in der Literatur zu kritisieren,50 so ist dies in 

46	 Zu Christines Interesse für die zeitgenössische Alchemie vgl. Sheila Barker, „Christine of Lor-
raine and Medicine at the Medici Court“, in: Medici Women. The Making of a Dynasty in Grand 
Ducal Tuscany, hg. von Giovanna Benadusi und Judith C. Brown, Toronto 2015, S. 155–181.

47	 Brief vom 13. April 1617 (Nr. 7) an die Tochter, in: Cristina di Lorena, Lettere alla figlia Caterina 
de’ Medici Gonzaga duchessa di Mantova (1617–1629), hg. von Beatrice Biagioli und Elisabetta 
Stumpo, Nachwort von Maria Pia Paoli, Florenz 2015, S. 67.

48	 Vgl. dazu den Brief vom 30.6.1626 (Nr. 330): „non è possibile potersene fidar punto, poiché 
non mantien niente di quello che promette, et l’esperienza l’ha dimostrato più d’una volta“. 
Cristina di Lorena, Lettere, S. 343.

49	 Anzumerken ist, dass es durchaus Schnittstellen zwischen den experientia-Rekursen in der 
naturphilosophischen Debatte und der Querelle des femmes gibt. Dies zeigt der im Folgenden 
diskutierte Dialog Moderata Fontes (Il merito delle donne), der sowohl ein wichtiger Querelle-
Text ist als auch umfangreiches naturphilosophisches Wissen aus weiblicher Perspektive ex-
poniert. 

50	 Zur Relevanz des Erfahrungswissens bei Christine de Pizan vgl. bereits Margarete Zimmer-
mann: „Die Erfahrung ist eine Kategorie, auf die Christine immer wieder zurückgreift und 
die sie gegen die Autorität von Texten und Autoren setzt. Subjekt- und geschlechtsgebunde-
ne Empirie wird damit zu einem schlagkräftigen Argument gegen eine übermächtige, frau-
enfeindliche Tradition.“ Margarete Zimmermann, Christine de Pizan, Reinbek bei Hamburg 
2002, S. 64. Vgl. auch Mary Anne C. Case, „Christine de Pizan and the Authority of Experi-
ence“, in: Christine de Pizan and the Categories of Difference, hg. von Marilynn Desmond, Minne-
apolis u. a. 1998, S. 71–87; Andrea Tarnowski, „The Lessons of Experience and the Chemin de 
long estude“, in: Christine de Pizan. A Casebook, hg. von Barbara K. Altmann und Deborah L. 
McGrady, New York 2003, S. 181–197; Earl Jeffrey Richards, „Christine de Pizan and the Free-
dom of Medieval French Lyric. Authority, Experience and Women in the Republic of Letters“, 
in: ders. (Hg.), Christine de Pizan and Medieval French Lyric, Gainesville 1998, S. 1–24.

DOI: 10.13173/9783447118101.115 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



127Die stille Meisterin

mehrfacher Hinsicht bemerkenswert. Nicht nur erlaubt sie sich damit, ihre per-
sönliche Erfahrung gegen anerkannte Autoritäten anzuführen, sondern sie betont 
dabei vor allem, dass es um ihre spezifische Erfahrung als Frau gehe („moi qui suis 
née femme“).51 Sie führt damit die experientia genau jenes Geschlechts ins Feld, das 
von den Autoren der misogynen Texte regelmäßig verunglimpft und für minder-
wertig erklärt wird. Entsprechend argumentiert sie gegen das von Jean De Meung 
im Roman de la rose propagierte Frauenbild: „[E]t tant comme voirement suis 
femme, plus puis tesmoingnier en ceste partie que cellui qui n’en a l’experience, 
ains parle par devinailles et d’aventure.“52 Christine transzendiert hier nicht nur 
ihre eigene subjektive Erfahrung im Hinblick auf deren soziale Bedingtheit und 
Gender-Abhängigkeit, sondern nutzt zudem die Gender-Markierung, um ein ex-
klusiv weibliches Wissen über das ‚wahre Wesen‘ der Frau zu reklamieren. Der Er-
fahrung kommt dabei eine Schlüsselrolle zu, denn es ist die Erfahrung des ‚Frau-
Seins‘, die hier den Zugriff auf das Wissen vom (vermeintlich) wahren Wesen des 
weiblichen Geschlechts garantiert. Womit Christine also letztlich argumentiert, 
ist die ganz spezifische Bindung von Erfahrungswissen an seinen Träger (und 
partielle Unablösbarkeit von diesem).

Allerdings genügt die reine Erfahrung aus Christine de Pizans Sicht nicht, son-
dern bedarf zusätzlich der Vernunft (raison). Diese ist es, die dafür sorgt, dass aus 
Erfahrung Erkenntnis wird. Damit situiert sich Christine in einer langen Tradition, 
die Erfahrung und Vernunft als Begleiterinnen denkt,53 doch gibt sie auch diesem 
Zusammenspiel eine philogyne Wendung: In Le livre de la cité des dames (Das Buch 
von der Stadt der Frauen) schildert sie ausführlich, wie die als Dame Raison allegori-
sierte Vernunft die Ich-Erzählerin (namens ‚Christine‘) lehrt, nicht mehr blind dem 
Urteil anderer, sondern nur dem zu vertrauen, was sie selbst ‚in ihrem Wesen als 
Frau‘ fühle und wisse („à ce que je sentais et savais dans mon être de femme“).54 

51	 Christine de Pizan, Le livre de la cité des dames, übers. und eingeleitet von Éric Hicks und Thé-
rèse Moreau, Paris 2000, S. 36.

52	 ‚Und da ich wirklich und wahrhaftig weiblichen Geschlechts bin, kann ich in dieser Angele-
genheit mit größerer Berechtigung Zeugnis ablegen als jemand, dem es an eigener Erfahrung 
gebricht und der stattdessen auf der Grundlage von Vermutungen einfach aufs Geratewohl 
losredet.‘ So Christine in den Epistres du Debat sus le Roman de la Rose, in: Christine de Pisan 
et al., Le débat sur le ‚Roman de la Rose‘, hg. von Éric Hicks, Genf 1996 (Reprint der Ausg. Paris 
1977), S. 19; dt. Übersetzung in: Zimmermann, Christine de Pizan, S. 64. Dass der Autor mangels 
Erfahrung nicht mitreden könne, moniert Christine de Pizan auch an jener Stelle, wo sie die 
Diffamierung enttäuschter Ehefrauen durch den Autor kritisiert: „Et encore, tant superflue-
ment et laidement parla des femmes mariees qui si deçoivent leurs maris – duquel estat n’en 
pot sçavoir par experience et tant en parla generaument: a quelle bonne fin pot ce estre, ne 
quel bien ensuivre?“ Christine de Pisan et al., Le débat, S. 18.

53	 Diese Tradition reicht bis in die Antike zurück. Zum Verhältnis von Erfahrung und Vernunft 
vgl. auch meinen einleitenden Beitrag („Facetten […]“) in diesem Band.

54	 Christine de Pizan, Le livre de la cité des dames, S. 37. Mit dem Insistieren auf dem être de femme 
greift Christine die Stigmatisierung von Frauen ‚als Frauen‘ auf und wendet sie ins Positive. 
Vgl. dazu den Brief, den sie im Streit um den Rosenroman an Gontier Col richtet: Wenn man 
ihr vorwerfe, sie spreche ‚als Frau‘, sei dies für sie kein Vorwurf, sondern eine Ehre, da es sehr 
viele lobens- und nachahmenswerte Frauen gebe: „Et se tu tant desprises mes raisons pour 

DOI: 10.13173/9783447118101.115 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



128 Christina Schaefer

Erst dadurch, bestätigt die Ich-Erzählerin, habe sie begriffen, wie wichtig es ge-
rade als Frau sei, sich auf die eigene Erfahrung zu verlassen („de s’en référer à sa 
propre expérience“).55 Die Erfahrung beweise, so Dame Raison, dass das weibliche 
Geschlecht alles andere als schlecht sei: „l’expérience démontre clairement que la 
vérité est tout le contraire de ce que l’on affirme en cherchant à charger les femmes 
de tous les maux.“56 Dieser Satz ist zentral, denn die Erfahrung übernimmt hier die 
Rolle, die im Mittelalter traditionell der Vernunft zugeschrieben wurde: Sie wird 
zum Medium der Wahrheit („vérité“) und der Beweisführung („démontre claire-
ment“) – und es ist bezeichnenderweise die Vernunft (Dame Raison) selbst, die dies 
empfiehlt und damit ihre eigene Autorität (zumindest partiell) abgibt.57 

Wenn die Erfahrung hier zum Instrument der Wahrheitsfindung wird, kommt 
dabei der Körpererfahrung ein herausgehobener Status zu. Dies macht Dame Rai-
son in einer weiteren Bemerkung deutlich. Sie appelliert nämlich an die Erzählerin 
(und letztlich alle Frauen), ihrer eigenen Körpererfahrung zu vertrauen und den 
kruden Thesen über den weiblichen Körper und die weibliche Sexualität, wie sie 
in Büchern wie Du secret des femmes (gemeint ist wohl Pseudo-Albertus Magnus’ 
De secretis mulierum) propagiert wurden, keinen Glauben zu schenken. Die Erfah-
rung des eigenen Körpers sei ‚Beweis genug‘:

L’expérience de ton propre corps nous dispensera d’autre preuves. Ce livre 
[Du secret des femmes] relève en effet de plus haute fantaisie; c’est un véritable 
ramassis de mensonges, et pour qui l’a lu, il est manifeste qu’il n’y a dans 
ce traité rien de vrai. Et bien que certains disent qu’il est d’Aristote, l’on ne 
peut croire qu’un si grand philosophe se soit permis de telles énormités. 
Mais parce que les femmes peuvent savoir par expérience que certaines 
choses dans ce livre n’ont aucune réalité et qu’elles sont de pures bêtises, 
elles peuvent en déduire que les autres points qu’il expose sont autant de 
mensonges patents.58 

la petitesse de ma faculte (laquelle tu me reprouches de dire ‚comme femme‘, etc.), saiches de 
vray que ce ne tiens je a villenie ou aucun repprouche, pour le reconfort de la noble memoire 
et continuelle experience de tres grant foison vaillans femmes avoir este et estre tres dignes 
de louenge et en toutes vertus aprises, auxquelles mieulx vouldroye ressembler que estre enri-
chie de tous les biens de fortune.“ (‚Und wenn du meine Argumente wegen der Geringfügig-
keit meines Verstandes (die du mir vorwirfst, indem du behauptest, ich spräche ‚wie eine Frau‘ 
etc.) verachtest, so wisse, dass ich dies nicht als Gemeinheit oder Vorwurf interpretiere: im 
edlen Andenken an und aufgrund der kontinuierlichen Erfahrung mit einer sehr großen Zahl 
tapferer Frauen, die des Lobes überaus würdig und voller Tugend waren. Ihnen ähnlich zu 
sein, würde ich sämtlichen Glücksgütern vorziehen‘). Christine de Pisan et al., Le débat, S. 25.

55	 Christine de Pizan, Le livre de la cité des dames, S. 39. 
56	 ‚Die Erfahrung beweist klar, dass die Wahrheit das genaue Gegenteil von dem ist, was jene 

behaupten, die den Frauen sämtliche Übel anlasten‘. Ebd.
57	 Die Vernunft tritt ihre Autorität nur partiell ab, da sie sie mit der Geste des Abgebens zugleich 

unter Beweis stellt.
58	 ‚Die Erfahrung deines eigenen Körpers entbindet uns von jeder weiteren Beweisführung. 

Dieses Buch, Über die Geheimnisse der Frauen, entspringt in der Tat in höchstem Maß der Er-
findung; es ist ein wahrer Ausbund von Lügen, und für diejenigen, die es gelesen haben, ist 

DOI: 10.13173/9783447118101.115 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



129Die stille Meisterin

Gerade die weibliche Körpererfahrung war nun aber zeitgenössisch ein Bereich, 
der diskursiv von Männern dominiert wurde und zu dem Aussagen von Frauen 
nur in vergleichsweise geringem Umfang überliefert sind.59 Dies ist bezeichnend, 
denn die Berufung auf die eigene leibliche Erfahrung bietet für Frauen zwei Vor-
teile: Zum einen ist die eigene Erfahrung jeder Frau verfügbar und damit nicht 
abzusprechen; zum anderen erfordert sie keinerlei Bildung oder Gelehrsamkeit, 
sondern es genügt die alltägliche Erfahrung des ‚Frau-Seins‘. Brisant ist diese Pas-
sage nicht zuletzt, weil die Kritik selbst vor höchsten Autoritäten nicht Halt macht 
und letztlich die gesamte aristotelische Tradition ins Visier nimmt.60 Mehr noch, 
Dame Raison unterstellt sogar, der Autor des Secret des femmes habe die Rezeption 
seines Buches durch Frauen gezielt zu verhindern gesucht – im Bewusstsein um 
die Wirkmacht weiblicher Erfahrung und aus Furcht, dass diese sein Buch Lü-
gen strafen könnte.61 In dieser Argumentation steckt mehr als eine Aufwertung 
der weiblichen Erfahrung. Sie enthält auch einen deutlichen Hinweis darauf, dass 
Frauen der Zugang zu Büchern nicht verwehrt werden darf, damit sie das, was sie 
aus Erfahrung wissen, fruchtbar machen und in die Debatte einbringen können. 
Ohne Wissen davon, was in Büchern über das weibliche Geschlecht verbreitet 
wird, bliebe das weibliche Erfahrungswissen letztlich unausgeschöpft. Zugespitzt 
formuliert: Erfahrung allein hilft den Frauen nicht, solange sie keine Stimme und 
keine Präsenz im Diskurs haben, also ihr Erfahrungswissen dort nicht geltend 
machen können. 

offenkundig, dass diese Abhandlung nichts Wahres enthält. Und obwohl einige sagen, sie 
sei von Aristoteles, kann man nicht glauben, dass ein so großer Philosoph sich solche Unge-
heuerlichkeiten erlaubt hätte. Aber da Frauen aus Erfahrung wissen, dass einige der Dinge 
in diesem Buch unwahr, ja reiner Unsinn sind, können sie daraus ableiten, dass die anderen 
Punkte, die es enthält, ebenso eklatante Lügen sind.‘ Ebd., S. 53. Zu Pseudo-Albertus Magnus’ 
De secretis mulierum (ca. 1245–48) und weiteren Büchern über die ‚Geheimnisse der Frauen‘ 
vgl. Katharine Park, Secrets of Women: Gender, Generation, and the Origins of Human Dissection, 
New York 2006.

59	 So stellt Katharine Park in ihrer zentralen Studie fest: „[…] although I have tried hard to track 
down materials that would reveal women’s experiences and understandings of their own 
bodies, I have found articulate sources difficult to obtain.“ Überliefert sei vor allem ein „rich 
hoard of texts and images in which learned men – mainly physicians, surgeons, and clerics – 
reflected on women’s bodies and were alternately alarmed, inspired, attracted, repelled, and 
fascinated by them.“ Ebd., S. 38.

60	 Auch wenn die Kritik an Aristoteles oberflächlich abgefedert wird, indem behauptet wird, 
man könne nicht glauben, dass ein so großer Philosoph derartige Positionen vertreten habe, 
ist er hier doch zumindest mitgemeint: Es geht auch um Aristoteles, sonst wäre seine poten-
zielle Autorschaft keine Erwähnung wert. 

61	 „Et ne te souviens-tu pas qu’au début de son livre il affirme que je ne sais quel pape avait 
excommunié tout homme qui aurait l’audace de le lire à une femme, ou de le mettre entre 
les mains d’une femme? […] Ce fut pour que les femmes n’en prennent pas connaissance 
et qu’elles ignorent ce qu’il avance; celui qui l’écrivit savait bien que si elles le lisaient ou 
l’entendaient lire, elles sauraient que ce sont des fadaises; elles l’auraient donc réfuté en s’en 
moquant. C’est par ce stratagème que l’auteur croyait pouvoir abuser et tromper les hommes 
qui le liraient.“ Christine de Pizan, Le livre de la cité des dames, S. 54. 

DOI: 10.13173/9783447118101.115 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



130 Christina Schaefer

Genau dies ist freilich Christines Thema, zur Feder zu greifen und sich und 
all jenen Frauen, die sie als tugendhafte Exempla gegen das Frauenbild der miso-
gynen Literatur anführt, eine Stimme zu verleihen. Es ist aber auch das Thema 
diverser anderer Schriftstellerinnen späterer Jahrhunderte, die im Kontext der 
fortdauernden Querelle des femmes das Wort ergreifen. Auch sie rekurrieren immer 
wieder auf die (weibliche) Erfahrung, um sich für die ‚Sache der Frauen‘ einzu-
bringen, unter ihnen auch die venezianische Autorin Modesta di Pozzo, auch be-
kannt unter dem Namen Moderata Fonte. 

3.2.2 Moderata Fonte (1555–92)
Moderata Fontes Il merito delle donne (Das Verdienst der Frauen, 1600) folgt dem 
Modell von Baldassare Castigliones Libro del cortegiano (Das Buch vom Hofmann, 
1528) und setzt in der Gattung des Dialogs ein Diskussionsspiel in Szene, in dem 
sieben venezianische Edeldamen unterschiedlichen Alters die Frage diskutieren, 
ob Männern oder Frauen die größeren Verdienste und Vorzüge zukommen. Eine 
‚Königin‘ wird als Spielleiterin bestimmt, die die übrigen Damen in zwei Gruppen 
einteilt: in eine, die im Spiel Partei für das männliche Geschlecht, und eine weitere, 
die Partei für das weibliche Geschlecht ergreifen soll. Hinsichtlich des Aspekts der 
Erfahrung fällt auf, dass die Lebenserfahrung der Männer-Verteidigerinnen deren 
Argumente schon zu Beginn konterkariert. Gemäß der Aufgabenstellung heben sie 
zunächst ihre positiven Erfahrungen mit Männern hervor. Helena lobt die Unter-
stützung durch ihren Vater, Lucretia die durch ihre Brüder.62 Beide müssen jedoch 
schon kurz darauf eingestehen, sehr unglücklich mit ihren Ehemännern zu sein: 
Helena hat einen eifersüchtigen, Lucretia einen jähzornigen Mann.63 Wie sich her-
ausstellt, geht es ihnen damit nicht besser als den übrigen Sprecherinnen. Adriana, 
die älteste und erfahrenste Frau (und zugleich Königin) der Runde, war in erster 
Ehe mit einem Schürzenjäger, in zweiter, schlimmer („pessimo“), mit einem Spieler 
verheiratet; Leonoras Schicksal ist ein Geizhals, das Cornelias ein Verschwender.64 

Diese Hinweise auf schlechte Erfahrungen mit Männern erfolgen keineswegs 
beiläufig, sondern werden im Text gerade dadurch betont, dass sie mit einem ge-
wissen rhetorischen Aufwand, nämlich nur zögerlich und auf Nachfrage, preis-
gegeben werden. Lucretia etwa versteckt sich anfänglich hinter der Aussage, sie 
kenne ‚exakt eine‘ Frau („apunto una“), die einen sehr jähzornigen Mann habe 
und erst auf kritische Nachfrage hin einräumt, selbst diese Frau zu sein: „Wäre 
ich es doch nicht“ („Così non vi fossi io“).65 Ähnlich muss auch Cornelia zuge-

62	 Vgl. Moderata Fonte, Il merito delle donne, in due giornate, ove chiaramente si scuopre quanto siano 
elle degne e più perfette de gli huomini, Venedig 1600, S. 23f.

63	 Vgl.: „uno di questi così gelosi, e buccini“; „un marito di così rabbiosa natura“ (ebd., S. 28 und 30).
64	 Vgl.: „se ’l primo marito fu cattivo, l’altro fu pessimo“ (ebd., S. 25); „un di quelli tanto avari“, 

„hanno [il vizio] […] dell’ignoranza, e del poco giudicio, perché spendono la lor facultà scioc-
camente“ (ebd., S. 30).

65	 Fonte, Il merito, S. 30; dt. Übers.: Moderata Fonte, Das Verdienst der Frauen: warum Frauen würdi-
ger und vollkommener sind als Männer, übers. und erl. von Daniela Hacke, München 2001, S. 100. 

DOI: 10.13173/9783447118101.115 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



131Die stille Meisterin

ben, dass sie selbst das „traurige[ Schicksal erleidet“, einen verschwenderischen 
Ehemann zu haben, und nicht „eine liebe Freundin“ („una mia cara amica“), wie 
sie zunächst behauptet hatte.66 Die Schamhaftigkeit, mit der die Betroffenen ihre 
schlechten Erfahrungen äußern, macht zudem darauf aufmerksam, dass diese 
Äußerungen an ein gesellschaftliches Tabu rühren. Die frühneuzeitliche Verhal-
tensnorm sah nämlich für verheiratete Frauen vor, dass Eheprobleme keinesfalls 
das Haus verlassen durften, Frauen hierüber also gegenüber Dritten zu schweigen 
hatten.67 Dass die Sprecherinnen sich dieser Norm widersetzen und ihren Mitstrei-
terinnen anvertrauen – „Ich will mich nicht vor Euch verstecken“ („Io non mi vog-
lio ascondere con voi“), wie Cornelia sagt –,68 macht deutlich, dass das im Dialog in-
szenierte Gespräch für die Frauenfiguren die Funktion eines sozialen Schutzraums 
erfüllt. Nicht zufällig findet das Gespräch in einem paradiesischen Garten und al-
lein unter Frauen statt. Es ist die Abwesenheit von Männern, die den Frauen in ihrer 
Rede Lizenzen gibt, die sie außerhalb nicht besitzen. Entsprechend heißt es schon 
zu Beginn in der Rahmenhandlung des Dialogs: „et senza haver rispetto di uomi-
ni, che le notassero, ò l’impedissero, tra esse ragionavano di quelle cose, che più 
loro à gusto venivano“ („Und ohne Scheu vor Männern, die sie hätten stören oder 
hindern können, sprachen sie über jene Dinge, die ihnen am meisten gefielen“).69

Schließlich ist zu beachten, dass das Berichten aus der persönlichen Erfahrung 
im Rahmen des Diskussionsspiels ein ‚Aus-der-Rolle-Fallen‘ bedeutet: Wenn-
gleich dieser nicht sanktioniert wird, handelt es sich doch um einen Regelverstoß. 
In dem Spiel geht es eigentlich darum, einen rein rhetorischen Sieg zu erringen: 
Die Rollen sind nicht selbstgewählt, sondern von der Spielleiterin zugewiesen; die 
Mitspielerinnen sollen keineswegs ihre persönlichen Überzeugungen vertreten, 
sondern die ihnen zugewiesenen Rollen erfüllen. Diese Spielregeln werden hier 
missachtet. Vielleicht verfehlt gerade deswegen der Verweis auf die eigenen Erfah-
rungen der Frauen seine Wirkung nicht: Schon kurz nach der oben beschriebenen 
Episode beginnen Lucretia und Helena die Seiten zu wechseln und ergreifen, an-

66	 Fonte, Il merito, S. 30; Fonte, Das Verdienst, S. 101.
67	 Erasmus von Rotterdam notiert beispielsweise in seiner Institutio christiani matrimonii (1526), 

dass Ehestreitigkeiten nicht nach außen dringen sollten: Die Ehefrau müsse ihre Klage zu-
nächst ihrem Mann vortragen; wenn diese zu ernst sei, um ohne Beistand von außen verhan-
delt zu werden, solle sie besser die Verwandten ihres Mannes als die eigenen ins Vertrauen 
ziehen, damit es nicht so aussehe, als wolle sie die Ehe beenden. Vgl. Desiderius Erasmus, The 
Institution of Christian Matrimony, übers. und mit Anm. vers. von Michael J. Heath (= Collected 
works of Erasmus, Bd. 69: Spiritualia and Pastoralia, hg. von John W. O’Malley und Louis A. Perr-
aud), Toronto/Buffalo/London 1999, S. 203–438, hier S. 383.

68	 Fonte, Il merito, S. 30; Fonte, Das Verdienst, S. 101.
69	 Fonte, Il merito, S. 11; Fonte, Das Verdienst, S. 72f. Die Sprecherinnen selbst evozieren diese 

Rede-„Freiheit“ („libertà“) schon gleich zu Beginn: „qui non è chi ci noti, ò chi ci dia la emen-
da. […] Se noi vogliamo poi dire il vero […], noi non stiamo mai bene se non sole, e beata 
veramente quella Donna, che può vivere senza la compagnia de verun’huomo“ („hier ist nie-
mand, der uns tadeln oder uns reinreden könnte. […] Um die Wahrheit zu sagen […], wirklich 
gut geht es uns doch nur, wenn wir unter uns sind, und selig ist die Frau, die ohne die Gesell-
schaft eines Mannes leben kann“). Fonte, Il merito, S. 12f.; Fonte, Das Verdienst, S. 75f. 

DOI: 10.13173/9783447118101.115 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



132 Christina Schaefer

statt für die Männer, für die Frauen Partei. Lucretia räumt ein: „E per ciò vi dico […] 
che la colpa è tutta del marito“ (‚Und daher sage ich euch […], dass die Schuld allein 
der Ehemann trägt‘); 70 und Helena schlüpft in die Rolle einer gelehrigen Schülerin, 
stellt interessierte Fragen zu den Thesen der anderen Partei und vergisst darüber 
partiell ihre Aufgabe, die Männer zu loben.71 Dieser Seitenwechsel ist bedeutsam. 
Zum einen zeigt er an, dass die philogyne Argumentation (fiktionsintern) erfolg-
reich – und insofern überzeugend – ist. Zum anderen manifestiert sich in ihm der 
Übergang vom Spiel zum Ernst, denn bei dem Aus-der-Rolle-Fallen kommen die 
tatsächlichen Überzeugungen der Sprecherinnen zum Vorschein. Diese temporäre 
Abkehr vom Spiel lässt sich als Fingerzeig darauf interpretieren, dass das ‚wahre‘ 
Leben und die Lebenserfahrung wichtiger sind als Spiel und Rhetorik.72

Zugleich macht aber Fonte, ähnlich wie Christine de Pizan, klar, dass den Frau-
en ihre Erfahrung alleine nicht weiterhilft, sofern sie nicht zugleich ausreichend 
Bildung und Gelehrsamkeit besitzen, um sich argumentativ in die Debatte einzu-
bringen. Der Dialog führt anschaulich vor Augen, dass sich die Frauen, um ihre 
eigenen Verdienste herauszustellen und sich gegen mächtige (misogyne) Tradi­
tionen durchsetzen zu können, immer auch rhetorisch wappnen müssen. Dazu 
zählt auch, dass sie sich ganz praktisch im Diskutieren üben, also in der Praxis 
der Rhetorik Erfahrung sammeln. Das von den Dialog-Sprecherinnen initiierte 
Diskussionsspiel ist insofern weit mehr als bloß Unterhaltung, divertimento. Es ist 
auch prova, Übung, Probe und Probieren – kurz: ein Weg, um Erfahrung zu erwer-
ben auf dem Gebiet der Rhetorik, wo, wie schon Cicero betont, ‚Erfahrung und 
Übung‘ („usu et exercitatione“) unerlässlich sind.73 Keineswegs zufällig sind es 
daher Corinna und Cornelia, die gebildetsten und rhetorisch versiertesten Frauen 
der Runde, die den Sieg in der Debatte erringen und auch darüber hinaus mit rei-
chem literarischen und naturphilosophischen Wissen glänzen. 

Auch bei Moderata Fonte wird also – neben der Erfahrung – dem Bücherwissen 
und der Gelehrsamkeit große Wertschätzung entgegengebracht. Ja, in gewisser 
Weise scheint die Gelehrsamkeit sogar über die Erfahrung zu triumphieren. Zu-
mindest relativiert sie den Wert eigener Erfahrung. Corinna nämlich, die Wort-
führerin der philogynen Fraktion, geht am Ende als Siegerin hervor, obwohl sie 
von allen anwesenden Frauen (die noch sehr junge Virginia ausgenommen) über 

70	 Fonte, Il merito, S. 31.
71	 Vgl.: „Ditemi un poco, cara dolce Corinna, disse Helena, donde nasce questa tanta bontà, e 

simplicità, che, come è detto, si ritrova in noi altre Donne più, che ne gli huomini?“ / „‚Sagt 
mir doch, liebe, süße Corinna, woher es kommt, daß wir, wie Leonora gerade sagte, naiver 
und leichtgläubiger als Männer sind?‘, bat Helena“. Fonte, Il merito, S. 39; Fonte, Das Verdienst, 
S. 112. Auch gesteht Helena ein, dass es unter den Männern „viele[] falsche[] Vogelfänger 
und Freiheitsräuber“ („tanti falsi uccellatori, e predatori della nostra libertà“) gebe, vor deren 
Betrügereien sich Frauen hüten müssten (Fonte, Il merito, S. 37; Fonte, Das Verdienst, S. 109).

72	 Dies gilt umso mehr, als der Regelverstoß, wie erwähnt, von der Spielleitung nicht geahndet 
wird.

73	 Cicero, De officiis/Vom pflichtgemäßen Handeln, S. 54f. (= Buch I, 60).

DOI: 10.13173/9783447118101.115 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



133Die stille Meisterin

die wenigste Erfahrung mit Männern verfügt: Sie ist eine „dimmessa“,74 also eine 
unverheiratete Frau, die ihren Glauben nicht in einem Kloster, sondern als Mit-
glied eines Säkularinstituts außerhalb der Klostermauern pflegt.75 Zugleich ist sie 
von allen Sprecherinnen die gelehrteste.76 Offensichtlich reicht Corinna das Ler-
nen aus fremder und durch Bücher vermittelte Erfahrung aus, um – rhetorisch 
versiert – die Debatte zu gewinnen. Dass Erfahrung also zumindest partiell durch 
Bücherwissen ersetzt werden kann, ja dies aus Gründen der Schicklichkeit mitun-
ter sogar geboten ist, demonstriert Cornelia, wenn sie der jugendlichen Virginia 
empfiehlt, in Sachen Liebesaffären am besten auf ewig unerfahren („inesperta“) 
zu bleiben, sich also nie mit Liebhabern einzulassen. Sie selbst, so Cornelia, spre-
che in Bezug auf dieses Thema nicht aus eigener Erfahrung („per prova“), sondern 
allein auf Basis dessen, was sie durch Lesen und Hören erfahren habe.77 Erfahrung 
ist also nicht gleich Erfahrung, und keineswegs ist jede Erfahrung gleich wertvoll 
für jeden und jede. Nicht jede(r) kann oder darf sich gleichermaßen auf jede Art 
von Erfahrung berufen – dies zeigt diese Stelle deutlich. 

4	 Schluss – Zwischen Erfahrung und Gelehrsamkeit:  
Vom Einstieg schreibender Frauen in die ‚Arena der Diskussion‘

In der hier betrachteten Textauswahl deutet sich an, dass die Wertschätzung der 
praktischen Erfahrung bei schreibenden Frauen der Frühen Neuzeit nicht selten 
mit einer gleichzeitigen (ggf. impliziten) Aufwertung von weiblicher Gelehrsam-
keit einhergeht. Dies ist sicherlich im Kontext der Querelle des femmes, womöglich 
aber weit darüber hinaus der Fall – dies wäre anhand einer breiteren Materialbasis 
zu vertiefen. Gerade im Kontext der Querelle scheint dahinter die Idee zu stehen, 
Frauen sollten sich mit Bücherwissen ‚rüsten‘, um – wie Arcangela Tarabotti Mitte 
des 17. Jahrhunderts formuliert – ‚in den Ring zu steigen‘ („entrare in aringo“)78 
und den Kampf für die Sache der Frauen aufzunehmen. Der Ring ist dabei freilich 
die von Torquato Tasso evozierte metaphorische Diskussionsarena („arringo del 
ragionare“)79 und der Kampf mithin ein rhetorischer. Es geht, anders gesagt, für 
die schreibenden Frauen darum, in eine literarisch-rhetorische Debatte einzustei-
gen und dort ihrem Erfahrungswissen Geltung zu verschaffen. Und um in diesem 
‚rhetorischen Kampf‘ zu bestehen, benötigen sie Bildung und Gelehrsamkeit. Er-
fahrung alleine genügt dazu nicht. Die schweigsame Meisterin experientia braucht 
also offenbar nicht nur die ratio, sondern zudem auch Eloquenz und doctrina an 

74	 Fonte, Il merito, S. 11. 
75	 Vgl. Fonte, Das Verdienst, S. 284, Anm. 2.
76	 Corinnas Gelehrsamkeit zeigt sich gerade auch im zweiten Teil des Dialogs, in dem sie über 

viele Seiten hinweg ihr naturphilosophisch-medizinisches Wissen exponiert. Zur Frage nach 
der Funktionalisierung dieses Wissens im Kontext der Querelle des femmes vgl. Ray, Daughters 
of Alchemy, S. 73–110.

77	 Fonte, Il merito, S. 32; Fonte, Das Verdienst, S. 103.
78	 Arcangela Tarabotti, La semplicità ingannata, hg. von Simona Bortot, Padua 2007, S. 279.
79	 Torquato Tasso, Dialoghi, hg. von Giovanni Baffetti, 2 Bde., Mailand 1998, Bd. 2, S. 866.

DOI: 10.13173/9783447118101.115 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



134 Christina Schaefer

ihrer Seite, um in der Debatte eine Stimme und Gewicht zu haben. Insofern die 
Schriftstellerinnen Erfahrungs- und Bücherwissen zugleich aufwerten und loben, 
weichen sie von jener Tendenz des frühneuzeitlichen experientia-Diskurses ab, die 
dem Lob der Erfahrung eine affichierte Abwertung von Büchergelehrsamkeit ge-
genüberstellt. Zugleich schreiben sie sich damit jedoch in jene Tradition ein, in 
deren Idealvorstellung sich theoretisches und praktisches Wissen, doctrina und ex-
perientia, bestenfalls komplementieren und vereinen.80 In jedem Fall lässt sich fest-
halten, dass das Verhältnis von Erfahrungs- und Bücherwissen, das grundsätzlich 
auch die theoretischen Schriften männlicher Autoren prägt, bei den hier betrach-
teten Literatinnen im Kontext der Querelle des femmes erkennbar gegendert ist und 
mit einer offenen Thematisierung, Diskussion und auch Kritik traditioneller Ge-
schlechterrollen und -konzeptionen einhergeht. Dabei können die schreibenden 
Frauen zwei Vorteile des experientia-Diskurses für sich nutzen: Mit Verweis auf das 
traditionelle Lob der Erfahrung ist es ihnen zum einen möglich, den Wert ihres 
eigenen, partiell explizit als ‚weiblich‘ ausgewiesenen Erfahrungswissens zu er-
höhen. Zum anderen können sie damit an einen etablierten literarischen Diskurs 
anknüpfen, sich gewissermaßen unter die Schirmherrschaft jener literarischen 
Autoritäten begeben, die schon vor ihnen die Erfahrung lobten. Dies erlaubt ih-
nen, a) ihre intellektuellen und literarischen Fähigkeiten zu demonstrieren, b) ih-
ren (weiteren) Bedarf an Bildung, Büchern und Gelehrsamkeit zu reklamieren und 
c) ihr eigenes Schreiben zu autorisieren. 

Gerade diese Möglichkeiten der Selbstautorisierung deuten darauf hin, dass die 
Berufung auf die experientia im frühneuzeitlichen Schrifttum wohl in den seltens-
ten Fällen gänzlich interesselos erfolgt. Schon gar nicht ist sie unbeeinflusst von 
sozialen Faktoren und Determinanten. Dass nicht jede*r sich gleichermaßen auf 
die Erfahrung berufen kann (bzw. dies tut), zeigt, dass der experientia-Diskurs im-
mer auch mit sozialer Distinktion bzw. Etablierung, Erhalt oder Abschaffung ge-
sellschaftlicher Ungleichheiten, kurz: mit Machtverhältnissen zu tun hat. Dies sei 
abschließend noch einmal anhand eines Beispiels illustriert, mit dem sich zugleich 
der Kreis zur eingangs erwähnten Madame d’Épinay und der Aufklärung schließt. 

In ihrem Discours sur le bonheur (1779) geht die ebenso gebildete wie selbstbe-
wusste Émilie Du Châtelet (1706–49) – Mathematikerin, Physikerin und unter 
anderem langjährige Geliebte Voltaires – wiederholt auf ihre eigene Lebenserfah-
rung ein, um ihre Argumente zu unterfüttern.81 Auch erkennt sie, dass praktische 

80	 Man findet dieses Ideal beispielsweise verkörpert in der Figur des Adovardo in Leon Battista 
Albertis Libri della famiglia, der zugleich gebildet und praktisch erfahren ist; ebenso in Spero-
ne Speronis Della cura della famiglia, wo der Philosoph Peretto zugleich als praktisch erfahre-
ner Vater seiner Tochter das Wort ergreift. Zum Verhältnis von Theorie und Praxis, doctrina 
und experientia, in diesen Texten vgl. die entsprechenden Kapitel meiner Habilitationsschrift 
Gespräche über Haus und Familie. Dynamiken des ökonomischen Diskurses im Dialog der italieni-
schen Renaissance: von Alberti bis Tasso (erscheint vorauss. Wiesbaden 2022).

81	 So bezieht sie sich beispielsweise auf ihre eigene Gesundheit („santé“, S. 9f.) sowie ihre Pas-
sion fürs Spiel („jeu“, S. 26). Ausführlich schildert sie auch ihre Erfahrungen mit Liebhabern 
(„j’ai été heureuse pendant dix ans par l’amour de celui qui avoit subjugué mon ame […]“ 

DOI: 10.13173/9783447118101.115 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



135Die stille Meisterin

Erfahrung in manchen Bereichen unabkömmlich und gegenüber der Theorie klar 
im Vorteil ist: Die Regeln des Anstands („bienséances“) etwa lerne man nicht aus 
Büchern, sondern allein im Umgang, also aus Erfahrung.82 Dennoch kehrt Du 
Châtelet gleich zu Beginn ihrer Rede die im traditionellen experientia-Diskurs üb-
liche Hierarchie um und streicht den aus ihrer Sicht entscheidenden Vorteil des 
Bücherwissens – konkret: ihrer Schrift – gegenüber der Erfahrung heraus: Ihren 
Discours stellt sie als ‚Abkürzung‘ auf dem Weg zum Glück dar, denn das, was uns 
das Leben erst viel zu spät lehre, schreibt sie, könne man ebensogut und schneller 
mittels Reflexion und einer guten Handlungsstrategie („plan de conduite“) ler-
nen.83 Die im Discours enthaltenen Ratschläge sollen den Leser*innen helfen, Hin-
dernisse („obstacles“) zu umgehen und wertvolle Zeit zu sparen: „Prévenons ces 
réflexions qu’on fait trop tard: ceux qui liront celles-ci y trouveront ce que l’âge et 
les circonstances de leur vie leur fourniroient trop lentement. Empêchons-les de 
perdre une partie du temps précieux et court […].“84 

Das im experientia-Diskurs sonst oft polemisch herabgewürdigte Bücherwis-
sen erscheint bei Du Châtelet also nicht nur als Hilfsmittel, sondern potenzielles 
Substitut für Erfahrung.85 Als Substitut für eigene Erfahrung fungiert der Text 
des Discours selbst als Teil jenes „plan de conduite“, den es brauche, um Glück zu 
erlangen. Dass dieser Plan, diese Strategie aber keineswegs für jede*n Leser*in ge-
dacht ist, sondern bezüglich seiner Adressat*innenschaften klaren Restriktionen 
unterliegt, lässt sich zum einen den ausführlichen Empfehlungen zum Umgang 
mit Männern und Liebhabern entnehmen, die klar an ein weibliches Publikum 
gerichtet sind. Zum anderen ist der Text ganz offensichtlich nicht an ein belie-
biges Publikum gerichtet: Wie Du Châtelet schon eingangs notiert, schreibt sie 
exklusiv für die sogenannten „gens du monde“, also mehr oder weniger betuchte 
Herrschaften, die sich für ihren Stand nicht schämen müssten.86 So sind es aus-
schließlich gutsituierte, hochrangige Frauen des 18. Jahrhunderts, an die sich der 
Rat richtet, ihr Glück in der Liebe zum Studium („amour de l’étude“) zu suchen. 

etc., S. 31) und erklärt vor diesem Hintergrund, die Erfahrung lehre, dass eine Frau einem 
Mann nie hinterherlaufen solle: „l’expérience & la connoissance du cœur humain nous 
apprennent que plus nous courons après, & plus il nous fuit“ (S. 34). Zitiert aus Mme Du 
Châtelet [Gabrielle-Émilie Le Tonnelier de Breteuil, marquise], Discours sur le bonheur, hg. und 
komm. von Robert Mauzi, Paris 1961. 

82	 Es seien Konventionen („convention[s]“), die nach Stand, Alter und Umständen variierten: 
Jeder kenne sie und tue gut daran, sich an sie zu halten. Ebd., S. 11.

83	 Ebd., S. 3.
84	 ‚Nehmen wir diese Überlegungen also vorweg: Diejenigen, die sie hier geschrieben sehen, 

werden in ihnen das finden, was Alter und Lebensumstände sie zu langsam lehren. Halten 
wir sie also davon ab, einen Teil ihrer kurzen, kostbaren Zeit zu verlieren […]‘. Ebd.

85	 Zugleich werden der Text und die in ihm enthaltenen Ratschläge freilich als empirisch fun-
diert (d. h. auf Du Châtelets Erfahrung beruhend) ausgewiesen und beziehen genau daraus 
ihre Autorität. 

86	 „Je n’écris que pour ce qu’on appelle les gens du monde, c’est-à-dire, pour ceux qui sont nés 
avec une fortune toute faite, plus ou moins brillante, plus ou moins opulente, mais enfin tels 
qu’ils peuvent rester dans leur état sans en rougir […“. Ebd., S. 7.

DOI: 10.13173/9783447118101.115 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



136 Christina Schaefer

Speziell den Frauen, die weniger als Männer über Ressourcen zum Glücklichsein 
verfügten, so Du Châtelet, biete das Studium nicht nur Unabhängigkeit („indépen-
dance“), sondern auch die seltene Möglichkeit, Ruhm („gloire“) zu erlangen.87 Die 
explizite Einschränkung auf das wohlhabende adlige Publikum des Ancien régime 
ruft auf diese Weise noch einmal ins Gedächtnis, dass sich jede tiefergehende Un-
tersuchung weiblicher Rekurse auf die Erfahrung nicht nur mit den diskursiven 
Formen, sondern auch den sozialen Voraussetzungen derselben befassen muss – 
und dass Gender nur ein Aspekt unter vielen ist, die die experientia-Diskurse und 
ihre Kontexte prägen. 

Bibliographie

Quellen
Alberti, Leon Battista, I libri della famiglia, hg. von Ruggiero Romano und Alberto Te

nenti, neu hg. von Francesco Furlan, Turin 1999. 
Aristoteles, Die Nikomachische Ethik: griechisch-deutsch, übers. von Olof Gigon, neu hg. 

von Rainer Nickel, Düsseldorf 22007 (12001). 
Bocchi, Achille, Symbolicarum quaestionum de universo genere, quas serio ludebat, libri quin-

que, Bologna 1574 (11555).
Christine de Pisan et al., Le débat sur le ‚Roman de la Rose‘, hg. von Éric Hicks, Genf 1996 

(Reprint der Ausg. Paris 1977).
Christine de Pizan, Le livre de la cité des dames, übers. und eingeleitet von Éric Hicks und 

Thérèse Moreau, Paris 2000.
Cicero, Marcus Tullius, De officiis/Vom pflichtgemäßen Handeln, lat.–dt., übers., komm. 

und hg. von Heinz Gunermann, durchges. und verbesserte Ausgabe, Stuttgart 
1984 (11976).

Cortese, Isabella, I secreti de la signora Isabella Cortese, ne’ quali si contengono cose minerali, 
medicinali, arteficiose, & alchimiche, & molte de l’arte profumatoria, appartenenti a ogni 
gran Signora. Con altri bellissimi secreti aggiunti […], Venedig 1561.

Cristina di Lorena, Lettere alla figlia Caterina de’ Medici Gonzaga duchessa di Mantova 
(1617–1629), hg. von Beatrice Biagioli und Elisabetta Stumpo, Nachwort von Maria 
Pia Paoli, Florenz 2015.

Du Châtelet, Mme [Gabrielle-Émilie Le Tonnelier de Breteuil, marquise], Discours sur le 
bonheur, hg. und komm. von Robert Mauzi, Paris 1961.

Épinay, [Louise Florence Pétronille Tardieu D’Esclavelles] Madame d’, Les conversations 
d’Émilie, hg. von Rosena Davison, Oxford 1996.

Erasmus, Desiderius, The Institution of Christian Matrimony, übers. und mit Anm. vers. 
von Michael J. Heath (= Collected works of Erasmus, Bd. 69: Spiritualia and Pastoralia, 
hg. von John W. O’Malley und Louis A. Perraud), Toronto/Buffalo/London 1999, 
S. 203–438.

Erculiani, Camilla/Sarrocchi, Margherita, Corrispondenze scientifiche tra Cinquecento e 
Seicento: Camilla Erculiani, Lettere di philosophia naturale; Margherita Sarrocchi, Let-
tere a Galileo, hg. von Elena Carinci und Sandra Plastina, Lugano 2016.

87	 Ebd., S. 20.

DOI: 10.13173/9783447118101.115 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



137Die stille Meisterin

Fonte, Moderata, Das Verdienst der Frauen: warum Frauen würdiger und vollkommener sind 
als Männer, übers. und erl. von Daniela Hacke, München 2001.

Fonte, Moderata, Il merito delle donne, in due giornate, ove chiaramente si scuopre quanto 
siano elle degne e più perfette de gli huomini, Venedig 1600.

Machiavelli, Niccolò, Il principe/Der Fürst, ital.-dt., übers. und hg. von Philipp Rippel, 
Stuttgart 1986. 

Marguerite de Navarre, Heptaméron, hg. von Renja Salminen, Genf 1999.
Roches, Catherine des, „Dialogue de Placide et Severe“, in: Catherine des Roches/Ma-

deleine des Roches, Les Secondes Œuvres de Mesdames Des Roches, de Poictiers, mère et 
fille, Poitiers 1583, fol. 35r–43r. 

Roches, Catherine des/Roches, Madeleine des, Les Œuvres de Mesdames Des Roches, de 
Poitiers, mère et fille, seconde édition, corrigée et augmentée de La Tragi-comédie de Tobie et 
autres œuvres poëtiques, Paris 1579.

Sforza, Caterina, Experimenti de la Ex.ma S.r Caterina da Furlj Matre de lo Illux.mo S.r Gio-
vanni de Medici, in: Pier Desiderio Pasolini, Caterina Sforza, Bd. 3: Documenti, Rom 
1893, S. 599–807. 

Tarabotti, Arcangela, La semplicità ingannata, hg. von Simona Bortot, Padua 2007.
Tasso, Torquato, Dialoghi, hg. von Giovanni Baffetti, 2 Bde., Mailand 1998.
Tasso, Torquato, Discorso della virtù feminile e donnesca, hg. von Maria Luisa Doglio, Pa-

lermo 1997.
Vives, Juan Luis, De institutione feminae Christianae: liber secundus et liber tertius, Einl., krit. 

Edition, Übers. und Anm., hg. von Charles Fantazzi und Constantinus Matheeus-
sen, übers. von Charles Fantazzi (= Selected works of J. L. Vives 7), Leiden u. a. 1998.

Sekundärliteratur
Barker, Sheila, „Christine of Lorraine and Medicine at the Medici Court“, in: Medici 

Women. The Making of a Dynasty in Grand Ducal Tuscany, hg. von Giovanna Benadusi 
und Judith C. Brown, Toronto 2015, S. 155–181.

Barker, Sheila, „The Contributions of Medici Women to Medicine in Grand Ducal 
Tuscany and Beyond“, in: The Grand Ducal Medici and Their Archive (1537–1743), hg. 
von Alessio Assonitis and Brian Sandberg, Turnhout 2016, S. 101–116.

Barker, Sheila/Strocchia, Sharon, „Household Medicine for a Renaissance Court: Cate-
rina Sforza’s Ricettario Reconsidered“, in: Gender, Health, and Healing, 1250–1550, hg. 
von Sharon Strocchia und Sara Ritchey, Amsterdam 2020, S. 139–166. 

Bénatouïl, Thomas/Draelants, Isabelle, „Introduction“, in: dies. (Hg.), Expertus sum: 
l’expérience par les sens dans la philosophie naturelle médiévale. Actes du colloque interna-
tional de Pont-à-Mousson, 5–7 février 2009, Florenz 2011, S. 3–15.

Case, Mary Anne C., „Christine de Pizan and the Authority of Experience“, in: Chris
tine de Pizan and the Categories of Difference, hg. von Marilynn Desmond, Minneapo-
lis u. a. 1998, S. 71–87. 

Chiron, Jeanne, Le dialogue éducatif des Lumières: innovations, permanences et fantasmes  
(1754–1804), thèse de doctorat, Université Paris-Est, 2016, https://tel.archives- 
ouvertes.fr/tel-01629825, 27.12.2021.

Draelants, Isabelle, „Expérience et autorités dans la philosophie naturelle d’Albert le 
Grand“, in: Expertus sum: l’expérience par les sens dans la philosophie naturelle médiévale: 
actes du colloque international de Pont-à-Mousson, 5–7 février 2009, hg. von Thomas 
Bénatouïl und Isabelle Draelants, Florenz 2011, S. 89–121.

DOI: 10.13173/9783447118101.115 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author

http://Ex.ma
http://Illux.mo
https://tel.archives-ouvertes
https://tel.archives-ouvertes


138 Christina Schaefer

Esposito, Costantino/Porro, Pasquale (Hg.), L’esperienza/L’expérience/Die Erfahrung/expe-
rience, Sondernr. der Zeitschrift Quaestio: annuario di storia della metafisica 4 (2004).

Fiumi, Fabrizia/Tempesta, Giovanna, „Gli ‚experimenti‘ di Caterina Sforza“, in: Cateri-
na Sforza: una donna del Cinquecento. Storia e arte tra Medioevo e Rinascimento, hg. von 
Valeria Novielli, Imola 2000, S. 139–146.

Graziani, Natale/Venturelli, Gabriella, Caterina Sforza, Mailand 2001.
Gutt, Blake, „Transgender Mutation and the Canon: Christine de Pizan’s Livre de la 

Mutacion de Fortune“, in: Postmedieval 11 (2020), S. 451–458. 
Lorraine Daston, „The Empire of Observation, 1600–1800“, in: Histories of Scientific Ob-

servation, hg. von Lorraine Daston und Elizabeth Lunbeck, Chicago 2011, S. 81–113.
Nolte, Cordula, „Domestic Care in the Sixteenth Century. Expectations, Experiences, 

and Practices from a Gendered Perspective“, in: Gender, Health, and Healing, 1250–
1550, hg. von Sharon Strocchia und Sara Ritchey, Amsterdam, S. 215–244.

Park, Katharine, Secrets of Women: Gender, Generation, and the Origins of Human Dissec-
tion, New York 2006.

Ray, Meredith K., Daughters of Alchemy. Women and Scientific Culture in Early Modern 
Italy, Cambridge/London 2015.

Richards, Earl Jeffrey, „Christine de Pizan and the Freedom of Medieval French Lyric. 
Authority, Experience and Women in the Republic of Letters“, in: ders. (Hg.), Chris-
tine de Pizan and Medieval French Lyric, Gainesville 1998, S. 1–24.

Schaefer, Christina, Gespräche über Haus und Familie. Dynamiken des ökonomischen Dis-
kurses im Dialog der italienischen Renaissance: von Alberti bis Tasso (erscheint vorauss. 
Wiesbaden 2022).

Sommers, Paula, „Feminine Authority in the Heptaméron: A Reading of Oysille“, in: 
Modern Language Studies 13/2 (1983), S. 52–59.

Strocchia, Sharon T., Forgotten Healers. Women and the Pursuit of Health in Late Renais-
sance Italy, Cambridge, MA 2019. 

Strocchia, Sharon/Ritchey, Sara (Hg.), Gender, Health, and Healing, 1250–1550, Amster-
dam 2020.

Tarnowski, Andrea, „The Lessons of Experience and the Chemin de long estude“, in: 
Christine de Pizan. A Casebook, hg. von Barbara K. Altmann und Deborah L. McGra-
dy, New York 2003, S. 181–197.

Veneziani, Marco (Hg.), Experientia: Atti del X colloquio internazionale, Roma, 4–6 gennaio 
2001, Florenz 2002.

Viroli, Marco, Caterina Sforza, leonessa di Romagna, Cesena 2008.
Zimmermann, Margarete, Christine de Pizan, Reinbek bei Hamburg 2002.

DOI: 10.13173/9783447118101.115 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



„Quand la raison répugne à l’expérience“
Medizinisches Erfahrungswissen im Paris des 17. Jahrhunderts

Isabelle Fellner

„[Q]uand il semble que la raison repugne à l’experience, il faut plustot se tenir à 
l’experience […].“1 So argumentiert einer von Théophraste Renaudots conférenciers 
in der Verhandlung der Frage „S’il y a des remedes specifiques à chaque maladie“, 
die am 31.  Juli 1634 im Bureau d’adresse in Paris diskutiert wurde. Dort veran
staltete Renaudot von ca. 1633–1642 mehr oder weniger öffentliche Treffen, bei 
denen die verschiedensten Arten von Fragen – darunter viele medizinische – zur 
Debatte standen.

Die Höherwertung der expérience, des Erfahrungswissens, gegenüber der rai-
son, verstanden als theoretisches medizinisches Wissen,2 mag heute, im Zeital-
ter von groß angelegten medizinischen Studien zur Wirkung von Arzneimitteln, 
wohl kaum schockieren. Im Kontext der (Pariser) Medizin des 17.  Jahrhunderts 
ist diese Art der Argumentation allerdings durchaus auffällig. Im Mittelalter war 
die Medizin zunächst vor allem als Textwissenschaft verstanden worden, die die 
Ärzte in einiger Entfernung zu den Kranken ausübten. Die Hände sollten sich 

1		 Die fünf Conférences-Bände, aus denen ich zitiere, sind nicht die ersten je gedruckten Versio
nen der Bände aus dem Bureau d’adresse, sondern wurden nach Théophraste Renaudots Tod 
von seinem Sohn Eusèbe herausgegeben. Band eins: Recueil general des questions traictees és 
Conferences du Bureau d’Adresse, sur toutes sortes de matieres; Par les plus beaux esprits de ce temps, 
tome premier, Paris: Chamhoudry 1656. Band zwei: Recueil general des questions traittées és Con-
ferences du Bureau d’adresse és années 1633, 34, 35 jusques à present, sur toutes sortes de matieres, 
par les plus beaux esprits de ce temps, tome second, Paris: s.n. 1655. Band drei: Recueil general des 
questions traictees és Conferences du Bureau d’Adresse, sur toutes sortes de matieres, par les plus beaux 
esprits de ce temps, tome troisiesme, Paris: Besongne 1656. Band vier: Recueil general des questions 
traitées és Conferences du Bureau d’Adresse, sur toutes sortes de matieres; par les plus beaux esprits 
de ce temps, tome quatrieme, Paris: Loyson 1660. Band fünf: Recueil general des questions traitees 
és Conferences du Bureau d’Adresse, sur toutes sortes de matieres, par les plus beaux esprits de ce 
temps, tome cinquième, Paris: Loyson 1655. Im Folgenden zitiere ich den jeweiligen Band, die 
Nummer der Conférence, um die es geht, sowie die Seitenzahlen. Die Referenz hier ist Bd. 1, 
Conférence 49.I., S. 814f.

2		 Als theoretisches Wissen steht die raison der praktischen expérience gegenüber. Das Diction-
naire de l’Académie française (1694) fasst raison als „preuve par discours, par argument“ (Art. 
„raison“, in: Dictionnaire de l’Académie Française, 1ère éd. online, URL: https://www.dictionnaire-
academie.fr/article/A1R0026, 22.12.2021). Der Trésor de la langue française informatisé nennt „ce 
qui rend compte de quelque chose, ce qui l’explique“ als eine Bedeutung, die schon in einem 
Text von 1119 nachgewiesen ist (Art. „raison“, in: TLFi online, URL: https://www.cnrtl.fr/ 
definition/raison, 22.12.2021). 

DOI: 10.13173/9783447118101.139 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author

https://www.dictionnaire-academie.fr/article/A1R0026
https://www.dictionnaire-academie.fr/article/A1R0026
https://www.cnrtl.fr/definition/raison
https://www.cnrtl.fr/definition/raison


140 Isabelle Fellner

andere, weniger hochrangige medizinische Praktiker wie Apotheker oder Chi
rurgen schmutzig machen.3 Dementsprechend gingen die universitär gebildeten 
Ärzte vor allem von abstrakten medizinischen Prinzipien aus, die sie dann auf 
den jeweiligen Einzelfall anwendeten, und urteilten weniger auf Basis praktischer 
Erfahrung am Krankenbett.4 Die Medizin wurde zwar in der Nachfolge Galens 
als Disziplin verstanden, die auf den zwei Säulen der raison und der expérience 
ruhte,5 die idealerweise miteinander in Einklang stehen sollten,6 doch die mittel-
alterlichen Ärzte bezogen diese medizinische expérience meist aus den Texten der 
medizinischen (und naturphilosophischen) Autoritäten.7

Dieses Verhältnis begann sich in der frühen Neuzeit mit Figuren wie Paracel-
sus, der für eine von antiken Autoritäten losgelöste, auf eigener Erfahrung basie-
rende Medizin argumentierte, zu verschieben.8 Die Medizin im Sinne von Paracel-
sus konnte nicht aus Büchern gelernt werden, sondern sie verschrieb sich einem 

3		 Allen G. Debus zeigt, dass die scholastischen Ärzte im Mittelalter zumeist nicht mit den 
praktischen Aspekten der Behandlung von Kranken befasst waren: „It [i. e. the medieval at-
titude] regarded active interference at the sick bed as something beneath the dignity of the 
physician – for he enjoyed the privileges of the scholar. On the other hand, it precluded the 
surgeon – a mere craftsman – from any theoretical approach“ (Allen G. Debus, The French 
Paracelsians – The Chemical Challenge to Medical and Scientific Tradition in Early Modern France, 
Cambridge 1991, S. 15).

4		 Siehe dazu Harold J. Cook, „Physick and Natural History in Seventeenth-Century England“, 
in: Revolution and Continuity, hg. von Peter Barker und Roger Ariew (= Studies in Philosophy 
and the History of Philosophy, 24), Washington D.C. 1991, S. 63–80 und insb. S. 69. Ian Maclean 
erklärt, bezugnehmend auf das Medizinstudium im 15. Jahrhundert: „In many centres (but 
not all) the training was explicitly philosophical in the sense of applying logic and dialectic 
to medical data (hence the degree ‚doctor of medicine and philosophy‘ awarded at a number 
of Northern Italian universities)“ (Ian Maclean, „The Medical Republic of Letters before the 
Thirty Years War“, in: Intellectual History Review 18/1 (2008), S. 15–30, hier S. 18f.).

5		 Vgl. Julie Giovacchini, „L’expérience par les sens: question de philosophe ou question de mé-
decin“, in: Expertus sum. L’expérience par les sens dans la philosophie naturelle médiévale. Actes 
du colloque international de Pont-à-Mousson, 5–7 février 2009, hg. von Thomas Bénatouïl und 
Isabelle Draelants, Florenz 2011, S. 325–336, hier S. 332. 

6		 Schon Galen empörte sich darüber, dass Hippokrates von manchen als Empiriker einge-
ordnet wurde, obwohl in seinem Denken Empirie und Logismus gleichgestellt sind, wie 
Heinrich Schipperges in seinem Text „Zum Topos von ‚ratio et experimentum‘ in der älteren 
Wissenschaftsgeschichte“, in: Fachprosa-Studien. Beiträge zur mittelalterlichen Wissenschafts- und 
Geistesgeschichte, hg. von Gundolf Keil, Berlin 1982, S. 25–36, hier S. 27, darlegt.

7		 Vgl. Thomas Bénatouïl/Isabelle Draelants, „Introduction“, in: dies. (Hg.) Expertus sum. L’expé
rience par les sens dans la philosophie naturelle médiévale. Actes du colloque international de Pont-à-
Mousson, 5–7 février 2009, Florenz 2011, S. 3–15, hier S. 6. Vgl. auch Danielle Jacquarts Analyse 
der universitären Medizin im Mittelalter in „Médecine universitaire et créativité intellectu-
elle à la fin du Moyen Âge“, in: Sedes Scientiae. L’émergence de la recherche à l’Université. Con-
tributions au séminaire d’histoire des sciences 2000–2001, hg. von Patricia Radelet de Grave und 
Brigitte Van Tiggelen, Turnhout 2003, S. 16–32.

8		 Für einen Überblick über die Theorien des Paracelsus siehe Walter Pagel, Paracelsus. An In-
troduction to Philosophical Medicine in the Era of the Renaissance, Basel 1982. Debus untersucht, 
auf welche Art die chemische Medizin von Paracelsus und seinen Anhängern die Prinzipien 
und Traditionen der frühneuzeitlichen Medizin in Frage stellte. Siehe Debus, The French 
Paracelsians.

DOI: 10.13173/9783447118101.139 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



141„Quand la raison répugne à l’expérience“

Verfahren, das empirische und experimentelle Grundzüge trug.9 Doch einfluss-
reiche medizinische Fakultäten wie etwa die Pariser Faculté de médecine hielten 
weiter strikt am antiken – im Humanismus neu belebten10 – Erbe fest. Einige con-
férenciers hingegen sprachen sich für eine im Paris der 1630er und 40er Jahre als 
revolutionär zu betrachtende chemische Medizin aus, die der paracelsistischen 
Tradition einiges zu verdanken hatte.11 Vor diesem Hintergrund könnte die Hal-
tung des eingangs zitierten conférencier, der der expérience so deutlich den Vorzug 
gegenüber der raison gibt, im Sinne einer Abwendung von den medizinischen Au-
toritäten und gar als Schritt hin zum experimentellen, empirischen Denken ein-
gestuft werden, das sich in der Experimentalkultur des 18. Jahrhundert endgültig 
durchsetzen sollte. 

Um eruieren zu können, ob dies wirklich der Fall ist, muss zunächst der expé
rience-Begriff, wie er in den Conférences zum Ausdruck kommt, genauer untersucht 
werden. Er bewegt sich in einem komplexen Spannungsfeld von unterschied
lichen Bedeutungsdimensionen: Expérience kann, und das ist auch im heutigen 
Französisch noch so, sowohl Erfahrung als auch Experiment bedeuten. Dazu 
kommt in der frühen Neuzeit noch der Einfluss der alten, aristotelischen empeiríā 
(lat. experientia), die eine generische und allgemeine, keine persönliche und singu-
läre Erfahrung bezeichnet. Nach dieser kurzen begrifflichen Einführung gehe ich 
etwas genauer auf die Conférences und ihren Gründer Renaudot ein. Wie funktio
nierten die Debatten im Bureau d’adresse und was zeichnete sie aus? Wer nahm 
an den conférences überhaupt teil (ich unterscheide im Folgenden zwischen den 
Conférences – verstanden als Publikationen, die aus den Debattentreffen rund um 
Renaudot hervorgingen, und den conférences – verstanden als historische Veran-
staltungen, die tatsächlich im Bureau d’adresse stattgefunden haben)?12 Im dritten 
Teil geht es um die Beziehung von Renaudot und seinen associés einerseits und der 
Pariser Faculté de médecine andererseits. Die unterschiedliche Auslegung dessen, 

	 9	 Wie Pagel betont, darf der Einfluss von Paracelsus auf die im 17. Jahrhundert entstehen-
de Experimentalphilosophie dennoch nicht überschätzt werden. Viele seiner Texte waren 
„sermonizing homilies, allegories, lengthy invectives against orthodox medicine and collec-
tions of prescriptions“, die das „proto-scientific element“, das an gewissen Stellen in seinen 
Schriften durchscheint, zahlenmäßig bei weitem übertrafen (Pagel, Paracelsus, S. 51f.).

10	 Vgl. Maclean, „The Medical Republic of Letters“, S. 18. 
11	 Für einen kurzen Überblick über den Zusammenhang von Paracelsismus und chemischer 

Medizin, siehe S. 29–33 von Daniel Gerbers Artikel „Physics and Foundations“, in: The Cam-
bridge History of Science, Bd. 3: Early Modern Science, hg. von Katharine Park und Lorraine Da-
ston, Cambridge 2006, S. 21–69.

12	 Dies ist eine heuristische Unterscheidung, die es erlaubt, zwischen zwei nicht notwendiger-
weise in jedem Fall miteinander übereinstimmenden Ebenen zu differenzieren: Renaudot 
behielt es sich nämlich vor, die gedruckten Conférences zu einem nicht näher bestimmbaren 
Grad zu edieren und nur diejenigen Meinungen dem Druck zu übergeben, die dies auch „ver-
dienten“ (siehe bspw. Bd. 1, Conférence 1.I, S. 6). Zum Verhältnis von conférences (qua Veranstal-
tungen) und Conférences (qua Publikationen) vgl. auch meine Dissertation, Nettoyer l’étude de 
la poussière: Debating Cultures and Publication Strategies in the Conférences of Théophraste 
Renaudot, FU Berlin 2021, insb. Kap. 5 (erscheint vorauss. Wiesbaden 2022).

DOI: 10.13173/9783447118101.139 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



142 Isabelle Fellner

was eine valide medizinische expérience sei, führte zu einem Konflikt zwischen 
den beiden Parteien. Während Renaudot und seine Ärzte der chemischen Medi-
zin nicht abgeneigt waren, stellten sich die Pariser Ärzte dezidiert gegen solch 
‚charlatanerie‘.13 Um zu verstehen, wie sich die Debatten der conférenciers in dieses 
spannungsgeladene Feld einreihen, analysiere ich im darauffolgenden Teil die Ar-
gumente, mit denen sich manche unter ihnen für ein Primat der expérience über 
die raison aussprachen. Dabei greife ich auch den Zusammenhang von expérience 
und qualitez occultes auf, jenen geheimnisvollen Qualitäten, die gewissen Mitglie-
dern der Pariser Fakultät ein Dorn im Auge waren. Im letzten Teil gehe ich näher 
auf den expérience-Begriff, wie er in den medizinischen Conférences vorherrscht, 
ein und erörtere die Frage, inwiefern die conférenciers tatsächlich als medizinische 
Neuerer zu sehen sind, wie es in Teilen der Forschung suggeriert wird.14 

1	 Expérience: Erfahrung oder Experiment?
Zunächst folgen jedoch einige grundsätzliche Erklärungen zum facettenreichen 
Begriff der expérience. Es gilt zu hinterfragen, ob die verschiedenen medizinischen 
Akteure im Paris des 17. Jahrhunderts überhaupt alle das gleiche meinen, wenn sie 
von expérience sprechen, handelt es sich doch um einen Begriff, der – wie bereits 
erwähnt – sowohl Erfahrung als auch Versuch bzw. Experiment bedeuten kann.15 

Gui Patin, eines der einflussreichsten Mitglieder der Pariser Faculté de méde­
cine zu Zeiten Renaudots, gebraucht den Begriff in beiderlei Bedeutung. Dies zeigt 
sich beispielsweise an einem abschätzigen Kommentar, in dem Patin einen ande-
ren Arzt als „[…] très malheureux practicien, qui en a bien tué avec les expériences 

13	 Die Opposition zwischen den beiden Parteien mag eigenartig erscheinen, waren doch auch 
Renaudot und seine associés Ärzte, die in Paris praktizierten. Doch im Paris des 17. Jahrhun-
derts waren eigentlich nur diejenigen Mediziner dazu berechtigt, ihrem Beruf nachzugehen, 
die schon ihr Studium in der französischen Hauptstadt absolviert hatten, und sie alle waren 
Mitglieder der Faculté. Für von außerhalb der Stadt kommende Ärzte wie Renaudot galt ein 
Berufsverbot (siehe Jean Riolan (fils), Advertissement a Theophraste Renaudot, qui contient les me-
moires pour justifier les anciens droits et privileges de l’Eschole de Medecine de Paris, Paris: s.n. 1641, 
S. 15). Dem konnte sich Renaudot nur deswegen widersetzen, weil er zum Hofarzt ernannt 
worden war und die médecins du roi nicht der Jurisdiktion der Faculté unterlagen (siehe dazu 
Debus, The French Paracelsians, S. 82). 

14	 Dies gilt insbesondere für die frühe Forschung zu Renaudot und der chemischen Medizin. 
Siehe dazu etwa Michel Emery, Renaudot et l’introduction de la médication chimique. Étude histo-
rique d’après des documents originaux, Montpellier 1889. Doch auch eine zeitgenössische Autorin 
wie Kathleen Wellman schreibt den Conférences einen „medically avant-garde character“ zu 
(Kathleen Wellman, Making Science Social. The Conférences of Théophraste Renaudot 1633–1642, 
Norman 2003, S. 191).

15	 Die neunte Edition des Dictionnaire de l’Académie Française (1986) gibt die folgenden beiden 
Bedeutungen für expérience an: „Le fait d’acquérir, d’entendre ou d’enrichir une connaissance, 
un savoir, un savoir-faire, par l’usage et la pratique; épreuve que l’on fait personnellement 
d’une chose“ und „[e]nsemble des connaissances pratiques tirées de l’usage […]“ (Art. „ex­
périence“ [n. d.], in: Dictionnaire de l’Académie Française, 9ème éd. online, URL: https://www.
dictionnaire-academie.fr/article/A9E3429, 30.09.2021).

DOI: 10.13173/9783447118101.139 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author

https://www.dictionnaire-academie.fr/article/A9E3429
https://www.dictionnaire-academie.fr/article/A9E3429


143„Quand la raison répugne à l’expérience“

qu’il a voulu faire“, bezeichnet.16 Hier versteht Patin expérience im Sinne eines (un-
fundierten) Experiments, mit dem ein gewissenloser Arzt seine Patienten in Ge-
fahr gebracht, ja sogar getötet habe. 

In einem anderen Kontext scheint Patin den Begriff der expérience hingegen 
ganz anders zu verstehen. So schreibt er an seinen Freund Belin, dieser solle den 
Antidotaires, in denen Gegenmittel für bestimmte Gifte und Krankheiten aufge-
listet waren, nicht zu viel Gewicht beimessen, da sie – anders als von Patins Op-
ponenten behauptet – nicht auf Erfahrungswissen beruhten: „[…] ne vous laissez 
point emporter au courant de tant de promesses que font les antidotaires qui sont 
destituéz de l’expérience.“17 

Im Gegensatz zu den empiriques, also medizinischen Praktikern, die sich nach 
Meinung der Faculté de médecine zu stark auf hasardöses eigenes Erfahrungs-
wissen verließen,18 sprach sich die Fakultät für eine Medizin aus, die auf dem 
über Jahrhunderte akkumulierten und kollektiven Erfahrungswissen der Ärzte 
beruhte. Experimente mit neuen und unbekannten Substanzen, wie im oben ge-
nannten Fall, hatten für diese Ärzte keinerlei Gültigkeit. Selbst wenn Versuche in 
bestimmten Fällen erfolgreich verliefen, hieß dies noch lange nicht, dass die dabei 
verwendeten Stoffe in der Behandlung aller Kranken hilfreich sein würden, so 
waren sie überzeugt. Jean Riolan, ein anderes Mitglied der Faculté, betonte, dass 
in der Medizin diejenigen Prinzipien gefunden werden müssten, die immer und 
für alle gelten. Nur Scharlatane und Ignoranten seien anderer Meinung: „[…] il 
semble aux vulgaires, & à quelques Medecins ignorans, que la Medecine soit un 
jeu de hazard […].“19 Für Riolan, Patin und die Faculté war die in der Medizin aus-
schlaggebende expérience gerade nicht individuelles, potenziell experimentelles 
Erfahrungswissen, das sie als höchst gefährlich erachteten, sondern ein durch die 
jahrhundertelange Praxis der Ärzte angesammelter Wissensschatz. 

Um diese unterschiedlichen Vorstellungen davon, was valide medizinische 
expérience sei, besser zu verstehen, müssen wir uns dem aristotelischen Begriff 
der empeiríā (experientia in der lateinischen Tradition) zuwenden, der über das 
Mittelalter und bis in die frühe Neuzeit großen Einfluss behielt.20 Dem aristoteli-

16	 Gui Patin, Lettres de Gui Patin, hg. von Joseph-Henri Reveillé-Parise, 3 Bde., Paris 1846, Bd. 1, 
S. 21.

17	 Ebd., S. 130. 
18	 Für die (konservativ argumentierenden) Ärzte des 17. Jahrhunderts ist empirique ein abschät-

ziger Terminus, der jemanden bezeichnet, der sich im medizinischen Feld betätigt und 
möglicherweise gewisse Erfolge verzeichnen kann, aber eigentlich keine Ahnung hat, aus 
welchem Grund seine Behandlungsmethoden erfolgreich sind. Hier zeigt sich auch die Be-
ziehung dieser Unerklärbarkeit zu den qualitez occultes, um die es weiter unten noch gehen 
wird. Vgl. John M. Forrester/Jon Henry, Jean Fernel’s On the Hidden Causes of Things: Forms, 
Souls, and Occult Diseases in Renaissance Medicine, Leiden 2004, S. 96. 

19	 Jean Riolan, Curieuses recherches sur les escholes en medecine de Paris, et de Montpellier, Paris: 
Gaspar Meturas 1651, S. 138.

20	 Siehe Gianna Pomata, „Observation Rising: Birth of an Epistemic Genre, 1500–1650“, in: His-
tories of Scientific Observation, hg. von Lorraine Daston und Elizabeth Lunbeck, Chicago 2011, 
S. 45–80, hier S. 45. 

DOI: 10.13173/9783447118101.139 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



144 Isabelle Fellner

schen Verständnis nach bilden die jedem einzelnen zugänglichen, „alltägliche[n] 
Sinneserfahrung[en]“ die Basis der experientia.21 Diese experientia ist allerdings 
nichts, was sich durch eine einzige Sinneswahrnehmung erwerben ließe, viel-
mehr beruht sie auf der Ordnung und Differenzierung wiederholter Sinneswahr-
nehmungen.22 Sie teilt uns mit, wie sich Dinge normalerweise verhalten. Wie es 
Peter Dear formuliert, ist experientia im Sinne von Aristoteles „a statement of how 
things are, or how they behave, and it was taken to have been originally construc-
ted from a large number of individual sensory impressions“.23 

Aus der alle Formen empirischen Wissens gleichermaßen umfassenden experi-
entia entwickelten sich erst im 16. und 17. Jahrhundert spezifische Praktiken und 
Textgenres, die dazu dienten, dieses Wissen genauer zu klassifizieren. Ende des 
17. Jahrhunderts begannen die Naturphilosophen etwa, streng zwischen dem ‚ak-
tiven‘ experimentum und der ‚passiven‘ observatio zu unterscheiden, je nachdem, 
„whether one intervened in the course of nature to produce an effect or studied 
effects as they occurred in the course of nature“, wie Lorraine Daston zusammen-
fasst.24 Im Mittelalter waren experientia und experimentum noch synonym verwen-
det worden und konnten ein aktives und experimentelles ebenso wie ein aus blo-
ßen Beobachtungen gewonnenes Wissen bezeichnen. Die observatio war bereits als 
eigenständige Praxis etabliert, allerdings nur im begrenzten Rahmen der Him-
melsbeobachtung.25

Für Ärzte wie Jean Riolan oder Gui Patin scheint eine valide medizinische ex
périence immer noch recht viel mit der aristotelischen, allgemeinen experientia zu 
tun zu haben, die sich nicht aus einer einzelnen Sinneswahrnehmung generieren 
lässt, sondern die kontinuierliche Beobachtung immer gleich ablaufender Prozes-
se durch qualifizierte Ärzte erfordert. In diesem Punkt unterscheidet sich der ex
périence-Begriff der genannten Ärzte allerdings von der aristotelischen experientia: 
Letztere ist so geartet, dass sie von jeder und jedem nachvollzogen werden kann 
und weder Expertenwissen noch den Einsatz besonderer Instrumente voraus-
setzt.26 Die medizinische expérience der Pariser Ärzte hingegen erschließt sich nur 
den diesem Berufsstand angehörenden Experten. 

21	 Jürgen Sarnowsky, „Expertus – experientia – experimentum. Neue Wege der wissenschaftli-
chen Erkenntnis im Spätmittelalter“, in: Das Mittelalter 17 (2012), S. 47–59, hier S. 52.

22	 Vgl. Aristoteles, Posterior Analytics. Topica (= Loeb Classical Library 391), übers. von Hugh Tre-
dennick und E. S. Foster, Cambridge, MA 1960, S. 257–259.

23	 Peter Dear, „Totius in Verba: Rhetoric and Authority in the Early Royal Society“, in: Isis 76/2 
(1985), S. 114–161, hier S. 148.

24	 Lorraine Daston, „The Empire of Observation, 1600–1800“, in: Histories of Scientific Observa
tion, hg. von Lorraine Daston und Elizabeth Lunbeck, Chicago 2011, S. 81–113, hier S. 86.

25	 Siehe dazu Katharine Park, „Observation in the Margins, 500–1500“, in: Histories of Scientific 
Observation, hg. von Lorraine Daston und Elizabeth Lunbeck, Chicago 2011, S. 15–44.

26	 Vgl. Peter Dear, „Jesuit Mathematical Science and the Reconstitution of Experience in the Ear-
ly Seventeenth Century“, in: Studies in History and Philosophy of Science 18/2 (1987), S. 133–175, 
hier S. 147. 

DOI: 10.13173/9783447118101.139 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



145„Quand la raison répugne à l’expérience“

Im Falle der Behandlung von Kranken mit unterschiedlichen ‚Temperamenten‘ 
(im Sinne der Humoralpathologie) erweist es sich für Ärzte wie Patin und Rio-
lan als besonders schwierig, zu belastbarer expérience qua kollektiver Expertise 
zu kommen (dazu später mehr). Manche der Anhänger der chemischen Medizin 
waren hingegen schon nach wenigen erfolgreichen Versuchen bereit, zu neuen Be-
handlungsmethoden zu greifen, wie das Beispiel des Antimoniums weiter unten 
deutlich machen wird. Wie sich die conférenciers in diesem Spannungsfeld situie-
ren, wird ebenfalls noch zu zeigen sein. Zuerst widme ich mich allerdings einigen 
grundsätzlichen Überlegungen zu den conférences und gehe genauer darauf ein, 
wie sie funktionierten.

2	 Die conférences von Théophraste Renaudot
Die conférences waren (verhältnismäßig) öffentliche Diskussionsveranstaltungen,27 
die von ca. 1633 bis 1642 wöchentlich in Paris in der grande salle des Bureau 
d’adresse stattfanden.28 Das bureau war eine Art Informationszentrale, in der die 
Bürger von Paris zu nützlichen Informationen aller Art kommen konnten. Anton 
Tantner bezeichnet es daher als eine der ersten Suchmaschinen.29 In den Debat-
ten der conférences befassten sich die Teilnehmer weniger mit konkreten Alltags
problemen als mit der Diskussion unterschiedlichster Fragen wie etwa „Si la con-
versation des Femmes est utile aux Hommes“,30 „Des principes de Chymie“,31 „De 
la Licorne“,32 oder „De la lepre, et pourquoy elle n’est pas si commune en ce siecle 
qu’aux precedens“.33

Die conférenciers behandelten sowohl naturphilosophische als auch medizini-
sche, moralphilosophische oder okkulte Themen. Ihre Diskussionen sind im De-
tail nachvollziehbar, weil die Antworten, die die Teilnehmer bei den Diskussions-
treffen präsentierten, noch in derselben Woche in Form von Pamphleten gedruckt 
und verkauft wurden. Später wurden die Broschüren in centuries zusammenge-
fasst und als Bände vertrieben.34 Diese wiederum scheinen so nachgefragt gewe-

27	 Die Veranstaltungen waren zwar an sich öffentlich, es galt aber dennoch die Einschränkung, 
dass sie nur von „gens de la qualité requise“ oder „gens d’honneur“ besucht werden konnten 
(siehe Bd. 1, „Avis au lecteur“, o. S.). Wie genau sich honneur und qualité der Interessenten fest-
stellen ließen, wurde von Renaudot nicht näher definiert; beide Eigenschaften bleiben somit 
elusiv. Für eine Diskussion solcher elusiven Kategorien siehe Ulrike Schneider, „(Nicht)Wis-
sen? Relevanz und Modalitäten elusiven Wissens in Ästhetik und Verhaltenslehre der Frü-
hen Neuzeit“, in: Dynamiken der Negation. (Nicht)Wissen und negativer Transfer in vormodernen 
Kulturen, hg. von Şirin Dadaş und Christian Vogel, Wiesbaden 2021, S. 43–72, insb. S. 53–63. 

28	 Siehe Bd. 1, „Avis au lecteur“, o.S.
29	 Siehe Anton Tantner, Die ersten Suchmaschinen: Adressbüros, Fragämter, Intelligenz-Comptoirs, 

Berlin 2015.
30	 Bd. 5, Conférence 307, S. 89–97.
31	 Bd. 4, Conférence 260, S. 609–616. 
32	 Bd. 4, Conférence 248, S. 489–504. 
33	 Bd. 2, Conférence 75, S. 401–408.
34	 Dies lässt sich anhand der Erstausgaben der Bände feststellen, die auf Renaudots eigenen 

Druckerpressen im Bureau d’adresse gedruckt wurden. Am Ende einer jeden behandel-

DOI: 10.13173/9783447118101.139 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



146 Isabelle Fellner

sen zu sein, dass sie von Renaudot mehrfach nachgedruckt und nach seinem Tod 
von verschiedenen Verlegern neu aufgelegt wurden. Renaudot, der sehr an der 
Vulgarisierung von Wissen interessiert war,35 zielte darauf ab, ein möglichst brei-
tes Publikum zu erreichen und war mit den Conférences bei diesem Unterfangen 
offenbar sehr erfolgreich.36

Unter den breitgefächerten Themen, die diskutiert wurden, war auch eine er-
staunlich große Zahl an medizinischen Fragen. Dies mag damit in Zusammen-
hang stehen, dass Renaudot selbst Arzt war. Als Protestant hatte er allerdings 
nicht in Paris, sondern an der rivalisierenden Fakultät von Montpellier studiert, 
wo auch chemische Medizin gelehrt wurde.37 Renaudot versammelte viele Ärz-
te aus Montpellier um sich, mit deren Hilfe er etwa die consultations charitables 
durchführte,38 in deren Rahmen arme Bevölkerungsschichten gratis medizinisch 
behandelt wurden.39 Es ist höchst wahrscheinlich, dass diese Ärzte auch an Ren-
audots anderen Unternehmungen – wie den conférences – beteiligt waren. Ein 
wichtiges Indiz dafür ist, dass von Teilnehmerseite ein großes Interesse an me-

ten Frage findet sich stets ein Hinweis darauf, an welchem Tag die fragliche Conférence als 
Pamphlet gedruckt wurde. Die erste jemals gedruckte Fragerunde fand beispielsweise am 
22. August 1633 statt, ihre Ergebnisse wurden am 29. August als Broschüre gedruckt. Die 
zweite war für den 29. August 1633 angesetzt und wurde am 5. September veröffentlicht 
etc. Siehe Premiere centurie des questions traitees ez conferences du bureau d’adresse, depuis le 22 
jour d’Aoust 1633. Jusques au dernier juillet 1634, Paris: Bureau d’adresse 1634. In den späteren 
Neuauflagen der Bände, die in einem einzelnen Durchlauf gedruckt wurden, sind diese 
Hinweise verschwunden. 

35	 Siehe Howard M. Solomon, Public Welfare, Science and Propaganda in Seventeenth Century France: 
The Innovations of Théophraste Renaudot, Princeton, NJ 1972, S. 69. 

36	 Zu Renaudots Lebzeiten wurden vier Versionen des ersten Bandes im Bureau d’adresse ge-
druckt. Nach seinem Tod publizierte sein Sohn Eusèbe weitere Editionen bei verschiedenen 
Verlegern in Paris und Lyon. Es finden sich beispielsweise vollständige Editionen aller Bände 
aus den Jahren 1655/56 (Chamhoudry), 1656–70 (Valaniol) und 1676 (Loyson). Zudem ent-
standen ab 1664 zwei Bände mit englischen Übersetzungen der Conférences. Siehe A General 
Collection of Discourses of the Virtuosi of France, Upon Questions of all Sorts of Philosophy, and other 
Natural Knowledg. Made in the Assembly of the Beaux Esprits at Paris, by the most Ingenious Persons 
of that Nation, übers. von G. Havers, London: Dring and Starkey 1664, und Another Collection 
of Philosophical Conferences of the French Virtuosi, upon questions of all sorts; For the Improving of 
Natural Knowledg. Made in the Assembly of the Beaux Esprits at Paris, by the most Ingenious Persons 
of that Nation, übers. von G. Havers und J. Davies, London: Dring and Starkey 1665.

37	 Bezüglich Renaudots Medizinstudium in Montpellier siehe Solomon, Public Welfare, Science 
and Propaganda, S. 166 und 170.

38	 Siehe Théophraste Renaudot, Factum du procez d’entre maistre Théophraste Renaudot, Docteur en 
Medecine de la Faculté de Montpellier, Medecin du Roy, Commissaire general des pauvres malades et 
valides de ce Royaume, Maistre et Intendant general des Bureaux d’Adresse de France, demandeur en 
Requeste presentée au Conseil Privé du Roy le 30 d’Octobre 1640. Contre les Doyen et Docteurs en 
Medecine de la Faculté de Paris, deffendeurs: sans que les qualitez puissent préjudicier, Paris: Bureau 
d’adresse 1640, S. 12. 

39	 Um sich einen Eindruck von den consultations charitables zu verschaffen, eignet sich Renau­
dots Beschreibung derselben in Les consultations charitables pour les malades, Paris: Bureau 
d’adresse, 1640. Eine kritische Analyse der consultations bietet Solomon, Public Welfare, Science 
and Propaganda, S. 173–180. 

DOI: 10.13173/9783447118101.139 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



147„Quand la raison répugne à l’expérience“

dizinischen Fragen bestand – denn es waren die conférenciers selbst, die darüber 
entschieden, welche Themen sie besprechen wollten.40 Die Debatten, wie sie in den 
gedruckten Conférences dargestellt sind, deuten zudem darauf hin, dass viele der 
an ihnen Beteiligten über ein großes medizinisches Fachwissen verfügten. Dies 
lässt auf die Anwesenheit der Ärzte schließen, obwohl die Namen der Sprecher in 
den gedruckten comptes rendus der Conférences anonymisiert wurden.41

Renaudot zufolge wurde diese Anonymisierung von den Teilnehmern selbst 
gefordert. Manche waren der Ansicht, so könne garantiert werden, dass das Pu-
blikum nicht über Gebühr von den großen Namen der conférenciers beeinflusst 
würde. Andere hingegen wollten ihre Argumente zunächst anonym erproben, be-
vor sie sich dem Urteil des Publikums stellten. Gerade im Falle der medizinischen 
Debatten scheint dies eine vorausschauende Strategie gewesen zu sein, denn sie 
boten, wie der folgende Abschnitt zeigt, ein äußerst hohes Irritationspotenzial.42

3	 Der Konflikt mit der Faculté de médecine
Die medizinischen Conférences stehen in besonderer Weise in Zusammenhang mit 
dem Konflikt, der zwischen Renaudot und den Ärzten der consultations charitables 
einerseits und der Pariser Faculté de médecine andererseits entbrannte. Die Ärzte 
der Faculté behandelten streng nach galenischen Methoden und verweigerten die 
von Renaudot befürworteten chemischen Behandlungsformen, die ihnen als un-
natürlich galten. Ihr Leitspruch war natura gaudet paucis (‚Die Natur ist mit weni-
gem zufrieden‘), wie es Patin in seinen Briefen formuliert.43 Zum Einsatz kommen 
sollten möglichst nur der Aderlass als Allheilmittel sowie pflanzliche Stoffe wie 
Rosensirup oder Präparate aus Kassia, Manna oder Rhabarber.44 In den consulta-
tions charitables hingegen kamen, wie bereits erwähnt, auch Mineralien wie Anti-
monium zur Anwendung.45 

40	 Siehe Bd. 1, „Avis au Lecteur“, o. S. 
41	 Aus demselben Grund lässt sich auch nicht klar eruieren, ob Frauen an den Debatten im Bu-

reau d’adresse partizipierten, es ist jedoch davon auszugehen, dass dies eher nicht der Fall 
war. Eva Jellinek argumentiert – insgesamt wenig überzeugend –, dass Frauen an den confé-
rences teilnahmen. Ihr zufolge waren einige der Themen, die von den conférenciers diskutiert 
wurden, nur für Frauen interessant, beispielsweise die Debatte um die Schminke, „Des Fards“ 
(Bd. 3, Conférence 103.II, S. 41–48). Siehe Eva Jellinek, „La présence féminine dans les conféren-
ces du Bureau d’adresse de Th. Renaudot (1633–1642)“, in: Présences féminines: littérature et société 
au XVIIe siècle français, hg. von Ian Richmond und Constant Venesoen, Paris 1987, S. 173–201, 
hier S. 186. Simone Mazauric hingegen liefert Argumente dafür, dass dies nicht der Fall war. 
Siehe Simone Mazauric, Savoirs et philosophie à Paris dans la première moitié du XVIIe siècle. Les 
conférences du bureau d’adresse de Théophraste Renaudot (1633–1642), Paris 1997, S. 100f.

42	 Siehe Bd. 1, „Avis au Lecteur“, o. S.
43	 Vgl. Lettre à Belin père [nicht datiert, ca. 1632/33], in: Patin, Lettres de Gui Patin, Bd. 3, S. 23. Rio-

lan argumentierte in ähnlicher Weise: „L’excellence & la richesse de la Medecine ne dépend 
pas de la grande multitude & varieté des remedes, mais de peu & de bons, bien choisis & 
approuvez […]“ (Riolan, Curieuses recherches, S. 250). 

44	 Vgl. Reveillé-Parises Einleitung in: Patin, Lettres de Gui Patin, Bd. 1, S. XV.
45	 Siehe Emery, Renaudot et l’introduction de la médication chimique, S. 38.

DOI: 10.13173/9783447118101.139 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



148 Isabelle Fellner

Der in Frankreich insbesondere seit dem 16.  Jahrhundert schwelende Streit 
um chemische Medikamente spiegelt sich auch in den Conférences wider.46 In der 
Debatte darum finden sich nicht nur Teilnehmer, die diese befürworten, sondern 
auch solche, die die Position der Faculté vertreten. Von den fünf Sprechern, die 
sich in der Debatte um „S’il est bien de se servir de remedes chymiques“ zu Wort 
melden, sprechen sich zwei gegen chemische Medizin aus, während drei sie ver-
teidigen.47 Obwohl Renaudots Position der chemischen Medizin gegenüber fest-
stand, war es den conférenciers möglich, eine gegenteilige Meinung zu vertreten 
und von Renaudot gedruckt zu werden. Dies zeigt, dass in den conférences (mit 
Ausnahme von Themen wie Politik und Religion) eine wirkliche liberté de raison-
nement herrschte.48

Die Debatte um chemische Medikamente fand ihren Höhepunkt im Streit um 
das chemische Element Antimonium, der Querelle de l’antimoine, die vom 16. bis 
zum 17. Jahrhundert andauerte.49 Bereits im 16. Jahrhundert argumentierten die 
Anhänger der chemischen Medizin damit, dass die Erfahrung zeige, dass gewisse 
von ihnen verwendete Stoffe in der Behandlung von Kranken hilfreich seien und 
sie daher verwendet werden sollten.50 

Der Arzt Lois de Launy etwa sprach sich für die Verwendung des Antimoni-
ums aus, ein Medikament, welches ihm zufolge nicht nach seinen primären oder 
sekundären Qualitäten, sondern seiner ganzen Substanz bzw. seinen tertiären 
Qualitäten nach wirke. Diese seien nicht durch raison, sondern nur durch expé
rience zugänglich: „Laquelle [i. e. la similitude de toute leur substance], le plus sou-
vent, ne se congnoist que par experience, & dont la raison ne peut estre baillee.“51 
Um sein Argument weiter zu untermauern, präsentierte Launy dann eine Reihe 
von individuellen Erfahrungen – in diesem Kontext könnte man auch von (unsys-
tematischen) Experimenten sprechen – mit Antimonium.52 Manche waren direkt 

46	 Schon Galen setzte zur Behandlung seiner Patienten bestimmte rohe Mineralien ein (siehe 
dazu Max Neuburger, Geschichte der Medizin, 2 Bde., Stuttgart 1906–1911, Bd. 1, S. 396). Im Lau-
fe der Geschichte gab es zwischen den verschiedenen medizinischen Sekten immer wieder 
Debatten darüber, ob dies legitim sei oder nicht, darunter auch die Querelle de l’antimoine, auf 
die ich unten genauer eingehe. 

47	 Vgl. Bd. 3, Conférence 107.I, S. 97–107.
48	 Politische und religiöse Fragen waren explizit von der Diskussion ausgeschlossen (siehe Bd. 1, 

„Preface sur les conferences publiques“, S. 1–6, hier S. 3f.), eine Regelung, die in frühneuzeit-
lichen Akademien weit verbreitet war. Vgl. Mario Biagioli, „Etiquette, Interdependence, and 
Sociability in Seventeenth-Century Science“, in: Critical Inquiry 22/2 (1996), S. 193–238, hier 
S. 203. 

49	 Für einen kurzen Überblick über die chemischen Eigenschaften sowie die historische me-
dizinische Verwendung des Elements, siehe Claire Hansell, „All manner of antimony“, in: 
Nature Chemistry 7 (2015), S. 88.

50	 So argumentierte beispielsweise Loys de Launy in De la faculté & vertu admirable de l’antimoine, 
La Rochelle: Barthelemi Berton 1564.

51	 Ebd., fol. [e iiij]r. 
52	 Vgl. ebd., fol. [f iij]v.

DOI: 10.13173/9783447118101.139 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



149„Quand la raison répugne à l’expérience“

aus den Werken anderer Ärzte übernommen,53 während andere aus Launys eige-
nen Behandlungen mit dem chemischen Element stammten:54 „[…] j’en diray ce 
que j’en ay experimente […].“55 Es fällt auf, dass Launy hier anstatt expériencé den 
Begriff experimenté verwendet, der bereits die erst spätere systematische Unter-
scheidung zwischen den lateinischen Begriffen experimentum und experientia an-
zuzeigen scheint. Insgesamt ist es für Launy eine Mischung aus überliefertem Er-
fahrungswissen und empirischem Wissen, die die Nützlichkeit des Antimoniums 
belegt: „Or puis qu’il est ainsi, que par tant d’experiences on a trouvé l’Antimoine 
si salutaire: & sans faire nuisance au corps: comme peuvent tesmoigner ceux, qui 
en ont pris […]“.56

Renaudots Sohn Eusèbe, der auch nach dem Tod von Renaudot père noch in die 
Querelle involviert war, präsentiert in einer seiner Schriften ähnliche Argumente.57 
In einem Brief, den er mit anderen, ebenfalls die Antimonium-Nutzung unter-
stützenden Ärzten verfasste und in seinem Werk L’antimoine justifiée et l’antimoine 
triomphant (1653) abdruckte, steht zu lesen: „[…] les qualités de l’Antimoine ayans 
esté par un long usage & une experiance continuelle, reconnuës de nous estre 
grandement convenable à la guerison de quantité de maladies, nous declarons que 
ce remede bien loing d’estre chargé d’aucune malignité veneneuse […].“58 Um den 
Einsatz des Mittels zu rechtfertigen, betonen die Unterzeichner hier die lange und 
erfolgreiche praktische Nutzung des Antimoniums in der Krankenbehandlung 
und streichen heraus, dass das Element nicht so gefährlich sei, wie von dessen 
Gegnern – allen voran der Pariser Faculté – behauptet.59 Die Ärzte der Faculté 

53	 Einer von Launys Kritikern, Jacques Grevin, betont, dass eines der ersten von Launy zitierten 
Beispielen eigentlich aus den Schriften von Mattioli stammt. Vgl. Jacques Grevin, Discours 
sur les vertus & facultez de l’antimoine, Paris: André Wechel 1566, fol. 27r. Schon für Albertus 
Magnus’ Werk De mineralibus hat Draelants festgestellt, dass der Verfasser die häufig vorkom-
mende Wendung „expertus sum“ an Stellen einsetzt, die er nachweislich direkt aus einem 
Vorgängertext von Arnoldus Saxo übernommen hat. Siehe Isabelle Draelants, „Expérience 
et autorités dans la philosophie naturelle d’Albert le Grand“, in: Expertus sum. L’expérience par 
les sens dans la philosophie naturelle médiévale. Actes du colloque international de Pont-à-Mousson, 
5–7 février 2009, hg. von Thomas Bénatouïl und Isabelle Draelants, Florenz 2011, S. 89–121, 
hier S. 100. Draelants zufolge markieren diese Stellen zwar klar ein empirisch erworbenes 
Wissen – dieses ist allerdings nicht notwendigerweise an Albertus Magnus als Verfasser des 
Textes gebunden und kann daher ohne Weiteres aus Autoritätentexten (oder auch von Zeit-
genossen) übernommen sein (vgl. ebd., S. 110). Etwas Ähnliches scheint hier für das Wissen 
der Ärzte zu gelten. Wie Albertus Magnus scheint auch Launy keinen Unterschied zwischen 
eigenem und fremdem empirischen Wissen zu machen.

54	 Siehe Launy, De la faculté et vertu, fol. [f iiij]r.
55	 Ebd., fol. [g i]v.
56	 Ebd., fol. g ijr.
57	 Vgl. Eusèbe Renaudot, L’antimoine justifiee et l’antimoine triomphant, Paris: Jean Henault 1653.
58	 „Le Sentiment des Docteurs Regents en Medecine de la Faculté de Paris touchant l’Antimoine“, 

in ebd., o. S. 
59	 Zu Beginn der Querelle de l’antimoine im 16. Jahrhundert argumentierte Grevin in seinem Dis-

cours sur les vertus, dass das Antimonium ein gefährliches Gift sei. Die Faculté schloss sich 
seinem Urteil später an. 

DOI: 10.13173/9783447118101.139 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



150 Isabelle Fellner

sprachen dem Antimonium seine purgativen Kräfte zwar nicht ab, waren aber 
der Ansicht, dass man sich an natürliche Stoffe halten solle, anstatt ‚gefährliche 
chemische Gifte‘ zu verabreichen.60

Das Beharren gewisser conférenciers auf dem Primat der expérience über die rai-
son lässt sich im Kontext der chemischen Medizin und der Debatte um das Anti-
monium durchaus als Einstehen für ein empirisch gesammeltes Erfahrungswis-
sen lesen: Diesem würde größere Relevanz zugesprochen als den überkommenen 
Autoritätenmeinungen, die in der mittelalterlichen und frühneuzeitlichen uni-
versitären Medizin lange richtungsweisend waren.61 Dies galt nicht nur für den 
besonderen Fall von chemischen Medikamenten, sondern für spezifische Medika-
mente im Allgemeinen. Spezifische Medikamente waren Stoffe, die – wie das Er-
fahrungswissen lehrt – gegen ganz bestimmte Krankheiten wirksam sind.62 Wenn 
klar wird, dass ein bestimmtes Medikament gegen eine bestimmte Krankheit Wir-
kung entfaltet, so soll es nach Auffassung mancher conférenciers auch verwendet 
werden, selbst wenn dies nach der humoralpathologischen raison nicht erklärbar 
ist.63 Für die traditionelle galenisch-aristotelische Medizin, wie sie von der Faculté 
vertreten wurde, waren die spécifiques deswegen nicht so einfach zu assimilieren, 
weil sie mehr oder weniger nur nach allgemeinen Prinzipien verfuhr. Allem ande-
ren voran stand der Grundsatz contraria contrariis curentur – eine Krankheit muss 
mit ihrem Gegenteil behandelt werden.64 Darüber hinaus wurden Krankheiten 
nicht als etwas verstanden, das von außen in den Körper eintritt, sondern als et-
was lediglich aufgrund eines Ungleichgewichts der Säfte innerhalb des Körpers 
Entstehendes.65 Als Ziel galt dieser Medizin, das Gleichgewicht wiederherzustel-
len.66 Da ein Phlegmatiker, ein Choleriker, eine Sanguinikerin oder eine Melan-
cholikerin im Verständnis der galenisch-aristotelischen Medizin aber alle höchst 
unterschiedlich reagierten, machte es aus Sicht dieser Medizin wenig Sinn, sie alle 
mit demselben Medikament zu behandeln.67 

60	 Siehe hierzu etwa Patins Lettre à Belin fils du 7 septembre 1654, in: Patin, Lettres de Gui Patin, 
Bd. 1, S. 209. 

61	 Siehe bspw. Debus, The French Paracelians, S. 15.
62	 Der Diskussion der spécifiques widmete sich im 16. Jahrhundert insbesondere Jean Fernel in 

seinem einflussreichen Werk De abditis rerum causis, Paris: André Wechel 1560 [1548]. 
63	 Vgl. Bd. 1, Conférence 49.I, S. 814f.
64	 Siehe Pagel, Paracelsus, S. 146.
65	 Siehe Ian Maclean, „Logic, the Rule and the Exception in Renaissance Law and Medicine“, 

in: Early Science and Medicine 5/3 (2000), S. 227–257, hier S. 241. Siehe auch Owsei Temkin, Gale-
nism. Rise and Decline of a Medical Philosophy, Ithaca 1973, S. 103. 

66	 Siehe Pagel, Paracelsus, S. 128.
67	 Aus diesem Grund war es in der frühneuzeitlichen galenischen Medizin nicht möglich, per 

Analogie zu argumentieren. Maclean fasst die Problematik wie folgt zusammen: „Those who 
argue ‚analogistically‘, in the manner of empirics, that because guaiac wood had cured some 
Italians of syphilis, it will cure some Germans […] are treated as medical heretics by traditio-
nal Galenic doctors, and perpetrators of the fallacy of the consequent“ (Maclean, „Logic, the 
Rule and the Exception“, S. 241).

DOI: 10.13173/9783447118101.139 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



151„Quand la raison répugne à l’expérience“

4	 Expérience, raison & die qualitez occultes
In den Kontext der Debatte um die spécifiques schreibt sich auch die Argumenta-
tion jenes conférencier ein, der sich – mit den schon einleitend und im Titel dieses 
Beitrags erwähnten Worten – ausdrücklich dafür ausspricht, sich im Zweifelsfall 
auf die expérience, nicht die raison zu verlassen: 

Toutesfois, quand il semble que la raison repugne à l’experience, il faut 
plustot se tenir à l’experience; pourveu qu’elle soit etablie par plusieurs ob-
servations. Puis donc que cette experience nous fait voir qu’il y a plusieurs 
remedes specifiques, bien que l’esprit humain, à cause de sa foiblesse, n’en 
puisse pas trouver la cause: il vaut mieux s’en rapporter en ce cas icy aux 
sens destituez de raison, qu’à la raison dementie par l’experience. Que s’il 
y a des specifiques pour quelques maladies, il y en a pour toutes: mais ils 
nous sont inconnus pour leur multitude.68

Dem conférencier zufolge ist es also besser, sich an eine der raison widersprechende 
(Sinnes-)Erfahrung zu halten, als einer raison den Vorzug zu geben, die von der 
expérience widerlegt wurde. Wir wissen aus Erfahrung, meint er, dass es gewis-
se Medikamente gibt, die gegen bestimmte Krankheiten wirksam sind. Folglich 
müsse es sie eigentlich für alle Krankheiten geben, obwohl der menschliche Geist 
ihnen bisher noch nicht auf die Spur gekommen sei. 

Diese Argumentation ist, um es noch einmal zu wiederholen, zeitgenössisch 
deswegen brisant, weil die galenische Humoralpathologie viele spezifisch gegen 
Krankheiten wirksame Medikamente aus ihrem System heraus nicht erklären 
konnte. Einige conférenciers – sowie auch viele andere Ärzte des 16. und 17. Jahr-
hunderts – proklamierten in solchen Fällen, dass diese Medikamente aufgrund 
ihrer qualitez occultes wirkten. 

Ein Sprecher, welcher die medizinische Wirkung von Amuletten thematisiert, 
greift den Zusammenhang von expérience und qualitez occultes in seiner Argumen-
tation auf. Ihm zufolge gibt es Stoffe (wie etwa Gifte), die aus ihren qualitez occultes 
heraus Krankheiten verursachen, aber ebenso Gegenmittel, die gegen genau diese 
Krankheiten Wirkung entfalten können. Dies gelte auch, wenn die Gründe – die 
raisons – ihrer Wirkung unbekannt seien, und diese Stoffe nur aufgrund von Er-
fahrung gefunden werden könnten: „Comme il y a des choses qui font les mala-
dies par des qualitez occultes & inconnuë, telles que sont la plupart des deleteres 
& venins: il doit y avoir des remedes pour combattre ces maladies & en préserver 
les hommes, dont les raisons soient cachées & connuës par la seule experience.“69 
Die expérience fungiert hier also als Beleg für etwas, das nach gängiger Auffassung 
nicht erklärbar ist.

Für die conférenciers – wie auch für alle anderen medizinisch bewanderten Per-
sonen ihrer Zeit – ist völlig klar, wie Medikamente funktionieren, die aufgrund 

68	 Bd. 1, Conférence 49.I., S. 814f.
69	 Bd. 3, Conférence 173, S. 780. 

DOI: 10.13173/9783447118101.139 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



152 Isabelle Fellner

ihrer jeweiligen primären oder sekundären Qualitäten bzw. Vermögen oder Fä-
higkeiten (facultés) wirken. Ein Sprecher erklärt in diesem Kontext:

Les premieres viennent de la seule mixtion des quatre qualitez, selon la 
diversité de laquelle le composé est ou chaud comme le poivre, ou froid 
comme la mandragore, ou humide comme l’huile, ou sec comme le bol 
d’Armenie, non en acte, mais en puissance. Et par cette seule premiere fa-
culté qui suit la temperature, le medicament agist principalement sur le 
temperament des corps. Leur seconde faculté vient du divers meslange de 
ces mesmes qualitez avec la matiere. Car un temperament chaud joint à une 
matiere disposée selon le degré de chaleur sera aperitif, incident, corrosif, 
ou caustique, […]. Et c’est par cette seconde faculté seulement que les medi-
camens agissent sur la matiere.70

Die erste faculté rühre allein davon, welches der vier Elemente in einem bestimm-
ten Stoff dominant sei. Die Stoffe könnten beispielsweise heiß wie Pfeffer, kalt wie 
die Mandragora, feucht wie Öl oder trocken wie armenische Tonerde sein. Es sei, 
wie der Sprecher betont, die erste Fakultät, über die ein Stoff direkt auf das Tem-
perament des menschlichen Körpers einwirken könne. Eine heiße Krankheit wie 
etwa ein Fieber erfordere beispielsweise ein kühlendes Gegenmittel.71 Die zweiten 
facultés stammen aus der Mischung der ersten mit der Materie des Stoffes. Ein 
heißes Temperament, das mit einer jeweils dafür geeigneten Materie vereint sei, 
wirke etwa appetitanregend, korrosiv oder ätzend. Nur über die zweiten facultés 
könne ein Medikament auf die Materie eines Körpers einwirken, wie der Sprecher 
erklärt. Wie genau aber jene Stoffe heilen, die dies aufgrund ihrer dritten facultés 
bzw. ihrer okkulten Qualitäten tun, bleibt unklar:

La troisième faculté des medicamens est celle qui ne vient point de leur 
qualité, ou de leur matière, mais de leur forme & vertu specifique & oculte, 
telle qu’est au sené la faculté de purger la melancholie, à la terre sigilée ou 
Lemienne [sic] de fortifier le cœur contre les venins: comme aussi de ce que 
le scorpion tuë de sa queuë, que certains poisons font mourir sans alterer 
le temperament.72

Die dritte Fakultät habe nichts mit dem Temperament eines Stoffes oder seiner 
Materie zu tun, sondern mit seiner spezifischen Wirkung („vertu spécifique“). So 
könne etwa Senna der Melancholie entgegenwirken, lemnische Erde das Herz ge-
gen Gifte stärken, der Skorpion mit dem Gift seines Stachels töten, und bestimmte 
Gifte könnten ihre tödliche Wirkung entfalten, ohne das Temperament eines Kör-
pers zu verändern.73 Die qualitez occultes sind ihrer Natur nach etwas, das nicht aus 

70	 Bd. 1, Conférence 49.I, S. 810f.
71	 Vgl. Neuburger, Geschichte der Medizin, Bd. 1, S. 394 und 398.
72	 Bd. 1, Conférence 49.I, S. 810f.
73	 Das ist deswegen so bemerkenswert, weil es in der humoralpathologischen Medizin im End-

effekt nur eine Krankheit gibt: ein potenziell aus einer Vielzahl von Gründen ausgelöstes Un-

DOI: 10.13173/9783447118101.139 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



153„Quand la raison répugne à l’expérience“

der medizinischen raison heraus erklärt werden kann. Es ist das Erfahrungswis-
sen der expérience, das belegt, dass sie in bestimmten Fällen am Werk sind. 

Der Schluss liegt nahe, dass genau die qualitez occultes zum Einfallstor für me-
dizinische Argumentationsweisen werden könnten, die nicht mit der dominanten 
galenischen Doktrin übereinstimmen. Qualtiez occultes werden in den Conférences 
in der Tat dann häufig genannt, wenn Themen diskutiert werden, die in einer 
paracelsistischen Tradition stehen, wie zum Beispiel in der Debatte über Mine-
ralwässer, über chemische Medikamente oder über die Waffensalbe, die Wunden 
durch sympathetische Kräfte heilt.74 Paracelsus war in seiner medizinischen Pra-
xis ein radikaler Verfechter einer Methode, die sich von scholastischer Theorie 
und antiken – in seinen Augen heidnischen – Quellen möglichst völlig befreien 
sollte und stattdessen auf persönliche (Natur-)Erfahrung setzte.75 

Genau aus diesem Grund sind die spécifiques, bei denen argumentiert wird, 
sie wirkten aus ihren qualitez occultes heraus, auch ein Dorn im Auge der streng 
galenisch argumentierenden Mitglieder der Pariser Faculté. Gui Patin war etwa 
der Meinung, dass sich nur diejenigen auf qualitez occultes berufen müssten, die 
eigentlich keine Ahnung von Medizin hätten, also Scharlatane seien: „Il faut lais-
ser les qualités occultes aux apothicaires, aux chimistes, aux charlatans et autres 
ignorants.“76 Für Patin sind sie nur Wort gewordene Erklärungsnot: „C’est profes-
sion de l’ignorance et trop relever in scientiam veterum academicorum, que de mettre 
partout des qualités occultes, comme font les chimistes aujourd’hui dans leurs 
puants écrits […].“77

5	 Medizinische expérience in den Conférences  
und ihr Bezug zum kollektiven medizinischen Erfahrungswissen

Letztlich erweisen sich auch die meisten conférenciers nicht als Experimentatoren, 
sondern schreiben sich durchaus in die Tradition eines gesicherten, kollektiven 
medizinischen Erfahrungswissens ein. So resümiert der schon zitierte conférencier, 
der sich für das Primat der expérience ausspricht, dass eine valide expérience auf 
jeden Fall von mehreren Observationen bestätigt sein müsse: „Quand il semble 
que la raison repugne à l’experience, il faut plustot se tenir à l’experience; pourveu 
qu’elle soit etablie par plusieurs observations.“78

gleichgewicht zwischen den Säften, das durch die Medizin wiederhergestellt werden muss 
(siehe dazu Neuburger, Geschichte der Medizin, Bd. 1, S. 372). Spezifisch wirkende Gifte und 
Gegengifte fallen aus diesem System heraus, weswegen sie so umstritten waren. 

74	 Mineralwässer werden in „Des eaux minerales“, Bd. 3, Conférence 110.I, S. 145–154 behandelt. 
Chemischen Medikamenten widmet sich die Frage nach „S’il est bon de se servir de remedes 
chymiques“, Bd. 3, Conférence 107.I, S. 97–107. Die Waffensalbe wird in „De la cure magnetique 
des maladies“, Bd. 2, Conférence 68.I, S. 289–297 besprochen.

75	 Bezüglich Paracelsus’ Ablehnung der antiken Quellen siehe Debus, The French Paracelsians, 
S. 8. Für mehr Informationen zu seinem Erfahrungsbegriff siehe ebd., S. 56f.

76	 Lettre à Spon du 26 mars 1655, in: Patin, Lettres de Gui Patin, Bd. 1, S. 162. 
77	 Lettre à Belin du 11 juin 1649, in ebd., S. 448.
78	 Bd. 1, Conférence 49.I., S. 814f.; Herv. I.F.

DOI: 10.13173/9783447118101.139 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



154 Isabelle Fellner

Zwar waren die qualitez occultes für Ärzte vom Schlag eines Patin ein rotes Tuch; 
doch die Tatsache, dass sich die conférenciers mit ihnen auseinandersetzten, muss 
nicht bedeuten, dass diese sich völlig von der galenischen Tradition abwandten. 
Tatsächlich blieben die meisten Sprecher in den medizinischen Conférences dem 
galenischen medizinischen System verhaftet. Es stellt sich sogar heraus, dass qua-
litez occultes, wenn auch nicht namentlich so bezeichnet, im galenischen System 
der primären, sekundären und tertiären Qualitäten bereits angelegt sind. 

Galen selbst definiert die tertiären Qualitäten als etwas, das sich nicht mit ei-
nem Rückgriff auf die primären Qualitäten (heiß, kalt, feucht oder trocken) erklä-
ren lässt, sondern das vielmehr aus seiner gesamten Substanz heraus agiert. Die 
sekundären Qualitäten hingegen entstehen durch das Zusammenspiel der ersten 
mit der Materialität der Stoffe und sind somit viel leichter zu verstehen. Galens 
tertiäre Qualitäten bleiben per definitionem unerklärlich – das ist es gerade, was 
sie bei anderen Autoren zu okkulten, nämlich verborgenen, nicht etwa in irgendei-
ner Weise übernatürlichen Qualitäten macht.79 

Sie eignen sich daher dazu, als Ausweg aus möglichen argumentativen Eng-
pässen benutzt zu werden. Wenn Ärzten die primären und sekundären Quali-
täten nicht zur Erklärung medizinischer Phänomene ausreichen, berufen sich 
manche unter ihnen kurzerhand auf die unerklärlichen dritten bzw. okkulten 
Qualitäten. Dies zeigt allerdings einen Schwachpunkt der galenischen Medizin 
auf – was manchen Mitgliedern der Pariser Faculté, allen voran Patin, bewusst 
gewesen zu sein scheint. 

Insgesamt ist auch die kollektive medizinische expérience, wie sie in den Confé-
rences evoziert wird, weniger generisch als die aristotelische, als sie sich aus der 
spezifischen, sozusagen professionellen Erfahrung von Ärzten speist. Sie kann im 
Allgemeinen (nur) von jenen nachvollzogen werden, die medizinisch bewandert 
sind. Das heißt allerdings noch nicht, dass es sich um persönliche Erfahrungen 
in unserem heutigen Sinne handelt; die conférenciers argumentieren auch in den 
medizinischen Conférences auf eine Weise, die den Autoritäten verpflichtet bleibt. 
Ihre expérience scheint somit in den meisten Fällen eine aus Texten gewonnene ex
périence zu sein. 

Schon deswegen kann der Vorzug, den manche conférenciers der expérience ge-
genüber der raison geben, nicht als abschließender Triumph des empirischen Wis-
sens über die Doktrin gewertet werden. Es stellt sich bei genauerem Hinsehen 
sogar heraus, dass die oben zitierte Stelle zum Primat der expérience selbst ein Zitat 
ist. Gómez Pereira, ein spanischer Arzt aus dem 16. Jahrhundert, kommt in einem 
seiner lateinischen Traktate zu einem Schluss,80 der jenem des conférenciers oben 
sehr ähnlich scheint, nämlich dass man, falls expérience und raison nicht mitein-

79	 Zu den ersten, zweiten und dritten Qualitäten bei Galen siehe Neuburger, Geschichte der Me-
dizin, Bd. 1, S. 372 und 398.

80	 Vgl. Gómez Pereira, Nova veraque medicina, experimentis et evidentibus rationibus comprobata, 
Medina del Campo: F. del Canto 1558. 

DOI: 10.13173/9783447118101.139 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



155„Quand la raison répugne à l’expérience“

ander in Einklang zu bringen seien, der expérience den Vorzug geben müsse: „[…] 
adeò ingentem vim ad dignotionem veritatis experimenta habere, ut teneamur cùm ratio 
apparens experimento adversatur, plus fidere experimento, quàm rationi: cogamurque; po-
tiorem rationem, quàm fuerit prior inquirere.“81

Neben Gómez Pereira argumentieren viele weitere Ärzte des 16. Jahrhunderts, 
wie etwa Jacques Grevin, Giovanni Argenterio oder Girolamo Cardano, auf diese 
Weise.82 Doch letztlich kann die Idee des Primats der expérience über die raison 
in der Geschichte der Medizin noch viel weiter zurückverfolgt werden, wie Ian 
Maclean festgestellt hat.83 So tritt sie bereits in Texten von Autoritäten wie Ga-
len, Aristoteles oder Hippokrates zutage.84 Dadurch wird noch einmal besonders 
deutlich, dass es wenig Sinn macht, für das 17. Jahrhundert streng zwischen tra-
ditionell aristotelisch-galenischer Medizin (oft gleichgesetzt mit einer reaktio-
nären Haltung) und neuer empirisch-experimenteller Medizin (oft gleichgesetzt 
mit Fortschritt) zu unterscheiden.85 Die Grenzen zwischen den beiden Arten von 

81	 Ebd., col. 11. Maclean präsentiert in „Logic, the Rule and the Exception“, S. 234 die folgende 
englische Übersetzung: „[…] so enormous is the force of experience in discovering the truth 
that we must, when an apparent explanation (ratio) is opposed to experience (experimentum), 
place greater trust in the evidence of the senses than the explanation, and search for a better 
one.“

82	 Argenterio und Cardano betreffend, siehe ebd.
83	 Siehe ebd. 
84	 Hippokrates etwa vertrat die folgende Ansicht, die gewisse Gemeinsamkeiten mit der des 

conférencier weiter oben aufweist: „Ich lasse also auch die theoretische Überlegung zu, falls 
sie ihren Anfang in der unmittelbaren Erfahrung nimmt und die Schlussfolgerung aus den 
sichtbaren Phänomenen als Methode anwendet. […] Wenn aber [scil. ein Arzt] nicht von der 
Methode der Evidenz [scil. ausgeht], sondern von einer Nachahmung der Vernunft, die über-
zeugend scheint, bringt er oft einen schlimmen und schmerzlichen Zustand“ (Giulia Ecca, 
Die hippokratische Schrift Praecepta. Kritische Edition, Übersetzung und Kommentar (= Serta Graeca 
Bd. 32), Wiesbaden 2016, I.2–3). In seinem Kommentar zum ersten Buch von Hippokrates’ Epi-
demien argumentiert Galen beispielsweise: „[…] I urged those who intend to study medicine 
to gain experience with the details they observe [through sense perception (as opposed to 
theoretical reasoning)] and to become thoroughly familiar with them beforehand. The em-
piricists claimed that these details are the basis of knowing universal things and that the 
only reliable concepts are those based in experience. Even if we assume that many concepts 
are derived by reasoning, however, their validity is only established through experience and 
they are proven true and confirmed by it […]. Hence, when explanations are given on the 
basis of geometrical proofs, they become more certain and correct when confirmed by details 
perceptible through the senses. How much more sound and certain are (concepts) deduced 
in medicine by reasoning from general principles when they are tested and examined on the 
basis of details!“ (Galen, Commentary on the First Book of Hippocrates’ Epidemics, Buch I, übers. 
und annot. von Uwe Vagelphol, Berlin 2014, S. 85–87). Aristoteles gibt der experientia in der 
folgenden Stelle den Vorzug über die ratio: „Well then (1) to adopt the thesis that all things are 
at rest, and (ruling sense-perception out of court) to attempt to prove it by reasoning, really 
amounts to paralysing intelligence itself, and this not only in the particular field in question 
but universally, since it affects not Physics only but, if I may say so, every science and every 
received opinion, since they all assume motion […]“ (Aristoteles, Physics, Bd. II: Bücher 5–8 
(= Loeb Classical Library 255), übers. von P. H. Wicksteed und F. M. Cornford, Cambridge, 
MA 1934, S. 293–295).

85	 Siehe dazu Cook, „Physick and Natural History“, insb. S. 64.

DOI: 10.13173/9783447118101.139 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



156 Isabelle Fellner

Medizin verlaufen, wie ich zu zeigen versucht habe, oft fließend. Außerdem war 
auch die chemische Medizin, wie sie im 17. Jahrhundert praktiziert wurde, nicht 
besser oder schlechter als die traditionell galenische. Wie Andrew Wear etwas 
polemisch formuliert, waren traditionelle und chemische Medizin gleichermaßen 
erfolgreich darin, ihre Patienten zu Tode zu bringen.86 Auch das von den chemi-
schen Ärzten so hoch gelobte Antimonium stellte sich, so weiß die moderne For-
schung, als höchst krebserregender Stoff heraus.87

Doch um noch einmal zu den Conférences zurückzukehren: Der Vortritt, der der 
expérience dort gegeben wird, kann schlussendlich nicht als Abkehr, sondern Hin-
wendung zu den Autoritäten gewertet werden. Dies führt, wie Arnaud Zucker so 
treffend formuliert hat, zu einer paradoxen Situation, was die antiken Autoritäten 
betrifft: 

Par le jeu inévitable de la consécration patrimoniale, les savants antiques, 
fussent-ils passionnément expérimentateurs, deviennent des autorités 
contraignantes qui semblent réprimer l’expérience par les sens. L’expérience 
chez Aristote est convertie depuis longtemps en savoir, tout simplement.88

6	 Schluss
Obwohl manche unter den conférenciers sich dafür aussprechen, auf der Suche 
nach der richtigen Behandlungsmethode die expérience stärker zu gewichten als 
die medizinische raison, zeigt sich, dass sie insgesamt dennoch weit weniger iko-
noklastisch argumentieren als etwa Paracelsus und seine Anhänger. Die conféren-
ciers scheinen durchaus nicht daran interessiert zu sein, das ‚Haus der Medizin‘, 
gebaut aus überkommenem Autoritätenwissen und kollektivem medizinischen 
Erfahrungswissen, niederzureißen, wie Paracelsus dies propagierte. Dennoch 
kommen in den Conférences punktuell durchaus auch paracelsistische Positionen 
zur Sprache, welche die Pariser Faculté rundheraus ablehnt. Viele conférenciers sind 
fasziniert von den qualitez occultes, den geheimnisvollen und unerklärlichen dritten 
Qualitäten, denen zufolge die spécifiques wirksam seien. Dies bedeutet allerdings 
nicht, dass sie sich von der galenischen Medizin abwenden. Im Konflikt von raison 
und expérience mag die expérience in manchen Conférences theoretisch die Oberhand 
gewinnen, doch sie bleibt eine expérience, die sich – auf gänzlich unexperimentelle 
Weise – weitgehend aus kanonischen Quellen und Bücherwissen speist.89

86	 Vgl. Andrew Wear, „Aspects of Seventeenth-Century French Medicine“, in: Seventeenth-Cen-
tury French Studies Newsletter 4/1 (1982), S. 118–132, hier S. 118.

87	 Siehe dazu Hansell, „All manner of antimony“.
88	 Arnaud Zucker, „Expertine sunt antique?“, in: Expertus sum. L’expérience par les sens dans la 

philosophie naturelle médievale. Actes du colloque international de Pont-à-Mousson, 5–7 février 2009, 
hg. von Thomas Bénatouïl und Isabelle Draelants, Florenz 2011, S. 19–40, hier S. 32.

89	 Für weitere Beispiele, die diese These belegen, sei nochmals auf meine in Drucklegung be-
findliche Dissertationsschrift verwiesen, in der ich mich der Thematik weitaus ausführlicher 
widme. 

DOI: 10.13173/9783447118101.139 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



157„Quand la raison répugne à l’expérience“

Bibliographie

Quellen
I. Einzelne Bände der Conférences
Band 1: Premiere centurie des questions traitees ez conferences du bureau d’adresse, depuis le 

22 jour d’Aoust 1633. Jusques au dernier juillet 1634, Paris: Bureau d’adresse 1634.
Recueil general des questions traictees és Conferences du Bureau d’Adresse, sur toutes sortes de 

matieres; par les plus beaux esprits de ce temps, tome premier, Paris: Chamhoudry 1656. 
Band 2: Recueil general des questions traittées és Conferences du Bureau d’adresse és années 

1633, 34, 35 jusques à present, sur toutes sortes de matieres, par les plus beaux esprits de ce 
temps, tome second, Paris: s.n. 1655. 

Band 3: Recueil general des questions traictees és Conferences du Bureau d’Adresse, sur toutes 
sortes de matieres, par les plus beaux esprits de ce temps, tome troisiesme, Paris: Besongne 
1656. 

Band 4: Recueil general des questions traitées és Conferences du Bureau d’Adresse, sur toutes sor-
tes de matieres; par les plus beaux esprits de ce temps, tome quatrieme, Paris: Loyson 1660. 

Band 5: Recueil general des questions traitees és Conferences du Bureau d’Adresse, sur toutes sor-
tes de matieres, par les plus beaux esprits de ce temps, tome cinquieme, Paris: Loyson 1655.

II. Vollständige Editionen der Conférences
Recueil general des questions traitées es conferences du Bureau d’Adresse, sur toutes sortes de 

matières, par les plus beaux esprits de ce temps, 5 Bde., Paris: Chamhoudry 1655/1656.
Recueil general des questions traitées es conferences du Bureau d’Adresse, sur toutes sortes de 

matières, par les plus beaux esprits de ce temps, 5 Bde., Paris: Loyson 1676.
Recueil general des questions traitées es conférences du Bureau d’Adresse, sur toutes sortes de 

matières, par les plus beaux esprits de ce temps, 7 Bde., Lyon: Valaniol 1676.

III. Englische Übersetzungen der Conférences
A General Collection of Discourses of the Virtuosi of France, Upon Questions of all Sorts of 

Philosophy, and other Natural Knowledg. Made in the Assembly of the Beaux Esprits at 
Paris, by the most Ingenious Persons of that Nation, übers. von G. Havers, London: 
Dring and Starkey 1664.

Another Collection of Philosophical Conferences of the French Virtuosi, upon questions of all 
sorts; For the Improving of Natural Knowledg Made in the Assembly of the Beaux Esprits at 
Paris, by the most Ingenious Persons of that Nation, übers. von G. Havers and J. Davies, 
London: Dring and Starkey 1665.

IV. Weitere Quellen
Aristoteles, Physics, Bd. II: Bücher 5–8 (= Loeb Classical Library 255), übers. von P. H. Wick­

steed und F. M. Cornford, Cambridge, MA 1934.
Aristoteles, Posterior Analytics. Topica (= Loeb Classical Library 391), übers. von Hugh 

Tredennick und E. S. Foster, Cambridge, MA 1960.
Ecca, Giulia, Die hippokratische Schrift Praecepta. Kritische Edition, Übersetzung und Kom-

mentar (=Serta Graeca Bd. 32), Wiesbaden 2016.
Fernel, Jean, De abditis rerum causis libri duo, Paris: André Wechel 1560 [1548].
Galen, Commentary on the First Book of Hippocrates’ Epidemics, Buch I, übers. und annot. 

von Uwe Vagelphol, Berlin 2014. 

DOI: 10.13173/9783447118101.139 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



158 Isabelle Fellner

Gómez Pereira, Nova veraque medicina, experimentis et evidentibus rationibus comprobata, 
Medina del Campo: F. Del Canto 1558.

Grevin, Jacques, Discours sur les vertus & facultez de l’antimoine, Paris: André Wechel 1566.
Launy, Loys de, De la faculté & vertu admirable de l’antimoine, La Rochelle: Barthelemi 

Berton 1564.
Patin, Gui, Lettres de Gui Patin, hg. von Joseph-Henri Reveillé-Parise, 3 Bde., Paris: Bail-

liere 1846.
Renaudot, Eusèbe, L’antimoine justifiee et l’antimoine triomphant, Paris: Jean Henault 1653. 
Renaudot, Théophraste, Les consultations charitables pour les malades, Paris: Bureau 

d’adresse 1640.
Renaudot, Théophraste, Factum du procez d’entre maistre Théophraste Renaudot, Docteur en 

Medecine de la Faculté de Montpellier, Medecin du Roy, Commissaire general des pauvres 
malades et valides de ce Royaume, Maistre et Intendant general des Bureaux d’Adresse de 
France, demandeur en Requeste presentée au Conseil Privé du Roy le 30 d’Octobre 1640. 
Contre les Doyen et Docteurs en Medecine de la Facutlé de Paris, deffendeurs: sans que les 
qualitez puissent préjudicier, Paris: Bureau d’adresse 1640.

[Jean Riolan (fils),] Advertissement a Theophraste Renaudot, qui contient les memoires pour 
justifier les anciens droits et privileges de l’Eschole de Medecine de Paris, Paris: s.n. 1641.

[Riolan, Jean (fils),] Curieuses recherches sur les escholes en medecine de Paris, et de Montpel-
lier, Paris: Gaspar Meturas 1651.

Sekundärliteratur
Bénatouïl, Thomas/Draelants, Isabelle, „Introduction“, in: dies. (Hg.), Expertus sum. 

L’expérience par les sens dans la philosophie naturelle médiévale. Actes du colloque interna-
tional de Pont-à-Mousson, 5–7 février 2009, Florenz 2011, S. 3–15.

Biagioli, Mario, „Etiquette, Interdependence, and Sociability in Seventeenth-Century 
Science“, in: Critical Inquiry 22/2 (1996), S. 193–238.

Cook, Harold J., „Physick and Natural History in Seventeenth-Century England“, in: 
Revolution and Continuity, hg. von Peter Barker und Roger Ariew, Studies in Philos-
ophy and the History of Philosophy Bd. 24, Washington D.C. 1991, S. 63–80.

Daston, Lorraine, „The Empire of Observation, 1600–1800“, in: Histories of Scientific Ob-
servation, hg. von Lorraine Daston und Elizabeth Lunbeck, Chicago 2011, S. 81–113.

Dear, Peter, „Totius in Verba: Rhetoric and Authority in the Early Royal Society“, in: Isis 
76/2 (1985), S. 114–161.

Dear, Peter, „Jesuit Mathematical Science and the Reconstitution of Experience in 
the Early Seventeenth Century“, in: Studies in History and Philosophy of Science 18/2 
(1987), S. 133–175.

Debus, Allen G., The French Paracelsians – The Chemical Challenge to Medical and Scientific 
Tradition in Early Modern France, Cambridge 1991.

Draelants, Isabelle, „Expérience et autorités dans la philosophie naturelle d’Albert le 
Grand“, in: Expertus sum. L’expérience par les sens dans la philosophie naturelle médiéva-
le. Actes du colloque international de Pont-à-Mousson, 5–7 février 2009, hg. von Thomas 
Bénatouïl und Isabelle Draelants, Florenz 2011, S. 89–121.

Emery, Michel, Renaudot et l’introduction de la médication chimique. Étude historique d’après 
des documents originaux, Montpellier 1889.

„Expérience“ (n.d.), in Dictionnaire de l’Académie Française, 9ème éd. online, URL: https://
www.dictionnaire-academie.fr/article/A9E3429 (30.09.2021).

DOI: 10.13173/9783447118101.139 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author

https://www.dictionnaire-academie.fr/article/A9E3429
https://www.dictionnaire-academie.fr/article/A9E3429


159„Quand la raison répugne à l’expérience“

Forrester, John M./Henry Jon, Jean Fernel’s On the Hidden Causes of Things: Forms, 
Souls, and Occult Diseases in Renaissance Medicine, Leiden 2004.

Gerber, Daniel, „Physics and Foundations“, in: The Cambridge History of Science, Bd. 3, 
Early Modern Science, hg. von Katharine Park und Lorraine Daston, Cambridge 
2006, S. 21–69.

Giovacchini, Julie, „L’expérience par les sens: question de philosophe ou question de 
médecin“, in: Expertus sum. L’expérience par les sens dans la philosophie naturelle médié
vale. Actes du colloque international de Pont-à-Mousson, 5–7 février 2009 hg. von Tho-
mas Bénatouïl und Isabelle Draelants, Florenz 2011, S. 325–336. 

Hansell, Claire, „All manner of antimony“, in: Nature Chemistry 7 (2015), S. 88.
Jacquarts, Danielle, „Médecine universitaire et créativité intellectuelle à la fin du Mo-

yen Âge“, in: Sedes Scientiae. L’émergence de la recherche à l’Université. Contributions 
au séminaire d’histoire des sciences 2000–2001, hg. von Patricia Radelet de Grave und 
Brigitte Van Tiggelen, Turnhout 2003, S. 16–32.

Jellinek, Eva, „La présence féminine dans les conférences du Bureau d’adresse de Th. 
Renaudot (1633–1642)“, in: Présences féminines: littérature et société au XVIIe siècle fran-
çais, hg. von Ian Richmond und Constant Venesoen, Paris 1987, S. 173–201.

Maclean, Ian, „The Medical Republic of Letters before the Thirty Years War“, in: Intel-
lectual History Review 18/1 (2008), S. 15–30.

Maclean, Ian, „Logic, the Rule and the Exception in Renaissance Law and Medicine“, 
in: Early Science and Medicine 5/3 (2000), S. 227–257.

Neuburger, Max, Geschichte der Medizin, 2 Bde., Stuttgart 1906–1911.
Pagel, Walter, Paracelsus. An Introduction to Philosophical Medicine in the Era of the Renais-

sance, Basel 1982.
Park, Katharine, „Observation in the Margins, 500–1500“, in: Histories of Scientific Ob-

servation, hg. von Lorraine Daston und Elizabeth Lunbeck, Chicago 2011, S. 15–44.
Pomata, Gianna, „Observation Rising: Birth of an Epistemic Genre, 1500–1650“, in: 

Histories of Scientific Observation, hg. von Lorraine Daston und Elizabeth Lunbeck, 
Chicago 2011, S. 45–80.

„Raison“ (n.d.), in Dictionnaire de l’Académie Française, 1ère éd. online, URL: https://www.
dictionnaire-academie.fr/article/A1R0026 (22.12.2021).

„Raison“ (n.d.), in Trésor de la Langue Française informatisé, URL: https://www.cnrtl.fr/
definition/raison (22.12.2021).

Sarnowsky, Jürgen, „Expertus – experientia – experimentum. Neue Wege der wissen-
schaftlichen Erkenntnis im Spätmittelalter“, in: Das Mittelalter 17 (2012), S. 47–59.

Schipperges, Heinrich, „Zum Topos von ‚ratio et experimentum‘ in der älteren Wis­
senschaftsgeschichte“, in: Fachprosa-Studien. Beiträge zur mittelalterlichen Wissen-
schafts- und Geistesgeschichte, hg. von Gundolf Keil, Berlin 1982, S. 25–36.

Schneider, Ulrike, „(Nicht)Wissen? Relevanz und Modalitäten elusiven Wissens in 
Ästhetik und Verhaltenslehre der Frühen Neuzeit“, in: Dynamiken der Negation. 
(Nicht)Wissen und negativer Transfer in vormodernen Kulturen, hg. von Şirin Dadaş 
und Christian Vogel, Wiesbaden 2021, S. 43–72.

Solomon, Howard M., Public Welfare, Science, and Propaganda in Seventeenth Century 
France: The Innovations of Théophraste Renaudot, Princeton, NJ 1972.

Tantner, Anton, Die ersten Suchmaschinen: Adressbüros, Fragämter, Intelligenz-Comptoirs, 
Berlin 2015.

Temkin, Owsei, Galenism. Rise and Decline of a Medical Philosophy, Ithaca 1973.

DOI: 10.13173/9783447118101.139 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author

https://www.dictionnaire-academie.fr/article/A1R0026
https://www.dictionnaire-academie.fr/article/A1R0026
https://www.cnrtl.fr/definition/raison
https://www.cnrtl.fr/definition/raison


160 Isabelle Fellner

Wear, Andrew, „Aspects of Seventeenth-Century French Medicine“, in: Seventeenth-
Century French Studies Newsletter 4/1 (1982), S. 118–132.

Wellman, Kathleen, Making Science Social. The Conférences of Théophraste Renaudot 1633–
1642, Norman 2003. 

Zucker, Arnaud, „Expertine sunt antique?“, in: Expertus sum. L’expérience par les sens 
dans la philosophie naturelle médiévale. Actes du colloque international de Pont-à-Mousson, 
5–7 février 2009, hg. von Thomas Bénatouïl und Isabelle Draelants, Florenz 2011, 
S. 19–40. 

DOI: 10.13173/9783447118101.139 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



La science de l’âme, une science expérimentale?
Seelenwissen und Erfahrung  

bei Jeanne des Anges und Jean-Joseph Surin

Daniel Fliege und Marie Guthmüller

Gleich zu Beginn seiner zwischen 1660 und 1663 verfassten Science expérimentale 
des choses de l’autre vie erklärt der Jesuitenpater und Exorzist Jean-Joseph Surin, 
dass es neben dem Glauben, la foi, als Weg zur Kenntnis der jenseitigen Dinge 
auch die Erfahrung, l’expérience, gebe: 

On peut par deux voies savoir les choses de la vie future, c’est à savoir par 
la foi et par l’expérience. La foi est la voie commune que Dieu a établie pour 
cela à cause que les choses de Dieu et de la vie future ne nous sont connues 
que par ouï-dire et par prédication des apôtres. L’expérience est pour peu 
de personnes. Les apôtres de Jésus-Christ étaient de ce nombre. […] En tous 
les siècles, Dieu a donné des personnes qui ont eu quelque part à cette ex­
périence.1

Zur kleinen Schar derer, die Gott den privilegierten Weg der Erfahrung gehen 
lässt, so impliziert es Surin,2 zählt er selbst: In dieser Hinsicht kann die Science 
expérimentale als ein Text verstanden werden, der für all diejenigen Zeugnis ablegt, 
denen selbst das Gnadengeschenk einer Erfahrung des Göttlichen nicht zuteilge-
worden ist und die sich auf das „ouï-dire“ und die Zeugnisse der Apostel verlas-
sen müssen.

1		 Zitiert wird die Science expérimentale nach der Ausgabe von Paschoud (Jean-Joseph Surin, Sci-
ence expérimentale des choses de l’autre vie 1663, in: ders., Écrits autobiographiques, hg. von Adrien 
Paschoud, Grenoble 2016, hier S. 153). Empfohlen sei auch die Ausgabe von Michel de Cer-
teau: Triomphe de l’amour divin sur les puissances de l’Enfer et Science expérimentale des choses de 
l’autre vie. 1653–1660, Grenoble 1990. Für eine Analyse des Vorwortes siehe Certeau, „Le ‚je‘, 
préface de ‚La Science expérimentale‘ (J.-J. Surin)“, in: ders., La Fable mystique I. XVIe–XVIIe 
siècle, Paris 1982, S. 245–256. Certeau interessiert sich für die Verwendung der Personalpro-
nomina und Sprechinstanzen und reflektiert die Legitimationsstrategien mystischen Schrei-
bens, denn „[p]rivé de la légitimité que lui vaudrait un statut social (hiérarchique, professoral, 
etc.), l’auteur se présente au nom de ce qui parle en lui […]. Se plaçant dans une autre position 
que l’enseignement magistériel, ils prétendent cependant témoigner du même Dieu que lui“ 
(ebd., S. 248). Zur Mystik in der Science expérimentale siehe ders., „La Science expérimentale de la 
folie“, in: ders., La Fable mystique II. XVIe–XVIIe siècle, Paris 2013, S. 231–255.

2		 Vgl. Surin, Science expérimentale, S. 155.

DOI: 10.13173/9783447118101.161 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



162 Daniel Fliege und Marie Guthmüller

Doch von welcher Art von expérience spricht Surin hier? Welche Form des Wis-
sens über Gott und die jenseitigen Dinge lässt sich seiner Auffassung nach auf 
dem Erfahrungsweg gewinnen? Vermutlich zielt Surin mit expérience zuerst auf 
die mystische Erfahrung einer unmittelbaren Begegnung mit dem Göttlichen, 
verwendet also einen religiösen, affektiv bestimmten Erfahrungsbegriff, im Rah-
men dessen Gotteserkenntnis als cognitio Dei experimentalis, „erfahrungsmäßige 
Kenntnis Gottes“, verstanden wird und der in Opposition zur Vernunft geleiteten 
spekulativen Theologie steht. Rückführbar ist dieser Begriff bis auf Thomas von 
Aquin: „Est cognitio divinae bonitatis seu voluntatis affectiva seu experimentalis, 
dum quis experitur in seipso gustum divinae dulcedinis et complacentiam divi-
nae voluntatis“, heißt es in der Summa theologiae.3 Die Gegenwart Gottes, seine 
‚Güte‘ und sein ‚Willen‘ können mit Hilfe der ‚inneren Sinneswahrnehmungen‘ 
erfahren werden. Dieser Erfahrungsbegriff wurde von zahlreichen Theologen 
übernommen, allen voran von Bonaventura4 und Johannes Gerson,5 später auch 
von Meister Eckhart.6 Für den Begriff der expérience mystique gibt es also eine Tra
dition, auf die sich Surin berufen kann.7

Darüber hinaus ist Surins Begriff der expérience aber auch anschlussfähig an 
einen Erfahrungsbegriff, der sich im späten 16. und 17.  Jahrhundert im Kontext 
der Naturphilosophie erst allmählich ausbildet und der hier in enger Verbindung 
mit den neu aufkommenden Begriffen der observatio und des experimentum steht. 
In diesem Sinne zielt expérience auf die mittels Sinneswahrnehmung, insbesonde-
re Beobachtung, gewonnene Erfahrung, kann aber auch die Dimension des Ver-

3		 Summa Theol. II/ii (3) q. 97, a. 2, re 2). „Die Erkenntnis von Gottes Güte oder Willen ist affek-
tiv oder erfahrungsgemäß, wenn jemand in sich selbst den Geschmack der göttlichen Süße 
oder die Freude des göttlichen Willens erfährt“ (Übersetzung der Verfasser).

4		 Bonaventura, III Sent., dist. 35, a. 1, q. 1, c. (Bonaventura, Commentaria in quatuor libros sententi-
arum magistri Petri Lombardi, in: ders., Opera omnia, Quaracchi 1887, Bd. 3, S. 774).

5		 Ausführlich beschäftigte sich Gerson mit der mystischen Erfahrung in De theologia mystica IV 
cons. 28 (Johannes Gerson, Œuvres complètes, hg. von P. Glorieux, Paris 1962, Bd. 3, S. 274).

6		 Dazu Gerhard Leibold, „‚Cognitio Dei Experimentalis‘. Bemerkungen zum Beitrag Meister 
Eckharts zur affektiven Theologie“, in: Im Drama des Lebens Gott begegnen. Einblicke in die Theo-
logie Józef Niewiadomskis, hg. von Nikolaus Wandinger und Petra Steinmair-Pösel, Münster 
2011, S. 578–586. 

7		 Wie bereits Köpf bemerkt hat, ist „Erfahrung kein religiöser oder theologischer terminus 
technicus“ und auch die Bibel kennt „keinen prägnanten Erfahrungsbegriff, wohl aber bie-
ten Vetus Latina und Vulgata einige Stellen, an die spätere Reflexion auf religiöse Erfahrung 
anknüpfen konnte.“ (Ulrich Köpf, „Erfahrung III. Theologiegeschichtlich“, in: Theologische 
Realenzyklopädie, hg. von Gerhard Müller u. a., Berlin 1977–2004, Bd. 10, 1982, S. 109–116, hier 
S. 109–110). Insbesondere Bernhard von Clairvaux hat dann im 12. Jahrhundert einen Erfah-
rungsbegriff geprägt, der „die Affekte an[spricht] und von den inneren Sinnen wahrgenom-
men [wird]“ (ebd., S. 111). Auch in der Scholastik wurde die Erfahrung als „eine Quelle von 
Gotteserkenntnis [aufgefasst]. Die Aufgliederung verschiedener Wege zu solcher Erkenntnis 
wirkte sich aber hinderlich auf die Ausarbeitung eines umfassenden religiösen Erfahrungs-
begriffs aus“ (ebd., S. 113). Gotteserkenntnis erwächst demnach vor allem „aus Schöpfung 
und Vernunft (ratio) oder aus Offenbarung (revelatio)“, denen gegenüber die Erfahrung an 
Bedeutung einbüßt und „weitgehend auf die mystische Erfahrung beschränkt“ wird (ebd.).

DOI: 10.13173/9783447118101.161 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



163La science de l’âme, une science expérimentale?

suchs oder Experiments beinhalten. Als exemplarischer Vertreter eines solchen 
Erfahrungsbegriffs wird in der Wissenschaftsgeschichte meist Francis Bacon ge-
nannt.8 Dass auch der neue, naturphilosophische observatio-Begriff für das, was 
Surin als expérience bezeichnet, eine Rolle spielt, scheint unter anderem deswegen 
nahezuliegen, weil Surin in der Science expérimentale eine umfangreiche und akri-
bisch genaue Beobachtung dokumentiert. Allerdings schreibt Surin nicht nur eine 
Beobachtung anderer (wie der besessenen Frauen, an denen er seine Exorzismen 
vollzieht) nieder, sondern auch eine Betrachtung seiner selbst – was wiederum 
nicht mit dem naturphilosophischen Verständnis der observatio im 17. Jahrhundert 
übereinstimmt, die sich erst im 18. Jahrhundert als Methode etabliert.9 Während 
Surin besonders im ersten und vierten Buch bemüht ist, den Beweis für die Exis-
tenz von Dämonen zu führen und dabei neben dem überlieferten theologischen 
Wissen auf die Beobachtung der Besessenen von Loudun zurückgreift, berichtet 
er im zweiten und dritten Buch darüber, wie er die Besessenheit selbst erfahren 
und achtzehn Jahre lang einen inneren Kampf mit den Dämonen geführt hat, bis 
er schließlich durch göttliche Gnade von ihnen befreit wurde.10

Dass Surins expérience-Begriff Parallelen zu dem der zeitgenössischen Natur-
philosophie aufweist, ist von der Forschung bereits angemerkt worden: So hat 
etwa Sophie Houdard gezeigt, dass Surin in La Science expérimentale zur Eviden
zierung der Gotteserfahrung ähnliche rhetorische Strategien anwendet wie einige 

	 8	 Vgl. dazu Gianna Pomata, „[…] it was in medicine, in the second half of the sixteenth century, 
that observatio first became a distinct epistemic category, and that from medicine the concept 
passed on to general philosophical language as part of a new conceptualization of experience“ 
(„Observation Rising: Birth of an Epistemic Genre, 1500–1650“, in: Histories of Scientific Ob-
servation, hg. von Lorraine Daston und Elizabeth Lunbeck, London 2011, S. 45–80, hier S. 65). 
Zum Begriff der Erfahrung siehe Friedrich Kambartel, „Erfahrung“, in: Historisches Wörterbuch 
der Philosophie, hg. von Joachim Ritter u. a., Basel 1971–2007, online: https://www.schwabeon�-
line.ch/schwabe-xaveropp/elibrary/start.xav (26.03.2021), sub voce, § 1–6. Der (philosophische) 
Erfahrungsbegriff geht demnach maßgeblich auf Aristoteles zurück: gr. ἐμπειρία empeiría, 
bedeutet bei ihm die „erworbene[n] Fähigkeiten des Menschen“, „ein Geübtsein in …, ein 
Vertrautsein mit …“ (ebd., § 1). Erfahrung dient bei Aristoteles dazu, allgemeines Wissen aus 
partikularen Elementen zu erlangen, die sich in der Erinnerung konsolidieren. In der neuzeit-
lichen Wissenschaftstheorie hat sich ein Erfahrungsbegriff etabliert, der vor allem auf Francis 
Bacon zurückgeht: Dieser kritisiert die experientia vaga der bis dato praktizierten Empirie, da 
diese auf Zufällen beruhe, und fordert eine experientia ordinata als Methode ein, d. h. „systema-
tisch geordnete Versuchsreihen“ in Schriftform (experientia literata) und daran anschließend 
die Formulierung von Naturgesetzen (interpretatio naturae) (ebd.). Hiermit wird die moderne 
Unterscheidung von Erfahrung und Experiment angelegt. Mitte des 17. Jahrhunderts gibt es 
noch keine klare begriffliche Trennung zwischen experimentum und experientia, die im Franzö-
sischen undifferenziert mit expérience wiedergegeben werden können.

	 9	 Zur Etablierung der Selbstbeobachtung als wissenschaftlicher Methode im 18. Jahrhundert 
siehe Carsten Zelle, „Experiment, Experience and Observation in Eighteenth-Century An-
thropology and Psychology – the Examples of Krüger’s Experimentalseelenlehre and Moritz’ 
Erfahrungsseelenkunde“, in: Orbis Litterarum 56 (2001), S. 93–105.

10	 Die Besessenheit begann 1637, als Jeanne des Anges von den Dämonen befreit wurde, und 
dauerte bis 1655, vgl. dazu auch Adrien Paschoud, „Introduction“, in: Surin, Science expéri-
mentale, S. 5–14, hier S. 6.

DOI: 10.13173/9783447118101.161 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author

https://www.schwabeonline.ch/schwabe-xaveropp/elibrary/start.xav
https://www.schwabeonline.ch/schwabe-xaveropp/elibrary/start.xav


164 Daniel Fliege und Marie Guthmüller

Naturphilosophen des 17.  Jahrhunderts, wenn sie Experimente als Beweise eta
blieren wollen.11 Adrien Paschoud wiederum warnt davor, Surins Erfahrungsbe
griff einfach mit dem Bacons gleichzusetzen, da in der Science expérimentale weder 
von einer Identität, noch von einer Wiederholbarkeit der beobachteten Phänomene 
die Rede sei: „Or, des précautions s’imposent car, à l’inverse de l’expérience au sens 
baconien, Surin ne table aucunement sur l’identité récurrente des événements; la 
notion même de reproductibilité, essentielle à l’exercice de la probation, n’est pas 
convoquée.“12 Gegen eine einfache Gleichsetzung mit Bacons Erfahrungsbegriff 
spricht auch die große Rolle, die bei Surin die Selbstbeobachtung spielt. 

Im Folgenden soll in diesem Beitrag zwei Thesen nachgegangen werden. Die 
erste lautet, dass in der Science expérimentale, aber auch in anderen spirituellen Au-
tobiographien des 17. Jahrhunderts, mindestens zwei unterschiedliche expérience-
Begriffe zum Tragen kommen und dass diese sich immer wieder auch überlagern: 
die mystische expérience, auf die zurückgegriffen wird, um das Göttliche zu be-
zeugen, sowie die naturphilosophische expérience, auf die zurückgegriffen wird, 
um natürliche Gesetzmäßigkeiten (und ex negativo somit auch das Göttliche) zu 
beweisen.13 Beide Erfahrungsbegriffe erscheinen zunächst komplementär, können 
aber auch miteinander in Konflikt geraten. Schon weil die Selbstbeobachtung im 
17. Jahrhundert nicht unter die sich als objektivierendes Verfahren herausbildende 
naturphilosophische observatio fällt, muss immer dann, wenn Introspektion be-
trieben wird, die expérience mystique die dominante Referenz bleiben.

Unsere zweite These zielt auf den Zusammenhang von Selbstbeobachtung und 
Seelenwissen: Lassen sich über die Erfahrung der Besessenheit durch Dämonen 
und der Begegnung der Seele mit Gott neben der Kenntnis des Übernatürlichen 
auch Kenntnisse über die Seele erlangen?14 Lässt die Dokumentation dieser Er-
fahrung etwas über das sich wandelnde Wissen von der Seele im 17. Jahrhundert 

11	 Sophie Houdard, „Expérience et écriture des ‚choses de l’autre vie‘ chez Jean-Joseph Surin“, 
in: Littératures classiques 39 (2000), S. 331–347. Außerdem sieht Houdard in der Korrespon-
denz, in der Surin ausgiebig von seiner mystischen Gotteserfahrung berichtet, Parallelen zur 
Korrespondenz der Naturforscher, durch die eine Gemeinschaft hergestellt wird, die Erfah-
rungswissen teilt.

12	 Paschoud, „Introduction“, S. 11.
13	 Surin bezieht sich im Prolog auf Joh 3,10–11: „Was wir wissen, davon reden wir, und was 

wir gesehen haben, das bezeugen wir und doch nehmt ihr unser Zeugnis nicht an.“ Ähn-
lich spricht Christus zu Beginn der Apostelgeschichte: „Aber ihr [die Apostel] werdet Kraft 
empfangen, wenn der Heilige Geist auf euch herabkommen wird; und ihr werdet meine Zeu-
gen sein in Jerusalem und in ganz Judäa und Samarien und bis an die Grenzen der Erde.“ 
(Apg 1,8). (Hier und im Folgenden zitiert nach Die Bibel. Einheitsübersetzung der Heiligen Schrift, 
vollständig durchgesehene und überarbeitete Ausgabe, Stuttgart 2016).

14	 Sophie Houdard spricht in Bezug auf Surins Tätigkeit als Exorzist und Seelsorger sogar von 
psychologischem Empirismus: Die regelmäßigen Fragen nach dem Seelenbefinden der ihm 
anvertrauten Jeanne des Anges hätten, so spitzt Houdard ihre Ausführungen zu, zu einer 
„sorte d’empirisme psychologique“ geführt (Houdard, „Expérience et écriture“, S. 336, vgl. 
dies., „Le secret de Jean-Joseph Surin ou l’expérience de l’impensable damnation“, in: Les 
Dossiers du Ghril [2009], § 1–29).

DOI: 10.13173/9783447118101.161 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



165La science de l’âme, une science expérimentale?

sichtbar werden? Wird durch die expérience, im doppelten Sinne Surins, ein Wis-
sen über die Seele generiert, das mit dem Mitte des 17. Jahrhunderts dominanten 
theologischen, aber auch mit dem philosophischen und medizinischen Wissen 
über die Seele in Konkurrenz tritt? Lässt sich Seelenwissen im 17. Jahrhundert in 
diesem Sinne als Erfahrungswissen begreifen? 

Natürlich sind spirituelle Autobiographien wie Surins Science expérimentale 
keine philosophischen oder theologischen Abhandlungen, deren Absicht es ist, 
den Seelenbegriff zu bestimmen. Die Beschäftigung mit der Seele erwächst viel-
mehr einer Notwendigkeit, die sich daraus ergibt, dass Gottes Gnade und auch 
die Dämonen in der Seele wirken und sich der Gläubige daher über die Regungen 
seiner Seele gewahr werden muss. Bis ins 17. Jahrhundert wurde Wissen über die 
Seele kaum vermittels observatio gewonnen, sondern im theologischen ebenso wie 
im philosophischen und medizinischen Diskurs auf tradiertes Wissen zurückge-
führt, insbesondere auf Aristoteles. René Descartes ist es, der den aristotelisch-
scholastischen Seelenbegriff bekanntlich prominent verabschiedet und zugleich 
äußerst einflussreich gegen das Bücherwissen polemisiert.15 Aber auch wenn sein 
Traité des passions philosophisches wie medizinisches Wissen über die Seele zu-
sammenbringt und in diesem Kontext auch neuere, vermittels observatio gewon-
nene medizinische Erkenntnisse aufnimmt, bleibt Descartes’ Seelenwissen selbst 
Teil der spekulativen Philosophie. 

Wie aber verhält es sich mit dem Seelenwissen spiritueller Autobiographien 
wie der Surins? Nach einer kurzen Skizze zunächst zum hagiographischen Schrei
ben und dann zum Seelenwissen im französischen 17. Jahrhundert (Abschnitt 1 
und 2)16 werden Passagen aus zwei Texten in den Fokus rücken: erstens aus der 
Histoire de la possession de la mère Jeanne des Anges de la maison de Coze (1644), in der 
Jeanne de Belcier, Mademoiselle de Cozes, mit Ordensnamen Jeanne des Anges, 
ihr Leben erzählt – jene Nonne aus Loudun, die Jean-Joseph Surin von ihrer Beses-
senheit befreit hat, bevor er selbst Opfer der Dämonen wurde (Abschnitt 3); und 
zweitens aus der Science expérimentale des choses de l’autre vie (1663) selbst, in der 
Surin sowohl von dem Exorzismus in Loudun als auch von seiner eigenen jahre-
langen Besessenheit und ihrer Überwindung berichtet (Abschnitt 4). Beide Texte 
lassen sich nicht nur als spirituelle Autobiographien lesen, sondern berühren sich 
auch mit dem Genre der frühneuzeitlichen ‚Autohagiographie‘, weisen also Züge 

15	 Descartes reduziert das dreigliedrige scholastische Seelenmodell auf die anima intellectiva 
und setzt diese als autonome Entität in Opposition zu einem unbeseelten Maschinenkörper: 
„Après avoir ainsi considéré toutes les fonctions qui appartiennent au corps seul, il est aisé 
de connaître qu’il ne reste rien en nous que nous devions attribuer à notre âme, sinon nos 
pensées, lesquelles sont principalement de deux genres, à savoir: les unes sont les actions 
de l’âme, les autres sont ses passions.“ (René Descartes, Les passions de l’âme, in: ders., Œuvres 
philosophiques, tome III, hg. von Ferdinand Alquié, Paris 1973, S. 966, Art. 17). 

16	 Der vorliegende Beitrag geht aus einem Forschungvorhaben hervor, das unter dem Arbeits-
titel „The Saints and the Soul. Hagiography, Spiritual Autobiography and the Making of Psy�-
chological Knowledge in Post-Tridentine Romania“ am Institut für Romanistik der Berliner 
Humboldt-Universität angesiedelt ist.

DOI: 10.13173/9783447118101.161 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



166 Daniel Fliege und Marie Guthmüller

von Viten exemplarischer Menschen auf, die von diesen selbst in Hinblick auf eine 
mögliche Sanktifizierung verfasst wurden.17

Neben den Erfahrungsbegriffen, die in beiden Texten Anwendung finden, soll 
also auch danach gefragt werden, welches Wissen von der Seele in der Histoire de 
la possession de la mère Jeanne des Anges und in der Science expérimentale jeweils vor-
ausgesetzt wird und ob und wenn ja, wie es durch die Verschriftlichung von mys-
tisch und/oder naturphilosophisch gedachter ‚Erfahrung‘ in Bewegung kommt.

1	 Spirituelle Autobiographie, Hagiographie und ‚Autohagiographie‘  
im 17. Jahrhundert 

Um zu verstehen, weswegen ausgerechnet Heiligenviten, d. h. religiöse Erbau-
ungsschriften als Texte interessant sind, in denen sich neue Formen von Seelen-
wissen ausbilden (und weswegen sich spirituelle Autobiographien wie die Jean-
nes und Surins überhaupt als ‚Autohagiographien‘ lesen lassen), müssen einige 
Überlegungen vorausgeschickt werden. Ausgangspunkt ist die Feststellung, dass 
die posttridentinische Hagiographie im Verhältnis zu altkirchlichen Heiligenvi-
ten einem starken Wandel unterworfen ist. Dafür können thesenhaft zwei Haupt-
gründe angeführt werden:

1.1	Beweisdruck
Erster und offensichtlichster Grund sind die Folgen der katholischen Reform: Mar-
tin Luther hatte den Heiligenkult als Götzendienst verurteilt. Im Tridentiner Konzil 
(1545–1563) dagegen bekräftigte die römisch-katholische Kirche die Heiligenvereh-
rung, legte gleichzeitig aber strenge Normen für einen kirchenrechtlichen Prozess 
der Heiligsprechung fest. Im Jahr 1588 wurde dazu der Kanonisierungsprozess 
unter Papst Sixtus V. durch die Gründung der Heiligen Ritenkongregation kodifi-
ziert. Diese Kongregation hatte die Aufgabe, Kanonisierungsprozesse nach stren-
gen Regeln vorzunehmen und Beweise der Heiligkeit zu sammeln und zu prüfen: 
Die Tugendhaftigkeit des Heiligen und die von ihm vollbrachten Wunder mussten 
bewiesen werden, und dazu wurden Berichte von Zeugen, Familienangehörigen, 
Beichtvätern und Ordensmitgliedern eingeholt und Theologen und Mediziner um 
Beurteilungen gebeten.18 Hagiographien wurden nun, als sogenannte biographies 

17	 Zur Histoire als ‚Autohagiographie‘ vgl. Marie Guthmüller, „Zwischen humilitas und super-
bia? Überlegungen zur ‚Autohagiographie‘ im 17. Jahrhundert am Beispiel der Histoire de la 
possession de la mère Jeanne des Anges de la maison de Coze (1644)“, in: Entscheidung zur Heiligkeit? 
Autonomie und Providenz im legendarischen Erzählen vom Mittelalter bis zur Gegenwart, hg. von 
Daniela Blum u. a., Heidelberg 2022, im Druck.

18	 Die Forschung zur posttridentinischen Hagiographie ist im Vergleich zu mediävistischen 
Forschung weit weniger umfangreich und erst in den letzten zwei Jahrzehnten intensiviert 
worden. Grundlegend ist immer noch Peter Burke, „How To Be a Counter-Reformation 
Saint“, in: Religion and Society in Early Modern Europe 1500–1800, hg. von Kaspar von Greyerz, 
London 1984, S. 45–55. Zu Frankreich vgl. Éric Suire, La sainteté française de la Réforme catholique 
(XVIe–XVIIIe siècles). D’après les textes hagiographiques et les procès de canonisation, Bordeaux 
2001; ders., Sainteté et Lumières. Hagiographies, spiritualité et propagande religieuse dans la France 

DOI: 10.13173/9783447118101.161 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



167La science de l’âme, une science expérimentale?

spirituelles, häufig bereits vor der erhofften Heiligsprechung verfasst, um solche Do-
kumente bereitzustellen und dazu beizutragen, die tugendhafte Lebensführung 
und die Wundertätigkeit des servus dei im Hinblick auf einen möglichen Kanonisie-
rungsprozess zu bezeugen. Briefe von Ordensschwestern und -brüdern, Familien-
mitgliedern, Zeugenaussagen, aber eben auch medizinische observationes zur Wun-
dertätigkeit des Heiligen, besonders zu Wunderheilungen am Grab oder anhand 
der Reliquien, wurden in die Viten integriert oder ihnen als Anhang beigefügt. 

1.2 Blick nach innen
Der zweite wesentliche Grund für einen Wandel der Hagiographie nach dem Tri-
dentinum ist das zunehmende Interesse für den ‚inneren‘ Weg des Heiligen. In 
Frankreich ist dieses Interesse einerseits auf den Einfluss der sogenannten ‚spa-
nischen‘ Spiritualität, insbesondere der teresianischen Mystik zurückzuführen, 
andererseits aber auch auf die Auswirkungen des Gnadenstreits. Die Texte von 
Teresa von Ávila, allen voran ihre Vida von 1588, in der die mystische Erfahrung 
als Weg der Gotteserkenntnis von zentraler Bedeutung ist,19 wurden bereits 1601 
ins Französische übersetzt.20 Diese Übersetzung war Teil eines Programms, das 
auf die Einführung der teresianischen Klosterreform in Frankreich abzielte und 
an dem maßgeblich Pierre de Bérulle beteiligt war. In diesem Zusammenhang 
steht auch die Wiederentdeckung der rheinischen Mystik in Frankreich.21 

Gleichzeitig wurde 1588 der Gnadenstreit durch die Veröffentlichung der Ab-
handlung De concordia liberi arbitrii des Jesuiten Luis de Molina ausgelöst, in dem 
es um das Verhältnis von Gnade und freiem Willen ging. Besonders in Frankreich 
sollte dieser Streit die theologischen Auseinandersetzungen zwischen Molinisten 
und Jansenisten bis in die Aufklärung hinein prägen.22 Dabei wurde ein besonde-
rer Fokus auf die Gnadenwirkung Gottes im ‚Inneren‘ des Gläubigen gelegt,23 was 

du XVIIIe siècle, Paris 2011. Speziell zur Rolle der Medizin siehe Jetze Touber, Law, Medicine 
and Engineering in the Cult of the Saints in Counter-Reformation Rome. The Hagiographical Works of 
Antonio Gallonio, 1556–1605, Leiden 2014.

19	 Siehe dazu Ciro García, „La experiencia de Dios en el Libro de la Vida de santa Teresa de Jesús“, 
in: Scripta Theologica 47 (2015), S. 419–439. Außerdem P. Cerezo Galán, „La experiencia de la 
subjetividad en Teresa de Jesús“, in: La recepción de los místicos Teresa de Jesús y Juan de la Cruz, hg. 
von S. Ros García, Salamanca 1997, S. 171–204; Luis Aróstegui, „Un aparecer en la subjetividad: 
la experiencia mística de santa Teresa de Jesús“, in: Actas del I Congreso Internacional Teresiano, 
Burgos 2011, S. 313–344, sowie den Beitrag von Iris Roebling-Grau im vorliegenden Band.

20	 Zu diesen Übersetzungen siehe Roland Béhar, „Les premières traductions de Thérèse d’Avila 
dans la France du Grand Siècle“, in: Des mots aux actes 6 (2017), S. 183–200, und Jean Cana-
vaggio, „Traduire/retraduire Thérèse d’Avila, les enjeux du Libro de la vida“, in: ebd., S. 163–182.

21	 Dazu Mino Bergamo, L’anatomia dell’anima, da François de Sales a Fénelon, Bologna 1991, S. 29–
64; Michèle Clément, „La mystique: quelques repères“, in: dies., Une poétique de crise. Poètes 
baroques et mystiques (1570–1660), Paris 1996, S. 119–166.

22	 Luis de Molina, De concordia liberi arbitrii cum divinae gratiae donis, Lissabon 1588. Zum Gna-
denstreit siehe Lucien Labbas, La Grâce et la liberté dans Malebranche, Paris 1931. 

23	 Zum Zusammentreffen eines Strebens nach interiorité im Sinne einer Mentalität der Inner-
lichkeit und dem Schreiben in der ersten Person ab Mitte des 17. Jahrhunderts vgl. Nicholas 

DOI: 10.13173/9783447118101.161 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



168 Daniel Fliege und Marie Guthmüller

erklärt, warum auch Heiligkeit fortan weniger an äußerer Tugendhaftigkeit denn 
an der inneren Gnadenwirkung erkennbar wurde. Insgesamt lässt sich beobach-
ten, dass in den posttridentinischen Hagiographien ein verstärktes Interesse am 
spirituellen Weg des Heiligen aufkam: Nicht nur die Werke seiner tätigen Tugend 
ließen ihn zu einem imitabile für den Gläubigen werden, sondern auch seine inne-
ren Kämpfe und spirituellen Erfahrungen wurden fortan, als grâces oder faveurs, 
zur Bezeugung seiner Heiligkeit angeführt.24 Durch den Gnadenstreit erfuhr die-
se Entwicklung besondere theologische Brisanz.

Die Konzentration auf das ‚Innere‘ des Heiligen führte dazu, dass den Hagio-
graphien zuweilen autobiographische Texte des servus dei und künftigen Heiligen 
als unmittelbarstes Zeugnis seines Gnadenerlebens beigebunden wurden. Zuneh-
mend entstanden diese nun aber auch als eigenständige Texte, die grâces oder fa-
veurs wurden zu Lebenserzählungen erweitert und zuweilen auch als eigenstän-
dige Texte in Umlauf gebracht. In Auftrag gegeben und nicht selten auch (mit)
verfasst wurden sie dabei von Ordensoberen, die die Kanonisierung von Angehö-
rigen ihrer Orden vorantreiben wollten. Daher erfüllten spirituelle Autobiographi-
en des 17. Jahrhunderts häufig auch hagiographische Funktionen – und lassen sich, 
wie die Vita der Jeanne des Anges (und in einem weiteren Sinne auch die Science 
expérimentale Surins), als ‚Autohagiographien‘ lesen. Eben diese Texte scheinen sich 
zu eignen, etwas über den sich wandelnden Seelenbegriff zu erfahren.

2	 Seelenbegriff
Die geistliche Literatur des 17. Jahrhunderts insgesamt ist, wie in der Forschung 
bereits verschiedentlich hervorgehoben wurde, stark auf den ‚inneren‘ Weg des 
Gläubigen fokussiert und interessiert sich für die Bewegungen seiner Seele im 
Austausch mit Gott.25 Wie aber werden ‚Innerlichkeit‘ und Seele in dieser Zeit 
überhaupt zusammengedacht? Was das Wissen von der Seele angeht, so muss 
zunächst festgehalten werden, dass es im 17.  Jahrhundert keinen einheitlichen 
Seelenbegriff und keine institutionell etablierte eigenständige Disziplin der Psy­
chologie oder Seelenlehre gab. Unterschieden werden muss vielmehr zwischen 
verschiedenen Seelenbegriffen in unterschiedlichen Disziplinen: Insbesondere 
Theologie, Philosophie und Medizin setzen sich mit der Seele auseinander; der 
Psychologiehistoriker Fernando Vidal bezeichnet diese entsprechend in Bezug auf 
das 16.–18. Jahrhundert als sciences de l’âme.26 Dabei interessieren sich Medizin und 
Naturphilosophie für die Seele als lebensspendendes Prinzip, das die Körper ani-
miert, und fragen danach, welche Vermögen (im Französischen: facultés) bestimm-

D. Paige, Being Interior. Autobiography and the Contradictions of Modernity in Seventeenth-Century 
France, Philadelphia 2001.

24	 Vgl. dazu für das 16. und frühe 17. Jahrhundert in Spanien Isabelle Poutrin, Le voile et la plume: 
Autobiographie et sainteté féminine dans l’Espagne moderne, Madrid 1995.

25	 Dazu Bergamo, L’anatomia dell’anima.
26	 Fernando Vidal, Les sciences de l’âme, XVIe–XVIIIe siècle, Paris 2006; ders., The Sciences of the 

Soul. The Early Modern Origins of Psychology, übers. von Saskia Brown, London/Chicago 2011. 

DOI: 10.13173/9783447118101.161 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



169La science de l’âme, une science expérimentale?

te Seelenteile innerhalb des Körpers haben und welche Funktionen sie im Zu-
sammenspiel von Geistern (im Französischen: esprits) und Organen erfüllen. Die 
Theologie beschäftigt sich unter anderem mit der Unsterblichkeit der Seele und 
fragt, inwiefern sie vom Körper getrennt existiert (z. B. nach dem Tod) bzw. inwie-
weit ein bestimmter Teil der Seele unabhängig von diesem sein kann. Gerade in 
mystischen Traditionen geht es um die inneren Sinne und die Frage, an welchem 
Ort in der Seele die mystische Erfahrung stattfindet, mitunter auch um Fragen der 
Vorbereitung der Seele auf die unio mystica, etwa danach, wie der Mensch seine 
Seele ‚reinigen‘ oder demütigen muss, damit sie von Gott erfüllt werden kann. 
Religiöse Erbauungsliteratur der Frühen Neuzeit lehrt den Gläubigen, wie er sich 
innerlich auf das Gebet vorbereiten soll (so zum Beispiel in den Exerzitien des Ig-
natius von Loyola, die auch der Jesuit Jean-Joseph Surin gekannt haben muss). 

Allgemein gilt jedoch, dass noch das gesamte 16.  Jahrhundert hindurch die 
dreigliedrige aristotelisch-thomistische Seelenvorstellung und die Terminologie 
von anima intellectiva, anima sensitiva und anima vegetativa (also Menschenseele, 
Tierseele, Pflanzenseele) dominant waren.27 Autoren aus Theologie, Philosophie 
und Medizin stützen sich auf die umfangreiche Kommentartradition zu Aristo-
teles’ De anima und Parva naturalia. Trotz neuer Erkenntnisse aus der Anatomie, 
für die vor allem Andreas Vesalius steht, kommt es, wie besonders die Wissen-
schaftshistorikerin Katharine Park gezeigt hat, im 16. Jahrhundert noch nicht zu 
einem Bruch mit dem Aristotelismus, auch wenn den inneren Organen und ihren 
Funktionen eine immer größere Bedeutung zukommt.28 Erst Descartes, der seiner-
seits auf den anatomischen Kenntnissen seiner Zeit aufbaut, bricht mit der aristo-
telischen Seelenvorstellung, indem er die Fakultäten der anima sensitiva und anima 
vegetativa dem Körper (der res extensa) zuschlägt und diese in strikte Opposition 
zur anima intellectiva (der res cogitans) setzt.29 

27	 Aristoteles, Über die Seele. De anima. Griechisch-Deutsch, übers. und hg. von Klaus Corcili-
us, Hamburg 2017, hier insb.: B 1 412a–B 3 415a (S. 66–87) und B 4 415a–B 5 418a (S. 86–105). 
Grundlegend ist die Rezeption von Aristoteles’ De anima durch Thomas von Aquin in der 
Summa theologiae (vor allem in Ia q. 75, in Thomas von Aquin, Die deutsche Thomas-Ausgabe. 
Wesen und Ausstattung des Menschen: 1,75–89, Salzburg 1937). Die anima vegetativa braucht den 
Körper, damit das Lebewesen sich mit dessen Organen ernähren, wachsen und vermehren 
kann. Ihre Vermögen (vis) sind: Ernährung (nutritiva), Wachstum (augmentativa), Fortpflan-
zung (generativa). Die anima sensitiva braucht ebenfalls den Körper, damit das Lebewesen mit 
dessen Sinnesorganen wahrnehmen kann. Ihre Vermögen umfassen alle Sinneswahrneh-
mungen, das Begehren (appetitiva), die Bewegung (motus), die Erinnerung (memoria), die Vor-
stellung (imaginatio), die sinnliche Urteilskraft (cogitativa). Die anima intellectiva aber braucht 
den Körper nicht, weil sie die Dinge in abstrakten Begriffen betrachtet. Ihre Vermögen umfas-
sen das übersinnliche Erkenntnisvermögen (ratio/intellectus) und den Willen (voluntas).

28	 Siehe dazu insbesondere Katharine Park, „The Organic Soul“, in: The Cambridge History of Re-
naissance Philosophy, hg. von Charles B. Schmitt u. a., Cambridge 1988, S. 464–484. Zur Rezep-
tion von Aristoteles’ De anima im 16. und 17. Jahrhundert vgl. Sascha Salatowsky, De Anima. 
Die Rezeption der aristotelischen Psychologie im 16. und 17. Jahrhundert, Amsterdam 2006.

29	 Vgl. Anm. 11 (oben). Siehe dazu auch einführend Klaus Hammacher, „Einleitung“, in: René 
Descartes, Die Leidenschaften der Seele, hg. und übers. von K. Hammacher, Hamburg 1996, 
S. XV–LXXXIX.

DOI: 10.13173/9783447118101.161 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



170 Daniel Fliege und Marie Guthmüller

Dennoch werden die Anfänge der Psychologie in einem modernen Sinn von 
der Forschung meist bereits im 16. Jahrhundert situiert,30 eben zu einer Zeit, als 
das aristotelisch geprägte Verhältnis von Leib und Seele mit dem aus der Anato-
mie gewonnenen Wissen über die Funktionsweise der Organe konfrontiert wur-
de.31 In dieser Zeit kam auch der Neologismus psychologia auf, an dem sich viele 
psychologiehistorische Darstellungen orientieren.32 Aber nicht nur der Zweifel 
an der aristotelisch geprägten mittelalterlichen Naturphilosophie bereitete einem 
neuen Psychologiebegriff den Boden: So argumentiert etwa Paul Mengal, dass 
auch der Wandel innerhalb theologischer Auffassungen entscheidend war. Infol-
ge der Reformation und der Erneuerung eschatologischer Vorstellungen wandelte 
sich das Verhältnis von verdienstvollen Eigenwerken und göttlicher Gnade.33 Ge-
genüber äußerlichen Werken (Buße, Ablass, Fasten) gewann die innere Haltung 
des Menschen, sein gewissenhafter Glaube an Gott, für seine Rechtfertigung an 
Bedeutung.34 Auch die sich wandelnde theologische Gnadenlehre und die damit 
verbundene Opposition zwischen ‚innerem‘ und ‚äußerem‘ Menschen35 beförder-
te also die Entstehung eines neuen Psychologiebegriffs.

Doch anders als die moderne Psychologie greifen Seelenlehren des 16. und 
17. Jahrhunderts, auch wenn medizinisch-anatomische Erkenntnisse ihren Seelen-
begriff offensichtlich beeinflusst haben, nicht auf das Beobachten von Seelenbe-
wegungen zurück. Dagegen ist die religiöse Erbauungsliteratur offensichtlich eine 
Domäne, in der die Beobachtung der Seele in dieser Zeit eine große Rolle spielt, 
geht es hier doch per se darum, sich durch genaue Selbstbetrachtung auf Gebet 
oder Meditation vorzubereiten und auch anderen Gläubigen diesen Weg aufzu-
zeigen. Angestrebt wird, die eigene Seele vom Einfluss der Dämonen fernzuhal-
ten oder zu befreien und sie mit dem Göttlichen in Berührung und Austausch 
zu bringen. Wurde dies erreicht, so kann davon für andere Gläubige Zeugnis ab-
gelegt werden, um sie zur Nachahmung anzuregen und sie auf ihrer Suche zu 

30	 So u. a. von Vidal, Les sciences de l’âme, und von Jacqueline Carroy/Annick Ohayon/Régine 
Plas, Histoire de la psychologie en France. XIXe–XXe siècles, Paris 2006. 

31	 Schon Vesalius verabschiedet sich vom aristotelischen Seelenmodell, erhält aber ein drei-
gliedriges Modell aufrecht, das in seinen Grundzügen an Platon ausgerichtet ist. Andreas 
Vesalius, La Fabrique du corps humain (1543), übers. und hg. von Jacqueline Vons und Stéphane 
Velut, Paris 2014, hier Kapitel „Le cerveau“, S. 622–624 (VII.1).

32	 Vgl. Carroy/Ohayon/Plas, Histoire de la psychologie en France, S. 5, die gleichwohl argumentie-
ren, dass das Aufkommen eines Wortes nicht mit der Entwicklung eines Begriffes verwech-
selt werden sollte. 

33	 Paul Mengal, La naissance de la psychologie, Paris 2005.
34	 Ebd., S. 17.
35	 Ob es sinnvoll ist, diese Unterscheidung bis auf Paulus zurückführen, ist in der Forschung 

umstritten. In 2 Kor 4, 16 heißt es: „Darum werden wir nicht müde; wenn auch unser äußerer 
Mensch aufgerieben wird, der innere wird Tag für Tag erneuert“. Paige argumentiert, dass 
diese Unterscheidung, die auch Augustinus aufnimmt, nicht mit der Vorstellung von intéri-
orité gleichzusetzen ist, die sich im 17. Jahrhundert vor dem Hintergrund der Gnadenlehre 
ebenso wie des Abgrenzungsbedürfnisses gegen eine an trügerischen apparences orientierten 
Hofkultur ausbildet (Paige, Being Interior, S. 1–18).

DOI: 10.13173/9783447118101.161 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



171La science de l’âme, une science expérimentale?

ermutigen und zu bestärken. Inwiefern lässt sich also über die Lektüre spirituel-
ler Autobiographien oder ‚Autohagiographien‘, die im 17. Jahrhundert entstanden 
sind, etwas über einen Wandel des Seelenbegriffs erfahren, inwiefern lassen sich 
hier Ansätze eines über die Erfahrung gewonnenen Seelenwissens erkennen?

Als religiöse Erbauungsliteratur, die auf theologischem Wissen beruht, aber im 
Zuge des zunehmenden Beweisdrucks, Wundertätigkeit nachzuweisen, auch auf 
genaue medizinische Expertise zurückgreift, stellen ‚autohagiographische‘ Texte 
des 17. Jahrhunderts, zu denen spirituelle Autobiographien häufig zu zählen sind, 
einen Ort da, an dem unterschiedliche Seelenbegriffe aufeinandertreffen. Mit ih-
rem wachsenden Fokus auf den inneren Weg des Gläubigen scheinen sie in dieser 
Hinsicht ein besonders interessantes Textkorpus zu sein. Gerade die Texte, in de-
nen Heilige in spe ihren spirituellen Weg, ihre Besessenheit durch Dämonen, ihre 
Visionen und Epiphanien beschreiben, sind vielversprechend. Tatsächlich stellen 
spirituelle Autobiographien in der Frühen Neuzeit die einzige Textgattung dar, in 
der Selbstbeobachtung regelmäßig und systematisch betrieben wird.

Im Folgenden soll an den Autobiographien der Jeanne des Anges und ihres 
Exorzisten Jean-Joseph Surin, der später selbst von Dämonen besessen und nach 
einer langen Leidenszeit von ihnen befreit wird, beispielhaft untersucht werden, 
welche Erfahrungsbegriffe jeweils zum Tragen kommen und inwieweit Aspekte 
der hier dokumentierten Fremd- und Selbstbeobachtung als Erfahrungswissen 
über die Seele verstanden werden können.

3	 Jeanne des Anges 
Der Exorzismus der Jeanne des Anges (1602–1665) fand im Kontext der Affaire 
des démons de Loudun statt: Das Ursulinenkloster in der Kleinstadt Loudun, des-
sen Oberin Jeanne war, wurde in den 1630er Jahren von Dämonen heimgesucht. 
Diese Affäre war auch ein Politikum. Kardinal Richelieu war darum bemüht, sie 
zu Gunsten seiner zentralistischen Kirchenpolitik einzusetzen: 1634 wurde der 
Beichtvater der Ursulinen, Urbain Grandier, – vorgeblich ein Freund der Hugenot-
ten – dafür verantwortlich gemacht und hingerichtet; man warf ihm vor, einen Pakt 
mit dem Teufel eingegangen zu sein und den Dämonen befohlen zu haben, in die 
Nonnen einzufahren. Über diese Besessenheit nun berichtet Jeanne ausführlich 
in ihrer Autobiographie, die wie eine Hagiographie angelegt ist: Nachdem sie in 
einem ersten Teil über den Kampf mit den Dämonen berichtet und deren Austrei
bung als Konversion inszeniert, geht es in einem zweiten Teil um ihre Reise durch 
Frankreich, vom Hof Ludwigs XIII. bis zum Grab von François de Sales, auf der 
sie den herbeiströmenden Volksmassen Stigmata-ähnliche Wundmale präsentiert 
und vermittels einer Reliquie des Heiligen Joseph zahlreiche Wunder vollbringt. 

Besonders wichtig sind in diesem zweiten Teil die mystischen Erfahrungen 
Jeannes, die als Erfahrung der göttlichen Gnade und Ausweis ihrer Heiligkeit les-
bar sind. Bereits im ersten Teil, in dem Jeanne eindrücklich schildert, wie die Dä-
monen von ihr und ihren Mitschwestern Besitz ergriffen haben und wie sie sich in 

DOI: 10.13173/9783447118101.161 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



172 Daniel Fliege und Marie Guthmüller

der Folgezeit im Kampf mit den Dämonen aufgerieben hat, spricht Jeanne davon, 
dass sie immer wieder Gottes Gnade erfährt: 

[…] je faisois grand tort à la bonté de Dieu en me laissant aller à une si 
grande défiance, après avoir expérimenté tant d’effects de la divine miséri-
corde en mon endroit.36 
Sa divine présence se rendoit quelques foys si sensible à mon cœur que 
je demeurois toute pasmée devant sa divine Majesté, mes sens intérieurs 
n’ayant pas la force de supporter les assauts d’amour que j’expérimentois.37

Sie verwendet hier den Begriff expérimenter und zielt damit offensichtlich auf den 
auch von Surin häufig verwendeten, an der cognitio Dei experimentalis orientierten 
mystischen Erfahrungsbegriff: Demnach kann Gotteserkenntnis, wie gesehen, 
über eine unmittelbar affektive, durch die inneren Sinne der Seele wahrnehmbare 
Erfahrung gewonnen werden.

Aber auch Jeanne scheint auf den zweiten, an der observatio orientierten Erfah-
rungsbegriff zurückzugreifen. Je länger sie besessen ist, desto besser lernt sie die 
Interaktionen zwischen sich und den Dämonen kennen. Der Begriff der expérience 
spielt in diesem Zusammenhang eine zentrale Rolle. So hebt Jeanne schon relativ 
zu Beginn explizit hervor, dass es die Erfahrung war, die ihr die Kenntnis davon 
vermittelt hat, wie ein Dämon agiert: „[…] l’expérience m’a fait connoistre qu’il [le 
démon] tire de grands avantages de tous les mouvements déréglés de la nature; 
ainsy c’est nous-mesmes qui lui fournissons bien souvent les armes dont il nous 
fait la guerre, et tant qu’il peut trouver au dedans de nous de quoy nous tenter, il 
ne cherche point de matière au dehors“.38 Wie Jeanne es schildert, hat die Erfah-
rung zu der Erkenntnis geführt, dass der Dämon Vorteil aus den „mouvements 
déréglés de la nature“, aus den regellosen Bewegungen der menschlichen Natur 
ziehen kann. Offensichtlich wird er immer dann aktiv, wenn Jeannes sündige Na-
tur die Überhand gewinnt und ihm dafür eine Angriffsfläche bietet. 

Jeanne berichtet dem Leser, dass die Dämonen von ihr Besitz ergreifen konnten, 
wenn sie in ihrem Streben nach Tugendhaftigkeit nachlässig wurde, und bringt 
dafür zahlreiche Beispiele. Manchmal werden dabei die eigenen Handlungen, 
aber auch Gedanken und Gefühle so eng mit denen verknüpft, die die Dämonen 
ausführten oder ihr eingaben, dass beides in der Retrospektive ununterscheid-
bar wird. Besonders anschaulich wird das an einer Textpassage, in der Jeanne 
beschreibt, wie sie auf die missliebige Anweisung eines Priesters reagierte, der das 
Abendmahl an einem anderen als dem gewohnten Ort erteilen wollte: 

36	 Zitiert wird aus Jeanne des Anges, L’Histoire de la possession de la mère Jeanne des Anges de la 
maison de Coze, supérieure des religieuses ursulines de Loudun, hg. von Gabriel Legué und Geor-
ges Gilles La Tourette, Paris 1886, hier S. 147, das von einem Manuskript der Bibliothèque mu-
nicipale de Tours (n° 1197) ausgeht, auf dessen Rücken die Bemerkung steht „Histoir d. d. d. 
Loudun“ („Histoire des diables de Loudun“).

37	 Ebd., S. 173.
38	 Ebd., S. 73.

DOI: 10.13173/9783447118101.161 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



173La science de l’âme, une science expérimentale?

[…] il me vint dans l’esprit que, pour humilier ce père, le démon eut fait 
quelque irrévérence au très Saint-Sacrement. Je fus si misérable que je ne ré-
sistay pas assez fortement à cette pensée. Comme je me présentay à la com-
munion, le diable s’empara de ma teste, et, après que j’eus reçeû la sainte 
hostie, et que je l’eus à demi humectée, le diable la jetta au visage du prestre. 
Je sçais bien que je ne fis pas cette action avec liberté, mais je suis très assu-
rée à ma grande confusion que je donnay lieu au diable de la faire, et qu’il 
n’eust point eu ce pouvoir si je ne me fusse point liée avec luy.39

Verärgert über die Entscheidung des Priesters kam Jeanne, so schildert sie es hier, 
in den Sinn, der Dämon könne doch nun gegenüber der Hostie einige Unerbietig-
keit zeigen. Es gelang ihr nicht, sich gegen diesen Gedanken zur Wehr zu setzen – 
und tatsächlich bemächtigte sich der Dämon während der Kommunion ihres 
Kopfes und spuckte die Hostie ins Gesicht des Priesters. Jeanne betont, genau zu 
wissen, dass sie diese Aktion damals nicht willentlich ausgeführt hat („Je sçais 
bien que je ne fis pas cette action avec liberté“), dass sie aber zugleich, zu ihrer 
großen Verwirrung, davon überzeugt ist, dem Dämon erst die Gelegenheit gege-
ben zu haben, diese Handlung auszuführen. Sie ist sich gewiss, dass er nicht die 
Macht gehabt hätte, sie auszuführen, wenn sie sich nicht mit ihm ‚verbunden‘ hät-
te („mais je suis très assurée à ma grande confusion que je donnay lieu au diable 
de la faire, et qu’il n’eust point eu ce pouvoir si je ne me fusse point liée avec luy“). 

Jeanne zieht den Schluss aus einer auf genauer observatio beruhenden Erfah-
rung, wobei die observatio hier zwischen Beobachtung der Dämonen und Selbstbe-
obachtung changiert: Die Erfahrung lehrt Jeanne nicht nur, dass der Dämon ihre 
Gedanken kennt und sich ihres Körpers bemächtigen kann, sondern auch, dass 
sie selbst es ist, die ihn durch ihre Gedanken erst dazu einlädt, bestimmte Hand-
lungen auszuführen.40 Jeanne gewinnt also durch die Beobachtung nicht nur Wis-
sen darüber, wie die Dämonen denken und agieren, sondern auch darüber, wie sie 
selbst denkt und agiert – ein Ausgangspunkt für die Herausbildung neuer Formen 
von Seelenwissen. Die Erkenntnis jedenfalls, dass zumindest der Gedanke zur 
blasphemischen Handlung von ihr, Jeanne, selbst stammt und nicht von einem 
Dämon, löst bei ihr noch im Moment der Niederschrift Verwirrung aus („mais je 
suis très assurée à ma grande confusion […]“) – was dafür spricht, dass es zu dem, 
was sie über die Dämonen, vielleicht aber ja auch über die Funktionsweisen der 
menschlichen Seele zu wissen glaubt, in Widerspruch steht. 

Wie aber kommt Jeanne überhaupt dazu, ihre Seelenbewegungen so genau zu 
beobachten? Sie selbst teilt mit, dass die Aufforderung dazu von ihrem Exorzisten 
und Beichtvater Surin stammt. Nachdem mehrere andere Exorzisten, die traditio-
nelle Verfahren wie die Verordnung von Selbstgeißelung und Askese sowie über-

39	 Ebd., S. 79.
40	 Beim Ausspucken der Hostie handelt es sich nicht um einen Einzelfall, so betont Jeanne gleich 

darauf: „J’ay expérimenté en plusieurs autres occasions choses semblables […]“ (Ebd., S. 79). 

DOI: 10.13173/9783447118101.161 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



174 Daniel Fliege und Marie Guthmüller

lieferte Austreibungsrituale erprobt haben, gescheitert sind, wird der Jesuit nach 
Loudun bestellt und mit Jeannes spiritueller Begleitung betraut. Seine Methode 
beschreibt sie wie folgt: „Ce qui m’ayda beaucoup à prendre cette connoissance 
[que le mal venoit de moy, et que mes ennemys se servoient des matières que je leur 
fournissois], fut que le père Surin m’ordonna de faire, tous les soirs, une heure de 
prière pour bien discerner tous les mouvements de mon âme“.41 Surin fordert Jean-
ne dazu auf, sich im Rahmen regelmäßiger Gebete aller Bewegungen ihrer Seele 
gewahr zu werden, leitet sie also zu einer observatio ihrer selbst an. An die Stelle 
einer Beobachtung der Dämonen tritt die Selbstbeobachtung, an die Stelle einer 
Auseinandersetzung mit den Dämonen eine Auseinandersetzung mit sich selbst. 
Surin fordert Jeanne auf, sich mit ihm als ihrem Beichtvater regelmäßig über diese 
Erfahrung auszutauschen. Neu an dieser Form der Dämonenaustreibung ist, dass 
der Exorzist sich nicht an den Dämon, sondern an die Besessene selbst richtet, also 
auch keine rituellen Formeln spricht. Tatsächlich besteht Surins Exorzismus, wie 
bereits Houdard angemerkt hat, in einer Form der Seelsorge: „une voie ‚indirecte‘, 
intérieure, proche de la direction spirituelle“.42 

Wie Jeanne des Anges schreibt, widerstrebte ihr diese Form des Exorzismus 
anfangs sehr und sie weigerte sich lange Zeit, mit Surin über ihre Besessenheits-
erfahrung zu sprechen. Der Text zeigt aber auch, wie genau sie sich bereits in dem 
Moment, an dem Surin sie dazu aufforderte, selbst beobachtet haben muss:

Je ressentis un grand courage dans ma partie supérieure; mais, dans l’infé-
rieure, il s’éleva une grande opposition à ce dessein. Il me sembloit que je 
voulois entreprendre des choses impossibles, à cause de la foiblesse de ma 
nature. Néanmoins, après avoir fait beaucoup de réflexion sur moi, après 
avoir ressenti le combat des mouvements de la grâce et de la nature, je pris 
la résolution d’en parler au père Surin.43 

Jeanne gibt ihre Selbstbeobachtung hier wieder, indem sie sich auf die Unter-
scheidung zwischen den niederen Seelenvermögen (derer sich die Dämonen of-
fensichtlich bemächtigen können und die sie womöglich davon abhalten, Surins 
Rat zu folgen) und den höheren Seelenvermögen (die sie bestärken Surins Rat zu 
folgen) stützt. Diese Differenzierung lässt sich auf den Aristotelismus des 16. Jahr-
hunderts zurückführen, im Rahmen dessen die Fakultäten der drei Seelenteile 
hierarchisiert werden: Die oberen Seelenfakultäten entsprechen denen der anima 
intellectiva, die unteren denen der anima sensitiva und vegetativa. Daran knüpfen 
auch klassische Dämonologietraktate an, die davon ausgehen, dass die oberen 

41	 Ebd., S. 128.
42	 Houdard, „Expérience et écriture“, S. 331. Jeanne wird in dieser Hinsicht selbst explizit: „Ce 

bon Père [= Surin] me voïant en cette disposition, emploïa utilement ce tems que Dieu luy 
donnoit pour cultiver mon ame: il en examinoit tous les mouvements.“ (Jeanne des Anges, La 
possession, S. 126). 

43	 Jeanne des Anges, La possession, S. 125.

DOI: 10.13173/9783447118101.161 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



175La science de l’âme, une science expérimentale?

Seelenfakultäten von Dämonen nicht erreicht werden können.44 Jeannes Beschrei-
bung ihrer Erfahrung scheint hier also mit dem überlieferten Wissen über die See-
le übereinzustimmen. 

Kommt man jetzt noch einmal auf das Hostienbeispiel zurück, so wird sichtbar, 
dass es sich dort genau umgekehrt verhält: Die genaue Selbstbeobachtung führt 
hier zu der – verwirrenden – Erkenntnis, dass sich in der anima intellectiva bzw. 
im Rahmen der höheren Seelenfakultäten Unerhörtes abspielt: Nicht nur kennen 
die Dämonen die eigenen Gedanken und können sie beeinflussen, müssen also 
Zugriff auf die höheren Seelenfakultäten haben ‒ Gedanken können offensichtlich 
auch im Widerspruch zum eigenen Willen stehen! – und zwar auch dann, wenn 
Dämonen noch gar nicht im Spiel sind. Hier steht Jeannes expérience also in dop-
pelter Hinsicht zum Überlieferungswissen im Widerspruch: Zum einen können 
Dämonen Gedanken lesen, müssen also Zugriff auf die höheren Seelenfakultäten 
haben. Zum anderen muss sich der Verdacht einstellen, auch wenn Jeanne nicht so 
weit geht ihn selbst explizit zu formulieren, das Ausspucken der Hostie gehe gar 
nicht auf den Dämon, sondern auf sie selbst zurück. Die Fakultäten der anima intel-
lectiva selbst, also Vernunft und Wille, sind, so ein Ergebnis von Jeannes Selbstbe-
obachtung, auch jenseits dämonologischer Attacken weit weniger autonom, als es 
in zeitgenössischen aristotelischen Seelenlehren (und in verschärfter Form dann 
im Rahmen von Descartes’ cogito-zentriertem Seelenbegriff) angenommen wird. 

Solche Beispiele, in denen durch mystisches Gnadenerleben und/oder Beobach-
tung gewonnene Kenntnisse tatsächlich mit dem Überlieferungswissen in Kon-
flikt geraten, sind in der Histoire de la possession de la mère Jeanne des Anges aber 
selten. Jeanne hatte zwar, wie sie im ersten Teil ihrer Autobiographie berichtet, 
immer wieder Probleme zu unterscheiden, welche Vorstellungsbilder ihrer Ein-
bildungskraft entstammten, welche von den Dämonen bewirkt und welche direkt 
von Gott gesandt waren, so dass es für sie gelegentlich schwierig wurde, mystisch-
dämonische Erfahrung und Selbstbeobachtung übereinzubringen. Ebenfalls ih-
rer Schilderung zufolge aber wurde sie, sobald Surin ihren Exorzismus übernom-
men hatte, von diesem in solchen Fragen angeleitet und nach und nach von ihren 
Dämonen befreit, so dass sie sich fortan mit diesen Schwierigkeiten nicht mehr 
konfrontiert sah.

44	 Die Dämonen haben nach diesen Traktaten stets nur Einfluss auf den Körper, Gedanken können 
sie nicht lesen, so Thomas, [4183] Super Sent., lib. 2 d. 8 q. 1 a. 5 ad 5: „Ad quintum dicendum, 
quod cogitationes cordium scire solius Dei est. Possunt tamen Angeli aliquas earum conjicere 
ex signis corporalibus exterioribus, scilicet ex immutatione vultus, sicut dicitur: in vultu legitur 
hominis secreta voluntas: et ex motu cordis, sicut per qualitatem pulsus etiam a medicis passio-
nes animae cognoscuntur. [Zum fünften ist zu sagen, dass die Gedanken der Herzen zu kennen 
allein Gott obliegt. Dennoch können Engel einiges über sie [die Gedanken] aus den äußeren 
Körperzeichen schließen, das heißt aus der Veränderung des Gesichtsausdrucks, so wie man 
sagt: Am Gesichtsausdruck eines Menschen liest man seinen geheimen Wunsch ab; und aus 
der Bewegung des Herzens, wie auch Ärzte die Leidenschaften der Seele durch die Eigenschaft 
des Pulsschlages erkennen].“ (Übersetzung der Verfasser). Die Dämonen müssen demnach wie 
Ärzte auf äußere Körperzeichen wie Puls und Gesichtsausdruck ihres Opfers achten.

DOI: 10.13173/9783447118101.161 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



176 Daniel Fliege und Marie Guthmüller

Der zweite Teil ihrer Autobiographie, in dem Jeanne davon berichtet, wie sie 
durch Frankreich reiste und geistlichen und kirchlichen Autoritäten die Wund-
male präsentierte, aus denen die Dämonen ausgefahren waren, hat ausgeprägte 
hagiographische Züge. Jeannes expérience ist hier offensichtlich nicht mehr an die 
Beobachtung der Bewegungen der eigenen Seele geknüpft, expérience-observation 
und expérience mystique treten auseinander: Sie berichtet zwar weiterhin gelegent-
lich von mystischen Erfahrungen, meist Visionen, in denen sie ihren Schutzen-
gel45 sah, nicht aber davon, sich selbst beobachtet zu haben. Sie bringt die Zeichen 
auf ihrer Haut und die Wundertätigkeit einer von ihr so bezeichneten „Reliquie“ 
des heiligen Joseph, anders als zuvor die Handlungen der Dämonen, auch nicht 
in Zusammenhang mit den Bewegungen ihrer Seele. Im zweiten Teil der Auto-
biographie inszeniert sich Jeanne mit ihren Wundmalen, die immer wieder, wie 
sie betont, auch von Ärzten untersucht wurden, zwar als ‚lebender Gottbeweis‘, 
berichtet aber nicht mehr über eine vermittels Beobachtung der eigenen Seele ge-
wonnene Erfahrung. Anders verhält es sich in der Science expérimentale, wo expé
rience mystique und expérience-observation sich, besonders in Buch 2 und 3, immer 
wieder überlagern. 

4	 Die Science expérimentale von Jean-Joseph Surin (1663)
Ungefähr zwanzig Jahre nach Jeanne des Anges hat auch ihr Exorzist Jean-Joseph 
Surin seine Autobiographie verfasst, zu deren Beginn er, wie gesehen, explizit 
über den expérience-Begriff reflektiert46 und erläutert, dass es zwei Möglichkeiten 
zur Gotteserkenntnis gebe: foi und expérience. Erstere definiert er als eine Erkennt-
nisform, die der Allgemeinheit zugänglich ist, da sie, etwa über die Auslegung der 
heiligen Schrift, dogmatisch überliefert wird, letztere als eine aus der Erfahrung 
heraus gewonnene esoterische Erkenntnis.47 Findet eine solche Gnade jedoch in 
einem Menschen statt, so kann dieser selbst seine Erfahrung bezeugen – wie es 
Surin und Jeanne des Anges sowie die von Surin als Modell angeführten Apostel 
getan haben – und andere können davon durch den Erfahrungsbericht im Sinne 

45	 Jeanne des Anges, La possession, S. 272.
46	 Neben expérience verwendet Surin auch „aventure“ (Surin, Science expérimentale, S. 154) im 

Sinne von „expérience spirituelle“ (so die Anm. von Adrien Paschoud, ebd.). Der Begriff 
scheint eine Übersetzung von periculum zu sein, das synonym zu experientia und experimen-
tum im Lateinischen verwendet wurde (vgl. Peter Dear, „The Meanings of Experience“, in: 
The Cambridge History of Science, Bd. 3: Early Modern Science, hg. von Katharine Park und Lor-
raine Daston, Cambridge 2008, S. 106–131, hier S. 106).

47	 Vgl. Houdard, „Le secret de Jean-Joseph Surin“, § 1, der die Ausführungen Surins mit der 
Mystik des Dionysius Areopagita und des Neuplatonismus in Verbindung bringt: „De cette 
origine dionysienne ou néo-platonicienne, les courants mystiques européens conservent à 
l’époque moderne une théologie qu’on peut dire au sens propre ésotérique, puisqu’elle est fon-
dée sur l’expérience individuelle (secrète, intérieure) et sur des modes de publication ou de 
diffusion réservés aux seuls expérimentés“.

DOI: 10.13173/9783447118101.161 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



177La science de l’âme, une science expérimentale?

einer Zeugenschaft Kenntnis nehmen, wie im Fall von Jeanne und den anderen 
Besessenen von Loudun.48 

Surin stellt nun fest, dass die Menschen leicht am Glauben, der foi, zweifeln 
können und dass es daher nützlich ist, ihnen Beweise, „des preuves indubitables 
des vérités de la foi“,49 zu geben, die er aus sinnlich wahrnehmbaren Erfahrungen, 
der expérience, ableitet. Die Besessenheit sei dabei die „plus forte preuve“ von Got-
tes Wirken in der Welt.50 Hier bringt Surin also eine zweite Form der Erfahrung ins 
Spiel, die sinnlich wahrnehmbare äußere Perzeption als Beweise anführt. Neben 
die expérience mystique tritt die expérience-observation.

4.1	Erfahrung als cognitio Dei experimentalis
Surin schildert zum einen mystische Erfahrungen,51 die er selbst mit seinen in-
neren Sinnesvermögen wahrnimmt: „il sentait une dilatation dans son sens 
intérieur“.52 Während dieser Erfahrungen gewinnt er „une notion expérimentale 
de Dieu et de son éternité“.53 Gegenstand dieses Erfahrungswissens – „notion ex-
périmentale“ ließe sich als ‚erfahrungsmäßige Erkenntnis‘ wiedergeben – ist es, 
Zeugnis von der Gegenwart Gottes abzulegen: Ergebnis dieser Erfahrung ist eine 
Stärkung des Glaubens. Die Erfahrungen gipfeln in der unio mystica mit Christus:

48	 Surin, Science expérimentale, S. 153: „Dieu ayant permis une célèbre possession en ce siècle et 
à nos yeux, au milieu de la France, nous pouvons dire que des choses de l’autre vie, et qui 
sont cachées à nos lumières ordinaires et communes, sont venues jusqu’à nos sens. […] C’est 
pourquoi nous avons mis la main à la plume, pour expliquer les choses extraordinaires qui 
ont passé par notre expérience. Tout cela néanmoins est pour servir à la foi“.

49	 Ebd., S. 157: „L’incrédulité des hommes est si grande et la dureté de l’esprit contraire à la foi 
leur est si naturelle qu’il semble qu’il n’y a rien de plus utile que leur donner des preuves 
indubitables des vérités de la foi, et de les forcer, en leur mettant le flambeau devant les yeux, 
de connaître les choses de Dieu pour lesquelles ils ont une si grande opposition. Voilà pour-
quoi je trouve le temps bien employé à travailler à rendre la preuve des choses surnaturelles 
si forte que l’esprit ne les puisse désavouer, et aussi que tous les entendements soient rendus 
captifs en l’obéissance de cette foi“.

50	 Ebd. (im direkten Anschluss): „Et parce que la théologie n’a présentement point de plus forte 
preuve pour assujettir les hommes aux vérités surnaturelles de Dieu et de son Église, que 
celle qui se prend de la possession des démons; nous en donnerons des preuves très claires, 
et nous en tirerons des arguments pleins de lumière et de force“.

51	 An mehreren Stellen der Science expérimentale nennt Surin, der von sich teilweise in der drit-
ten Person spricht, seine Quellen: „il [a] lu beaucoup de choses dans les auteurs mystiques“ 
(S. 202). Darunter nennt er Johannes vom Kreuz (S. 202), Blosius (Louis de Blois) (S. 202), Mad-
dalena de’ Pazzi (S. 206), Teresa von Ávila (S. 206). 

52	 Ebd., S. 196. Vgl. ebd., S. 197: „il sentit un tel feu dans l’esprit, et une telle vigueur en sa poitrine 
[…]. Alors il se faisait une ouverture, comme d’un tuyau qui se fût ouvert, qui dégorgeait dans 
son esprit une abondance de lumières et de forces, en suite de quoi il s’abandonnait comme 
un torrent, et Dieu y trouvait bénédiction.“ Ebd., S. 286: „[…] je goûtais les qualités différentes 
des saints anges qui se rendaient sensibles en moi par leurs opérations.“ Ebd., S. 341: „En ce 
qui est de Dieu, il y a ainsi des expériences de Dieu demeurant en l’âme, laquelle sent, connaît 
et expérimente Dieu […]“. 

53	 Ebd., S. 303. 

DOI: 10.13173/9783447118101.161 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



178 Daniel Fliege und Marie Guthmüller

[…] il est question d’une véritable expression surnaturelle des choses di-
vines, laquelle fait qu’un homme goûte en soi-même, c’est-à-dire expé-
rimente Dieu ou Jésus-Christ, ou les divines opérations. […] plusieurs 
hommes spéculatifs et savants font mépris de cela, et le comparent aux 
larmes et tendresses qu’ont certaines femmes. C’est tout autre chose, car ce 
sont des expériences spirituelles, réelles et efficaces, qui assurent l’âme, et 
lui donnent démonstration de Dieu et des choses divines, et cela est bien 
plus que certains goûts.54

Surin kann in seiner Seele mit Hilfe der inneren Sinnesvermögen Gott wahrneh-
men und erlangt daraus Erkenntnis über Gott: Auch hier betrifft die „notion ex-
périmentale“ Gott und Gottes Wirken selbst, von denen Surin Zeugnis ablegt. Er 
ist darum bemüht, die Wahrhaftigkeit seiner Erfahrungen hervorzuheben, indem 
er sie als „véritable[s]“ und „réelles et efficaces“ kennzeichnet. Sie werden zudem 
explizit dem Wissen der spekulativen Theologie gegenübergestellt, „car ils [les 
savants] n’ont que leur science, leurs arguments, et leur scolastique dont ils font 
cas, mais ceci de quoi je parle, sont des expériences“.55 Anders als beim natur-
philosophischen Erfahrungsbegriff ist diese mystische Erfahrung aber singulär, 
unsagbar („une douceur ineffable“)56 und nicht teilbar, sie lässt sich mit naturphi-
losophischen Maßstäben nicht beweisen, sondern nur bezeugen. 

4.2 Erfahrung als observatio 
Zum anderen führt Surin Erfahrungen im Sinne einer observatio an, die auch er, 
bevor von Selbstbeobachtung gesprochen werden kann, zunächst aus der Beob-
achtung von Jeannes Besessenheit gewinnt: 

Or, pour venir à bout de donner à cette preuve toute sa force, je veux apporter 
les argumens de ce que j’ai vu, comme une des plus grandes preuves contre 
lesquelles il y a moins à objecter, et dont l’intelligence doit rendre les esprits 
soumis à la croyance qu’il y a un Juge des hommes et des anges […].57 
[…] je vis, non par des raisonnements et des conséquences tirées, comme 
quelques-uns disent qu’il faut faire, mais au simple aspect, que c’étaient 
véritablement des Diables qui possédaient ces Religieuses, et en particulier 
celle-là [id est Jeanne].58 

54	 Ebd., S. 340f.
55	 Ebd., S. 342. Das Zitat lautet im Kontext: „Or je dis donc que cette manifestation de Jésus-

Christ ou des personnes divines, n’est pas peu de choses, mais l’idée de ces savants, c’est peu 
de choses, car ils n’ont que leur science, leurs arguments, et leur scolastique dont ils font cas, 
mais ceci de quoi je parle, sont des expériences […]“.

56	 Ebd., S. 304.
57	 Ebd., S. 157f.
58	 Ebd., S. 159f.

DOI: 10.13173/9783447118101.161 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



179La science de l’âme, une science expérimentale?

Surin verwendet hier das Verb voir zur Bezeichnung einer Beobachtung, aus der 
er Argumente und Beweise („argumens“, „preuves“) ableitet. Diesen „simple as-
pect“ (aspect hier in der ursprünglichen Bedeutung ‚Anblick‘) der empirischen Be-
obachtung stellt er den rational geleiteten „raisonnements“, d. h. der spekulativen 
Betrachtung, gegenüber. Diese Beweise dienen dazu, Einwände („object[ions]“) 
gegen die Besessenheit auszuschalten, Zweifel auszuräumen und so den Glau-
ben („la croyance“) an Gott und Engel wie Dämonen („ange“ kann sowohl ‚gute‘ 
wie auch ‚böse‘ Engel, also Dämonen bezeichnen) zu stärken.59 Unter diesen Din-
gen, die Surin als sinnlich wahrnehmbare Beweise der Besessenheit zählt und die 
somit auch von anderen gesehen werden können, erwähnt Surin die Wundmale 
Jeannes: „et la preuve je la prends des signes qu’ils [id est les démons] ont laissés 
sur son corps lorsqu’ils sont sortis. […] ce sont [des] signes solides, qui sont hors de 
toute contestation […]“.60 Diese Zeichen seien als Beweise nicht anzweifelbar, weil 
sie aus der Beobachtung resultierten.

Durch die Beobachtungen erfährt Surin zudem auch, dass Dämonen Gedan-
ken lesen können, was sich mit der Erfahrung Jeannes deckt und durch die Er-
fahrung weiterer Exorzisten gestützt wird. Gleichzeitig stößt diese Annahme auf 
Kritik anderer Theologen, die der Erfahrung als Methode skeptisch gegenüberste-
hen und Surins Erkenntnissen widersprechen: „[…] souvent j’ai éprouvé que ces 
démons ont connu […] les pensées assez secrètes du cœur humain. […] l’opinion 
des théologiens est qu’il n’appartient proprement qu’à Dieu de connaître les pen-
sées, et que les anges naturellement ne les connaissent point“.61 Surin hat also 
‚erfahren‘ („éprouvé“)62, dass die Dämonen die ‚Gedanken des Herzens‘ kennen. 
Nach herkömmlichen Dämonologietraktaten wie Heinrich Kramers Hexenhammer 
oder Pierre de Bérulles Traité des énergumènes haben Dämonen keinen Zugriff auf 
die Seele und damit auch nicht auf die Gedanken, sondern können einzig vom 
Körper Besitz ergreifen und dessen Funktionen übernehmen.63 Des Weiteren hebt 

59	 Vgl. Houdard, „Le secret de Jean-Joseph Surin“. Der Inhalt der mystischen Erfahrungen un-
terscheide sich, so Houdard, nicht von den Glaubenssätzen, doch seien sie ausgedrückt „dans 
une forme et une expression […] qui anime et renforce le contenu de la tradition […] confiant 
au pathétique une force que les énoncés de la foi ordinaire risquent à tout moment de perdre“ 
(ebd., § 20). 

60	 Surin, Science expérimentale, S. 158.
61	 Ebd., S. 182. 
62	 Vgl. den Trésor de la langue française informatisé, hg. vom Centre national de Ressources Textu-

elles et Lexicales und der Université de Lorraine, online: http://atilf.atilf.fr/tlfi.htm (26.03.2021), 
sub voce: „Arriver à connaître par l’expérience, constater l’existence de quelque chose après 
expérience faite“, oder auch das Dictionnaire de l’Académie, Paris 1695, online: https://www. 
dictionnaire-academie.fr (26.03.2021), sub voce: „Ressentir, concevoir, connaître par expérience.“ 
Die Wörterbücher sagen aber nichts dazu, um was für eine Art der Erfahrung es dabei geht. 

63	 So im Hexenhammer: „Mag auch in die Seele zu schlüpfen nur jenem möglich sein, der sie 
geschaffen hat, so können doch auch die Dämonen mit Zulassung Gottes in unsere Körper 
hineinschlüpfen.“ (Heinrich Kramer, [Institoris], Der Hexenhammer. Malleus maleficarum, kom-
mentiert und hg. von Günter Jerouschek und Wolfgang Behringer, München 2003, II/1, 9, 
S. 434); „Dadurch jedoch, heißt es, dringt auch ein guter Engel nicht in die Seele ein, mag er 

DOI: 10.13173/9783447118101.161 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author

http://atilf.atilf.fr/tlfi.htm
http://dictionnaire-academie.fr


180 Daniel Fliege und Marie Guthmüller

Surin hervor, dass er die Erfahrungen wiederholt gemacht habe: „j’ai éprouvé cent 
fois en ma personne qu’il [le démon] prévenait mon dessein, […]. J’ai eu si souvent 
expérience de cela, que je ne puis faire aucun doute“.64 Surin führt also die Häufig-
keit der Erfahrung als Beleg an. 

Er kritisiert nun, dass sein Erfahrungswissen, das im Widerspruch zur gängi-
gen Lehrmeinung der Dämonologen steht, nicht anerkannt werde. Im Gegensatz 
zu Jeanne, die lediglich von ihren Erfahrungen berichtet, kontrastiert Surin die 
Methode der Wissensgewinnung aus Erfahrung mit der Methode des herkömmli-
chen Wissens der Theologie seiner Zeit: 

Cela est tenu pour si assuré que lorsque je disais que les démons possédants 
connaissent souvent nos pensées, on me disait que cela ne pouvait être, et 
que c’était une erreur de l’avancer; et lorsque j’alléguais l’expérience que j’en 
avais, et encore celle de plusieurs autres exorcistes, on me répondait que 
nulle expérience n’était recevable quand elle choquait l’opinion reçue de 
tous les théologiens. Je disais au contraire qu’on pouvait bien douter d’une 
expérience, mais que lorsqu’elle était connue certaine, il fallait donner ex-
plication aux docteurs et non pas nier l’expérience, si ce n’est pas des choses 
où Dieu a révélé manifestement le contraire […].65

Hier wird also ein empirisch aus der Beobachtung, d. h. der Befragung und Beur-
teilung einer Besessenen gewonnenes Wissen über die Dämonen dem etablierten 
Wissen der Theologie gegenübergestellt und als überlegen ausgezeichnet (aller-
dings nur, solange es nicht dem durch Gottes Wort offenbarten Wissen der Bibel 
widerspricht). Surin plädiert daher dafür, dass Wissen auch auf Grundlage der 
Erfahrung aufgebaut werden könne,66 wenn diese Erfahrung als ‚gewiss erkannt‘ 
(„connue certaine“) gelte.67 Er sichert sein eigenes Erfahrungswissen dadurch ab, 

sie auch erleuchten […]. Daher kann ein böser Engel noch weniger [in die Seele] eindringen.“ 
(ebd., II/1, 10, S. 453f.). Ähnlich argumentiert Houdard, die Surins Konzeption von Besessen-
heit von demjenigen scholastischer Denker wie Thomas und Bonaventura abgrenzt und es 
in Analogie zum mystischen Erleben versteht: „Le modèle de la possession élaboré par le 
père Surin rompt ainsi radicalement avec la doctrine théologique, puisque le diable pénètre 
dans l’âme, suivant une échelle qui connaît trois degrés et où le troisième – qu’il nomme 
l’impression diabolique – est symétrique de ce que la science mystique nomme l’état d’union.“ 
(Sophie Houdard, „De l’exorcisme à la communication spirituelle“, in: Littératures classiques 
25 [1995], S. 187–199, hier S. 192). Vgl. Paschoud, „Introduction“, S. 182, Anm. 59: „Le fait que le 
Diable ait accès aux ‚pensées secrètes du cœur humain‘ constitue une aberration au regard de 
la doctrine relative aux possessions (le Diable est certes capable de s’immiscer dans la matière 
corruptible du corps, mais il ne peut pas s’emparer de l’âme)“, und ebd., S. 380, Anm. 490.

64	 Vgl. Surin, Science expérimentale, S. 359. 
65	 Ebd., S. 182. 
66	 Ebd., S. 183: „Mais les opinions des docteurs présupposent l’expérience, et si les sages 

s’accordent en une chose qu’ils auront expérimentée, il faut bâtir la science sur cela. Il est donc 
advenu si souvent que nous avons vu que les démons connaissent nos pensées, que nous n’en 
pouvons faire de doute“. 

67	 Vgl. Houdard, „Expérience et écriture“, S. 338: „De même que les physiciens des disci­
plines baconiennes […] doivent rendre accessibles au public des expériences singulières qui 

DOI: 10.13173/9783447118101.161 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



181La science de l’âme, une science expérimentale?

dass er weitere Exorzisten anführt – „plusieurs autres exorcistes“ –, die anschei-
nend ähnliche Erfahrungen gemacht haben. An anderer Stelle führt Surin an, dass 
er die Beweise vor einem Publikum erbracht habe, also die Erfahrung auch hier 
von weiteren Beobachtern gestützt werde.68 Hieraus ließe sich ableiten, dass eine 
Möglichkeit der Absicherung der eigenen, zunächst singulären Erfahrung darin 
besteht, dass sie mit den Erfahrungen weiterer Exorzisten abgeglichen wird (wie 
oben gesehen kann die Frequenz der eigenen Erfahrung ein weiterer Beleg sein). 
Diese Erfahrungen können dann die Grundlage bilden, Erklärungen zu suchen 
(„donner explication aux docteurs“). Indes lassen die an den Dogmen orientierten 
Theologen – jene „théologiens“ und „docteurs“ also – Erfahrungen erst gar nicht 
zu, wenn sie der gängigen Meinung, der „opinion reçue“, widersprechen, wie es 
im Fall der Besessenheit von Jeanne des Anges und Surin selbst der Fall ist. 

Dieses Modell der Erfahrung, das auf „preuves“, Beweise, abzielt, ist in seinen 
Grundzügen also an einen naturphilosophischen Erfahrungsbegriff anschließ-
bar: Die Erfahrung beruht auf Beobachtungen mithilfe sinnlicher Wahrnehmun-
gen, sie gewinnt dadurch an Beweiskraft, dass sie gesammelt und von weiteren 
Exorzisten durch deren eigene Erfahrungen bestätigt wird, die Beobachtung also 
intersubjektiv teil- und reproduzierbar ist. 

4.3 Seelenwissen aus der Erfahrung 
Surin hat zum einen Jeanne und zum anderen seine eigene Seele über einen lan-
gen Zeitraum beobachtet. Dabei ist es für ihn wichtig, die Seele zu kennen, weil 
auch die Dämonen diese genau kennen, um vom Menschen Besitz zu ergreifen – 
im Umkehrschluss heißt dies, dass auch Surin die Seele erforschen muss, um zu 
verstehen, wie die Dämonen von ihr Besitz ergreifen können: 

Car, en premier lieu, il faut qu’ils [id est les démons] aient une parfaite 
science de l’homme, c’est-à-dire une connaissance de tous les ressorts de 
notre âme, de l’usage et de l’emploi de tous les organes de notre corps, et 
non seulement du corps qui a une quantité innombrable de ressorts et de 
délicates parties, mais de tous les fantômes et espèces qui sont en notre ima-
gination, sans qu’il y ait rien en une âme, ni en tout le composé de l’homme 
qui ne soit, pour ainsi dire, en la main du démon possédant.69 

Demnach kann der Dämon also ganz vom Menschen Besitz ergreifen, von „tout 
le composé de l’homme“, d. h. sowohl von Körper als auch Seele, was auch die 
Vorstellungskraft miteinschließt („fantômes et espèces“ hier als ‚Hirngespinste, 
Vorstellungen‘ und ‚Bilder‘70). 

semblent forcer la nature en mettant en œuvre des stratégies rhétoriques pour légitimer leur 
récit, Surin fait de son expérience personnelle la justification de son entreprise d’écriture, le 
critère qui assurera l’adhésion des lecteurs“.

68	 Surin, Science expérimentale, S. 160: „J’ai eu des preuves à ce sujet qui se firent en public“.
69	 Ebd., S. 378. 
70	 Der Trésor de la langue française definiert espèce als „image extérieure des objets affectant les 

DOI: 10.13173/9783447118101.161 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



182 Daniel Fliege und Marie Guthmüller

Während seiner eigenen Besessenheit71 erforscht Surin nun einen Teil seines 
Herzens, also seiner Seele oder wenigstens eines Teils seiner Seele, die für die Dä-
monen nicht zugänglich sein soll, wie ihm die Dämonen selbst versichern:

En cela, je puis excepter ce qui se nomme le secret du cœur, qu’ils [id est les 
démons] avouent eux-mêmes leur être impénétrable ou inaccessible; néan-
moins, j’ai bien de la peine à dire en quoi il consiste, car je ne puis aperce-
voir ni désigner par mon attention aucune pensée de celle que les hommes 
ont ordinairement qui leur soit inconnue, ni que j’aie raison de dire qu’elle 
soit profonde jusqu’au point de leur être celée; car l’expérience nous a fait 
voir que toutes les pensées qui sont ordinairement dans notre esprit leur 
sont connues, quand il y a quelques fantômes qui les peuvent exprimer. 
Ils voient par leur faculté naturelle tout ce qui est corporel en nous, et il est 
assuré que nous ne formons aucun acte en nous, soit de volonté, soit de pen-
sée, qu’il n’y ait l’emploi de quelque organe au-dedans, soit du cœur, soit du 
cerveau. Ainsi, s’ils voient tout ce qui est corporel en nous, quelque délicat 
qu’il soit, comment ne verront-ils pas ce qui ne se peut faire sans quelque 
mouvement corporel?72

Die Selbstbeobachtung stößt hier offenbar an ihre Grenzen: Die Dämonen behaup-
ten, dass es einen Teil des Herzens gäbe, in den sie nicht eindringen könnten. Das 
Herz ist hier nicht metaphorisch gemeint, sondern bezeichnet den Sitz der Seele 
(oder zumindest einen Teil der Seele – die Frage nach dem Sitz der Seele ist in der 
Philosophiegeschichte höchst komplex und kontrovers diskutiert worden):73 In 
der Bibel wird das Herz an zahlreichen Stellen als Sitz der Gedanken identifiziert, 
die allein Gott bzw. Christus lesen kann,74 und auch Aristoteles macht schon das 

sens et y produisant le phénomène de la perception“ und davon abgeleitet „images perçues 
par les sens“. Das Wort fantôme wird definiert als „apparition fantastique, être surnaturel“, im 
übertragenen Sinne als „souvenir persistant, sentiment obsessionel, création de l’imagina-
tion, idée fausse et illusoire“. Die Bedeutung als Vorstellung herrscht bei Surin vor. 

71	 Surin, Science expérimentale, S. 374: „Or, ce qui est remarquable est que les démons sont infati­
gables: ils le disent franchement, et j’en ai eu l’expérience dans mon obsession, ayant senti 
durant huit mois l’opération du Diable obsédant sans qu’il cessât jamais“.

72	 Ebd., S. 379. 
73	 Vgl. dazu Richard Sugg, „The Physiology of the Soul“, in: ders., The Smoke of the Soul: Me-

decine, Physiology and Religion in Early Modern England, New York 2013, S. 27–32: Sugg fasst 
knapp antike Auffassungen über den Sitz der Seele zusammen, angefangen bei Homer (hier 
ist die Lunge der Sitz der Seele), über Empedokles (im Blut), Alkmaion (im Gehirn als Sitz des 
Intellekts), Herophilus und Erasistratus (in der Hirnhaut), Praxagoras (im Herzen), Strabo 
(zwischen den Augenbrauen), Diogenes (in den Arterien), Herodot (in den Ohren). Entschei-
dend sei die unterschiedliche Auffassung bei Platon (im Gehirn) und Aristoteles (im Herzen), 
der von Hippokrates gestützt wurde (in der linken Herzkammer). Der französische Theologe 
Pierre Charon (1541–1603) hingegen argumentiert auf Grundlage des Alten Testaments, dass 
die Seele im Herzen liege (ebd., S. 30). Sugg weist darauf hin, dass das Herz in der Bibel oft 
genannt wird, das Gehirn jedoch kein einziges Mal. 

74	 Siehe z. B. Dtn 15,9: „Nimm dich in Acht, dass du nicht in niederträchtigem Herzen den Ge-
danken hegst.“; Lk 9,47: „Jesus sah den Gedanken in ihren Herzen.“ Auch in der Theologie 

DOI: 10.13173/9783447118101.161 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



183La science de l’âme, une science expérimentale?

Herz als Sitz der Seele aus.75 Doch widerspricht dies Surins eigenen Erfahrungen, 
denn alle Gedanken, die er hat, können die Dämonen lesen. Zudem habe er ver-
sucht einen solchen Ort im Herzen mit all seiner ‚Aufmerksamkeit‘ („attention“) 
ausfindig zu machen, ihn aber nicht ‚wahrnehmen‘ („apercevoir“) und ‚benennen‘ 
(„désigner“) können: Dieser Ort scheint also per se nicht empirisch wahrnehmbar 
zu sein. Surins Erfahrung ist also auf zwei Ebenen angesiedelt: Zum einen handelt 
es sich um eine mystische Erfahrung des Übernatürlichen, er erfährt die Gegen-
wart von Dämonen in sich ähnlich wie die Gegenwart Gottes; zum anderen ver-
sucht er mittels Selbstbeobachtung seine Seele zu erkunden, scheitert aber daran. 

Bemerkenswert ist zudem, dass Surin das Funktionieren der Seele mit Organen 
zusammendenkt – er ordnet einzelnen Seelenfakultäten hier zwar nicht systema-
tisch bestimmte Organe zu, doch nennt er Herz und Gehirn als zwei dieser Orga-
ne, von denen aus die Seele operiert. Weiterhin bedarf der Mensch, Surin zufolge, 
um denken zu können, Vorstellungsbilder („fantômes“)76 – ein von den Bildern 
gänzlich losgelöstes abstraktes Denken wird, zumindest an dieser Stelle, nicht mit 
in Betracht gezogen. 

Surin fragt sich nun, welche Erfahrungen die Dämonen nicht kennen können: 

Les expériences que nous avons alléguées dans la première partie font bien 
voir qu’ils [id est les démons] pénètrent nos pensées communes. Quelles 
peuvent donc être celles [expériences] qui leur sont cachées, si ce n’est celles 
où il y a quelque chose de surnaturel, comme sont les effets intérieurs ou in-
times de la grâce, qui se font in Sacrario cordis, les insinuations de Dieu dans 
l’âme, ou les opérations du bon ange? Il est facile de croire que cela peut 
bien être soupçonné par eux, mais non pas vu et pénétré intuitivement. 
Mais hors ces opérations secrètes du Saint-Esprit, je ne sais quel peut être le 
secret de l’âme qui ne soit point de leur ressort, la nature n’ayant rien qui ne 
soit mêlé avec quelque fantôme.77 

spielt das Herz eine bedeutende Rolle: „Das menschliche Herz ist ‚Werkstatt‘ Gottes im dop-
pelten Sinne: Einerseits ist es der Ort, an dem der sündige Mensch sich Götter fingiert und 
sich von ihnen abhängig macht […]; andererseits wirkt in ihm das schöpferische Wort Gottes, 
das den Menschen, der sich im Glauben von ihm her empfängt, zuinnerst umzuwandeln ver-
mag (vgl. Dtn 30,14; Röm 10,8–10). Dabei liegt gerade auf der mit ganzem und reinem Herzen 
vollzogenen Erkenntnis die Verheißung, Gottes Herz (vgl. Hos 11,8) zu treffen und zugleich 
jene Freiheit zu gewinnen, in der ein Mensch Gott und den Nächsten zu lieben und so das 
Gesetz zu erfüllen vermag (1 Tim 1,5).“ (Johannes von Lüpke, „Herz“, in: Religion in Geschichte 
und Gegenwart, hg. von Hans Dieter Betz, 4. Ausg., Tübingen 1998–2007, online: https://brill.
com/view/db/rgg4?language=de, 07.01.2021). 

75	 Siehe Hubertus Busche, „Das Herz als Ursprungsort aller psychisch bedingten Bewegungen“, 
in: ders., Die Seele als System. Aristoteles’ Wissenschaft von der Psyche, Hamburg 2001, S. 18–27. 

76	 Surin, Science expérimentale, S. 378: „notre esprit […] n’est habitué à […] concevoir des choses 
que par l’aide des fantômes de l’imagination qui sont nécessaires pour comprendre les choses 
et pour examiner quoi que ce soit“.

77	 Ebd., S. 379. 

DOI: 10.13173/9783447118101.161 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author

https://brill.com/view/db/rgg4?language=de
https://brill.com/view/db/rgg4?language=de


184 Daniel Fliege und Marie Guthmüller

Dämonen können demnach also sehr wohl in die Gedanken eines Menschen ein-
dringen. Doch jene Erfahrungen, die übernatürlichen Ursprungs sind und von 
Gott stammen, bleiben den Dämonen unzugänglich. Diese Erfahrungen verortet 
Surin in einem Teil des Herzens, das er als sacrarium cordis bezeichnet.78 

Surin beschreibt nun im weiteren Verlauf des Textes, wie sich die Dämonen 
des Menschen bemächtigen, und argumentiert, dass sie sich der Seelenfakultäten 
bedienen, die der Vernunft untergeordnet sind, sowie der Fakultäten der anima 
sensitiva und der anima vegetativa: „[…] on voit les démons se lier et s’intéresser en 
ce qui est du corps […] et se servir des facultés subordonnées à la raison et de ce 
qui est de l’âme végétative et sensitive, subordonnant cela à l’esprit angélique [id 
est mauvais, démoniaque], comme par nature il est subordonné à l’esprit humain 
qui est la raison, et compose avec cela un certain tout […]“.79 Surin bestätigt hier 
also, was Jeanne an sich beobachtet hatte, nämlich, dass die Dämonen sich sowohl 
der unteren, als auch der oberen Seelenvermögen bedienen können, führt dies 
aber mit Rückgriff auf aristotelische Seelenkonzepte („âme végétative et sensiti-
ve“) weiter aus; der oberen Vermögen bemächtigen sich die Dämonen Surin zu-
folge nämlich nur, insofern diese der raison untergeordnet sind. Surin greift hier 
auf eine aristotelisch geprägte Terminologie zurück, mit deren Hilfe er beschreibt, 
was er in sich selbst erfährt, und differenziert diese zugleich mit Rückgriff auf 
Erfahrung weiter aus. 

Bemerkenswert ist, dass „esprit humain“ und „raison“ von Surin gleichgesetzt 
werden: Der „esprit angélique“ setzt sich also an die Stelle des „esprit humain“ 
und übernimmt dessen Funktionen, kann damit also den Körper steuern. Was 
aber passiert dabei mit dem „esprit humain“, also der „raison“? Auf einen be-
stimmten Teil der anima rationalis haben die Dämonen anscheinend keinen Zu-
griff. So erklärt Surin an anderer Stelle, dass ihm während seiner Besessenheit 

78	 Der Begriff ist sehr auffällig. Derweil ist es schwierig, eine direkte Quelle auszumachen. 
Möglicherweise stammt er in der hier intendierten Verwendung vom Kapuziner Yves de Pa-
ris (1588–1678), der in seinem Digestum sapientiae erklärt: „Iuvat hoc habere cordis sarcrarium, 
in quod Deum consultura, et invocatura mens se recipiat, et brevi fugâ longius se à rebus 
mortalibus eripiat. Foelices qui hanc sacram sibi aedificant solitudinem; qui hoc sibi constitu-
unt centrum immobile, quo sustententur et dirigantur omnes in bonum publicum motus [Es 
ist nützlich, dieses Heiligtum des Herzens zu haben, in das der Geist sich zurückzieht, wenn 
er Gott aufsuchen und anrufen möchte, und in dem er sich durch einen kurzen Rückzug der 
sterblichen Dinge entzieht. Glückselig sind jene, die sich diese heilige Einsamkeit errichten, 
die sich diese unbewegliche Mitte schaffen, in dem alle Regungen gestützt und zu einem 
öffentlichen Gut gelenkt werden]“ (Yves de Paris, Digestium sapientiae, Paris 1648, S. 283, Über-
setzung der Verfasser).

79	 Surin, Science expérimentale, S. 384. Vgl. ebd., S. 414: „Il faut donc savoir que l’essentiel de la 
possession consiste en une union que le Démon a avec l’âme (s’étant intimé par toutes les facul-
tés et organes du corps) par laquelle il tient cette âme captive, faisant ses opérations de nature ou 
de grâce (car celles de grâce présupposent la nature en état d’agir) et faisant dans ces mêmes 
facultés et par ces mêmes organes toutes les opérations qu’il veut dans l’étendue de la capacité 
de cette âme […]“.

DOI: 10.13173/9783447118101.161 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



185La science de l’âme, une science expérimentale?

stets bestimmte Vermögen geblieben seien, namentlich Vernunft und Wille, die 
die beiden Fakultäten der anima intellectiva seien: 

[…] car j’ai eu assez de travail, à cause de mon orgueil, dont notre Seigneur 
me voulait guérir, et essuyé de très grands travaux, et destruction de mon 
cerveau et de ma santé quant aux facultés animales, les vitales demeurant 
toujours fortes et bonnes; et quand je dis animales, je ne dis pas que notre 
Seigneur ne m’ait toujours conservé la sagesse, l’advertance et la liberté 
pour lui adhérer; mais il a permis la plus grande débilité de tête et des sens 
que l’on puisse imaginer. À travers tout cela, sa bonté ne m’a jamais laissé, 
et m’a toujours soutenu, et a laissé dans ma volonté un levain de grâce pour 
ne vouloir que lui, et dans l’entendement assez de lumière pour ne me point 
tenir à moi tout à fait, et pour ne me point séparer de la conduite d’autrui.80

Surin sieht die Besessenheit als Prüfung Gottes an, um ihn von seinem Stolz – 
eine der sieben Todsünden – zu befreien. Dazu ‚zerstört‘ („destruction“) Gott das 
Gehirn und die Gesundheit Surins. Auffällig ist, dass hier das Gehirn („cerveau“) 
explizit genannt wird und dass Surin zwischen „facultés animales“ und „facultés 
vitales“ (letztere bezeichnen die Fakultäten der anima vegetativa) differenziert: Die 
Prinzipien, die die leiblichen Funktionen des Körpers regeln, die „facultés vita-
les“, haben also keinen Schaden genommen; vielmehr hat seine Seele mit ihren 
„facultés animales“, zu denen „sagesse, advertance, liberté“ gehören, gelitten.81 In 
seiner „volonté“ aber, die ja möglicherweise im Herzen liegt, wie die angeführten 

80	 Ebd., S. 324. Rhetorisch wird der Besessenheit u. a. dadurch Ausdruck verliehen, dass der Text 
zwischen der ersten Person und der dritten Person Singular wechselt. Certeau interpretiert 
das „il“ als Ausdruck der vergangenen Besessenheit und „folie“, während das „je“ die zurück�-
erlangte „raison“ bedeute (Certeau, „La Science expérimentale de la folie“, S. 240f.). Paschoud 
meint, dass dieser Wechsel „traduit stylistiquement l’anéantissement de soi“ (Paschoud, „In-
troduction“, S. 9). Siehe auch Hélène Trépanier, „Je ou il: le problème de l’identité narrative 
chez Jean-Joseph Surin“, in: Poétique 108 (1996), S. 495–510. Surin erklärt außerdem, dass er 
seine Science expérimentale nicht zu Lebzeiten veröffentlichen wolle: „[…] je puis rendre cette 
confession dans cet écrit qui tombera entre les mains de ceux qui, quand je serai mort, verront 
ceci – car je ne prétends pas, tandis que je vivrai, le communiquer à personne, suivant ce que 
j’ai écrit en la première page de cet ouvrage.“ (Surin, Science expérimentale, S. 218). 

81	 Tatsächlich galt Surin zeitweise als verrückt, sodass ihm die Ausübung der Predigt verboten 
wurde: 1639 schreiben die Patres Jean de la Renaudie und Champeils „des rapports à propos 
de Surin“ (Houdard, „Le secret de Jean-Joseph Surin“, § 13), wonach Surin verwirrt und me-
lancholisch sei, aber trotzdem weiter predige. Seine Verwirrung werde allerdings als Zeichen 
seiner Heiligkeit angesehen, obwohl er ‚falsche‘ Lehren verbreite (ebd.). Die Predigt wird ihm 
verboten, und zwischen 1637 und 1655 befindet er sich in verschiedenen „infirmeries“ (ebd., 
§ 15). Ab 1655 setzt seine Genesung ein, und er beginnt seine Texte zu verfassen. 1661 wird 
erneut ein Predigtverbot ausgesprochen (ebd., § 16). Houdard beschreibt Surin als gespalten 
„entre une partie occupée par l’horreur de Dieu […] et une partie de son âme visitée par les 
opérations divines“ (ebd., § 24). Diese Spaltung sei nicht vermittelbar gewesen, weswegen 
er sich nach Außen als „fou“ verstellt habe und seinen Text und dessen Geheimnis nicht 
veröffentlicht habe (ebd., § 25–28): „Passer pour fou et être censuré sont paradoxalement la 
garantie mystique de la vérité tenue par le sujet mystique“ (ebd., § 29). 

DOI: 10.13173/9783447118101.161 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



186 Daniel Fliege und Marie Guthmüller

Zitate andeuten, hat Gott einen „levain de grâce“ gelassen, damit Surin auch wäh-
rend seiner Besessenheit stets in der Lage bleibt, sich willentlich Gott zuzuwen-
den. Auch in seinem Verstand, „l’entendement“, hat Gott einen Rest „de lumière“ 
gelassen. Adrien Paschoud deutet dies als einen Einfluss des Gnadenstreits: 

La responsabilité morale et spirituelle du sujet est engagée dans ses actes. Il 
s’agit de préserver la part du libre-arbitre […]. La théologie jésuite accorde 
de fait autant d’importance à l’opus dei qu’à l’opus hominis. Il s’agit d’enjeux 
absolument centraux dans les innombrables polémiques qui ont essaimé au 
XVIe siècle entre jésuites et jansénistes sur la question de la grâce.82 

Surin macht dies nicht explizit, aber die Gnadenwirkung Gottes, die es Surin trotz 
der Besessenheit ermöglicht, sich seines Willens und Verstandes zu bedienen, um 
sich Gott zuzuwenden und gegen die Dämonen zu kämpfen, mag in jenem sacra-
rium cordis stattfinden, auf die die Dämonen keinen Zugriff haben. 

Bei Surin kommt es also zu einer Differenzierung und Hierarchisierung der 
Fakultäten der anima intellectiva: Denn er führt aus, dass die Dämonen sich der See-
lenfakultäten nur insofern bedienen können, als diese unterhalb der raison liegen. 
Gott hat ihm während der Besessenheit stets seinen Willen und seine Vernunft 
gelassen, damit er sich gegen die Dämonen und für Gott entscheiden konnte. Damit 
schreibt Surin der raison eine Sonderstellung zu, die dieser Seelenfakultät eine 
gewisse Autonomie und Souveränität verleiht, welche ihrerseits in Abhängigkeit 
von der göttlichen Gnade stehen – anders also, als es bei René Descartes der Fall 
ist, der sich grundsätzlich vom Aristotelismus abwendet. Während Descartes die 
alte anima intellectiva als res cogitans vom Körper, der res extensa, abgetrennt und 
einzig als Seele definiert, werden bei Surin weiterhin drei Seelenteile – unterschie-
den in untere und obere Seelenvermögen – behauptet, so dass es nicht zu einer 
radikalen Opposition zwischen Seele und Körper kommt. 

Dass sich Jean-Joseph Surin kraft seiner Vernunft und seines Willens Gott zu-
wenden kann, liegt indes nicht in einer Autonomie der Seele, sondern im Gnaden-
wirken Gottes begründet. Autonomie über sich selbst erlangt Surin derweil nur 
in einem begrenzten Maße mit Hilfe der raison zurück, da er zur Befreiung von 
den Dämonen stets auf die expérience der in die Seele einwirkenden Gnade Gottes 
angewiesen ist. 

5	 Fazit 
In der Histoire de la possession de la mère Jeanne des Anges ebenso wie in der Science 
expérimentale werden Erfahrungen der Einwohnung von Dämonen und von Gott 
beschrieben: Dabei geht es zum einen um mystische Erfahrungen im Sinne einer 
cognitio Dei experimentalis, die mit Hilfe der inneren Sinne wahrgenommen werden 
und Zeugnis über die Gegenwart Gottes und seine Gnadenwirkung ablegen. Zum 
anderen geht es um Erfahrung aus der Beobachtung, durch die Erkenntnisse er-

82	 Paschoud, „Introduction“, S. 324.

DOI: 10.13173/9783447118101.161 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



187La science de l’âme, une science expérimentale?

langt werden, die als naturphilosophische ‚Beweise‘ ex negativo für die Existenz 
des Übernatürlichen, Gottes und der Dämonen, dienen. Beide Formen der expé
rience widersprechen, wie Surin es in seinem Text explizit reflektiert, dem etablier-
ten Bücherwissen der Theologie. 

Recht offensichtlich ist, dass Jeanne des Anges und Jean-Joseph Surin über bei-
de Formen der expérience Kenntnisse über die Dämonen gewinnen, die zu dem 
Wissen überlieferter Dämonologietraktate im Widerspruch stehen. Daneben kann 
an den Texten aber auch abgelesen werden, von welchem Wissen über die Seele 
beide ausgehen und wie dieses anhand ihrer mystischen wie naturphilosophi-
schen Erfahrung bestätigt, gelegentlich aber eben auch differenziert und in Frage 
gestellt wird. Beide rekurrieren auf überliefertes dämonologisches Wissen ebenso 
wie auf einen aristotelischen Seelenbegriff. Eben dieses Wissen unterliegt indes 
durch den Rekurs auf die expérience – in ihrem mystischen wie in ihrem natur-
philosophischen Sinn – einem allmählichen Wandel. Wie gesehen, beschreiben 
Jeanne und Surin, wie die Dämonen sich nicht nur der unteren Seelenvermögen 
bemächtigen, sondern offensichtlich auch der oberen (so stellen beide fest, dass 
Dämonen Gedanken lesen können). Surin erfährt durch die cognitio Dei experimen-
talis, dass er die Gnade in einem Teil seines Herzens, dem sacrarium cordis, spürt, 
die den Dämonen nicht zugänglich ist. Jeanne wiederum beobachtet, dass sie be-
stimmte sündige Gedanken gegen ihren Willen (und ohne Einfluss der Dämonen) 
formuliert, dass also die Fakultäten der anima intellectiva auch jenseits dämono-
logischer Attacken störenden Einflüssen unterliegen – und dass eine Auseinan-
dersetzung damit letztlich für ihre Heilung entscheidender sein könnte als die 
Auseinandersetzung mit den Dämonen selbst. 

In beiden spirituellen Autobiographien findet der Begriff der Erfahrung also 
sowohl im Sinne mystischer Gotteserkenntnis als auch im Sinne naturphilosophi-
scher observatio Anwendung. Aus einer modernen Perspektive sind diese beiden 
Erkenntniswege, auch wenn sie gleichermaßen zum etablierten Wissen der speku-
lativen scholastischen Theologie in Opposition stehen, nicht komplementär, expé
rience mystique und expérience-observation scheinen sich vielmehr auszuschließen. 
Doch gerade durch das Aufeinandertreffen dieser beiden Formen von Erfahrung 
in religiösen Texten scheint das Wissen von der Seele im 17. Jahrhundert verstärkt 
in Bewegung zu kommen. Das sich neu herausbildende Seelenwissen beruht kei-
nesfalls ausschließlich auf einer sich zunehmend kodifizierenden Form der ex
périence-observation, wie sie dann die positive Psychologie im letzten Drittel des 
19. Jahrhunderts – anfangs teilweise in expliziter Abgrenzung von jeder Form der 
Introspektion – für sich einklagen wird, sondern auch auf einer nicht vom Einzel-
nen ablösbaren, nicht wiederholbaren, nur schwer mitteilbaren expérience mystique. 

DOI: 10.13173/9783447118101.161 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



188 Daniel Fliege und Marie Guthmüller

Bibliographie

Quellen
Aristoteles, Über die Seele. De anima. Griechisch-Deutsch, übers. und hg. von Klaus Cor-

cilius, Hamburg 2017.
Bonaventura, Commentaria in quatuor libros sententiarum magistri Petri Lombardi, in: ders., 

Opera omnia, Quaracchi 1887.
Descartes, René, Les passions de l’âme, in: ders., Oeuvres philosophiques, tome III, hg. von 

Ferdinand Alquié, Paris 1973.
Die Bibel. Einheitsübersetzung der Heiligen Schrift, vollständig durchgesehene und über-

arbeitete Ausgabe, Stuttgart 2016.
Gerson, Johannes, Œuvres complètes, hg. von P. Glorieux, Paris 1962.
Jeanne des Anges, L’histoire de la possession de la mère Jeanne des Anges de la maison de 

Coze, supérieure des religieuses ursulines de Loudun, hg. von Gabriel Legué und Geor-
ges Gilles de la Tourette, Paris 1886.

Kramer, Heinrich, Der Hexenhammer. Malleus maleficarum, kommentiert und hg. von 
Günter Jerouschek und Wolfgang Behringer, München 2003.

Molina, Luis de, De concordia liberi arbitrii cum divinae gratiae donis, Lissabon 1588.
Surin, Jean-Joseph, Triomphe de l’amour divin sur les puissances de l’Enfer et Science expéri-

mentale des choses de l’autre vie. 1653–1660, hg. von Michel de Certeau, Grenoble 1990.
Surin, Jean-Joseph, Science expérimentale des choses de l’autre vie 1663, in: ders., Écrits 

autobiographiques, hg. von Adrien Paschoud, Grenoble 2016. 
Thomas von Aquin, Die deutsche Thomas-Ausgabe. Wesen und Ausstattung des Menschen: 

1,75–89, Salzburg 1937.
Vesalius, Andreas, La Fabrique du corps humain (1543), übers. und hg. von Jacqueline 

Vons und Stéphane Velut, Paris 2014.
Yves de Paris, Digestium sapientiae, Paris 1648.

Sekundärliteratur
Aróstegui, Luis, „Un aparecer en la subjetividad: la experiencia mística de santa Teresa 

de Jesús“, in: Actas del I Congreso Internacional Teresiano, Burgos 2011, S. 313–344.
Béhar, Roland, „Les premières traductions de Thérèse d’Avila dans la France du Grand 

Siècle“, in: Des mots aux actes 6 (2017), S. 183–200.
Bergamo, Mino, L’anatomia dell’anima, da François de Sales a Fénelon, Bologna 1991.
Burke, Peter, „How To Be a Counter-Reformation Saint“, in: Religion and Society in Early 

Modern Europe 1500–1800, hg. von Kaspar von Greyerz, London 1984, S. 45–55. 
Busche, Hubertus, „Das Herz als Ursprungsort aller psychisch bedingten Bewegun-

gen“, in: ders., Die Seele als System. Aristoteles’ Wissenschaft von der Psyche, Hamburg 
2001, S. 18–27.

Canavaggio, Jean, „Traduire/retraduire Thérèse d’Avila, les enjeux du Libro de la vida“, 
in: Des mots aux actes 6 (2017), S. 163–182.

Carroy, Jacqueline/Ohayon, Annick/Plas, Régine, Histoire de la psychologie en France. 
XIXe–XXe siècles, Paris 2006.

Certeau, Michel de, „Le ‚je‘, préface de ‚La Science expérimentale‘ (J.-J. Surin)“, in: ders., 
La Fable mystique I. XVIe–XVIIe siècle, Paris 1982, S. 245–256.

Certeau, Michel de, „La Science expérimentale de la folie“, in: ders., La Fable mystique II. 
XVIe–XVIIe siècle, Paris 2013, S. 231–255.

DOI: 10.13173/9783447118101.161 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



189La science de l’âme, une science expérimentale?

Clément, Michèle, „La mystique: quelques repères“, in: dies., Une poétique de crise. Poètes 
baroques et mystiques (1570–1660), Paris 1996, S. 119–166.

Dear, Peter, „The Meanings of Experience“, in: The Cambridge History of Science, Bd. 3: 
Early Modern Science, hg. von Katharine Park und Lorraine Daston, Cambridge 
2008, S. 106–131.

Dictionnaire de l’Académie, Paris, J.-B. Coignard, 1695, online: https://www.dictionnaire-
academie.fr (26.03.2021).

Galán, P. Cerezo, „La experiencia de la subjetividad en Teresa de Jesús“, in: La recepción 
de los místicos Teresa de Jesús y Juan de la Cruz, hg. von S. Ros García, Salamanca 1997, 
S. 171–204.

García, Ciro, „La experiencia de Dios en el Libro de la Vida de santa Teresa de Jesús“, in: 
Scripta Theologica 47 (2015), S. 419–439.

Guthmüller, Marie, „Zwischen humilitas und superbia? Überlegungen zur ‚Autohagio-
graphie‘ im 17. Jahrhundert am Beispiel der Histoire de la possession de la mère Jeanne 
des Anges de la maison de Coze (1644)“, in: Entscheidung zur Heiligkeit? Autonomie und 
Providenz im legendarischen Erzählen vom Mittelalter bis zur Gegenwart, hg. von Danie
la Blum u. a., Heidelberg 2021, im Druck.

Hammacher, Klaus, „Einleitung“, in: René Descartes, Die Leidenschaften der Seele, hg. 
und übers. von K. Hammacher, Hamburg 1996, S. XV–LXXXIX.

Houdard, Sophie, „De l’exorcisme à la communication spirituelle“, in: Littératures clas-
siques 25 (1995), S. 187–199.

Houdard, Sophie, „Expérience et écriture des ‚choses de l’autre vie‘ chez Jean-Joseph 
Surin“, in: Littératures classiques 39 (2000), S. 331–347.

Houdard, Sophie, „Le secret de Jean-Joseph Surin ou l’expérience de l’impensable 
damnation“, in: Les Dossiers du Ghril (2009), § 1–29.

Kambartel, Friedrich, „Erfahrung“, in: Historisches Wörterbuch der Philosophie, hg. von Jo-
achim Ritter u. a., Basel 1971–2007, online: https://www.schwabeonline.ch/schwabe- 
xaveropp/elibrary/start.xav (26.03.2021), sub voce, § 1–6.

Köpf, Ulrich, „Erfahrung III. Theologiegeschichtlich“, in: Theologische Realenzyklopädie, 
hg. von Gerhard Müller u. a., Berlin 1977–2004, Bd. 10, 1982, S. 109–116.

Labbas, Lucien, La Grâce et la Liberté dans Malebranche, Paris 1931. 
Leibold, Gerhard, „‚Cognitio Dei Experimentalis‘. Bemerkungen zum Beitrag Meister 

Eckharts zur affektiven Theologie“, in: Im Drama des Lebens Gott begegnen. Einblicke 
in die Theologie Józef Niewiadomskis, hg. von Nikolaus Wandinger und Petra Stein-
mair-Pösel, Münster 2011, S. 578–586.

Lüpke, Johannes von, „Herz“, in: Religion in Geschichte und Gegenwart, hg. von Hans Dieter 
Betz, 4. Ausg., Tübingen 1998–2007, online: https://brill.com/view/db/rgg4?language= 
de (07.01.2021).

Mengal, Paul, La naissance de la psychologie, Paris 2005.
Paige, Nicholas D., Being Interior. Autobiography and the Contradictions of Modernity in 

Seventeenth-Century France, Philadelphia 2001.
Park, Katharine, „The Organic Soul“, in: The Cambridge History of Renaissance Philosophy, 

hg. von Charles B. Schmitt u. a., Cambridge 1988, S. 464–484.
Paschoud, Adrien, „Introduction“, in: Jean-Joseph Surin, Écrits autobiographiques, hg. 

von Adrien Paschoud, Grenoble 2016, S. 5–14.

DOI: 10.13173/9783447118101.161 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author

https://www.dictionnaire-academie.fr
https://www.dictionnaire-academie.fr
https://www.schwabeonline.ch/schwabe-xaveropp/elibrary/start.xav
https://brill.com/view/db/rgg4?language=de
https://brill.com/view/db/rgg4?language=de


190 Daniel Fliege und Marie Guthmüller

Pomata, Gianna, „Observation Rising: Birth of an Epistemic Genre, 1500–1650“, in: 
Histories of Scientific Observation, hg. von Lorraine Daston und Elizabeth Lunbeck, 
London 2011, S. 45–80.

Poutrin, Isabelle, Le voile et la plume: Autobiographie et sainteté féminine dans l’Espagne 
moderne, Madrid 1995.

Salatowsky, Sascha, De Anima. Die Rezeption der aristotelischen Psychologie im 16. und 
17. Jahrhundert, Amsterdam 2006.

Sugg, Richard, „The Physiology of the Soul“, in: ders., The Smoke of the Soul: Medecine, 
Physiology and Religion in Early Modern England, New York 2013, S. 27–32.

Suire, Éric, La sainteté française de la Réforme catholique (XVIe–XVIIIe siècles). D’après les 
textes hagiographiques et les procès de canonisation, Bordeaux 2001. 

Suire, Éric, Sainteté et Lumières. Hagiographies, spiritualité et propagande religieuse dans la 
France du XVIIIe siècle, Paris 2011.

Touber, Jetze, Law, Medicine and Engineering in the Cult of the Saints in Counter-Reforma-
tion Rome. The Hagiographical Works of Antonio Gallonio, 1556–1605, Leiden 2014.

Trépanier, Hélène, „Je ou il: le problème de l’identité narrative chez Jean-Joseph Surin“, 
in: Poétique 108 (1996), S. 495–510.

Trésor de la langue française informatisé, hg. vom Centre national de Ressources Textuel
les et Lexicales und der Université de Lorraine, online: http://atilf.atilf.fr/tlfi.htm  
(26.03.2021).

Vidal, Fernando, Les sciences de l’âme, XVIe–XVIIIe siècle, Paris 2006.
Vidal, Fernando, The Sciences of the Soul. The Early Modern Origins of Psychology, übers. 

von Saskia Brown, London/Chicago 2011.
Zelle, Carsten, „Experiment, Experience and Observation in Eighteenth-Century An-

thropology and Psychology – the Examples of Krüger’s Experimentalseelenlehre and 
Moritz’ Erfahrungsseelenkunde“, in: Orbis Litterarum 56 (2001), S. 93–105.

DOI: 10.13173/9783447118101.161 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author

http://atilf.atilf.fr/tlfi.htm


Wunder erfahren
Erfahrungswissen und Wunder  

in französischen Mirakelberichten der Frühen Neuzeit

Rogier Gerrits

Seit seinen Anfängen verstand das Christentum ein Wunder als „signum sanc
titatis“.1 Mirakel sind Zeichen von Heiligkeit: Durch ihre Beobachtung können, 
so behaupten bereits antike und mittelalterliche christliche Autoren, Menschen 
vom Christentum überzeugt werden und sich bekehren.2 Über Wunder er
möglicht Gott den Gläubigen eine Erfahrung des Transzendenten, etwas das für 
die menschlichen Sinne eigentlich nicht rezipierbar ist. Ziel der Wundertätigkeit 
Gottes ist es, so belegen frühchristliche und mittelalterliche Kirchenväter gleicher-
maßen, den Glauben zu stärken und ihn zu verbreiten. Wie Mario Grizelj bemerkt, 
ist für eine erfolgreiche Vermittlung der Allmacht Gottes aber nicht nur „die Exis-
tenz des Wunders [entscheidend], sondern die Erfahrung des Wunders durch die 
Beobachter“.3 Wunder lösen Erfahrungen aus, die per definitionem nicht mit dem 
menschlichen Verstand zu begreifen sind. Gerade dadurch überzeugen sie ihren 
Beobachter von der Präsenz einer übernatürlichen, göttlichen Macht oder spezifi-
scher – in einem christlichen Sinn – der Allmacht, der Güte und der Gnade Gottes. 
Die Unbegreiflichkeit des Wunders führt aber auch zu einem Diskursivierungs-
problem, wenn es um die Überzeugung derjenigen geht, die das Wunder nicht mit 
den eigenen Sinnen erlebt haben: Wie ist über Erfahrungen zu berichten, deren 
Ursprung außerhalb des Verständlichen liegt? 

Im vorliegenden Beitrag möchte ich danach fragen, wie die Erfahrung eines 
Wunders in frühneuzeitlichen französischen Wunderberichten dargestellt wird. 
Spezifische Aufmerksamkeit sollen dabei die unterschiedlichen Begrifflichkeiten, 
die mit dem Komplex des Erfahrungswissens zusammenhängen, erhalten. So ist 
zu fragen, inwiefern das religiöse Wissen, das aus der Beobachtung eines Wun
ders hervorgeht, als Erfahrungswissen qualifiziert werden kann. Dabei soll so-
wohl Erfahrungswissen im Sinne eines alltagspraktischen Wissens als auch im 

1		 Die Bezeichnung des Wunders als „signum sanctitatis“ findet sich etwa bei Gregor dem Gro-
ßen. Vgl. Gabriela Signori, Wunder: Eine historische Einführung, Frankfurt 2007, S. 15; William 
David McCready, Signs of Sanctity. Miracles in the Thought of Gregory the Great, Toronto 1989, 
S. 65–83.

2		 Vgl. Peter Harrison, „Miracles, Early Modern Science, and Rational Religion“, in: Church His-
tory 75:3 (2006), S. 493–510, hier S. 498.

3		 Mario Grizelj, Wunder und Wunde. Religion als Formproblem von Literatur, Paderborn 2018, S. 175.

DOI: 10.13173/9783447118101.191 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



192 Rogier Gerrits

Sinne eines durch wissenschaftliche Experimente erworbenen Wissens in den 
Blick genommen werden.4

Dies möchte ich tun anhand einer Analyse einiger Zeugenberichte, die von 
wunderbaren Heilungen erzählen, die am Ende des 17. und am Anfang des 
18. Jahrhunderts in den Kreisen der Pariser Jansenisten stattgefunden haben sol-
len. Es handelt sich dabei zunächst um die sehr ausführlichen Berichte des Pariser 
Parlement-Rates Louis Basile Carré de Montgeron (1686–1754) über die Wunder-
heilungen, die es Anfang der 1730er Jahren am Grab des jansenistischen Diakons 
François de Pâris (1690–1727) in Saint-Médard gegeben haben soll.5 Dieser Text 
zeigt, dass die Erfahrung von Wundern in einer Zeit der sich herausbildenden 
Naturwissenschaften in Anlehnung an einen empirisch-wissenschaftlichen Er-
fahrungsbegriff dargestellt werden. Jedoch, so meine These, kommen die Bericht-
erstatter nicht ohne alltagspraktische Erfahrung aus. Somit soll deutlich werden, 
dass der expérience im Sinne einer persönlichen Erfahrenheit in diesem religiösen 
Kontext des Wunders – trotz des Versuches, die Erfahrung des Wunders mittels 
eines auf empirischem Erfahrungswissen basierenden Diskurses intersubjektiv 
vermittelbar zu machen – nach wie vor große Autorität zuerkannt wird. Zusätz-
lich werden ein Text über die wunderbare Heilung von Marguerite Périer, die 1656 
im jansenistischen Kloster in Port-Royal durch Auflegung einer Dornenreliquie 
von einem Augengeschwulst geheilt wurde, sowie eine Abhandlung über die 
Marienwunder bei Nôtre-Dame de Liesse für die vorliegende Untersuchung her-
angezogen. Aus allen genannten Texten geht hervor, inwiefern die Erfahrung von 
Wundern zur Bildung von Erfahrungswissen beiträgt. 

Zunächst sei bemerkt, dass zwischen Wunder und Erfahrungswissen eine ge-
wisse Spannung besteht, die mit der im 17. Jahrhundert geläufigen Definition von 
Wunder als einem Ereignis, das die Naturgesetze sprengt, zusammenhängt.6 Ei-

4		 Die Trennung zwischen den zwei Typen von Erfahrungswissen ist hier heuristisch zu ver-
stehen. Sie ist aber für die Fragestellung dieses Aufsatzes nicht zuletzt deswegen von Be-
deutung, weil das zu analysierende Quellenmaterial im späten 17. Jahrhundert und frühen 
18. Jahrhundert, also im Kontext der sich herausbildenden Naturwissenschaften entstanden 
ist. Zu fragen ist, ob und inwiefern die Trennung der unterschiedlichen Formen von Erfah-
rungswissen sich auch in den Quellen zeigt.

5		 Louis Basile Carré de Montgeron, La Vérité des miracles opérés à l’intercession de M. de Pâris et 
autres appelans démontrée contre M. l’archevêque de Sens, ouvrage dédié au Roy, par M. Carré de 
Montgeron, conseiller au Parlement de Paris, Tome premier, nouvelle edition, revue & augmentée par 
l’auteur, Köln 1745.

6		 In der Geschichte des Christentums wurden Wunder nicht immer (nur) als übernatürliche 
Phänomene angesehen. Im Neuen Testament werden die Wundertaten Christi abwechselnd 
mit den griechischen Wörtern σημεῖα (dt. Zeichen), τέρατα (dt. Monster, Wunder), ἔργον (dt. 
Werk, Tat), δύναμις (dt. Kraft, Machttat), παράδοξα (dt. etwas Unglaubliches) beschrieben. 
Vgl. Ruben Zimmermann, „Wundern über ‚des Glaubens liebstes Kind‘. Die hermeneutische 
(De-)Konstruktion der Wunder Jesu in der Bibelauslegung des 20. Jahrhunderts“, in: Wun-
der. Poetik und Politik des Staunens im 20. Jahrhundert, hg. von Alexander C. T. Geppert und 
Till Kössler, Berlin 2011, S. 95–125, hier S. 98; Grizelj, Wunder und Wunde, S. 171f.; vgl. ferner 
Wolfgang Weiß, „Zeichen und Wunder“. Eine Studie zu der Sprachtradition und ihrer Verwendung 
im Neuen Testament, Neukirchen-Vluyn 1995. Demnach sind Wunder also vor allem Zeichen, 

DOI: 10.13173/9783447118101.191 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



193Wunder erfahren

nerseits kann die Erfahrung eines Wunders das Gottesvertrauen der Gläubigen 
bestätigen, weil diese nun die normalerweise nur mit Wort und Ritual vermittel-
ten Doktrinen von Gottes Allmacht, Allgegenwärtigkeit und Gnade unmittelbar 
erfahren.7 Andererseits aber laufen Wunder der experientia insofern entgegen, als 

die die Allmacht Gottes bestätigen. Augustinus schreibt, dass Wunder nicht außerhalb der 
natürlichen Ordnung stattfinden: „Omnia quippe portenta contra naturam dicimus esse; sed 
non sunt. Quo modo est enim contra naturam, quod dei fit uoluntate, cum uoluntas tanti 
utique conditoris conditae rei cuiusque natura sit? Portentum ergo fit non contra naturam, 
sed contra quam est nota natura.“ / „Alle Wunder nämlich wären, nach dem Sprachgebrauch, 
gegen die Natur; sie sind es freilich in Wirklichkeit nicht. Unmöglich kann ja etwas gegen die 
Natur sein, was sich durch den Willen Gottes zuträgt; ist doch eben der Wille dieses erhabe-
nen Schöpfers die Natur eines jeden geschaffenen Dinges. Das Wunder trägt sich also zu im 
Widerspruch nicht zur Natur, sondern lediglich zu unserer Naturerfahrung“ (Augustinus 
von Hippo, De Civitate Dei, 21,8, hg. von A. Dombart, Turnhout 1955 [= CCL 48,771/31–36]; 
Übersetzung in: Des heiligen Kirchenvaters Aurelius Augustinus zweiundzwanzig Bücher über den 
Gottesstaat, aus dem Lateinischen übers. von Alfred Schröder, München 1911, S. 1328). Thomas 
von Aquin widerspricht jedoch der These des Augustinus und unterscheidet zwischen einer 
niedrigen (Natur)Ordung und einer höheren Ordnung. Da Gott über der niedrigen Ordnung 
stehe, könne er entscheiden dieser zuwiderzuhandeln. So schlussfolgert der Kirchenvater, 
„[w]as also von Gott geschieht außerhalb des natürlichen Ursachenkreises, der uns bekannt 
ist, das ist ein Wunder“ (Thomas von Aquin, Summa Theologiae, I,105; Übersetzung in: Die 
katholische Wahrheit oder die theologische Summa des Thomas von Aquin, deutsch wiedergegeben 
durch Ceslaus Maria Schneider, Regensburg 1886–1892). Für die Definition des Wunders bei 
Augustinus und Thomas von Aquin vgl. auch Lorraine Daston, „Marvelous Facts and Mira-
culous Evidence in Early Modern Europe“, in: Critical Inquiry 18, (1991), S. 93–124, hier S. 95–97; 
sowie Lorraine Daston/Katharine Park, Wonders and the Order of Nature 1150–1750, New York 
1998, S. 121. Im 17. Jahrhundert wird die Definition des Wunders im Sinne des Aquinaten wei-
tergeführt. So zum Beispiel bei Pascal: „Le miracle est un effet qui excède la force naturelle 
des moyens qu’on y emploie“ (Blaise Pascal, „Pensées de M. Pascal sur les Miracles“ in: ders., 
Œuvres complètes, Bd. 2, hg. von Michel Le Guern, Paris 1998, S. 1051). Für eine chronologische 
Auflistung unterschiedlicher Wunderdefinitionen siehe Alexander C. T. Geppert/Till Köss-
ler, „Einleitung: Wunder der Zeitgeschichte“, in: Wunder: Poetik und Politik des Staunens im 
20. Jahrhundert, hg. von dens., Berlin 2011, S. 49–68.

7		 In Pascals Pensées findet sich im Kontext der wunderbaren Ereignisse in Port-Royal eine Ab-
handlung über die Beziehung zwischen Doktrin und Mirakel. Traditionell sei es so, schreibt 
Pascal, dass dort, wo Wunder geschähen, auch die richtige Doktrin gelehrt werde: „Car les 
trois marques de la véritable Religion sont la perpétuité, la bonne vie, et les miracles“ (Pascal, 
„Pensées de M. Pascal sur les Miracles“, S. 1047). Dies seien auch die „principaux fondements 
de la Religion chrétienne“ (ebd.), würden sie sich doch von ihren Gegnern („Juifs, qui n’ont 
jamais été de son corps ; les hérétiques, qui s’en sont retirés ; et les mauvais chrétiens, qui la 
déchirent en dedans“ [ebd., S. 1048]) dadurch unterscheiden, dass sie mit Wundern gesegnet 
seien. Das Gegenargument der Kontrahenten des Christentums habe nun darin bestanden, 
dass sie meinten, nicht das Wunder bestätige die Doktrin, sondern die richtige Doktrin bestä-
tige erst die Wahrhaftigkeit des Wunders (es könne sich andernfalls ja auch um Täuschungen 
des Teufels handeln): „Ils [die Gegner] […] se sont servis de cette défaite, qu’il ne faut pas juger 
de la doctrine par les miracles, mais des miracles par la doctrine“ (ebd.). Nun aber, so pole-
misiert Pascal, hätten die Jesuiten die gleiche Argumentation verwendet, um die Wunder in 
Port-Royal als falsche Wunder zu verurteilen: „Mais les miracles étant du côté des Jansénistes, 
les Jésuites ont recours à cette défaite générale des Juifs et des hérétiques“ (ebd.). Da mithin 
die klassische Argumentation und somit eine kirchliche Autorisierung der Wunder für die 
Jansenisten, die von den Jesuiten scharf verurteilt und im Nachklang mit der Bulle Unigenitus 

DOI: 10.13173/9783447118101.191 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



194 Rogier Gerrits

sie von ihrer Definition her außerhalb der Naturgesetze stattfinden und somit das 
mittels der naturphilosophischen experientia aufgestellte Regelsystem sprengen. 
Die Spannung zwischen dem Wunder, das per definitionem einen übernatürlichen 
Sonderfall darstellt, und dem Erfahrungswissen, das nur in einer Welt mit konsis-
tenten Naturgesetzen gebildet werden kann, kreiert gleichzeitig, so geht aus den 
frühneuzeitlichen Wunderberichten hervor, eine reziproke Abhängigkeit zwi-
schen den beiden Begriffen. 

1	 Das Übernatürliche in den Naturwissenschaften des 17. Jahrhunderts
Diese spezifische Korrelation von Wunder und naturphilosophischem Erfahrungs­
wissen wird bereits ersichtlich in der Position, die das Wunder als übernatürliches 
Phänomen in den sich im 17. Jahrhundert herausbildenden Naturwissenschaften 
einnimmt. Die jüngere Forschung, deren Ergebnisse im Folgenden kurz darge-
stellt werden sollen, hat diese Position, vor allem mit Hinblick auf die frühneu-
zeitlichen Theorien bezüglich übernatürlicher Phänomene, bereits untersucht. Da 
der Glauben an die Wahrheit von wunderbaren Ereignissen in der Frühen Neuzeit 
– zumindest in katholischen Kreisen – selbstverständlich war,8 bilden Mirakeler-
zählungen das Quellenmaterial par excellence für Studien über die Naturtheorien 
des 17. Jahrhunderts. Die Stelle, die Wunder in diesen Theorien zugewiesen wird, 
erlaubt es nämlich, so haben die Untersuchungen von Lorraine Daston, Katharine 
Park und Peter Dear gezeigt, zu untersuchen, wie mit den Grenzen des Wissbaren 
umgegangen wird. 

Daston und Park zeigen, dass, während Wunder im Mittelalter und im 16. Jahr­
hundert noch allgemein akzeptiert sind und mehr oder weniger als selbstver-
ständlicher Teil des natürlichen Ablaufes der Dinge betrachtet werden, für sie 
im Laufe des 17.  Jahrhunderts zunehmend Beweisführungen erwartet werden.9 
Daston signalisiert, dass „the debate over the evidence of miracles became a debate 
over the evidence for miracles in the early eighteenth century“.10 

In einer Arbeit zu den Unterschieden zwischen dem Verständnis des Experi-
ments im englisch-protestantischen und im französisch-katholischen Kontext hat 
Peter Dear einen Bezug zwischen dem Wunder und dem naturphilosophischen 
Erfahrungswissen hergestellt. Der Umgang mit dem Wunder in sowohl dem eng-
lisch-protestantischen als dem französisch-katholischen Kontext, so Dear, stehe in 
einem direkten Verhältnis zum Verständnis des Experiments, da beide Phänomene 
sich auf Annahmen über die Naturgesetze bezögen: „Like experimental claims, 
miracles appealed to ideas and assumptions about ‚the ordinary course of na-

gar vom Papst selbst kritisiert wurden, nicht möglich war, mussten sie ihre Wunder auf an-
dere Weise beglaubigen. Hier deutet sich bereits ein Umstand an, der zur Erklärung für die 
empirische Wunderbeglaubigung, die im Folgenden analysiert werden soll, dienen kann.

	 8	 Vgl. dazu Bernard Cousin, Le Miracle et le quotidien. Les ex-voto provençaux, images d’une société, 
Aix-en-Provence 1983.

	 9	 Vgl. Daston, „Marvelous Facts“, S. 93–124; Daston/Park, Wonders, 1998. 
10	 Daston, „Marvelous Facts“, S. 95.

DOI: 10.13173/9783447118101.191 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



195Wunder erfahren

ture‘“.11 Im wundergläubigen, katholischen Frankreich des 17. Jahrhunderts herr-
sche die Auffassung, dass es einen „gewöhnlichen Lauf der Natur“ gebe. Wunder 
und Experiment, so Dear, würden beide auf diesen naturgesetzlichen Lauf bezo-
gen: das Wunder, weil es ihn sprenge, das Experiment, weil es ihn bestätige.12 

Die Erfahrung eines Wunders appelliert also immer auch an Erfahrungswissen, 
weil das erfahrende Subjekt das Erlebnis zwingend mit anderen (nicht-wunderba-
ren, ‚natürlichen‘) Erfahrungen abgleichen muss, um sie als Wunder einordnen zu 
können. Ob es sich dabei um Erfahrungswissen handelt, das auf alltäglichen oder 
aber auch experimentellen Wahrnehmungen basiert, soll nun anhand der Analyse 
der Wunderberichte untersucht werden. 

2	 Louis Basile Carré de Montgeron und La Vérité des miracles (1737)
In der bereits erwähnten Mirakelsammlung von Carré de Montgeron, La Vérité 
des miracles operés par l’intercession de M. de Pâris et autres appelans démontrée contre 
M. l’archevêque de Sens (1737), die er zur Verteidigung der Wahrhaftigkeit der am 
Grab des jansenistischen Diakons François de Pâris geschehenen Mirakel verfasst 
hat, wird dies besonders deutlich.13 Das Werk beschreibt die wunderbaren Hei-

11	 Peter Dear, „Miracles, Experiments, and the Ordinary Course of Nature“, in: Isis 81:4 (1990), 
S. 663–683, hier S. 674.

12	 Dies, so Dear weiter, stehe im Gegensatz zur protestantisch-englischen Haltung, nach der es 
keine post-biblischen Wunder gebe. Experimente und Wunder hätten in England die Gemein-
samkeit, dass sie beide nicht auf einen gewöhnlichen Lauf der Natur rekurrierten, sondern 
immer als individuelle Ereignisse zu sehen seien, die die Grenzen des gewöhnlichen Lau-
fes der Natur aufsuchten. Aus diesem Grund könne der englische Bischof Thomas Prat 1667 
schreiben, dass Wunder „divine experiments“ seien (vgl. ebd., S. 664). Dear macht somit deut-
lich, dass der Status des Wunders den Status von Experimenten in der Naturphilosophie des 
17. Jahrhunderts beeinflusst. Er stützt seine These anhand einer Analyse von Blaise Pascals 
hydrostatischer Abhandlung. Die Abhandlung enthält eine Passage, in der ein Experiment be-
schrieben wird. Jedoch beschreibt Pascal die Testaufstellung nicht als individuell und zeitlich 
gebunden, sondern er fasst sie sofort in Termini universeller Gültigkeit. Er schreibt nicht, wie 
er persönlich an jenem Tag und zu jener Uhrzeit unterschiedliche Gefäße mit Wasser an einer 
Wand befestigt hat, um die Kraft zu untersuchen, die notwendig ist, um das Wasser in den 
Gefäßen festzuhalten. Vielmehr schreibt er: „Si l’on attache contre un mur plusieurs Vaisse-
aux, […] et qu’on les remplisse tous d’eau jusques à une mesme hauteur, et qu’on fasse à tous 
des ouvertures pareilles par en bas, lesquelles on bouche pour retenir l’eau; l’experience fait 
voir qu’il faut une pareille force pour empescher tous ces tampons de sortir“ (Blaise de Pascal, 
Œuvres complètes, hg. von Louis Lafuma, Paris 1963, S. 236). Durch die Verwendung des un-
persönlichen Personalpronomens „on“ und der Konjunktion „si“ bleibt unklar, ob Pascal das 
Experiment wirklich durchgeführt hat. Die Formulierung erweckt den Eindruck, dass Pascal 
bereits aus alltäglicher Erfahrung weiß, wie sich das Wasser in den Gefäßen verhalten wird, 
ohne das Experiment tatsächlich durchführen zu müssen. Die Beobachtung ist somit experi-
mentell gestaltet, jedoch wird sein Ergebnis nicht als eine neue Erkenntnis dargestellt, sondern 
vielmehr, so Dear, als eine Bestätigung einer bereits feststehenden, universellen Ordnung. 

13	 Nach der Veröffentlichung dieses ersten Teils erscheinen noch zwei weitere Teile, in die eine 
Beschreibung der Heilung von zwei weiteren Personen sowie eine Abhandlung über die so-
genannten „convulsionnaires“ (so bezeichnet aufgrund der bei den Betenden im Zuge der 
Heilung häufig auftretenden Zuckungen, vgl. dazu Daniel Vidal, Miracles et convulsions jansé-
nistes au XVIIIe siècle. Le mal et sa connaissance, Paris 1987) aufgenommen wurden. Vgl. La Vérité 

DOI: 10.13173/9783447118101.191 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



196 Rogier Gerrits

lungen von acht Personen, die an Krankheiten – von Blindheit über Geschwulste 
bis zu Lähmungen – litten. Es handelt sich hier nicht um eine klassische hagiogra-
phische Schrift, die die Wundertaten des Diakons mit dem Ziel seiner Heiligspre-
chung beschreiben. Dies geht bereits aus dem Titel hervor. Zwar gibt dieser vor, 
dass die Mirakel aufgrund der Fürbitte von François de Pâris bewirkt wurden („par 
l’intercession de“) – seine Seligsprechung wurde 1728 von Kardinal Louis-Antoine 
de Noailles eingeleitet – , aber ihre Beschreibung wird hier vor allem mit einem po-
lemischen Zweck vorgenommen: Die Beweisführung der Wahrhaftigkeit der Mira-
kel dient einer Befürwortung des Jansenismus.14 Aus diesem Grund erwähnt Carré 
de Montgeron im Titel bereits den Erzbischof von Sens, Jean-Joseph Languet de 
Gergy (1677–1753). Dieser hatte nämlich Partei ergriffen für die Bulle Unigenitus von 
1713, in der Papst Clemens IX. 101 Thesen des jansenistischen Theologen Pasquier 
Quesnel (1634–1719) verurteilte, und zudem eine Abhandlung geschrieben, in der 
er die Ereignisse in Saint-Médard als falsche Wunder darstellte.15 Carré de Montge-
ron zielt mit seinem Werk also auf die Überzeugung der Gegner der Jansenisten ab, 
was die Betonung der Wahrhaftigkeit der Wunder im Titel erklärt. 

Den sehr detaillierten und durchstrukturierten Erzählungen der Wunder geht 
die Bekehrungsgeschichte des Autors voraus. In dieser Geschichte schildert Carré 
de Montgeron wie er nach seinen Jugendjahren, in denen er mehrere sündhafte 
Taten begangen und mit großer Neugierde deistische Bücher gelesen hatte, durch 
ein Gebet am Grab des Diakons bekehrt wurde. Nach dem Gebet fallen ihm – so 
heißt es wörtlich – die Schuppen von den Augen. Wie in einer Vision kommen 
ihm mehrere Gedanken, die ihn von der Existenz Gottes und der Richtigkeit der 
jansenistischen Thesen überzeugen: 

des miracles opérés à l’intercession de M. de Pâris et autres appelans démontrée contre M. l’archevêque 
de Sens, Tome premier, s.l. 1737; Continuation des Demonstrations de Miracles opérés à l’intercession 
de M. de Pâris & autres Appelans, Tome second, Observations sur l’œuvre des convulsions et sur l’état 
des convulsionnaires, s.l. 1741; La Vérité des Miracles opérés à l’intercession de M. de Pâris et autres ap-
pelans: Avec des observations sur le phénomene des convulsions, Tome troisième, s.l. 1747. Alle Zitate 
in diesem Aufsatz stammen aus der vom Autor revidierten Ausgabe, die 1745 veröffentlicht 
wurde: La Vérité des miracles opérés à l’intercession de M. de Pâris et autres appelans démontrée 
contre M. l’archevêque de Sens, ouvrage dédié au Roy, par M. Carré de Montgeron, conseiller au Parle-
ment de Paris, Tome premier, nouvelle edition, revue & augmentée par l’auteur, Köln 1745. 

14	 Zum Versuch der Kanonisation von François de Pâris vgl. Christine Gouzi, „L’image du 
diacre Pâris: portraits gravés et hagiographie“, in: Chrétiens et sociétés 12 (2005), online: http://
journals.openedition.org/chretienssocietes/2175, 14.01.2021. Gouzi zeigt u. a., dass die Multi�-
plikation der Wunderberichte nach 1728 für Polemik gesorgt hat und die Chancen auf eine 
eventuelle Heiligsprechung des Diakons gar verringert haben. Für eine Analyse der Unter-
schiede in der Beweisführung zwischen Pascals Verteidigung des Wunders der Heiligen 
Dorne und Carré de Montgerons Verteidigung der Wunder in Saint-Médard vgl. Jean-Robert 
Armogathe, „À propos des miracles de Saint-Médard: les preuves de Carré de Montgeron et 
le positivisme des Lumières“, in: Revue de l’histoire des religions 180:2 (1971), S. 135–160.

15	 Jean-Joseph Languet De Gergy, Instruction pastorale au sujet des prétendus miracles du Diacre de 
Saint, Paris 1734. 

DOI: 10.13173/9783447118101.191 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author

http://journals.openedition.org/chretienssocietes/2175
http://journals.openedition.org/chretienssocietes/2175


197Wunder erfahren

Qui l’auroit cru, ô mon Dieu, que votre aimable providence me conduisoit 
elle-même à ce Tombeau pour terrasser mon orgueil, pour ôter de dessus 
mes yeux les écailles epaisses qui m’aveugloient depuis si longtems, & hu-
milier en un moment ce pécheur superbe sous le joug & l’empire de votre 
grâce toute puissante?16

Die Erzählung, die stark an die Bekehrung des Apostels Paulus (Apg 9) erinnert, 
ist ein erstes Beweisstück und soll den Leser davon überzeugen, dass der Verfas-
ser des Werkes selbst ein äußerst vertrauenswürdiger Zeuge ist, nicht nur weil er 
selbst ein Wunder erfahren hat, sondern vor allem auch, weil gerade seine Bekeh-
rung vom Deismus zum Jansenismus an ein Wunder grenzt.17

Auf diese persönliche Erzählung folgt eine allgemeine Abhandlung über die 
Zuverlässigkeit von Zeugenaussagen, in der der Autor anhand mehrerer Zitate 
aus der Heiligen Schrift argumentiert, dass Augenzeugenberichte über Wunder 
immer geglaubt werden könnten und auch sollten.18 Schließlich seien uns ‚fakti­
sche Wahrheiten‘ nur durch die Sinne, menschliche Zeugnisse oder göttliche Of­
fenbarung zugänglich: „Toutes les vérités de fait ne nous sont connues que par 
le report des sens, par le témoignage des hommes, ou par la révélation divine.“19 
Diejenigen, die dies nicht akzeptierten, seien von ihren Leidenschaften erblindet 
und könnten die Wahrheit nur noch finden, wenn sie selbst die Tatsachen aktiv 
erforschten.20 An diejenigen, die sich diese Mühe nicht machen wollten, sei aber 

16	 Carré de Montgeron, La Vérité des miracles, Miracle de Conversion, S. 8.
17	 Nachdem er sich von einer Krankheit erholt hatte, so schreibt Carré de Montgeron in diesem 

autobiographischen Teil des Werkes, habe er sich beim Justizminister gemeldet, um sich aktiv 
an der Verfolgung der Jansenisten zu beteiligen. Just in dieser Zeit habe Gott aber beschlos-
sen seine Gemütsverfassung zu ändern: „C’est dans le tems que je jouissois avec plus de 
plaisir de ma fortune, & que n’y ayant rien qui contraignît mes passions, je goûtois toute la 
fausse félicité qu’on peut trouver en ce monde, c’est même précisément dans le tems que M. le 
Garde des Sceaux à qui j’ai l’honneur d’appartenir, & à qui je m’étois offert peur persécuter les 
Jansénistes, m’avoit promis de me présenter à M. le Cardinal, qu’il plut à Dieu de changer en 
un jour tous les sentimens de mon cœur, & de dissiper les épaisses ténèbres où mon ame étoit 
ensevelie depuis plus de vingt-trois ans“ (ebd., S. 7). Dieses Detail bildet eine zusätzliche Par-
allele zur Bekehrungsgeschichte des Paulus, der die Anhänger Christi vor seiner Konversion 
noch verfolgt hatte. 

18	 Vgl. zu diesem Thema Michèle Bokobza Kahan, „Ethos in Testimony: The Case of Carré de 
Montgeron, a Jansenist and a Convulsionary in the Century of Enlightenment“, in: Eighteenth-
Century Studies 43:4 (2010), S. 419–433.

19	 Carré de Montgeron, La Vérité des miracles, Essai de Dissertation sur la Foi due au Temoignage, S. 35.
20	 „Telle est la force des passions; après avoir corrompu le cœur, elles seduisent aisément l’esprit. 

Elles lui font détourner ses regards de tout ce qui combat leurs intérêts: bientôt l’esprit n’a 
plus d’yeux que pour ce qui les favorise; le moindre prétexte lui suffit pour le refuser à l’évi-
dence […]. Ils n’ont qu’à vouloir, ils trouveront dans toute la Ville une multitude innombrable 
de témoins, qui leur certifieront avoir vu des maladies évidemment incurables qui ont duré 
des dix, quinze, vingt années, maladies qu’il n’étoit pas possible de feindre, & par rapport 
ausquelles ceux qui les ont vues ne pouvoient se méprendre. Ils n’ont ensuite qu’à voir eux 
mêmes les personnes guéries, pour juger par leurs yeux si elles le sont parfaitement, & s’in-
former dans tout leur voisinage quel jour s’est fait un changement si prodigieux“ (ebd., S. 38).

DOI: 10.13173/9783447118101.191 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



198 Rogier Gerrits

seine Schrift gerichtet: „Mais s’ils ne veulent pas prendre la peine de faire eux-
mêmes cet examen, nous allons leur en épargner le soin, en mettant sous les yeux 
des preuves incontestables de la vérité de quelques unes de ces merveilleuses gué-
risons.“21 Auf diese Auseinandersetzung, die die zentrale Bedeutung von empiri-
schem Erfahrungswissen für die Beweisführung der Berichte bereits ankündigt, 
folgt der erste Bericht über eine wunderbare Heilung.

3	 Die Heilung von Dom Alphonse de Palacios: ein Experiment
Am Grab des Diakons soll im Jahr 1731 ein spanischer Herr namens Dom Alphon-
se de Palacios von seiner Blindheit geheilt worden sein. Das „récit du miracle“, 
das den Anfang dieser ersten „démonstration“ bildet, – ein Wort, das den empiri-
schen, beweisführenden Charakter der Berichte betont –, schildert zunächst den 
Ablauf der Heilung. Auf die zusammenfassende Erzählung des Mirakels folgen 
dann noch die Charakterskizze der Zeugen der wunderbaren Heilung und die 
Auflistung von sieben Propositionen, „sur lesquelles cette Démonstration sera 
fondée“.22 Am Ende sind alle Beweisstücke (Briefe, ärztliche Atteste, Zeugenaussa-
gen), die in der Demonstration erwähnt werden, abgedruckt. 

Laut des récit hatte Dom Alphonse sein linkes Auge bereits durch eine Entzün-
dung verloren. Sein rechtes Auge wurde durch einen Faustschlag verletzt und war 
schließlich ebenfalls von einer Entzündung betroffen, sodass er es nach Einschät-
zung aller von ihm konsultierten Ärzte verlieren würde. Am Grab des Diakons 
geschieht schließlich ein Wunder: Das Auge des Spaniers heilt vollständig. 

Auffällig ist, dass der Vollzug des Wunders von Carré de Montgeron nahezu 
wie ein Experiment wiedergegeben wird. Er beschreibt nicht, wie in den Mirakel
erzählungen bis zum Ende des 17. Jahrhunderts noch gebräuchlich, nur den kur-
zen Moment, in dem das Wunder sich vollzieht,23 sondern fängt mit einer detail-
lierten Beschreibung des Krankheitsbildes des Spaniers an:

21	 Ebd.
22	 Ebd., S. 55.
23	 Französische Mirakelberichte aus dem 17. Jahrhundert bestehen oft nur aus einigen Zeilen, 

die die Wunder kurz und auf die Tatsachen reduziert wiedergeben. Sie werden häufig an Pil-
gerorten gesammelt und publiziert oder in Hagiographien aufgeführt. Gerade die Kürze der 
Berichte soll dabei die Wahrhaftigkeit der Wunder unterstreichen. So schreibt Michel du Saint 
Esprit über die von ihm verfassten Wunderberichte der Heilungen, die im Pilgerort Notre-
Dame de Lumières geschehen seien: „Semblables matieres [Wunder] doivent estre traitées fort 
simplement, avec la pure narrative“ (Michel du Saint Esprit, Saint Pélérinage de Notre-Dame de 
Lumières, Epistre dedicatoire, Lyon 1666, o.S., Herv. R.G.). In der hagiographischen Schrift La Vie 
de la vénérable Mere Agnez de Iesus (1665) versichert Charles-Louis de Lantages dem skeptischen 
Leser, dass auch er „n’[a] pas crû legerement tant de choses merveilleuses“ und „le simple récit 
de quoy que ce soit qui est arrivé à cette admirable fille“ bieten würde (Charles-Louis de Lanta-
ges, La Vie de la vénérable mère Agnez de Jésus, Préface, Au Puy 1665, o.S., Herv. R.G.). Die Berichte 
über die einzelnen Wunder, die durch die Fürbitte der beiden Heiligen geschehen, nehmen in 
diesen Werken nicht mehr als ein oder zwei Seiten ein. Eine Reduktion der Berichte auf die 
Tatsachen, soll somit wohl Spekulationen über die Umstände, Ursachen oder Funktionen der 
übernatürlichen Ereignisse im Vorfeld verhindern. Der Autor selbst kann sich auf diese Weise 

DOI: 10.13173/9783447118101.191 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



199Wunder erfahren

Dès 1725. Dom Alphonse de Palacios avoit entièrement perdu l’œil gauche. 
Une fluxion sur cet œil suivie d’inflammation, en avoit détruit toutes les 
parties internes. En 1728. un coup de poing qu’il reçut sur l’œil droit, le 
rendit aveugle pendant huit jours: il en recouvra la vue à force de remèdes; 
mais cet œil depuis cet accident resta toujours extrêmement foible & d’au-
tant plus qu’il portoit en lui même une cause secrete & infaillible d’un aveu-
glement qui faisoit chaque jour un progrès insensible. L’œil gauche ayant 
été entièrement anéanti, le nerf optique qui se porte à cet œil s’étoit des-
séché, & comme il est joint au nerf optique qui se porte à l’œil droit, il lui 
communiquoit peu à peu son désséchement.24 

Zudem nimmt er in seinen Bericht auch die ersten misslungenen Versuche, bei 
Gott für seine Heilung zu beten, auf. Der erste Anlauf zum Gebetsakt wird wie 
folgt beschrieben: 

Pour satisfaire à sa pieuse impatience, dès le lendemain 25. Juin on le mêne 
au Tombeau si desiré, où il commence sa neuvaine. Une telle ferveur devoit 

zudem als reiner Berichterstatter inszenieren. Gleichzeitig betont die Kürze der Berichte die 
Plötzlichkeit der Wunder und steigert somit deren wunderbare Atmosphäre. Weitere Legitima-
tion erhalten die Wunderberichte durch die Betonung der Glaubwürdigkeit und Frömmigkeit 
unterschiedlicher Zeugen. Unter diesen sind auch die als erfahren beschriebenen Ärzte, die 
die Kranken zuvor für medizinisch unheilbar erklären. Dabei wird das Krankheitsbild meist 
kurz benannt, weitere medizinische Details werden jedoch nicht aufgeführt. (Vgl. bspw.: „En 
1656. Monsieur du Crozet de la Paroisse de S. Arcons au voisinage de Langeac, eut une fausse 
pleuresie accompagnée d’une fiévre continuë, & d’une grande fluxion sur la poictrine, qui le 
reduisit à telle extrémité qu’un habile Medecin, qui le traittoit, ne luy donnoit plus que quelques 
heures de vie“ [Lantages, La Vie de la vénérable Mere Agnez de Iesus, S. 646]. Hier wird vom Arzt 
lediglich eine unheilbare Krankheit festgestellt, ohne dabei auf physische Details einzugehen.) 
Meist aber werden Geistliche als zuverlässige Zeugen oder Quellen für die Berichte erwähnt. 
So wird etwa die wunderbare Heilung, die das Dorf Goult zu einem Pilgerort machte, von 
Michel du Saint-Esprit legitimiert durch die Erklärung, die der Kaplan im Dorf aufgenommen 
habe, „[…] comme il a deposé avec serment devant Mr. de la Pierre, Official forain de Cavaillon, 
& Vicaire perpetuel de Goult“ (Du Saint-Esprit, Saint Pélérinage de Notre-Dame de Lumières, S. 3). 
In der dritten im Jahr 1718 veröffentlichten Ausgabe der Hagiographie über die Heilige Agnès 
de Jésus taucht sogar ein Bericht über die Heilung eines Geistlichen auf, der durch die Aussa-
ge eines anderen Geistlichen legitimiert wird: „Voici la declaration que Monsieur Louvreleul, 
Prêtre de la Doctrine Chretienne, Recteur du College de Nant au Diocese de Vabres, a fait de 
la guerison merveilleuse de Monsieur Savi, Chanoine & Theologal de l’Eglise Cathedrale de 
Mande“ (Lantages, La Vie de la vénérable Mere Agnez de Iesus, Au Puy 1718, S. 645). Die institu-
tionelle Bestätigung des Wunders erscheint hier als wichtigste Legitimierungsstrategie. Die 
Beweisführung, die Carré de Montgeron in seinem Werk vornimmt, orientiert sich, so wird 
sich im Folgenden herausstellen, durchaus an ähnlichen Legitimierungsstrategien, ist aber 
sehr viel detaillierter, technischer und ausführlicher gehalten. Carré de Montgeron geht es 
darum – so geht aus dem Titel des Werkes hervor –, die Wahrhaftigkeit der Wunder zu beweisen 
(„démontrée“). Vgl. dazu ebenfalls Armogathe, À propos des miracles de Saint-Médard, S. 145f.

24	 Carré de Montgeron, La Vérité des miracles, Dom Alphonse, S. 40. Für eine Analyse der Ästhe-
tik der Darstellung unterschiedlicher Krankheiten in diesem Werk, vgl. Barbara Stentz, „La 
maladie en récit et en image dans La Vérité des miracles de Louis-Basile Carré de Montgeron“, in: 
Dix-huitième siècle 47 (2015), S. 291–310.

DOI: 10.13173/9783447118101.191 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



200 Rogier Gerrits

avoir encore le mérite de la patience, & la recompense de l’épreuve. Dès le 
premier jour le mal redouble avec une violence extrême: son œil semblable 
pour la couleur à une meure écrasée tant il est rouge & enflammé, tombe 
alors dans d’épaisses ténèbres, & la lumière désormais incapable de lui faire 
appercevoir les objets, ne produit plus d’autre effet que de redoubler ses 
souffrances, sitôt qu’il est frappé de ses plus foibles rayons.25

Die Beschreibung des Anfangs seiner Novene enthält, außer der Mitteilung, dass 
der Patient sehr fromm ist, keine religiösen Einzelheiten. Sie besteht vor allem aus 
einer Reihe detaillierter medizinischer Beobachtungen und einer präzisen Zeitan-
gabe. Der Zustand des Auges, das sich infiziert hat, verschlimmert sich: Es erträgt 
nun gar kein Licht mehr. Es folgen danach laut dem Bericht mehrere ärztliche 
Untersuchungen, die erneut feststellen müssen, dass menschliche Heilmittel nicht 
weiterhelfen. Aber, so führt Carré de Montgeron weiter aus, anstatt zu verzwei-
feln, spürt Dom Alphonse, wie sein Vertrauen in den göttlichen, „allmächtigen 
Arzt“ zunimmt. In einem erneuten Versuch legt der Spanier ein Stück Stoff vom 
Kleid des verstorbenen Diakons auf sein Auge:

Cependant Dom Alphonse, à mesure que les hommes désesperent de pou-
voir le guérir, sent croître sa confiance au Médecin Tout-puissant. Le soir 
du même jour 30. Juin il met sur son œil un morceau de la chemise dans 
laquelle étoit mort le Bien heureux Pénitent; il est dans l’instant un peu 
soulagé. Le Dimanche, premier Juillet, la Relique est derechef appliquée 
le soir en se couchant, & peu d’heures après arrive le moment de la visite 
& des consolations du Seigneur. Cet œil qu’un rouge enflammé, rendoit 
affreux, cet œil qui fuyoit la clarté du jour comme une implacable ennemie, 
cet œil que des principes essentiellement viciés faisoient tendre sans cesse à 
l’affaissement & à la destruction, cet œil enfin dont la douleur & les ténèbres 
faisoient tour à tour le supplice & l’ennui, cet œil éprouve bientôt la ver-
tu bienfaisante du linge consacré par l’attouchement du corps de l’illustre 
Pénitent. La guérison commence à s’opérer dans le secret du silence & du 
sommeil. A trois heures du matin Dom Alphonse se réveille; il s’étonne, il 
croit rêver en sentant que tous ses maux sont appaisés: que dis-je? il s’en 
trouve entièrement délivré.26

Wiederum macht Carré de Montgeron hier medizinische Beobachtungen, ver-
schränkt diese jedoch nun auch mit einem religiösen Diskurs. Die präzise Be-
schreibung der Anwendung des Tuches im Stil einer medizinischen Behandlung 
(„derechef appliquée le soir en se couchant“), legt den Fokus in erster Linie erneut 
auf den körperlichen, äußerlichen Aspekt des Heilungsvorgangs. Die Betonung 
der Krankheit und des schrecklichen Aussehens des Auges („rouge enflammé, […] 

25	 Carré de Montgeron, La Vérité des miracles, Dom Alphonse, S. 41.
26	 Ebd., S. 42.

DOI: 10.13173/9783447118101.191 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



201Wunder erfahren

affreux“) sorgt dafür, dass eine Heilung weiterhin unwahrscheinlich erscheint 
und somit, sollte sie erfolgen, nur eine übernatürliche Ursache haben kann. Auch 
die Heilung selbst wird hier wie ein medizinischer Vorgang beschrieben. Sie voll-
zieht sich nicht plötzlich, sondern sie ist ein Prozess, der in der Nacht ‚zu wirken 
beginnt‘ („commence à s’opérer“). Das tatsächliche Wunder der Heilung kann 
nicht bis in ihre Details beobachtet werden und geschieht in der ‚geheimen Stille 
des Schlafes‘ („dans le secret du silence & du sommeil“). Die Wirkung des Wun-
ders kann jedoch beobachtet werden. Auch hier notiert Carré de Montgeron wie-
der die Uhrzeit, zu der Dom Alphonse die Heilung bemerkt, um die Genauigkeit 
der Beobachtungen zu beglaubigen. 

Doch die medizinischen Beobachtungen werden auch rhetorisch unterstützt. 
Um das Übernatürliche, das Wunderbare und das staunenerregende Moment der 
Heilung zu betonen, setzt Carré de Montgeron unterschiedliche rhetorische Stra­
tegien ein. Die im historischen Präsens gehaltene anaphorische Evokation von 
„cet œil que […], cet œil qui […], cet œil que […] cet œil enfin dont […], cet œil 
éprouve […]“ hebt die Unmöglichkeit des Ereignisses hervor und erzeugt einen 
Spannungseffekt. Die correctio „que dis-je?“ steigert das Staunen des Lesers über 
das Wunder erneut. Diese staunenerregenden rhetorischen Strategien führen den 
Leser sprachlich zur religiösen Dimension der wunderbaren Heilung. Die Hei-
lung wird dann auch nicht durch einen irdischen, sondern durch den göttlichen 
Arzt („Médecin Tout-puissant“) bewirkt. 

Dass das kranke Auge das Tageslicht flieht („fuyoit la clarté du jour“) und von 
verdorbenen Prinzipien zur Vernichtung gebracht wird, ist moralisch-allegorisch 
zu lesen. So wie die wunderbare Heilung der Blinden durch Jesus in der Heiligen 
Schrift einhergeht mit einer Konversion zum rechten Glauben, wird die Blindheit 
von Dom Alphonse hier gleichgesetzt mit einem falschen Glauben.27 Dass inso-
fern eine Bekehrung erforderlich ist, geht aus dem weiteren Verlauf des Berichtes 
hervor. Denn obwohl Dom Alphonse beim Erwachen staunend bemerkt, dass er 
von seinem Übel erlöst wurde, ist die Heilung immer noch nicht vollständig ab-
geschlossen. Carré de Montgeron suggeriert, dass Gott die Heilung nicht gänzlich 
vollziehen wollte, bevor Alphonse am Grab selbst gebetet hätte:

Sa guérison cependant n’est pas encore parfaite. Les objets ne se présentent 
encore à sa vue, non plus qu’à celle de cet aveugle dont il est parlé dans l’Evan-
gile, que d’une maniere peu distincte. Son œil est encore traversé par une 
barre rouge & enflammée: il semble que Dieu differe d’achever son ouvrage 
jusqu’à ce que Dom Alphonse soit au pied du Tombeau de M. de Pâris, pour 
lui faire mieux sentir que c’est en s’attachant à la cause dans laquelle il est 

27	 Vgl. zum Beispiel die Heilung eines Blinden bei Jericho (Mk 10,46–52). Dort wird der Glauben 
von Christus als Grund für die wunderbare Heilung des Blinden genannt: „Geh! Dein Glau-
be hat dich gerettet. Im gleichen Augenblick konnte er sehen und er folgte Jesus auf seinem 
Weg nach“ (Mk 10,52).

DOI: 10.13173/9783447118101.191 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



202 Rogier Gerrits

mort, qu’on reçoit la lumière & qu’on sort des ténébres épaisses où une sou-
mission trop aveugle jette aujourd’hui un grand nombre de personnes.28

Voraussetzung für den vollständigen Vollzug des Heilwunders, das heißt die Hei-
lung des Auges, ist somit die Bekehrung nach dem Vorbild des (für seine Nächs-
tenliebe bekannten) Diakons, also die Heilung der moralischen Blindheit: 

Dom Alphonse ressent tant de ferveur dans ce sanctuaire de bénédiction, 
que la plus grande partie de la matinée suffit à peine à sa tendre piété & à 
la vivacité de sa reconnoissance. C’étoit un spectacle bien touchant & vrai-
ment digne des yeux de Dieu même qui connoît si bien le prix de ses dons, 
de voir ce jeune Seigneur Espagnol fouler ainsi aux pieds tous les objets de 
terreur, que les préventions de son pays & les rigeurs [sic.] inexorables de 
l’Inquisition ne pouvoient manquer de lui présenter. Une foi si vive est bien-
tôt recompensée. Son œil, qui la veille au soir étoit encore si enflammé si 
douloureux & si difforme, qu’il ne sembloit plus être que le triste reste d’un 
œil détruit, paroit tout-à-coup beau, vif & lumineux, souffre sans s’éblouir 
la plus vive lumiere des rayons les plus ardens du soleil […].29

Für die Gebete, die Dom Alphonse mit Inbrunst vorträgt, reicht der Morgen kaum 
aus („la plus grande partie de la matinée suffit à peine“), doch bleibt unklar, was 
genau er am Grab eigentlich macht, um Gott von seiner Bekehrung zu überzeugen. 
Ob mit „ses dons“ Spenden für die Armen oder ein langes Gebet gemeint sind, 
bleibt ungewiss. Dass sie aber ein Beweis für seine „foi si vive“ sind, leitet Carré de 
Montgeron daraus ab, dass der Spanier durch seine Bekehrung zum Jansenismus 
in seiner Heimat eine Verfolgung durch die Inquisition riskiert.30 Erst nachdem 
Dom Alphonse gezeigt hat, dass seine Seele erhellt ist, merkt er, dass sein Auge 
endgültig geheilt ist und das helle Licht der Sonne wieder vertragen kann. 

Carré de Montgeron versucht seine Leser somit mittels zwei einander ergän-
zender Diskurse von der Wahrheit des Wunders zu überzeugen. Erstens gestaltet 
er seinen Text auf eine Art, die an Berichte von späteren naturwissenschaftlichen 
Experimenten erinnert: die genannten Uhrzeiten, die präzisen Beschreibungen 
der wiederholten Versuche, das Auge endgültig zu heilen, sowie die Diagnosen 
des Zustandes seines Auges während der unterschiedlichen Stadien des wunder-
baren Geschehens zeigen den Einfluss der aufkommenden experimentellen Wis-

28	 Carré de Montgeron, La Vérité des miracles, Dom Alphonse, S. 42. Mit „cet aveugle dont il est 
parlé dans l’Evangile“ ist hier wohl der Blindgeborene gemeint, der, nachdem er von Jesus 
geheilt wurde und sehen konnte, den Pharisäern erklärte, dass Jesus ein Prophet sei (Joh 9).

29	 Carré de Montgeron, La Vérité des miracles, Dom Alphonse, S. 43.
30	 Bereits am Anfang des Berichtes macht Carré de Montgeron deutlich, dass in Spanien die 

„ténèbres de l’erreur“ der Inquisition die „lumiere de la Vérité“ verdunkelt hätten. Zudem 
hatte Dom Alphonses Betreuer („Gouverneur“) ihm zunächst die Reise nach Paris verboten. 
Dieser fürchtete den Eindruck, den eine eventuelle Heilung des Sohnes eines hochpositio-
nierten spanischen Regierungsmitarbeiters durch die Vermittlung eines Jansenisten erwe-
cken könnte. Vgl. ebd., S. 41f. 

DOI: 10.13173/9783447118101.191 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



203Wunder erfahren

senschaft auf Carré de Montgeron.31 Auch wenn hier nicht im eigentlichen Sinne 
von einem Experiment die Rede sein kann – es findet keine experimentelle Mani­
pulation der Natur zur Erkenntnisgewinnung statt –,32 setzen seine Überlegun-
gen stark auf die empirische Beobachtung von Tatsachen, die die Grundlage für 
Experimente bilden.33 Die Leser des Berichtes können die Beobachtungen Carré 
de Montgerons und den allmählichen Vollzug des Wunders somit bis ins Detail 
nachvollziehen und beurteilen.34 Daneben wird die Beschreibung des Wunders 

31	 In Frankreich etablieren sich die experimentellen Naturwissenschaften ab Mitte der 1730er 
Jahre mit den Schriften des Abbé Nollet. Vgl. Peter R. Anstey/Alberto Vanzo, „Early Modern 
Experimental Philosophy“, in: A Companion to Experimental Philosophy, hg. von Justin Sytsma 
und Wesley Buckwalter, Wiley Blackwell 2016, S. 87–102, hier S. 98–100. 

32	 Vgl. Peter Dear, „The Meanings of Experience“, in: The Cambridge History of Science, Bd. 3: Early 
Modern Science, hg. von Katharine Park und Lorraine Daston, Cambridge 2008, S. 106–131. 
Dear definiert das frühneuzeitliche Experiment als „a technique for interrogating nature (if 
necessary, ‚torturing‘ it, in Francis Bacon’s phrase), and one that yielded, above all, operatio-
nal rather than essential knowledge“ (S. 130). 

33	 Zur epistemischen Bedeutung von Fakten für die Beweisführung der experimentellen Wis-
senschaften vgl. Lorraine Daston, „Strange Facts, Plain Facts, and the Texture of Scientific 
Experience in the Enlightenment“, in Proof and Persuasion: Essays on Authority, Objectivity, and 
Evidence, hg. von Suzanne Marchand und Elizabeth Lunbeck, Turnhout 1996, S. 42–59. In die-
sem Kontext ist es lohnenswert noch einmal auf die anfangs bereits erwähnte Aussage Carré 
de Montgerons, dass alle „vérités de fait“ (Herv. R.G) nur mittels der Sinne zugänglich seien, 
zu verweisen (siehe oben Anm. 19).

34	 Die Beschreibung der Wunderheilungen als langsam wirkende Vorgänge, die mit Rückfäl-
len und Schmerzen zusammengehen, betont die Tatsächlichkeit und Beobachtbarkeit der 
Wunder. In gewisser Weise folgt Gott den Naturgesetzen für die Vollbringung der Wunder. 
Die in der Frühen Neuzeit durchaus geläufige allegorische Vorstellung von Gott als Arzt, 
der die Gnade als geistige Medizin für die geistige Krankheit der Sünde anreicht (vgl. dazu 
zum Beispiel Johann Anselm Steiger, Medizinische Theologie: Christus medicus und theologia 
medicinalis bei Martin Luther und im Luthertum der Barockzeit, Leiden/Boston 2005), bekommt 
hier eine physische Dimension. Gott arbeitet nicht nur metaphorisch, sondern wirklich wie 
ein irdischer Arzt. Argomathe sieht in dieser Betonung empirischer Fakten einen frühen 
Ausdruck des modernen Positivismus. Vgl. Argomathe, À propos des miracles de Saint-Médard, 
S. 146, sowie S. 158–160. Im Gegensatz zu den Wunderberichten des 17. Jahrhunderts, die die 
Wunder vor allem institutionell legitimieren, orientiert sich Carré de Montgeron an den neu-
en naturwissenschaftlichen Theorien des 18. Jahrhunderts. Dies blieb nicht unbemerkt: In 
seiner Abhandlung über Wunder erwähnt David Hume die jansenistischen Wunder und 
zeigt sich beeindruckt von der Menge an Zeugen und Carré de Montgerons Berichte: „But 
what is more extraordinary, many of the miracles were immediately proved upon the spot, 
before judges of unquestioned integrity, attested by witnesses of credit and distinction, in a 
learned age, and on the most eminent theatre that is now in the world. Nor is this all. A rela-
tion of them was published and dispersed everywhere; nor were the Jesuits, though a learned 
body, supported by the civil magistrate, and determined enemies to those opinions, in whose 
favour the miracles were said to have been wrought, ever able distinctly to refute or detect 
them“ (David Hume, An Enquiry Concerning Human Understanding, hg. von Stephen Buckle, 
Cambridge 2007, S. 109 (10, 2, 27). Aus der empirisch gestalteten Argumentation ergibt sich 
aber auch ein Paradoxon: Die Betonung der Wunder als empirisch nachvollziehbaren Tatsa-
chen geht mit einer Reduzierung des übernatürlichen Anteils einher. Gleichzeitig aber soll 
die Argumentation die Übernatürlichkeit der Ereignisse bestätigen. Im Folgenden soll deut-
lich werden, dass dem Staunen aus diesem Grund eine erhebliche Rolle zukommt. 

DOI: 10.13173/9783447118101.191 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



204 Rogier Gerrits

mit einem religiösen Diskurs verbunden, der die Zeichenhaftigkeit des Gene-
sungswunders betont und die Leser von seiner Wahrhaftigkeit überzeugen soll. 

Nach dieser detaillierten Erzählung des Mirakels, führt Carré de Montgeron 
nun eine Menge Zeugen an, die das Wunder bestätigen. Darunter sind auch zwei 
‚berühmte‘ Chirurgen, deren Aussagen zur Begutachtung des Wunders von Dom 
Alphonse ebenfalls auf einem Experiment beruhen: „[…] deux fameux Chirur-
giens, M. de Manteville &. M. Souchay, […] après plusieurs expériences ont cer-
tifié dans un rapport authentique la perfection de la vue de l’œil droit de Dom 
Alphonse, aussi bien pour les objets éloignés que pour ceux qui étoient proches“.35 
Die Ärzte werden hier somit nicht nur als Autoritätsfiguren angeführt. Sie sollen 
die Funktion des Auges auch empirisch untersucht und bestätigt haben. Nach den 
vorherigen Erklärungen über die Unheilbarkeit des Auges wird nun also mittels 
Experimenten festgestellt, dass ein Wunder geschehen sein muss. 

Die oben angeführten Argumente Dears sind auch für diese Beispiele relevant: 
Experimente und Wunder sind hier insofern aufeinander bezogen, als sie anhand 
der Naturgesetze definiert werden. Carré de Montgeron verwendet den empiri-
schen Diskurs, um seine Leser davon zu überzeugen, dass es sich hier um Wunder 
handelt. Gerade die Experimente der Ärzte – die die Grenzen der Naturgesetze 
dadurch markieren, dass Dom Alphonses Heilung unmöglich scheint – zeigen, 
dass es sich hier um übernatürliche Heilungen handelt und somit um Wunder. 
Indem Carré de Montgeron seine Berichte in einem solchen pseudo-wissenschaft-
lichen Diskurs präsentiert, zielt er auf eine höhere Glaubwürdigkeit seiner Ab-
handlungen. Er möchte nicht bloß behaupten, sondern vor allem beweisen, dass 
die Wunder wirklich stattgefunden haben. Dem Leser werden dazu alle Schritte 
des Heilvorgangs dargelegt. Ihm wird suggeriert, er könne die Wahrhaftigkeit des 
Wunders selbst überprüfen. Diese Legimitierungsstrategie kann einerseits da-
durch erklärt werden, dass die empirischen Naturwissenschaften im Frankreich 
des 18. Jahrhunderts an Bedeutung gewinnen. Andererseits aber fällt durch die 
Bulle Unigenitus für die Jansenisten die bisher geläufige, institutionelle Autorisie-
rung der Wunder durch die Kirche weg. Carré de Montgeron, dessen Werk sich 
explizit an die Jesuiten richtet, bleibt somit nur noch eine Beweisführung, die auf 
sinnlicher Wahrnehmung beruht. Er kann gewissermaßen nichts anderes tun, als 
seinen Opponenten die Tatsachen vor Augen zu führen. 

4	 Experimente und Leidenschaften
Was Dear bezüglich Pascals Experiment gezeigt hat, trifft aber auch hier zu: Die 
Beobachtungen bestätigen eine für den Beobachter bereits feststehende Tatsache. 
Carré de Montgeron ist davon überzeugt, dass die Heilungen übernatürlicher Art 
sind und verwendet den empirischen Diskurs als eine rhetorisch-persuasive Stra-
tegie. Doch zeigt sich in den Berichten, dass die Ärzte und Zeugen nicht unbe-
dingt als jene „observateur[s] le[s] plus exact[s], le[s] plus desintéressé[s] & le[s] 

35	 Ebd., S. 53.

DOI: 10.13173/9783447118101.191 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



205Wunder erfahren

moins passionné[s]“ auftreten, die ihre Studienobjekte laut Du Marsais’ Artikel 
zur expérience in der Encyclopédie von Diderot und d’Alembert nicht mit einem 
durch Leidenschaften verzerrten Blick betrachten.36 Doch letztlich fungieren die 
Leidenschaften nicht nur wie eine Brille („lunettes“ 37), die die Dinge anders aus-
sehen lässt, als sie sind. Sondern, so ließe sich hinzufügen, die Beobachtungen 
selbst lösen beim beobachtenden Subjekt häufig Leidenschaften aus – insbesonde-
re bewirken sie ein Staunen, das auch bei Carré de Montgeron Erwähnung findet, 
wenn er die erste Begegnung zwischen dem Arzt Gendron und dem geheilten 
Dom Alphonse bespricht. Hierbei führt er das Staunen des Arztes bezeichnender-
weise sogar als Beweis („preuve“) für die Übernatürlichkeit der Heilung an: 

L’étonnement de M. Gendron dès qu’il apperçoit de loin D. Alphonse, est 
déjà une grande preuve du surnaturel de sa guérison: un homme d’une 
expérience aussi consommée que M. Gendron, ne se seroit pas tant étonné 
d’une chose qui auroit pu arriver d’une manière naturelle.38

Das Staunen wird hier durch die Rückkopplung an Erfahrungswissen als Beweis 
für den übernatürlichen Charakter der Heilung genannt: Es zeigt, dass der Arzt, 
obwohl er sehr erfahren ist, die Heilung nicht medizinisch erklären kann. 

Neben der Zeugenschaft solch medizinischer Experten werden auch die Beob-
achtungen ‚einfachster‘ Menschen angeführt, um die Wahrhaftigkeit des Wun-
ders zu bestätigen. So schreibt Carré de Montgeron in einem weiteren Bericht, 
dass die wunderbare Heilung des Auges eines gewissen Pierre Gautier durch 
‚tausendfache Erfahrung‘ („mille & mille expériences“) von den Einwohnern des 
Dorfes bestätigt worden sei:

La joie d’un événement si subit & si consolant n’est pas de ces choses que 
l’on puisse décrire, le cœur du miraculé suffit à peine à sa reconnoissance; 
c’est une consolation universelle dans sa famille, c’est un étonnement & un 
empressement général dans la ville de Pezenas pour venir admirer une mer-
veille si peu attendue. La facilité de s’en convaincre par soi-même fait faire 
mille & mille expériences, & tout sert à persuader de la réalité du Miracle. Ici 
le jugement du plus simple est aussi sûr, que la décision du plus habile: c’est 
un œil crevé depuis quinze mois, c’est un œil détruit qui a été rétabli d’une 
manière subite, & qui présentement voit tout, distingue tout, discerne tout.39

36	 César Chesneau Du Marsais, „Expérience“, in: Denis Diderot/Jean le Rond d’Alembert (Hg.), 
Encyclopédie, ou Dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers, Bd. 6, Paris 1756, S. 297a: 
„Il est assez ordinaire que deux personnes qui sont de sentiment différent, alleguent chacun 
l’expérience en sa faveur: c’est l’observateur le plus exact, le plus desintéressé & le moins pas-
sionné qui seul a raison. Souvent les passions sont des lunettes qui nous font voir ce qui n’est 
pas, ou qui nous montrent les objets autrement qu’ils ne sont.“

37	 Ebd.
38	 Carré de Montgeron, La Vérité des miracles, Dom Alphonse, S. 73.
39	 Carré de Montgeron, La Vérité des miracles, Pierre Gautier, S. 3.

DOI: 10.13173/9783447118101.191 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



206 Rogier Gerrits

Auch aus diesem Zitat geht hervor, dass die Beobachtungen Leidenschaften her-
vorrufen, die zur Bestätigung des Wunders beitragen. Die Tatsache, dass Carré de 
Montgeron vom Staunen, von der Verwunderung und der Unbeschreibbarkeit des 
Wunders spricht, deutet auf eine Mischform von empirischer observatio und einer 
spontanen Erfahrung hin. 

In weiteren Berichten wird zudem deutlich, dass die Beglaubigung der Wunder 
anhand einer empirischen Argumentation wohl nicht völlig hinreichend ist. Car-
ré de Montgeron rekurriert auch vielfach auf ein alltägliches Erfahrungswissen. 
In mehreren der Berichte werden zum Beispiel Zeugen aufgeführt, die den kör-
perlichen Defekt oder die Krankheit des betreffenden Subjekts der Erzählung für 
unheilbar erklären und sich dabei auf ihre experientia berufen. 

Auch wenn Carré de Montgeron mit einem empirischen Wissen argumentiert, 
kommt der praktischen Erfahrung eine sehr bedeutende Rolle zu. Dieses langjäh-
rige Erfahrungswissen scheint an manchen Stellen sogar mehr Überzeugungs-
kraft zu besitzen als das empirische Wissen, denn erst durch den Rückgriff auf 
die persönliche (Lebens)Erfahrung wird jenes Staunen ausgelöst, das die beiden 
Ärzte wirklich überzeugt. Das Staunen erlaubt es Carré de Montgeron schließlich 
zu argumentieren, dass, wenn sogar Personen mit einer solchen langjährigen Er-
fahrung die Heilung als unverständlich deklamieren und an die Grenzen ihres 
Wissens stoßen, es sich nur um ein Wunder handeln könne. Trotz des Versuchs, 
die Wunder so systematisch und wissenschaftlich wie möglich zu vermitteln, be-
ruft Carré de Montgeron sich also zusätzlich auf jene persönliche Erfahrung, die 
sich nur schwer in propositionale Sprache transferieren lässt. 

Zudem tauchen in den Erzählungen regelmäßig überraschte, staunende und 
sich wundernde Zeugen auf. Neben den präzisen Beobachtungen appelliert der 
Berichterstatter also auch an Erfahrungswissen im Sinne eines alltäglichen Wis-
sens und die Leidenschaften als somatischen Nachweis der Erfahrung des Wun-
ders, um seine Leser zu überzeugen. Die Erfahrung des Wunders affektiert in ers-
ter Linie den Körper und löst Staunen aus. Carré de Montgeron versucht sich die 
Wunder zwar durch präzise Beobachtungen zu nähern, führt sie aber immer wie-
der auf das Staunen zurück, was die Einschränkungen seiner empirischen Me-
thode zeigt.40 Durch die Reproduktion des Staunens – sowohl durch rhetorische 

40	 Das Staunen oder die Verwunderung und das Wunder haben seit jeher eine enge Verbindung. 
Bereits in der antiken Philosophie ist das Staunen (thaumazein) der Ursprung der Wissbegier-
de, löst sie doch die Neugierde aus. Vgl. dazu Karlheinz Barck, „Wunderbar“, in: Ästhetische 
Grundbegriffe. Historisches Wörterbuch in sieben Bänden, Bd. 6, hg. von dems. u. a., Stuttgart/Wei-
mar 2005, S. 730–773, hier S. 733. Im 17. Jahrhundert ist die Verwunderung bei Descartes aus 
diesem Grund die erste Leidenschaft. Sie lässt den Zuschauenden erst einmal ohne Urteil 
über das bestaunte Objekt oder Ereignis zurück und setzt somit die Neugierde, d. h. das Stre-
ben nach neuen Erkenntnissen, in Gang. Vgl. René Descartes, Les Passions de l’âme, II, 53, hg. 
von Jean-Maurice Monnoyer, Paris 1988, S. 190: „Et parce que cela [die Verwunderung] peut 
arriver avant que nous connaissions aucunement si cet objet nous est convenable, ou si il ne 
l’est pas, il me semble que l’admiration est la première de toutes les passions.“ Diese epistemi-
sche Dimension des Staunens spielt auch bei Carré de Montgeron eine Rolle. Allerdings führt 

DOI: 10.13173/9783447118101.191 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



207Wunder erfahren

Strategien als auch durch das Anführen staunender Zeugen – wird der Bericht 
auf die eigentliche Erfahrung des Wunders zurückgeführt, die dem Menschen mit 
einem Eingriff Gottes in der Welt konfrontiert. 

5	 Wunder-Erfahrung
Bisher ist es vor allem darum gegangen, wie Erfahrungswissen verwendet wird, 
um skeptische Leser von Wundern zu überzeugen. Doch Wunder können, so geht 
aus anderen Wunderberichten hervor, selbst ebenfalls Erfahrungswissen erzeu-
gen. In der Histoire de Nôtre-Dame de Liesse, die im Jahr 1708 veröffentlicht wurde, 
erzählt der Priester Étienne Nicolas Villette die Geschichte des Marienwallfahr-
tortes Liesse, wo vom späten 14. bis zum 17. Jahrhundert mehrere Wunder gesche-
hen sein sollen.41 Das Buch enthält ein Kapitel, in dem der Priester sowohl über 
die allgemeine, ortsunabhängige Marienverehrung als auch deren Bezug zum 
Pilgern zu spezifischen Wallfahrtsorten spricht. Zunächst schreibt er, dass Maria 
natürlich überall verehrt werden könne und sie auch überall Gebete erhöre.42 An 
bestimmten, von ihr selbst erwählten Orten würde sie jedoch noch größere Wun-
der bewirken. Zur Unterstützung dieser Aussage appelliert er an die allgemeine, 
praktische Erfahrung:

Mais quoi que ces principes soient certains & véritables [dass Maria übe-
rall angebetet werden kann], personne ne peut disconvenir que comme il 
y à des Lieux que la sainte Vierge semble s’être choisis pour y être hono-
rée d’un Culte particulier, elle se plaît aussi à y répandre ses faveurs & ses 
graces avec plus d’abondance, sur ceux qui viennent y implorer son secours. 
Ceci est une vérité de pratique & d’expérience qui est reconnuë dans tout le 
Monde Chrêtien, n’y ayant point de Royaume, & presque point de Province, 

das Staunen hier nicht zu neuen Erkenntnissen über die Naturgesetze, sondern zur Feststel-
lung, dass die Heilungen nicht zu erklären sind und deswegen göttlichen Ursprungs sein 
müssen. Die Art von Staunen, die von Wundern ausgelöst wird, wird in der Heiligen Schrift 
bereits mit stupor beschrieben (so reagieren die Zeugen einer Heilung eines Blinden durch 
Jesus in Mt 12,23 wie folgt: „stupebant omnes turbae“) und kennzeichnet sich durch Furcht 
und Erstarrung. Diese Art von Staunen macht dem Beobachter des Wunders die Allmacht 
Gottes bewusst, leitet aber keine epistemologische Frage nach der Funktion des wunderbaren 
Geschehens ein. Vgl. hierzu Mireille Schnyder, „Staunen und conversio“, in: Zwischen Ereignis 
und Erzählung: Konversion als Medium der Selbstbeschreibung in Spätantike, Mittelalter und Früher 
Neuzeit, hg. von Ruth Beruht u. a., Berlin 2016, S. 169–186. Dem Wunder als Ereignis und der 
Verwunderung als Leidenschaft ist gemeinsam, dass sie beide die Grenzen des Wissbaren 
markieren. Vgl. Daston/Park, Wonders, S. 13–20.

41	 Zur Geschichte von Notre-Dame de Liesse als Pilgerort vgl. Hervé Barbin/Jean-Pierre Du-
teil, „Miracle et pèlerinage au XVIIe siècle“, in: Revue d’Histoire de l’Église de France 167 (1975), 
S. 246–256; Philippe Luez, „Pourquoi vient-on prier Notre-Dame-de-Liesse?“, in: Revue d’his
toire de l’Église de France 192 (1988), S. 39–52.

42	 Étienne Nicolas Villette, Histoire de Nôtre-Dame de Liesse, Laon 1708, S. 89f.: „Quant aux Péleri-
nages établis dans l’Eglise aux Lieux qui sont spécialement dédiés à la sainte Vierge, je dirai 
qu’il est vrai qu’on peut l’honorer en tout lieu; qu’elle entend par tout les priéres de ceux qui ont 
recours à elle; qu’elle les éxauce même partout, lors qu’on les lui adresse avec une vive foi […].“

DOI: 10.13173/9783447118101.191 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



208 Rogier Gerrits

où il n’y aît des Lieux, dans lesquels la sainte Vierge fait ressentir à ceux qui 
viennent l’y invoquer des effets sensibles de sa clémence.43

Weil es fast in jedem Land und in jeder Provinz einen der Mutter Gottes gewid-
meten Pilgerort gebe, wo sie wundertätig gewesen sei, habe die ganze christli-
che Welt die Erfahrung gemacht, dass diejenigen, die sie an solchen Orten anru-
fen, auch die Effekte ihrer Gnade zu spüren bekämen. Obwohl der Priester hier 
wohl in erster Linie sein Vertrauen in die Gnade der Gottesmutter zum Ausdruck 
bringt, ist auffällig, dass Wunder, die eigentlich unverständliche, übernatürliche 
Ereignisse sind, hier nahezu als vorhersagbar betrachtet werden. Sie folgen dem-
nach offenbar einer bestimmten Gesetzmäßigkeit, die Villette hier mit einem Er-
fahrungswissen verbindet: Da die Marienwunder immer wieder an ähnlichen Or-
ten stattfinden, so das Argument, habe die christliche Welt ein Erfahrungswissen 
aufgebaut, aufgrund dessen sie sich der Wundertätigkeit versichert wissen könne.

Ein letztes Beispiel zeigt, wie aus einem Wunder Erfahrungswissen hervorgeht, 
verbindet dies aber gleichzeitig mit einem Unwissen über das Wunder. Es handelt 
sich um die „Miracle de la sainte Épine“, die am 24. März 1656 im jansenistischen 
Kloster Port-Royal stattgefunden haben soll. Dort wurde die dreizehnjährige 
Marguerite Périer, die Nichte von Pascal, von einer Augengeschwulst, an der sie 
bereits jahrelang gelitten hatte, geheilt. Als sie an jenem Tag eine im Kloster auf-
bewahrte Dornenreliquie auf ihr Auge drückte, so die Erzählung, verschwand die 
Geschwulst sofort und ihr Auge war geheilt.44 In den darauffolgenden Wochen 

43	 Ebd., S. 90.
44	 Festgehalten wurde das Wunder u. a. in einer Zeugenaussage Blaise Pascals, der das Wunder 

als Onkel des Mädchens miterlebte. Vgl. Déposition de Pascal sur le Miracle de la Sainte Épine, in: 
ders.: Œuvres complètes, Bd. 1, hg. von Michel Le Guern, Paris 1998, S. 3–6. Für eine Zusammen-
fassung der Ereignisse siehe auch Antony McKenna, „Périer, Marguerite“, in: Dictionnaire de 
Port-Royal, hg. von Jean Lesaulnier und Antony McKenna, Paris 2004, S. 810–812. Die Erklärung 
von Pascal ist von der gleichen Detailliertheit geprägt wie die späteren Berichte Carré de Mont-
gerons. Er nennt viele medizinische Details („gouttes d’eau qui lui tombaient par le coin du-
dit œil gauche […] qui se convertirent en boue […]“ [Pascal, Déposition, S. 4]) und führt die 
Aussagen von erfahrenen Ärzten an, die die Unheilbarkeit des Geschwulstes bestätigen. Er 
beschreibt, wie man sich, nach dem Ausprobieren mehrerer einfacher Heilmittel, schließlich 
darauf einigt, dass das Mädchen nur durch das Feuer geheilt werden könne. Diese Methode 
führe jedoch nicht gewiss zu einer vollständigen Heilung und sei äußerst gefährlich. Die Ope-
ration wird dann auch mehrere Male aufgeschoben. Letztendlich aber verschlimmerte sich die 
Krankheit derart, dass ihr Vater per Brief zum Kloster gerufen wurde, wo das Mädchen wegen 
ihrer Krankheit verblieben war, um seine Erlaubnis für die Operation zu geben. Just an dem 
Tag aber wurde Marguerite Périer durch die Berührung der Dornenreliquie vollständig geheilt 
(„Que ce jour-là même, sur les trois heures de relevée, quelques heures après cette lettre écrite 
et envoyée à la poste, ladite malade fut guérie sur-le-champ, par l’attouchement d’un reliquaire 
dans lequel il y a une épine de la couronne de Notre-Seigneur“ [ebd., S. 5f.]). Obwohl die Aus�-
sage Pascals, ähnlich wie die späteren Berichte Carré de Montgerons, mit sehr viele Fakten 
unterstützt ist (was wohl auch auf die Legimitierungsproblematik der Jansenisten hindeutet), 
ist der Text ein ziemlich klassischer Wunderbericht. Das Wunder erscheint hier noch als ein 
sehr plötzliches Ereignis, das direkt zur vollständigen Heilung führt, während die Wunder bei 
Carré de Montgeron als länger andauernde Prozesse beschrieben werden. 

DOI: 10.13173/9783447118101.191 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



209Wunder erfahren

wurde der Heilung im Kloster mehrmals mit Zeremonien gedacht. In einem Brief, 
den Jacqueline Pascal an ihre Schwester, die Mutter des Kindes, schrieb, ruft sie 
eine solche Zeremonie und auch das Wunder selbst in Erinnerung. Über das Wun-
der schreibt sie: 

Tout ce qui regarde Dieu est ineffable, et s’apprend beaucoup mieux par 
l’expérience que par des paroles. Prions Dieu seulement qu’il nous fasse 
avoir toujours présente au cœur une si grande merveille, et que le temps ne 
la fasse point vieillir à notre égard, puisqu’il ne sera pas moins admirable 
dans dix ans d’ici, qu’un si grand mal ait été guéri en un instant, que dans 
l’instant où il le fut.45

Jacqueline Pascal beschreibt das Wunder hier als eine Erfahrung, durch die man 
mehr über Gott lerne als durch Worte. Ihre Worte zeigen das ‚wirkliche‘ Vermö-
gen des Wunders, Erfahrungen auszulösen, die nicht diskursivierbar sind, aber 
gerade dadurch überzeugen. Die Beobachtung der Heilung ihrer Nichte drängt 
Jacqueline zu einer Medialisierung (hier die Gedenkzeremonien im Kloster), die 
die Erfahrung der Gnade Gottes wiederholbar machen soll. Die Darstellung des 
Wunders stößt aber immer wieder auf ein Diskursivierungsproblem, das hier von 
Jacqueline Pascal mit dem traditionellen Konzept der ineffabilitas Dei angesprochen 
wird. Im Vorangegangenen ist deutlich geworden, dass auch Carré de Montgeron, 
der seine Berichte systematisch gestaltet und sie als Beweisführungen qualifiziert, 
mit dem Diskursivierungsproblem konfrontiert ist. Die Erfahrung eines Wunders 
generiert vor allem ein religiöses Wissen über die Gnade und Allmacht Gottes, das 
sich nicht in eine empirisch-propositionale Sprache bringen, sich also nicht ohne 
Weiteres diskursivieren lässt. 

6	 Fazit
Die letzte Aussage ist exemplarisch für die Diskursivierung von der Erfahrung des 
Wunders im Frankreich des späten 17. und frühen 18. Jahrhunderts, eine Zeit der 
sich herausbildenden empirischen Naturwissenschaften. Wie aus den oben auf-
geführten Beispielen hervorging, zeigen sich im Zuge dieser Entwicklung diverse 
Versuche, Wunder mit einem empirischen Erfahrungswissen zu verbinden. Dies 
drückt sich bei Carré de Montgeron in einem empirischen Diskurs aus, der durch 
medizinische Beobachtungen und einer präzisen Beschreibung der Handlungen, 
die zur Wunderheilung führen, seinen Lesern überzeugen möchte. Jedoch wird 
dieser empirische Diskurs kombiniert mit einem Diskurs, der ein Erfahrungswis-
sen im Sinne eines alltäglichen, praktischen Wissens anspricht und der an per-
sönliche Beobachtungen appelliert – auch von Nicht-Experten. Trotz der Datie-
rungen und genauen Beschreibungen der unterschiedlichen Fälle, die der Bericht 
im Gegensatz zum oben erwähnten Beispiel der hydrostatischen Experimente 

45	 M. P. Faugère, Lettres, opuscules et mémoires de madame Périer et de Jacqueline, sœurs de Pascal, et 
Marguerite Périer, sa nièce, publiés sur les manuscrits originaux, Paris 1845, S. 390. 

DOI: 10.13173/9783447118101.191 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



210 Rogier Gerrits

Pascals enthält, sind doch noch Spuren des eher rational bzw. spekulativ ausge-
richteten Experiments von Pascal zu erkennen. Wie bei Pascal geht es darum, eine 
Vorannahme (hier: die Heilungen sind Wunder), von deren Wahrheit Carré de 
Montgeron in erster Linie durch persönliche Erfahrung überzeugt ist, mit einem 
Beobachtungswissen zu unterfüttern. Dabei geht es jedoch nicht darum, die uni-
verselle, natürliche Ordnung zu bestätigen, sondern – gerade umgekehrt – darum 
zu demonstrieren, dass die beobachteten Heilungen aus dieser Ordnung heraus-
fallen und deswegen Wunder sind. Deswegen ist der Bericht durchflochten mit 
rhetorischen Strategien, die beim Leser Staunen auslösen sollen. Innertextuell 
wird das Staunen der Zeugen der Wunderheilungen betont und mit Erfahrungs-
wissen in Verbindung gebracht. Gerade dieser Fokus auf dem Staunen führt den 
Bericht ins Religiöse zurück und macht deutlich, dass es sich bei den Wundern 
um Phänomene unsagbaren göttlichen Ursprungs handelt, deren Beschreibung 
zu Bekehrungen führen und Verbreitung des (jansenistischen) Glaubens dienen 
soll. Erfahrungswissen ist somit unerlässlich für den Umgang mit Wundern. Aus 
einem Wunder geht Erfahrung hervor, und Erfahrung ist notwendig, um ein 
Wunder zu erkennen. Diese Erfahrungen unterschiedlicher Art werden in den 
hier aufgeführten französischen Beispielen immer anhand des Begriffes expérience 
beschrieben und eine Trennung zwischen einem Erfahrungswissen im Sinne ei-
ner persönlichen Erfahrung und im Sinne eines empirischen Wissens wird nicht 
explizit vorgenommen. In den zuletzt genannten Beispielen geht es deutlich um 
eine alltagspraktische Erfahrung, die aus dem Erfahren – im Sinne von Miterle-
ben – eines Wunders hervorgeht. In Carré de Montgerons Bericht ist mit expérience 
häufig eine Mischform gemeint. Die Berichte sind in gewisser Weise empirisch 
fundiert, gehen aber mit einem persönlichen Erfahrungswissen einher. Die An-
sätze, die Wahrheit der Wunder mit einer empirischen und naturwissenschaftli-
chen Argumentation zu verteidigen, können schlussendlich nicht eingelöst wer-
den. Die Berichte rekurrieren immer wieder auf die praktische Erfahrung von 
Ärzten und persönlichen Beobachtungen von Zeugen. Die Beschreibungen dieser 
Erfahrungen werden zusätzlich durch die Leidenschaft des Staunens verstärkt. 
Der leidenschaftslose Diskurs der Empirie verschafft Carré de Montgeron also 
nicht gänzlich die sprachlichen Werkzeuge, die seinen Leser überzeugen sollen. 
Die persönliche, das Innere berührende Erfahrung ist es, die dem Wunder seine 
Überzeugungskraft gewährt. Das Sprechen über Wunder, so wusste auch Pascal, 
ist gefährlich: „Misérables qui nous obligez à parler des miracles […] pour affaiblir 
vos adversaires, vous désarmez toute l’Eglise.“46

46	 Blaise Pascal, Pensées, XIII, 849, hg. von Léon Brunschvieg, Paris 1950, S. 291.

DOI: 10.13173/9783447118101.191 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



211Wunder erfahren

Bibliographie

Quellen
Augustinus von Hippo, Des heiligen Kirchenvaters Aurelius Augustinus zweiundzwanzig 

Bücher über den Gottesstaat, aus dem Lateinischen übers. von Alfred Schröder, Mün-
chen 1911.

Augustinus von Hippo, De Civitate Dei, hg. von A. Dombart, Turnhout 1955 [= CCL 48].
Thomas von Aquin, Die katholische Wahrheit oder die theologische Summa des Thomas 

von Aquin, deutsch wiedergegeben durch Ceslaus Maria Schneider, Regensburg 
1886–1892.

Carré de Montgeron, Louis Basile, La Vérité des miracles opérés à l’intercession de M. de 
Pâris et autres appelans démontrée contre M. l’archevêque de Sens, ouvrage dédié au Roy, 
par M. Carré de Montgeron, conseiller au Parlement de Paris, Tome premier, nouvelle edi-
tion, revue & augmentée par l’auteur, Köln 1745.

Descartes, René, Les passions de l’âme, hg. von Jean-Maurice Monnoyer, Paris 1988.
M. P. Faugère, Lettres, opuscules et mémoires de madame Périer et de Jacqueline, sœurs de 

Pascal, et Marguerite Périer, sa nièce, publiés sur les manuscrits originaux, Paris 1845
Hume, David, An Enquiry Concerning Human Understanding, hg. von Stephen Buckle, 

Cambridge 2007.
Languet De Gergy, Jean-Joseph, Instruction pastorale au sujet des prétendus miracles du 

Diacre de Saint, Paris 1734. 
Lantages, Charles-Louis de, La Vie de la vénérable mère Agnez de Jésus, Religieuse de l’Ordre 

de S. Dominique au devot Monastere de Sainte Catherine de Langeac. Avec l’Abregé de la 
Vie de la Mere Françoise des Seraphins, Prieure du Monastere de saint Thomas d’Aquin à 
Paris, Au Puy 1665.

Lantages, Charles-Louis de, La Vie de la vénérable mère Agnez de Jésus, Religieuse de l’Ordre 
de S. Dominique au devot Monastere de Sainte Catherine de Langeac, Troisième Édition 
revuë, corrigée & augmentée, Au Puy 1718.

Du Marsais, César Chesneau, „Expérience“, in: Denis Diderot und Jean le Rond 
d’Alembert (Hg.), Encyclopédie, ou Dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des mé-
tiers, Bd. 6, Paris 1756.

Pascal, Blaise, Pensées, hg. von Léon Brunschvieg, Paris 1950.
Pascal, Blaise, Œuvres complètes, hg. von Louis Lafuma, Paris 1963.
Pascal, Blaise, Œuvres complètes, hg. von Michel le Guern, Paris 1998.
Saint Esprit, Michel du, Saint Pélérinage de Notre-Dame de Lumières, Lyon 1666.
Villette, Etienne Nicolas, Histoire de Nôtre-Dame de Liesse, Laon 1708.

Sekundärliteratur
Anstey, Peter R./Vanzo, Alberto, „Early Modern Experimental Philosophy“, in: A Com-

panion to Experimental Philosophy, hg. von Justin Sytsma und Wesley Buckwalter, 
Wiley Blackwell 2016, S. 87–102.

Armogathe, Jean-Robert, „À propos des miracles de Saint-Médard: les preuves de Car-
ré de Montgeron et le positivisme des Lumières“, in: Revue de l’histoire des religions 
180:2 (1971), S. 135–160.

Barck, Karlheinz, „Wunderbar“, in: Ästhetische Grundbegriffe. Historisches Wörterbuch in 
sieben Bänden, T. 6, hg. von dems. u. a., Stuttgart/Weimar 2005, S. 730–773.

Bokobza Kahan, Michèle, „Ethos in Testimony: The Case of Carré de Montgeron, a 
Jansenist and a Convulsionary in the Century of Enlightenment“, in: Eighteenth-
Century Studies 43:4 (2010), S. 419–433.

DOI: 10.13173/9783447118101.191 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



212 Rogier Gerrits

Barbin, Hervé/Duteil, Jean-Pierre, „Miracle et pèlerinage au XVIIe siècle“, in: Revue 
d’Histoire de l’Église de France 167 (1975), S. 246–256.

Cousin, Bernard, Le Miracle et le quotidien. Les ex-voto provençaux, images d’une société, 
Aix-en-Provence 1983.

Daston, Lorraine, „Marvelous Facts and Miraculous Evidence in Early Modern Euro-
pe“, in: Critical Inquiry 18 (1991), S. 93–124.

Daston, Lorraine, „Strange Facts, Plain Facts, and the Texture of Scientific Experience in 
the Enlightenment“, in Proof and Persuasion: Essays on Authority, Objectivity, and Evi-
dence, hg. von Suzanne Marchand und Elizabeth Lunbeck, Turnhout 1996, S. 42–59.

Daston, Lorraine/Park, Katharine, Wonders and the Order of Nature 1150–1750, New 
York 1998.

Dear, Peter, „Miracles, Experiments, and the Ordinary Course of Nature“, in: Isis 81:4 
(1990), S. 663–683.

Dear, Peter, „The Meanings of Experience“, in: The Cambridge History of Science, Bd. 3: 
Early Modern Science, hg. von Katherine Park und Lorraine Daston, Cambridge 
2008, S. 106–131.

Faugère, M.P., Lettres, opuscules et mémoires de madame Périer et de Jacqueline, sœurs de 
Pascal, et Marguerite Périer, sa nièce, publiés sur les manuscrits originaux, Paris 1845.

Geppert, Alexander C. T./Kössler, Till, „Einleitung: Wunder der Zeitgeschichte“, in: Wun-
der: Poetik und Politik des Staunens im 20. Jahrhundert, hg. von dens., Berlin 2011, S. 49–68.

Gouzi, Christine, „L’image du diacre Pâris: portraits gravés et hagiographie“, in: Chré-
tiens et sociétés 12 (2005), online: http://journals.openedition.org/chretienssocie-
tes/2175, 14.1.2021.

Grizelj, Mario, Wunder und Wunde. Religion als Formproblem von Literatur, Paderborn 2018.
Harrison, Peter, „Miracles, Early Modern Science, and Rational Religion“, in: Church 

History 75:3 (2006), S. 493–510.
Luez, Philippe „Pourquoi vient-on prier Notre-Dame-de-Liesse?“ in: Revue d’histoire de 

l’Église de France 192 (1988), S. 39–52.
McCready, William David, Signs of Sanctity. Miracles in the Thought of Gregory the Great, 

Toronto 1989.
McKenna, Antony, „Périer, Marguerite“, in: Dictionnaire de Port-Royal, hg. von Jean Le-

saulnier und Antony McKenna, Paris 2004, S. 810–812.
Schnyder, Mireille, „Staunen und conversio“, in: Zwischen Ereignis und Erzählung: Kon-

version als Medium der Selbstbeschreibung in Spätantike, Mittelalter und Früher Neuzeit, 
hg. von Ruth Beruht u. a., Berlin 2016, S. 169–186.

Signori, Gabriela, Wunder: Eine historische Einführung, Frankfurt 2007.
Steiger, Johann Anselm, Medizinische Theologie: Christus medicus und theologia medi-

cinalis bei Martin Luther und im Luthertum der Barockzeit, Leiden/Boston 2005.
Stentz, Barbara, „La maladie en récit et en image dans La Vérité des miracles de Louis-

Basile Carré de Montgeron“, in : Dix-huitième siècle 47 (2015), S. 291–310.
Vidal, Daniel, Miracles et convulsions jansénistes au XVIIIe siècle. Le mal et sa connaissance, 

Paris 1987.
Weiß, Wolfgang, „Zeichen und Wunder“. Eine Studie zu der Sprachtradition und ihrer Ver-

wendung im Neuen Testament, Neukirchen-Vluyn 1995.
Zimmermann, Ruben, „Wundern über ‚des Glaubens liebstes Kind‘. Die hermeneuti-

sche (De-)Konstruktion der Wunder Jesu in der Bibelauslegung des 20. Jahrhun-
derts“, in: Wunder. Poetik und Politik des Staunens im 20. Jahrhundert, hg. von Alexan-
der C.T. Geppert und Till Kössler, Berlin 2011, S. 95–125.

DOI: 10.13173/9783447118101.191 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author

http://journals.openedition.org/chretienssocietes/2175
http://journals.openedition.org/chretienssocietes/2175


Autor*innenverzeichnis

Dirk Brunke ist Wissenschaftlicher Mitarbeiter für iberoromanische Literatur- 
und Kulturwissenschaft an der Ruhr-Universität Bochum. Forschungs- und Lehr
aufenthalte in Porto Alegre (Brasilien), Buenos Aires (Argentinien) und Quito (Ecu-
ador). Forschungsschwerpunkte liegen in der historischen Emotionsforschung, der 
Authentizität insbesondere im 19. Jahrhundert und dem epischen Gedicht in der 
Romania. Ausgewählte Publikationen: „Die leidende Frau. Mitleid bei María de Za-
yas“, in: HeLix. Dossiers zur romanischen Literaturwissenschaft (Dossier Frau – Macht 
– Körper. Verfügungen über den weiblichen Körper in der frühneuzeitlichen Romania, hg. 
von Corinna Albert, Dirk Brunke und Marina O. Hertrampf) 2022; „Autentificación 
en la poesía épica latinoamericana del siglo XIX“, in: El yo en la poesía épica. Nuevos 
espacios de subjetividad en la poesía épica ibérica y latinoamericana del siglo XIX, hg. von 
Dirk Brunke und Roger Friedlein, Madrid/Frankfurt a. M. 2020, S. 142–156; Das ro-
mantische Epos am Río de la Plata. Subjektivität und Lyrisierung, Stuttgart 2018. 

Isabelle Fellner ist Literaturwissenschaftlerin mit Spezialisierung auf wissens-
geschichtlichen Fragestellungen. Sie hat an der Freien Universität Berlin in Ro
manischer Philologie zu Fragen der Wissensverhandlung in französischen Ge
lehrtensozietäten des 17. Jahrhunderts promoviert. Von 2016 bis 2021 war sie im 
Teilprojekt A07 „Erotema. Die Frage als epistemische Gattung im Kontext der fran­
zösischen Sozietätsbewegung des 17. und frühen 18. Jahrhunderts“ des Sonderfor-
schungsbereichs 980 Episteme in Bewegung beschäftigt. Derzeit arbeitet sie als 
Wissenschaftliche Mitarbeiterin für den Schweizerischen Nationalfonds in Bern. 
Ihre Dissertation erscheint 2022 in der vorliegenden Reihe unter dem Titel Nettoyer 
l’étude de la poussière: The Conférences of Théophraste Renaudot.

Emiliano Ferrari est Docteur en Philosophie et Chercheur associé à l’IRPhiL 
(Université Lyon 3). Spécialiste de l’œuvre de Montaigne, ses recherches portent 
sur les rapports entre philosophie, littérature et savoirs humains dans la première 
modernité. Il codirige le groupe de recherche Atelier Montaigne (LabEx COMOD). 
Il a notamment publié: Montaigne: une anthropologie des passions, Paris 2014; (co-dir. 
avec Carlo Montaleone), Montaigne e l’esperienza del corpo tra medicina, letteratura 
e filosofia, Rome 2018; (co-dir. avec Thierry Gontier et Nicola Panichi), Montaigne: 
penser en temps de guerres de Religion, Paris 2022.

Daniel Fliege ist Wissenschaftlicher Mitarbeiter für französische und italienische 
Literatur an der Humboldt Universität zu Berlin. Seine Forschungsschwerpunkte 
umfassen geistliche Lyrik und Hagiographie in der Frühen Neuzeit sowie AIDS-

DOI: 10.13173/9783447118101.213 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



214 Autor*innenverzeichnis

Narrative in den frankophonen Gegenwartsliteraturen. Ausgewählte Publikatio-
nen: E puro inchiostro il prezioso sangue. Das Verhältnis von Petrarkismus und Evange-
lismus in den Rime spirituali von Vittoria Colonna (1546), Heidelberg 2021; „Dans les 
abîmes insondables de la prédestination? À propos de trois imitations françaises 
du sonnet Scelse da tutta la futura gente de Veronica Gambara par Joachim Du Bel-
lay, Simon Goulart et Philippes Desportes“, in: Une honnête curiosité de s’enquérir de 
toutes choses. Mélanges en l’honneur d’Olivier Millet, hg. von M. C. de Ribes, S. Dem-
bruk, D. Fliege und V. Oberliessen, Genf 2021, S. 219–232; „Édition critique et com-
mentée du Balladin de Clément Marot“, in: Bibliothèque d’Humanisme et Renaissance 
82/3 (2020), S. 453–487.

Rogier Gerrits ist Wissenschaftlicher Mitarbeiter am Institut für Romanistik der 
Universität Hamburg. Unter dem Titel Zwischen „mystere cachez“ und „parole pure“: 
Allegorie, Allegorese und Interkonfessionalität in der französischen geistlichen Literatur 
der Frühen Neuzeit erschien 2022 seine Dissertation bei Vandenhoeck und Rup-
recht. In seinem derzeitigen Forschungsprojekt befasst er sich mit der Darstellung 
von Wundern in der französischen Literatur der Frühen Neuzeit.

Marie Guthmüller ist Absolventin der Universität La Sorbonne, Paris IV (MA 1997), 
der Albert-Ludwigs-Universität Freiburg (MA 1999 und 2000) und der Universität 
Osnabrück (PhD 2007). Vor ihrer Berufung als Professorin an die Humboldt-Uni-
versität lehrte und forschte sie an der Ruhr-Universität Bochum (2008–2018), der 
Universität Osnabrück (2000–2007) und am Zentrum für Literatur- und Kulturfor
schung in Berlin (2001–2004). Ihre Forschungsinteressen liegen im Bereich der 
Literatur- und Wissensgeschichte, mit Schwerpunkt auf der französischen und 
italienischen Literatur des 17. bis 21. Jh. und deren Dialog mit den Psychowissen­
schaften. Ausgewählte Publikationen: Der Kampf um den Autor. Abgrenzungen und 
Interaktionen zwischen französischer Literaturkritik und Psychophysiologie 1858–1910, 
Tübingen 2007; Jenseits von Freud? Der Traum in der italienischen Moderne. Luigi Ca-
puana, Federigo Tozzi, Italo Svevo, Wiesbaden 2021; (zus. mit Hans-Walter Schmidt-
Hannisa, Hg.), Das nächtliche Selbst. Traumwissen und Traumkunst im Jahrhundert der 
Psychologie, 2 Bde., Göttingen 2016 und 2020.

Robert Krause ist Wissenschaftlicher Mitarbeiter und Privatdozent für neuere 
deutsche und vergleichende Literaturwissenschaft an der Albert-Ludwigs-Uni-
versität Freiburg. Forschungsschwerpunkte: Geschichte der Moderne, deutsch-
französische Kulturbeziehungen, soziopolitische Fragen aus kulturwissenschaft-
licher Perspektive, Autobiografik und Briefwechsel. Ausgewählte Publikationen: 
Muße und Müßiggang im Zeitalter der Arbeit. Zu einer Problemkonstellation der deut-
schen und französischen Literatur, Kultur und Gesellschaft im ‚langen‘ 19.  Jahrhundert 
(2021); „Bootsfahrt mit Baudelaire. Das Poem ‚Le Voyage‘ als Prätext für Nietzsches 
Dithyrambus ‚Die Sonne sinkt‘“, in: Andreas Urs Sommer, Sebastian Kaufmann, 
Ralph Häfner (Hg.), Nietzsches Literaturen (2019), S. 259–278; als Gast-Hg.: Dossier 

DOI: 10.13173/9783447118101.213 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



215Autor*innenverzeichnis

in: Lendemains, hg. von Andreas Gelz und Christian Papilloud: Walter Benjamins 
französische Konstellationen (2022).

Iris Roebling-Grau ist aktuell  Vertretungsprofessorin für Romanische Philolo-
gie an der Freien Universität Berlin. Zu ihren Forschungsschwerpunkten gehört 
die spanische Literatur des Siglo de Oro. In ihrer Habilitationsschrift hat sie das 
Libro de la vida von Teresa de Jesús zusammen mit den Romanen Julie, ou la Nouvelle 
Heloïse und Les Bienveillantes von Jonathan Littell in der Tradition der Spiegel-Texte 
interpretiert. Zu ihren Publikationen zählen: ‚Acte gratuit‘. Variationen einer Denk-
figur von André Gide, München 2009; (zus. mit Dirk Rupnow) ‚Holocaust‘-Fiktion. 
Kunst jenseits der Authentizität, München 2015; (zus. mit Martina Bengert, Hg.), San-
ta Teresa, Critical Insights, Filiations, Responses, Tübingen 2019.

Christina Schaefer ist Professorin für französische und italienische Literaturwis-
senschaft an der Christian-Albrechts-Universität zu Kiel. Zuvor war sie am Insti-
tut für Romanische Philologie der Freien Universität Berlin tätig, von 2012 bis 2020 
zudem Mitglied des Sonderforschungsbereichs 980 Episteme in Bewegung. Ihre 
Forschungsschwerpunkte liegen auf der französischen und italienischen Literatur 
der Gegenwart und Frühen Neuzeit. Im Bereich der frühneuzeitlichen Literatur 
ist sie spezialisiert auf: Literatur und Wissensgeschichte, Oeconomia, Erfahrungs-
wissen/experientia; Dialog; Literatur von Frauen/Querelle des femmes. Ausgewählte 
Schriften: (zus. mit Simon Zeisberg, Hg.), Das Haus schreiben. Bewegungen ökonomi-
schen Wissens in der Literatur der Frühen Neuzeit, Wiesbaden 2018; „A Poet among 
Rulers. Tasso on Vittoria Colonna and Female Heroism in the Discorso della virtù 
feminile e donnesca“, Rivista di Studi Italiani 38/2 (2020), S.  147–185; Gespräche über 
Haus und Familie. Dynamiken des ökonomischen Diskurses in Dialogen der italienischen 
Renaissance: von Alberti bis Tasso (erscheint Wiesbaden 2022).

DOI: 10.13173/9783447118101.213 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author



DOI: 10.13173/9783447118101.213 
This is an open access file distributed under the terms of the CC BY-NC-NC 4.0 license. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
© by the author


