
www.harrassowitz-verlag.de
HARRASSOWITZ VERLAG

Gr
an

dl 
·C

ice
ro

nia
na

Ha
rra

ss
ow

itz
Ep

ist
em

e  
  2

7

Von 
Matthias Grandl

CICERONIANA
Zur anekdotischen Strategie 

 in Ciceros rhetoriktheoretischen und  
philosophischen Schriften

Ciceroniana erforscht die vielseitige Verwendung der Er-
zählform Anekdote in Ciceros rhetoriktheoretischen und
philosophischen Schriften. Damit liegt eine Studie vor,
die mit der Prämisse eines systematischen Einsatzes der
Anekdote bei Cicero erstmals unter Berücksichtigung aller
theoretischen Texte dem anekdotischen Schreiben Ciceros
in seinen praktischen Anwendungen und theoretischen
Reflexionen auf den Grund geht und zudem nach der Rolle
Ciceros in der Entwicklung des Miniaturgenres von der
Antike bis zur Moderne fragt.
Besonderes Interesse gilt den epistemischen Rückstößen
dieses Miniaturnarrativs auf Ciceros Vermittlung von
Rhetoriktheorie und Philosophie. Neben Detailinterpre-
tationen ausgewählter Anekdoten in Zusammen- und
Gegenspiel mit ihren Kontexten, in ihren verschiedent-
lichen De- und Rekontextualisierungen bei Cicero selbst
oder in ihrer Funktion als argumentative Strukturelemente
und signifikantes Stilmerkmal intradiegetischer Sprecher
bietet dieses Buch auch einen Überblick über sämtliches
anekdotisches Material in Ciceros Philosophie und Rheto-
riktheorie. Im Abgleich der Anekdote mit anderen, weitaus
häufiger erforschten narrativen Kleinformen wie dem
Exemplum oder der Aitiologie macht Ciceroniana die Anek-
dote zu einem gleichrangigen Wissensträger der Antike
und einem zentralen Element antiker Wissensgeschichte.



Grandl · Ciceroniana

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4

H
ar

ra
ss

ow
itz

 J
ou

rn
al

s
nu

r 
zu

m
 p

er
sö

nl
ic

he
n 

G
eb

ra
uc

h 
/ k

ei
ne

 u
nb

ef
ug

te
 W

ei
te

rg
ab

e

P
ow

er
ed

 b
y 

T
C

P
D

F
 (

w
w

w
.tc

pd
f.o

rg
)

http://www.tcpdf.org


Episteme in Bewegung
Beiträge zu einer transdisziplinären Wissensgeschichte

Herausgegeben von Gyburg Uhlmann  
im Auftrag des Sonderforschungsbereichs 980 

„Episteme in Bewegung.  
Wissenstransfer von der Alten Welt  

bis in die Frühe Neuzeit“

Band 27

2022
Harrassowitz Verlag · Wiesbaden

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



2022
Harrassowitz Verlag · Wiesbaden

Matthias Grandl

Ciceroniana
Zur anekdotischen Strategie in Ciceros  

rhetoriktheoretischen und philosophischen Schriften

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet 
über https://dnb.dnb.de abrufbar.

Bibliographic information published by the Deutsche Nationalbibliothek 
The Deutsche Nationalbibliothek lists this publication in the Deutsche 
Nationalbibliografie; detailed bibliographic data are available on the internet 
at https://dnb.dnb.de. 

Informationen zum Verlagsprogramm finden Sie unter 
https://www.harrassowitz-verlag.de
© Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 2022
Das Werk einschließlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschützt.
Jede Verwertung außerhalb der engen Grenzen des Urheberrechtsgesetzes ist ohne 
Zustimmung des Verlages unzulässig und strafbar. Das gilt insbesondere 
für Vervielfältigungen jeder Art, Übersetzungen, Mikroverfilmungen und  
für die Einspeicherung in elektronische Systeme.
Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier.
Druck und Verarbeitung: Memminger MedienCentrum AG
Printed in Germany
ISSN 2365-5666	 ISBN 978-3-447-11811-8
eISSN 2701-2522	 eISBN 978-3-447-39246-4

Die Reihe „Episteme in Bewegung“ umfasst wissensgeschichtliche Forschungen mit einem 
systematischen oder historischen Schwerpunkt in der europäischen und nicht-europäischen 
Vormoderne. Sie fördert transdisziplinäre Beiträge, die sich mit Fragen der Genese und 
Dynamik von Wissensbeständen befassen, und trägt dadurch zur Etablierung vormoderner 
Wissensforschung als einer eigenständigen Forschungsperspektive bei.
Publiziert werden Beiträge, die im Umkreis des an der Freien Universität Berlin angesiedelten 
Sonderforschungsbereichs 980 „Episteme in Bewegung. Wissenstransfer von der Alten Welt 
bis in die Frühe Neuzeit“ entstanden sind.

Herausgeberbeirat:
Anne Eusterschulte (FU Berlin) 
Kristiane Hasselmann (FU Berlin)
Andrew James Johnston (FU Berlin)
Jochem Kahl (FU Berlin)
Klaus Krüger (FU Berlin)

Christoph Markschies (HU Berlin)
Miltos Pechlivanos (FU Berlin)
Mira Becker-Sawatzky (FU Berlin)
Christian Vogel (FU Berlin)

Gefördert durch die Deutsche Forschungsgemeinschaft (DFG) – 
Projektnummer 191249397 – SFB 980.

D 188

Abbildung auf dem Umschlag:
M. Tulli Epistolae ad Attic. manu Franc. Petrarchae exaratae (Manuskript, 14. Jh.),
folio 200 verso (Plut.49.18; IT: F10100_Plutei_49.18)
© Biblioteca Medicea Laurenziana, Florenz

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



Zum Geleit
Andrew James Johnston und Gyburg Uhlmann

Der an der Freien Universität Berlin angesiedelte Sonderforschungsbereich 980 
„Episteme in Bewegung. Wissenstransfer von der Alten Welt bis in die Frühe 
Neuzeit“, der im Juli 2012 seine Arbeit aufgenommen hat, untersucht anhand 
exemplarischer Problemkomplexe aus europäischen und nicht-europäischen 
Kulturen Prozesse des Wissenswandels vor der Moderne. Dieses Programm 
zielt auf eine grundsätzliche Neuorientierung wissensgeschichtlicher Forschung 
im Bereich der Vormoderne ab. Sowohl in der modernen Forschung als auch 
in den historischen Selbstbeschreibungen der jeweiligen Kulturen wurde das 
Wissen der Vormoderne häufig als statisch und stabil, traditionsgebunden und 
autoritätsabhängig beschrieben. Dabei waren die Stabilitätspostulate moderner 
Forscherinnen und Forscher nicht selten von der Dominanz wissensgeschicht-
licher Szenarien wie dem Bruch oder der Revolution geprägt sowie von Peri-
odisierungskonzepten, die explizit oder implizit einem Narrativ des Fortschritts 
verpflichtet waren. Vormodernen Kulturen wurde daher oft nur eine einge-
schränkte Fähigkeit zum Wissenswandel und vor allem zur – nicht zuletzt histo­
rischen – Reflexion dieses Wandels zugeschrieben. Demgegenüber will dieser 
SFB zeigen, dass vormoderne Prozesse der Wissensbildung und -entwicklung 
von ständiger Bewegung und auch ständiger Reflexion geprägt sind, dass diese 
Bewegungen und Reflexionen aber eigenen Dynamiken unterworfen sind und 
in komplexeren Mustern verlaufen, als es eine traditionelle Wissensgeschichts-
schreibung wahrhaben will.

Um diese Prozesse des Wissenswandels fassen zu können, entwickelte der 
SFB 980 einen Begriff von ‚Episteme‘, der sich sowohl auf ‚Wissen‘ als auch ‚Wis­
senschaft‘ bezieht und das Wissen als ‚Wissen von etwas‘ bestimmt, d.  h. als mit 
einem Geltungsanspruch versehenes Wissen. Diese Geltungsansprüche werden 
allerdings nicht notwendigerweise auf dem Wege einer expliziten Reflexion er-
hoben, sondern sie konstituieren sich und werden auch reflektiert in Formen der 
Darstellung, durch bestimmte Institutionen, in besonderen Praktiken oder durch 
spezifische ästhetische oder performative Strategien. 

Zudem bedient sich der SFB 980 eines speziell konturierten Transfer-Begriffs, 
der im Kern eine Neukontextualisierung von Wissen meint. Transfer wird hier 
nicht als Transport-Kategorie verstanden, sondern vielmehr im Sinne komplex 
verflochtener Austauschprozesse, die selbst bei scheinbarem Stillstand iterativ 
in Bewegung bleiben. Gerade Handlungen, die darauf abzielen, einen erreichten 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



VI Zum Geleit

Wissensstand zu tradieren, zu kanonisieren, zu kodifizieren oder zu fixieren, tra-
gen zum ständigen Wissenswandel bei.

Gemeinsam mit dem Harrassowitz Verlag hat der SFB die Reihe „Episteme in 
Bewegung. Beiträge zu einer transdisziplinären Wissensgeschichte“ ins Leben ge-
rufen, um die Ergebnisse der Zusammenarbeit zu präsentieren und zugänglich 
zu machen. Die Bände, die hier erscheinen, werden das breite Spektrum der Dis-
ziplinen repräsentieren, die im SFB vertreten sind, von der Altorientalistik bis zur 
Mediävistik, von der Koreanistik bis zur Arabistik. Publiziert werden sowohl aus 
der interdisziplinären Zusammenarbeit hervorgegangene Bände als auch Mono-
graphien und fachspezifische Sammelbände, die die Ergebnisse einzelner Teilpro-
jekte dokumentieren.

Allen ist gemeinsam, dass sie die Wissensgeschichte der Vormoderne als ein 
Forschungsgebiet betrachten, dessen Erkenntnisgewinne von grundsätzlichem 
systematischen Interesse auch für die wissensgeschichtliche Erforschung der Mo-
derne sind.
 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



„Ceci n’est pas une cronique scandaleuse.“

Pierre Delalande, Discours sur les hommes

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



Vorwort und Dank

Dieses Buch ist entstanden in den Jahren 2016–2019. Seine Überarbeitung zwi-
schen der Einreichung als Dissertationsschrift am Fachbereich für Philosophie 
und Geisteswissenschaften der Freien Universität Berlin im Dezember 2019 und 
der Abgabe als Manuskript beim Harrassowitz Verlag im Herbst 2021 fiel in einen 
Abschnitt, in dem man die Zeit in Wellen zu messen begann. Dass ich mich Cicero 
und der Anekdote dennoch voll und ganz widmen konnte, war ein unsagbarer, 
bisweilen nahezu unsäglicher Luxus. Diesen Luxus habe ich meiner Anstellung 
am Sonderforschungsbereich 980 „Episteme in Bewegung“ zu verdanken, in des-
sen Rahmen ich an einem Projekt zur Anekdote als Medium des Wissenstransfers 
in Texten der Antike arbeitete. Ohne die großzügige finanzielle Unterstützung 
der Deutschen Forschungsgemeinschaft, mit der mich der SFB in der Zeit vor den 
Wellen auf Forschungsreisen schickte, Workshops und Tagungen zum Thema or-
ganisieren ließ oder einfach nur Raum und Zeit für konzentrierte Arbeit gab, wäre 
dieses Buch nicht entstanden. Vor allem aber auch die inhaltliche und konzeptu-
elle Arbeit im SFB, die bei so vielen netten Kolleginnen und Kollegen immer eine 
Freude und zugleich wahnsinnig inspirierend war, haben in hohem Maße auf das 
entstandene Buch abgefärbt. Einen besseren universitären Ausbildungsbetrieb 
hätte ich mir nicht wünschen, geschweige denn vorstellen können.

Dass ich genau daran teilhaben, dass ich mich obendrein mit Cicero beschäf-
tigen durfte, den ich seit der Schulzeit als verstaubten Prosaiker zu kennen mir 
einbildete, ja in den Jahren meines Studiums sogar konsequent und erfolgreich 
gemieden hatte, verdanke ich Melanie Möller. Mit dem von ihr für den SFB ent-
worfenen Projekt hat sie mich eines Besseren belehrt. Danken möchte ich ihr nicht 
nur für ihre immer aufmerksame Betreuung meiner Promotion, für das stete Mitle-
sen und bedachte Kommentieren, für die Stunden gemeinsamer Projektarbeit im 
SFB, sondern auch für die vielen anderen spannenden Aufgaben, sei es Lehre am 
Institut, seien es Handbücher oder Lexika, mit denen sie bis jetzt mich betraut hat. 
Teil dieser so vielseitigen Einführung in die Welt der Universität war auch ihre 
großzügige Bereitschaft, Kontakte ihres weiten Netzwerks mit mir zu teilen. Ich 
habe in der Zeit viele nette Menschen kennengelernt, ich habe mich immer wohl-
gefühlt und ich habe bei alldem in den drei Jahren der Promotion mehr gelernt als 
in den sechs Jahren meines Studiums. Danke!

Wie so vieles hat sie auch die Leitung der Promotionskommission zu meiner 
Verteidigung im Sommer 2020 übernommen, deren Mitgliedern ich hiermit auch 
danken möchte: Bernd Roling, unerschöpflicher Wissensquelle in den Kolloquien, 
Christian Badura, contubernali, Max Benz, der mir den Weg nach Berlin, und viele 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



X ﻿Vorwort und Dank

andere Wege, großzügig vorgegangen ist, und Markus Asper, dessen Zweitbetreu-
ung meiner Dissertation jederzeit herzlich und motivierend war; nie vergessen 
werde ich unsere Diskussionen über Nabokov in seinem Odysseeseminar und 
unsere zufälligen Begegnungen in Pankow oder an den Wellen des Liepnitzsees. 
Die Kommentare, Nachfragen und Verbesserungsvorschläge der Kommission im 
Verteidigungsgespräch habe ich mir zu Herzen genommen. Sie und die großarti-
gen Gutachten von Melanie Möller und Markus Asper haben mich vor größeren 
und kleineren Peinlichkeiten bewahrt; wahrscheinlich sind mir in der Zeit der 
Überarbeitung wieder welche hineingeraten.

Was die konkrete Produktion dieses Buches betrifft, so sei dem Harrassowitz 
Verlag gedankt, namentlich Julia Guthmüller, für die so geduldige wie gekonnte 
Betreuung, Gyburg Uhlmann und dem Herausgeberbeirat des SFB, insbesonde-
re Christian Vogel, für die liebe Aufnahme meiner Studie in die Episteme-Reihe. 
Dass den Buchdeckel eine Cicero-Handschrift zieren darf, verdanke ich Eugenia 
Antonucci und der Florentiner Biblioteca Medicea Laurenziana. Herzlichen Dank an 
Stefanie Fröhlich für die Begleitung dieses Beschaffungsprozesses. Ganz beson-
derer Dank gilt Kristiane Hasselmann: Sie hat sich um die freundliche Genehmi-
gung eines Druckkostenzuschusses (und sowieso um alles!) gekümmert.

Nun entstehen derartige Bücher nicht ausschließlich am Arbeitsplatz oder der 
Universität. Sie sind geprägt auch von den „Einfällen des Lebens“, von gewollten 
und ebenso zufälligen Lektüreerlebnissen, von Begegnungen und Gesprächen, 
also vor allem von den Menschen, die zu treffen im Leben einer das Glück hat. Ich 
danke allen meinen Freunden, Verwandten und Wahlverwandten, die wie Jonas, 
Josephine, Christian, Max, Martino streckenweise mitgelesen, die mitgeredet und 
vor allem mitgehört haben, oder besser: des Öfteren wohl auch mithören mussten. 
Und derartige Bücher entstehen nicht nur durch eine Projektmitarbeit oder eine 
Anstellung, sondern auch weil sich schon an früheren Punkten im Leben die Wei-
chen dazu gestellt haben. Man merkt das immer erst im Rückblick. Hier möchte 
ich Siegi, Weichenstellerin, unendlichen Dank aussprechen, deren Wellen bis zu 
diesem Buch schlagen; bei ihr habe ich nicht nur Latein gelernt. Und sie können 
erst entstehen, wenn einen die Menschen, die einen auf den Weg bringen, auch 
den eigenen Weg gehen lassen und dabei auch noch so bedingungslos unterstüt-
zen – in Dankbarkeit und Liebe: Edith, Karl, Monika.

Welliges, nebelgraues Berlin, im November 2021	 Matthias Grandl

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



Inhalt

I		 Einführung
1		 Die Anekdote und Ciceros Schriften 
		 Arbeitsvorhaben – Textauswahl – Gliederung ............................................... 	 3

II		 Die Anekdote und ihre Erscheinungen – antik und modern
2		 Definientia .............................................................................................................. 	 15
3		 Themistokles’ memoria 
		 Eine Phänomenologie der Anekdote nach Cicero ......................................... 	 46
4		 Die facetiae 
		 Ciceros Theorie der Anekdote ........................................................................... 	 59

III		 Die Anekdote als Biographem – Akteure der Anekdote
5		 Erzähler und Gattungen 
		 Zur Relation von persona, Stil, Institution und Argumentationstechnik ... 	 83
6		 Philosophie im Plauderton (I) 
		 Rhetorisches decorum, oder: Catos Stil im Cato maior de senectute ............... 	 96
7		 Philosophie im Plauderton (II) 
		 Transferierte sapientia, oder: Laelius’ Filologie im Laelius de amicitia .......... 	 113
8		 Anonymität 
		 Die Anekdote als demokratische Erzählform ................................................ 	 126

IV		 Die Anekdote als Historem – zwischen Fiktionalität und Realität
9		 Historiographische Zugänge 
		 Medialität – ‚Natürlichkeit‘ – ‚Realitätseffekt‘ – Kontingenz ......................... 	 147
10		 Q. gegen M. Cicero im Dialog De divinatione, oder:  
		 Die Anekdote als Medium der Aufklärung (I)  
		 Anekdote und Kontingenz ................................................................................... 	 170
11		 Q. gegen M. Cicero im Dialog De divinatione, oder:  
		 Die Anekdote als Medium der Aufklärung (II) 
		 Iteration und Dekonstruktion ........................................................................... 	 187
12		 Q. gegen M. Cicero im Dialog De divinatione, oder:
		 Die Anekdote als Medium der Aufklärung (III) 
		 „De ménager son admiration“ .......................................................................... 	 203

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



XII ﻿Inhalt

V		 Die Anekdote als Philosophem – Epistemologie der Anekdote 
13		 Philosophische Zugänge 
		 Nachdenklichkeit .................................................................................................... 	 215
14		 Ciceronische Konzepte der scientia (I) 
		 Wissen und Diskurs ............................................................................................ 	 227
15		 Ciceronische Konzepte der scientia (II) 
		 Wissen in Bewegung .......................................................................................... 	 241
16		 Ciceronische Konzepte der scientia (III) 
		 ‚Fragmentarismus‘ des Wissens ........................................................................ 	 254
17		 Cicero scepticus 
		 Die Anekdote als Abbild der Skepsis ............................................................... 	 264
18		 Die Anekdote im Gewand der Aitiologie (I) 
		 Etymologie und Neologismus ........................................................................... 	 283
19		 Die Anekdote im Gewand der Aitiologie (II) 
		 Anekdoten als ‚Geniemomente‘ ........................................................................ 	 296

VI		 Schluss 
20		 Die Anekdote und andere kleine Formen  
		 Zusammenfassung und Ausblick .................................................................... 	 315

VII		 Anhang 
Literaturverzeichnis .................................................................................................... 	 329
Anekdotenverzeichnis ................................................................................................ 	 347
Index rerum .................................................................................................................. 	 372
Index nominum ........................................................................................................... 	 385
Index locorum .............................................................................................................. 	 394

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



I

Einführung

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



1

Die Anekdote und Ciceros Schriften

Arbeitsvorhaben – Textauswahl – Gliederung

non igitur ex singulis vocibus philosophi spectandi sunt,  
sed ex perpetuitate atque constantia. 1

Marcus Tullius Cicero

Arbeitsvorhaben
Was wie eine Anekdoten-Kritik klingt, ist zunächst nur ein Seitenhieb gegen Epi-
kur; treffe er – so Cicero im fünften Buch seiner Tusculanae disputationes – bisweilen 
mit manch einer seiner Ansichten den Geschmack eines breiten philosophischen 
Konsenses, so sei diese gewiss unvereinbar mit dem Rest seines Denkens (vgl. 
Cic. Tusc. 5, 31). Die Kritik am Singulären und Zusammenhangslosen, auch wenn 
sie an dieser Stelle ausschließlich Epikurs Inkonsistenz entlarven soll, wird je-
doch schon kurz darauf zu einer generellen Methodenkritik des Beurteilens von 
Philosophie und des Philosophierens an sich, da sie auch den Skeptiker mit sei-
nen immer nur momenthaften Revisions- und Annäherungsallüren betrifft (vgl. 
Cic. Tusc. 5, 32: sed tua quoque vide ne desideretur constantia). Zur Anekdoten-Kritik 
wird sie schon dadurch, dass die Anekdote das Medium besagter singulae voces 
(dicta) und ebensolcher singulärer facta ist, die in ihrem Hang zu radikalem Lu-
penblick und Momentaufnahme dem ersten Eindruck nach jeglicher perpetuitas 
und constantia entsagt. 2 Zudem sind Anekdoten narrative Inseln im Text, die sich 
aufgrund ihrer Kompaktheit vom Kontext absetzen und im Zuge ihrer Rezeption 

 1 	 Cic. Tusc. 5, 31 – „Philosophen darf man nämlich nicht nach ihren einzelnen Aussprüchen 
beurteilen, sondern muss sie immer in einer Kontinuität und in Bezug auf ihre Konsistenz se-
hen.“ Sämtliche Übersetzungen fremdsprachiger Textpassagen stammen – falls nicht anders 
vermerkt – von mir selbst. Der lateinische Text der Tusculanae disputationes folgt der Ausgabe 
Marci Tulli Ciceronis scripta quae manserunt omnia. Fasc. 44. Tusculanae disputationes, ed. M. Poh-
lenz, Stuttgart 1967.

 2 	 Ciceros Statement ist auch deswegen symptomatisch für eine Anekdoten-Kritik, weil es ge-
nau eine Position desjenigen Streits abbildet, der sich im 19. Jahrhundert um dieses Narrativ 
entfesseln wird: Hegel (hier methodisch mit Cicero) für eine anekdotenfreie Philosophie-
geschichte versus Nietzsche (mit dem anekdotischen Ballast der aus der Antike auf uns ge-
kommenen Philosophenviten) als Verfechter der Signifikanz einzelner Anekdoten innerhalb 
des Lebens und Wirkens einzelner Philosophen. Darauf gehe ich genauer in Kapitel 13, Sei-
te 215f., Fußnoten 4–7, ein.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



4 Einführung

oft zu einer völligen ‚Isolation‘ innerhalb von Anekdoten-Sammlungen gelangt 
sind. Die obige Kritik muss also auch den Versuch adressieren, aus einem singulä-
ren Textmoment Aussagen über den Text als Ganzen abzuleiten. 3 Gleichwohl ist 
eine Verankerung im und eine Interaktion mit dem (unmittelbaren) Kontext nicht 
wegzudenken, und neben den Fragen nach der Rekontextualisierung von Anek
doten sind auch die nach einer ‚Konsistenzbildung‘ reizvoll, nimmt man mehrere 
Anekdoten, wenn schon nicht nach der Art eines Kontinents, so doch nach der 
eines Archipels zusammen. Als einzelne, isolierte Gebilde (also als singulae voces 
eines Textes, eines Systems, eines Denkens, eines Lebens oder eines Menschen) ge-
nommen werden sie in ihrer Anlage zu Reduktion und Minimalismus aber immer 
die besagte Kritik auf sich ziehen.

Möchte man aus dieser Not eine Tugend machen, so lässt sich die Kritik auch 
als besonders spannungsreiches Potenzial denken: Wie lassen sich Singularität 
und Kontinuität, wie Momentaufnahme und ganzheitliches Bild zusammenneh-
men? Warum überhaupt nach Kontinuität, Ganzheitlichkeit und ähnlich großen 
Narrativen fragen? Stellt sich mit dem Blick auf die Anekdote nicht gerade die 
Abhängigkeit eines jeden Kontinuums dieser Welt von absoluten Einzelmomen-
ten und das Kontinuum überhaupt als eine jegliche Singularität einebnende Kon-
struktion heraus? Kann nicht die Anekdote für eine gegenläufige Geschichte, eine 
Geschichte der Diskontinuität und absoluten Relativität sprechen? Oder wäre das 
nur die Suche nach einer neuen, anderen perpetuitas oder constantia, doch immer-
hin die eines ‚Malens nach Zahlen‘, an dessen Ende nicht zwingend eine (wieder)
erkennbare Form stehen muss, dessen Struktur sich aber in loser Verknüpfung 
von Einzelmomenten ergibt, die vor den Fragen nach einem Zusammenhang stets 
in ihrer Individualität und Singularität zu bewerten sind? In diesem Sinne ist 
meine Studie eine Untersuchung, die nicht von den großen motivischen Zusam-
menhängen (Cicero als Skeptiker, Cicero als Stoiker, Ciceros rhetorische Theorie, 
Ciceros einzelne Schriften im Zusammenhang seines Werkes oder Ciceros Stel-
lung innerhalb der antiken Philosophie und Rhetorik), sondern – der Natur der 
Anekdote folgend – von den textuellen Rändern und Mikromomenten ausgeht. 
Das Reizvolle soll unter der Fokussierung der Einzelphänomene jedoch nicht in 
der völligen Ausblendung der bekannten und etablierten großen Strukturen lie-
gen, sondern gerade in der Frage, inwiefern und inwieweit sich die anekdotischen 
Mikromomente als Philosophie und Rhetorik en miniature dennoch mit den grö-
ßeren Strukturen treffen, diese stabilisieren oder aber aus einer neuen Perspektive 
scharf stellen, nachjustieren oder gar korrigierend in andere Richtungen lenken 
können. Damit nehme ich Ciceros Warnung, selbst ‚nur‘ singula vox, beim Wort 
und setze gegen die Methodenkritik an der Momentaufnahme die These einer per­

 3 	 Berühmt und methodisch einschlägig ist hierfür vor allem der Ansatz von Erich Auerbachs 
(1946) Monographie Mimesis. Dargestellte Wirklichkeit in der abendländischen Literatur, zusam-
mengesetzt aus Einzelpassagen, die das jeweilige Werk, dem sie entstammen, in seiner Gänze 
vertreten sollen. Siehe zu einer Besprechung – auch im Zusammenhang mit einer Diskussion 
anekdotischer Repräsentanz – Greenblatt (2001) 31–48.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



5Die Anekdote und Ciceros Schriften

petuitas, constantia sowie Signifikanz ebensolcher Momentaufnahmen in seinem 
Werk und frage in Analogie dazu nach einem systematischen Einsatz der Anek­
dote als Momentaufnahme.

Damit ist das Ziel dieser Studie ein zweifaches: Da es in erster Linie um den 
strategischen Einsatz der Anekdote als Miniaturnarrativ in Ciceros Werk für sich 
genommen geht und erst in einem zweiten, parallelen Schritt um die Implikatio-
nen für das Ciceronische Werk als Ganzes, soll diese Arbeit einerseits im Rahmen 
der Klassischen Philologie einen spezifischen Beitrag zur Interpretation einzelner 
Ciceronischer Texte und Textpassagen darstellen; mehr noch aber will sie ande-
rerseits als ein literaturwissenschaftlich-komparatistischer Beitrag zur Gattung 
der Anekdote an sich mit besonderem Fokus auf deren epistemologischem Poten-
zial verstanden werden. Von einschlägiger Relevanz für die Klassische Philologie 
bleibt die Studie dabei nicht allein wegen des zugrunde gelegten Textcorpus, son-
dern vor allem angesichts des Mangels an Arbeiten innerhalb dieser Disziplin, die 
die Anekdote als systematischen Untersuchungsgegenstand heranziehen sowie 
als zentralen Wissensträger der Antike ernst nehmen. 4

Textauswahl
Das Material dieser Studie ist also konsequent phänomenorientiert und stellt da-
mit grundsätzlich eine ‚Anekdotenlese‘ aus Ciceros Werk dar; daher auch der Ti-
tel der „Ciceroniana“ als Sammlung ausgewählter, von Cicero narrativierter dicta 
und facta. 5 Die Beschränkung auf Ciceros philosophische und rhetoriktheoreti-
sche Schriften ist vor allem der Idee einer besonderen Spannung zwischen dem 
theoretischen Gehalt der Philosophica sowie der Rhetorica und der als ‚persönlich‘, 
lebensweltlich und damit gewiss auch als un-theoretisch konnotierten Anekdote 
geschuldet. 6 Textmaterialbedingt, so hat sich schnell gezeigt, wird sich dennoch 

 4 	 Als Monographien zu nennen sind hier – für Cicero – nur die von Elizabeth Haight mit dem 
Titel The Roman Use of Anecdotes in Cicero, Livy, and the Satirists (1940) und – für die Anekdote 
als systematischen Untersuchungsgegenstand in der Klassischen Philologie – nur die von 
Frank Wittchow mit dem Titel Exemplarisches Erzählen bei Ammianus Marcellinus. Episode, Ex­
emplum, Anekdote (2001). Zudem hat Thomas Tschögele (2021) parallel zum Entstehen meiner 
Monographie seine anekdotentheoretisch-narratologische Dissertationsschrift Die Erzählun­
gen des Valerius Maximus an der FU eingereicht; ebenso in diesen Zeitraum fällt die Publi-
kation des Bandes Grandl/Möller (2021), eine Sammlung komparatistischer Lektüren zur 
Epistemologie der Anekdote mit einem latinistischen Schwerpunkt. Ein genauer Überblick 
über die Lage der Forschung zur Anekdote zusammen mit den Impulsen aus der Klassischen 
Philologie (meist in Form von Aufsätzen und einzelnen Fallstudien) folgt in Kapitel 2.

 5 	 Zu Begriff und Konvention der sogenannten „ana“ in Bezug auf Anekdotensammlungen sie-
he Zill (2021) 173.

 6 	 Konkret heranziehen werde ich von Ciceros Rhetorica (in absteigender Intensität): De orato­
re (mit Interpretationen ausgewählter Anekdoten), Brutus, Orator, De inventione, Topica und 
die Partitiones oratoriae (vor allem zur Beurteilung von Ciceros Methodik in Bezug auf seine 
Rhetoriktheorie, Dialoggestaltung, Skepsis und sein Wissenskonzept); die Schrift De optimo 
genere oratorum war in ihrer Kürze nicht ausschlaggebend. Von seinen Philosophica: Academici 
libri (mit der Besprechung mehrerer Anekdoten im Zusammenhang mit der Methode und der 
Epistemologie der Skepsis), De finibus bonorum et malorum, Tusculanae disputationes, De officiis 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



6 Einführung

keine so oft mit der Anekdote verbundene „chronique scandaleuse“ entfalten, die 
man vielleicht eher in Ciceros Briefen oder Reden vermuten könnte und grund-
sätzlich als einschlägig für biographische und historiographische Werke veran-
schlagt; demnach wird es auch nicht um Cicero selbst als Akteur seiner eigenen 
Anekdoten und Lebensgeschichten gehen (also auch nicht im streng etymologi-
schen Sinne des Nicht-Herausgegebenen, ἀνέκδοτον, als erstmaliger Einspeisung 
geheimer, privater Begebenheiten in sein Werk), sondern um Anekdoten mit den 
verschiedensten Protagonisten, die als Baublöcke teils schon in der griechisch-
römischen schriftlichen Tradition kursierten und (nach unserem Wissensstand) 
teils wohl auch der Mündlichkeit des kollektiven Gedächtnisses entstammten.

Ebenso bedingt durch die Wahl des Textcorpus werden sich Ciceros Anekdo
ten, obgleich sie in ihrer Bindung an meist namentlich genannte Personen per se 
historio- wie biographische Mikromomente darstellen, nicht vordergründig als 
biographische Informationsträger zeigen, sondern immer mit einer systemati-
schen Fokusverschiebung auf philosophische und rhetor(iktheoret)ische Mikro-
momente. Vor und neben einer Bewertung von deren systemischer Relevanz oder 
Repräsentanz innerhalb der Ciceronischen Philosophie und Rhetoriktheorie, soll 
es, wie gesagt, in erster Linie um die ‚eigen-systemische‘ Relevanz der Anekdote 
innerhalb eines Netzwerkes von Anekdoten und um die Beurteilung der Anek­
dote in ihrer abstrakten, narrativen Form als Gattung auch unabhängig von ih-
rer jeweiligen propositionalen Einfärbung gehen. Möchte man diese Studie also 
auf eine zentrale These reduzieren, so wäre es die einer systematischen und in 
sich logischen Verwendung der Anekdote bei Cicero sowie die einer klaren Vor-
stellung von der Anekdote als eigenständiger Erzählform bei Cicero mit spezi-
fischen Funktionen und Wirkweisen. Die Auswahl und Interpretation einzelner 
Beispielnarrative (die ‚Zahlen‘) sollen ebendieses ‚eigen-strukturelle‘ System (das 
Ergebnis des ‚Malens‘) als eigene in sich und für das Miniaturgenre der Anek­
dote bedeutsame Form zu Tage fördern und protokollieren; die Beurteilung der 

(mit der Interpretation ausgewählter Anekdoten und längerer Passagen v. a. mit dem Fokus 
auf Figuren- und Sprechergestaltung), De divinatione, Cato maior de senectute, Laelius de ami­
citia (mit einer grundsätzlichen Analyse der anekdotischen Strategie innerhalb der gesamten 
Schrift) und De natura deorum (mit dem Fokus auf einer einzigen Anekdote und deren Reprä­
sentanz); die Schriften De fato und Paradoxa Stoicorum finden sich aufgrund ihrer fragmenta-
rischen Überlieferung und Kleinheit nur als Zusatzmaterial in den Fußnoten; auch die sich 
von den genuinen Philosophica gerade in ihrer staatsphilosophischen Dimension unterschei-
denden Schriften De re publica und De legibus ziehe ich nur für lohnende Querverweise in den 
Fußnoten heran. Dabei geht es, wie beschrieben, nicht (immer und nicht vordergründig) um 
die Interpretation der Schriften als Ganze, auch nicht um die Funktion einer jeden Anekdo
te innerhalb der ganzen Schrift, sondern um eine Bestandsaufnahme der vielfältigen (auch 
formalen, genrespezifischen) Erscheinungen, Verwendungsweisen und Funktionshorizonte 
der Anekdote bei Cicero; damit soll eine möglichst große Bandbreite auch von sehr unter-
schiedlich funktionierenden Anekdoten erschlossen werden und so zunächst ein Beitrag zur 
Anekdote als Gattung (in ihrer ‚antiken‘ Ausprägung bei Cicero) entstehen, auch wenn, wie 
sich zeigen wird, die Interpretation einzelner Anekdoten nicht ohne Rückstöße auf das Text-
material, dem diese entstammen, bleiben kann.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



7Die Anekdote und Ciceros Schriften

Interferenz mit den größeren Systemen der Ciceronischen Philosophie und Rhe-
toriktheorie als in ihrer Größe bedeutsamen Formen folgt dann an zweiter Stelle.

Diese These des strategischen Einsatzes der Anekdote bei Cicero lässt sich je-
doch vielfach auffächern. So gilt es zunächst zu zeigen, dass das Narrativ als fe-
ster Bestandteil der argumentativen Logik der Ciceronischen Texte fungiert und 
keineswegs nur eine – oft gelesene – supplementhafte Rolle als Ornament und 
Instrument der Veranschaulichung einnimmt. Philosophie und Rhetorik fallen 
damit insofern oft in eins, als es mir auch im Fall der philosophischen Schriften 
vornehmlich auf die Bewertung von deren rhetorischen oder eben argumentati-
ven Strategien ankommt. Das vermutete rhetorische Potenzial der Anekdote, man 
könnte es auch die Rhetorik der Anekdote an sich nennen, kann also grundsätz-
lich für jede Art von Text in gleichem Maße gelten. Auch so gesehen treten Fra-
gen nach den spezifischen Inhalten der Anekdote zunächst stets hinter diejenigen 
nach deren abstrakter Funktionalisierung zurück.

Einher mit dem Versuch der Nobilitierung der Anekdote als argumentum geht 
der einer Etablierung der Anekdote als Wissensform. Damit ist ebenso wenig 
nur die Vermittlung eines propositionalen Wissens oder eine bloße Veranschau-
lichung epistemischer Bestände und Sachverhalte mittels Anekdoten gemeint, 
sondern die Auslotung der epistemischen Qualitäten der Anekdote oder eben die 
einer Epistemologie der Anekdote. Daran lassen sich mehrere Fragen zugleich an-
schließen: Welche Art von Wissen konfiguriert die Anekdote als abstrakte Form? 
Inwiefern ist anekdotische Episteme zwingend abhängig von ihrer spezifischen 
Darstellung? Für welches Konzept von Wissen kann das Narrativ gerade in Anbe-
tracht seiner Kleinheit und Marginalität überhaupt stehen? Für welche Methoden 
des Wissenserwerbs? Und, um die Fragen von der kleinen Form auf ihre Kontex
tualisierung innerhalb einer Makrostruktur zu erweitern, für welche Transfers 
von ganzen Wissensbeständen muss die Anekdote verantwortlich zeichnen? Kon-
kret heißt dies beispielsweise: Welchen Einfluss hat die spezifische Darstellungs-
form der Anekdote auf das in Ciceros Schrift Cato maior de senectute über das Alter 
vermittelte Wissen? Inwiefern wird das in ihr, aber auch neben ihr transportierte 
Wissen nachhaltig verändert? Und inwieweit wird die Anekdote selbst formen-
den Metamorphosen im Akt des Transfers und in ihrer Rolle als Transfermedium 
unterzogen? 7

 7 	 Mit dem Begriff des „Transfers“ steht diese Studie vornehmlich in der Tradition des an der 
FU  Berlin angesiedelten Sonderforschungsbereichs  980 „Episteme in Bewegung. Wissens
transfer von der Alten Welt bis in die Frühe Neuzeit“ (von 2012 bis 2024 von der DFG geför-
dert). Siehe zu einer konzeptionellen Grundlegung die Einführung zum Sammelband Wissen 
in Bewegung. Institution – Iteration – Transfer von Eva Cancik-Kirschbaum und Anita Traninger 
(2015). Transfer bezeichnet nicht die bloße Weitergabe starrer Wissensbestände, sondern die 
Beweglichkeit ebendieser Wissensbestände im Sinne einer Veränderung gerade in Abhän-
gigkeit von der Weitergabe; denn die Weitergabe ist selbst als vermeintliche Stabilisierungs- 
oder Konservierungsmaßnahme stets an Faktoren wie die der Darstellung oder Geltungs-
aushandlung, an Prozesse der Selektion oder an einzelne Akteure des Wissens gebunden; 
Transfer erstreckt sich zudem nicht nur auf den weitergegebenen Wissensbestand und seinen 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



8 Einführung

Vor allem aufgrund der dialogischen Machart der meisten von mir untersuch-
ten Ciceronischen Schriften und der daraus folgenden Tatsache, dass man es in der 
Regel nicht nur mit Cicero, sondern einer ganzen Reihe unterschiedlicher Spre-
cher zu tun hat, darf sich die Analyse der strategischen Verwendung der Anek­
dote nicht pauschal und allein auf Ciceros argumentative Technik in Anekdoten 
und ihre entsprechende epistemologische Dimension richten, sondern muss eine 
jeweilige Differenzierung je nach den auftretenden Sprechern erfahren. Die These 
der systematischen Verwendung der Anekdote bei Cicero wäre hier also auf die 
Idee eines systematischen Gestaltungsprogramms individueller personae in sei-
nen Dialogen qua Anekdote umzumünzen. Kann die Anekdote als heuristisches 
Instrument tatsächlich auch hier regelmäßige Strukturen im Sinne einer syste-
matischen Verteilung des Narrativs auf verschiedene Figuren zu Tage fördern? 
Welche Unterschiede ergeben sich zwischen Figuren, denen Cicero die Anekdote 
in hoher Frequenz, und denjenigen, denen er sie im Gegenteil selten bis gar nicht 
zukommen lässt? Inwieweit wird ein anekdotischer Stil die Konfiguration der 
sprechenden persona an sich beeinflussen und – zurück an die benachbarten As-
pekte der zentralen These gedacht – inwieweit wird er Folgen für deren argumen-
tative Technik und die von ihr vermittelten Wissensbestände zeitigen? Lassen sich 
in der besagten Untersuchung von Mikromomenten an den textuellen Rändern, 
also in der Interpretation einzelner Anekdoten, doch auch Bezüge zu größeren 
bedeutsamen Formen herstellen wie zur Gestaltung spezifischer personae? Ist es 
überdies relevant, ob Cicero selbst, ob ein Skeptiker, ein Stoiker oder Epikureer in 
Anekdoten spricht oder dieses Narrativ kategorisch meidet? Interferieren Stil, Ar-
gumentationsweise und philosophische Denkschule mitunter aufgrund der Ver-
wendung der Anekdote durch bestimmte Figuren bzw. aufgrund von Ciceros sys­
tematischer Verteilung des Narrativs auf bestimmte Figuren? Interferenzen der 
Anekdote mit den größeren Zusammenhängen und Kontinua sollen also – wenn 
auch stets von den Einzelphänomenen, sozusagen ‚von unten her‘ kommend – 
doch auch gerade an den Stellen thematisiert werden, an denen sie offensichtlich 
sind und Cicero den Einsatz der Anekdote nachgerade darauf anzulegen scheint.

Gliederung
Dennoch orientiert sich auch die Gliederung dieser Studie nicht an den großen 
Zusammenhängen oder einer systematischen, chronologischen Untersuchung 
der einzelnen rhetoriktheoretischen und philosophischen Schriften Ciceros und 
der Funktion der Anekdote in ihnen. Ebenso wenig interessieren mich die gro-
ßen Narrative von Kontinuität oder Bruch in der Ciceronischen Verwendung der 
Anekdote, beispielsweise im Sinne eines unterscheidbaren Einsatzes des Narrativs 
in seinen frühen im Gegensatz zu seinen späten oder in seinen philosophischen 
im Gegensatz zu seinen rhetorischen Schriften; es geht mir vielmehr – gewiss 

Ursprungskontext, sondern in gleichem Maße auf die Umgebung der Neukontextualisierung 
(vgl. ebd., 1f.).

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



9Die Anekdote und Ciceros Schriften

auch unter Einfluss des Detailblicks der Anekdote – um eine Differenzierung und 
Auffächerung der einzelnen Phänomene in ihrem jeweiligen Kontext. Die Gliede-
rung soll sich also aus dem primären Untersuchungsgegenstand, der Anekdote 
selbst, ergeben. Demnach werden – mit wenigen Ausnahmen – die Ciceronischen 
Schriften nicht schematisch durchgesprochen, sondern als Textmaterial mitunter 
zerpflückt und nur passagenweise, immer wieder und für mehrere Kapitel zu-
gleich herangezogen, um auffällige Regelmäßigkeiten, aber auch Unregelmäßig-
keiten in der Erscheinung der Anekdote und ihrer Funktion dokumentieren und 
belegen zu können; eine mögliche Trennung von Rhetorica und Philosophica scheint 
auch damit nicht sinnvoll.

So gelten die einzelnen Großkapitel allein der Anekdote und spiegeln in Teilen 
die simplen ‚W-Fragen‘ wider, die sich in Kombination mit diesem Narrativ stel-
len lassen. Am Anfang der Gliederung wird also die definitorische ‚Was-Frage‘ 
(Kap. II) nach dem ‚Sein‘ oder der φύσις der Anekdote stehen. Schwer zu tren-
nen – so wird sich schon im ersten Großkapitel zeigen – sind davon sowie von 
den Fragen der folgenden Kapitel im Einzelnen diejenigen nach der örtlichen 
und zeitlichen Positionierung der Anekdote in den Texten, also von der ‚Wo-‘ 
und ‚Wann-Frage‘ oder dem τόπος und καιρός der Anekdote; diese werden also 
immer wieder begleitend aufscheinen. Die ‚Wer-Frage‘ (Kap. III) lässt sich dabei 
gesondert auf die einzelnen menschlichen Akteure der Anekdote übersetzen; zu 
ihnen gehören allen voran die ‚Sprecher‘ der Anekdote, Cicero oder die von ihm 
eingesetzten personae, dann die in Anekdoten auftretenden Figuren und zuletzt 
auch die Rezipienten der Anekdote. Mit einem Blick auf die Schwerpunkte der 
Anekdoten-Forschung lässt sich dieser Fragekomplex auch mit der (auto)biogra-
phistischen Sekundärliteratur in Verbindung bringen; in diesem Sinne fungiert 
die Anekdote in Kapitel III als Biographem.

Ein viel größerer Block soll sich im Sinne eines ‚Wie-‘ oder ‚Warum‘ Fragen wid-
men, die sozusagen das Wesen und die Erscheinung der Anekdote transzendieren 
und ihre metaphysischen ‚Seinsgründe‘ aufdecken; zwar werden auch diese Fra-
gen schon immer dort aufkommen, wo es um den gezielten Einsatz der Anekdo­
te als argumentative oder gestalterische Kraft geht, doch möchte ich diesem Fra-
gekomplex aufgrund seiner Wichtigkeit gesonderten Raum geben. Angereichert 
und mitbestimmt ist die Gliederung auch in diesem Fall von den in der Forschung 
zur Anekdote virulenten Debatten. So soll das immer wieder auftauchende Span-
nungsfeld von der Faktizität und Fiktionalität der Anekdote – auch mit einem defi-
nitorischen Rückschlag auf Kapitel II – anhand einer großflächigen Analyse von 
Ciceros argumentativer Strategie in seiner Schrift De divinatione Beachtung finden 
(Kap.  IV). Hier ist die Anekdote – in Anlehnung an die historiographische Be-
schäftigung mit ihr – Historem.

Einschlägige epistemologische Fragen werden im Zusammenhang mit der 
sich im 19. und 20. Jahrhundert verdichtenden Suche nach der philosophischen 
Dimension der Anekdote behandelt (Kap. V) – das ist die Anekdote als Philoso­
phem; gleichwohl zieht sich die Auslotung der Epistemologie der Anekdote ebenso 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



10 Einführung

durch alle anderen Kapitel. Und auch umgekehrt sind, wie bereits angedeutet, 
selbst die definitorischen Überlegungen am Anfang keineswegs auf den dafür 
bereitgestellten Raum begrenzt, sondern werden bis zum letzten Kapitel gerade 
aufgrund der Suche nach der polygenen Bandbreite der Anekdote bei Cicero ak-
tuell bleiben und die Vorstellung von einer relativ stabilen Bau- und Erscheinungs-
form der Anekdote bei Cicero immer wieder rückwirkend nachjustieren. Was die 
Gliederung also zwangsläufig trennt, soll in Querverweisen, durch das Fazit am 
Schluss der Arbeit sowie durch die verschiedenen Anhänge kompensiert und zu-
sammengeführt werden.

Mit dem Versuch einer Definition der Anekdote am Anfang der Studie soll zu-
gleich ein umfassender Forschungsüberblick geliefert werden. Neben einer Über-
sicht über die Zugriffe der deutschsprachigen Forschung werden in Ausschnitten 
auch diejenigen der englisch- und französischsprachigen vorgestellt, nicht zu-
letzt, um die gerade damit aufscheinenden, teils konträren definitorischen Heran-
gehensweisen aufzuzeigen und zu problematisieren. Ein gesonderter Abschnitt 
wird dabei dem Angebot der Klassischen Philologie zum Thema zukommen 
(Kap. 2). Dabei ist die von mir vorgeschlagene Definition eines stabilen Wesens-
kerns der Anekdote, der sich auf verschiedenen Ebenen manifestieren kann und 
angereichert ist von teils zwingenden, teils fakultativen Parametern, bereits strikt 
phänomenorientiert, wie ich vor allem im darauffolgenden Kapitel anhand der 
definitorischen Interpretation einer Ciceronischen ‚Wanderanekdote‘ exempla-
risch zeigen möchte; an ihr – gleich dreimal tritt sie in Ciceros Schriften Academici 
libri, De oratore und De finibus bonorum et malorum nicht ohne signifikante Verän-
derungen in Erscheinung – wiederhole ich die zentralen Parameter der modernen 
sowie meiner Anekdotendefinition und stimme sie auf das antike Textmaterial 
ab (Kap.  3). Als komplementärer Gegenpol zum Forschungsüberblick über die 
modernen Theorien der Anekdote fungiert als Abschluss des ersten Großkapitels 
die Interpretation der Ciceronischen facetiae-Passage aus seiner Schrift De oratore, 
die von der einschlägigen Forschung zumeist als Abhandlung über Witz und Hu-
mor bezeichnet wird; Cicero – so meine These – setzt mit ihr eine eigenständige 
Anekdotentheorie, in der sich etliche Metabetrachtungen nicht nur zur Machart, 
sondern vor allem auch zur Funktion und Wirkweise der Anekdote finden, die 
sich in großen Teilen mit den modernen Impulsen decken; die breit gefächerte 
Semantik der facetiae schließt also auch die Gattung der Anekdote mit ein, und 
Cicero beschränkt das theoretisch fundierte System dabei nicht auf den Exkurs 
in De oratore, sondern reflektiert es stellenweise auch in der Praxis seiner anderen 
Schriften (Kap. 4).

Mit dem Kapitel zur Analyse der diversen Akteure der Anekdote bei Cice-
ro folgt zunächst eine Diskussion des Ciceronischen Stils, der sich meiner The-
se nach – gerade mittels Engführung mit der Anekdote als Stilmerkmal – in ein 
Spektrum unterschiedlicher Individualstile auffächern lässt; die Anekdote ist hier 
also maßgebend an der Gestaltung unterschiedlicher Sprecher beteiligt (Kap. 5). 
Eines der besten Beispiele hierfür ist die Konfiguration der persona des Cato Ma-

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



11Die Anekdote und Ciceros Schriften

ior im gleichnamigen Dialog; die außergewöhnlich hohe Anekdotenfrequenz der 
Schrift charakterisiert nicht nur einen spezifisch Catonischen Stil, sondern zei-
tigt, wie bereits erwähnt, zudem Auswirkungen auf die verhandelten Wissensbe-
stände; außerdem bietet sich die Schrift Cato maior de senectute als eine praktische 
Rückbindung an die Theorie der facetiae an (Kap. 6). Eine komplementäre Untersu-
chung gilt dann mit der Schrift Laelius de amicitia einer anderen Ausprägung der 
Stilkategorie des facetum; die sich aus der besonderen ästhetischen Darstellungs-
form der Schrift ergebenden Implikationen für das entstehende Wissensmodell 
sind meiner These nach jedoch dieselben (Kap. 7). Das letzte ‚akteurspezifische‘ 
Kapitel schenkt den anekdoteninhärenten Figuren Aufmerksamkeit; unter Fokus-
sierung des für Cicero seltenen Phänomens der Anonymisierung von Akteuren 
frage ich nach den daraus resultierenden Auswirkungen zum einen auf das in die-
sen Anekdoten konfigurierte Wissen und zum anderen auf die Rezipienten, die 
angesichts der Abstrahierung und Verallgemeinerung von Inhalten und Figuren 
in ganz besonderer Weise miteinbezogen scheinen (Kap. 8).

Das dritte Großkapitel beginnt mit einem detaillierten Forschungsüberblick 
über die Beiträge zum Spannungsfeld von Faktizität und Fiktionalität der Anekdo
te, welches zumeist für das Gebiet der Historiographie veranschlagt wird (Kap. 9). 
Mit der Interpretation der gegenläufigen Argumentationsstrategien der beiden 
Bücher der Schrift De divinatione möchte ich zeigen, dass auch Cicero eine ähn-
liche Fiktionalitätsdebatte im Zusammenhang mit Kleinnarrativen umtreibt; eine 
stoische, teleologisch-deterministische Argumentation mittels ‚Pseudo-Anekdo­
ten‘ (vertreten von seinem Bruder im ersten Buch) prallt dabei auf eine skeptisch-
aufklärerische in Anekdoten, die dem Gebot von Realismus und Kontingenz folgen 
(Kap. 10). Die Anekdote wird Cicero zu einem systematischen Konternarrativ, das 
die in seiner Gegenargumentation wiederaufgenommenen Erzählungen seines 
Bruders als nicht aussagekräftig und argumentativ unwirksam entlarvt; in einer 
Art Überbietungsstrategie inszenieren Ciceros Anekdoten Paradoxien, die die 
Narrative seines Bruders ad absurdum führen (Kap. 11). Diese Strategie lässt sich 
vor allem mit einem Blick auf Ciceros Verwendung des Wortfeldes mirabile/mirari 
nachverfolgen; nur bei einem korrekten Management desselben kann man Anek
dote und ‚Pseudo-Anekdote‘ unterscheiden (Kap. 12). Mit der Beobachtung dieser 
dichotomischen Struktur der Schrift De divinatione, die sich unter anderem in ei-
ner unterschiedlichen Machart kleiner Narrative niederschlägt, ist das Großkapi-
tel IV also auch prädestiniert dazu, weitere definitorische Feinheiten zu Ciceros 
Verständnis von Form und Funktion der Anekdote zu liefern.

Der Auftakt des vierten Großkapitels verortet die Anekdote auf dem Feld der 
Philosophie; neben einem kurzen Überblick über die wichtigsten Stationen lie-
fert es vor allem Beispielinterpretation zur Verwendung der Anekdote bei Hans 
Blumenberg, bei dem ihr außergewöhnlich viel Raum sowie die Funktion einer 
philosophischen Form zukommt (Kap.  13). Da es im Folgenden vor allem um 
einen Teilbereich der Philosophie, die Erkenntnistheorie, sowie um die Epistemo-
logie der Anekdote gehen soll, versuche ich vor der Interpretation ausgewählter 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



12 Einführung

Anekdoten aus Ciceros philosophischen Schriften, einen Überblick über Ciceros 
Konzepte von Episteme zu geben. Gemäß der Position des Skeptikers lässt sich 
eine Pluralisierung von Wissen zeigen, das sich (gerade in der Fiktion der Cicero-
nischen Dialoge) zum Teil in Abhängigkeit von exklusiv-mündlichen Diskursen 
entfaltet und somit stets individuellen Formungen und Prüfungen unterworfen 
ist; in puncto Exklusivität und Pluralisierung trifft sich diese Vorstellung auch mit 
dem Wesenskern anekdotischen Wissens (Kap. 14). Damit entsteht ein grundsätz-
lich dynamisches Wissensmodell, dessen Episteme per se in Bewegung ist; gerade 
durch die skeptischen Methoden des bloßen Annäherns, Hinterfragens und Re-
vidierens kommt es jedoch auch zu einer ständigen Destabilisierung und Proble-
matisierung von Wissen; hier findet die Anekdote als radikale Relativierung und 
‚Prüferin‘ von Wissen Anschluss (Kap. 15). Entscheidend ist dafür auch die Klein-
heit der Anekdote und ihre Erscheinung als Fragment und Minimalausschnitt 
einer Begebenheit im Text; sie steht – so meine anhand einer Reihe von Anekdo
ten entwickelte These – als Wissensfragment für eine Beschränkung der Wissens-
möglichkeiten und zugleich für eine Form, die gegenläufige (also anti-skeptische) 
Dogmen durchlägt (Kap.  16). Gleichwohl kann dem Miniaturnarrativ in seiner 
Kompaktheit seine selektive und reduktive Kraft auch zugutekommen; dazu möch-
te ich an einer Anekdote aus Ciceros Schrift De natura deorum zeigen, wie sie als 
mise en abyme die Machart der Ciceronischen Dialoge sowie die einschlägigen 
Methoden skeptischer Philosophie in nuce abzubilden fähig ist (Kap. 17); damit 
verstößt dieses Kapitel am stärksten gegen die eingangs angeführte Methodenkri-
tik Ciceros mit der Warnung vor induktiven Verfahren – doch, dass das besagte 
Beispielnarrativ ganz auf Repräsentanz ausgelegt ist, ist an dieser Stelle nicht von 
der Hand zu weisen.

Angestoßen von der Überkreuzung der narrativen Kleinformen der Anekdote 
und der mise en abyme frage ich nach einer ähnlichen Überschneidung zwischen 
der Anekdote und der Aitiologie, wie sie in Ciceros Werk gleich mehrere Male 
zu beobachten ist. Einerseits lassen sich in einer Art Fusion der beiden narrati-
ven Strukturelemente die epistemischen Qualitäten der Anekdote weiter auslo-
ten; dazu erfolgt die Interpretation einer Anekdote aus Ciceros Academici libri, die 
die etymologische Genese eines einschlägigen philosophischen Terms aufdeckt 
(Kap. 18). Andererseits wird der Abgleich der beiden Erzählformen einmal mehr 
der Schärfung der Definition der Anekdote dienen; anhand von drei weiteren nar-
rativen Fusionen aus den Tusculanae disputationes, De oratore und De natura deorum 
diskutiere ich – wie bereits in Großkapitel IV und schon ganz zu Anfang in Kapi-
tel II – den genuinen Realismus der Anekdote, den sie als aitiologische Anekdote 
unter Umständen einbüßt; trotzdem kann sie der Aitiologie im von ihr übernom-
menen Blick auf signifikante Anfänge als Ursprungswissen besonderes epis­
temisches Potenzial abgewinnen (Kap. 19).

*

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



II 

Die Anekdote und ihre Erscheinungen –  
antik und modern

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



2

Definientia

Il faut ajouter à cet éventail polysémique le passage métonymique de 
l’anecdote comme petit fait secret/révélateur/curieux, au récit de tels 
faits. Ce déplacement métonymique est identique à celui qui se produit 
pour le mot histoire, mot qui confond la chose et le récit qu’on en fait. 1

Karine Abiven

Inhalt und Form (I)
Nach dieser Beobachtung eines grundsätzlichen Doppelsinns der Anekdote, 
einerseits als Name des bekannten Narrativs (récit und histoire als Geschichte im 
Sinne von Erzählung) und andererseits als Bezeichnung für einen noch nicht in 
die Form eines Narrativs gebrachten Fakt (fait oder histoire als Inhalt oder Plot), 
listet Karine Abiven weitere Bedeutungsnuancen dieses Miniaturgenres im mo-
dernen Französisch. 2 Bemerkenswert ist hierbei, dass die Konnotation des noch 
nicht versprachlichten Faktes deutlich überwiegt, während für den deutschspra-
chigen Gebrauch des Wortes „Anekdote“ eine klare Verknüpfung zur Narrativik 
nicht wegzudenken scheint. 3 Die Anekdote verdient im Deutschen ihre Bezeich-
nung demnach nur in der narrativen Wiederholung (oder Narrativierung) eines 
anekdotischen Faktes; wo die Franzosen – mit Abiven gesprochen – problemlos 

 1 	 Abiven (2015) 43f. – „Man muss zu diesem Fächer von Bedeutungen noch den metonymischen 
Übergang der Anekdote als eines kleinen geheimen, entlarvenden oder merkwürdigen Fak-
tes zur Erzählung derartiger Fakten hinzufügen. Diese Verschiebung nach Art der Metonymie 
ist identisch mit derjenigen, die beim Wort Geschichte vonstattengeht, einem Wort, das die 
Sache und die Erzählung davon vermengt.“

 2 	 Vgl. ebd., 44: „Une synthèse de ces remarques permet de dégager quatre orientations séman-
tiques en français modern: Anecdote 1: particularité historique (secrète) / Anecdote 2: petit fait 
curieux / Anecdote 3: récit bref d’un petit fait curieux / Anecdote 4: détail sans portée géné
rale.“ – „Eine Synthese dieser Bemerkungen erlaubt es, vier semantische Richtungen (sc. der 
Anekdote) für das moderne Französisch abzuleiten: A. 1: (geheimes) besonderes Ereignis der 
Geschichte / A. 2: kleiner, denkwürdiger Fakt / A. 3: kurze Erzählung eines kleinen, denk
würdigen Faktes / A. 4: Detail ohne generelle Tragweite.“ Abiven orientiert sich bei dieser 
Aufstellung nach eigenen Angaben an Hadjadj (1990) 8.

 3 	 Siehe beispielsweise den Auftakt der Lexikonartikel von Rohmer (1992) 566: „Als A. bezeich-
net man eine kurze, oft anonyme Erzählung eines historischen Geschehens“, Gärtner (1996) 
697: „Heute versteht man unter A. eine kurze, oft in einer Pointe – auch mit witzigen Wor-
ten – mündende Erzählung“ oder Schlaffer (2007) 87: „Kurze, pointierte Geschichte, die einer 
wirklichen Person nachgesagt wird“. Ob das Wort „Geschichte“ auch hier – wie bei Abiven – 
doppeldeutig gemeint ist, bleibt offen.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



16 Die Anekdote und ihre Erscheinungen – antik und modern

auch das Substantiv setzen können, sind die Deutschen auf das weniger formal 
bestimmte Adjektiv angewiesen. Bei der Charakterisierung der zentralen seman-
tischen Dopplung durch das Bild der Metonymie, eines Vorgangs, den Abiven vor 
allem für die Zeit der von ihr analysierten Texte ansetzt, wäre es jedoch in erster 
Linie interessant, welche konkrete (im definitorischen Sinne der besagten Trope) 
Nachbarschaftsbeziehung oder Schnittfläche, auf der die besagte Vermengung 
oder auch Vertauschung (confondre) beruhe, Karine Abiven vornehmlich im Sinn 
hatte. 4 Welche Kriterien ermöglichen es, Anekdotisches und die Anekdote zusam-
menzulegen? Oder: Welche Erscheinungen erlauben es, auch im Falle von noch 
nicht diskursivierten oder eher inhaltsbasierten Fakten und Details bereits von 
Anekdoten zu sprechen?

Thesen und Gliederung
Dass es hier um eine grundlegende Definition der Erzählform „Anekdote“, um 
die basale Frage des ‚Was‘ oder – in Analogie zu den später verhandelten Punkten 
τόπος, καιρός oder der Metaphysik der Anekdote – um deren φύσις gehen soll, 
ist unschwer zu erkennen. Nach einer zwangsläufig selektiven Zusammenschau 
der wichtigsten deutschsprachigen Definitionsversuche unter Abstrahierung und 
Kollationierung der entscheidenden Parameter und einem kurzen Abgleich mit 
dem sehr spärlichen Angebot von Herangehensweisen der Klassischen Philolo-
gie werde ich einen eigenen Definitionsvorschlag im Sinne einer Reduzierung auf 
eine minimale Anzahl von definitorischen Parametern erarbeiten (Kap. 2). 5 In den 
darauffolgenden Kapiteln gilt es dann, zunächst die hier abstrahierten Parameter 
an einer typischen Cicero-Anekdote exemplarisch zu wiederholen (Kap. 3) und 
in einer Besprechung des theoretischen Kapitels der facetiae in Ciceros zweitem 
Buch der Schrift De oratore die Fähigkeit dieser Passage zu einem Ciceronischen 
Definitionsversuch der Anekdote prüfend zu diskutieren (Kap. 4); schließlich sol-
len die Elemente dieser Definition anhand von einigen Beispielen aus der Praxis 
der Texte, wo sich Anekdote und facete dictum treffen, sowohl konsolidiert als auch 
ergänzt werden (auch Kap. 4).

Inhalt und Form (II)
Bei meinem Definitionsversuch möchte ich mich nicht auf Karine Abivens Polyse-
mie, sondern auf die vereinfachte Dichotomie der Aspekte fait und récit innerhalb 

 4 	 Vgl. Abiven (2015) 44: „La période que nous envisageons est sans doute charnière pour l’évo­
lution sémantique du mot, et permet d’observer le basculement sémantique progressif de (1) à 
(2) puis à (3) par métonymie“ – „Der Zeitabschnitt, den wir hier untersuchen, ist zweifelsohne 
Angelpunkt für die Begriffsentwicklung und erlaubt es, den semantischen Umschwung von 
A. 1 zu A. 2 und dann zu A. 3 mittels Metonymie zu beobachten.“ Auf diese Entwicklung vom 
(außertextlichen) Detail zur eigenständigen Textsorte bezieht sich auch Rohmer (1992) 566f.

 5 	 Siehe zu einer unkommentierten Zusammenstellung deutscher Stimmen zur Anekdoten-
Definition Hein (1976) 333–346.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



17Definientia

der Begriffsgeschichte der Anekdote berufen. 6 Es könnte diese so lang anhaltende 
Bedeutungsvielheit (oder zumindest Bedeutungszweiheit) auch die heute grund-
sätzlich und global vorliegende Definitionsnot der Anekdote herbeigeführt haben. 7 
Auch wenn die Gleichsetzung von fait und récit nur für das Französische gelten 
mag, hat sich die Koexistenz der beiden Kriterien meiner Meinung nach trotzdem 
zumindest in verschobener Analogie auch auf anderssprachige Definitionen nie-
dergeschlagen. Sie könnte der Grund dafür sein, dass sich im deutschsprachigen 
Raum eine streng formale Annäherung an das Miniaturgenre und eine komple-
mentäre, rein auf dem Inhalt basierte Definition das Gleichgewicht halten. 8 Die 
Zweiheit von fait und récit hätte es also geschafft, sich in eine Zweiheit von Inhalt 
und Form zu übersetzen; übergeordnet und definitorisch unabdingbar bliebe im 
Deutschen dennoch, dass es sich in beiden Fällen, sowohl in der formlosen, also 
über das inhaltliche Detail, als auch in der streng formal definierten Version um 

 6 	 Siehe zur gesamten Skizze der Begriffsgeschichte der Anekdote Abiven (2015) 33–89, das Ka-
pitel mit dem Titel „Le mot et la chose“, und 97–179, „Généalogie et parentèle“. Trotz ihrer 
Beschränkung auf ein Jahrhundert kann Karine Abivens Monographie mit ihren zahlreichen 
vom Material abstrahierten allgemeingültigen Betrachtungen zur Anekdote und der Fülle 
der verzeichneten Literatur als stellvertretend für den aktuellsten Stand der französischen 
Forschung zur Anekdote angesehen werden, die sich – theoretisch gesehen – dagegen keines-
wegs nur auf den französischen Raum begrenzt, sondern von grundsätzlicher oder globaler 
Relevanz für die einschlägige Forschung ist. Noch aktueller, jedoch weniger umfangreich 
ist Montandon (2018) 115–136. Die Wichtigkeit von Abivens Monographie erstreckt sich da-
bei zum einen auf Punkte, die immer wieder Erwähnung gefunden haben, wie das Kapitel 
zur historiographischen Dimension der Anekdote (189–248), Fragen nach Kontingenz (359–361) 
oder Exemplarität (107–133 und 317–396) u. v. m.; zum anderen aber vor allem auf Aspekte, die 
bisher eher wenig Beachtung gefunden haben, wie die Unterkapitel zur Anekdote als mise en 
abyme (289–293, vgl. mein Kapitel 17) oder zur Erscheinung der Anekdote als Aitiologie (370–
378, vgl. meine Kapitel 18 und 19) oder grundsätzlich das Großkapitel zur Rhetorik und Poetik 
der Anekdote, in dem unter anderem deren Status als Argument verhandelt wird (249–396).

 7 	 Siehe zur Thematisierung der Definitionsschwierigkeit vor allem Möller/Grandl (2021), Ha-
djadj (1990) oder auch schon Grothe (1971); sie ist, könnte man sagen, beinahe ein Topos der 
Anekdotenforschung, der selten ungenannt bleibt. Ein potenzieller zweiter Grund für die 
Definitionsaporie ist m. E. die Omnipräsenz und Popularität der Bezeichnung „Anekdote“ in 
Wissenschaft, Literatur, aber vor allem auch in mündlichen, privaten Sphären, was auf deren 
Verwendung im schriftlichen Raum entscheidend einwirkt. Jeder hat schon mal (explizit) eine 
Anekdote erzählt. Wenige (oder keiner?) beginnen (mit einem definitorisch Genaueren): „Dazu 
noch eine kurze Gnome, Chrie, ein Apophthegma oder ein Schwank etc. (…)“ – die Anekdote 
scheint sich außer in einschlägigen Darstellungen oder in Abgrenzung zum Witz, den wir 
schon eher zu kennen meinen, all diese Nebenformen einverleiben zu müssen. Zum Gedan-
ken der Anekdote als „noch heute lebendige[r]“ Form siehe Hein (1982) 673 und Moser-Rath 
(1977) 533 und 535.

 8 	 Siehe dazu vor allem Niehaus (2013) 200f. Er spricht von zwei „Polen“, zwischen denen „sich 
das eigentliche diffuse Feld des Anekdotischen und der Anekdote als einer Form mündli-
chen und schriftlichen Erzählverhaltens“ (201) aufspannt, und unterscheidet: „Die sprechen-
de Anekdote ist vor allem durch ihre Form definiert, die stumme Anekdote hingegen durch 
ihren Stoff“ (ebd.). Für das Englische, gleichwohl aus französischen Beispieltexten gewonnen, 
schlägt Hénaff (2009) 98 die Unterscheidung der beiden Pole erneut durch Substantiv und 
zugehöriges Adjektiv vor: „it (sc. the anecdotal) constitutes the very content of the anecdote as 
a form“ oder: „the anecdote – considered as a genre – the anecdotal – considered as fact.“

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



18 Die Anekdote und ihre Erscheinungen – antik und modern

eine Erzählung handeln muss. Sogar noch auf die strengste formale Definition der 
Anekdote – nach Rudolf Schäfer mittels occasio, provocatio und dictum – scheint sich 
diese Zweiheit zu erstrecken; 9 dabei kann sie auf die Aspekte von Mündlichkeit 
(analog zu récit) und Handlung (analog zu fait) übertragen werden, sofern der De-
finierende bereit ist, die mündliche Pointe auch auf Handlungen auszuweiten und 
so an die Stelle des dictum ein factum treten zu lassen. 10 Wieder müsste jedoch für 
die erfolgreiche Gesamtdefinition die Erzählung dieses factum gegeben sein.

Es bleibt jedoch, ist man bereit, die definitorische Zweiheit, seien es nun fait und 
récit, Inhalt und Form oder factum und dictum, mit Abivens Bild der metonymischen 
Beziehung zu umschreiben, bei der dringenden Frage nach den generischen Be-
rührungspunkten der beiden Pole; denn erst, wenn diese gegeben sind, schiene 
eine nachbarschaftliche oder gar identische Definition von Erzählungen mit je 
unterschiedlicher Gewichtung als „Anekdoten“ möglich (und die eher vage Um-
schreibung des Nicht-Formalen, eher Faktischen mit dem Adjektiv „anekdotisch“ 
überflüssig). So wird sich mein Entwurf einer Definition vor allem auf den Ver-
such der Zusammenführung von inhaltlichen und formalen Kriterien in eine Art 
tertium stützen. Grundsätzlich gilt, dass sich der hiesige definitorische wie theore-
tische Vorbau abgesehen von der folgenden Synopse der in der Forschung domi-
nanten Parameter zur Definition der Anekdote bereits vornehmlich nach dem zu 
untersuchenden Material, den Ciceronischen Bauformen dieses Miniaturnarrativs, 
richtet. Die unterschiedlichen Fallbeispiele und Interpretationen von Anekdoten 
aus Ciceros Philosophie und Rhetoriktheorie, die diese Monographie konstituie-
ren, dienen sodann als Konsolidierung sowie Nachjustierung der hier vorgeschla-
genen Definition. Nicht zuletzt soll mit diesem Beitrag klargemacht werden, dass 
begriffsgeschichtliche Weichen sich nicht erst mit Prokop oder im Frankreich des 
17. Jahrhunderts gestellt haben, sondern durchaus schon in der Klassischen Antike 
anzusetzen sind, wenn auch die Anekdote dort noch als ein namenloses (oder mit 

	  9 	Siehe zuerst Schäfer (1982) 29–37. Schäfer definiert dabei radikal; seine Anekdoten müssen 
stets apophthegmatisch sein, also mit einem dictum enden (vgl. 11–20); ein Finale als factum 
kennt er noch nicht. Problematisch ist dies, weil es im Vergleich zu den meisten anderen 
Zugängen die Anekdote zu sehr einengt. Nach Schäfer siehe dazu v. a. Rohmer (1992) 568 
und Gossman (2003) 149. Als unmittelbare Vordenker für Schäfers Modell der Dreiteiligkeit 
sind Doderer (1973) 23f. und v. a. Neureuter (1973) 473ff. zu nennen: „Danach scheint mir 
die Anekdote, für sich erzählt, drei organische Teile zu besitzen. (…) Einführung (…) Haupt-
teil (…) Deutung.“ Hieran sieht man jedoch auch die entscheidende Verschiebung zu Schä-
fer: Während sich „Einführung“ und occasio decken, entspricht Neureuters zu grob gefasster 
Hauptteil Schäfers provocatio und dictum zugleich; für Deutung oder Kommentar hat Schäfer 
keinen Platz mehr. Im Vergleich zu Schäfer sind sowohl Doderer als auch Neureuter bei der 
Definition der Anekdote über die formalen Elemente weniger kategorisch als Schäfer und 
erlauben durchaus das Fehlen des ein oder anderen Grundelements (siehe jeweils ebd.).

 10 	So explizit Rohmer (1992) 568: „Notwendig erscheint allerdings die Erweiterung, daß A. auch 
in einem charakteristischen factum enden können.“ Auch in Hinblick auf den performati-
ven Aspekt eines dictum kann sich dieses einem factum annähern; so beispielsweise Schirren 
(2010) zur Performativität von dicta unter Heranziehen der Sprechakttheorie; ähnlich Möller 
(2010) v. a. 41.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



19Definientia

Cicero gesprochen gleich mehrere Namen tragendes) Phänomen zu klassifizieren 
ist. 11 Dabei kommt es mir nicht auf eine starre dogmatische Definition an, auch 
wenn ich das besagte tertium am Ende dieses Kapitels klar ausgedrückt wissen 
will, sondern vielmehr um eine Phänomenologie der Anekdote bei Cicero, die die 
These des tertium zwischen Inhalt und Form als einer Art sine qua non rückläufig 
stützt und verfeinert, indem sie um diesen generischen Kern der Anekdote zusätz-
liche, immer wieder auftretende, aber nicht zwingende Parameter gruppiert. 12

Dieser phänomenologische Zugang, der die verschiedenen Erscheinungen der 
Ciceronischen Anekdote lediglich zu beschreiben Anspruch erhebt, erlaubt es 
auch, den besagten Definitionsversuch positiv zu setzen und eine Herangehenswei­
se ex negativo, welche vornehmlich mit Fragen der Abgrenzung von anderen Gat
tungen beschäftigt wäre, soweit wie möglich auszublenden. 13 Wie im Folgekapitel 
am Beispiel einer typischen Cicero-Anekdote unschwer zu erkennen sein wird, 
wäre für Cicero ein formal relativ stabiler Zugriff im Sinne der Dreiteiligkeit von 
occasio, provocatio und (vorzugsweise sogar) dictum (statt factum) durchaus praktika-
bel; zumindest böte er genügend Material zur Untersuchung, da nur die wenigs
ten Beispiele durch dieses strenge formale Raster fielen. Die Erweiterung um die 

 11 	Für eine erweiterte Begriffsgeschichte siehe Schlaffer (2007) 88f. Meist beginnt sie mit Pro-
kops Anekdota, siehe Grothe (1971) 4, Schäfer (1982) 10, Grenzmann (2001) 63f. oder Gossman 
(2001) 151ff. Cicero wird dabei ausschließlich im Zusammenhang mit den beiden Briefstellen 
genannt, an denen das (substantivierte) Adjektiv/Partizip ἀνέκδοτον fällt (vgl. Cic. Att. 2, 6, 2 
und 14, 17, 6); ob es sich dabei tatsächlich nur um editionstheoretische Begriffe handelt („noch 
nicht herausgegeben“) oder ob sich bereits eine stilistische Linie zu (womöglich ἀνέκδοτα 
des) Theopomp eröffnen lässt, wie sie Cicero selbst andeutet (vgl. Cic. Att. 2,  6,  2: Itaque 
ἀνέκδοτα quae tibi uni legamus Theopompio genere aut etiam asperiore multo pangentur), ist gerade 
aufgrund der fragmentarischen Überlieferung des Theopompischen Geschichtswerkes und 
der eher kryptischen Formulierungen Ciceros schwer zu ermitteln (der lateinische Text folgt 
der Ausgabe Marci Tulli Ciceronis Epistulae. Vol. II. Epistulae ad Atticum, ed. L. C. Purser, Ox-
ford 1958; ein Ausschnitt aus dem zweitgenannten Brief, Cic. Att. 14, 17, 6: librum [meum] illum 
ΑΝΕΚΔΟΤΟΝ nondum ut volui perpolivi, ziert in Form einer Handschrift aus dem 14.  Jahr-
hundert den Deckel dieses Buches). Wie dem auch sei – dass die Anekdote unabhängig von 
ihrer Bezeichnung, was Form und Inhalt betrifft, wohl in gleichem Maß von den facetiae oder 
ähnlichen kleinen Formen angereichert wurde, fällt meist unter den Tisch. Dagegen vor al-
lem Abiven (2015) 168–187, „l’héritage facétieux“, oder Schlaffer (2007) 88. Gleichwohl finden 
die facetiae – falls überhaupt genannt – erst mit ihrem (Wieder-)Aufkommen in der Renais-
sance Erwähnung und nicht auch in ihrer antiken (Vor-)Formung; siehe dazu beispielsweise 
Moser-Rath (1977) 530f. oder Grenzmann (2001) 64.

 12 	Diese Kombination aus Flexibilität und Stabilität, aus obligatorischen und fakultativen Kri-
terien schlagen auch Möller/Grandl (2021) in der Einführung zum Sammelband Wissen en 
miniature. Theorie und Epistemologie der Anekdote vor. Ich werde versuchen, meine Definition 
auf ein obligatorisches Kriterium und eine Handvoll fakultativer Faktoren zu reduzieren.

 13 	Diese Strategie fand bereits erschöpfende Anwendung und muss auch deshalb hier nicht 
erneut aufgeführt werden. Ich möchte vor allem auf den Lexikonartikel von Rohmer (1992) 
570–572 verweisen und auf die Monographien von Grothe (1971) 19–36 und Schäfer (1982) 
58–68 sowie Weber (1993) 19–48 und Abiven (2015) 97–179. Dabei sind die am häufigsten ge-
nannten Nachbarformen: Aperçu, Apophthegma, Aphorismus, Bonmot, Chrie, Epigramm, 
Episode, exemplum, Fazetie, Gnome, Kalendergeschichte, Kurzgeschichte, Memorabile, No-
velle, Rätsel, Schwank, Sentenz, Sprichwort, Spruch, Witz.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



20 Die Anekdote und ihre Erscheinungen – antik und modern

inhaltliche Komponente und die Systematisierung der Erscheinung mittels fakul-
tativer Parameter erscheint mir jedoch vor allem angesichts der zur Verfügung 
stehenden Forschungsliteratur sinnvoll. Zugespitzt könnte man sagen: Wie ließen 
sich sonst theoretische Zugänge, die die Anekdote teils formlos über deren Inhalt, 
teils überhaupt nicht einmal konkret definieren, fruchtbar und vor allem nach-
vollziehbar auf die streng formal gefassten Ciceronischen Versionen beziehen? 14

Zusätzlich bietet ein offenerer Zugriff mittels der Beschreibung von wieder-
kehrenden Parametern genügend Spielraum für etwaige Abarten der dreiteili-
gen Anekdote auch bei Cicero und für eine Erweiterung der zu untersuchenden 
Phänomene auf Szenen, in denen kein dictum, sondern ein factum oder sonst ein 
geringfügiges Detail im Vordergrund steht oder in denen es bisweilen auch zu 
einer Kürzung der Form um die occasio kommt; dies kann vor allem bei klar ge-
gebenem Kontext oder dem Vor- und Mitwissen der Rezipienten der Fall sein (es 
reicht dann eine bloße Anspielung, und der historische Kontext à la occasio ent-
faltet sich sozusagen aus dem kulturellen Gedächtnis heraus); 15 ebenso gilt dies 
für Anekdoten-Ketten (z. B. bei der beliebten Aneinanderreihung biographischer 
Fragmente zu ein und derselben Person, womit offensichtlich wird, wer in wel-
cher Situation spricht). 16 Dies heißt also nicht zwingend, dass es sich bei einer Mar-
ginalisierung der occasio automatisch um einen genuinen Aphorismus oder ein 
Apophthegma handeln muss; für einen Rezipienten, der, wie beschrieben, ins Bild 

 14 	Ich denke dabei vor allem an Stephen Greenblatts Zugang (und den des New Historicism im 
Allgemeinen), der zwar wichtige theoretische Impulse und Überlegungen zur dieser Minia-
turerzählung liefert, eine klare Definition jedoch völlig beiseitelässt. Siehe zu einer genaue-
ren Besprechung von Stephen Greenblatts Texten das Kapitel 9, zum Problem der fehlenden 
Definition v. a. die Seiten 156ff., Fußnoten 39 und 42; Greenblatt scheint meist der Ich-Stil zur 
Definition zu genügen, oft sind das völlig unspezifische Wort story und das für ihn somit 
nicht viel spezifischere anecdote als Synonyme gesetzt.

 15 	Schwieriger wird es andererseits, wenn beispielsweise das zentrale factum oder dictum der 
Anekdote fehlen; dennoch kann sich das Narrativ im Nachhinein über das (Vor-)Wissen der 
Rezipienten entfalten. So scheint in Cic. div. 1, 29 die Geschichte über den Flottenverlust des 
P. Appius Clodius (auch den historischen Rahmen müssen sich die Rezipienten hier hinzu-
denken) wenig signifikant. Gleichwohl kennen die Leserinnen und Leser das Narrativ aus 
der werkchronologisch unmittelbar vorangehenden Schrift De natura deorum: Flottenverlust 
aufgrund unfrommen Weissagehühner-über-Bord-Werfens im ersten Punischen Krieg (vgl. 
Cic. nat. deor. 2,  7). Auch so können Anekdoten selbst unter temporärem Verlust einzelner 
Bauglieder zusammengehalten werden.

 16 	Bestes Beispiel hierfür ist Dionysios von Syrakus in Cic. Tusc. 5, 57–63, eine Passage, die beina-
he schon an die kaiserzeitliche Bio- und Historiographie erinnert: Ein starker Protagonist und 
eine Liste von ‚schrägen‘ Detailinformationen; seine krankhafte Angst, seine Friseurinnen 
und Friseure, das Damoklesschwert. Dass hier nicht immer auf eine strenge Unterscheidung 
der Abfolge von occasio, provocatio, factum/dictum geachtet werden kann und die einzelnen 
Anekdoten in ihrer listenartigen Präsentation ineinander übergehen, sollte klar sein. Siehe 
zum so anekdotischen Tyrannen von Syrakus in ähnlicher Aufmachung Cic. nat. deor. 3, 83f.; 
die Kumulation von Beispielen seiner Gottlosigkeit lässt sich hier immerhin mittels stringen-
ter Marker trennen: Dionysius (83) – idemque (ebd.) – idem (84) – eundemque ferunt (ebd.). Eine 
occasio im Sinne eines „A trifft B“ ist hier logischerweise überflüssig. Zur Figur des Dionysios 
im 5. Buch von Ciceros Tusculanae disputationes siehe Verbaal (2006).

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



21Definientia

gesetzt ist oder grundsätzlich derselben Wissensgemeinschaft entstammt, kann 
die occasio auch ungenannt präsent sein. Die Anekdote wäre, wenn auch verkürzt, 
dabei immer noch Anekdote. Bisweilen lässt sich auch einem weiteren besonderen 
Phänomen, das ich ‚Pointenverschiebung‘ nennen möchte, nachgehen, bei wel-
chem es zu einer retardierenden Vervielfachung der provocatio bis zur finalen Auf-
lösung kommt; ein (nur vermeintlich finales) dictum übernimmt dabei die Rolle 
einer zweiten provocatio, auf das ein weiteres dictum oder factum folgt. 17 Angesichts 
derartiger Beispiele wird klar, dass sich anekdotisches Material nicht immer einer 
schulbuchhaften und allzu theorielastigen Dreiteiligkeit unterwerfen lässt; die-
se ist demnach immer nur in flexiblen Maßen zu denken. Gleichwohl kann man 
gerade aus der Perspektive der Abarten der Anekdote, die so offensichtlich mit 
der Flexibilität der eigenen generischen Elemente spielen, das generische Dreier-
schema immerhin als flexibles Grundgerüst stabilisieren: Das Spiel mit der Abart 
kann nur vor der Folie einer (wenn auch noch so hypothetischen) Musterform 
funktionieren. Immer wenn (antike) Autoren im Einzelfall an der Gattung kürzen 
oder dehnen, muss dies nicht für Beliebigkeit stehen, sondern kann auch für die 
Existenz einer ungeschriebenen Konvention des Anekdotenbaus sprechen.

Die Parameter: Kürze vs. Kompaktheit
Doch nun zu den zentralen und konstanten Parametern der kleinen Erzählform 
jenseits der streng formalen Definition nach occasio, provocatio und dictum/fac­
tum. Neben einem kurzen Überblick kommt es mir hierbei vor allem auf die Be
wertung der Stichhaltigkeit bzw. Eindeutigkeit der jeweiligen Parameter an. Ein 
fundamentales Kriterium, das sich in beinahe allen von mir herangezogenen de
finitorischen Auseinandersetzungen mit der Anekdote findet, ist die postulierte 
Kürze der Anekdote. 18 Meistens ist damit der Umfang des Narrativs gemeint; nur 
bei Hans Peter Neureuter ist neben dem quantitativen Aspekt auch eine qualita
tive Konnotation greifbar, nach der sich die Kürze auch in einem sachlichen wie 
pointierten Stil äußern könne. 19 Ein derartiges Verständnis von Kürze hinge m. E. 
für eine allgemeine Definition zu stark vom Individualstil eines jeden Anekdo­
tenerzählers ab. Wahr sein könnte eher, dass sich die Anekdote im Sinne der 

 17 	Siehe dazu beispielsweise Cic. de orat. 2, 280, wo eine Abkürzung anders gedeutet wird, als sie 
eigentlich heißen sollte (explanantur longe aliter atque sunt) – und das ganze dreimal; das her-
meneutische Überraschungsmoment des aliter atque wird sukzessive nach hinten verschoben 
und jeweils überboten – bis zum letzten dictum. Sämtliche Zitate aus Ciceros Schrift De oratore 
folgen der Ausgabe Marci Tulli Ciceronis Rhetorica. Tomus I. Libros De oratore tres continens, ed. 
A. S. Wilkins, Oxford 1979.

 18 	Siehe zum Aspekt der brevitas vor allem Moser-Rath (1977) 536, Rohmer (1992) 566, Gärtner 
(1996) 697, Gossman (2003) 148 oder Schlaffer (2007) 87. Besondere Aufmerksamkeit widmen 
der Kürze Schäfer (1982) 45–50 und Neureuter (1973) 463, 475 und 477. Die Liste könnte (auch 
mehrsprachig) noch weitergeführt werden. Auf eine Vollständigkeit soll und kann es hier 
aber nicht ankommen; auch für die weiteren Parameter beschränke ich mich auf eine Aus-
wahl von Darstellungen, die mir jeweils am treffendsten oder, im Gegenteil, kontroversesten 
erscheinen.

 19 	Siehe Neureuter (1973) 477.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



22 Die Anekdote und ihre Erscheinungen – antik und modern

quantitativen Kürze auf ein Minimum von wichtigen Informationseinheiten be-
schränkt, die ihr für das Funktionieren ihrer Pointe unablässig sind. Sie suggeriert 
ob ihrer Knappheit jedenfalls bisweilen den Eindruck, dass jedes einzelne ihrer 
Elemente, wie auf der Goldwaage gewogen, unentbehrlich sei – augenscheinlich 
ganz anders als dies gemeinhin für Großformen wie Roman oder Epos postuliert 
wird; da scheint der Vorgang der narratio Selbstzweck zu sein, essentieller Gehalt 
und Schmuck eines Genres, das viel Platz bereitstellt. Aber ließe sich unter diesem 
Stern und dem Postulat der Kürze die Anekdote dann überhaupt noch als genu-
in narrative Kleinform denken, wenn ihr ein ‚bloßes‘ Erzählen kategorisch ver-
weigert wäre? Oder ist auch der Aspekt der quantitativen Kürze immer abhängig 
von einem idiosynkratischen Anekdotenbau? So würde beispielsweise Stephen 
Greenblatt auch seine sich über zwei Seiten erstreckende Erzählung über einen 
„trip to Yosemite National Park“, in der ganz offensichtlich mehr Details genannt 
werden, als es für das bloße Funktionieren der inneren Logik des Plots der Erzäh-
lung vonnöten wäre, als Anekdote verstanden wissen wollen. 20 Entscheidend ist 
also die Relation, und zwar nicht nur als Maßstab des jeweiligen Autors, sondern 
auch als Verhältnis, in dem die Anekdote zur sie einfassenden Großform steht (im 
Verhältnis zu einer ganzen Biographie, einem Roman etc. oder zu einem wissen-
schaftlichen Aufsatz kann auch eine extensiv erzählte Anekdote immer noch kurz 
wirken). Roland Barthes wiederum würde derartige extensive Ausschmückungen 
Greenblatts, die der zuvor genannten Wichtigkeit und Unabdingbarkeit relevan-
ter Informationseinheiten zwar regelrecht entgegenlaufen, aber immerhin gerade 
in ihrer Bedeutungslosigkeit bedeutsam würden, als détails superflus bezeichnen, 
zu denen die Anekdote in einem analogischen Verhältnis steht. 21 Auch bei einem 
Blick auf einige von Hans Blumenberg exzerpierte und nacherzählte Anekdoten 
fällt deren quantitativ unterschiedliche Länge bzw. Kürze ins Auge. 22

Damit zeigt sich das zentrale Problem des Kriteriums der Kürze: Sie kann immer 
nur relativ sein, gesetzt den Fall, man schränkt die Definition der Anekdote nicht 
kategorisch auf die Dreiheit im Sinne eines Dreisatzes ein. 23 Gleichwohl kann das 
formale Dreiergerüst in seinen Grundfesten auch beim Aspekt der Relation von 
Länge und Kürze stets mitgedacht werden, solange es sich einer flexiblen Handha-

 20 	Vgl. Greenblatt (2007) 208ff. Siehe dazu genauer Kapitel 9, Seite 158, Fußnote 46. Signifikant 
ist hierbei, dass Monika Fludernik ebendieses Narrativ auch als „anecdote“ rezipiert (vgl. 
ebd.). Statt Definitionsbeliebigkeit sollte man also eher über die beliebige Relation der Kürze 
nachdenken, um die so divers angelegten Zugänge vernünftig unter einen Hut bringen zu 
können.

 21 	Siehe auch dazu meine detaillierteren Ausführungen in Kapitel 9, Seite 153f., Fußnote 24.
 22 	Dazu mehr in Kapitel 13. Typographisch am aufschlussreichsten sind hierfür vor allem Hans 

Blumenbergs „Glossen zu Anekdoten“; vgl. Blumenberg (1984) „Verfehlungen. Glossen zu 
Anekdoten“ und (1988) „Nächtlicher Anstand. Glossen zu Anekdoten“ sowie, noch ohne 
Übertitel, Blumenberg (1983) „Glossen zu Anekdoten“; die einzelnen Geschichten und Kom-
mentare unterscheiden sich sehr in ihrem Umfang.

 23 	Also wortwörtlich als Narrativ in drei Sätzen: A trifft B. A provoziert B. B kontert die Provo-
kation von A.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



23Definientia

be nicht partout verwehrt. Denn vor allem im Bereich der occasio scheint mir der 
Ort der relativen Kürzung oder Dehnung zu liegen, der, gerät er einmal länger 
oder kürzer (oder so kurz, dass er, wie oben erwogen, gar absent ist), der Anekdo
te in ihrem Wesen keinen signifikanten Abbruch täte. Mit einer komplementären 
Erwägung ließe sich also schließen, dass es gerade auch die occasio ist, die sich als 
Vorgeschichte zum eigentlichen Ereignis als beliebig dehnbar erweist. Dies kann 
sich bisweilen auf eine breite Narrativierung oder detaillierte (auch überflüssige) 
Ausschmückung, bisweilen auf eine ausführliche Darlegung notwendigen Vor-
wissens erstrecken, das die am Ende gesetzte Pointe in ihrer Überraschung und 
Intention unterstützt. Wichtig ist aber zu unterscheiden – und damit komme ich 
eher zu einer Zweiteiligkeit der Anekdote –, dass sich das von mir als ‚eigentliches 
Ereignis‘ benannte Bauteil, Rudolf Schäfers provocatio und dictum zusammenge-
nommen, einer relativen Dehnbarkeit grundlegend widersetzt. Fällt die provocatio, 
dann muss deren Auflösung in einem dictum oder factum unmittelbar darauffolgen 
(bis auf das seltene Spiel mit der verschobenen oder retardierten Pointe – dann 
aber immer nur um ein Minimum gedehnt). Außerdem wird die Anekdote, die 
man voreilig als eher simpel gestricktes Narrativ bewerten könnte, genau an die-
ser Stelle hochkomplex: Hier muss alles stimmen, hier wäre bei der Wiedergabe 
eine – mit Aristoteles gesprochen – Vertauschung der Reihenfolge der einzelnen 
Glieder fatal, hier geht es um maximale Kürze und wohlstrukturierte Dichte.

Somit bleiben der Anekdote stets ein relativ beliebig dehn- und kürzbarer nar-
rativer Teil (occasio) und ein von völliger Verdichtung und Prägnanz zum Ende 
hin gekennzeichneter zweiter Teil (provocatio und punctum); dabei wähle ich das 
Wort punctum trotz seiner (etymologischen) Beziehung zur mündlichkeitskonno-
tierten Pointe vor allem als Ersatz für das finale dictum. Als pointierter ‚Stich‘ soll 
das bedeutungsneutralere punctum, das vielmehr den Grundmechanismus der 
Anekdote, egal ob sprach-, handlungs- oder detailbasiert, einfängt, sowohl für ein 
mündliches (dictum) als auch für ein eher handlungsorientiertes Finale (factum), 
aber ebenso gut für jegliche als wahrlichen ‚Stich‘ empfundene, sozusagen ‚pi-
kante‘ Detailinformation zugleich stehen. Punctum also als formal und inhaltlich 
weniger vorbelasteter oder präzisierter Begriff für den End- wie Hauptpunkt der 
Anekdote, der aber eine grundlegende und allgemeine Semantik enthält, nämlich 
die eines Stiches, Überraschungseffektes oder Wendepunktes. 24

Aufgrund der besagten unumgänglichen Relativität der Kürze der Anekdote 
will ich zusätzlich zu meinem grundsätzlichen Einverständnis mit dem Postu-
lat der Relativität der Kürze eine kleine Reihe benachbarter Begriffe als mögliche 
Alternativen zum Aspekt der Kürze vorschlagen. Im Rückblick auf die oben ge-
nannte Verdichtung des Narrativs zum Ende hin ließe sich beispielweise von der 
Kompaktheit oder besonderen Abgeschlossenheit dieser Erzählform sprechen, die in 

 24 	Siehe zu einer anderen Verknüpfung der Anekdote mit dem von Barthes (1980) für die In-
terpretation von Photographien konturierten Begriff des punctum Niehaus (2013) 200, Fuß-
note 83; vgl. dazu auch Fußnote 7, Seite 149, meines Kapitels 9 sowie Fußnote 7, Seite 265, des 
Kapitels 17.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



24 Die Anekdote und ihre Erscheinungen – antik und modern

ihrer Gesamtheit also nie größer sein darf, als dass sowohl Erzähler als auch Re-
zipient deren Beginn und Ende nicht jederzeit problemlos im Blick haben und 
das Narrativ auch jederzeit ohne große Mühe verpflanzen oder weitererzählen 
könnten. Hier böten sich folglich auch Schlagwörter wie die Herauslösbarkeit oder 
Griffigkeit an, die die Anekdote allein durch ihren häufigen Eingang in Anthologi-
en beweist. 25 Das Element der Kürze kann sich m. E. also stets auch als Dichte, Ab­
geschlossenheit, Griffigkeit oder Herauslösbarkeit, gewiss auch im Sinne der Fähigkeit, 
für sich alleine stehen zu können, ausdrücken. Oder es können diese Faktoren 
immerhin der Relativität des so quantitätsbasierten Kriteriums der Kürze insofern 
entgegenwirken, als sie zwar auch eine gewisse Länge zulassen, diese aber durch 
die Forderung einer inneren Stringenz und Kompaktheit beschränken.

Faktizität vs. Realismus
Ein zweiter, durchaus immer wieder als Definiens behandelter Parameter ist die 
sogenannte Faktizität der Anekdote. 26 Sie ist es, die das Miniaturgenre immer wie-
der gerade mit der historio- wie biographischen Tradition in Verbindung bringt 
und auf deren Wahrheitsgehalt oder Wirklichkeitstreue rekurriert. Bisweilen hat 
man den Eindruck, als würde die Anekdote als eines der verlässlichsten Medien 
der Erzeugung und Tradition historischen Wissens behandelt, die jeglicher Ge-
machtheit und künstlicher Überformung entsagt. Dabei geht oft verloren oder 
gerät zumindest in Vergessenheit, dass diese kleine Form wie jedes andere lite-
rarische Genre ganz der Fiktionalität verschrieben sein muss. Deswegen soll nicht 
nach einer Dichotomie der beiden Größen Faktizität und Fiktionalität gefragt wer-
den, da letztere von jeher gegeben scheint. Vielmehr geht es mir um die Beschrei-
bung einer besonderen Art der Fiktionalität der Anekdote, die, so meine These (in 
Kapitel IV), einem radikalen Realismus oder auch Verismus verpflichtet ist. Dabei 
ist nicht so sehr die detailgetreue Abbildung der Wirklichkeit wichtig, sondern 
die besondere Erscheinung der Anekdote als eine Geschichte, die stets so beschaf-
fen sein muss, dass sie tatsächlich passiert sein oder noch passieren könnte (ohne 
die ‚faktizitäre‘ Frage, ob sie tatsächlich so passiert ist, aber auch ohne irgendeine 
Nähe zum Irrealen). Möchte man also an einem Definitionskriterium festhalten, 
das die Faktizität oder das, wofür diese innerhalb der Anekdote den Platz hält, 

 25 	Siehe als kleine (deutschsprachige) Auswahl Alverdes/Rinn (1967) oder Hein (1976); vgl. aber 
auch erneut Hans Blumenbergs Glossensammlungen (in Fußnote 22), die im weitesten Sinne 
auch nach dem Prinzip einer Anthologie verfahren.

 26 	Siehe zur ausführlichen Bewertung dieses Schlagwortes v. a. mein Großkapitel IV; dort, Sei-
te 148, Fußnote 5, findet sich die Zusammenstellung einiger Literaturverweise, die die Fakti­
zität als definitorischen Parameter der Anekdote heranziehen: Möller/Grandl (2021), diesen 
hinterfragend, sowie Rohmer (1992) 566, Gärtner (1996) 697, Schlaffer (2007) 86 und am aus-
führlichsten wie radikalsten Neureuter (1973) 463–467: „Da eine fiktive Anekdote ein Wi-
derspruch in sich wäre, müßte sich die Fiktion verleugnen, wenn nicht eine ganz neue Form 
entstehen soll“ (472). Im besagten Kapitel werden auch die im Folgenden vorgeschlagenen 
Kriterien von Realismus, Wahrscheinlichkeit und Kontingenz im Rahmen einschlägiger Theorie-
angebote besprochen.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



25Definientia

weiterdenkt, so würde ich vom Realismus dieser Form sprechen, vom Realismus, 
der ihr die Grenzen des Möglichen setzt und genau darin auch den Effekt beste-
chender Wahrscheinlichkeit verleiht. Damit meine ich im Grunde nichts anderes als 
Kontingenz, die nach der Formel des „so oder auch anders“ operiert. Die Anekdo
te fächert somit Varianten der Geschichte auf, deren es „so oder so ähnlich“ vor 
allem auf Grund ihrer Kleinheit unendlich viele gibt. Was immer wieder – wohl 
auf den besagten Effekt ihres Bestechens zurückzuführen – als Faktizität rezipiert 
wurde, ist m. E. treffender als Realismus zu bezeichnen, der sie eben auch als Form 
des Fiktionalen innerhalb der schönen Künste markiert, eine Form des Fiktiona-
len, die der Wahrheit scheinbar so nah als möglich kommen möchte.

Mündlichkeit und Schriftlichkeit
Als Nachsatz zur gerade davon ableitbaren ‚Bestechlichkeit‘ der Anekdote, die sie 
besonders glaubhaft, real oder auch natürlich erscheinen lässt, möchte ich noch 
eine kurze Überlegung zu ihrer Medialität anschließen, um erneut die eingangs 
beobachtete Zweiheit inhaltlicher wie formaler Definitionsschwerpunkte zu wie-
derholen. Die beiden Aspekte lassen sich hier auf ihre außertextliche, im Sinne 
von ‚noch formlose‘ (Inhalt), sowie ihre vertextete Erscheinung (Form) übersetzen, 
wie es Karine Abiven so ähnlich in der doppelten Semantik des Wortes Anekdote 
im Französischen verankert. Hierbei spielt vor allem der Parameter der Münd­
lichkeit eine Rolle, der mitunter auch in definitorischen Passagen immer wieder 
Erwähnung findet. 27 Meist betrifft die Mündlichkeit der Anekdote nämlich deren 
Überlieferungsweg; sie stellt ein ursprünglich mündlich wiedergegebenes Ereig-
nis dar, dessen Traditionsbildung auf Nacherzählung beruht. Da sie jedoch gerade 
in der Literaturwissenschaft stets als textgewordenes, verschriftlichtes Phänomen 
zu behandeln ist, lässt sich die Mündlichkeit in diesem engeren Sinne (analog zur 
Faktizität) lediglich als von der Anekdote evozierter Effekt denken; oft vermerkt sie 
aber auch direkt die Schriftlichkeit ihres Ursprungs. 28

Deshalb bietet es sich an, die Mündlichkeit des Narrativs neben der Charakte-
risierung des Überlieferungsweges auch noch anders zu verorten, nämlich auf 
der Basis mündlicher Strukturen innerhalb der Anekdote, vor allem dann, wenn 
sie – wie es am häufigsten der Fall ist – eine Dialogsituation darstellt und sich ihr 
finales punctum in einem dictum äußert. Genau hier lässt sich die logische Ver-
knüpfbarkeit des von mir gesetzten Kriteriums des Realismus mit der doppelten 
Konnotation der Anekdote von Inhalt und Form am besten anhand von zwei Fra-
gen illustrieren: zunächst die nach dem außertextlichen ‚Passieren‘ der Anekdote; 
denn es scheint bisweilen, als ob die Anekdote (als fait) im Sinne von Realismus 
und Kontingenz genau so (oder eben nuanciert anders unter Austausch der Cha-
raktere, der Situation etc., also nicht zwingend wahr) passieren hätte können, ganz 

 27 	Siehe u. a. Rohmer (1992) 567, Schlaffer (2007) 87 oder auch schon Grothe (1971) 14ff.
 28 	Diese Fragen der Medialität behandle ich auch im folgenden Kapitel 3 speziell zur Ciceronischen 

Anekdote mit der Kategorie der „Shifter“, oft mündliche, teils schriftliche „Öffner“ der Anekdo­
te. Siehe zu dieser Kategorie nach Jakobson auch das Kapitel 9, Seite 151, Fußnote 20.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



26 Die Anekdote und ihre Erscheinungen – antik und modern

als ob die Gespräche und Begegnungen des hors-texte selbst Strukturen böten, die 
eins zu eins vertextet werden könnten. Daran anschließen lässt sich somit die Fra-
ge nach dem Übergang vom hors-texte in den Text, also die Repetition der Anekdo
te (alias fait) als Anekdote (alias récit). Dabei scheint es gerade bei der mündlichen 
Ausformung der Anekdote, als ob der Erzähler am wenigsten formend eingrei-
fen müsste; denn vor allem in ihrem zweiten, verdichteten Teil, wenn das Finale 
aus provocatio und dictum, also einem mündlichen Schlagabtausch besteht, dann 
nimmt die Anekdote geradezu dramatische Züge an und geht in einem Moment 
starker Isochronie auf, in dem erzähltes Geschehen und Erzählzeit sich einwand-
frei überlappen. Dagegen weist sie in ihrem ersten, narrativen Teil, der – wie ich 
zuvor gezeigt habe – jederzeit für die Selektion von Vorwissen und von das Finale 
vorbereitenden Präliminarien gelängt oder gekürzt werden kann, eine stärkere 
Formung durch den Erzähler auf. Der dramatische Teil der Anekdote impliziert 
also einen ‚direkten‘ Übergang von außertextlichen Strukturen in den Text, der 
auch als relativ einfache Diskursivierbarkeit der Anekdote bezeichnet werden 
könnte. Selbst bei ihrer offensichtlichen schriftlichen Erscheinung oder Wiederho-
lung als bereits bestehende Erzählung behält sie damit den Anschein, als hätte sie 
das ursprüngliche Geschehen oder die Alltäglichkeit ihrer Situation zumindest 
in den Grundfesten gewahrt. Denn auf die Richtigkeit ihrer einzelnen Elemente 
kommt es ihr nicht an. Ihr ist – unter deren beliebiger Ersetzung – nur wichtig, 
dass sie ‚so oder so ähnlich‘ hätte passiert sein können. Und dies ist zugleich der 
genuine Realismus ihres Wesens.

Evidenz
Bei den weiteren Parametern handelt es sich meiner Meinung nach eher um nach 
außen wirkende Qualitäten der Anekdote als um inhärente Merkmale, die zu ei-
ner Definition im engeren Sinne beitragen. Dazu gehört beispielsweise die Evidenz, 
die immer wieder im Zusammenhang mit dieser kleinen Erzählform auftaucht. 29 
Ich verstehe sie im Sinne einer rhetorischen Qualität der Sprache, den Gegenstand 
ihrer Darstellung evident zu machen, also unmittelbar vor Augen zu stellen; das 
ist in erster Linie ein rein visueller Effekt, an den sich zweitens ein epistemischer 
anschließen kann. Mit der kurz zuvor betrachteten dramatischen Komponente 
mancher Anekdoten, aber auch mit ihren besagten detailverliebten, narrativen 
Passagen könnte man die Kategorie der Evidenz noch als zwischen intrinsischen 
und extrinsischen Faktoren der Definition der Anekdote befindlich bewerten. Wie 
im Falle des Realismus müssen die entscheidenden ‚Trigger‘ (Dramatik oder Nar-
rativik) bereits in der Anekdote angelegt sein, um die besagte evidente Wirkung 
auf den Rezipienten erzeugen zu können; sie ist dabei weniger von dessen Rezep-
tionshaltung abhängig.

 29 	Siehe dazu v. a. Rohmer (1992) 573 oder Greenblatt (1992) 126: „evidentiary value“ in Bezug 
auf das analogische Verhältnis von Anekdoten und Objekten sowie Greenblatt (2001) 29.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



27Definientia

Repräsentanz
Auch das Postulat der Repräsentanz zählt zu den erweiterten Qualitäten oder Ef-
fekten der kleinen Form. 30 Sie ist jedoch viel stärker vom jeweiligen Rezipienten 
abhängig und verlangt damit zudem nach einer deutlicheren intentionalen Aus-
prägung im Sinne einer abverlangten Leserichtung. Zum Vergleich: Die Kategorie 
des Realismus war ganz auf ihr Sein, nicht ihr Wollen aus. Der Term Repräsentanz 
bezeichnet also mitunter die Fähigkeit der Rezipienten, in der Anekdote eine Stell-
vertreterin größerer Zusammenhänge und Systeme zu erkennen. Die Anekdote 
als biographisches Fragment, in der das gesamte Leben oder Charakterbild der 
dargestellten Person aufblitzen, die Anekdote als philosophisches Motto, das für 
eine ganze Philosophenschule oder Denkrichtung stehen kann, oder die Anek
dote als minimale Situation, aus der sich Zeitgeist und Flair einer ganzen Epoche 
oder Gesellschaft ablesen lassen. 31 Angesichts dieser Relationen wird klar, dass 
die Repräsentanz stärker als die zuvor besprochenen Parameter über die Anekdote 
selbst hinauswirkt. Sie ist eher extrinsisches als intrinsisches Element und in ih-
rer Entfaltung auf die Hermeneutik der Rezipienten angewiesen. Gerade mit dem 
extrinsischen Moment des über sich selbst Hinausgehens steht die Repräsentanz in 
unmittelbarem Widerspruch zur unter der Kategorie der Kompaktheit und Abge­
schlossenheit beobachteten Selbstreferenzialität, deren Höhepunkt die Anekdote in 
einer kontextgelösten Existenz innerhalb einer Anthologie erreicht.

Genau diesen spannungsreichen Widerspruch hat die Anekdotenforschung 
zu einem ihrer Hotspots gemacht, indem sie die konträren Fragen nach der Ex-
emplarität und Singularität der Anekdote oder der in ihr dargestellten Figuren 
und Begebenheiten stellt. Doch wie vertragen sich exemplarische Gestaltung und 
individuelle Zeichnung miteinander? Oder wie können sie zufriedenstellend von-
einander geschieden werden? Die entsprechenden Antworten gehen aber oft nicht 
wirklich auf, und die in Aussicht gestellte Entscheidung für einen der beiden Pole 
muss schlussendlich suspendiert werden. 32 Im Grunde wäre damit die minimale 
Intrinsik sowie das stärkere Gewicht auf das Extrinsische der Kategorie der Reprä­
sentanz bewiesen: Die Anekdote führt in radikaler Weise singuläre Ereignisse und 
absolute Individuen auf; die Vermutung des ‚Höheren‘ oder ‚Größeren‘ in ihnen, 
nicht zuletzt, um der marginalen Form eine gewisse Relevanz und Signifikanz zu 
verleihen, liegt oft ‚nur‘ bei den Rezipienten. Zu erwägen wäre hingegen, ob die 

 30 	Vgl. zum Parameter der Repräsentanz u. a. Rohmer (1992) 566f., Gärtner (1996) 697, Moser-Rath 
(1977) 534 und wieder am ausführlichsten Neureuter (1973) 467–472 sowie Schäfer (1982) 37–
45 und Greenblatt (2001) 36ff. und (1992) 3.

 31 	Ein regelrechter Gemeinplatz innerhalb der Anekdoten-Forschung ist hierzu Nietzsches (1954) 
352 Aussage: „Aus drei Anekdoten ist es möglich, das Bild eines Menschen zu geben; ich ver-
suche es, aus jedem Systeme drei Anekdoten herauszuheben, und gebe das übrige preis“; vgl. 
dazu genauer die Kapitel 9, Seite 160, Fußnote 58, und 13, Seite 216, Fußnote 7.

 32 	Eingehender bespreche ich die Debatte um Exemplarität und Singularität im entsprechen-
den Forschungsüberblick zu den historiographischen Zugängen zur Anekdote auf den Seiten 
160f., Fußnoten 57–64, des Kapitels 9; dort liste und bewerte ich auch die relevanten Beiträge 
im obigen Sinne.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



28 Die Anekdote und ihre Erscheinungen – antik und modern

beiden Pole überhaupt so strikt getrennt werden müssen und ob es der Anekdo
te nicht gerade auf die Erzeugung ebendieses Spannungsfeldes ankommt, auch 
wenn in ihr nur eine minimale Spur davon als Potenzial liegt. Aber gerade die-
se Spur ist verführerisch, und so möchte ich das Spannungsfeld vor allem dann 
behandeln, wenn sich die Spur davon als offensichtlich gangbar erweist. Dabei 
hat für mich die Beschreibung von rhetorischen wie literarischen Formen der Re­
präsentanz Vorrang vor Fragen nach der Beziehung der kleinen Form zu den ver-
meintlich größeren (oft rein informationsbasierten, außertextlichen) ‚Wahrheiten‘. 
So werde ich in einem späteren Kapitel die Kapazität der Ciceronischen Anekdote 
untersuchen, als mise en abyme erstens textinterne Strukturen im Kleinen zu spie-
geln, dabei zweitens aber auch einer epistemischen Speicherfunktion des Narra-
tivs nachgehen. 33 Gewiss, und deswegen auch mein Hinterfragen der Repräsentanz 
als eines inhärenten Definitionskriteriums, trifft dies nicht auf jede (Ciceronische) 
Anekdote zu. Sie ist ein fakultativer Parameter, der – wenn klar genug – die Her-
meneutik der Rezipienten in die beschriebene Richtung weisen kann, aber nicht 
immer weisen muss.

Nachdenklichkeit und Mirabilität
Als letzter mehrmals wiederkehrender Parameter, der in Teilen auch eher von der 
Seite der Rezipienten als von der Anekdote selbst aus zu denken ist, muss noch 
die Nachdenklichkeit der Anekdote angeführt werden; 34 mehr als die Nachdenklich­
keit der Anekdote selbst handelt es sich dabei also um eine von Anekdoten aus-
gelöste Nachdenklichkeit. Demnach bietet sie Stoffe, Figuren und Konstellationen, 
die prädestiniert dazu sind, ihre Rezipienten nachdenklich zu stimmen und ko-
gnitive, mitunter epistemische Prozesse einzuleiten. Gekoppelt an die besagten 
Momente des Auslösens oder Einleitens könnte man die Anekdote also auch als 
Impulsgeberin bezeichnen, die das Interesse, die Konzentration oder Achtsamkeit 
ihrer Zuhörerinnen und Zuhörer oder Leserinnen und Leser zu schüren weiß. Der 
Parameter des Nachdenklichstimmens ließe sich demnach genauso gut als ein Mo-
ment des Aufmerkenmachens beschreiben. 35 Die Anekdote bündelt Aufmerksamkeit, 
erregt Aufsehen oder – erneut mit ihrer doppelten Medialität gesprochen – Auf-
horchen. Dabei stellt sich jedoch die Frage, inwiefern die Anekdote diese Effekte 

 33 	Es handelt sich dabei um das Kapitel 17; siehe v. a. die Seiten 265f., Fußnote 8.
 34 	Siehe zum Aspekt der Nachdenklichkeit Rohmer (1992) 566 und Neureuter (1973) 477–480 als 

ersten Wegbereiter. Am prominentesten wohl Hans Blumenberg mit seiner dazugehörigen 
philosophischen Theorie; vgl. dazu mein Kapitel 13, wo ich genauer auf Hans Blumenbergs 
relevante Schriften sowie die entsprechende Forschung, allen voran auf die verschiedentli-
chen Beiträge Rüdiger Zills, eingehe. Meines Wissens bisher ungenannter Vordenker anekdo
tischer Nachdenklichkeit ist Walter Benjamin (1955) mit seinem Essay „Der Erzähler“, in dem er 
einer Erzählung Herodots das Potenzial, dauerhaft „Staunen und Nachdenken zu erregen“ 
bescheinigt (237).

 35 	Vgl. Möller (2009) v. a. 145ff. zu den semantischen Spielräumen der Aufmerksamkeit (als Me-
thode der Philologie, aber gewiss auch abstrakter als Methode von Interpretation oder Her-
meneutik zu denken).

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



29Definientia

des Nachdenkens und Aufmerkens mehr oder signifikant anders als andere mit ihr 
verwandte oder auch nicht verwandte narrative oder auch nicht narrative Formen 
zu produzieren vermag. Funktioniert sie im Grunde nicht nach denselben Mecha-
nismen der Überraschung oder des Schocks wie die Peripetie im Drama oder Ro-
man, wie die Pointen von Witzen oder Epigrammen oder wie die Moral am Ende 
von Fabeln oder Exempeln?

Mir scheint der signifikante Unterschied hierbei in der Direktionalität der ein-
zelnen Formen zu liegen. Während beispielweise Fabeln oder Exempel ihre (in)
imitable Moral explizit diktieren, Witze und Epigramme nur durch eine klar ver-
ständliche, sozusagen auf eine bestimmte Person abgerichtete Polemik funktio-
nieren oder die Wendepunkte in Dramen oder Romanen sich am offensichtlichen 
Sturz und Leid ihrer Figuren festmachen lassen, entzieht sich die Anekdote einer 
deutlichen Richtungsangabe, wohin die von ihr geforderte Aufmerksamkeit führen 
soll. Das von ihr geschürte Nachdenken ist potenziell end- und richtungslos. Es 
ist, als verwiese die Anekdote trotz ihres pointiert formulierten Endes und ihres 
knapp und prägnant gefassten Gesamtauftritts auf ein Mehr, ja, auf etwas Nicht-
Propositionales, das Jenseits ihrer selbst liegt. 36 Die Aufmerksamkeit aller anderen 
genannten Formen ist ob ihrer klaren Direktionalität an ein unmittelbares Verste-
hen geknüpft, die der Anekdote vielmehr an ein Nicht-Verstehen, aus dem sich 
ihre besondere kognitive Stärke der Nachdenklichkeit als eines zwar unabschließ-
baren Prozesses, doch mit verschiedensten epistemischen Etappenzielen und An-
näherungen entfaltet. Die Anekdote agiert demnach viel subtiler, komplexer und 
mitunter auch ‚intellektueller‘, als sie auf den ersten Blick in der Alltäglichkeit ih-
rer Szenerie vermuten lässt. Sie inszeniert und sucht – labyrinthisch – das Absurde 
und Paradoxe, hält in Sackgassen der Aporie und des Ungereimten und wendet sich 
und zugleich ihre Rezipienten zurück auf die Bahnen anhaltender Aufmerksamkeit 
sowie unerschöpflicher Nachdenklichkeit.

Als Knotenpunkt eines Aufmerkens und nicht zielgerichteten Nachdenkens, bei-
des Produkte eines anfänglichen Nicht-(Genügend)-Verstehens, möchte ich – vor 
allem im Vorgriff auf mein Großkapitel IV und Ciceros Schrift De divinatione – als 
weiteren Parameter der Definition das mirabile oder die Mirabilität der Anekdote 
einführen; 37 einen Begriff, der in den definitorischen Abschnitten von Lexikonar-
tikeln mit dem Lemma „Anekdote“ (vor allem auch als Konzept) nicht fällt. Dabei 
hätte er es spätestens seit Hans Blumenberg und Stephen Greenblatt (eigentlich 
seit Cicero) verdient, von den Grundlegungen der Anekdotenforschung auch auf 

 36 	Zu dieser Form des Nicht-Propositionalen (das sich auch auf Propositionen im Sinne von 
Versprachlichung/Vertextung erstreckt) siehe Schildknecht (2004) oder (2017); für eine kurze 
Besprechung und mögliche Beziehung zur Anekdote siehe mein Kapitel 6, Fußnote 35, Sei-
te 111.

 37 	Im Großkapitel V denke ich, gestützt auf einen Großteil der philosophischen Schriften Ci-
ceros, die Nachdenklichkeit der Anekdote zusätzlich in Richtung einer von der Anekdote ge-
schürten Skepsis weiter.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



30 Die Anekdote und ihre Erscheinungen – antik und modern

einen definitorischen Rang erhoben zu werden. 38 Denn die Mirabilität ist die re-
zeptionsästhetische Kategorie, ohne die die Anekdote nicht auskommen könnte. 39 
Dabei handelt es sich keineswegs um das platte Bewundern eines Gegenstandes, 
sondern um ein tiefgreifendes Staunen und Sich-Wundern angesichts des darge-
botenen Sachverhalts im Sinne eines Verstehen-Wollens, aber nicht erschöpfend 
Könnens, eines auf die Prüfung-Gestellt-Seins, deren Lösung sich jedoch schwer 
artikulieren lässt. Neben der Charakterisierung der einschlägigen Rezeption des 
Narrativs erlaubt es der Parameter der Mirabilität zudem (m. E. eher als dies Auf­
merksamkeit und vor allem Nachdenklichkeit tun), bereits in der Anekdote selbst 
verankert zu werden, ganz wie die inhärenten Parameter der Kompaktheit und 
des Realismus und mehr noch als dies bei den als von der Anekdote ausgreifend 
bezeichneten Qualitäten der Evidenz und der Repräsentanz der Fall ist. 40 Einerseits 
muss sie demnach Elemente enthalten, die eindeutig und zielgerichtet einen Ef-
fekt der Überraschung zu implizieren und produzieren verstehen (und dies so-
wohl im beschriebenen Detail als auch in der inszenierten Handlung sowie dem 
finalen Ausspruch), andererseits kann sie den Moment des Wundersamen auch im 
Verhalten sowie in den Äußerungen ihrer Figuren selbst abbilden, wodurch die 
geforderte rezeptive Haltung bereits spiegelnd in ihr vorgeprägt wäre. 41 Nicht 
selten beruht die finale Komik der Anekdote nämlich auf den vielseitigen Spiel-
arten des (gegenseitigen) Missverstehens, das einem (übereinander) Staunen und 
Sich-Wundern gleichkommt. Mit dem Stichwort der Komik, das hier nicht wegzu-
denken ist, sind die Momente von Überraschung, Schock oder Plötzlichkeit ein-
deutig in die Sphäre des Humoristischen (und nicht im Sinne eines ernsten φόβος 
καὶ ἔλεος) einzuordnen, auch wenn der anekdotische Humor teils sehr schwarze 
Züge annehmen kann. 42 Die wichtigste (immanente) Rolle spielt dabei gewiss die 
mündliche Pointe mit ihrer Spannung zur diametral entgegengesetzten provoca­
tio, doch auch in der Inszenierung einer überraschenden Handlung oder eines 
verblüffenden Details können das Staunen und Grübeln der internen Figuren mit 
dem der Rezipienten in eins fallen. Beide werden stets in der geschaffenen Er-

 38 	Siehe zu den Stichworten des Staunens und des Wunders im Zusammenhang mit der Anekdo
te v. a. Greenblatt (1992) und dazu auch mein Kapitel 9 sowie Blumenberg (1987a) und dazu 
mein Kapitel 13. Vgl. auch erneut Benjamin (1955) 235ff. sowie Röd (2013) 13–19.

 39 	Siehe zu den Schlagworten des mirabile und der Mirabilität auch mein Kapitel 12, v. a. Sei-
te 203ff.

 40 	Siehe gleichwohl Möllers (2009) 138 Anmerkung: „In antiker Rhetorik erweist sich Aufmerk-
samkeit gleichermaßen als rezeptions- wie produktionsästhetische Kategorie.“

 41 	Siehe zum Stichwort der Überraschung Greenblatt (1992) v. a. 1ff.: „shock of the unfamiliar“, 
„anecdotes of the unanticipated“ oder „the unexpected“ sowie Abiven (2015) 35f.: „un récit 
surprenant, amusant, choquant“ und „cette liaison intime de l’anecdote et de l’inattendu“ 
oder „l’anecdote est un dipositif de fabrication de la surprise“ (auch insbesondere im Rück-
griff auf Greenblatts Aufsatzsammlung Marvelous Possessions).

 42 	Zum Aspekt des Humoristischen siehe u. a. Grenzmann (2001) 65 oder Weber (1993). Ohne 
dass das Moment des Humoristischen explizit betont wird, ist es in den meisten Definitionen 
generell allein schon durch den häufig durchgeführten Vergleich mit dem Witz enthalten. Es 
sollte m. E. gerade in definitorischen Darstellungen aber noch stärker betont werden.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



31Definientia

wartungshaltung getäuscht und gerade damit in einen Zustand der Verwunderung 
versetzt, der mitunter einen kognitiven Prozess zur Folge hat; jedes Stirnrunzeln 
wird dabei nie ohne ein Schmunzeln bleiben als Reaktion auf ein angenehmes Er-
tappt-Sein von einem punctum, mit dem man am wenigsten gerechnet hätte. Dies 
ist die Mirabilität der Anekdote.

Die Anekdote in der Klassischen Philologie
Vor einem finalen Zusammenführen der aufgezählten Parameter in meiner (für 
Cicero) vorgeschlagenen Definition der Anekdote möchte ich noch einen genaue-
ren Blick auf das Angebot der hierfür einschlägigen Vorarbeiten der Klassischen 
Philologie werfen. Die beiden von mir bereits immer wieder herangezogenen Ar-
tikel aus dem Lexikon der Alten Welt und dem Neuen Pauly vereinen (zusammen-
genommen) in knappster Form nur einen Teil der oben gelisteten traditionellen 
Parameter, insbesondere Kürze, Faktizität und Repräsentanz (sehr vereinfacht als 
Personencharakterisierung); Mirabilität und Nachdenklichkeit mögen immerhin in 
der – wenn auch semantisch einengenden – Formulierung der „witzigen“ Erzäh-
lung oder Geschichte abgebildet sein; auf die Möglichkeit eines streng formalen 
Anekdotenbaus gehen sie (bis auf die Nennung der finalen Pointe) jedoch über-
haupt nicht ein. 43 Auffällig in Olof Gigons Darstellung ist vor allem die angedeu-
tete Gleichsetzung der antiken Anekdote mit dem Apophthegma. 44 Dieser Ver-
knüpfung begegnet man jedoch auch in den meisten Definitionen der modernen 
Anekdote, insbesondere im Bereich der Gattungsgeschichte; dort heißt es immer 
wieder, dass das Apophthegma des Damals der Anekdote des Heute ungefähr 
entspreche. 45 Prozentual gesehen mag dies für manche Autoren wie Cicero durch-
aus zutreffen – ich selbst habe dies in der Möglichkeit einer streng formalen Defi-
nition der meisten seiner Anekdoten (mit occasio, provocatio und dictum) angemerkt, 
und das Funktionieren dieser Möglichkeit wird sich in der Zusammenschau Cice-
ronischer Beispiele im Laufe dieser Studie auch zeigen; aber dies als Erscheinung 
der „antiken Anekdote“ an sich zu pauschalisieren, scheint unzureichend. 46

Die vorherrschende Gleichsetzung oder, gelinder ausgedrückt, Annäherung 
der beiden Formen gibt aber reichlich Aufschluss über die definitorische Heran-

 43 	Vgl. Gigon (1995) 160ff. und Gärtner (1996) 697f.
 44 	Vgl. Gigon (1995) 160f.
 45 	So v. a. Grothe (1971) 4: „Was wir heute unter dem Wort und Begriff ‚Anekdote‘ verstehen, 

hatte bei den Griechen eine vermutlich annähernde Entsprechung in ‚Apophthegmata‘ [sic!]“, 
Schäfer (1982) 11ff., für den es ohnehin nur (also auch für die Moderne) die apophthegmati-
sche Anekdote gibt, oder Grenzmann (2001) 64 – extrem nahe an Grothe und im Numerus 
korrigiert: „Was wir heute A. nennen, hat bei den Griechen eine annähernde Entsprechung 
im Apophthegma“. Zu einer rechtmäßigen Unterscheidung von Anekdote und Apophthegma 
siehe hingegen u. a. Rohmer (1992) 572 oder Schlaffer (2007) 87.

 46 	Ganz einfach wäre dies beispielsweise schon mit dem Titel der Anekdoten-Sammlung des 
Valerius Maximus widerlegbar, der neben dicta memorabilia eben auch facta memorabilia listet; 
wohingegen für das Apophthegma zunächst als Definition gelten kann: kein erwähnens-
wertes factum ohne dictum, also ohne mündliches Finale (nach gr. ἀποφθέγγομαι – „gerade 
heraussagen“).

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



32 Die Anekdote und ihre Erscheinungen – antik und modern

gehensweise der jeweiligen Interpreten. So lässt sich sowohl für die modernen als 
auch für die Klassischen Philologien eine generelle Neigung zu einer Definition 
der Anekdote ex negativo beobachten bzw. zur Thematisierung der Anekdote stets 
im Zusammenhang und Abgleich mit anderen (narrativen) Kleinformen. 47 So hat 
Fritz Wehrli seinen Beitrag zur antiken Biographie der Gnome und der Anekdo­
te zugleich gewidmet; 48 im Grunde seien Anekdoten nichts anderes als eine Art 
„erzählerische Einkleidung“ von Gnomen, welche eben „mehr erzählend als be-
lehrend wirken wollten“. 49 Abgesehen von der wiederholten Betonung ihrer Nar-
rativität und Anschaulichkeit bleiben weitere, besondere Merkmale der Anekdote, 
welche sie in ihrer Eigenheit tatsächlich von Nachbarformen unterscheiden könn-
ten, wie so oft jedoch un(ter)beleuchtet. 50

Systematischer, aber auf demselben Grundprinzip des Abgleichs beruhend 
ist Jan Stengers Beitrag zur Beziehung von Apophthegma, Gnome und Chrie. 51 
In seinem Problemaufriss bringt er meine obige Kritik an der Pauschalisierung 
der modernen Anekdote als antikes Apophthegma indirekt auf den Punkt: Das 
untersuchte Material (Plutarchs Moralia) sei formal wie inhaltlich zu vielfältig, 
als dass für Plutarch (oder die Antike im Allgemeinen) das Apophthegma als Be-
schreibungsinstrument genügen könnte; 52 so befindet Stenger auch die Anekdote 
als mögliche verwendbare Genrebezeichnung gerade derjenigen Plutarch’schen 
Apophthegmen, die sich (eigentlich wie bei Wehrli) durch einen besonderen nar-
rativen Umfang auszeichnen. 53 Während die Gnome (oder Sentenz/Maxime) oft 
als situationsungebundener Einzeiler auf das allgemein Menschliche ziele und 
ihre Akteure in der Regel nicht beim Namen nenne (mit Rudolf Schäfer gespro-
chen also ohne jegliche occasio auskommt), gebe das Apophthegma als pointierte 
Aussage meist die zugehörige konkrete Situation und den Sprecher der Pointe mit 
an, müsse es aber nicht; die Chrie wiederum besitze immer Situation und Sprecher 
und zeichne sich vor allem durch ihre ethische Funktionalisierbarkeit zum Aus-

 47 	Siehe oben, Fußnote 13; einen kurzen Überblick über die verschiedensten römischen „kleinen 
Formen“ gibt Lorenzo Nosarti (2006) 89–120.

 48 	Vgl. Wehrli (1973); er kommt aber genauso auf das Apophthegma, die Chrie und weitere Ne-
benformen (wenn auch nicht definitorisch noch spezifisch charakterisierend) zu sprechen.

 49 	Ebd., 195 und 202; zur wiederholten Metapher des „Einkleidens“ siehe auch 197: „einzelne 
Sentenzen novellistisch-anekdotisch einkleiden“, 200 und 202.

 50 	Mehrmals kommt Wehrli jedoch auch auf die einschlägige und heute immer noch virulen-
te Debatte zum Themenkomplex von Singularität und Exemplarität im Zusammenhang mit 
der Anekdote zu sprechen (vgl. ebd., 195 oder 208); besondere Erwähnung verdient m. E. die 
nicht immer so explizit gemachte Beobachtung zur Fiktionalität der Anekdote, nämlich dass 
„die fiktive Komponente (…) allem Anekdotischen von Natur anhafte“ (ebd., 207).

 51 	Vgl. Stenger (2006).
 52 	Vgl. ebd., 203ff. Andersherum ließe sich natürlich genauso gut argumentieren, dass Plutarch 

unter dem Begriff des ἀπόφθεγμα bereits mehr als nur einen mündlichen Ausspruch ver-
steht, also immer schon die (Möglichkeit der) Narration von Situation oder Handlung, auch 
von größerem Umfang, mit hinzudenkt (dazu auch ebd., 204f.).

 53 	Vgl. ebd., 204.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



33Definientia

druck eines exemplarischen Nutzens aus. 54 Im Grunde sei die Chrie „anekdoten-
hafte Erzählung“; 55 eine genauere Differenzierung, warum nur „anekdotenhaft“ 
und nicht auch Anekdote liefert Jan Stenger jedoch nicht. Jedenfalls würde ich das 
von Stenger herangezogene Musterbeispiel einer Chrie eher als Anekdote betiteln, 
gerade aufgrund des Mangels an einem klar erkenntlichen Nutzen. 56 Grundsätz-
lich scheint mir eine signifikante Unterscheidbarkeit qua Nützlichkeit oder Ethos 
äußerst problematisch (sofern diese vom Autor nicht selbst explizit thematisiert 
oder postuliert wird). 57 Ohne zu kategorisch sein zu wollen, sehe ich demnach 
nur im Apophthegma eine konsequente bzw. bisweilen absolute Nähe: Wenn man 
entweder (mit Plutarch) von einer entsprechenden Weitung (nicht Inkonsistenz!) 
des Begriffs ausgehen möchte, können sie durchaus identisch sein; setzt man hin-
gegen eine theoretische Verengung des Apophthegmas voraus, so würde ich es 
nicht als eigenständige Gattung, sondern als integrales Element einer streng for-
mal gebauten Anekdote à la occasio, provocatio und dictum (nämlich als genau die-
ses letzte Glied) ansehen.

Philip Bosman spannt einen ähnlichen Ansatz am Beispiel der Rezeptionsge-
schichte des Treffens zwischen Alexander und Diogenes auf, wobei er auch Cicero 
als Textzeugen behandelt (vgl. Cic. Tusc. 5, 92). Das generische Verhältnis von Anek
dote und Chrie setzt er – zumindest eingangs – interessanterweise als diachrones 
an: Ursprünglich sei das Narrativ eine Chrie gewesen, die sich in eine Anekdote 
als einfache Wissensträgerin der auftretenden Personen gewandelt habe; 58 defini-
torische Hinweise finden sich dabei jedoch nirgends, und so scheinen beide klei-
nen Formen erst wieder ineinander zu geraten. 59 Bosman kommt dann auch auf 

 54 	Vgl. ebd., 206–208 (zur Gnome), 208–211 (zum Apophthegma) und 212–215 (zur Chrie). Bei Jan 
Stenger scheint also vor allem die sukzessive Steigerung des narrativen Umfangs der jewei-
ligen Form als ausschlaggebendes Scheidungsmerkmal zu fungieren; gleichwohl möchte er 
auch unabhängig von diesem formalen Kriterium gerade in der jeweiligen Funktionalisie-
rung der drei kleinen Formen eine weitere Unterscheidungsmöglichkeit verstanden wissen; 
vgl. ebd., 217f. Eine tabellarische Synkrisis findet sich zudem auf Seite 219.

 55 	Ebd., 212; vgl. auch 214 und 217.
 56 	Inwiefern lässt sich Sokrates’ Ausspruch gegenüber einem Appetitlosen – Stenger zieht dies 

als Musterbeispiel einer Chrie heran (vgl. ebd., 213) – als „nützliche Lebensweisheit“ bezeich-
nen? Der Ausspruch lebt gerade vom Überraschungsmoment der abgrundtiefen, schwarzen 
Paradoxie und Absurdität der Anekdote (die inhaltlich eben nicht als eine allgemeingültige 
Maxime gedeutet werden kann, sondern auf die Komik der Situation zurückgeworfen bleibt): 
„Aufhören mit dem Essen, dann vergeht die Appetitlosigkeit ganz von alleine“ – sehr nütz-
lich fürs (Über-)Leben! Hier könnte man gar von einer Anekdote sprechen, die die Form der 
Chrie karikiert. Im Übrigen liest man m. W. sehr wenig über die Beziehung der Anekdote 
zu Karikatur, Persiflage, Parodie, Travestie, Satire oder ähnlichen humoristischen Gattungen 
oder zu Momenten wie dem Grotesken oder Skurrilen; ein eingehender Abgleich, den ich in 
meinem Fazit, Kap. 20, erneut vorschlage, schiene mir äußert gewinnbringend.

 57 	Jan Stenger sieht dies gleichwohl auch schon selbst (vgl. ebd., 214).
 58 	Vgl. Bosman (2007) 51.
 59 	Vgl. ebd., 53: „The majority of ancient references to the scene are in the chreia-format, usually 

with somewhat more context than Cicero’s ultra-compact rendition“ – Warum? Bosman deu-
tet unter anderem eine Trennung in Sachen rhetorischer Elaboration an: „they (sc. the chreiai) 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



34 Die Anekdote und ihre Erscheinungen – antik und modern

den Begriff des exemplum zu sprechen, den er aufgrund der äußerst spezifischen 
Zeichnung der beiden Protagonisten ausschließt: Sie seien keine „generic types“. 60 
Zu nennen – obschon Romanist – wäre in diesem Zusammenhang auch Heinrich 
Lausberg, der in Bezug auf historisches Textmaterial (im Grunde wie ansatzweise 
auch Jan Stenger und Philip Bosman) kurzerhand Chrie und Anekdote gleichsetzt; 
warum genau, bleibt dabei unklar. 61

In monographischer Breite widmet sich auch Frank Wittchow einem Abgleich 
dreier narrativer Kleinformen (Episode, exemplum – bei Wittchow Exemplum – 
und Anekdote); seine Arbeit ist damit der einzige systematische Zugriff der zeit-
genössischen Klassischen Philologie auf das Miniaturnarrativ der Anekdote, in 
der auch unabhängig vom untersuchten Gegenstand, dem Geschichtswerk des 
Ammianus Marcellinus, wichtige allgemeine Fundamente zu einer generischen 
Charakterisierung der Anekdote gelegt werden. 62 Dabei nimmt er die einschlägi-
gen Fragen nach formal enger und eher inhalts- sowie wirkungsbasierter lockerer 
Definition wieder auf und kommentiert die wichtigsten traditionellen Parameter 
wie Kürze, Faktizität, Repräsentanz oder Mündlichkeit der Anekdote; 63 außerdem be-
zieht er auch das aktuelle Angebot anekdotischer Theoriebildung, vor allem wie 
es der New Historicism geprägt hat, mit ein. 64 Zunächst verwendet Frank Wittchow 

were also used in rhetorical training where students were required to expand on a tersely 
formulated anecdote“ (56f.) – ist die Anekdote etwa weniger elaboriert?

 60 	Ebd., 58.
 61 	Siehe Lausberg (1973) 536: „Die chria ist also eine lehrreiche kurze Anekdote, die eine 

Sentenzweisheit als Realität des praktischen Lebens erweist“ und 540: „Die chria ist finit, 
also länger, da sie um den sententia-Kern eine historische Anekdote baut. Die Anekdote wird 
hierbei in kürzester Form (meist in einem Satz) wiedergegeben. Das ἀπομνημόνευμα = com­
memoratio baut die chria zu einer kleinen Novelle aus.“ Im Grunde scheint da alles etwas 
durcheinander zu gehen: fabula, exemplum, narratio (später für Cicero wichtig), Episode, No-
velle, Chrie, Sentenz, Anekdote, Apomnemoneuma, Gnome auf engstem Raum (siehe 533–
540). Erkennbar ist aber wie bei Stenger zumindest der zentrale Unterschied der umfangrei-
cheren Narrativierung von Anekdote, Chrie oder ähnlichen ‚größeren‘ Formen gegenüber 
‚Einzeiler-Formen‘; eine Anekdote ist m. E. jedoch keineswegs (oder immer nur abhängig 
vom Blickpunkt des Betrachters) „lehrreich“; oder im Falle von Sokrates’ Beispielsatz nur 
satirisch- oder ‚pseudo-lehrreich‘ – soviel zu meiner Unterscheidung der Chrie (als didakti-
sches Medium) von der Anekdote.

 62 	Vgl. Wittchow (2001).
 63 	Ich möchte hier nur auf Wittchows Kommentierung des Parameters der Faktizität verweisen, 

da sie am besten zu meinen obigen Überlegungen zum Realismus der Anekdote passt; siehe 
dazu v. a. das Postulat der Wahrscheinlichkeits- statt einer Wahrheitsbekundung der Anekdote 
(vgl. ebd., 17). Anregend finde ich in diesem Zusammenhang auch die Formulierung der Sug-
gestivität der Anekdote (vgl. ebd., 63 oder 65: „besonders suggestive Form der Realitätsfik­
tion“). Der Unterschied zu meinen Überlegungen liegt hier wie bei allen anderen Vorschlä-
gen im Zusammenhang mit der Faktizität darin, dass ich im Parameter des Realismus an keine 
spezifische Einzelreferenz im Sinne von ‚XY hat ‚wirklich‘ Z…‘ denke (vgl. ebd., 66); ich stel-
le mir den Realismus, wie beschrieben, vielmehr als generelle ‚Lebenswelt‘ oder Sphäre der 
Anekdote, die radikale Gegnerin des Irrealen ist, vor.

 64 	Zur Rezeption Joel Finemans, Stephen Greenblatts und Monika Fluderniks siehe ebd., v. a. die 
Seiten 44–50 und 75ff.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



35Definientia

das exemplum und die Anekdote nach eigener Aussage „meistens synonym“; 65 um 
die drei von ihm herangezogenen Kleinformen bei Ammianus Marcellinus kon-
sequent miteinander vereinen zu können, entscheidet er sich dann zur Einfüh-
rung der Überkategorie des „exemplarischen Erzählens“. 66 Streckenweise finden 
sich aber auch interessante Differenzierungen der einzelnen Formen: So eigne der 
Anekdote etwas Fragmentarisches, und überhaupt sei das exemplum im Gegensatz 
dazu weniger an eine (narrative) Form gebunden als vielmehr im Rahmen eine Er-
zählfunktion zu denken; 67 damit einher geht auch die Beobachtung, dass die Nar-
rativität für die Anekdote stets gegeben sein müsse (wie oben bei Fritz Wehrli oder 
Jan Stenger), während sie für das exemplum nur fakultativ sei. 68 Seine Gedanken 
zur unterschiedlichen (auch epistemischen) Funktionalisierung der beiden For-
men macht Wittchow auch in einem späteren Beitrag noch einmal stark: Während 
es dem exemplum auf ein „Wissen für“ (mit den moralischen Implikationen zur 
Imitation) ankomme, konzentriere sich die Anekdote eher auf ein deskriptiv an-
mutendes „Wissen von“. 69 Meines Erachtens kehrt man damit jedoch zurück zum 
oben genannten Problem des ‚Nutzens‘ der jeweiligen literarischen Kleinform, 
der, wie Stengers Beispiel gezeigt hat, schwerlich eindeutig zu bewerten ist; außer
dem würde bei einer derartigen Definition das exemplum wieder mit der Chrie 
(und für manche also eben auch gerade darin wieder mit der Anekdote) zusam-
menfallen, einer weiteren Kleinform, die bei Wittchow, soweit ich es überblicke, 
trotz der wiederholten Betonung der Funktionalisierung einzelner Narrative kei-
ne Rolle spielt. 70

Bei aller offensichtlichen Nähe und doch subtilen wie nuancierten Ferne von 
exemplum und Anekdote, die (wie bei Wittchow) im Einzelnen durchaus sinnvoll 

 65 	Ebd., 19; so gelegentlich auch durch einen Schrägstrich miteinander vereint (vgl. ebd., 28); 
siehe auch 30f.

 66 	Ebd., 52; siehe auch 44: „Anekdotisches Erzählen ist dabei eine Form, exemplarisch zu erzäh-
len“. Ähnlich eng und überlappend fasst Wittchow immer wieder den Zusammenhang von 
Episode und Anekdote: Es könne die „Episode als Baustein der Anekdote“ (227) fungieren 
und doch könne „sie nicht als reine Untergattung der Episode“ (228) bezeichnet werden. Im 
Folgenden lege ich mehr Wert auf die Unterscheidung von Anekdote und exemplum, da diese 
die weitaus häufiger thematisierte Problemstellung, auch bei Wittchow, ist. Episode hat für 
mich eine starke Komponente der Teilhaftigkeit an einem Ganzen (wie als Teil im Drama), 
das schwer für sich selbst stehen kann; dagegen würde ich die kompakte Abgeschlossenheit 
und Selbstbezüglichkeit der Anekdote setzen: Könnte es je eine Episoden-Anthologie geben?

 67 	Vgl. ebd., 44.
 68 	Vgl. ebd., 31.
 69 	Siehe Wittchow (2021) im Sammelband Wissen en miniature. Theorie und Epistemologie der 

Anekdote; die Beschreibung ist der Zusammenfassung seines Beitrags in der Einführung 
zum selbigen Sammelband entnommen: Möller/Grandl (2021) 21. Aus der unterschiedlichen 
„Funktionsrichtung“ der beiden kleinen Formen leitet Wittchow außerdem die interessante 
These ab, dass die Moralbotschaft des republikanischen exemplum im kaiserzeitlichen Rom 
überkommen sei; dagegen floriere dort vielmehr das Genre der Anekdote, gewissermaßen 
als aktualisiertes exemplum; siehe dazu bereits Wittchow (2001) 357.

 70 	Sehr wohl aber das Apophthegma, dessen bereits bekannte Nähe zur Anekdote thematisiert 
wird (vgl. ebd., 227ff.).

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



36 Die Anekdote und ihre Erscheinungen – antik und modern

und nachvollziehbar wirken, scheint mir doch gerade ein zentrales und relativ 
simples Scheidungskriterium nicht (und nie richtig) ausgesprochen: Das exemplum 
ist meiner Vorstellung nach definitiv keine ‚Pointenform‘; erzeugt es bisweilen auch 
Staunen (aber eher im Sinne eines Bewunderns als Sich-Wunderns) und Peripetie, 
dann aber nur im dramatischen Sinne der Tragödie qua φόβος καὶ ἔλεος. 71 Es 
will beeindrucken und rückt eine als besonders toll oder, im Gegenteil, abstoßend 
empfundene oder (intentional wie funktional gedacht) zu empfindende Begeben-
heit der (weiterzurückliegenden) Geschichte ins Rampenlicht; und es verliert ge-
rade in dieser klaren Richtungsangabe und sorgsam zurechtgelegten Deutbarkeit, 
ja sogar Vorhersehbarkeit, jedes Quäntchen einer tiefgehenden Überraschung. Es 
weist keinerlei unerwartete Plötzlichkeit auf, vollführt keine unvermutete Wende, 
die den Rezipienten im letzten Moment in seiner Denkrichtung (eigentlich einer 
Finte gefolgt) alleine lässt und produziert keinen hermeneutischen Knoten wie 
die Anekdote, die, primo obtutu scheinbar ebenso nahbar, ebenso klar, erst in der 
eingehenderen Betrachtung nach und nach ihre Abgründigkeit zu erkennen gibt. 
Kurz, das exemplum entbehrt einer Pointe. Wichtig ist mir dabei, wie gesagt, die 
Pointe nicht nur als verbale Form (alias dictum) zu sehen, sondern auch als ein 
unerwartbares factum, das beispielsweise in seiner völligen Deplatziertheit ver-
blüffen kann. Somit lässt sich die Pointe – etymologisch als ‚Stich‘ oder punctum 
(ein exemplum sticht nicht!) sowie abstrakt als Wirkmechanismus einer Kipp- oder 
Wendebewegung – auch auf jede Schilderung eines Details ausdehnen, sofern es 
beispielsweise gegen die Erwartungshaltung, gegen den Kontext, gegen etwaiges 
Vorwissen o. Ä. geradezu verstörend und als fürderhin unbegreiflich auftritt. 72

Die Anekdote und Ciceros Schriften
Im Rahmen dieses kurzen, definitionsorientierten Forschungsüberblicks ist spe­
ziell zu Ciceros anekdotischer Technik – zumindest in größerem und explizitem, 
da monographischem Rahmen – lediglich Elizabeth Haights Beitrag aus dem Jahre 

 71 	Dabei denke ich vor allem an die ‚typischen‘ exempla des Livius, der für die philologische 
oder wissenschaftliche Genese der Begrifflichkeit als Ursprungstext gewiss am nachhaltig-
sten gewirkt hat. Wäre Lukrezias Selbstmord, wären Verginias oder Regulus’ Tode, bei allem 
Schock und aller Peripetie am Ende der Erzählung, je als Anekdoten denkbar? Lukrezia hätte 
ein unerwartetes Missgeschick bei ihrem letzten Akt ereilen, Verginius sich selbst erstechen 
wollen, aber aus Versehen Verginia erwischt, und Regulus’ Heldentat sich auf unverhoffte 
Weise als unfreiwilliges Versehen entpuppt haben müssen – um Anekdoten zu werden.

 72 	Dabei denke ich wiederum in erster Linie an die Kaiserbiographien des Sueton: Der Rezipient 
schlägt die Caesar-Biographie als Schrift über eine große (die größte?) Persönlichkeit (gerade 
nicht mehr) seiner Zeit auf – und findet in ihr undenkbare Nichtigkeiten. Gut, nun mag das 
Publikum genau Derartiges erwartet und vorausgesehen haben, aber in der Absurdität und 
Marginalität mancher Fakten wird er immer auf seine Kosten kommen, die Anekdote als 
‚pointiertes‘ Detail immer in ihm die besagte Kippbewegung auslösen. Aber auch Cicero 
kennt ähnlich schrullige Details, zum Beispiel über den Tyrannen Dionysios von Syrakus – 
liegt hiermit also eine frühe, zentrale Linie anekdotischer Biographistik vor (vgl. Fußnote 16)? 
„Writing biographies of freaks“, wie es in etwa Bernd Roling in einer Diskussion auf der 
Tagung „Philologie und Zeit“ (Mitte September 2019 an der FU Berlin) formuliert hat.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



37Definientia

1940 zu nennen. 73 Mit systematischem Anspruch stellt sie ihrem Buch ein defini-
torisches Kapitel voran; dies gibt mir Gelegenheit, neben einem Übergewicht von 
deutschsprachigen und französischen Definitionen auch eine weitere Stimme aus 
dem englischen Sprachraum zu Wort kommen zu lassen: „The Oxford English Dic-
tionary defines the word as true to its Greek origin at first (from ἀνέκδοτα, things 
unpublished) meaning ‘secret, private, or hitherto unpublished narratives or de-
tails of history,’ but then shifting from this idea of ‘an item of gossip’ to ‘the narra-
tive of a detached incident or of a single event, told as being in itself interesting or 
striking’“ 74 – eine Definition, die m. E. gerade in ihrer Formlosigkeit auch noch die 
heutige englischsprachige Anekdotentradition sehr gut wiedergibt. Im Folgenden 
nimmt Haight dann vorweg, was bis heute in der Klassischen Philologie Thema 
ist: die Beschreibung der Anekdote im Zusammenhang mit diversen benachbarten 
Formen, wobei sie – anders als alles, was nach ihr kommt – nicht auf Abgrenzung 
aus ist, sondern vielmehr von alternativen Bezeichnungen für die Anekdote 
spricht; 75 sie listet: Diatribe, Chrie (synonym zu exemplum), Apophthegma, Testi-
monium, Fabel, Apolog. 76 Dass eine Gleichsetzung all dieser Begriffe unter dem 
einen Dach der modernen Anekdote noch problematischer ist als der Versuch fein 
nuancierter Differenzierungen, muss hier nicht erläutert werden (Haight schreibt 
also eigentlich eine Monographie zu all diesen Formen zugleich); ihre allzu breite 
Definition ergibt sich sicherlich auch aus der Bandbreite und Diversität des von ihr 
untersuchten Materials von prosaischen wie poetischen Texten aus den verschie-
densten Epochen und Genres. Ebenso bringt sie ihre Zielsetzung der Analyse ge-
rade des „Roman use of anecdotes“ im Fazit zu sehr allgemeinen Äußerungen. Die 
Anekdote als Mauerblümchen, nachgerade als Symbol der römischen Psyche, die 
mehr als jede andere (v. a. größere) narrative Form zum Detailbewusstsein der Rö-
mer und deren Interesse an praktischen Einzelerfahrungen passe; 77 aber letztlich 
bleibt die Anekdote bei ihr (eigentlich nicht anders als später bei Stephen Green-
blatt) oft einfach nur Synonym des relativ unspezifischen Wortes „story“.

Ihre systematischen Untersuchungen zu Cicero – gerade da einmalig – sind 
wertvoller; dort nimmt sich Elizabeth Haight nämlich auch eher der Verwendung 
und Wirkung als der Definition der Anekdote an. Die in Aussicht gestellte viel-
versprechende Frage, „how he varied his use of anecdotes in oratory, essays, and 

 73 	Haight (1940) The Roman Use of Anecdotes in Cicero, Livy, and the Satirists. Grundsätzlich findet 
man bei einem stichprobenartigen Blick in die Klassisch Philologische Forschungsliteratur 
die Anekdote selten im Titel (also explizit als narrative Form mit ihren spezifischen Funk­
tionen) thematisiert; im selben Jahr wie Haight zufällig noch Poeschel (1940) „Von der anti-
ken Anekdote“.

 74 	Haight (1940) 2.
 75 	Vgl. ebd., 2: „terms used for anecdotes“.
 76 	Vgl. ebd., 2–6.
 77 	Vgl. ebd., 178: „Then I saw that the embryo of the short story is the anecdote, and that the 

anecdote is a symbol of the Latin psyche, alert to sense impressions, interested in the concrete 
experience and the individual person, capable of understanding all the world through the 
little primrose in the crannied wall.“

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



38 Die Anekdote und ihre Erscheinungen – antik und modern

dialogues“ 78 (stellvertretend zieht sie Cic. Cato, Tusc., off. und Verr. heran), kommt 
m. E. aber nicht explizit zur Untersuchung. Dagegen wird für mich (v. a. in Ka-
pitel  III zu den Akteuren der Anekdote) die Frage nach der unterschiedlichen 
Verteilung von Anekdoten auf je unterschiedliche Sprecher, aber gewiss auch 
auf inhärente Akteure, Themen oder spezifische Text(teil)e – klare Hinweise auf 
eine im Untergrund wirkende Ciceronische Strategie – zentral sein. Interessant 
ist dafür Haights Beobachtung zum Phänomen der Akkumulation von Anekdo
ten, mit der sie ihre These am deutlichsten belegen kann, wie sehr die Anekdote 
bei Cicero als rhetorisches Instrument fungiert (hier wäre die Verwendung der 
Anekdote gewiss auch im Zusammenhang mit der rhetorischen Figur der accu­
mulatio zu deuten). 79 Die Betonung der Rhetorik der Ciceronischen Anekdote im 
Sinne ihres flach-ästhetischen Mauerblümchendaseins leidet ansonsten eher an 
einer übermäßigen Betonung ihres Status als „ornamentum, and a lumen“ 80, einer 
Reduktion, die oft geschehen ist und immer noch geschieht, der die vorliegende 
Arbeit – bei aller Evidenz der Anekdote – aber auch deren essenziell-gestalterische, 
argumentative oder epistemische Potenziale bei Cicero entschieden entgegenset-
zen möchte. Die eingangs beobachtete Definitionsweite der Anekdote lässt Haight 
dann nach ihrer Vorstellung der narratio einer Rede als „magnified or expanded 
anecdote“ 81 im den Verrinen gewidmeten Teil generell auf Ciceros Erzählkunst ab-
driften; 82 auch die Ausweitung auf den Mythos scheint mir – gerade im Rückblick 
auf den von mir postulierten Parameter des Realismus – nicht im Sinne der Anek
dote zu sein. 83 Alles in allem hat man es bei Haights (erstem Kapitel der) Monogra-
phie eher mit Ciceroniana im wahrsten Sinne des Wortes zu tun: mit einer Anek
dotenlese als Nacherzählung mit eher minimalem interpretatorischen Eingriff; so 
genügt es ihr am Ende auch, gezeigt zu haben, dass Cicero ein wahrer „prince of 
story-tellers“ sei. 84

Eine besondere Eigenheit, zumindest was ihren Ansatz betrifft, weist Eliza-
beth Haight gegenüber den Arbeiten von Fritz Wehrli, Frank Wittchow und Jan 
Stenger jedoch noch vor: Sie schenkt auch nicht-biographischer und nicht-his
toriographischer Literatur Aufmerksamkeit; Texten also, in denen man den genu-
inen Ort der Anekdote eher ansetzen mag und auch angesetzt hat, stellt sie gerade 
mit der Bearbeitung ausgewählter Philosophica Ciceros, aber auch mit der Behand-

 78 	Ebd., 9.
 79 	Vgl. ebd., v. a. 13ff.
 80 	Ebd., 25. Zur inflationären Erwähnung der illustrativen Kraft der Anekdote siehe u. a. ebd., 

11, 12: „They enrich the dialogue (…). They not only adorn it, but illuminate it“, 13: „enlivens 
and illuminates “, 14: „A similar series of anecdotes illustrates“, 24: „picturesque, anecdotal 
style“ u.s.f.

 81 	Ebd., 8.
 82 	Vgl. ebd., 25–35.
 83 	Vgl. insbesondere ebd., 19. Siehe zur Klärung der Beziehung von Anekdote und Mythos auch 

meine Kapitel 18 und 19.
 84 	Ebd., 36.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



39Definientia

lung von Dichtung ein alternatives Corpus entgegen. 85 So gilt es auch mir, unter 
der Hinzunahme der Ciceronischen theoretischen Rhetorica auf den ersten Blick 
karge und verlassene Pfade einzuschlagen; denn analog könnte man zunächst eher 
an eine Analyse von Ciceros Briefen und Reden denken, wenn man der Cicero-
nischen Verwendung der Anekdote nachgehen möchte. Dagegen ergibt sich die 
reizvollste Spannung vor allem bei einem Blick auf den Gebrauch der Anekdote in 
besonders theorielastigen Schriften, und ihre Kargheit wird sich allein aufgrund 
der Fülle von Beispielmaterial schnell widerlegen lassen. Natürlich stammt die 
Anekdote als eine Art Biographem per se aus der Lebensgeschichte eines Individu-
ums und mag schon deshalb als Untersuchungsgegenstand für Philosophie- und 
Rhetoriktheorie abwegig wirken, doch es ist bemerkenswert, wie marginal der ein-
schlägig biographische Wissensbestand der Ciceronischen Anekdoten ist; es wird 
ad locum – grosso modo – immer nur am Rande um einen Crassus, Antonius, Kar-
neades oder Epikur und mehr als um einen rhetor oder philosophus (perfectus) um die 
Rhetorik und Philosophie selbst mit ihren einzelnen Teilen, divisiones und partitio­
nes (aber mitunter auch ihrer historia) als zu lehrendes und lernendes System gehen.

Gegen die Rarität der Anekdote als systematischen Forschungsgegenstand in 
der Klassischen Philologie kann man aber genauso gut eine Omnipräsenz die-
ser kleinen Erzählform im Sinne ihres namentlichen Auftretens postulieren. Je-
der meint sie – eben auch als Teil des alltäglichen Vokabulars (viel eher als Chrie, 
Gnome, Apophthegma es sind) – zu kennen und macht sich bei ihrer Verwendung 
weder über präzise Definitionen noch spezielle Konsequenzen einschlägiger Defi-
nitionen für die jeweilige Interpretation Gedanken. Eine Auswahl zu treffen kann 
nur zufällig und kontingent bleiben, und ein angestrebter Überblick gleicht der 
Suche nach der Nadel im Heuhaufen, eben weil in einem Großteil von Beiträgen 
zwar oft und gern die Bezeichnung „Anekdote“ fällt, jedoch selten ein systemati-
scher Nutzen aus ihr gezogen wird und sie daher – verständlicherweise – ebenso 
selten bis nie im Titel angekündigt wird. So einen unerwarteten Zufallstreffer, 
ausgehend von der Interpretation einer Einzelstelle, der „Anekdote“ von Cicero 
am Grab des Archimedes aus den Tusculanae disputationes (5, 64ff.), stellt Mary Jae-
gers Beitrag dar, in dem sie mehrmals auf die spezifische rhetorische Funktion 
(nicht der Anekdote als Genre, aber immerhin) der ausgewählten Beispielanekdo-
te zu sprechen kommt; 86 dabei sieht sie in der Verwendung der Anekdote bei Ci-

 85 	Siehe als kleine Auswahl von Arbeiten zur Anekdote in der Biographie und Historiographie 
u. a. Saller (1980) „Anecdotes as Historical Evidence for the Principate“, Murphy (1991) „The 
Anecdote in Suetonius’ Flavian ‚Lives‘“, Moser (2006) „Die supplementäre Wahrheit des An-
ekdotischen: Kleists Prinz Friedrich von Homburg und die europäische Tradition anekdo
tischer Geschichtsschreibung “, Arrighetti (2007) „Anekdote und Biographie. μάλιστα τὸ 
μικρὸν φυλάττειν“ oder Schmitt-Pantel (2008) „Anecdotes et Histoire chez Plutarque. État de 
la question et interrogations“. Eine umfangreiche Ausführung zur antiken Anekdote inklusi-
ve definitorischer und funktioneller Fragen sowie einer Auswertung des Forschungsstandes 
findet sich auch bei Pausch (2004) 33–42 und 271–275.

 86 	Siehe Jaeger (2002) „Cicero and Archimedes’ Tomb“; das Interesse an der Rhetorik der Anek
dote lässt sich schon bei einem Blick auf die Kapitelüberschriften erkennen: „The rhetoric of 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



40 Die Anekdote und ihre Erscheinungen – antik und modern

cero (wie Haight) auch etwas typisch Römisches. 87 Ansonsten ist die Verwendung 
des Begriffs „Anekdote“ in den von mir stichprobenartig geprüften Beiträgen eher 
disparat. Sie changiert gerade aufgrund einer fehlenden stringenten Definition 
und einer übermäßigen Verwendung zwischen den unterschiedlichsten Erschei-
nungen. Mal tritt sie als „fabulous anecdote“ 88 auf und soll darin dem Mythos glei-
chen, was gerade vor meinem Postulat des Realismus, vor allem aber auch vor dem 
einer strengen Faktizität nicht bestehen kann; mal ist sie, so ähnlich, „foundation 
myth“; 89 mal wird sie „divinatorisch konnotierte Anekdote“, eine Sphäre, in der 
es Cicero ganz besonders um deren korrekten Bau und Funktionalisierung geht. 90

Diese Beispiele führen vor, dass die Anekdote als Genrebezeichnung in der 
Klassischen Philologie zwar durchaus Hochkonjunktur (gehabt) hat und wohl 
immer auch haben wird, nicht jedoch als Gegenstand einer systematischen Un-
tersuchung. 91 So ging es Jaeger, Laird, Farrell, Engels (und weiter oben Bosman) 
immer nur um eine „Anekdote“; 92 kaum wird sie nach einem System oder einer 
weitergreifenden Struktur, die sie mit anderen Anekdoten eingeht oder deren sie 
zusammen mit vielen ein Teil ist, hin befragt – eine als notwendig vorauszuset-

the anecdote“ (54) und „The anecdote’s symbolic and rhetorical function“ (56); Jaeger behan-
delt sie sehr schlüssig vor allem unter dem Schlagwort der digressio (52f.).

 87 	Ebd., 50: „Here, at least, Cicero’s originality stems from the features of his writing that might 
be called the most Roman: the personal, the concrete, and the exemplary“; interessant wäre 
hier auch – Jaeger denkt es eher als Auto-Exemplifizierung (vgl. 60f.) – die Auto-Anekdotisie-
rung, ein für Ciceros theoretische Schriften eher seltenes Phänomen; die Mehrheit der Anek
doten dreht sich nämlich zweifelsohne um Personen der weiter zurückliegenden Geschichte.

 88 	So Andrew Laird (2001) 12 – vgl. auch 18 und 29 –, der in seinem Beitrag die sagenumwobene 
Gyges-Geschichte bei Herodot, Platon und Cicero analysiert. Wie v. a. mein Großkapitel IV 
zeigen wird – und die Gyges-Geschichte wäre dafür ein weiteres einschlägiges Beispiel – 
würde Cicero sie nie als Anekdote im engeren Sinne kategorisieren. Sie entspringt ganz dem 
Mythos (vgl. Cic. off. 3, 39: Atque hoc loco philosophi […] fictam et commenticiam fabulam prolatam 
dicunt a Platone) und hat mit historia wenig zu tun; programmatisch trennt er sie von his
torischer wie anekdotischer Kontingenz (vgl. ebd. quasi vero ille aut factum id esse aut fieri po­
tuisse defendat), deren Fiktionalität – so meine These – bei Cicero ebendiese Grenzen gesetzt 
sind. Sämtliche Zitate aus Ciceros Schrift De officiis folgen der Ausgabe Marci Tulli Ciceronis 
De officiis, ed. M. Winterbottom, Oxford 1994.

 89 	So Joseph Farrell (1997) 375 über die Simonides-Geschichte, die er durchweg als „anecdote“ 
bezeichnet. Zu meiner Bewertung der Geschichte und ihren Grenzen als Anekdote im Über-
gang zur (mythischeren) Aitiologie siehe mein Kapitel 19.

 90 	So David Engels (2009) 126; meine Kapitel 10–12 sollen zeigen, dass nicht jedes divinatorische 
Ereignis – zumindest der Logik des zweiten Buches von Ciceros Schrift De divinatione fol-
gend – gleich Anekdote ist. Somit ist auch entscheidend, dass die bei Engels zitierte „Anekdo
te“ nicht von „Cicero“ (123) selbst stammt, sondern ein von seinem Bruder Quintus im ersten 
Buch vorgebrachtes Narrativ ist.

 91 	Von einer veritablen Hochkonjunktur der Anekdote auf dem Feld der Klassischen Phi-
lologie kann man im Rahmen der Künstleranekdoten (des Plinius) sprechen; den neusten 
Forschungsstand stellt hier Darab (2020) dar; zur Rezeption dieser Anekdoten im Bereich 
der kunsthistorischen Literatur auch Becker-Sawatzky (2021) und grundlegend für die For-
schungsgeschichte der Anekdote an sich auch Kris/Kurz (2018).

 92 	Zu nennen ist hier beispielsweise auch Jouanno (2017) zu einer Themistokles-Anekdote bei 
Cicero und deren Rezeption.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



41Definientia

zende Frage, um eine Strategie des Einsatzes der Anekdote bei Cicero erforschen 
zu können. Lassen sich hingegen bisweilen auch Ansätze zu einer großflächigeren 
Behandlung der Anekdote beobachten, so bleiben diese insofern einseitig, als sie 
die „Anekdote“ einerseits tatsächlich nur als eine Art Platzhalter oder Nomen­
klatur verwenden und andererseits ihre Intention in eine Richtung weist, nämlich 
zur Deutung des Ciceronischen Textes hin, und nicht umgekehrt Rückschlüssen 
auf die Gattung in ihrer spezifisch Ciceronischen oder mitunter auch in ihrer an-
tiken Ausformung gilt. So sind Jonathan Powells Beobachtungen von „many ex-
amples and anecdotes“ und „gallery of anecdotes“ in Ciceros Schrift Cato maior de 
senectute eine reine Bestandsaufnahme, die Anekdote selbst nicht Untersuchungs-
gegenstand, sondern nur Beschreibungsmittel. 93 Auch bei Malcolm Schofield ist 
die Anekdote vornehmlich Begriff, aus dem jedoch für die Interpretation von Ci-
ceros Schrift De divinatione – sie wird sich als eine der einschlägigsten im Zusam-
menhang mit der Anekdote erweisen – wichtige Konsequenzen erwachsen, allein 
schon aufgrund der Frequenz des Auftretens des Narrativs in dieser Schrift, wel-
che zu einer Erforschung größerer Strukturen und regelmäßiger Muster nachge-
rade einladen muss; 94 Cicero ist wieder „story-teller“, 95 Generisches bleibt (gewiss 
ohne dem Aufsatz irgendwie abträglich zu sein) außer Acht.

Ausführlicher meldet sich noch Harold Gotoff in einem kurzen Aufsatz zu 
Ciceros Stil zu Wort, in dem er neben der Stilanalyse auch einschlägige generi-
sche Beobachtungen zum Ciceronischen Anekdotenbau anstellt – ohne dabei 
seine Ausführungen explizit in eine Forschungsgeschichte der Anekdote einzu-
ordnen: 96 Man könne von einer mehr oder weniger flexiblen typischen „Cicero-
nian formula“ ausgehen mit „S C D (S = speaker, C = circumstance(s), D = dic-
tum)“ – eine dem von Rudolf Schäfer geprägten Dreierschema ähnliche Formel, 
die bekanntermaßen aber nur apophthegamtisches, kein ‚faktisches‘ oder detail-
bedachtes Anekdotengut abbildet. 97 Die Tatsache, dass als Beispiel ein Tragödi-

 93 	Die Zitate sind aus Powell (1988) 9 sowie 2 und 4.
 94 	Siehe Schofield (1986) u. a. 51: „To exaggerate a little, Div. is an exercise in the writing of phi-

losophy as anecdote“, 52: „Quintus switching (…) from anecdotes to arguments and theories 
to anecdotes again“ oder „the anecdotal method of Book I“; siehe zu einer ausführlicheren 
Besprechung Schofields auch mein Kapitel 10, Seite 176 und die Fußnoten 9f., sowie Kapitel 11 
an mehreren Stellen.

 95 	Ebd., 52.
 96 	Gotoff (1981) „Cicero’s style for relating memorable sayings“. Siehe zu anekdotischen Stilbe-

obachtungen v. a. die Seite 300: „concision and swift movement“ oder „smooth flow“.
 97 	Ebd., 296, sogar ansatzweise werkübergreifend: „from the pro Archia, the Tusculan Disputa­

tions, the de Senectute and a random check of other works“ (ebd.); vgl. u. a. auch 307 sowie 313. 
Zur Rezeption des anekdotischen Dreierschemas in der Klassischen Philologie siehe auch 
Vallozza (2012) 211: „Per la forma, nella struttura completa si possono riconoscere tre parti: 
una introduzione, occasio, nella quale sono presentati personaggi e dati spazio-temporali, una 
transizione, provocatio, che si realizza con una domanda o anche un gesto, un avvenimento, 
e una pointe di chiusura, dictum, come reazione alla provocatio e in rapporto con la occasio, che 
ha spesso, ma non sempre, la forma di una risposta“ – „Was die Form betrifft, so lassen sich 
in der gesamten Struktur drei Teile unterscheiden: eine Einleitung, occasio, in der Personen 
sowie örtliche und zeitliche Daten vorgestellt werden, eine Überleitung, provocatio, in Form

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



42 Die Anekdote und ihre Erscheinungen – antik und modern

enzitat aus dem Odysseus-Mythos folgt, zeigt aber, wie ungenügend eine bloße 
formale Definition dieser Art auf einen Ausspruch hin ohne Berücksichtigung 
inhaltlicher wie rezeptionsästhetischer Parameter wie Realismus, Repräsentanz 
oder Mirabilität ist; gerade der von der Mirabilität implizierte Umschwung von der 
provocatio zum punctum scheint mir in der besagten „formula“ am wenigsten be-
achtet. Die Feststellung, dass die Anekdote – zu enge Definition hin oder her – ein 
wichtiger Bestandteil als Strukturelement und Denkform der Argumentation an-
tiker Texte ist, macht Harold Gotoff aber zu einem wichtigen Meilenstein in der 
Anekdotenforschung der Klassischen Philologie; 98 seiner abschließenden These 
der mangelnden theoretischen Angebote Klassischer Texte zur Form der Anekdo
te möchte ich im übernächsten Kapitel (Kap. 4) meine Ausführungen zu Ciceros 
Theorie der facetiae entgegensetzen. 99

Die Anekdote – ein Definitionsvorschlag
Um die doppelte Intention der vorliegenden Arbeit zu betonen, zum einen eine In-
terpretation der Ciceronischen Rhetorica und Philosophica im Spiegel der Anekdote 
zu liefern, zum anderen Rückschlüsse auf die Geschichte der Gattung der Anek­
dote zu gewinnen, soll nun eine knappe zusammenfassende Definition der Er-
zählform sowohl im Ausblick auf deren Erscheinung im Ciceronischen Œuvre als 
auch im Rückblick auf die aus der hiesigen Synopsis der modernen Forschungs-
lage gewonnen Parameter und Formalia folgen. Der Ausblick auf die spezifische 
Erscheinung dieses Narrativs bei Cicero wird im Anschluss anhand einer typi-
schen Anekdote exemplifiziert (vgl. Kap. 3), könnte anhand der im Laufe der gan-
zen Arbeit besprochenen Beispiele aber ebenso induktiv, also von der Praxis her, 
fortgeführt werden; ein möglicher deduktiver Zugriff ist auf Ciceros Passage der 
facetiae in der rhetoriktheoretischen Schrift De oratore zu beschränken (Kap. 4). 100

		  einer Frage, einer Geste oder auch eines Vorfalls, und eine abschließende Pointe, dictum, 
als Reaktion auf die provocatio und mit Rückbezug auf die occasio; das dictum hat oft, wenn 
auch nicht immer, die Form einer Antwort.“ Diesen bibliographischen Verweis verdanke 
ich Serena Cammoranesi.

	  98 	 Vgl. Gotoff (1981) 308: „I suggested earlier that the anecdote culminating with a memorable 
saying was gradually elevated, in the course of rhetorical history, practically to the level of 
a figure of thought – a mode of presentation, or line of argument.“

	  99 	 Vgl. ebd., 309: „The anecdote or vignette that sketches a particular situation that gave rise 
to an apt, amusing, epigrammatic response finds no mention in Aristotle’s Rhetoric, the 
Rhetoric ad Alexandrum, the ad Herennium, or Cicero’s Rhetorica“ – die Formulierung der „apt, 
amusing, epigrammatic response“ schreit geradezu nach der Übersetzung durch das facete 
dictum. Gotoff sieht als einen möglichen (aber nur halb passenden) Term – welch Überra-
schung – Quintilians Ausführungen zur chria, vgl. ebd., 311ff.

 100 	 Neben der Untersuchung der Ciceronischen Theorie und Praxis der Anekdote, die stellver-
tretend eben auch für einen – oder auch den – ‚antiken‘ Meilenstein in der Geschichte der 
Gattung stehen soll, würden dieser Monographie gewiss auch stärkere Blicke in die Tra-
dition (Herodot, Platon, Xenophon etc.) und Rezeption Ciceronischer Anekdoten (Plinius, 
Valerius Maximus, Plutarch, Sueton etc.) guttun, die ich hier aber nur immer punktuell, 
in Verweisen oder Andeutungen liefern kann. Siehe beispielsweise meinen Verweis auf 
Plutarchs Programmatik in Kapitel 9, Seite 165, Fußnote 77f. Es ist zu hoffen, dass in ein 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



43Definientia

Die Anekdote ist also (in besonderem Blick auf alle folgenden Beispiele dieser 
Monographie) ein Miniaturnarrativ, für das mehr als seine (immer nur) relative 
Kürze seine Kompaktheit steht, welche es als ganz besonders de- und rekontextuali-
sierbares, autarkes Strukturelement erweist; von den Rezipienten wird sie stets als 
‚anders‘ als der Kontext empfunden werden. Der wichtigste inhärente Parameter 
ist der des Realismus (nicht der der Faktizität), der die Anekdote als potenziell his
torisches (aber nicht minder fiktionales) momentum markiert. Evidenz und Reprä­
sentanz sind weniger definitorische Qualitäten als teils explizit genannte, teils we-
niger relevante Nebeneffekte dieser Erzählform. Ihr wichtigster Effekt wiederum 
ist die von mir als Nebenform der Nachdenklichkeit vorgeschlagene Mirabilität, die 
ich zudem als Element sine qua non bezeichnen möchte; ohne sie könnte nämlich 
jede beliebige „story“, sei sie auch noch so ordinär und alltäglich („gestern war ich 
auf einem Konzert“), Anekdote sein. Dagegen braucht die ‚wirkliche‘ und auch als 
solche empfundene Anekdote ihr Mirabilität generierendes punctum („der Front-
man der Band sitzt, ohne dass ich je davon wusste, im Büro unter mir“); dieses 
punctum ist auch der unabdingbare generische Kern, der die Anekdote als ‚Poin-
tenform‘ ausweist. Zugleich fungiert es als das tertium zwischen der eingangs fest-
gestellten Dichotomie von inhaltlicher und formaler Definitionsweise der Anek­
dote schlechthin: Das semantisch neutralere Wort punctum erlaubt es, die Pointe 
auch unabhängig von ihrer mündlichen Konnotation als dictum zu sehen; so kann 
die Mirabilität also auch durch einen inhaltlichen ‚Stich‘, sei es ein unerwartetes 
factum oder völlig deplatziert anmutendes Detail, evoziert, die Anekdote auch in 
einer derartigen, rein inhaltlichen Definition vom Rezipienten als solche wahrge-
nommen werden. Als Sonderform, aber stets im Fahrwasser von Mirabilität und 
‚Pointenform‘ kann die Anekdote (unabhängig von einem inneren, finalen punc­
tum) auch selbst als punctum auftreten, nämlich indem sie ihre (im ursprünglichen 
Sinne des Wortes) ‚katastrophale‘ Spannung zum Kontext allein aus ihrer Deplat-
ziertheit in ihm gewinnt. 101

paar Jahren auch weitere Darstellungen vorliegen werden, die der Verwendung und Funk-
tion der Anekdote in antiker Historiographie, Biographie, aber auch Paradoxographie oder 
Mirabilienliteratur systematisch auf den Grund gehen; grundsätzlich böten sich gewiss 
auch die Briefliteratur oder wissenschaftliche Texte im Besonderen an. Siehe zu letzterem 
Bereich beispielsweise Markus Asper, der sich seit längerem der Erforschung narrativer 
Formen – darunter auch der Anekdote – in griechischen Wissenschaftstexten und Kom-
mentaren widmet: vgl. u. a. Asper (2011) 91–112 „‘Frame Tales’ in Ancient Greek Science 
Writing“, (2013) 435–456 „Narratives in (Late-Antique) Commentary“ oder (2020) „Storytel-
ling in Greek Law Courts“.

 101 	 Siehe hierzu erneut Fußnote 24 dieses Kapitels mit den Verweisen auf Niehaus (2013) 200, 
Fußnote 83, sowie auf Barthes (1980). Beim Begriff des punctum sind meine Überlegun-
gen abgesehen vom etymologischen Spiel mit der Pointe der Anekdote insbesondere der 
Barthes’schen Theorie verpflichtet: Zwar formuliert er diese explizit im Zusammenhang 
mit der Photographie, eine Reihe signifikanter Merkmale, die vor allem mit der Wirkmacht 
des punctum zu tun haben, macht eine Übertragung auf die Anekdote jedoch zu einem 
naheliegenden Schritt. So verortet er Photographie und punctum mit Begriffen wie „Occa-
sion“ (15), „contingence“ (17 und 40), „singularité (40), „détail“ (52, 69–72, 81–82, etc.) oder 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



44 Die Anekdote und ihre Erscheinungen – antik und modern

Möchte man die Anekdote mit formalen Baugliedern definieren, so plädiere 
ich unter Ausgrenzung einer immer nur variabel langen, aber teils auch nur in-
direkt je nach Vorwissen der Rezipienten enthaltenen occasio lediglich für die bei-
den Glieder der provocatio und des punctum (entgegen der Einseitigkeit von dictum 
oder factum), um in deren Zweiheit den und das zentrale(n) bipolare(n) Moment 
des Umschwungs und der Kippbewegung verankern zu können (die occasio kann 
als Steigerung oder Retardation hinzukommen, wichtigstes ‚formales‘ Element ist 
aber die ‚Katastrophe‘ zwischen provocatio und punctum). Entscheidend ist, dass 
dieses Element – wie eben beschrieben – genauso gut als inhaltliches gesetzt wer-
den, ja sogar der Kontext per se als provocatio zu einer völlig lose gebauten Anek
dote als punctum an sich stehen kann; und gerade in der dafür verantwortlichen 
Mirabilität scheint mir die Dichotomie zwischen Inhalt und Form, die Unterschei-
dung zwischen ‚anekdotisch‘ und ‚Anekdote‘ erfolgreich zu überwinden zu sein 
oder überhaupt beigelegt werden zu können.

Die Anekdote – denkt man sie als ‚Pointenform‘ weiter – ist also allgemeiner 
gesprochen immer (sowohl inhaltlich als auch formal denkbare) Kipperzählung, die 
einen Twist, einen Umschwung oder eine ‚Katastrophe‘ in Szene setzt oder selbst 
evoziert, und arbeitet somit stets mit der Genese, Steigerung und Zerstörung einer 
Erwartungshaltung ihrer Rezipienten. Sie ist in ihrer Mirabilität Form des Wider 
(Erwarten, -stehens, -sprechens, etc.); 102 sie ist Abbild und Produzentin von Miss­
verhältnissen und Diskrepanzen. Sie lässt sich zwar vielleicht nicht direkt mit der 
traditionellen Begrifflichkeit der Dramentheorie, mit der für die Anekdote zu mo-
ralisch konnotierten Peripetie oder Anagnorisis, doch aber mit moderneren (auch 
filmtheoretischen) Termini wie der Aufführung und Erzeugung von Fallhöhen 
beschreiben, die stets um den oder das Moment des Umschwunges, des fatalen 
punctum kreisen; 103 so wird die Anekdote im Sinne von provocatio und punctum 
stets von einem cliffhanger leben, den sie am besten völlig überraschend und wi-

mit dem Vergleich mit dem „biographème“ (54) in der eigentlichen Sphäre der Anekdote; 
eine besondere Überschneidung ergibt sich mit meiner Bezeichnung der Mirabilität, zu der 
Barthes ein regelrechtes Arsenal verwandter Momente wie „étonnement“ (13), „admira
tion“ (58), „surprise“ (57–59), „affect“ (41), „irritation“ (34) oder „disturbance“ (48) bemüht, 
welche bis zur einschlägigen Nachdenklichkeit, „pensivité“ (90; vgl. auch 42 und 65), reichen. 
Siehe zum analogischen Verhältnis von Photographie und Anekdote auch Fußnote 5ff., Sei-
te 265 des Kapitels 17.

 102 	 Zur Formulierung „Form des Wider“ inspirierte mich Pirandello (2018) mit seinem Essay 
über den Humor (zuerst 1908): Er sei – ganz basal ausgedrückt – „sentimento del contrario“ 
(66 oder 83). Trotzdem scheint Pirandello eigentliches Anekdotengut, „facezie“ (5, 12f., 15, 17 
oder 26), oder auch Unterformen wie Ironie von seinem Konzept des Humors auszuschlie-
ßen. Dazu mehr in Kap. 4.

 103 	 Vorbereitungen zu diesen Schlagworten finden sich auch schon bei Schäfer (1982) 50ff., 
der Friedrich Georg Jüngers („Über das Komische“, 1948) „‚Theorie des komischen Kon-
fliktes‘  (…) fast so wie eine Theorie der Anekdote“ liest (51), oder 87, wo der Begriff der 
Fallhöhe wörtlich erscheint, sowie bei Grenzmann (2001) 65, der unter Berufung auf den 
Germanisten Robert Petsch („Wesen und Formen der Erzählkunst“, 1942) festhält, dass „die 
Kräfte, die die Handlung (sc. der Anekdote) bestimmen, (…) auf plötzliche Entladungen, 
Enthüllungen in einem besonderen ‚Augenblick‘ (Petsch)“ aus seien; auch Grothe (1971) 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



45Definientia

der Erwarten ihres Publikums binnen Kürze auflöst; oder sie ist – um ebenso der 
obigen Sonderform Rechnung zu tragen – selbst Auflösung eines cliffhanger als 
Sphärenwechsel vom Kontext in sie selbst hinein, also Form des Kopfstandes, des 
sottosopra und des upsidedown. Was Dramen oder bestimmte Filme bisweilen für 
ihre Tragik unternehmen, macht die Anekdote eher aus Komik oder Liebe zu Para
doxie und Absurdität. Peripetie und Anagnorisis werden dabei eher im Sinne von 
Mirabilität und Nachdenklichkeit zu einem komischen oder teils hochkomplexen 
Problemfall und zu Aporie als einer völligen Verunkenntlichung umgeschrieben.

Anhand einer Beispiel-Anekdote aus Ciceros Œuvre seien die verschiedenen 
Kategorien dieses Definitionsvorschlages im Folgenden erneut illustriert.

*

17f. bezieht sich mit den einschlägigen Begriffen von „Entladung“ und „Umschwung“ auf 
Robert Petsch.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



3

Themistokles’ memoria

Eine Phänomenologie der Anekdote nach Cicero

Ita apud Graecos fertur incredibili quadam magnitudine consili atque 
ingeni Atheniensis ille fuisse Themistocles; ad quem quidam doctus 
homo atque in primis eruditus accessisse dicitur eique artem memoriae, 
quae tum primum proferebatur, pollicitus esse se traditurum; cum ille 
quaesisset quidnam illa ars efficere posset, dixisse illum doctorem, ut 
omnia meminisset; et ei Themistoclem respondisse gratius sibi illum 
esse facturum – (59 + 9 Wö.) 1

Marcus Tullius Cicero

Thesen und Gliederung
Zwar gilt die Frage nach der Phänomenologie der Anekdote nach Cicero grund-
sätzlich für sämtliche Untersuchungen dieser Studie, die exemplarische Lektüre 
einer Ciceronischen Anekdote soll jedoch dazu dienen, ihre wichtigsten Parameter 
mit den zuvor gesetzten modernen Definitionskriterien vorab einmalig prüfend 
zu vergleichen. Diese komparatistische Synthese von antikem und modernem 
Anekdotenmaterial gilt auch der Vermeidung von etwaigen Anachronismen; 2 mit 
einer ganz und gar materialgeleiteten Definition der Anekdote anhand der obigen 
für Cicero so typischen Version des Narrativs möchte ich die Gültigkeit der im 
vorigen Kapitel exzerpierten modernen Parameter für die antike Erscheinung der 
Anekdote verdeutlichen. 3 Auch das folgende Kapitel (Kap. 4) dient der Auslotung 

 1 	 Cic. de orat. 2, 299 – „So heißt es etwa bei den Griechen, dass der berühmte Athener Themis
tokles unglaubliche Geistesgröße und Genialität besessen habe. Zu ihm soll ein Gelehrter, 
einer von den Besten, gekommen sein und ihm versprochen haben, die Geheimnisse der 
Mnemotechnik zu vermitteln, die erst vor kurzem aufgekommen war. Auf die Frage nach 
dem Nutzen dieser Technik, habe ihm der Gelehrte gesagt, dass er mit ihr alles im Gedächt-
nis behalten könne. Da habe ihm Themistokles geantwortet, er würde ihm einen ziemlich 
großen/größeren Gefallen damit tun –“.

 2 	 Beispielsweise Wittchow (2001) 37 bezeichnet die Anekdote „letztlich [als] eine[n] anachronis­
tische[n] Begriff“.

 3 	 Vielleicht würde den Leserinnen und Lesern im Lauf ihrer Lektüre eine andere Anekdote als 
noch typischer erscheinen, mir lag es jedoch daran, keine später ausführlich interpretierte 
Anekdote hier noch bzw. schon einmal zu besprechen, sondern Raum für ein weiteres Nar-
rativ zu lassen (sonst hätte ich mich für ein Beispiel aus Ciceros facetiae-Passage entschieden, 
am ehesten für den witzigen Q. Fabius Maximus Cunctator aus Cic. de orat. 2, 273 und Cato 11; 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



47Themistokles’ memoria

der beschriebenen Parameter und deren Wirkweise in engem Zusammenhang mit 
Ciceros Theorie der facetiae als einer Theorie der Anekdote.

Die Parameter: Kompaktheit
Der erste der genannten Parameter, die relative Kürze oder die von mir vorgeschla-
gene spezifische Kompaktheit des Narrativs, ist allein schon dadurch bezeugt, dass 
sich das Narrativ als Motto dieses Kapitels einwandfrei herauslösen lässt. Der Spre-
cher Antonius (vgl. Cic. de orat. 2, 299: sed ego […] disputo) markiert dabei die Gren-
zen des eingesprengten Narrativs deutlich; Integration erfährt es scheinbar durch 
ein Analogieverhältnis zwischen ihm selbst und dem Protagonisten Themistokles 
(vgl. ebd.: Ita). Ebenso markant ist der Übergang zunächst vom rahmenden ego zu 
den intradiegetischen Figuren Themistokles und Simonides (?) als dem Erfinder 
der Mnemotechnik und am Ende des Narrativs wieder zurück in das extradiege-
tische Gespräch, welcher vor allem erneut über einen Personenwechsel gesteuert 
wird: Antonius’ deiktischer Kommentar an seinen Gesprächspartner (vgl. Cic. de 
orat.  2,  300: Videsne quae […]?). Diese deutlichen Übergänge oder Grenzen zum 
Haupttext lassen die Anekdote als kompaktes und in sich geschlossenes Narrativ 
erscheinen, das sich zu einer problemlosen De- und Rekontextualisierung, ja sogar 
zu einem autarken, kontextlosen Dasein innerhalb einer Anthologie eignet.

Die besondere Iterabilität aufgrund der Kompaktheit des Narrativs, aber auch 
die Tatsache, dass seine Kürze nur relativ ist, da sich die Szene durchaus noch kom
primieren ließe, sind weiterhin dadurch bewiesen, dass es sich bei der Themisto
kles-Erzählung um eine Wanderanekdote handelt, die noch an zwei anderen Stel-
len in Ciceros Werk in je unterschiedlicher Länge, aber derselben Abgeschlossenheit 
begegnet. 4 Zum einen taucht sie wieder in Ciceros Academici libri auf, in einer ganz 
ähnlichen Einbindung über ein Analogieverhältnis zwischen intra- und extradie-
getischem Personal: 5 Themistokles und Lucullus besitzen ein vergleichbares Fak-

vgl. dazu Kapitel 6, Seite 103ff.). Hier aber soll die Bühne Themistokles gehören, dem der Vor­
hang sonst nicht aufgegangen wäre.

 4 	 Der Begriff „Wanderanekdote“ steht eigentlich spezifisch für eine Anekdote, die von Prota­
gonist zu Protagonist wandert, wenn beispielsweise dieselbe Anekdote von Alexander und 
später von Napoleon erzählt wird; vgl. dazu Grothe (1971) 89f. Ich weite den Begriff hier auf 
das Phänomen aus, dass dasselbe Narrativ unter Beibehaltung des Protagonisten von Text zu 
Text wandert. Zu einer Gegenüberstellung der drei Narrative siehe auch Gotoff (1981) 305f., 
zur Besprechung einer anderen Themistokles-Anekdote Jouanno (2017), grundsätzlich zur 
Darstellung des Themistokles bei Cicero mit Rückgriff auf anekdotisches Material Berthold 
(1965) und Soós (1979) und zur obigen Anekdote im Rahmen von Erinnern und Vergessen 
Weinrich (2005) 23–26.

 5 	 Vgl. Cic. ac. 2, 2: quam (sc. memoriam) fuisse in Themistocle, quem facile Graeciae principem ponimus, 
singularem ferunt; qui quidem etiam pollicenti se artem ei memoriae, quae tum primum proferebatur, 
traditurum respondisse dicitur oblivisci se malle discere, credo quod haerebant in memoria quaecumque 
audierat et viderat. (39 Wö.) – „Es heißt, diese Gedächtnisleistung sei bei Themistokles, den 
wir leicht an die Spitze Griechenlands stellen können, einzigartig gewesen; er soll nämlich 
einem, der ihm versprach, die Geheimnisse der Mnemotechnik zu vermitteln, die erst vor 
kurzem aufgekommen war, geantwortet haben, dass er lieber zu vergessen lernen wolle – ich 
glaube, weil ihm im Gedächtnis steckenblieb, was auch immer er gehört oder gesehen hatte.“ 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



48 Die Anekdote und ihre Erscheinungen – antik und modern

tengedächtnis (vgl. Cic. ac. 2, 2: Tali ingenio praeditus Lucullus). Zum anderen findet 
sich die Anekdote im zweiten Buch von Ciceros Schrift De finibus bonorum et malo­
rum, wo es im Rahmen der epikureischen voluptas um die Diskussion der (zwingen-
den) Erinnerung von guten und schlechten Momenten der Vergangenheit geht. 6 In 
allen drei Fällen wird der Rezipient die Szene als kompakt, griffig und generisch 
‚anders‘ als den rahmenden Kontext empfinden; und doch zeigt sich zugleich eine 
extreme Varianz der Länge des Narrativs, sodass sie in der Chronologie der Cice-
ronischen Verwendung zunehmend schrumpft (genau genommen von 68 über 39 
auf nur 24 Wörter); auch wenn dies eine Abnahme des Umfangs um die Hälfte be-
deutet, wird die Szene gleichwohl immer als relativ kurz im Vergleich zur gesam-
ten Replik des jeweiligen Sprechers aufgefasst werden. Einerseits könnte man bei 
der chronologischen Kürzung vermuten, dass mit jeder Repetition des Narrativs 
aufgrund des bestehenden Vorwissens die Ausführlichkeit des Erzählens getrost 
abnehmen kann, andererseits wird sich bei der Besprechung des Parameters der 
Mirabilität zeigen, dass es sich eben nicht um eine gleichmäßige Kürzung bereits 
bekannter Informationen handelt, sondern um eine kontextorientierte Umakzen-
tuierung relevanter Details sowie um eine Addition neuer Informationseinheiten 
(trotz der Kürzung), die auf eine Art Erklärungsbedürftigkeit des Narrativs im Sin-
ne performativ angewandter Nachdenklichkeit schließen lässt.

Mündlichkeit und Schriftlichkeit
Bei den Fragen der (Re-)Integration der Anekdote in den jeweiligen Kontext bie-
ten sich ebenso Mutmaßungen über die spezifischen Kanäle oder Quellen derar-
tiger Narrative an. Wie ist die Erzählung – über ihre Anbindung qua Analogie 
oder Thematik hinaus – schematisch in den Text eingegliedert? Oder, mit einem 
Konzept Roman Jakobsons gesprochen: Wie wird das historische Außen, die his­
toire (Themistokles trifft Simonides) in den discours der Geschichte (oder hier der 
Rhetorik oder Philosophie) „geschoben“? 7 Hierbei zeigt sich exemplarisch, dass 
man für den Großteil der Ciceronischen Anekdoten (aber auch für den anderer 

Sämtliche Zitate aus Ciceros Schrift Academici libri – meine Sammelbezeichnung für die Aca­
demica priora/den Lucullus (bei mir Cic. ac. 2) und die Academica posteriora (Cic. ac. 1) folgen der 
Ausgabe Marci Tulli Ciceronis scripta quae manserunt omnia. Fasc. 42. Academicorum reliquiae cum 
Lucullo, ed. O. Plasberg, Stuttgart und Leipzig 21996.

 6 	 Vgl. Cic. fin. 2, 104: Themistocles quidem, cum ei Simonides an quis alius artem memoriae polliceretur, 
‘Oblivionis’ inquit ‘mallem; nam memini etiam quae nolo, oblivisci non possum quae volo.’ (24 Wö.) – 
„Themistokles, als ihm Simonides oder irgendein anderer die Vermittlung der Mnemotech-
nik in Aussicht stellte, sagte nämlich: ‚Die des Vergessens würde ich lieber haben; denn ich 
erinnere mich an alles, auch an was ich nicht möchte, und vergessen kann ich nicht, was ich 
gerne vergessen würde‘“. Alle lateinischen Zitate aus Ciceros Schrift De finibus bonorum et ma­
lorum nach Marci Tulli Ciceronis De finibus bonorum et malorum libri quinque, ed. L. D. Reynolds, 
Oxford 1994.

 7 	 Siehe dazu das Kapitel „Verschieber, Verbkategorien und das russische Verb“ in Jakobson 
(1974) 35–54; Roman Jakobson selbst hat den Begriff „shifter“, der sozusagen informations-
integrierende Funktion hat, nach eigenen Angaben wiederum von Otto Jespersen übernom-
men (ebd., 37). Vgl. zu Jakobsons Verwendung dieses Konzepts auch Barthes (1967) 66f., zu 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



49Themistokles’ memoria

römischer Autoren) einen weiteren formalen, aber nicht zwingenden Parameter 
hinzugewinnt, der tatsächlich einem puren Schematismus gleicht, nämlich die 
Verwendung von einer sehr kleinen Anzahl von „Verschiebern“, die die Anek
dote stets aus dem breiten Fundus des Hörensagens integrieren; dem entspricht 
auch die grammatische Erscheinung der „shifter“, die entweder dem spezifisch 
lateinischen Nominativ mit Infinitiv (dicitur, fertur, traditur) oder dem unbestimm-
ten Plural der dritten Person zuneigt (dicunt, ferunt, tradunt). 8 Gleich zweimal geht 
die Integration der Themistokles-Anekdote mittels der typischen „Verschieber“ 
vonstatten (vgl. erneut Cic. de orat. 2, 299: fertur, dicitur und Cic. ac. 2, 2: ferunt, dici­
tur); sie kennzeichnen das bereitgestellte Wissen als dem kollektiven Gedächtnis 
angehöriges Wissen, das scheinbar auf dem Wege der Mündlichkeit transportiert 
wird (es heißt, man sagt, XY soll…). Nur im dritten Fall gelangt die Themisto­
kles-Geschichte unvermittelt in den Haupttext, wodurch sie auch die direkte Rede 
ihrer Dialogsituation bewahren kann (vgl. erneut Cic. fin. 2, 104: inquit).

Dass sich Mündlichkeit und Schriftlichkeit jedoch nicht sinnvoll trennen lassen, 
zeigt allein die Tatsache, dass die Anekdote mit ihrem wiederholten Eingang in 
Ciceros Text eigentlich zunehmend die Konnotation des Mündlichen einbüßt. 
Außerdem kann neben den einschlägigen „shifters“ oder einer quellenlosen Inte
gration genauso gut auf den schriftlichen (also ihrer Etymologie diametral ent­
gegengesetzten) Ursprung von Anekdoten hingewiesen werden (zum Beispiel 
Cic. off. 3, 1: scripsit Cato oder Cic. ac. 2,  137: legi apud Clitomachum); bei einer ge
nauen Quellenstudie – die in dieser Arbeit immer nur stichprobenartig unternom-
men werden soll, da bereits von Kommentaren oder Similienapparaten zur Genü
ge geleistet  – würden sich zudem direkte Verbindungen zu griechischen (u. a. 
Platon, Xenophon) oder römischen Vorgängern (u. a. Cato) zeigen, die Cicero zum 
Teil selbst erwähnt, zum Teil aber auch unterschlägt. Wer also den Aspekt der 
Mündlichkeit der Anekdote als einen definitorischen Parameter einführt, kann ihn 
m. E. immer nur als inszenierte Mündlichkeit setzen, die sich neben der (bei Cicero 
nicht immer) inszenierten mündlichen Quellenlage auch auf andere Elemente des 

einer weiteren Besprechung dieses Konzepts mein einschlägiges Kapitel 9 zur Anekdote auf 
dem Feld der Historiographie, Seite 151f., Fußnoten 20 und 23.

 8 	 Natürlich gibt es aber auch noch andere Arten von „Verschiebern“, beispielsweise wenn der 
Sprecher seine persönliche Beziehung zur Quelle oder zum Ereignis selbst betont; siehe dazu 
u. a. Cic. Tusc. 3, 48: quid verba audiam, cum facta videam? und 3, 77: ut accepimus, Cic. Cato 11: 
me audiente, Cic. fin. 1, 39 und Cic. nat. deor. 1, 10: e patre audiebam, Cic. off. 3, 77: audiebam de 
patre nostro, Cic. div. 1, 27: ut ex ipso audiebam oder Cic. de orat. 1, 167: memini und 2, 22: Saepe 
ex socero meo audivi; vgl. dazu auch Fußnote 19, Seite 233f., des Kapitels 14. Zumeist finden 
sich jedoch die einschlägigen NcI-Konstruktionen – eine kleine Sammlung: Cic. Tusc. 1, 113, 
2, 53, 3, 27, 3, 31, 3, 69, 4, 80 und 5, 60, Cic. Cato 22, 27, 33 und 72, Cic. nat. deor. 3, 89, Cic. ac. 2, 2, 
Cic. div. 1, 111, 2, 50, 2, 62 und 2, 135, Cic. de orat. 1, 260, 2, 75, 2, 299, 2, 352 und 3, 213 und 
Cic. Brut. 172: dicitur; Cic. Tusc. 5, 90, Cic. Cato 8, Cic. div. 1, 112 und Cic. de orat. 2, 75, 2, 299, 
2, 352 und 3, 213: fertur; Cic. Tusc. 3, 30, 5, 8, 5, 97, 5, 100 und 5, 113, Cic. ac. 2, 2 und Cic. Brut. 142 
und 191: ferunt; Cic. nat. deor. 1, 60 und Cic. de orat. 2, 352: traditur. Eine Analyse linguistischer 
Marker in der lateinischen Prosa (u. a. auch bei Cicero), die für einen Medienwechsel vom 
Mündlichen zum Schriftlichen stehen können, legte jüngst Ute Tischer (2019) vor.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



50 Die Anekdote und ihre Erscheinungen – antik und modern

Mündlichen ausweiten lässt. So kommt vor allem bei Ciceros als Gespräche gestal-
teten Schriften als weiterer Aspekt der Inszenierung von Mündlichkeit hinzu, dass 
die Anekdote gemäß der inneren Logik der Szenerie der Schriften stets einem 
mündlichen (Nach- und Weiter)Erzählen angehört; zusätzlich spiegelt sich in den 
meisten Fällen die Mündlichkeit der Großdialoge in den Dialogsituationen en minia­
ture, wie sie in zahlreichen Anekdoten – so auch in der Themistokles-Geschichte – 
vorkommen; ihr finales dictum, das bisweilen auch in wörtlicher Rede erscheint, 
ist dabei der Kern dieser Spiegelung einer erweiterten Mündlichkeit. Doch auch 
diese Nuance des Mündlichen bleibt nur fakultativ, sofern man die Möglichkeit 
der anekdotischen Pointe im Sinne eines neutralen punctum auch auf ein anekdo
tisches factum als Handlung oder ein anekdotisches Detail als akribische Erzäh-
lung einer überraschenden Mikroinformation (Ereignis, Lappalie, Gegenstand, 
Unscheinbarkeit) auszuweiten bereit ist. 9

Evidenz
Als weiteres Fakultativum in der Reihe der Parameter hatte ich im vorherigen Ka-
pitel die Evidenz der Anekdote festgehalten. Sie wird im Abgleich der drei Narra-
tive vor allem in Ciceros De finibus-Variante größte Wirksamkeit entfalten, da die 
Szene dort in direkter Rede wiedergegeben ist und so als besonders ‚unverdauter‘ 
Fremdkörper im Text mit einer ganz anderen Plastizität als ihr Kontext wahrge-
nommen wird; 10 dagegen scheint die Szene in ihrer indirekten Wiedergabe zwar 
an Plastizität oder Lebendigkeit zu verlieren, doch kann sie diese Einbuße mit 
einer im Gegenzug ausführlicher gestalteten Narration wettmachen (so die ein-
zelnen Erzählschritte in Cic. de orat. 2, 299: Ita – ad quem – eique – cum ille – et ei). 
Wie im vorigen Kapitel erwähnt ist die Evidenz dabei kein intrinsischer Faktor 
der Definition, sondern vielmehr ein effektbezogenes Additiv, das im Grunde auf 
jede beliebige Ausformung erzählender und dramatischer Darstellung angewandt 
werden kann. Ich werde auf diesen Effekt der rhetorischen ἐνάργεια nur dann 
zu sprechen kommen, wenn – wie in der theoretischen Verortung der Evidenz 
in spezifischen Arten der facetiae – der Text explizit darauf zu sprechen kommt. 
Auch das unmittelbar nach der De oratore-Variante der Anekdote gesetzte videsne 
(Cic. de orat. 2, 300) ist m. E. eher kognitiv als visuell aufzufassen, wobei sich hier 
die Evidenz im Sinne rhetorischer Veranschaulichung und Konkretisierung und 
die Evidenz als unmittelbare Einsicht mit besonderem Wahrheitsanspruch gewiss 
berühren oder semantisch überlappen.

Repräsentanz
Als nächsten fakultativen Parameter, der mir bei den hiesigen Beispielen jedoch 
von besonderer Relevanz erscheint, ist die Repräsentanz der Anekdote zu nennen. 

	  9 	Vgl. dazu erneut Niehaus’ (2013) 201 „stumme Anekdote“.
 10 	Siehe zur Metapher des ‚Unverdauten‘ oder der ‚Rohheit‘ mit Rückgriff auf Clifford Geertz 

Greenblatt (2001) 22–25 sowie Monika Fluderniks (1996) Kategorie der ‚Natürlichkeit‘ in 
Greenblatt’scher Tradition; mehr dazu in Kapitel 9.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



51Themistokles’ memoria

Sie ist wie die Evidenz ein extrinsischer Zusatz, der im Grunde auch als eine mögli-
che Art der Funktionalisierung von Anekdoten gedacht werden kann. Gerade die 
Funktion des Narrativs im jeweiligen Kontext wird dabei eher explizit gemacht 
werden als Hinweise auf ein spezielles Stellvertreterverhältnis des Narrativs zu 
größeren Strukturen oder Einheiten. In letztgenanntem Beispiel entspräche der 
Repräsentanz also die besagte Konkretisierung oder Bündelung der Darstellung 
in einer spezifischen Eigenschaft des vorgeführten Protagonisten, die gleichwohl 
erst im Nachsatz, also außerhalb der eigentlichen Anekdote, eine deutlichere Arti-
kulation erfährt (siehe erneut Cic. de orat. 2, 300: Videsne quae vis in homine acerrimi 
ingeni, quam potens et quanta mens fuerit?). Auch der einleitende Satz, der die Haupt-
person Themistokles kurz vorstellt und die spätere Bündelung vorab ankündigt, 
ist im Grunde genommen außerhalb des eigentlichen anekdotischen Geschehens 
platziert (vgl. Cic. de orat. 2, 299: incredibili quadam magnitudine consili atque ingeni […] 
fuisse Themistocles), und um ihn sind die anderen beiden Versionen der Anekdo
te tatsächlich gekürzt. Nichtsdestoweniger erscheint auch dort jeweils der identi-
sche (!), nachhallende Kommentar zu einer spezifischen Themistokleischen Geis­
teskraft, repräsentiert durch dessen genialische memoria (vgl. erneut Cic. ac. 2, 2: Tali 
ingenio praeditus Lucullus und Cic. fin. 2, 104: Magno hic ingenio). Auch die zuvor be-
trachtete Einbettung der Anekdoten qua Analogie kann somit als Abschattierung 
der Repräsentanz angesehen werden; die Eigenschaften des intradiegetischen The
mistokles sollen diejenigen der extradiegetischen Figuren repräsentieren. Nicht 
vergessen werden darf hier also die Funktionalisierung der Anekdoten als exempla 
für ingenium sowie als Darstellungen eines griechischen Vorbildes für römische 
zeitgenössische wie vergangene Größen. An diesem Punkt sei jedoch noch dahin-
gestellt, inwieweit diese vermeintliche Funktionalisierung als ein exemplum für in­
genium auch tatsächlich in der besagten Szene selbst abgebildet ist oder inwiefern 
das Dargestellte überhaupt das behauptete ingenium des Themistokles trifft.

Die eigentliche anekdotische Repräsentanz, wie ich sie im vorigen Kapitel aus 
den einschlägigen Forschungsmeinungen abgeleitet habe, wäre hier jedoch – wie 
in den meisten Fällen – vor allem biographisch zu denken: die Begegnung des 
Themistokles mit dem Erfinder der Mnemotechnik Simonides und ihr kurzes 
Gespräch als eine Art Biographem, kleinste Einheit eines darzustellenden Lebens. 
Themistokles’ finale Äußerung wird dabei zum destillierten punctum, aus dem 
sich dessen zentrale Charaktereigenschaft(en) ablesen lassen. Wie klein und ge-
ringfügig die Szene auch scheinen mag, in ihr soll das ganze Leben und Wesen 
des Themistokles punktuell und blitzartig aufscheinen. Moderner Vordenker für 
diese Art der Repräsentanz der Anekdote war gewiss Friedrich Nietzsche, der sie 
jedoch nicht in erster Linie für das Feld der (Philosophen-)Biographie konzipierte, 
sondern mit ihr vor allem die Relation vom kleinen, einzelnen philosophischen 
Moment zum philosophischen System als großem Ganzen bezeichnen wollte; 11 in 

 11 	Siehe dazu erneut Nietzsche (1954) 352: „Aus drei Anekdoten ist es möglich, das Bild eines 
Menschen zu geben; ich versuche es, aus jedem Systeme drei Anekdoten herauszuheben, 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



52 Die Anekdote und ihre Erscheinungen – antik und modern

den hiesigen Beispielanekdoten ließe sich analog die herausragende memoria des 
Themistokles als repräsentatives Bruchstück einer memoria-Lehre deuten, welche 
wiederum Bestandteil eines rhetorischen (für De oratore), eines philosophischen 
(für De finibus) oder gar eines literaturhistorischen (für die Academici libri) Systems 
oder Verfahrens ist (gleichwohl wie bei Nietzsche nur als These gesetzt, der nach-
zugehen hier und in folgenden Beispielen nicht meine Priorität sein wird).

Dies ruft nämlich erneut die Frage nach der Spannung zwischen der Exem
plarität und der Singularität jeder anekdotischen Begebenheit auf den Plan, einer 
Spannung, die, wie gesagt, nicht unbedingt zufriedenstellend aufgelöst werden 
muss oder überhaupt kann, ja beinahe immer schon mit der spezifischen Klein-
heit der Anekdote unvermeidlich gegeben ist. Die Anekdote für sich genommen 
scheint dabei völlig singulär und situativ; nur sowohl ihr ‚Verwender‘ als auch be-
sonders ihr Rezipient neigen dazu, in ihr etwas Exemplarisches, Metonymisches 
zu vermuten und sie zur Stellvertreterin eines Größeren zu machen: Im Falle der 
Academici libri ist Themistokles’ memoria tatsächlich explizit unvergleichlich (vgl. 
erneut Cic. ac. 2, 2: quam [sc. memoriam] fuisse in Themistocle […] singularem) – und 
doch bietet sie sich zu einem Vergleich mit der memoria des Lucullus an, wie ihr 
‚Verwender‘ ebenso impliziert (vgl. erneut Cic. ac. 2, 2: Tali ingenio praeditus Lucul­
lus); und doch findet das Narrativ nach seiner ersten, gewissermaßen ‚exemplari-
schen‘ Verwendung mittels Repetition zwei weitere Male in Ciceros Text, gewiss 
immer als Wiederholung desselben singulären anekdotischen Moments. Ob aber 
tatsächlich Themistokles’ singuläre (?) exemplarische (?) Gedächtnisleistung im 
eigentlichen Rampenlicht erscheint, wie es ja auch die jeweilige Kommentierung 
impliziert, wird gleich zur Debatte stehen.

Realismus
Als obligatorisches Definitionskriterium ist nach der Kompaktheit der Anekdote 
ihr Realismusbewusstsein zu nennen. Dieses lässt sich relativ simpel anhand we-
niger Beobachtungen, besonders aber auch ex negativo festmachen. Wichtig sind 
hier beispielsweise Fragen nach der Geographie der Anekdote, die sich im Falle 
der Themistokles-Narrative mit den Weltkarten der Realität deckt; die Feststel-
lung, dass es sich um Griechenland handelt (vgl. Cic. de orat. 2, 299: apud Graecos, 
Atheniensis und Cic. ac. 2, 2: Graeciae principem), scheint banal, doch es ist entschei-
dend, dass die Anekdote eben nicht etwa an den Herodoteischen Grenzen der 
Welt (wo Geschichte oft zur fabula wird) und nicht in Homers Phäakenland oder 
anderen mythischen Landschaften spielt. 12 Auch das griechische Personal ist mit 
Themistokles und (vielleicht) Simonides historisch verbürgt und entstammt nicht 

und gebe das übrige preis.“ Vgl. zu einer eingehenderen Besprechung dieses Konzeptes die 
Kapitel 9, Seite 160, Fußnote 58, und 13, Seite 216, Fußnote 7.

 12 	Vgl. dazu das berühmte Zitat aus Cic. leg. 1, 5: quamquam et apud Herodotum, patrem historiae, et 
apud Theopompum sunt innumerabiles fabulae. Dieses und das Zitat der nächsten Fußnote folgen 
der Ausgabe Marci Tulli Ciceronis De re publica. De legibus. Cato maior de senectute. Laelius de 
amicitia, ed. J. G. F. Powell, Oxford 2006.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



53Themistokles’ memoria

grundlegend mythischer oder literarischer Fiktion. Es scheint zudem der Rahmen 
der Möglichkeiten der historischen Chronologie eingehalten: Themistokles hätte 
tatsächlich auf Simonides treffen können – ganz anders als beispielsweise bei der 
berühmtberüchtigten Begegnung von Numa und Pythagoras, deren Wege sich 
unmöglich kreuzen hätten können. 13 Außerdem erhält das Narrativ durch den 
Hinweis auf die Erfindung der Mnemotechnik eine weitere historische Veranke-
rung in einer Art zeitlichem Raster: Zweimal findet sich ein (identischer) Link zu 
dieser ganz rezenten Erfindung (vgl. Cic. de orat. 2, 299 und ac. 2, 2: quae tum pri­
mum proferebatur), welche (im Fall von De oratore) schon bald nach der Themisto
kles-Anekdote wiederum durch eine ausführliche aitiologische Erzählung über Si-
monides’ memoria ihre besondere Verbürgung erfährt (vgl. Cic. de orat. 2, 350–360).

Programmatisch thematisiert in einer der Anekdoten und wichtig für das rich-
tige Verständnis des Parameters des Realismus sind der zulässige Grad der Fiktio­
nalität und die Abgrenzung vom vielgenannten – und m. E. für Missverständnis-
se sorgenden – Kriterium der Faktizität. Während, wie gesagt, letzteres Kriterium 
unvereinbar zu sein scheint mit jeglicher Fiktion oder ‚Unwahrheit‘, schließt er-
steres die Fiktionalität schon immer kategorisch mit ein. Es kann der Anekdote 
daher nicht um die strikte Wahrheit ihrer einzelnen Elemente, sondern immer nur 
um die Wahrscheinlichkeit ihres Arrangements im Sinne ihres Realismusbewusst-
seins gehen. So ist in der De finibus-Variante Simonides explizit austauschbar (vgl. 
Cic. fin. 2, 104: cum ei Simonides an quis alius). 14 Cicero und seiner Anekdote ist es 
also nicht so sehr um die faktische Verbürgung oder die Richtigkeit ihrer ein-
zelnen Akteure bestellt als um die grundsätzliche Möglichkeit der Begebenheit 
im Rahmen der Gesetzte der Realität. Deswegen erscheint auch Themistokles’ 
Gegenüber in den anderen beiden Versionen als indefiniter qui(s)dam (vgl. Cic. de 
orat. 2,  299 und ac. 2,  2); vielleicht aber auch deshalb, weil Simonides schon mit 
Ciceros De oratore eigentlich gar nicht richtig verbürgt ist als Erfinder der Mne-
motechnik (vgl. Cic. de orat. 2, 357: sive Simonides sive alius quis invenit). Die Eigen
dynamik der Rezeption, so scheint es, zusammen mit der suggestiven Kraft der 
besagten Szene, die Simonides als Erfinder vorschlägt, sehen über derartige Un-
sicherheitsbekundungen oft einfach hinweg. Auch wenn der Anekdote ihre facta 
und dicta, ihr grober Plot oder ihr verblüffendes Detail augenscheinlich wichtiger 
sind als ihre konkreten Akteure.

Wichtig ist am Ende, und genau darum geht es mir mit dem Begriff des Rea­
lismus als zwingendem Parameter der Anekdotendefinition, dass die dargestellte 

 13 	Siehe dazu Cic. rep. 2, 28f.: ‚Falsum est, Manili,‘ inquit, ‚id totum; neque solum fictum, sed etiam im­
perite absurdeque fictum. Ea sunt enim demum non ferenda in mendacio, quae non <solum> ficta esse 
sed ne fieri quidem potuisse cernimus. (…) Ex quo intellegi regiis annis dinumeratis potest, anno fere 
centesimo et quadragesimo post mortem Numae primum Italiam Pythagoram attigisse. Vgl. dazu auch 
Cic. de orat. 2, 154: ex quo etiam quidam Numam Pompilium, regem nostrum, fuisse Pythagoreum 
ferunt, qui annis ante permultis fuit quam ipse Pythagoras.

 14 	Siehe zum Parameter des Realismus und seinem Verhältnis zur Fiktionalität Fußnote 3, Sei-
te 147f., des Kapitels 9, wo ähnliche Stellen gelistet sind, die die Unwichtigkeit der Faktizität als 
eines zwingenden definitorischen Kriteriums Ciceronischer Anekdoten vor Augen führen.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



54 Die Anekdote und ihre Erscheinungen – antik und modern

Begebenheit sich in einer völlig realistischen Sphäre entfaltet und dass ihr (eben 
ex negativo betrachtet) keinerlei unrealistischen Elemente beigegeben sind. Die Fik
tion der Realität würde sich derartigen Elementen, die so offensichtlich einen Illu-
sionsbruch riskierten, kategorisch verweigern; dabei ist lediglich die Illusion der 
Realität (Realismus) zu wahren und nicht die von einwandfreier historischer Kor-
rektheit (Faktizität). So findet, um noch einmal in Bezug auf Herodot zu sprechen, 
die in den besagten Anekdoten dargestellte Gesprächssituation nicht am Rand der 
bekannten Welt, sondern in der Mitte des Lebens und des Alltags statt und erhält 
damit eine Aura der Nahbarkeit, Natürlichkeit oder auch der Kontingenz: Ungeach-
tet dessen, ob die Szene sich ‚wirklich‘ so zugetragen hat oder nicht (Faktizität), ist 
immerhin ohne Zweifel, dass die Szene tatsächlich ‚so oder so ähnlich‘ passieren 
hätte können oder jederzeit wieder passieren könnte (Kontingenz). Egal, ob mit Si-
monides „oder irgendeinem anderen“.

Mirabilität und Nachdenklichkeit
Als letzten zwingenden Parameter hatte ich die Mirabilität der Anekdote einge-
führt als Moment der unvorhersehbaren Überraschung, des plötzlichen Wider 
oder des rätselhaften Missverhältnisses, woraus sie durch die Enttäuschung der 
Erwartung ihrer Rezipienten ihre spezifische Nachdenklichkeit generiert. Sie ist da-
mit eine ‚Pointenform‘, die ihr wörtliches, handlungsbasiertes oder detailverliebtes 
punctum nach der sekundenschnellen Erzeugung eines cliffhanger wirkungsvoll an 
ihr Ende setzt. Um die Anekdote gezielt als Kipperzählung auszuweisen und zu-
gleich die Komponente des sine qua non dieses letzten Parameters klarzumachen, 
habe ich das obige Beispielnarrativ um seine finale Pointe beschnitten. Diejenigen, 
die nach dem Zitat des obigen Mottos mit einer gewissen Unbefriedigtheit zu-
rückgeblieben sind, sozusagen – um im Bild zu bleiben – an der Klippe zurück-
geblieben sind, ohne verwundert und amüsiert von der Höhe zu fallen, haben 
den zentralen Mechanismus der Anekdote bisher zurecht vermisst. Die Anekdote 
braucht ihre überraschende Pointe, das und den Moment des Kippens, die (neutral 
als Kehrtwendung gemeinte) ‚Katastrophe‘, die sich teils in einem Detail, teils in 
einer Handlung, meist jedoch in einem Ausspruch oder auch einer Kombination 
besagter Möglichkeiten entlädt.

Nach wiederholter und exzessiver Thematisierung von Gedächtnisleistung 
und Bildungsgröße (vgl. Cic. de orat. 2, 299: incredibilis magnitudo consili atque inge­
ni – doctus – eruditus – ars memoriae – omnia meminisse) plötzlich: Themistokles sei 
dem memoria-Meisterlehrer Simonides dankbarer –

– si se oblivisci quae vellet quam si meminisse docuisset. (+ 9 Wö.) 15

Nun lässt sich in Ciceronischen Anekdoten die intendierte Rezeptionshaltung des 
Staunens bisweilen allein schon in proleptischen Markern (wie in Themistokles’ 

 15 	Cic. de orat. 2, 299: „– wenn er ihn anstatt zu erinnern auf Knopfdruck zu vergessen lehren 
könnte.“ Siehe zum ersten Teil der Anekdote erneut Fußnote 1 dieses Kapitels.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



55Themistokles’ memoria

Fall in seiner incredibilis magnitudo consili atque ingeni) fassen; sie sind gleichsam 
implizite Spuren, die die Erzählung von etwas Bemerkenswertem vorankündigen 
und Neugierde und Aufmerksamkeit der Rezipienten schüren. Die eigentliche Mira­
bilität entfaltet sich in der Regel dann jedoch mit dem punctum am Ende der Anek
dote, mit der zentralen eigentümlichen Handlung oder auch der unerwarteten 
Detailinformation. Hier ist es zweifelsohne die überraschende Antwort des The
mistokles auf das Angebot seines Gegenübers, die das komische Missverhältnis 
evoziert. Unglaublich, dass Themistokles angesichts der Übermacht von memoria 
und kognitiver Kraft diese konsequent verweigert und auf der Suche nach dem 
genauen Gegenteil ist. Unglaublich, dass er ausschlägt, was Generationen von 
(lernenden) Menschen so heiß begehren: ein beinahe photographisch anmutendes 
Gedächtnis (omnia meminisse). Unglaublich, dass er sich wünscht, was jedem bei-
nahe automatisch widerfährt: das Vergessen. Erst bei genauerer Überlegung und 
präziser Lektüre kommt gleichwohl hinzu, dass Themistokles’ vermeintlich ein-
fach zu erfüllender Wunsch (oblivisci quae vellet – das Vergessen auf Knopfdruck) 
im Grunde ein Ding der Unmöglichkeit ist: Die menschliche memoria ist eine sehr 
einseitig steuerbare Größe; Themistokles’ Gegenvision ist und bleibt ein unerfüll-
bares Desiderat. 16

Erst die Kehrtwende am Ende der Anekdote, Themistokles’ paradoxe oder auch 
aporetische Gegenfrage verkörpert und schürt die besagte Mirabilität; zu ihr ge-
hört aber auch eine mitunter aggressive Komik der Szene: Simonides’ angepriese-
ne Mnemotechnik müsste vor der in Aussicht gestellten steuerbaren Amnesie des 
Themistokles in Sachen noch nie gesehener Innovation tatsächlich klein beigeben. 
Die Simonidische memoria wird, wenn nicht völlig ins Aus rangiert, nach dem 
Kommentar des Themistokles doch zumindest von ihrem Thron gestoßen. Und 
hier lässt sich zudem bestens zeigen, wie weit die besagte Mirabilität qua Schiefla-
ge, Komplizierung und Nachdenklichkeit in den globalen Kontext dringen kann: Es 
scheint nicht von ungefähr, dass die nächstfolgende Anekdote in Ciceros Schrift 
De oratore die aitiologische Szene der Erfindung der memoria durch Simonides ist 
(vgl. erneut Cic. de orat. 2, 350–360) – bis zu ihr und in sie hinein wird sich der von 
der Mirabilität der Themistokles-Anekdote entfachte Denkraum erstrecken.

Doch dies steht alles nach dem abrupten Ende der Anekdote; sie schließt mit 
dem durchaus kryptischen und zunächst sinnentleert und absurd anmutenden 

 16 	Zur Unerfüllbarkeit eines derartigen Wunsches siehe Umberto Ecos (1988) kurzen Aufsatz 
„An Ars Oblivionalis? Forget it!“; siehe auch die Kapitel „Erinnern und Vergessen“ und „Er-
innern und Aufmerken zwischen Wollen und Können“ (297–310) in Möller (2013). Dazu – als 
kleiner Vorgeschmack auf das folgende Kapitel  3 – hält Cicero beispielsweise eine eigene 
Kategorie des facetum bereit; vgl. Cic. de orat. 2, 287: Saepe etiam salse, quae fieri non possunt, op­
tantur. Zum neusten Forschungsstand der Memory Studies in der Klassischen Philologie siehe 
Verena Schulz (2019a), (2019b) und (2020), die gegen das Übergewicht einer Beschäftigung mit 
dem Erinnern ihre Forschungen zu den Strategien des ‚Vergessens‘ in der antiken Literatur 
setzt; ihre These eines aktiven und gezielten „Vergessen-Machens“ generiert sie u. a. auch aus 
dem von Eco und Cicero/Themistokles behaupteten Paradox und der Unmöglichkeit einer 
Kunst des Vergessens; vgl. Schulz (2019a) 151f. und 162f.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



56 Die Anekdote und ihre Erscheinungen – antik und modern

Traum des Themistokles von einer ars oblivionis. Und genau an dieser Stelle muss 
auf die weiter oben angekündigte Frage nach der logischen wie ‚rechtmäßigen‘ 
Einbettung der Szene in den unmittelbaren, gewissermaßen regionalen Kontext 
eingegangen werden, denn auch hierbei kann sich eine Schieflage im Sinne der 
Mirabilität zeigen. Konkret lautete die Frage, ob Ciceros (bzw. Antonius’) erster 
Kommentar zum Narrativ tatsächlich auch zum Kern der Anekdote, der Eloge auf 
die oblivio, passt. Nein. Er knüpft doch vielmehr an die (eigentlich derangierte) me­
moria-Fähigkeit an. Gewiss, indirekt ist Themistokles’ unglaubliche Gedächtnis-
leistung durchaus präsent, aber Themistokles’ Ausspruch ist doch kein arrogantes 
Selbstlob seiner ingeniösen mens? Oder doch? Eigentlich gleicht sein Wunsch eher 
einer Art anti-mens oder anti-ingenium – oder birgt die Suche nach einem steuerba-
ren Defekt der kognitiven Kräfte aufgrund der Unmöglichkeit seines Wunsches 
tatsächlich die größere, bahnbrechendere Genialität? Zumindest erscheint The
mistokles als derjenige, der die logischen Grenzen des Denk- und Vorstellbaren zu 
ertasten sucht und ist auch damit prädestinierter Akteur der Anekdote als Spiegel 
der Ausreizbarkeit ihrer Mirabilität und Nachdenklichkeit. Und trotzdem zielt der 
besagte Kommentar des Antonius eindeutig gegen die anti-memoria auf die bei-
nahe photographische Leistung von Themistokles’ ingenium ab; angeblich bereits 
durch seinen Ausspruch selbst so insinuiert (vgl. Cic. de orat. 2, 300: ita responderit, 
ut intellegere possemus, nihil ex illius animo quod semel esset infusum, umquam effluere 
potuisse). Die Obliquität dieser Mitteilung scheint völlig außer Acht gelassen.

Dabei stellt sich zudem die Frage, ob Themistokles, wie der erste Kommen-
tar impliziert, tatsächlich einwandfrei als exemplum für memoria fungieren kann 
oder ob die besagte indirekte Vermittlung einen logischen Anschluss als exemplum 
wenn nicht verwehrt, so doch zumindest verkompliziert. Die Anekdote kreist 
doch, wie gesagt, in erster Linie um die Suche nach der anti-memoria. Ein ‚han-
delsübliches‘ Exempel, das Themistokles’ photographisches Gedächtnis auf die 
Bühne bringen möchte, gäbe doch eher – wie in Simonides’ Fall – eine Kostprobe 
von dessen herausragender Merkfähigkeit in einer Situation, in der diese vonnö-
ten war. Die Anekdote liefert diese direkte Abbildung jedenfalls nicht. Oder gibt 
sie, um nicht von einer anti-memoria zu sprechen, eher eine über-memoria wieder? 
Also einen uneingeschränkten Zugriff auf alle positiven wie negativen Mecha-
nismen der Gedächtniskraft und somit noch eine Steigerung der Simonidischen 
Façon? Wie dem auch sei: Hier kommt keine ‚normale‘ memoria zur Aufführung. 
Und so scheinen auch die Position und Anbindung der Anekdote im Kontext ver-
schoben. Ein Simonides, ein Crassus, später ein Lucullus sind in Sachen memoria 
alle annähernd vergleichbar. Aber wer wäre schon vergleichbar mit Themistokles’ 
so singulärem wie verquerem Wunsch nach einer steuerbaren oblivio? Wären also 
Themistokles’ Allüren nicht eher ein exemplum für Querdenkertum?17 Oder auch 
für die Fähigkeit, überraschend und prompt zu kontern, liest man Simonides’ An-

 17 	Im positiven Sinne. Zum Zeitpunkt der Abfassung dieses Kapitels hatte der Begriff des 
„Querdenkens“ im Deutschen noch keine negativ-wertende Konnotation.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



57Themistokles’ memoria

gebot als provocatio, die Themistokles mit seinem gegenläufigen dictum so spontan 
zu derangieren versteht? Als ein exemplum also für einen Rhetor mit Verständnis 
für Witz ganz im Sinne der facete dicta – die, wie aus dem nächsten Kapitel hervor-
gehen wird, zu einem großen Teil auf dem auch hier wirksamen Mechanismus 
des Wider und des immer Anders als erwartet funktionieren?

Dieses Mäandrieren um den Grund einer derartigen Aussage des Themisto
kles zeigt neben der vermeintlichen Klarheit der Anbindung der Szene als Beispiel 
für memoria, mens und ingenium auch Ciceros Text – vor allem dann in seiner ei-
genen Rezeption. Erst nach dem indirekten Schluss auf Themistokles’ herausra-
gende memoria (vgl. erneut Cic. de orat. 2, 300: ita responderit, ut intellegere possemus) 
wird der potenzielle Vorteil einer steuerbaren Amnesie erwogen; gewisse Erin-
nerungen hätte man nämlich manchmal lieber gar nicht (vgl. ebd.: optabilius obli­
visci posse potius quod meminisse nollet). Die Kommentare und Konjekturen, die die 
Anekdote nach sich zieht, changieren also zwischen den sozusagen rhetorischen 
Vorteilen und emotionalen Nachteilen einer derartig herausragenden memoria. Sie 
sind gewissermaßen die unmittelbare Performanz anekdotischer Nachdenklichkeit, 
die sich durch das erstaunliche dictum entfesselt. Sie bilden eine Art Erklärungs-
not ab, die jede komische wie kryptische Mirabilität zu kompensieren sucht. Span-
nend und aufschlussreich ist dabei vor allem, welche Wandlungen und welche 
intratextuelle Entwicklung die Anekdote im Zuge ihrer verschiedenen Wieder-
holungen durchläuft. Während in der (bibliographisch-chronologisch) ersten, der 
De oratore-Version, die Anekdote noch zu ihrem typischen abrupten Ende kommt 
und sich Kommentar und Konjektur erst im Nachhinein einstellen, scheint sich 
die spezifische Erklärungsbedürftigkeit der Anekdote in der Version der Acade­
mici libri bereits in die Anekdote hinein zu verlagern. Der indirekte Schluss auf 
Themistokles’ ‚Supergedächtnis‘ als eine mögliche Erklärung der fragwürdigen 
Aussage erscheint dort als mutmaßender Kausalsatz noch innerhalb der Anekdote 
(vgl. Cic. ac. 2, 2: dicitur oblivisci se malle discere – credo quod haerebant in memoria quae­
cumque audierat et viderat). Zu einer wahrhaften Übersteigerung der Neigung zu 
erklären und somit zu einer regelrechten Vorwegnahme dessen, was sich Themis
tokles bei seinem Konter ‚gedacht haben könnte‘, kommt es in der dritten Varian­
te der Anekdote. Themistokles selbst spricht aus, was eigentlich dem stummen 
Raum der Nachdenklichkeit angehört hätte, noch dazu in einer merkwürdig simp-
len Formulierung (vgl. Cic. fin. 2, 104: ‚Oblivionis [sc. artem]‘ inquit ‚mallem; [das vor-
malige oder ‚eigentliche‘ Ende der Anekdote] nam memini etiam quae nolo, oblivisci 
non possum quae volo‘). 18 Einerseits wirkt diese schulhafte Erklärung als eine Art 
Verwässerung der finalen Pointe, andererseits zeigt die besondere ‚Eigenrezep­

 18 	Ist das noch genialisch? Vielleicht eine Glosse? Es klingt jedenfalls wie eine nachträgliche, 
fast schulhafte Erklärung aus der Not der kryptischen Vorgängerinnen der Anekdote heraus 
geboren. Gleichwohl passt die zielgerichtete Vorwegnahme der Deutung durch den Sprecher 
Themistokles selbst viel besser zum philosophischen Kontext von Ciceros De finibus bonorum 
et malorum, als sie zu den ersten beiden Positionen der Anekdote gepasst hätte. Hier geht es 
vielmehr um die emotionale Macht des Gedächtnisses, vor allem um die Frage nach dem 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



58 Die Anekdote und ihre Erscheinungen – antik und modern

tion‘ der Passage bestens die von der Anekdote suggerierte und auch von Cicero 
selbst mitgedachte Nachdenklicheit, die seit der ersten Erscheinung der Anekdote in 
Ciceros Œuvre im Raum steht. Es ist die Mirabilität einer jeden Anekdote, die ihre 
Rezipienten zum Kommentieren und Konjizieren verleitet.

Doch nur wegen der ‚verwässerten‘ Mirabilität wird man dem Narrativ in seiner 
dritten Ausführung nicht gleich den Status der Anekdote absprechen. Kompakt­
heit, Realismus sowie die Möglichkeit zu Evidenz und Repräsentanz sind nach wie 
vor gegeben; ebenso der formale Umschlag zwischen provocatio und dictum, auch 
wenn der Mechanismus hier tatsächlich eher formalisiert wirkt. Vielmehr sei hier 
zum Abschluss der Betrachtung der typischen Ciceronischen Anekdote in drei 
Versionen darauf hingewiesen, dass es aufgrund des fakultativen Status einzelner 
Parameter bisweilen nicht nur zu deren Fehlen, sondern zusätzlich zu deren je un-
terschiedlich starken Ausprägung kommen kann. Manchmal kommen daher, um 
die nötige Flexibilität zu wahren, in Sachen Definition auch je unterschiedliche 
Parameter bald stärker, bald weniger stark zum Tragen. So auch gerade bei der 
Verortung der Mirabilität, die, wie gesagt, teils formal, teils inhaltlich in dictum, fac­
tum oder Detail, teils mit der Anekdote an sich zum Ausdruck kommt. Bestes Bei-
spiel dafür sind die drei Themistokles-Anekdoten, die zweifelsohne als ein und 
dieselbe Anekdote empfunden werden. Dennoch wird das Gefühl des Wider und 
der Überraschung bei einem jeden Mal einen unterschiedlich starken Effekt auf 
die Rezipienten haben, je nachdem, wie viel der Nachdenklichkeit vorweggenom-
men wurde. Dabei ist festzuhalten: Flexibilität und Fakultativität der Parameter 
liegen nicht an der Schwäche der einzelnen Parameter, sondern viel eher an der 
polygenen Verwendung und Erscheinung der Anekdote durch die Literaturen, 
durch die Zeiten, durch die Genres hindurch, ja sogar innerhalb ein und dessel-
ben Autors und – noch mehr – innerhalb des Stammbaums eines Narrativs, das 
im Kern eigentlich dasselbe ist. Auch dies trägt massiv zur definitorischen Aporie 
der Anekdote bei. Obwohl die Definition in solchen Fällen gar nichts dafür kann, 
denn – so flach es auch klingen mag: Manche Anekdoten sind einfach gelungener 
als andere.

*

Umgang mit bona oder mala praeterita (ebd.), mit denen nur der geübte Philosoph – oder aber 
der souveräne Amnestiker – zurechtkommt.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



4

Die facetiae

Ciceros Theorie der Anekdote

Vedo una vecchia signora, coi capelli ritinti (…) e poi tutta goffamente 
imbellettata e parata d’abiti giovanili. Mi metto a ridere. Avverto che 
quella vecchia signora è il contrario di ciò che una vecchia rispettabile 
signora dovrebbe essere. (…) Ma se ora interviene in me la riflessione, e 
mi suggerisce che quella vecchia signora non prova forse nessun piacere 
a pararsi così come un pappagallo, ma che forse ne soffre e lo fa soltanto 
perché pietosamente s’inganna che parata così (…) riesca a trattenere a 
sé l’amore del marito molto più giovane di lei, ecco che io non posso più 
riderne come prima (…): da quel primo avvertimento del contrario 
mi ha fatto passare a questo sentimento del contrario. Ed è tutta qui la 
differenza tra il comico e l’umoristico. 1

Luigi Pirandello

Formen des Wider
So lautet Luigi Pirandellos Definition von „Humorismus“: 2 ein oberflächliches 
Gespür für das „Wider“ einer Situation mit (mitunter tragischem) Tiefgang. Es ist 
die Reflexion, die die flache Komik dann verkompliziert und zu einem ‚wahren‘ 
(Mit-)Gefühl des „Wider“ macht, das auf eine andere Art komisch, – laut Pirandel-
lo – humoristisch ist. In beiden Stadien des „Wider“ geht es aber gleichermaßen 

 1 	 Pirandello (2018) 66 in seinem Essay L’umorismo – „Ich sehe eine alte Frau mit gefärbten Haa-
ren (…), auf völlig ungeschickte Weise aufgehübscht und jugendlich gekleidet. Ich muss la-
chen. Ich bemerke, dass diese Dame genau das Gegenteil ist von dem, wie eine respektable 
Dame eigentlich sein sollte (…). Aber wenn sich dann meine Nachdenklichkeit einmischt 
und mir zu verstehen gibt, dass diese Dame vielleicht gar keinen Gefallen daran hat, sich 
derart herauszuputzen wie ein Papagei, sondern eher darunter leidet und es nur macht, weil 
sie sich rührenderweise selbst täuscht, dass sie in dieser Aufmachung (…) die Liebe ihres 
sehr viel jüngeren Mannes bei sich behält – dann kann ich nicht mehr darüber lachen wie 
vorher (…): Vom vorherigen Bemerken des Gegenteils hat sie mich zu einem Gefühl von Gegenteil 
gebracht. Und genau darin besteht der Unterschied zwischen dem Komischen und dem Hu-
moristischen.“ Siehe dazu erneut Seite 44, Fußnote 102, des Kapitels 2. Vgl. zur Definition des 
Komischen mittels „Inkongruenz“ und „Kontrast“ auch Preisendanz (2007) 890.

 2 	 Ich übernehme dabei die italienische Form des Wortes „umorismo“, auch um den Kon-
zeptcharakter des Begriffs beizubehalten; es geht Pirandello nur zu einem Teil um Humor/
Witz/Esprit eines Autors oder einer Person; sonst ist der Begriff, wie das „Komische“, eher als 
Konzept oder Konstellation verschiedener Texte oder Szenen als Ganze zu verstehen.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



60 Die Anekdote und ihre Erscheinungen – antik und modern

vornehmlich um die Entdeckung einer (Selbst-)Täuschung; beide Male wird der 
Rezipient in seiner Erwartung getäuscht, sei es einer oberflächlichen Konvention 
folgend („wie hat eine Dame auszusehen?“) oder aufgrund der tiefergehenden 
Selbstwiderlegung eines ersten, vorschnellen Eindrucks (gespiegelt in der Dis­
krepanz zwischen Phänotyp und möglichem Innenleben der Dame). Auch wenn 
Luigi Pirandello andere Formen des Komischen aus seinem Konzept des „Humo-
rismus“ radikal ausschließt, so beispielsweise gleich mehrmals explizit die Ironie, 
die Cicero wiederum unter den einzelnen Kategorien seiner facetiae listet, möchte 
ich Pirandellos zentrale Formel des „Wider“ – freigemacht von allen Konnotatio-
nen des Ethischen und allzu Ernsten – als ähnlich zentralen Grundmechanismus 
der Ciceronischen facetiae ansetzen, wie sie in einem Exkurs der Schrift De oratore 
(gemeinhin über „Witz und Humor“) behandelt werden (vgl. Cic. de orat. 2, 216–
290); ebenso soll diese Formel für die Funktionsweise meines in den vorigen Kapi-
teln beschriebenen Parameters der Mirabilität stehen: 3 Die Mirabilität der Anekdote 
als Pointenform, Ciceros Beispiele der verschiedenen facete dicta und Pirandellos 
„umorismo“ treffen sich in der Grundwirkung eines Gefühls des Wider, des Twists 
und der Überraschung als Erwartungsenttäuschung.

Trotz der sehr eingeengten Definition kommt Luigi Pirandello an zwei Stellen 
auf ein sehr einschlägiges Beispiel einer Anekdote zu sprechen: Diogenes im Fass. 
Sie zeigt das ‚Ungespielte‘, das Ernst- wie Essenzhafte der kynischen Komik, eine 
Kombination, auf der es Pirandello bei seinem Konzept des „echten“ Humorismus 
in erster Linie ankommt. 4

Ohne Pirandello, Cicero und die Anekdote über den besagten Grundmechanis-
mus hinaus zu sehr verein(heitlich)en zu wollen, ist doch festzuhalten, dass auch 

 3 	 Pirandello grenzt die Ironie aus, denn ihr fehle vor allem besagter Tiefgang; sie sei kein ernst 
gemeinter „Humorismus“ und deshalb nur „komisch“ (vgl. dazu ebd., 23, 50f. sowie v. a. 6: 
„L’ironia, come figura retorica, racchiude in sé un infingimento che è assolutamente il contrario 
alla natura dello schietto umorismo. Implica, sì, questa figura retorica, una contradizione, ma 
fittizia, tra quel che si dice e quel che si vuole sia inteso. La contradizione dell’umorismo non 
è mai, invece, fittizia, ma essenziale.“ – „Die Ironie als rhetorische Figur beinhaltet ein Fin­
gieren, das das genaue Gegenteil vom Wesen des echten Humorismus ist. Freilich impliziert 
diese rhetorische Figur einen Widerspruch, aber eben nur einen gespielten, zwischen dem, 
was man sagt, und dem, was man eigentlich meint. Der Widerspruch des Humorismus ist da
gegen nie gespielt, sondern essenziell“). Oft sei die Ironie auch deswegen eindimensional, weil 
sie nur einen rein wort- oder formulierungsbasierten Witz darstelle und eben keinen sinnhaft-
essenziellen (vgl. erneut ebd., 23 und 76). In Pirandellos oben zitiertem pragmatischen Beispiel 
meint es die Frau ernst mit ihrer Aufmachung. Sie ist kein bisschen (selbst-)ironisch.

 4 	 Vgl. ebd., 10 und 12. Der Aspekt der Ernsthaftigkeit wird dabei explizit gemacht: „e nulla di 
più serio nel ridicolo e di più ridicolo nel serio“ (12) – „und nichts Ernsthafteres im Lächerli-
chen, und nichts Lächerlicheres im Ernsthaften“. Gleichwohl rechnet Pirandello die meines 
Erachtens sehr ähnlich funktionierenden „komischen“ Nachbarformen der Anekdote wie 
Satire, Epigramm, Fazetie, Parodie, Witz oder Karikatur nicht mit ein; vgl. ebd., 5, 12f., 15, 17 
oder 26. Es geht mir aber, wie gesagt, um keine systematische Einteilung und Abgrenzung 
dieser kleinen Formen oder einen Abgleich Pirandello’scher, Ciceronischer und moderner 
Definitionen, sondern um das zentrale Bild des Gefühls eines Wider (egal ob tiefgehend oder 
oberflächlich wie ein rein wörtlich produziertes oder auch nur gespieltes Wider).

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



61Die facetiae

für Ciceros facetiae ‚Abstufungen‘ des Witzigen gelten, die meist die Vorstellung 
von ‚gutem Geschmack‘ und rechtem Maßhalten betreffen. So sei grundsätzlich 
besonders bei pointierten dicta Contenance in Abstimmung mit Zeitpunkt, Thema 
und Person zu wahren (vgl. Cic. de orat. 2, 229: haberi enim dixisti rationem oportere 
hominum, rei, temporis, ne quid iocus de gravitate decerperet); 5 diesbezügliche Grenzen 
der Anwendung im Sinne einer moderatio in iocando (Cic. de orat. 2, 238) subsum-
miert Ciceros Sprachrohr, Caesar Strabo, mehrmals unter der Rubrik des quatenus 
(Cic. de orat. 2, 235, 237 und 239). Dabei sei vor allem darauf zu achten, dass Hu-
mor keine schwerwiegenden moralischen Laster oder Missstände ausbeute (vgl. 
Cic. de orat. 2, 237f.: improbitas, scelus, miseria, odium, misericordia, facinus) – Piran-
dellos rührende Dame fände Cicero/Strabo also wohl eher nicht lustig (doch auch 
Pirandello selbst eben nur flach „komisch“, solange der Witz sich allein aus deren 
Phänotyp speise). 6 Was Caesar Strabo dagegen an einer Stelle als genuine Mate-
rie des Lächerlichen ausweist, muss unmittelbar an Pirandellos Beispiel erinnern: 
ein phänotypisches Missverhältnis (vgl. Cic. de orat. 2, 239: Est etiam deformitatis et 
corporis vitiorum satis bella materies ad iocandum sowie 236: Locus autem et regio quasi 
ridiculi […] turpitudine et deformitate quadam continetur). Gleichwohl trifft mit nur 
wenigen Ausnahmen fast keines der zahlreichen Beispiele auf diesen stofflichen 
Vorsatz zu; 7 so körperlich-oberflächlich wie in dieser einführenden Gliederung 
denkt Cicero/Strabo den Witz nämlich überhaupt nicht. Darüber hinaus wäre eher 
zu hinterfragen, ob Ciceros/Strabos Begriffe der turpitudo oder gerade der defor­
mitas wirklich nur auf den Phänotyp zielen oder – zudem im Sinne des relati-
vierenden Wortes quaedam – einen semantischen Spielraum bis hin zu jeglichem 

 5 	 Vgl. dazu auch Cic. de orat. 2, 221: quod est hominibus facetis et dicacibus difficillimum, habere homi­
num rationem et temporum und 247: temporis igitur ratio et ipsius dicacitatis moderatio et temperantia.

 6 	 Interessant für Pirandellos Konzept und eigentlich ganz in dessen Sinne ist dann aber wieder 
Ciceros/Strabos Beobachtung, dass Ernst und Witz stets eng beieinander lägen; die Insze-
nierung von Witz kann dabei ebenso wirkmächtig und tiefgehend sein wie die Aufführung 
einer „Tragödie“ (vgl. Cic. de orat. 2, 225: Quis est igitur qui non fateatur hoc lepore atque his facetiis 
non minus refutatum esse Brutum quam illis tragoediis). Signifikant ist dabei auch die Angabe, 
dass man diese so antithetischen Gefühlsreaktionen aus ein und denselben Topoi gewinne 
(vgl. Cic. de orat. 2, 248: quoscumque locos attingam, unde ridicula ducantur, ex eisdem locis fere etiam 
gravis sententias posse duci und 262). Leicht verschoben im Vergleich zu Pirandellos emotiona-
lem Tiefgang, aber doch an das grundsätzliche Junktim von Ernst im Witz oder Witz im Ernst 
(vgl. u. a. Fußnote 4) anknüpfend ist die mehrmalige Beobachtung, dass das besagte Junktim 
die optimale Mäßigung eines ‚witzigen‘ Sprechers ist (vgl. Cic. de orat. 2, 228: nam esse quamvis 
facetum atque salsum non nimis est per se ipsum invidendum; sed cum omnium sit venustissimus et 
urbanissimus, omnium gravissimum et severissimum et esse et videri […] mihi vix ferendum videbatur 
sowie erneut 248). Neben Crassus (die Bezugsperson dieses Zitats) ist vor allem Cato der 
Ältere das beste Beispiel einer derartigen geglückten Kombination von gravitas und facetum 
(besonders in Sachen Ironie, vgl. Cic. de orat. 2, 270f.: Genus est perelegans et cum gravitate sal­
sum […] sicut quod apud Catonem est). Als eine Art decorum erzeugendes Gleichgewicht bespre-
che ich diese spezifisch Catonische Eigenschaft in Kapitel 6.

 7 	 So das Beispiel von einem aufgemalten Gallier (vgl. Cic. de orat. 2, 266: Valde autem ridentur 
etiam imagines, quae fere in deformitatem aut in aliquod vitium corporis ducuntur). Siehe zu einer 
genauen Erklärung des Bildprogramms dieses Beispiels den Aufsatz von Gerhard Perl (1982).

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



62 Die Anekdote und ihre Erscheinungen – antik und modern

Un- oder Missverhältnis zulassen; jedenfalls ist die deformitas oben explizit paral-
lel im Sinne von komplementär oder alternativ und nicht synonym zu den vitia 
corporis gesetzt. Das Begriffspaar erscheint später beispielsweise auch in einem 
moralisierenden Zusammenhang (vgl. Cic. de orat. 2, 248: quod gravitas honestis in 
rebus severisque, iocus in turpiculis et quasi deformibus ponitur). 8 Beim anschließenden 
Überblick über die verschiedensten Beispiele und Kategorien der Ciceronischen 
facetiae wird sich zeigen, dass sich eine deformitas eigentlich und größtenteils nie 
im Sinne einer körperlichen oder moralischen Disproportion, sondern vor allem 
im Sinne eines hermeneutischen Missverhältnisses einstellt; das dadurch erzeugte 
Gefühl des Wider beim Rezipienten ist ein angenehmes Unbehagen, das das abge-
bildete diskrepante Verhältnis spiegelt. 9

Grundzüge der Ciceronischen facetiae als Theorie der Anekdote
Wer an diesem Punkt (oder schon früher) die berechtigte Frage nach dem eigent-
lichen Unterschied zwischen den Begriffen des facetum und des ridiculum stellt, 
wird entweder mein Postulat der semantischen Vagheit der damit in Verbindung 
stehenden Begrifflichkeiten (u. a. deformitas) teilen oder eine fundamentale Disso-
nanz zwischen der von Cicero/Strabo vorgeschlagenen theoretischen Systemati-
sierung und dem Reigen von Beispielen aus Praxis und Lebenswelt feststellen. 
Cicero/Strabo wechselt scheinbar beliebig zwischen den zentralen Oberbegriffen 
facetiae und ridicula als einschlägigen Titeln der Passage hin und her (vgl. v. a. 
Cic. de orat. 2, 235: De risu quinque sunt, quae quaerantur – genera ridiculi sowie 239: 
ridiculorum genera gegenüber ebd.: Duo sunt enim genera facetiarum sowie 218 oder – 
der Einleitungssatz der Passage – 216: Suavis autem est et vehementer saepe utilis iocus 
et facetiae); nur einmal sticht Cicero/Strabo das ridiculum explizit gegen das schein-
bar feingeistigere facetum aus (vgl. Cic. de orat. 2, 251: Atque hoc etiam animadver­
tendum est, non esse omnia ridicula faceta). Dass Cicero/Strabo hier möglicherweise 

 8 	 Sowohl durch die Gegenüberstellung zum Paar der honesta und severa als auch durch das da
rauffolgende Beispiel eines ‚moralisch Entstellten‘, nämlich eines diebischen Sklaven. Die Ko-
mik des Beispiels generiert sich gleichwohl aus einem noch ganz anderen Missverhältnis: der 
ironischen Verwendung eines lobenden Spruchs für den tadelnswerten Sklaven. Siehe zum 
Aspekt des Moralischen auch Cic. de orat. 2, 264: quae sint, quod ridiculi proprium est, subturpia. 
Dabei ist auch auf die besondere Präfigierung durch das „sub-“ zu achten, die im Sinne des 
besagten ‚guten Geschmacks‘ auf etwas nicht ganz und gar Unmoralisches hindeutet, son-
dern – analog abgemildert – vielleicht eher auf etwas bagatellhaft Verschrobenes, Befremd-
liches, Skurriles oder auch Schrulliges; sie erinnert auch an das „komische“ Missverhältnis 
von „makelhaftem“ Stoff und „makelloser“ Form (vgl. Cic. de orat. 2, 236: haec enim ridentur vel 
sola vel maxime, quae notant et designant turpitudinem aliquam non turpiter).

 9 	 Siehe dazu beispielsweise auch die Verwendung des Adjektivs deformis in Cic. off. 1, 137: Defor­
me etiam est de se ipsum praedicare, falsa praesertim, et cum inrisione audientium imitari militem glo­
riosum. Vor dem Hintergrund der Prämisse eines steten Wahrens seiner eigenen gravitas (vgl. 
ebd.) wirkt eine blanke und schlecht kaschierte Lüge – gerade wenn sie das Publikum schon 
zu durchschauen beginnt – einfach nur „schräg“ und „deplatziert“; eine unmoralische oder 
körperliche Komponente scheint das Wort deformis hier überhaupt nicht zu haben. Siehe zu 
einer sehr rezenten Besprechung der Kategorie des Humors und seiner ethischen Dimension 
in Ciceros rhetorischen und philosophischen Traktaten (v. a. Cic. de orat. und off.) Guérin (2019).

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



63Die facetiae

etwas gehörig durcheinander geht, merkt bereits der Kommentator Edwin Rabbie 
an. 10 Entgegen dem Versuch, das Durcheinander in ein logisches und vereinfach-
tes System zu pressen und dabei etwaige Fehler zu „entschuldigen“, 11 ist wohl 
die einfachste und beste Lösung, den Sprecher beim (so inflationär wiederholten) 
Wort zu nehmen: Die facetiae seien das so ziemlich Unsystematischste, was man 
sich in der Rhetorik vorstellen könne; eine ars im Sinne eines lehrbaren Systems 
sei hier schier unmöglich (vgl. Cic. de orat. 2, 216: quae, etiam si alia omnia tradi arte 
possunt, naturae sunt propria certe neque ullam artem desiderant oder 218: qua re mihi 
quidem nullo modo videtur doctrina ista res posse tradi sowie 219, 227, 229, 231f. oder 
247). Warum also überhaupt nach einem System suchen, wo keine systematische 
Struktur zu erwarten ist? So scheint nur logisch, dass auch die Darstellung selbst 
– wie ihr Material – von Anfang an bis zum Ende in hohem Grade deformis ist; ge-
rade die fast unendlich anmutende Aufzählung der Unterkategorien des ‚Witzes‘ 
sei Caesar Strabo dabei nach eigener Angabe aus dem Ruder geraten (vgl. Cic. de 
orat. 2, 288: sed haec ipsa nimis mihi videor in multa genera discripsisse – partibus sunt 
innumerabilia, generibus pauca). 12

 10 	Seine Interpretation der Ciceronischen facetiae-Passage im Kommentar von Leeman/Pink-
ster/Rabbie (1989) 172–333 ist maßgebend. Wertvoll vor allem die semantische Diskussion 
der von Cicero verwendeten Termini für ‚Witz‘: festivitas, lepos, sal, salsa, urbanitas, dicacitas, 
cavillatio, facetiae, hilaritas, ridicula, iocus, dicta (183–188); es fehlen: acuta, bella, acumen, arguta, 
humanitas. Darin auch eine genaue terminologische Unterscheidung der Begriffe facetiae und 
ridicula (185ff.). Die deutlichsten Ungereimtheiten finden sich aber bei der mehrmaligen, nicht 
konsequent durchgehaltenen Einteilung der facetiae, die Rabbie dennoch zu durchdenken 
und zu einer systematisch Grundstruktur zu ordnen versucht (177–180); vielleicht, so Rabbie, 
auch ein Ergebnis der parallelen Verwendung von (zu) unterschiedlichen Quellen (188–194). 
Wirklich kompliziert wird es beim Blick von der De oratore-Passage in andere einschlägige 
Darstellungen des ‚Witzes‘ bei Cicero, so v. a. in orat.  87ff., wo die begriffliche Gliederung 
eine signifikant unterschiedliche Verwendung des Konzeptes der facetiae suggeriert (vgl. 
185). Diese, ich nenne sie, ‚Einteilungsaporie‘ bestimmt die einschlägige Forschung bis heute: 
Fantham (2004) 189–196 stützt sich auf Rabbies (vereinfachenden) Systematisierungsversuch. 
Beard (2014) 110–114 hingegen scheint keine großen Gliederungsprobleme zu sehen; sie lässt 
Ciceros dritten Einteilungsvorschlag einfach beiseite. Zum Begriff des sal bei Cicero und an-
deren römischen Autoren siehe Strässle (2005).

 11 	Leeman/Pinkster/Rabbie (1989) 180; die Erklärung, „dass Cic. ab 248 einer zweiten, teilwei-
se von der ersten verschiedenen Einteilung gefolgt ist“, scheint mir zu einfach (ebd.); es ist, 
als könnte die erste einfach folgenlos vernachlässigt werden. Beard (2014) 113f. nimmt dies 
genauso wieder auf; die erste Einteilung werde einfach vertagt (oder eher: sei ruhig zu über-
lesen): „No amount of modern ingenuity has been able to make the first division compatible 
with the second, and most critics would now agree that the opposition between cavillatio and 
dicacitas simply gets shelved as the new fivefold structure of the argument takes its place.“ 
Ähnlich Fantham (2004) 194: „In 248, then, Strabo seems to have left behind the old division 
between extended humour and immediate wit.“ Wichtiger als ein sorgfältiges Dividieren 
scheint mir die gleichwertige Koexistenz der einzelnen Einteilungen, die zwangsläufig un-
trennbare Wiederholungen und nicht befriedigend zu schematisierende Überschneidungen 
mit sich bringt. Siehe zur Kategorisierung der Humorpassage jüngst auch Martins (2015).

 12 	Vgl. dazu auch den bildhaften Vergleich seiner Darstellung mit dem Pomptinum, einem „un-
schönen“ Sumpfgebiet in Latium (vgl. Cic. de orat. 2, 290: Sed iam tu, Antoni […] tamquam in 
Pomptinum deverteris, neque amoenum neque salubrem locum). Strabos „Exkurs“ ist also gewis-

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



64 Die Anekdote und ihre Erscheinungen – antik und modern

Diese Präliminarien zur Un-Systematik der Passage sind insofern wichtig für 
meine weitere Vorgehensweise, als es ob der teils so disparaten Gemengelage aus-
geschlossen scheinen muss, die Darstellung der facetiae lückenlos in allen ihren 
Einzelheiten als eine frühe Theorie der Anekdote zu lesen; Cicero/Strabo versucht 
darin, ein zu weites begriffliches Feld abzudecken. 13 Es sei also erlaubt, einige 
wichtige Grundkriterien zum formalen Bau, zur zentralen Funktionsweise und 
vor allem zu den Effekten der sich meines Erachtens großenteils als Anekdoten 
ausweisenden facetiae herauszufiltern – Grundkriterien, die in ihrer Dichte und 
Präzision eine erstaunliche Übereinstimmung mit den zuvor herausgearbeite-
ten Parametern der modernen sowie der typischen Ciceronischen Definition der 
Anekdote haben. Damit soll auch die Wichtigkeit der Ciceronischen facetiae-Passa-
ge als Impuls für die und Station innerhalb der (globalen) Begriffsgeschichte der 
Anekdote herausgestellt werden – eine Untersuchung, die meines Wissens bis jetzt 
noch von niemandem unternommen wurde. 14 Dabei möchte ich die Ciceronische 

sermaßen (auch phänotypisch) deformis. Siehe zur Figur und zum Stil Strabos auch Dugan 
(2005) 104–147, der die facetiae-Passage unter den Schlagworten der „Transgression“ und „Ex-
zentrik“ behandelt.

 13 	Schön formuliert dazu Beard (2014) 111 und 117: Was Strabo liefere, seien anstatt von syste-
matischen Vorschriften eher „some practical guidelines“ und „rules of thumb“ für die Ver-
wendung der facetiae; das passe zu Antonius’ (auch die gesamte Rhetorik betreffendem) phä-
nomenologischem Postulat (vgl. Cic. de orat. 2, 232: observatio quaedam est, ut ipse dixit, earum 
rerum, quae in dicendo valent); ebenso trifft es das gerade thematisierte Übergewicht der natura 
gegenüber der ars im Bereich der facetiae (vgl. ebd.: non ut ad reperiendum quod dicamus, arte du­
camur sed ut ea, quae natura, quae studio, quae exercitatione consequimur, […] recta esse confidamus).

 14 	Gleichwohl – und das verschafft der besagten Untersuchung nur noch mehr Berechtigung – 
tritt der Begriff der Anekdote, obwohl man die Passage zusammenfassend meist nur unter 
dem Titel „theory of wit“/„Theorie von Witz (und Humor)“ handelt, relativ häufig im Zusam-
menhang mit der facetiae-Passage auf. So übersetzt Harald Merklin (2010) 363, 365 und 379 
Ciceros Begriffe fabella und narratio in de orat. 2, 240, 243f. und 264 konsequent mit „Anek
dote“. Auch Price (1975) 166 und 165, Fußnote 3, und Fantham (2004) 193 sprechen bei die-
ser Passage von „anecdote“. West (1992) 287 bezeichnet beispielsweise das Narrativ über die 
paradoxe Begegnung von Ennius und Scipio Nasica aus Cic. de orat. 2,  276 als „anecdote“; 
ebenso rezipiert sie Blumenberg (1984) 391f. durch die Aufnahme in seine Anekdoten-Samm
lung „Verfehlungen. Glossen zu Anekdoten“; vgl. auch Weeber (2018) 7–33, der in seiner 
kleinen Anthologie neben Cic. de orat. 2, 276 auch die Narrative aus 2, 275, 278 und 280 ver
sammelt. Allumfassender ist Fanthams (2004) 199 Kommentar „Strabo’s anecdotes“; das 
klingt, als hätte sie bei mehr als nur einem der Beispielnarrative die spezifische Form der 
Anekdote vor Augen. Ebendies macht auch Rabbies (1989) 204 Verweis auf die bereits be-
sprochene Herangehensweise von Gotoff (1981) klar; während Gotoff (1981) 296, 307 und 313 
sein anekdotentypisches Dreierschema von einigen Beispielen aus Cic. Arch., Tusc. und Cato 
abstrahiert (vgl. dazu die Fußnoten 96–99, Seiten 41f., meines Kapitels 2), ohne den entschei-
denden Link zu den formal so ähnlich gebauten Narrativen der facetiae-Passage aus Cic. de 
orat. zu setzen – so auch Rabbie (1989) 204 –, liefert Rabbie zwar den fehlenden Link, nimmt 
jedoch die Gotoff’sche Beschreibungskategorie der Anekdote nicht wieder auf. Seine aussa-
gekräftigen Verbindungsbezeugungen „wichtige Folgerungen für unsere Partie“ und „die 
übergroße Mehrheit der Dicta in unsrer Partie stimmt zu diesem Schema“ entbehren des 
einheitsstiftenden Überbegriffs. Es könnten jedoch beide Beiträge, wenn unter der Form der 
Anekdote zusammengenommen, Rabbies (1989) 204 Forschungsdesiderat immerhin in Teilen 
beantworten: „Eine Untersuchung, welche sich auf ein umfassenderes Textcorpus gründen 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



65Die facetiae

Passage mit dem Pirandello’schen Slogan des „sentimento del contrario“ als dem 
symptomatischen Charakteristikum überschreiben, dessen Kernmechanismus 
des Wider sowohl den Kernmechanismus der Ciceronischen facete dicta als auch 
den der von mir postulierten anekdotischen Mirabilität nicht treffender auf den 
Punkt bringen könnte; nicht zuletzt auch durch die enge Anbindung an eine Nach­
denklichkeit („riflessione“), die über ein bloßes Lachen deutlich hinausweist und 
auf (für mich nicht ethisch-tragische) subkutane Tiefen verweist. 15

Die Stellung der facetiae/Anekdote in Ciceros rhetorischem System
Ähnlich disparat und uneinheitlich wie die gesamte Passage an sich ist weiterhin 
der Versuch einer stringenten Einordnung der facetiae – und somit auch indirekt 
der Anekdote – innerhalb der Ciceronischen Rhetorik als System. 16 Eine derar-
tige Verankerung sieht zumindest auch Cicero selbst explizit vor; sie klingt fast 
leidenschaftlich, als müssten die vielleicht eher unkonventionell erscheinenden 
facetiae erst ihren rechtmäßigen Platz im System der Rhetorik erhalten (vgl. Cic. de 
orat. 2, 233: hoc a te peto, ut […] disputes de hoc toto iocandi genere […], ne qua forte 
dicendi pars […] in tam accurato sermone praeterita esse videatur). 17 Die facetiae als di­

würde, wäre hier sinnvoll.“ Für den besagten noch weiteren Rundumblick über sämtliche 
rhetoriktheoretische und philosophische Schriften Ciceros unter dem Dach der Anekdote 
kann im Grunde die vorliegende Arbeit stehen. Doch – wie gesagt – schon Gotoff und Rabbie 
zusammengenommen implizieren, dass Cicero in seinen theoretischen Ausführungen zu 
den facetiae eine Art Grundgerüst in Sachen Form, Verwendung und Wirkweise geschaffen 
hat, das auch in der Praxis eines jeden facete dictum (à la Anekdote) relevant und aktuell bleibt; 
damit wird auch die Vermutung einer werkübergreifenden systematischen Verwendung der 
Anekdote bei Cicero belegt.

 15 	An einer Stelle verknüpft Pirandello sogar Nachdenklichkeit und Mirabilität: „(…) la speciale 
attività di riflessione non si scopre così a prima giunta; (…) vorremmo ridere, ma il riso non ci 
viene alle labbra schietto e facile; sentiamo che qualcosa ce lo turba e ce l’ostacola; e [sic!] un 
senso di commiserazione, di pena e anche d’ammirazione“ (67) – „Den besonderen Vorgang 
des Nachdenkens entdeckt man nicht recht auf den ersten Blick; wir würden gerne lachen, 
aber das Lachen kommt uns nicht so wirklich und einfach über die Lippen; wir spüren, dass 
uns irgendetwas das Lachen stört und erschwert; es ist ein Gefühl von Bedauern, von Mitleid, 
aber auch von Verwunderung.“

 16 	Eine prominente Verortung der Anekdote – auch im Sinne meiner eingangs beschriebenen 
Fragen nach dem τόπος und dem καιρός der Anekdote – innerhalb des rhetorischen Systems 
nimmt der Enzyklopädist Heinrich Lausberg (1973) vor. Sie erscheint bei ihm unter den For-
men der inventio in enger Verbindung zu anderen Kleinformen (exemplum, fabula, narratio) 
und schließlich unter dem Schlagwort der exercitatio in völliger Gleichsetzung mit den Begrif-
fen Chrie und Apophthegma (siehe dazu erneut mein Kapitel 2, Seite 34, Fußnote 61).

 17 	Dabei ist auch beachtenswert, dass Cicero über eine Verortung der facetiae im engeren rheto-
rischen Sinn hinaus auch an eine Platzierung jenseits von rhetorischer Theorie und Praxis im 
Grunde innerhalb einer jeden Art von Alltagsgespräch (oder aber auch im Sinne eines phi-
losophischen Dialogs oder Traktats, also auch an seine eigenen Schriften) denkt (vgl. Cic. de 
orat. 2, 271: omnia haec, quae a me de facetiis disputantur non maiora forensium actionum quam om­
nium sermonum condimenta sunt sowie 270: cumque oratoriis dictionibus tum urbanis sermonibus 
accommodatum). Siehe zu einer weiteren expliziten Eingliederung der facetiae in das System 
der Rhetorik Cic. de orat. 1, 17: accedat eodem oportet lepos quidam facetiaeque et respondendi et 
lacessendi subtili venustate atque urbanitate coniuncta.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



66 Die Anekdote und ihre Erscheinungen – antik und modern

cendi pars, folgt man zunächst ihrer Positionierung in der Schrift De oratore (siehe 
erneut Cic. de orat. 2, 216–290), sind also in erster Linie ein Teil der inventio – das 
ist Antonius’ Großthema von den Kapiteln 114 bis 306. Kurz vor dem Übergang 
zur facetiae-Passage merkt der Sprecher noch einmal an, dass es ihm auch bei al-
len Unterthemen um die Darstellung der loci als Sitze der Argumente bestellt ist 
(vgl. Cic. de orat. 2, 215), und auch an deren Ende erinnert er seine Zuhörer, dass 
man sich weiterhin auf dem Gebiet der Stofffindung und Topik befinde, welche 
sich mit den argumenta causae und loci beschäftige (vgl. Cic. de orat. 2, 291). Doch 
auch innerhalb der Darstellung des ‚Witzes‘ kommt Cicero/Strabo explizit auf die 
Funktionalisierung der einzelnen Kategorien und Beispiele der facetiae als Argu-
mente zu sprechen (siehe erneut Cic. de orat. 2, 248: quoscumque locos attingam, unde 
ridicula ducantur, ex eisdem locis fere etiam gravis sententias posse duci). Ebenso ist der 
von Cicero/Strabo formulierte partitio-Gedanke ein klares Indiz für das Karteikar-
tensystem der Topik (vgl. erneut Cic. de orat. 2, 288: sed haec ipsa nimis mihi videor 
in multa genera discripsisse – partibus sunt innumerabilia, generibus pauca); bei einem 
genauen Blick auf die zahlreichen (ca. 30) Kategorien der facetiae (vgl. u. a. Cic. de 
orat. 2, 250: Ex ambiguo, 265: ex historia, ex similitudine oder 281: discrepantia) kann 
man die Ähnlichkeit mit der Systematik der Topik im engeren Sinne also nicht 
übersehen (vgl. u. a. Cic. de orat. 2, 168: ex similitudine, 169: ex dissimilitudine, ex con­
trario oder 170: ex consentaneis et ex praecurrentibus et ex repugnantibus). 18 So simpel 
diese Verortung der Anekdote innerhalb der Ciceronischen Topik auch scheinen 

 18 	Gerade in der Kategorie ex (dis)similitudine ist die Überschneidung nicht nur insofern be-
zeichnend, als die Kategorie an sich dieselbe ist, sondern auch als – zumindest theoretisch 
formuliert – dieselbe Art von möglichen Beispielen für die besagte Kategorie in Aussicht 
gestellt wird (vgl. Cic. de orat. 2, 169): utroque in genere et similitudinis et dissimilitudinis exempla 
sunt ex aliorum factis aut dictis aut eventis et fictae narrationes saepe ponendae – das klingt wie so 
manches konkretes Beispielnarrativ der facetiae-Passage und zugleich wie die verschiedenen 
Erscheinungen der Anekdote mit Ausspruch, Handlung oder Detail(-Ereignis). Ein ähnli-
cher Anknüpfungspunkt ergibt sich bei einem Blick in Ciceros einschlägige Schrift Topica mit 
der Großkategorie extrinsecus (vgl. Cic. top. 72–78 sowie 24), die Raum gibt für scheinbar jede 
mögliche Begebenheit „von außen“, solange sie sich auf die auctoritas einer auch mittelmäßig 
bekannten Person stütze – ganz wie auch der Großteil der facetiae-Beispiele die geschilderte 
Begebenheit an eine oder mehrere historisch verbürgte Personen bindet. Diese Tatsache al-
lein genügt, um den Realismus all dieser Beispiele zu postulieren; die Akteure sind dem Rezi-
pienten namentlich bekannt und könnten wohl kaum dem Mythos entstammen. Auch wenn 
die Fiktionalität einiger Beispiele explizit gegeben ist (vgl. Cic. de orat. 240: salsa, ac tamen a te 
ipso ficta tota narratio und 241: sive habeas vere quod narrare possis, quod tamen est mendaciunculis 
aspergendum, sive fingas), die Beispiele werden stets im Rahmen von Plausibilität und Wahr­
scheinlichkeit bleiben (vgl. Cic. de orat. 264: exprimenda […] quae videantur et veri similia, quod est 
proprium narrationis), um wirksam (und Anekdote) sein zu können. Ebenso können beliebige, 
fast schwankhafte Geschichten für die topische Kategorie extrinsecus herangezogen werden, 
wenn beispielsweise etwas aus Zufall oder Dummheit ans Licht kommt (sprich: ‚ekdotisiert‘ 
wird) oder man sich an der Gerüchteküche bedient: ut Staieno nuper accidit (Cic. top. 75), ut si 
interventum est casu, cum aut ageretur aliquid quod proferendum non esset, aut diceretur (Cic. top. 76) 
oder Huius etiam est generis fama vulgi (ebd.). Der lateinische Text der Schriften Topica und (im 
Folgenden) Orator folgt der Ausgabe Marci Tulli Ciceronis Rhetorica. Tomus II. Brutus. Orator. De 
optimo genere oratorum. Partitiones oratoriae. Topica, ed. A. S. Wilkins, Oxford 1982.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



67Die facetiae

mag, sie ist höchst signifikant für die Frage nach dem Status der Anekdote als 
Argument innerhalb einer möglichen Logik von argumentativen Instrumentarien 
und Taktiken Ciceros.

Die Positionierung der Anekdote in Ciceros inventio als potenziell bereitliegen-
des argumentatives Bauglied für den Redner/Autor ist jedoch nur eine Möglich-
keit der Einordnung in das Ciceronische System der Rhetorik. Zieht man über 
die zentrale Passage in Ciceros De oratore hinaus auch noch andere Stellen sei-
nes Werkes in Betracht, so begegnet man beispielsweise in seinem Orator einer 
ganz anderen – aber durchaus komplementär zu denkenden – Vorstellung vom 
Begriff des facetum. 19 Entsprechend dem dortigen Hauptthema der elocutio (vgl. 
Cic. orat. 62–236) erscheinen die facetiae innerhalb der einschlägigen Passage über 
die drei verschiedenen Stilarten (vgl. Cic. orat. 76–112), genau genommen im Zu-
sammenhang mit dem „attischen“ genus humile (vgl. Cic. orat. 76–90). 20 Dort hätten 
sie einen nicht zu unterschätzenden rhetorischen Wert (vgl. Cic. orat. 87: Huic ge­
neri orationis aspergentur etiam sales, qui in dicendo nimium quantum valent); gesetzt 
den Fall, sie überschreiten nicht die bereits bekannten Grenzen des ‚guten Ge-
schmacks‘ und bewegen sich stets diesseits eines (rhetorischen) indecorum (vgl. 
Cic. orat. 88f.). Dazu passt auch die dritte zur Verfügung stehende Passage aus Ci-
ceros De officiis, wo dieselben Fragen nach einer personen-, themen- wie zeitkon-
formen Verwendung der facetiae als rhetorisches decorum verhandelt werden (vgl. 
Cic. off. 1, 103f.). 21 Neben einer argumentativen Funktion kommt den facetiae – und 
meiner These nach somit auch indirekt der Anekdote – bei Cicero also auch eine 
stilistische Rolle zu; das Anekdotische lässt sich demnach auch als spezifische 

 19 	Rabbie (1989) 184ff., Fantham (2004) 194f., in den Fußnoten 15f., und Beard (2014) 107, Fußno-
te 32, weisen ebenso auf diese Parallelstellen hin, gleichwohl ohne auf die so unterschiedliche 
Positionierung innerhalb der jeweiligen rhetorischen Traktate einzugehen (am Rande nur 
Rabbie 210ff.). Für ihre Diskussionen ist vielmehr die semantische Diskrepanz der Begriff-
lichkeiten zwischen De orat. und orat. relevant, insbesondere da das Wort cavillatio durch den 
Term facetiae ersetzt scheint (vgl. Cic. orat. 87: quorum duo genera sunt, unum facetiarum, alterum 
dicacitatis); dort klingt es nämlich so, als sei die dicacitas kein Teil des facetum mehr – dazu v. a. 
Rabbie (1989) 188f.

 20 	Wertvoll ist dabei auch Rabbies (1989) 194ff. und Fanthams (2004) 193 Feststellung, dass sich 
ein Großteil der Kategorien der facetiae mit den rhetorischen Stilmitteln deckt, die Cicero an 
anderen Stellen listet – ein zusätzliches Indiz für die Überschneidung der facetiae mit dem 
Bereich der elocutio. Als ähnliche Brücke ließe sich hier auch ein spezifisch anekdotischer 
wie augenscheinlich auch ‚fazetischer‘ Effekt heranziehen, nämlich derjenige, der unter dem 
Parameter der Evidenz gefasst ist. Gerade bei der narratio komme es auf die Erzeugung von 
ἐνάργεια an; die geschilderte Szene müsse sich vor dem geistigen Auge des Zuhörers wie ein 
Film abspielen (vgl. Cic. de orat. 241: Est autem huius generis virtus, ut ita facta demonstres, […] 
ut eis, qui audiunt, tum geri illa fierique videantur und 264: exprimenda enim sunt et ponenda ante 
oculos) – eine Qualität, für die Cicero auch in seinen Stilmittellisten einen Platz reserviert (vgl. 
Cic. de orat. 3, 202: inlustris explanatio rerumque, quasi gerantur, sub aspectum paene subiectio und 
orat. 139: saepe etiam rem dicendo subiecit oculis).

 21 	Siehe dazu ausführlicher mein Kapitel 6. Vgl. zum Aspekt des rhetorischen (gegenüber einem 
ethischen) decorum auch Rabbie (1989) 206–212 sowie Fantham (2004) 191; dagegen Guérin 
(2019) 122–144.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



68 Die Anekdote und ihre Erscheinungen – antik und modern

Stilkategorie eines Textes oder Sprechers fassen und ist damit vor allem über die 
elocutio im rhetorischen System verankert. 22

Die Parameter
Nun aber zur entscheidenden Synopse der Ciceronischen facetiae mit den Parame-
tern moderner Anekdotendefinition. Ausgehend von der ersten Zweiteilung der 
facetiae in Ciceros Schrift De oratore (vgl. erneut Cic. de orat. 2, 218: Etenim cum duo 
genera sint facetiarum, alterum aequabiliter in omni sermone fusum, alterum peracutum 
et breve, illa a veteribus superior cavillatio, haec altera dicacitas nominata est) kommt vor 
allem der Begriff der dicacitas, auch umschrieben als facete dictum (219), dicta illa 
brevia (221) oder bona dicta (222), für eine präzise Gleichsetzung besonders mit der 
apophthegmatischen Form der Anekdote in Frage. Gleichwohl wird mit fast allen 
folgenden Beispielen deutlich, dass eine kurze einführende narratio oder occasio 
nicht fehlen dürfen; das dictum ist nur Endpunkt des jeweiligen Narrativs. Wäh-
rend sich die cavillatio in ihrer gleichmäßigen Ausbreitung vermutlich stärker als 
kontinuierliches stilistisches Kriterium fassen lässt, das den Duktus eines Redners 
oder Sprechers ständig begleitet, scheint die dicacitas dagegen eher auf strenger be-
grenzte Teile einer Rede oder eines Textes abzuzielen, die sich nur punktuell und 
in einer stringenten Form entfalten. 23 Ungeachtet der anderen Teile einer Rede, 

 22 	Interessant ist hier auch ein letztes Mal Pirandellos (2018) Bezug des „umorismo“ zur Rhe-
torik, auch wenn sein Rhetorik-Begriff einem stark vereinfachten Konzept im Sinne eines 
kunstfertigen, wohlgeformten Gestaltens folgt; er macht Humor und Rhetorik/Kunst zu re-
gelrechten Antagonisten: „L’umorismo (…) scompone, disordina, discorda; (…) l’arte in genere, 
com’era insegnata dalla scuola, dalla retorica, era sopra tutto composizione esteriore, accor-
do logicamente ordinato“ (21) – „Humorismus zersetzt, bringt in Unordnung, entzweit; die 
Kunst war grundsätzlich, wie sie in der Schule, von der Rhetorik gelehrt wurde, vor allem 
äußere Ordnung, logisch geordnete Zusammenfügung“ – oder: „L’arte, in genere, compone; 
l’umorismo decompone.“ (82) – „Die Kunst setzt für gewöhnlich zusammen; Humorismus zer-
setzt“. Rhetorik sollte selbstredend auch verkomplizieren dürfen. Trotzdem ist interessant, 
wie sich Pirandello den Gegensatz zu Nutze macht, um sein Konzept des Gefühls des Wider 
auch in dieser Hinsicht auszubauen; der „umorismo“ sei Abbild von Dekomposition, Dis­
proportion, Missverständnis oder Ungereimtheit (vgl. auch 83: „Di qui, nell’umorismo, tutta 
quella ricerca (…) dei contrasti e delle contradizioni su cui l’opera sua si fonda, in contrapposi-
zione alla coerenza cercata dagli altri; di qui quel che di scomposto, di slegato, di capriccioso, 
tutte quelle digressioni che si notan nell’opera umoristica, in opposizione al congegno ordi-
nato, alla composizione dell’opera d’arte in genere. Sono il frutto della riflessione che scompo-
ne“ – „Daher, beim Humorismus, all die Suche nach Kontrasten und Widersprüchen, worauf 
seine ganze Wirkweise aufgebaut ist – im Gegensatz zum Kohärenzbestreben der anderen; 
daher auch das Zerrüttete, Zusammenhangslose, Launische, alle jene Abschweifungen, die 
es in humoristischen Werken gibt – im Gegensatz zu einem geordneten Verfahren, zur Ord-
nung des Kunstwerks im Allgemeinen. Sie sind das Ergebnis der Nachdenklichkeit, die zer-
setzt“; in ähnlicher Weise auch 37: „Si lavora su un vizio o su un difetto d’arte o di natura, e il 
lavoro deve consistere nell’esagerato“ – „Man arbeitet an einem Laster oder einem Gebrechen 
der Kunst oder der Natur, und diese Arbeit muss in der Übertreibung bestehen“). Nicht als 
Anti-Rhetorik, aber in analogem Sinne als verkomplizierte und widerständige Hermeneutik 
wird dieses Konzept auch eine Hauptrolle innerhalb der Ciceronischen facetiae spielen.

 23 	Vgl. zu dieser Gegenüberstellung auch meine beiden komplementären Kapitel 6 und 7. Sie 
lässt sich so jedoch nur vor dem Hintergrund der ersten Einteilung der facetiae bezüglich ihrer 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



69Die facetiae

kommt es bei der dicacitas also auf eine stark momentgebundene Komik an; ihre 
Pointe bildet zusammen mit einem präzisen Auslöser eine sehr kompakte Ein-
heit. Nur aufgrund dieser Kompaktheit ist eine kohärente (Re-)Narration der Szene 
möglich. Symptomatisch für diese griffige ‚Repetibiltät‘ (und entscheidend für die 
Funktion der Anekdote als wiederverwendbaren locus) ist das erste unmittelbar 
angeschlossene Beispiel für dicacitas (vgl. 220): Es zeige, dass Caesar Strabos Bru-
der Catulus („der Welpe“) – gemäß der besagten These der „Natürlichkeit“ der 
facetiae – auf keinerlei Theorie zurückgegriffen habe (vgl. ebd: Quid enim hic meus 
frater ab arte adiuvari potuit), als ihn einst sein Kontrahent Philippus des Herum-
kläffens vor Gericht bezichtig hatte (vgl. ebd.: cum a Philippo interrogatus quid latra­
ret); spontan und wortgewandt habe er geantwortet, er sehe eben einen Dieb vor 
sich (vgl. ebd.: furem se videre respondit). Ebenso bezeichnend ist dementsprechend, 
dass Caesar Strabo an dieser Stelle noch mit keinerlei Beispiel für die cavillatio auf-
warten kann – vielleicht gerade aufgrund ihres ständigen, verstreuten und daher 
nicht sehr griffigen Vorkommens innerhalb einer Rede.

Insbesondere wegen der gefragten Spontaneität bei der treffenden (Re-)Pro-
duktion von dicta (vgl. 219: in hoc altero [sc. genere] dicacitatis quid habet ars loci, cum 
ante illud facete dictum emissum haerere debeat, quam cogitari potuisse videatur) sind 
Ciceros/Strabos Beispielfälle von dicacitas stets eng mit einer spezifisch rhetori-
schen Fähigkeit verknüpft: wenn auch nicht mit einer erlernbaren ars, so doch mit 
einem auf natura basierenden Können. Aber ist eine derartige Schlagfertigkeit, auf 

Erscheinung als Strukturelement aufrechterhalten. In einer zweiten Einteilung nennt Cicero/
Strabo dann andere (oder weitere?) Kriterien der Unterscheidung (240): Duo sunt enim genera 
facetiarum, quorum alterum re tractatur, alterum dicto. Hier – entgegen Rabbie (1989) 179 – sollte 
m. E. zunächst nicht automatisch auf die Gleichsetzung von cavillatio und dem inhaltlichen 
Kriterium (res) geschlossen werden; zudem das angeführte Beispiel einer fabella/ficta narratio 
(ebd.) des Crassus eigentlich auch mit einem dictum endet: Über den Angeklagten Memmius 
kursiere die Abkürzung L.L.L.M.M., die Crassus witzig aufzulösen weiß (ebd.: ‚lacerat lacertum 
Largi mordax Memmius‘). Wieder eine unmittelbare Aufführung der Unmöglichkeit einer strin-
genten Theoretisierung der facetiae? Wie dem auch sei: Hier scheinen narratio und fabella im 
Grunde genauso herauslösbar und repetibel wie die im Folgenden zu besprechenden Beispie-
le der dicacitas (sofern sie überhaupt alle darunter fallen sollen). Nur zielt dieses Beispiel nicht 
im gleichen Maße auf das finale dictum wie die anderen; die Komik ist hier augenscheinlich 
an mehreren Stellen von Beginn an mitunter auch durch pikante Details miteigeflochten (com­
edere lacertum, de amicula rixari, in parietibus inscriptas litteras), und das Beispiel erhält dadurch 
eine (beliebige) narrative Länge. Vielleicht ordnet es Cicero/Strabo deswegen im Nachhinein 
eher der Kategorie der scheinbar v. a. narrativ gleichmäßig ausgebreiteten Form des facetum zu 
(vgl. 243 und 264). Entscheidend für den Ciceronischen Begriff des facetum und für die davon 
abgeleitete Vorstellung Ciceros von der Erscheinung der Anekdote ist hier aber auch, dass 
Cicero mit dem Kriterium res die Anekdote potenziell (und immerhin theoretisch) auch für 
inhaltsbasierte Formen der Anekdote à la factum oder Detailinformation weitet und nicht nur 
auf ein dictum begrenzt – auch wenn das Übergewicht der Beispiele dann ausschließlich mit 
dicta aufwartet. Zu einer dritten, verfeinerten (oder alternativen?) Einteilung der facetiae siehe 
Fußnote 26. Siehe zu einer ausführlichen Analyse des obigen narratio-Beispiels über Crassus 
und Memmius Daniel Wendts (2022) Aufsatz „Detailliert. Die Anekdote als Poetik der Aus-
nahme bei Cicero und Horaz“; zum Begriff der narratio bei Cicero allgemein (und in anderen 
antiken Rhetoriken) siehe Dibbern (2015) sowie Formarier (2018).

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



70 Die Anekdote und ihre Erscheinungen – antik und modern

die gleich mehrere Male verwiesen wird (vgl. 220: in celeritate atque dicto, 246: ex 
tempore vs. meditata und 256: ne arcessitum dictum putetur), wirklich nicht trainier-
bar? Jedenfalls ist jedes facete dictum nicht nur für die Erzeugung von Komik ver-
antwortlich, sondern zugleich ein Indiz für die besondere Schlagfertigkeit ihrer 
Akteure, sowohl für die Schlagfertigkeit derjenigen inhärenten Akteure des Nar-
rativs, denen die Pointe zukommt, als auch für die derjenigen, die das Narrativ 
inkorporieren, indem sie es (nach)erzählen. Somit wird für jede auf diese Weise 
mündlich geprägte Anekdote neben dem möglichen historischen oder biographi-
schen Informationsgehalt immer auch ein Wissen über die spezifische rhetorische 
Fähigkeit des Akteurs à la facetum mittransportiert.

Tatsächlich lässt Cicero – an dieser Stelle aus Antonius’ Mund – zumindest 
ansatzweise theoretische Beobachtungen über die optimale Konstellation dialogi-
scher Anekdoten folgen, wovon sich auch ein konkreter optimaler Bau von Anek
doten ableiten lässt. So sei das Parieren mit einem passenden Spruch „glaubwür-
diger“ oder, einschlägig nach dem rhetorischen probare formuliert, als Argument 
„schlagkräftiger“ als jegliche Herausforderung (vgl. 230: Omnino probabiliora sunt, 
quae lacessiti dicimus quam quae priores); Schlagfertigkeit, aber auch eine gewisse 
„Sympathie“ des Sprechers kämen dadurch besser zum Ausdruck (vgl. ebd.: nam 
et ingeni celeritas maior est, quae apparet in respondendo, et humanitatis est responsio). 
Im Grunde setzt Cicero damit eine nahezu globale Grundkonstante, die mit dem 
sprichwörtlichen „Wer zuletzt lacht, lacht am besten“ umschrieben werden könn-
te; der Meister des anekdotischen facetum hat die besten Karten, um zum Publi
kumsliebling zu werden. 24 Gerade die in Analogie zum lacessitus dicere gesetzte 
Formulierung des provocatus respondere (vgl. ebd.) muss dabei nahezu wörtlich an 
die letzten beiden Glieder der von Rudolf Schäfer eingeführten Dreiheit von occasio, 
provocatio und dictum erinnern. 25 Die Ciceronische Beobachtung der Chronologie 
der einzelnen Anekdotenteile kann adäquat auf den stringenten formalen Bau des 
Narrativs übersetzt werden; 26 er ist dabei genauso global gültig, denn die Pointe 

 24 	Siehe dazu auch die kleine Eloge auf den ‚Pointensprecher‘ in 236: vel quod ipsa hilaritas benevo­
lentiam conciliat ei, per quem excitata est; vel quod admirantur omnes acumen uno saepe in verbo posi­
tum maxime respondentis, non numquam etiam lacessentis; vel quod frangit adversarium, quod impe­
dit, quod elevat, quod deterret, quod refutat; vel quod ipsum oratorem politum esse hominem significat, 
quod eruditum, quod urbanum, maxime quod tristitiam ac severitatem mitigat et relaxat odiosasque res 
saepe, quas argumentis dilui non facile est, ioco risuque dissolvit. – „sei es weil die Heiterkeit selbst 
dem, der sie erregt hat, Sympathie einträgt oder weil alle den Scharfsinn bewundern, der oft 
in einer entsprechenden Bemerkung liegt, und zwar zumeist beim Antwortenden, zuweilen 
aber auch beim Herausforderer; sei es weil sie den Gegner erledigt, behindert, aus dem Sattel 
hebt, abschreckt und widerlegt oder weil sie den Redner selbst als einen Mann von Geist, 
Bildung und Geschmack erweist, vor allem aber weil sie Bitterkeit und Strenge mildert und 
entspannt und häufig Widerwärtigkeiten, denen mit Argumenten nicht leicht beizukommen 
ist, in Scherz und Lachen aufzulösen weiß.“ Übs. von Harald Merklin (2010) 359ff. Erneut 
erhalten die facetiae/Anekdoten also explizit die Schlagkraft von Argumenten.

 25 	Siehe erneut Seite 18, Fußnote 9, des Kapitels 2.
 26 	Dass Cicero mit dem Einteilungskriterium dicacitas/dictum zunächst tatsächlich ein rein for-

males Bauglied vor Augen hat, lässt sich auch anhand der späteren dritten Einteilung der 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



71Die facetiae

wird immer nur den überraschenden Endpunkt einnehmen. Und es ist – folgt man 
nun den anderen Beispielen und Kategorien dieser kleinen Form – der Schritt zwi-
schen dem provocare und dem respondere, der den so anekdotischen Mechanismus 
der Spannungsentkopplung zwischen Komplikation und punctum verkörpert.

Schon das allererste Beispiel, das vordergründig noch für eine ganz andere 
These, nämlich die der nicht erlernbaren Spontaneität der facete dicta, stand (vgl. 
erneut 220), zeigt bereits den besagten formalen wie inhaltlichen Wendepunkt 
in seinem Zentrum. Die dort inszenierte Konstellation ist so grundlegend, dass 
Cicero/Strabo in seiner späteren Kategorisierung der facetiae darauf zurückkom-
men kann: Ihre häufigste Variante wird ein formaler Schlagabtausch zwischen 
zwei Akteuren sein (vgl. 255: in altercatione […] ut a Catulo in Philippum), wobei 
dem ersten das anekdotische Bauglied der provocatio, dem zweiten das des fina-
len dictum zukommt. 27 Zusätzlich bietet es mit einer konkret verfeinerten inhalt-
lichen Komponente gewissermaßen eine besondere Spielart dieses mündlichen 
Schlagabtauschs: Die rhetorische Finesse des Catulus zeigt sich insofern in ganz 
besonderer Weise, als er den wörtlichen Angriff seines Gegners Philipp, der ei-
gentlich anhand eines ähnlich gewandten, witzigen Wortspiels Catulus’ Beina-
men aufs Korn zu nehmen versucht, gerade mit der Wiederaufnahme derselben 
Wörtlichkeit aussticht (vgl. ebd.: arripitur ab adversario verbum et ex eo […] in eum 
ipsum aliquid, qui lacessivit, infligitur). Das ist in ungefähr, dem Gegner sein Wort im 
Munde umzudrehen oder den Gegner mit seinen eigenen Waffen zu schlagen. 28 
Catulus geht auf die süffisante Kritik an seiner „kläffenden“ Redeweise erst gar 
nicht ein; und doch bejaht er sie überraschenderweise, weil sie ihm eine witzige 
Möglichkeit zum Kontern bietet, in der Manier eines Wachhundes sein Gegenüber 
(oder dessen Mandanten) als Dieb zu entlarven. Dem Beispiel hängt also auch 

facetiae bezeugen. Erst dort scheint mit den Kriterien in re und in verbo zusätzlich die genaue 
Beschaffenheit der dicta geklärt zu werden (vgl. 248: Haec igitur sit prima partitio, quod facete 
dicatur, id alias in re habere, alias in verbo facetias). Hiermit wird deutlich, dass es sich bei einem 
dictum über seine rein formale Erscheinung hinaus nie um einen beliebigen Ausspruch han-
deln kann, sondern dass dieser sich entweder durch eine besondere inhaltliche Komik unab-
hängig der genauen Formulierung auszeichnet (siehe auch 252: nam quod, quibuscumque verbis 
dixeris, facetum tamen est, re continetur) oder aber durch den spezifischen Wortlaut des dictum, 
welcher, um seinen Witz nicht zu verlieren, keinerlei Änderung zulässt (vgl. ebd.: quod muta­
tis verbis salem amittit, in verbis habet omnem leporem). Eine secunda oder tertia partitio im Sinne 
einer weiteren verallgemeinernden Kategorie bleibt aus; es folgt nur eine Liste unzähliger 
konkreter Einzelkategorien – soviel erneut zur Performance der besagten ‚Einteilungsaporie‘. 
Entgegen der Konstruktion eines stringenten Systems führt Cicero/Strabo vielmehr eine Art 
learning by doing oder showing auf – passend zur Auflistung unzähliger Beispielnarrative mit 
konkreten Situationen (vgl. 239: Quae cuius modi sint facilius iam intellegemus, cum ad ipsa ridi­
culorum genera venerimus); der kognitive Moment liegt also eindeutig in der Aufzählung der 
Beispiele (vgl. dazu auch 241 unmittelbar nach der Beispiel-narratio des Crassus zur Demon-
tage des Memmius: Perspicitis genus hoc quam sit facetum).

 27 	Siehe zur Wiederaufnahme dieses Beispiels an späterer Stelle auch Leeman/Pinkster/Rabbie 
(1989) 216/ad loc.

 28 	Eine ganz ähnliche Klassifizierung (nur von der Wörtlichkeit auf den Inhalt ausgeweitet) 
findet sich in 277: Est bellum illud quoque, ex quo is, qui dixit inridetur in eo ipso genere, quo dixit.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



72 Die Anekdote und ihre Erscheinungen – antik und modern

ein Quäntchen Paradoxie mit an neben der so einschlägigen unerwarteten Kehrt-
wende, die – von mir unter dem Parameter der Mirabilität gelistet – den zentralen 
Mechanismus der Anekdote ausmacht.

Die Kategorien der facetiae im Dienste einer hermeneutischen Krise
In einer kurzen Zusammenschau der Unterkategorien der facetiae soll nun ge-
zeigt werden, dass ebendieser Mechanismus der Mirabilität, das Erzeugen des 
Pirandello’schen Gefühls eines Wider, zugleich der zentrale Mechanismus der Ci-
ceronischen facetiae und damit der stärkste Impulsgeber für eine verknüpfende 
Einbindung in eine diachrone, globale Geschichte der Anekdote von der Antike 
bis zur Gegenwart ist. Dabei können gewiss nicht alle der ca. 60 Beispiele aufge-
zählt werden, geschweige denn alle der ca. 30 Kategorien, doch wird die getrof-
fene Auswahl deutlich machen, dass das Gros der Ciceronischen facetiae auf das 
Schlagwort einer hermeneutischen Krise reduziert werden kann, angereichert von 
Widersprüchen, rezeptiven Widerständen, Gegensätzen, Ambiguitäten, Paradoxien 
oder interpretatorischen Überraschungen – und damit prädestiniert für die Ver-
wendung als ‚peripetische‘ Fallhöhe der Anekdote zwischen deren provocatio und 
deren punctum ist. 29

Eine der ersten Kategorien überschreibt Cicero/Strabo dabei mit dem topischen 
Stichwort ex ambiguo (250); die darunterfallenden dicta gingen ganz und nur in 
ihrer Wörtlichkeit auf (vgl. 253: Ambigua sunt in primis acuta atque in verbo posita) 
und zeichneten somit einen dicax (254) im einschlägigen Sinne aus. Cicero/Strabo 
theoretisiert und verallgemeinert bei dieser Kategorie am stärksten: Es gehe um 
die unerwartete Doppelbödigkeit ein und derselben Formulierung; der Redner/
Verwender des ambiguum zeichne sich dabei als Meister des hermeneutischen Ha-
kenschlags aus (vgl. 254: ingeniosi enim videtur vim verbi in aliud, atque ceteri accipiant, 
posse ducere). Interessant ist an dieser Stelle, dass Cicero/Strabo explizit auf den 
rezeptiven Effekt dieser Form des facetum zu sprechen kommt: Er ist genau der 
der Mirabilität einer jeden Anekdote (vgl. ebd.: sed admirationem magis quam risum 
movet); was bleibt, ist oft wohl eher ein verblüfftes Schmunzeln als ein Lachen 
im eigentlichen Sinne. 30 Und so bauen viele Beispiele der facete dicta eher auf eine 

 29 	Eine Kategorie trifft den Aspekt des Paradoxen dabei wörtlich: Saepe etiam salse, quae fieri 
non possunt, optantur (vgl. 287) – nicht im Sinne eines irrealen Faktes, sondern eines absur-
den Wunsches oder einer Vorstellung (wie im letzten Kapitel Themistokles’ Sehnsucht nach 
der oblivio). Neben dem Fokus auf der Mirabilität kam ich der Vollständigkeit halber in den 
Fußnoten 18 und 20 kurz auf die Parameter des Realismus und der Evidenz zu sprechen. Die 
Repräsentanz ließe sich in allen Beispielen als deren Funktion als eine Art signifikanten Vor-
zeigemoments der ‚fazetischen‘ rhetorischen Fähigkeit des ‚siegreichen‘ Akteurs denken. An 
einer Stelle findet sich jedoch auch eine explizit auf Repräsentanz beruhende Kategorie: Lus
tig sei es, wenn man mit nur einer Szene/einem Ausspruch zu illustrieren schaffe, was den 
Charakter(fehler) einer Person genau treffe (vgl. 283: Bellum etiam est, cum quid cuique sit con­
sentaneum dicitur). Anhand von mit dem Kriterium der Repräsentanz verwandten Fragen nach 
der (Stereo-)Typisierung, Singularität und Exemplarität anekdotischer Akteure bespreche ich 
in Kapitel 8 einige weitere Beispiele der facetiae-Passage.

 30 	Siehe dazu auch 288 mit den admirationes als eigener Kategorie sowie 267: Etiam illa, quae mi­

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



73Die facetiae

sehr subtile Art von Witz und wortgewandter Raffinesse als auf eine unbedingte 
Erzeugung jedweder (flacher) Komik. Gleichwohl – und so verallgemeinert Cice-
ro/Strabo nun in einer Weise, wie sie für die gesamte Passage gelten kann – trifft 
das subtilere ambiguum mit seinem Impuls des aliud, des Anders oder des Wider, 
den Kernmechanismus eines jeden ridiculum: Es lebt ganz von der Enttäuschung 
einer Erwartungshaltung (vgl. 255: Sed scitis esse notissimum ridiculi genus, cum ali­
ud exspectamus, aliud dicitur und praeter exspectationem); der Rezipient, überrascht 
von der Andersartigkeit oder Unvorhersehbarkeit eines Ausspruchs (oder einer 
Handlung), muss über seinen eigenen hermeneutischen Irrtum lachen (vgl. ebd.: 
hic nobismet ipsis noster error risum movet).

Zur Illustration eines derartigen Überraschungseffektes bot sich – wie bereits 
besprochen – unter anderem auch die Wiederaufnahme der Philipp-Catulus-Be-
gegnung an. Tatsächlich fällt auch sie zusätzlich unter das Schlagwort des ambigu­
um: Schon der Angriff des Philipp mit dem Wort latrare war doppeldeutig, da es ei-
nerseits auf Catulus’ cognomen und andererseits zugleich auf die augenscheinlich 
unelegante Art der Präsentation zutreffen sollte; doch Catulus kontert – Philipp 
eben mit dessen eigenen Waffen schlagend – mit der Erweiterung derselben Am-
biguität; die Art seiner Präsentation kann zugleich für die (erfolgreiche) Metho-
de des Entlarvens eines Verbrechers stehen (vgl. ebd.). Dass der entwaffnete und 
sprachlose Philipp – die Anekdote bricht für gewöhnlich nach ihrer Pointe jäh ab – 
gewissermaßen die Stellvertreterfunktion des Rezipienten innehat und dass somit 
der rezeptive Effekt der Anekdote einer verknoteten Hermeneutik à la Mirabilität 
und Nachdenklichkeit immer auch schon im Narrativ selbst vor allem durch die 
Konstellation der Protagonisten abgebildet sein kann, steht dabei außer Zweifel.

Dass dieses so inhärente wie ausgreifende Wirkungszentrum der Anekdote 
und der Ciceronischen facete dicta, das hier bei Cicero/Strabo zum ersten Mal auf 
den Punkt gebracht ist, keine Einzelkategorie ist, sondern eine allgemeine und 
übergeordnete Rolle spielt, zeigt sich weiterhin durch die mehrmalige Wiederho-
lung des Slogans des Wider-Erwarten anhand von späteren Beispielen. Gewisse 
dicta funktionierten als facetiae überhaupt nur, sofern sie die besagte Doppelbödig-
keit des Gefühls des Wider erzeugten (vgl. 260: Haec aut frigida sunt aut tum salsum, 
cum aliud est exspectatum); die Rezipienten, getroffen von einer Art angenehmem 
Unbehagen über ihre unzureichende interpretatorische Voraussicht (vgl. ebd.: Na­
tura enim nos, ut ante dixi, noster delectat error), geben somit eine wichtige Auskunft 
über das Funktionieren einer anekdotischen Pointe, und die rezeptionsästheti-

nuendi aut augendi causa ad incredibilem admirationem efferuntur. Unter- und Übertreibungen 
lösten besondere Verwunderung aus. Eines der zugehörigen Beispiele über Scipio wird be-
zeichnenderweise auch mit dem einschlägigen Anekdoten-Shifter dicitur eingeführt: ex quo 
genere etiam illud est, quod Scipio apud Numantiam, cum stomacharetur cum C.  Metello, dixisse 
dicitur: ‚si quintum pareret mater eius, asinum fuisse parituram.‘ Vgl. zur Erklärung der Pointe 
Leeman/Pinkster/Rabbie (1989) 298f./ad loc.: Die Zunahme der Dummheit der Geschwister 
und zugleich eine Anspielung auf Metellus’ cognomen Caprarius? Siehe zur Verknüpfung der 
Anekdote mit der Ambiguität allgemein auch den Aufsatz „Anecdotal Ambiguity: Andrew 
Marvell“ von Verena O. Lobsien (2020) v. a. 53ff.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



74 Die Anekdote und ihre Erscheinungen – antik und modern

sche Kategorie der Mirabilität wird demnach zu einem legitimen und unabdingba-
ren Parameter der Anekdotendefinition. 31 Neben dieser mehrmaligen wörtlichen 
Wiederholung des zentralen Mechanismus der Anekdote/facetiae finden sich aber 
auch unzählige Beispiele, die lediglich auf einer Nuancierung ein und derselben 
Dynamik des hermeneutischen Kollapses, der plötzlichen Umdeutung oder über-
raschenden Sinnentstellung basieren. So nennt Cicero/Strabo beispielweise auch 
die Kategorie des Wörtlich-Nehmens, wo offensichtlich eine sinngemäße Auffas-
sung angebracht wäre; das absichtlich produzierte Missverständnis entspricht im 
Grunde dem besagten Widergefühl (vgl. 259: Est etiam in verbo positum non insulsum 
genus ex quo, cum ad verbum, non ad sententiam rem accipere videare).

Dass sich dadurch oft nicht nur komische, sondern absurde wie paradoxe Situa-
tionen ergeben, macht Cicero/Strabo anhand eines ähnlichen Beispiels und einer 
weiteren Unterkategorie der subabsurda (274) deutlich. Auch hier geht es um die 
Inszenierung eines Missverstehens einer Aussage, die eigentlich klar verständ-
lich ist (vgl. 273: Acutum etiam illud est, cum ex alterius oratione aliud excipias atque 
ille vult); es folgt eine prototypische Anekdote über die absurde Umdeutung einer 
völlig harmlosen Aussage durch den berühmten Militär Cunctator (vgl. ebd.). 32 
Ein weiteres vorgespieltes Missverständnis – hier auf der Basis einer fingierten 
intellektuellen Schwäche (vgl. 275: Ex quo genere est etiam non videri intellegere quod 
intellegas) – bringt Cicero/Strabo mit der Begegnung des Ennius und des Nasica 
auf die Bühne: Nasica versucht, sich (aus Rache) seinem Freund Ennius dadurch 
zu entziehen, dass er ihm paradoxerweise seine Abwesenheit in eigener Stimme 
verkündet, und erreicht es schließlich auch eben dadurch, ihn mattzusetzen; denn 
mit diesem Schachzug kann er sich auf die wohl authentischste Quelle seiner In-
formation (sozusagen aus erster Hand) berufen (vgl. 276). 33

Mit dieser auch als simulatio (vgl. 275) bezeichneten Inszenierung ist der Schritt 
zur eigentlichen dissimulatio (269) – im einschlägigen Sinne mit ironia (270) gleich-
zusetzen – nicht weit. Auch sie ist Teil ein und desselben Grundmechanismus des 
‚hermeneutischen Hakens‘: Zum erfolgreichen Verstehen einer Aussage ist deren 

 31 	Siehe zur wörtlichen Wiederholung dieser Wirkweise ebd.: ex quo, cum quasi decepti sumus 
exspectatione, ridemus sowie 284 und 285: praeter exspectationem und bis zuletzt 288: exspectatio­
nibus enim decipiendis.

 32 	Zu einer eingehenderen Besprechung dieser Anekdote siehe mein Kapitel 6, Seite 103ff., ins-
besondere Fußnote 19; dort zeige ich, dass das aus der facetiae-Passage stammende Narrativ in 
seiner neuen Position in Ciceros Cato maior de senectute trotz einer völlig anderen Kontextuali-
sierung seine ursprüngliche ‚fazetische‘ Konnotation mit dem Mechanismus der verkompli-
zierten Hermeneutik beibehält. Vgl. zur Musterhaftigkeit dieses Narrativs auch erneut die 3. 
Fußnote des vorherigen Kapitels 3.

 33 	Siehe zu einer Interpretation dieser Anekdote im Rahmen des Absurden Blumenberg (1984) 
391f.; es geht Blumenberg mit dem Titel der dort gelisteten Anekdoten „Verfehlungen“ gewiss 
nicht nur um die ‚physische‘ Verfehlung berühmter Personen der Geschichte, die scheinbar 
den gemeinsamen Nenner der ausgewählten Narrative bildet, sondern auch um hermeneu-
tische „Verfehlungen“, Irrsinn und Paradoxie, die in ihnen zur Aufführung kommen. Siehe 
dazu erneut Fußnote 14 dieses Kapitels sowie Kapitel 13, Seite 219, Fußnote 23, oder Grandl 
(2021) 203ff.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



75Die facetiae

Gegenteil zu dekodieren; die Chiffrierung war nämlich der altbekannten Dynamik 
des Wider gefolgt (vgl. 269: alia dicuntur ac sentias und aliter sentias ac loquare). Sie 
zeigt – mit Cicero gesprochen – Pirandellos humoristisches tragikomisches Gegen-
satzpaar des severe ludere (vgl. ebd.), auch wenn sie für Pirandello durch den Aspekt 
der reinen simulatio als „wahre“ Form des Humorismus gescheitert war. Cicero/
Strabo zählt jedoch auch eher (für Pirandello) oberflächliche Arten des Wider zu 
seinem Konzept des facetum hinzu; die grundsätzliche Abbildung und Wahrneh-
mung eines Widerstandes bleibt auch in ihnen gewahrt, selbst wenn es sich biswei-
len um bloße Antithetik handelt (vgl. 263: verba relata contrarie und 281: ridentur etiam 
discrepantia). Auch simple rhetorische Figuren, die wie Metonymie, Allegorie oder 
Metapher auf Übertragung basieren (vgl. 261: ex immutata oratione – ex unius verbi 
translatione – ex inversione verborum), finden scheinbar nur deswegen Eingang in den 
Reigen der Kategorien und Beispiele, weil sie – augenscheinlich als absichtlich fehl- 
oder schiefplatzierte Bilder – dasselbe Missverhältnis zu produzieren verstehen; 
so klingt die von Scipio verwendete genuin militärische Bezeichnung der Aufstel-
lung „nach Art einer Schwadron“ (vgl. 262: turmalis) für eine Statuengruppe eher 
wie ein katachrestischer Missbrauch. Eine ganz ähnliche Wirkung erreicht gewiss 
auch das Phänomen des Euphemismus (vgl. 272: honesto verbo vitiosa res appellatur); 
wie einst – so Ciceros/Strabos konkretes Beispiel – Scipio Africanus über einen De-
serteur im Paullinischen Krieg, der die Ausrede, das Lager bewachen zu müssen, 
vorbringt: Allzu gewissenhafte Menschen könne er nicht abhaben (vgl. ebd.: ‚non 
amo‘ inquit ‚nimium diligentis‘). Missverhältnis, überraschende Umplatzierung und 
‚hermeneutischer Haken‘ können sich sogar nur auf einzelne Buchstaben beziehen 
(vgl. 249: verbi ad litteram immutati similitudo und 256: Alterum genus est, quod habet 
parvam verbi immutationem, quod in littera positum Graeci vocant παρονομασίαν); so 
lassen sich beispielweise besonders treffend mittels Paronomasie, also durch einen 
vermeintlichen Gleichklang und ein verblüffend ähnliches Wortbild semantische 
Abgründe zwischen zwei Worten oder Aussagen auftun (vgl. ebd. die Catonischen 
Beispiele: nobiliorem – mobiliorem/de – te/adversus – aversus).

Selbst eine so neutral klingende Kategorie wie ex historia (265) kann nur inso-
fern eine Berechtigung zur Aufnahme in die Beispielreihe der facetiae erlangen, 
als sie eben nicht nur ein beliebiges Narrativ der Geschichte darstellt, sondern 
insofern als sie eine komisch verschobene Vergleichsfolie für einen zeitgenössi-
schen Schlagabtausch bietet: Sex. Titius als Kassandra mit vielen persönlichen 
Feinden als potenziellen Aiaces (ebd.). Auch die Beispiele unter dem Schlagwort 
des Zugeständnisses gegnerischer Kritik (vgl. 286: Saepe etiam facete concedas ad­
versario id ipsum, quod tibi ille detrahit) könnten im engeren Sinne genauso unter 
dem bereits bekannten Label der Ironie, des Schlagens mit den eigenen Waffen 
oder sogar – mit genauem Blick auf die folgende Pointe – der minimalen, doch 
hochsignifikanten Änderung eines Wortes stehen; es handelt sich bei dem Bei-
spiel nämlich nur um eine vermeintliche Bejahung des Vorwurfs, und das daraus 
gewonnene gegenläufige Kompliment kann ebenso wenig ernst gemeint sein (wie 
es unter anderem klingen könnte): C. Laelius gesteht indirekt, er passe womöglich 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



76 Die Anekdote und ihre Erscheinungen – antik und modern

nicht zu seiner Familie, doch sein Gegner ganz genau zu seinem Schlag (vgl. ebd.: 
ut C. Laelius, cum ei quidam malo genere natus diceret, indignum esse suis maioribus, 
‚at hercule‘ inquit ‚tu tuis dignus.‘). Wieder ist es die abrupte, überraschende Wen-
dung, das Junktim von Provokation und – nicht minder provokanter – Auflösung, 
die gegenläufige Semantik von Wort und Sinn, Sinn und Wort oder auch meh-
rerer gleichwertiger Sinne zugleich, die das so zentrale komische Missverhältnis 
zwischen den Protagonisten einer kurzen Dialogszene generiert. Wieder wird 
die dargestellte Konfrontation im Sinne des Gefühls eines Wider dabei zugleich 
auf die Rezipienten als anekdotische Mirabilität und Nachdenklichkeit übergehen. 
In den meisten Fällen lässt sich eine logische Auflösung erst im Nachhinein und 
meist nur indirekt nachvollziehen. Oft bleibt die Logik zugunsten der finalen Pa-
radoxie und Pattsituation auch ganz aus. Ebenso häufig wird sich die dargestell-
te Situation auch nur mit dem nötigen Vorwissen (v. a. über den geschichtlichen 
wie biographischen Hintergrund der beteiligten Personen) einstellen; gleichwohl 
steckt die erste Komik – in der Regel für jeden erkennbar – bereits allein in der 
Spannungsentkopplung eines jeden schlagfertigen Kommentars, Parole-Bietens 
und unerwarteten Drehs einer Handlung. Glaubwürdig und eindrucksvoll, also 
„wirklich“ facetum, wird jede Szene für denjenigen, der entlang von Mirabilität und 
Nachdenklichkeit die subtilen Nuancen eines jeden Witzes wie doppelte Böden auf-
zudecken weiß und die angenehmen errores, einzelne Etappen der hermeneutischen 
Krise, zu durchschreiten bereit ist. 34

Bringt man also, wie es diese Zusammenschau und punktuelle Paraphrase aus-
gewählter Beispiele und Kategorien der facetiae zeigen sollte, das Ciceronische face­
tum annähernd auf einen gemeinsamen Nenner und in eine prototypische Form, 
so ließe sich schließen: Jede sich um ein facetum entfaltende Szene wird im Moment 
des Wider zwischen einer Provokation und ihrem punctum, sei es mittels Ausspruch 
oder – in Übertragung – auch mittels Handlung, die sie ins Rampenlicht setzt, oder 
ebenso mittels Detail, das sie entlarvt, etwas zum Ausdruck bringen, das den Re-
zipienten undenkbar schien und ihnen unmöglich zu erraten war. Dieser Moment 
einer überraschenden Wende, eines radikalen Twists um 180 Grad, der sich vor-
nehmlich aus der Darstellung sowie der Erwirkung einer hermeneutischen Krise 
entwickelt, ist der Parameter sine qua non zur Definition der Anekdote. Er entspricht 
der Mirabilität und stellt den zentralen Mechanismus dar, in dem neben Kompaktheit, 
Realismus und bisweilen Evidenz und Repräsentanz Ciceros Theorie der facetiae und 
ein Teil moderner Definition der Anekdote am treffendsten konvergieren.

 34 	Der Aspekt des Indirekten, des Um-die-Ecke-Denkens, der ungesehenen Subtilität oder des 
unausgesprochenen Surplus zwischen den Zeilen kommt (über die bereits aufgezählten Nar-
rative und Kategorien hinaus) beispielsweise auch noch in zwei weiteren Kategorien explizit 
zum Ausdruck: So in 278: Salsa sunt etiam, quae habent suspicionem ridiculi absconditam und in 
268, wo bei der significatio mittels unscheinbarem Indiz auf etwas Verborgenes nur angespielt 
wird (vgl. ebd.: parva re et saepe verbo res obscura et latens illustratur – Tacita suspicio); siehe dazu 
auch den rezeptiven Mechanismus der subtilen imitatio in 242: Orator surripiat oportet imitatio­
nem, ut is, qui audiet, cogitet plura quam videat.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



77Die facetiae

Die facetiae in der Praxis der Ciceronischen Schriften
Für eine logische und erfolgreiche Verknüpfung der Theorie der facetiae mit der 
Form der Anekdote ist zum Schluss ein kurzer Blick auf das Vorkommen der face­
tiae in der Praxis der Ciceronischen Schriften über die einschlägigen Passagen in 
De oratore, Orator und De officiis hinaus gewinnbringend. Im Grunde sollte eine jede 
Anekdote, die ich in dieser Arbeit als Beispiel heranziehe, auf den oben abstrahier-
ten Grundmechanismus der facetiae zurückzuführen sein; entsprechende Rückver-
weise wird es dabei nur an den Stellen geben, die sich im Besonderen dazu anbie-
ten. 35 Hier seien abschließend zwei kurze Stichproben gegeben, deren einschlägige 
Terminologie, Machart, Wirkweise sowie Funktionalisierung belegen, dass Ciceros 
Theorie der facetiae auch in der Praxis seiner Schriften Gültigkeit besitzt; zudem 
suggerieren sie durch ihre Rückbindung an die theoretische Grundlagenpassage 
die Existenz eines werkübergreifenden Systems Ciceronischer Anekdotologie, die 
zugleich auch den Ansatz dieser Arbeit der Auswertung der strategischen Anwen-
dung der Anekdote in Ciceros Rhetoriktheorie und Philosophie rechtfertigt.

Einen überdeutlichen Rückverweis auf die facetiae liefert Cicero beispielweise 
im ersten Buch seiner Schrift De finibus, wo der Epikureer L. Torquatus in seinen 
Ausführungen über die voluptas an einen Ausspruch seines Vaters erinnert; des-
sen Esprit prangt wie eine thematische Überschrift zur geschilderten Szene (vgl. 
Cic. fin. 1, 39: ut e patre audiebam facete et urbane Stoicos inridente). Der Parameter der 
Mündlichkeit der folgenden Anekdote zeigt sich hier gleich doppelt, zum einen im 
finalen dictum des Vaters, zum anderen in der Nennung ihrer genuin mündlichen 
Quelle. Im Zentrum des Narrativs steht die Beschreibung einer Chrysipp-Statue 
mit der Nennung ihrer – dem Gebot des Realismus folgenden – präzisen geogra-
phischen Verortung (vgl. ebd.: At etiam Athenis […] statua est in Ceramico Chrysippi 
sedentis). Der Detailverweis auf die Handstellung (vgl. ebd.: porrecta manu) und die 
Tatsache, dass in einer Geste Chrysipps – aus epikureischer Sicht – läppische phi-

 35 	So vor allem bei Narrativen, die sich explizit auf das (ad)mirari als rezeptiven Effekt stützen; 
besonders schlagende Rückverweise stellen gewiss auch diejenigen Anekdoten dar, in deren 
Rahmen die einschlägigen Begriffe wie facetum, sal, iocus, urbanitas oder dergleichen fallen 
(siehe dazu Kapitel 8, Seite 137, zu Cic. Tusc. 1, 96 mit den Stichworten adridere und ludere, 
Kapitel  10, Seite 184, zu Cic. nat. deor. 3,  50: non inurbane, Kapitel  14, Seite 233f., Fußnote 19, 
zu Cic. Brut. 172 mit den Schlüsselbegriffen facetissimum und dicacitas, Kapitel 15, Seite 250, 
zu Cic. ac. 2, 137: iocantem dixisse oder Kapitel 16, Seite 257f., zu Cic. Tusc. 3, 62: facetum). Für 
eine mögliche Wiederaufnahme der Theorie der facetiae siehe auch meine Kapitel 6 und 7 
zu Cato maior und Laelius als praktische Umsetzungen von dicacitas und cavillatio; darin das 
wohl schlagkräftigste Beispiel zur Fortwirkung der facetiae in der Praxis: die Repetition eines 
Narrativs aus der facetiae-Passage in Cic. Cato 11, Kapitel 6, Seite 103ff. Wünschenswert wäre 
hier auch ein Abgleich mit Ciceros Schriften der rhetorischen Praxis; eine Stichprobe mag 
die Gültigkeit des Konzepts der facetiae auch für das Ciceronische Reden-Corpus nahelegen: 
In einer seiner Reden (vgl. Cic. Cluent. 140f.) bemüht Cicero mit den bereits bekannten ein-
schlägigen Anekdoten-Shiftern aiunt und dicitur (ebd.) ein Crassus-Beispiel, das er auch in 
seine facetiae-Passage integriert (vgl. Cic. de orat. 2, 224); Crassus sticht dabei seinen gewieften 
(callidus, ebd.) Gegner Brutus aus und dient darin Cicero als Vorbild. Für einen Rundumblick, 
auch unter Einbezug von Ciceros Briefen, siehe Schneiders (2000) Aufsatz „Vom Salz Ciceros. 
Zum politischen Witz, Schmäh und Sprachspiel bei Cicero“.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



78 Die Anekdote und ihre Erscheinungen – antik und modern

losophische Herumfragerei eingefangen werden kann (vgl. ebd.: quae manus signi­
ficat illum in hac esse rogatiuncula delectatum), lassen sich gewiss auch als Hinweise 
auf die Produktion von Evidenz des Narrativs ansehen sowie dessen Kraft der Re­
präsentanz (repräsentativ ist hier – eine Ebene darüber – aber gewiss auch der fina-
le Ausspruch des Vaters für dessen spezifische argumentative Qualität gegen die 
Stoiker im Sinne des facete et urbane inridere). Mir geht es hier jedoch vornehmlich 
darum, die Anekdote als Form des Wider und des überraschenden wie komischen 
Umschlags auszuweisen, die mit einem für ihre Rezipienten unvorhersehbaren 
punctum aufzuwarten weiß: Gegen das Postulat des Chrysipp als Produkt seiner 
Fragerei – ‚Non est igitur voluptas bonum‘ (ebd.), da die Hand gewiss voluptas vermis-
sen würde, wenn diese ein Gut wäre, sie augenscheinlich aber nichts vermisste – 
setzt Torquatus’ Vater anstatt einer logischen Gegenargumentation einen so plum-
pen wie vernichtenden Kommentar und greift dabei vielleicht am ehesten auf 
die paradoxen Gefilde des saepe etiam salse, quae fieri non possunt, optantur (erneut 
Cic. de orat. 2, 287) zurück: auf das Gedankenexperiment einer sprechenden Sta-
tue; nicht einmal ihr käme derartiger Humbug über die Lippen (vgl. Cic. fin. 1, 39: 
Hoc ne statuam quidem dicturam pater aiebat, si loqui posset). Ein Chrysipp also mit 
weniger ‚Hirnschmalz‘ als sein marmorner Abklatsch. Wie treffsicher aber dieser 
epikureische Konter und darüber hinaus der erläuternde Zusatz des Sohnes zum 
dictum seines Vaters gegen Chrysipps Argumentationsweise (vgl. ebd.: conclude­
re) sind, nämlich dass sich die einschlägige epikureische voluptas nicht durch ein 
aktives desiderare, sondern eine eher passive vacuitas doloris (vgl. ebd.) auszeichne, 
in welcher die Hand allemal sei, wird der individuellen Nachdenklichkeit der Re-
zipienten angehören. Sicherlich wird die Hand des Marmorchrysipp nie Schmerz 
empfinden. Jenseits der Effektivität einer Pointe als Argument sollte offensichtlich 
sein, dass das Narrativ in seiner formalen Erscheinung sowie in seinem Wirkme-
chanismus auch in der Liste der facetiae als Beispiel auftauchen könnte.

Ein weiteres, etwas längeres Narrativ findet sich im dritten Buch von Ciceros 
Schrift De officiis, deren Protagonist – gleichwohl ihn in dieser Szene das Los des 
‚Verlierers‘ trifft – mit dem einschlägigen Wortmaterial des Schlagfertigen und 
Aufgeklärten, hier als Litotes, ausgestattet ist (vgl. Cic. off. 3, 58: C. Canius, eques Ro­
manus nec infacetus et satis litteratus); diese Vorankündigung ist umso signifikanter, 
als Canius am Ende des Geschehens sprachlos zurückbleibt (vgl. 59: Stomachari 
Canius, sed quid faceret?) und just den Mechanismus der facetiae schlechthin, den 
er eigentlich beherrschen und durchschauen sollte, völlig übersieht (vgl. 60: aliud 
simulatum, aliud actum und 61: in simulatione). Auf einer Sizilienreise trifft er den 
unmoralischen Geschäftsmann Pythius, der ihm erfolgreich ein nutzloses Stück 
Küstenland andreht, indem er am Tag des Kaufvertrages ein Fischfangspekta-
kel inszeniert; die Fische mussten die geschmierten Fischer natürlich erst einmal 
irgendwie in das völlig fischarme Gewässer hineinmogeln – die ekphrastische 
Qualität des Narrativs, angereichert durch zahlreiche détails superflus, ist dabei 
bezeichnend (vgl. 58: cumbarum ante oculos multitudo – ante pedes Pythi pisces abicie­
bantur und 59: scalmum nullum videt); Canius, von einer nicht weniger wirksamen 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



79Die facetiae

intrinsischen Evidenz überwältigt, sieht, glaubt und kauft (vgl. die Prädikatdichte 
ebd.: contendit, impetrat, emit, emit, facit, conficit als Marker der narrativen Prägnanz). 
Tags darauf, doch zu spät, wird das so realistisch anmutende Wunder (vgl. ebd.: 
‚Quid mirum?‘) durch einen unbeteiligten Nachbarn aufgelöst. Auf die Frage des 
Canius, ob die Fischer heute Urlaub hätten, antwortet dieser trocken, man fische 
hier für gewöhnlich nicht; er habe sich schon gewundert (!), was da gestern los 
gewesen sei (vgl. ebd.: ‚Itaque heri mirabar, quid accidisset.‘). Die Anekdote scheint 
hier das genuine Medium einer jeden List, die ihre Protagonisten – und bis zuletzt 
auch ihre Rezipienten – an der Nase herumführt und erst mit ihrem finalen punc­
tum ihr (und Pythius’) wahres Gesicht zeigt. Der hermeneutische Kurzschluss des 
aliter sentire ac loqui (siehe erneut Cic. de orat. 2, 269) ist hier jedoch nicht im dictum 
selbst platziert oder immerhin nicht nur durch das dictum gelüftet und erzeugt, 
sondern sozusagen auch als inhaltliches factum inszeniert, als perfide Handlung, 
die eine Erwartungshaltung kreiert und schließlich enttäuscht. Fast könnte man 
diese Anekdote als eine Parabel auf ihre eigene Wirkweise bezeichnen. Bei der 
Frage nach der Aufnahme in die facetiae-Passage wird es trotz der beachtlichen 
Schnittmenge schwierig: Von Canius’ angekündigtem facetum gibt es keinerlei 
Spur; vielleicht ein Grund, die facete dicta, ganz im Sinne der nicht immer apo-
phthegmatischen Anekdote, bisweilen auch auf facete facta zu erweitern. Trotzdem 
gibt es ein süffisantes Ende im ‚fazetischen‘ Sinne: Der trockene Ausspruch des 
Fischers, der zwar die erklärende Auflösung des Geschehens birgt, aber Canius 
im Grunde keinen Deut weiterbringt – es sei denn, dass ihm dadurch klar werden 
kann: Gestern stand er am Abgrund. Heute ist er einen Schritt weiter.

Ebenso wird das eigentlich Komische hierbei weniger durch die Doppelbö-
digkeit der List des Pythius erzeugt als durch die anekdotentypische Diskrepanz 
zwischen Anfang und Ende, die eine ähnliche Doppelbödigkeit zwischen dem, 
was die Rezipienten von Canius erwarten können (nec infacetus et satis litteratus), 
und dem, was sie am Ende über ihn erfahren (Stomachari Canius, sed quid faceret?). 36 
Die Rezipienten werden schmunzeln über den Kommentar des Fischers, der klar-
macht, wie schonungslos das Opfer auf die List hereingefallen ist. Vor dem Hin-
tergrund der Amoralität der List in Kombination mit der ihr entgegengebrachten 
Naivität ist Canius so gesehen eigentlich niemand anderes als Pirandellos tragi-
komische vecchia signora.

*

 36 	Vielleicht ist das – mag die Nachdenklichkeit diktieren – ja aber auch gar kein Gegensatz zwi-
schen Anfang und Ende, sondern vielmehr eine logische Konsequenz vor dem jahrhunderte-
schweren Hintergrund einer Rivalität von Theorie und Praxis. Was soll einem Canius schon 
seine rhetorische und philosophisch-literarische Bildung nützen im echten Leben? Kaufmann 
kann er damit wohl keiner werden. Die Szene ist das genaue Gegenteil von der berühmten 
Anekdote über den Ölmühlenkauf des Thales (vgl. dazu u. a. Cic. div. 1, 111f. sowie Fußno-
te 51, Seite 223, des Kapitels 13). Canius gleicht hier – in unheimlich ähnlicher Weise – eher 
dem Thales, der in den Brunnen fällt (dazu mehr in Kapitel 13).

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



III 

Die Anekdote als Biographem –  
Akteure der Anekdote

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



5

Erzähler und Gattungen

Zur Relation von persona, Stil,  
Institution und Argumentationstechnik

(…) quo in genere orationis utrumque oratorem cognoveramus, id ip­
sum sumus in eorum sermone adumbrare conati: quod si quis erit, qui 
ductus opinione vulgi aut Antonium ieiuniorem aut Crassum pleniorem 
fuisse putet, quam quo modo a nobis uterque inductus est, is erit ex eis, 
qui aut illos non audierit aut iudicare non possit; nam fuit uterque, ut 
exposui antea, cum studio atque ingenio et doctrina praestans omnibus, 
tum in suo genere perfectus, ut neque in Antonio deesset hic ornatus 
orationis neque in Crasso redundaret. 1

Marcus Tullius Cicero

Thesen und Gliederung
Nach der grundlegenden definitorischen ‚Was‘-Frage gilt dieses Kapitel unter dem 
Kriterium des ‚Wer‘ der Analyse der verschiedenen Akteure der Anekdote. Bruno 
Latours Begriff des Akteurs auf eine anthropomorphe Dimension beschränkend 
wird es zunächst um den Erzähler und anschließend um die Protagonisten sowie 
auch die Rezipienten dieses Narrativs gehen. 2 Im Blick auf die Anekdoten erzäh­
lenden Akteure kommt es mir vor allem auf die Signifikanz der Unterscheidung 

 1 	 Cic. de orat. 3, 16 – „Genau den Stil der Rede, den ich bei beiden Rednern kennengelernt hatte, 
habe ich versucht, in ihrem Gespräch zu umreißen. Sollte jemand dem allgemein verbreiteten 
Gerücht folgen und glauben, dass Antonius schlichter, Crassus überbordender gesprochen 
habe, als ich sie hier jeweils dargestellt habe, dann gehört er zu denen, die die beiden ent-
weder nie gehört haben oder einfach kein Urteilsvermögen besitzen. Denn erstens waren 
beide, wie ich davor schon dargelegt hatte, in Sachen Eifer, Begabung und Bildung viel weiter 
als alle anderen und zweitens haben sie ihren individuellen Stil perfektioniert, sodass man 
weder bei Antonius besagten Redeschmuck vermisste noch bei Crassus zu viel davon hatte.“ 
Vgl. zu dieser Passage und der in ihr postulierten Verschränkung von Stil- und persona-Ge-
staltung auch von Albrecht (1973) 1298.

 2 	 Zu den weiteren Dimensionen von Akteuren siehe Latours (1996) Klarstellungen zur Akteur-
Netzwerk-Theorie. Darin spricht er sich gegen eine zwingend anthropomorphe Erscheinung 
von Akteuren aus und erinnert u. a. auch an den Akteursstatus von Dingen oder Texten. 
So ließe sich also auch die Anekdote an sich als Akteurin, nämlich eine Art „logo-morphic 
actor“ (380), ansehen. Damit können im Grunde Fragen nach der materiellen Verortung der 
Anekdote im Text (‚Wo‘/‚Wann‘?) in eins fallen: Die Anekdote als Akteurin innerhalb der Ar-
gumentationsstruktur eines Textes; siehe dazu auch Grandl (2021) 208, v. a. Fußnote 19.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



84 Die Anekdote als Biographem – Akteure der Anekdote

der spezifischen sprechenden persona an und auf die möglichen Rückschlüsse auf 
deren Stil, deren Zugehörigkeit zu einer bestimmten philosophischen Institution 
oder Tradition oder auf das Genre, innerhalb dessen sie auftritt. 3 Mehr als Ciceros 
eigener Stil – dazu bräuchte es einen komplementären Blick in seine Reden und 
Briefe – sollen die verschiedenen Charaktere und deren spezifische Sprechart im 
Vordergrund stehen. 4 Somit verstehe ich die zentrale Frage dieser Monographie 
nach den anekdotischen Strategien Ciceros in diesem Kapitel nicht als Untersu-
chung von Ciceros Einsatz des Narrativs innerhalb seiner eigenen Argumentatio-
nen, sondern vielmehr als Möglichkeit, die Anekdote als heuristisches Instrument 
zur Bewertung der unterschiedlichen Nuancierung der Darstellung einzelner 
Sprecher zu verwenden, welche Cicero vorzunehmen scheint, indem er gewissen 
Akteuren die Anekdote oder das Sprechen in Anekdoten zu- bzw. abschreibt. Eine 
Facette der Ciceronischen anekdotischen Strategie wäre es also, mithilfe dieses 
Narrativs distinkten Sprechern einen persönlichen Stil zuzueignen oder gar eine 
Zugehörigkeit zu einer bestimmten Art der Philosophie zu implizieren. 5

Eine derartige These scheint vor dem Hintergrund des Eingangszitats aus dem 
Proömium des dritten Buches von De oratore geradezu zielführend und im Ein-
klang mit Ciceros eigenen Ansprüchen. Auf eine genauere Skizzierung meiner 
Frageperspektiven und Thesen im Blick auf Ciceros einschlägige Kommentare 
innerhalb seiner Schriften im Allgemeinen (Kap. 5) folgen zwei konkrete Fallbei-
spiele, Detailinterpretationen des Cato maior de senectute (Kap. 6) und des Laelius 
de amicitia (Kap. 7), in denen analog zu Ciceros Formulierung seiner Ansprüche 
bei der Gestaltung der Stile eines Antonius und eines Crassus die Darstellung des 

 3 	 Zum Gedanken der (von Cicero bewusst berücksichtigten) stilistischen Eigenheit der Philo-
sophen (ohne aber eine Differenzierung der jeweiligen Schulen in Erwägung zu ziehen) siehe 
Powell (1988) 12: „It was not unexpected that the philosophers should develop characteristic 
styles of exposition, or that Cicero when writing philosophy should follow them.“

 4 	 Gleichwohl tritt Cicero natürlich auch selbst als Sprecher innerhalb seiner rhetoriktheoreti-
schen und philosophischen Schriften auf. Auffällig ist dabei beispielsweise, dass in den be-
sonders theoretisch und systematisch angelegten Schriften wie den Partitiones oratoriae und 
den Topica sich gar keine Anekdoten finden lassen. Jenseits von dieser leicht beschreibbaren 
‚negativen‘ Auffälligkeit ist eine Generalisierung der Verwendung der Anekdote durch Ci-
cero unabhängig von einem genauen Blick in die jeweiligen Kontexte jedoch schwierig und 
wird hier keineswegs angestrebt. Grundsätzlich entsteht jedoch der Eindruck, dass Cicero 
wie zum Beispiel in den Schriften Brutus oder Orator, aber auch bei kleineren Interventionen 
in eigener Stimme die Anekdote eher sparsam und moderat verwendet – mit spezifischen 
Ausnahmen in den jeweiligen Texten und gewiss auch innerhalb derer in Bezug auf parti-
kuläre Themen und Kontexte. Im Folgenden soll es eher um die Zuschreibung des Narrativs 
durch Cicero an spezifische Sprecher gehen, denn hierzu lassen sich sowohl Metabetrachtun-
gen als auch deutlich gestaltete Differenzen aufspüren.

 5 	 Dieser Zugang bietet sich gleichwohl nicht nur für Cicero, sondern sämtliche (Klassische) 
Autoren an, zumindest was die Einheit von persona und Stil betrifft (im vereinfachten Sinne 
einer indirekten Charakterisierung des Sprechers dadurch, wie er spricht). Die Erweiterung 
auf unterschiedliche Philosophenschulen sowie die damit erreichte Ausdifferenzierung un-
terschiedlicher Argumentationstechniken scheinen mir insbesondere auf das Ciceronische 
Œuvre anwendbar.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



85Erzähler und Gattungen

spezifischen genus orationis (siehe erneut Cic. de orat. 3, 16) eines Cato und eines 
Laelius beschrieben werden sollen. Bei Ciceros inducere (vgl. ebd.), der Vertextung 
historischen Personals, ist also stets ein besonderes Augenmerk auf den jewei-
ligen individuellen Stil des Akteurs zu legen (vgl. ebd.: suum genus), der Ciceros 
Bemühen um eine realistische bzw. stringente Differenzierung widerspiegelt. Die 
betonte stilistische Individualität – so die These der folgenden Kapitel – kann sich 
dabei vor allem durch eine rege Verwendung sowie eine strikte Vermeidung anek
dotischer Narrative bei Cato und Laelius äußern.

Gesetzt den Fall, dass die Anekdote oder, allgemeiner in Richtung der sich über 
einen Text erstreckenden Diktion formuliert, das Anekdotische als Stilmerkmal be-
trachtet werden kann – wie es gerade auch im Rückblick auf die Ausführungen zu 
den facetiae klar zu sein scheint –, müssen sich die Erwägungen dieses einleitenden 
Kapitels demnach vor allem auch auf den Stil beziehen. Wie bereits angekündigt 
gilt es dabei nicht, nach Ciceros Stil zu fragen, sondern nach den Phänomenen der 
Darstellung jeder einzelnen persona in den Texten. Gleichzeitig muss die Kategorie 
des Stils über die traditionell(er)en Kriterien der Wortwahl, des Rhythmus, von 
Klauseln oder Stilmitteln hinaus auch auf die Verwendung von größeren Struktu-
ren wie zusammenhängende Erzählungen hin ausgeweitet werden, insofern die 
Anekdote bei der Verortung innerhalb des Systems der Rhetorik nicht nur auf dem 
Gebiet der inventio, sondern ebenso auf dem Feld der elocutio zu suchen ist.

Die Diversität der Stile bei Cicero
Legt man eine solche bewusste Gestaltung von einer Diversität der Stile bedingt 
durch eine Diversität der unterschiedlichen personae zu Grunde, welche sich mit-
unter anhand des teils intensiven, teils sparsamen Gebrauchs von Anekdoten 
einstellen kann, so müssen Untersuchungen zur Einheit des Ciceronischen Stils 
grundsätzlich problematisch wirken. Während Eduard Norden in seiner vielauf-
gelegten Monographie Die antike Kunstprosa noch nach der besagten Einheit des 
Stils Ciceros (mit dem alleinigen Fokus auf dessen Reden) fragte, qualitative Un-
terschiede mit der traditionellen Einteilung in die unterschiedlichen Stilhöhen 
passend zu den unterschiedlichen Redearten zu erklären suchte, und etwaige be-
stehenbleibende Differenzen sogar in die Einheit einer konstanten Entwicklung 
des sich parallel zu Ciceros Werdegang und Leben wandelnden Stils (v. a. anhand 
der dichotomischen Schablone von Asianismus gegen Attizismus) bringen wollte, 
ging Michael von Albrecht in seiner Analyse von Ciceros Sprache und Stil bei-
spielsweise schon viel kleinteiliger vor und unterschied auf dem Gebiet der Ci-
ceronischen Prosa zwischen Reden, Briefen, philosophischen und rhetorischen 
Traktaten. 6 Weiterhin spricht er sich auch für eine Variabilität des Stils innerhalb 

 6 	 Dies ist natürlich auch der grundsätzlichen Herangehensweise der beiden Stilinterpreten 
geschuldet. Während bei Norden die Eigentümlichkeit von Ciceros Stil gewiss vor allem in 
der Abgrenzung von anderen Autoren römischer „Kunstprosa“ ersichtlich werden soll und 
eine gerade sich daraus ergebende Einheitlichkeit des Stils erklärlicher scheint, ruht von Alb-
rechts Analyse auf den Ciceronischen Stilphänomen ohne abgleichenden Blick auf vorausge-

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



86 Die Anekdote als Biographem – Akteure der Anekdote

ein und derselben Schrift aus, die sich jedoch ähnlich wie bei Norden mit der 
Zurückführung auf die unterschiedliche Verteilung der gängigen Stilhöhen (die 
z. B. für die Proömien eine andere ist als für Dialoge) begnügt; 7 schließlich mündet 
auch von Albrechts Darstellung diesbezüglich in die einheitssuchende Erklärung 
einer „diachronischen Stilentwicklung“, die für alle Ciceronischen Schriften glei-
chermaßen angesetzt wird. 8 Dagegen – nicht als Widerspruch, aber als Ergänzung 
– möchte ich mit den folgenden Fallstudien vielmehr von einer synchronischen 
Stilvariation ausgehen, die sich nicht so sehr auf die Differenzierung in unter-
schiedliche Redeteile oder Redearten bezieht, sondern ihr Bewertungskriterium 
in der individuellen Gestaltung der auftretenden persona findet und die Ciceros 
philosophische Traktate nicht so sehr im Sinne einer kontinuierlichen Entwick-
lung zusammennimmt, sondern als durchaus unvernetzte, eigenständige Stich-
proben innerhalb seines Schaffens herausgreift.

Wie bereits angekündigt setze ich als weiteres Novum das Anekdotische als 
Kriterium für die Beschreibung eines individuellen Stils, das sich somit gegen 
eine teils zu kleinteilige und teils schwer zu belegende Stilanalyse von Wortwahl, 
Klauseln oder Periodenrhythmen richtet, wie sie noch bei Norden zur Anwen-
dung kommt. 9 Damit einher geht der Vorschlag, in der Anekdote nicht nur (wie im 
Falle des exemplum) rhetorisch-argumentative oder histori(ographi)sche Dimen-
sionen, sondern eben auch stilistische zu sehen, die nicht unbedingt auf der Hand 
liegen (oder nicht gerade oft Beachtung fanden) und zugleich nicht auf ein grund-
legendes ‚Narratives‘ beschränkt werden sollten. 10 Bei von Albrecht ist auch die 
kriterielle Auswahl reichhaltiger und erstreckt sich von den üblichen Stilmitteln, 
der Wortstellung oder dem bekannten „Prosarhythmus“ auch auf Neologismen 
oder größere Strukturen wie das Einpflegen von Dichterzitaten, auch wenn wei-
terhin gerade Stichworte wie das „Poetische“, „Umgangssprachliche“ oder „Ar-
chaische“ oft zu schwer oder nur mittels schulischer Schematik greifbar sind. 11 
Nur im Abschnitt zu den Briefen bezieht von Albrecht eine kurze Betrachtung 
der Verwendung von exempla, Sprichwörtern und Humor im Allgemeinen in seine 
Stilanalyse ein, was prinzipiell in die Richtung meiner gewissermaßen struktu-
rellen Beschreibung von Stil anhand des Einsatzes von Anekdoten, auch in Bezug 
auf das facetum, weist. 12 Dabei werde ich dieses ‚Anekdoten-Stilistische‘ stets mit 

hende oder nachfolgende Autoren. Vgl. die beiden Beiträge Norden (1958) 212–233 und von 
Albrecht (1973) 1237–1347.

	  7 	Siehe v. a. von Albrecht (1973) 1241, 1271 und 1289ff.
	  8 	Ebd., 1300ff.
	  9 	Vgl. Norden (1958) v. a. 214.
 10 	Zur stilistischen Dimension der Anekdote m. W. explizit nur Grenzmann (2001) 64: „stilis

tisch bedeutet sie [sc. die Anekdote] eine besondere Weise des Erzählens“ und im Ansatz 
Niehaus (2013) 186: „Die Anekdote gehört mithin in ein Feld verschiedenartiger Erzählhal-
tungen, Erzählweisen, Erzählformen (…).“

 11 	Siehe erneut von Albrechts (1973) 1237–1347 Gesamtdarstellung und insbesondere die einzel-
nen Untergliederungspunkte.

 12 	„Die Zahl der historischen Exempla ist in den Briefen auffallend groß“, ebd., 1282; zum Moment 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



87Erzähler und Gattungen

inhaltlichen Kernpunkten engführen, wie es durchaus auch bei von Albrecht der 
Fall ist, und daraus eine Reziprozität von anekdotischem Stil und dem Transfer 
von Inhalten bzw. Wissensbeständen ableiten. 13

Natürlich ist ein differenzierteres und detailbewussteres Stilurteil in den je-
weiligen Einzeluntersuchungen zu den Ciceronischen Schriften zu suchen und 
nicht unbedingt von den beschriebenen Überblicksdarstellungen zu verlangen. So 
blitzt ein derartiger Blick auf das Anekdotische als Charakteristikum der Schrift 
De senectute beim Kommentator Jonathan Powell immerhin kurz auf: „The many 
examples and anecdotes give the work a distinctive flavour“. 14 Obwohl die Formu-
lierung der „distinkten Geschmacksnote“ eher auf ein stilistisches Urteil schlie-
ßen ließe, erscheint sie innerhalb der „Rhetorical features“ 15 und wird in der Be-
wertung „Language and Style“ 16 nicht wieder aufgenommen; dort ist, ungeachtet 
des als so auffällig markierten Anekdotischen, sozusagen wieder alles beim Al-
ten – „Generally the language and style is not very different from what is found in 
Cicero’s other philosophical works“. 17 Neben den bereits bekannten Kategorien des 
Archaischen oder des (Klausel-)Rhythmus weist Powell auch auf eine häufige Ver-
wendung von Metaphern und Similia hin; 18 spätestens hier hätte er – sich auch auf 
eine Art gemeinsamen Effekt der Veranschaulichung der genannten rhetorischen 
Mittel berufend – die augenfällige Frequenz des Anekdotischen wiederaufnehmen 
können. Allein bei der mehrmaligen Nennung dieser regelrechten „gallery of an-
ecdotes“ 19 hatte Powell etwas anderes – eher den argumentativen und logischen 
Status des Narrativs innerhalb der Schrift – vor Augen; dafür steht auch sein Rück-
bezug auf den Aufsatz von Harold Gotoff, der mitunter den Fragen der stringenten 
Kontextualisierung der Anekdoten im Cato maior nachgeht. 20 Gewiss ist der Fokus 
auf die argumentative Strategie der Figur Catos mittels Anekdoten lohnend und 
angebracht, doch scheint mir darüber hinaus, dass das Anekdotische dieser Schrift 
vor allem in der Bewertung ihres Stils voll und ganz aufgeht. Dabei wird sich zei-
gen, dass auch Cicero selbst eine derartige Rezeption des Cato maior avisierte.

Für diese Frage nach etwaigen autoreferenziellen Hinweisen Ciceros auf eine 
Art Bewertungsmechanismus für Stil sind insbesondere Melanie Möllers Aus-
führungen zu Ciceros literarkritischer Theorie gewinnbringend; es geht ihr dabei 
nicht um Ciceros Stil selbst, sondern um die beobachtbaren Metareflexionen zur 

des Humoristischen siehe 1280ff. Ganz marginal erscheint das facetum bei Norden (1958) 228. 
Zu einer derartigen größeren und einen spezifischen Stil charakterisierenden Struktur ließen 
sich z. B. auch Systeme von Metaphern oder Similia heranziehen, vgl. von Albrecht (1973) 1263.

 13 	Vgl. ebd., 1299: „Viele Stildifferenzen sind (…) stoffbedingt“ oder auch 1261.
 14 	Powell (1988) 9.
 15 	Ebd. (wahrscheinlich aufgrund der Engführung mit dem exemplum).
 16 	Ebd., 22.
 17 	Ebd.
 18 	Ebd., 23: „Stylistically, this work is notable for its exuberance of metaphor and comparison.“
 19 	Ebd., 4 und vgl. 2.
 20 	Siehe Gotoff (1981) 294–316; genauer bespreche ich den Aufsatz in Kapitel 2, Seite 41f., Fußno-

ten 96–99.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



88 Die Anekdote als Biographem – Akteure der Anekdote

Bewertung der Beziehung von Stil und Mensch bzw. Sprecher. 21 In einem kurzen 
Überblick über den Stilbegriff stellt sie unter anderem das Konzept des „Individu-
alstils“ 22 vor, das sie bei ihren Ausführungen zu Cicero wiederansetzen wird, und 
prägt die analoge Bezeichnung der „personalen Mimesis“ 23 als Vorstellung von 
einer Einheit zwischen Stil und Mensch. Dies gleicht meiner Frage nach einem 
Bewusstsein und einer Theorie von personenspezifischen Stilen bei Cicero, wenn 
man sie zusätzlich vom Stil des Autors auf die von ihm geschaffenen personae 
überträgt und so noch weiter diffundiert. Mir kommt es dabei unabhängig von 
einer genauen und lückenlosen Nachprüfung der Übereinstimmung von Theorie 
und Praxis, die ich stichprobenartig nur für den Cato maior und den Laelius zeigen 
werde, darauf an, Ciceros grundsätzliche Aufmerksamkeit und theoretische Acht-
samkeit für eine entsprechende Differenzierung und Nuancierung des jeweiligen 
Stils zu postulieren, wie es auch Möller in der besagten Wiederaufnahme des Be-
griffs „Individualstil“ zur Beschreibung der Ciceronischen Stilkritikvorstellungen 
macht, die von einem klaren Verständnis von Stilpluralismus und individueller 
Vielfalt geprägt seien und sich vor allem im Slogan des nonne fore ut, quot oratores, 
totidem paene reperiantur genera dicendi? einfangen lasse. 24

Personae
Damit einher geht eine Besprechung der Ciceronischen personae-Theorie in seiner 
Schrift De officiis, 25 die meiner These nach auch besonders auf die Gestaltung seiner 
Cato-Figur in De senectute zurückwirkt, wie ich im folgenden Kapitel zeigen wer-
de. Melanie Möller wiederholt im Zuge der Besprechung von Ciceros 4-Personen-
Lehre den Gedanken des Individualstils bzw. der personalen Mimesis und macht 
neben einschlägigen Überlegungen zum Rollen- oder Persönlichkeitsverständnis 
Ciceros auch auf die für mich wichtige rhetorische Konnotation des Konzeptes auf-
merksam; 26 aus den immer wieder besprochenen soziologischen Dimensionen von 
Ciceros personae-Theorie im engeren Sinne möchte ich vor allem die rhetorische 
als einen Teil davon herausgreifen und die Vorstellung von einer in sich und den 
Texten geschlossenen Theorie des honestum/aptum/decorum der jeweiligen – erneut 
mit Cicero De oratore 3, 16 gesprochen – „induzierten“ persona in Bezug auf Kontext, 
Situation oder Figurengestaltung im Allgemeinen starkmachen. 27 Allein schon die 

 21 	Vgl. Möller (2004): Talis oratio – qualis vita. Zu Theorie und Praxis mimetischer Verfahren in der 
griechisch-römischen Literaturkritik.

 22 	Ebd., 22f. Siehe zum Konzept des „Individualstils“ auch Powell (2013) 43.
 23 	Möller (2004) 12.
 24 	Vgl. ebd., 137 und 141 und Cic. de orat. 3, 34: „Wird es dann nicht beinahe so viele Stile geben, 

wie es Redner gibt?“
 25 	Vgl. ebd., 158ff.
 26 	Zur rhetorischen Dimension der persona bei Cicero, insbesondere in Bezug auf die Begriffe 

des honestum und aptum siehe v. a. ebd., 161 und Fußnote 665.
 27 	Siehe zur Interpretation des Begriffs persona in gesellschaftstheoretischem Kontext, was sich 

in die grundsätzliche Ausrichtung der Schrift De officiis gewiss auch am besten einfügt, u. a. 
Gill (1988) 169–199; vgl. dazu auch Fuhrmann (1979) 122–137. An einer Stelle weist Gill auch 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



89Erzähler und Gattungen

Doppelbedeutung der zentralen Begriffe aptum und decorum für das einschlägi-
ge Thema der Pflichtenlehre und den poetischen Diskurs zugleich ist signifikant, 
gerade weil auch Cicero selbst darauf hinweist, dass er diese Bivalenz mitdenkt. 28 
Doch egal in welcher Hinsicht, ob nun phänotypisch (vgl. Cic. off. 1, 107, 126 oder 
130f.), biographisch (vgl. Cic. off. 1, 117 oder 122f.), soziologisch (vgl. Cic. off. 1, 115 
oder 124f.) oder eben rhetorisch: Wichtig ist Ciceros grundsätzliche Feststellung 
der Differenzierung und Individualisierung, die sich eben gleichzeitig auf alle 
angrenzenden und sich in der personae-Theorie überlappenden Bereiche beziehen 
lässt. So kann auch für den rhetorik-poetischen Komplex bzw. die innere Logik der 
Texte (mit Ciceros Cato- oder Laelius-Konstrukt als Beispiel) gelten, dass je nach 
darzustellender Person für diese auch ein individuell nuanciertes decorum wirk-
sam ist, welches sich mitunter in einer entsprechenden Gestaltung ihres Stils oder 
ihrer spezifischen narrativen Techniken äußern kann. Gerade indem Cicero bei 
seiner Darstellung der personae immer wieder in die rhetorisch-literarische Sphäre 
schwenkt, macht er die Relevanz seiner Theorie auch für dieses Gebiet besonders 
deutlich. So fügt er beispielsweise gleich zu Anfang eine Liste von Namen, kombi-
niert mit einer jeweils personenspezifischen Ausprägung des nicht nur charakter-
lichen, sondern vor allen Dingen auch stilistischen facetum, ein (vgl. Cic. off. 1, 108: 
lepos, hilaritas, facetum, festivus sermo), spricht von der Gestaltung mythischer Hel-
den im Text oder den Richtlinien von Schauspielern und benutzt diese ‚darstellen-
de Sphäre‘ gewissermaßen als Analogiefeld (vgl. Cic. off. 1, 113f. oder 129), bevor er 
dann ganz explizit ins Rhetorische abschweift (vgl. Cic. off. 132ff.).

Institutionen und Argumentationstechniken
Wenn diese Stilbewertungsprinzipien nun um die Frage nach dem Anekdotischen 
erweitert werden, geht es mir bei dem folgenden kurzen Umriss weiterhin nicht 
um eine kleinteilige Nachprüfung, ob sich Ciceros theoretische Grundlegungen 
auch stets und konsequent in der Praxis bewähren, sondern nur um die Skizzie-
rung besagter Theoriemomente, die eben Ciceros grundsätzliches Bewusstsein 
für Individualstil und einen partikularen Duktus je nach distinkter Figur oder 
auch je nach Gruppen oder Traditionen erkennen lassen. Anders formuliert: Ne-
ben einem je individuellen Stil einer inszenierten persona scheint Cicero – zumin-
dest in der Theorie – auch ganzen Institutionen spezifische narrative Techniken 
zuzuschreiben, die sich eben auch über das Anekdotische konturieren lassen. 29 
Im Zweifelsfall wird der persona-spezifische Stil natürlich über den hypothetisch-
vereinheitlichenden Stil des Epikureers oder Stoikers treten.

auf die ästhetischen Dimensionen dieses Feldes hin, vgl. Gill (1988) 194f. Dazu – mit philoso-
phischem Schwerpunkt – jüngst auch Machek (2016).

 28 	Vgl. die genauere Darstellung im folgenden Kapitel 6 auf den Seiten 97f. (v. a. Fußnote 5), wo 
ich mich insbesondere auf die Passage, die den Paragraphen zu den personae unmittelbar 
vorangeht, beziehe (vgl. Cic. off. 1, 93–106).

 29 	Mit der eben beschriebenen und hierfür relevanten personae-Theorie stimmt auch überein, 
was Cicero in den Tusculanae disputationes hinsichtlich Epikurs formuliert: Er lege bei seinen 
Auftritten stets „nur“ die persona philosophi an (vgl. Cic. Tusc. 5, 73).

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



90 Die Anekdote als Biographem – Akteure der Anekdote

Da bei Cicero – wie es im Kapitel zu den facetiae und ihrer ‚Unsystematik‘ deut-
lich wurde – keine einheitliche Bezeichnung für die Anekdote greifbar ist und 
unter dem Dach der facetiae neben dem facete dictum auch Unterbegriffe wie fabella 
oder narratio für diese narrative Miniatur stehen, kann eine genaue Zuordnung 
von anekdotischem Stil zu einer persona oder Institution immer nur vage ausfal-
len. Offenbleiben muss deshalb zum Beispiel, wenn Cicero in seiner Schrift Orator 
kommentiert, dass insbesondere Sophisten dazu neigen, fabulae in ihre Reden ein-
zuflechten (vgl. Cic. orat. 65: intexunt fabulas), ob er unter fabula die stringente Form 
einer Anekdote verstanden wissen wollte (wie bei den Beispielen der facetiae im 
verwandten Wort fabella) oder eher ein locker gebautes Kleinnarrativ, dessen my-
thisch-fiktive Konnotation dadurch vor allem markiert werden sollte. 30 Bei einem 
allgemeinen Blick auf Ciceros Gespür und Theorie für individuelle sowie distink-
te Stile ist eine derartige Passage jedoch höchst ausschlaggebend: Ein Sophist hat 
demnach augenscheinlich den Hang zum Narrativieren und lässt sich unter an-
derem darin von anderen Gruppen unterscheiden (vgl. ebd.: Sophistarum […] magis 
distinguenda similitudo videtur). Signifikant ist, dass sich der Kontext hier genau um 
die Abgrenzung unterschiedlicher Stile bzw. unterschiedlicher Gestaltungen der 
elocutio in Abhängigkeit von den diversen Disziplinen wie Philosophie (darunter in 
separater Erwähnung die Sophisten), Geschichtsschreibung, Dichtung und Rhe-
torik dreht (vgl. Cic. orat. 62–68), woran sich zusätzlich noch Ausführungen zum 
stilistischen decorum/πρέπον anschließen (vgl. Cic. orat. 69–112). Dabei führt Cice-
ro über die Einteilung in disziplinenspezifische Stile hinaus die eben im Kontext 
der Schrift De officiis genannten und im folgenden Kapitel weiter zu behandelnden 
Kriterien an, die für eine noch stärkere Differenzierung bis hin zu einer Individua-
lisierung der Stile sprechen; denn nicht zu jedem Kriterium passe ein und derselbe 
Stil (vgl. Cic. orat. 71: Non enim omnis fortuna, non omnis honos, non omnis auctoritas, 
non omnis aetas nec vero locus aut tempus aut auditor omnis eodem aut verborum genere 
tractandus est aut sententiarum semperque […] quid deceat est considerandum). Schließ-
lich darf (ganz im Sinne der Schrift De officiis und meiner These) auch das persona-
Spezifikum nicht fehlen: Jederzeit sei sowohl auf das Publikum als auch auf den 
Sprecher zu achten (vgl. ebd.: quod et in re de qua agitur positum est et in personis 
et eorum qui dicunt et eorum qui audiunt). 31 Während dies aus dem Blickwinkel des 
Rhetors gesprochen scheint, entspricht der spätere analogische Kommentar, diese 

 30 	Mit Cic. div. 2,  80 gesprochen ist die Verwendung derartiger „Geschichtchen“ keine sehr 
philosophische Art der Argumentation: nihil debet esse in philosophia commenticiis fabellis loci; 
dort sind eindeutig Quintus Ciceros (durchaus formal anekdotenhafte) unglaubliche, irra-
tionale ‚Spukstories‘ von divinatorischen Ereignissen gemeint; vgl. dazu ausführlicher das 
Kapitel 10. Sämtliche Zitate aus Ciceros Schrift De divinatione folgen der Ausgabe Marci Tulli 
Ciceronis scripta quae manserunt omnia. Fasc. 46. De divinatione. De fato. Timaeus, ed. W. Ax (post 
O. Plasberg), Stuttgart 1965.

 31 	Zu fragen wäre an dieser Stelle zudem, ob sich die Kategorie in personis auch parallel zum 
„Dargestellten“ (in re), also womöglich als dargestellte Personen übersetzten ließe, wodurch 
neben Sprecher und Zuhörer noch eine weitere, dritte Facette des Begriffes persona, nämlich 
diejenige, über die gesprochen bzw. die dargestellt wird, aufschiene.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



91Erzähler und Gattungen

Gesetze gälten auch für den Dichter beim Entwurf seiner Figuren (vgl. Cic. orat. 74), 
meinem Anliegen noch genauer. Decere und dedecere müssten ihm die Grundkon-
stanten seines poetischen Schaffens sein (vgl. ebd.: decere quasi aptum esse consen­
taneumque tempori et personae […] contraque item dedecere); Inkonzinnität in Sachen 
persona-Gestaltung sei sein größtmöglicher Fauxpas (vgl. ebd.: quod […] poeta fugit 
ut maximum vitium, qui peccat etiam, cum probi orationem adfingit improbo stultove sa­
pientis). Als poeta, nicht als rhetor lässt Cicero Sophisten, einen Cato oder Laelius 
– beide wohlgewählt als Vertreter des sapiens, wie er selbst betonen wird – in sei-
nen Schriften auftreten; dass er darauf achtet bzw. eine theoretische Sorgfalt dafür 
zugrunde legt, wie er sie argumentieren oder etwas (gerade nicht) erzählen lässt, 
scheint vor dem Hintergrund der besprochenen Passagen somit nur konsequent.

Während die Sophisten laut Cicero also zum Erzählen kleiner Geschichten nei-
gen, um ihr persuadere vor allen Dingen durch ein reißerisches delectare zu ersetzen, 
welches sich wiederum in einem möglichst eingängig gestalteten Stil der Kon
zinnität, Parallelismen oder blumigen Buntheit einstelle (vgl. erneut Cic. orat. 65), 
lässt sich im Blick auf andere Passagen insbesondere für die Stoiker ein scharfer 
Gegensatz in Sachen narrative Ausschmückung feststellen. Hilfreich kann hierbei 
also auch sein, den anekdotischen Stil erneut indirekt über die Qualitäten und 
Effekte von (narrativen) Redeformen zu denken: Vor allem in Abgleich mit der 
Analyse des Laelius’schen Stils, der sich – wie es sich in Kapitel 7 zeigen wird – 
durch ein besonderes fundere und fluere auszeichne, ergeben sich bezüglich einer 
‚enargetischen‘, d. h. evidenzwirksamen Qualität (anekdotischen) Stils diametral 
entgegengesetzte, aber gerade in ihrem Unterschied dazu signifikante Stilmerk-
male der Stoiker, wie sie Cicero unter anderem in seinem Dialog De oratore skiz-
ziert. Dort wird der Stil des Stoikers als höchst ‚unrhetorisch‘ eingestuft, insofern 
als ein Rhetor sich dessen nie bedienen dürfe (vgl. Cic. de orat. 2, 159: oratori tamen 
aptum non esse fateatur), da er mit der stoischen Trockenheit, die hier in einer asyn-
detischen Adjektivreihe sowohl ex negativo als auch positivo umschrieben wird 
(vgl. ebd.: genus adfert [sc. Stoicus] non liquidum, non fusum ac profluens, sed exile, 
aridum, concisum ac minutum), sein Ziel, ein breites Publikum für sich zu gewinnen, 
nie erreichen würde (vgl. ebd.: haec enim nostra [sc. oratoris] oratio multitudinis est au­
ribus accommodanda). 32 Ähnlich im dritten Buch, wo dem Stoiker mit der metapho­
rischen Zuschreibung der obscuritas als Gegenspielerin des illustre à la Evidenz 
oder Hypotyposis – mehrmalig betontes Charakteristikum des facetum 33 – jegliche 
veranschaulichende und publikumswirksame Qualität abgesprochen wird (vgl. 
Cic. de orat. 3, 66: orationis etiam genus habent […] exile, inusitatum, abhorrens ab auri­
bus vulgi, obscurum, inane, ieiunum).

 32 	Diese Beobachtung passt auch zur These des Unterkapitels 8, dass die Anekdote bisweilen als 
demokratische Erzählform wirke, die damit ‚einen jeden‘ betreffen könne. Auch aus dieser 
Perspektive wäre sie also im Mund des ‚monarchisch-kryptischen‘ Stoikers fehl am Platz. Sie-
he zu den Taktiken stoischer Argumentation allgemein Morettis (1995) Monographie Acutum 
dicendi genus. Brevità, oscurità, sottigliezze e paradossi nelle tradizioni retoriche degli Stoici.

 33 	Vgl. dazu das Kapitel 4.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



92 Die Anekdote als Biographem – Akteure der Anekdote

Als weiteres ‚nicht-fazetisches‘ – und für mich daher un-anekdotisches – Kri-
terium des stoischen Stils lässt sich die Emotionslosigkeit ihrer Sprechart fassen; 
die philosophische Maxime der ἀπάθεια mag auch schon in der vorhin beschrie-
benen Nüchternheit ihres Stils mitschwingen und äußert sich ebenso im dortigen 
Aspekt der ‚Publikumsferne‘: An einem movere (oder impellere, oblectare – vgl. erneut 
Cic. de orat. 2, 159) kann dem Stoiker nie gelegen sein. Somit müssen die facetiae, die 
auch über die einschlägige Passage hinaus als sozusagen besonders ‚heiße‘, ‚emo­
tionale‘ Formen charakterisiert werden, den Stoikern grundsätzlich zuwider sein: 34 
In diesem Sinne führt Cicero die facetiae am Ende seiner Überlegungen zur suasio 
(vgl. Cic. de orat.  2,  333–340) als fulminante und verlässliche Allzweckwaffe zur 
Erzeugung von Emotionen im Publikum an und nennt sie prädestiniert für die 
passionierte deprecatio (vgl. Cic. de orat. 2, 340: Nullo autem loco plus facetiae prosunt et 
celeritas et breve aliquod dictum nec sine dignitate et cum lepore); durch ein wohlgesetztes 
dictum könne auch in einem verstimmten Publikum für Stimmung gesorgt werden 
(vgl. ebd.: nihil enim tam facile quam multitudo a tristitia et saepe ab acerbitate commode 
et breviter et acute et hilare dicto deducitur). Obschon klar sein muss, dass die gegen-
teilige Emotionslosigkeit vor allem für den stoischen Duktus gilt, schert Cicero in 
seiner Schrift De oratore – gewiss zur deutlicheren Profilierung des Rhetors gegen-
über dem Philosophen im Allgemeinen – scheinbar Stil und Argumentationstech-
nik der Philosophen über einen Kamm (vgl. Cic. de orat. 1, 219–233); vergeistigte 
Theorien seien in der forensischen Rhetorik fehl am Platz, wo es um eine prakti-
sche und lebensnahe Darstellung bestellt sei (vgl. v. a. Cic. de orat. 1, 219–224). Dies 
scheint jedoch insbesondere auf die für den Redner geforderten Wissensbestände 
abzuzielen (eher Praxis denn Theorie als eine Art ‚weniger ist mehr‘); erst wo es 
konkret um die sozusagen emotionale Skala der Rede geht, findet der auf Emotio-
nen bedachte Redner vor allem im gefühllosen Stoiker sein exemplarisches Gegen-
bild (Cic. de orat. 1, 220: qui [sc. philosophi] partim omnino motus negant in animos ullos 
esse debere, quique eos in iudicum mentibus concitent, scelus eos nefarium facere). 35 Hier 
mangelt es auch nicht an einem performativen Beispiel, das allzu ‚stoisch-gesetzte‘ 
Redner wie Rutilius gewissermaßen als ‚Anekdotenverweigerer‘ ausstellt: Scharf 
kritisiert dieser die pathetische Inszenierung des Galba, der seinen Prozess nur 
durch das angedeutete Schultern eines kleinen Verwandten (vgl. Cic. de orat. 1, 228: 
Reprehendebat igitur Galbam Rutilius, quod is […] Q. pupillum filium ipse paene in umeros 

 34 	Siehe zur engen inhaltlichen wie strukturellen Anbindung der facetiae-Passage an Ciceros 
πάθος-Theorie auch Leemans/Pinksters/Rabbies (1989) 210ff. Kapitel „Der Zusammenhang 
zwischen dem Witz und der Affektlehre“.

 35 	Auch an einer anderen Stelle innerhalb dieser Passage wendet sich Cicero explizit ge-
gen die Emotionslosigkeit der Stoiker, indem er eine Reihe von (unterlassenen) anekdo
tisch-inszenierten Pathosmomenten als Beispiele un-stoischen Verhaltens setzt (vgl. Cic. de 
orat. 1, 230: Nemo ingemuit, nemo inclamavit patronum, nihil cuiquam doluit, nemo est questus, nemo 
rem publicam imploravit, nemo supplicavit) und zudem noch seine Polemik in die Form einer 
anekdotisch-pointierten Spitze gießt: Herrscht (hier natürlich nicht so sehr im Sinne des Er-
zählens als des Inszenierens anekdotischer Momente) Anekdotenarmut, dann nur aus Nach-
sicht gegenüber den Stoikern (vgl. ebd.: ne Stoicis renuntiaretur).

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



93Erzähler und Gattungen

suos extulisset) und die daran gekoppelte Erzeugung von Mitgefühl im Publikum 
gewonnen habe (vgl. ebd.: qui […] fletum populo moveret) – ein anekdotisch-pikantes 
Detail, das auch Cato als denkwürdiges factum erinnert (vgl. ebd.).

Ein ähnliches Beispiel findet sich in der einschlägigen Passage über das movere, 
das Cicero zu einer genuin ‚rhetorischen Sache‘ macht (vgl. Cic. de orat. 2, 185–216). 
So erwähnt der dortige Sprecher Antonius eine Szene aus seinem eigenen Alltag 
als Redner, die von der Genese von Pathos im Publikum und dem bereits vorher 
bestehenden Pathos des Sprechers zugleich zeugt (vgl. Cic. de orat. 2, 195: non prius 
sum conatus misericordiam aliis commovere quam misericordia sum ipse captus): Thea-
tralisch habe er im Gerichtssaal seinem Mandanten das Gewand aufgerissen, um 
dessen Narben zu zeigen (vgl. ebd.: ut discinderem tunicam, ut cicatrices ostenderem). 
Bemerkenswert an diesem Beispiel sowie an der ganzen Passage ist das Postu-
lat des emotionalen Gleichstandes zwischen Redner und Publikum (vgl. Cic. de 
orat. 2, 189: omnes illi motus, quos orator adhibere volet iudici, in ipso oratore impressi 
esse atque inusti videbuntur, 188 und 190f.). Was der Redner bei seinem Publikum zu 
bewegen sucht, legt er bereits im Schaffensprozess und zusätzlich spätestens in 
der Performance in die Rede hinein. Die Idee dieses Gleichstandes mündet, gerade 
indem die Analogie zum Beruf des Schauspielers und zum Dichter gezogen wird 
(vgl. Cic. de orat. 2, 193f.), in einer Art – so würde ich es nennen – Theorie eines furor 
rhetoricus: 36 poetam bonum neminem (…) sine inflammatione animorum exsistere posse et 
sine quodam adflatu quasi furoris (Cic. de orat. 2, 194) – kein guter Dichter ohne (eige-
nen!) Enthusiasmus, kein guter Redner ohne eigene Emotionen. 37

Das als Beispiel angeführte anekdotische Intermezzo des Tunica-Zerreißens 
steht genau für das auf beiden Seiten wirksame Pathos – aber lässt sich von der 
Inszenierung anekdotischer Momente auch auf den Gebrauch dieses Narrativs in-
nerhalb einer Argumentation schließen, indem man in ihm eine seinem Inhalt ent-
sprechende ‚pikant-heiße‘, ‚emotionsgeladene‘ Erzählform sieht? Oder indem man 
erneut Ciceros Ausführungen zu den facetiae bemüht, laut denen erzählte Anek
doten den evidenten Effekt des unmittelbaren Passierens (bei)behielten (Cic. de 
orat. 2, 241: Est autem huius generis virtus, ut ita facta demonstres, ut mores eius, de quo 
narres, ut sermo, ut vultus omnes exprimantur, ut eis, qui audiunt, tum geri illa fierique 
videantur und 264)? Nun, auch Ciceros Struktur der Analogie zwischen Rhetor, 

 36 	Diesen Begriff verwendet schon Galand-Hallyn (1994) 498ff. in Bezug auf Statius oder Stark 
(2008) 273, Fußnote 2. Zur Erzeugung von Emotionen, speziell zur Rolle von Tränen in der 
Ciceronischen Rhetoriktheorie, welche ähnlich theatralisch wie das Zeigen von Narben oder 
das Schultern eines Kindes wirken können, siehe Casamento (2004).

 37 	Vgl. Aristoteles über den Schaffensprozess des Tragikers: Er muss selbst emotional sein, um 
die Emotionen seiner Figuren (also noch vor der Performance durch Schauspieler!) beim Pu-
blikum plausibel machen zu können (vgl. Aristot. poet. 1455a30ff.: Πιθανώτατοι […] οἱ ἐν 
τοῖς πάθεσίν εἰσιν – ἡ ποιητική ἐστιν […] μανικοῦ – οἱ δὲ ἐκστατικοί εἰσιν). Das ist Cic. de 
orat. 2, 193: quae si ille histrio (…) agere sine dolore non poterat, quid Pacuvium putatis in scribendo 
leni animo ac remisso fuisse? Zur entsprechenden Aristoteles-Passage siehe auch Dilcher (2009) 
172ff. Der griechische Text folgt hier und an späteren Stellen der Ausgabe Aristotelis De arte 
poetica liber, ed. R. Kassel, Oxford 1965.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



94 Die Anekdote als Biographem – Akteure der Anekdote

Schauspieler und Dichter, die den zwischen Rezipienten und Produzenten wir-
kenden (künstlerischen) furor bis hin zum ‚prä‘-performativen Akt des Schreibens 
respektive Erzählens nachverfolgt, scheint diesen Kurzschluss immerhin zu sug-
gerieren. Gleichwohl geht es da natürlich um die Genese von ‚wirklich‘ tragisch-
pathetischen Emotionen, die – vor allem vor dem Hintergrund der facetiae – nicht 
ganz der anekdotischen Erzeugung von Lachen, Überraschung oder immerhin 
witzigen Schockmomenten gleichkommt, mir hier jedoch um die Frage nach dem 
generellen Potenzial der Produktion eines movere durch eine spezielle Form der 
Rede, was den Stoikern schon von Grund auf fernliegen muss. Und so eben auch 
die Erzeugung von immerhin anekdotischen ‚Furörchen‘, die aufgrund der entlar-
venden Pikanterie des Narrativs doch mitunter große Furore machen können. So 
ließe sich über die Emotionslosigkeit sowie die mangelnde evidente Wirkung des 
stoischen Stils indirekt auf einen eher anekdotenarmen Stil der Stoiker schließen.

Ein Praxisurteil ist dabei, wie gesagt, schwer beizubringen und würde zu 
einem distant reading führen, bei dem möglichst alle Anekdoten gezählt und deren 
hohe bzw. niedrige Frequenz im Mund eines Epikureers, Aristotelikers, Kynikers 
oder Stoikers, Skeptikers, Sophisten, Attikers oder Asianers gegeneinander bilan-
ziert werden müssten. 38 Dazu würden sich gewiss ‚enzyklopädisch‘ ausgerichtete 
Schriften wie De natura deorum oder De finibus, in denen Sprecher verschiedener 
philosophischer Hintergründe gemeinsam auftreten, im Besonderen eignen. Im 
Falle von De natura deorum beispielsweise kommt dem Skeptiker das Narrativ 
mehr als zehnmal zu (zweiter Teil von Buch 1 und Buch 3), dem Stoiker nur vier-
mal (Buch 2), dem Epikureer kein einziges Mal (erster Teil von Buch 1). 39 Dies wie-

 38 	Siehe zu einem schnellen ersten Überblick über die Frequenzunterschiede der Anekdote in 
den verschiedenen Ciceronischen Schriften (Rhetoriktheorie und Philosophie) das Anekdo
tenverzeichnis im Anhang (ab Seite 347); der Verwendung der Anekdote durch den Skeptiker 
ist das Großkapitel V gewidmet. Vgl. zu den Möglichkeiten und Problemen des distant reading 
als jüngster Modeerscheinung der Geisteswissenschaften Spoerhase (2020) 5–15, u. a. mit 
Rückgriff auf den Wortschöpfer Franco Moretti (2013). Vor dem Hintergrund dieser Theorien 
bleibt die von mir hier als distanziert bezeichnete Lektüre gleichwohl in relativer Nähe zu Ci-
ceros Schriften (und vollzieht nicht den Blick auf eine globale Literaturgeschichte – z. B. auf 
die Anekdote in der Philosophie von der Antike bis in die Gegenwart –, welchen der Term 
eigentlich bezeichnen soll).

 39 	Zur weiteren Problematisierung eines derartigen distant reading ist anzuführen, dass diese 
Feststellung nicht im zwingenden Gegensatz zur theoretisch konturierten Anekdoten-Armut 
des stoischen Stils stehen muss, wenn man mit dem folgenden Großkapitel  IV (und auch 
Kap. 19) beachtet, dass Cicero m. E. eine genaue Vorstellung von den ‚mythisch-fiktionalen‘ 
Grenzen der Anekdote hat, wie ich dort zeigen werde. Es ist also auch eine Sache der Perspek-
tive und Anekdotendefinition: Die vier Anekdoten des Stoikers Balbus in De natura deorum 
(Buch 2) würden diesem selbst gewiss als noble, schlagkräftige exempla gelten, Cicero würde 
sie wie in De divinatione als bloße fabellae abtun, die sich von den Anekdoten des Skeptikers 
vor allem unter dem Aspekt des Realismus unterscheiden; tatsächlich weisen die Narrative 
der beiden Schriften eine ähnliche bis identische Machart auf (vgl. dazu auch Fußnote 18, 
Seite 182, des Kapitels 10): So setzt Balbus (wie später Quintus Cicero) die Narrative genau 
dort ein, wo es um den Beweis einer funktionsfähigen Weissagepraxis geht; er beruft sich 
auf Dioskurenepiphanien (vgl. Cic. nat. deor. 2, 6), bezeichnet die verblüffenden Momente rö-
mischer Geschichte, an denen es aufgrund einer Missachtung von Vorzeichen sträflich berg-

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



95Erzähler und Gattungen

derum könnte man in Zusammenhang mit dem polemischen Stilurteil über die 
Epikureer in derselben Schrift deuten: ‚Fazetisches‘ sal könne man bei ihnen nicht 
erwarten (vgl. Cic. nat. deor. 2, 74: salem istum, quo caret vestra natio […]; non decet, non 
datum est, non potestis). Im selben Atemzug trennt der polemische Sprecher jedoch 
den anwesenden Epikureer Velleius vom Rest seiner Spezies und der Urerschei-
nung Epikurs selbst, der gewissermaßen und vermeintlich stellvertretend für sei-
ne Schule überhaupt keinen Witz vorzuweisen hatte (vgl. ebd.: sed cum in reliquos 
vestros tum in eum maxime qui ista peperit, hominem […] sine lepore); 40 Velleius’ Stil 
dagegen sei durchaus zu loben (vgl. ebd.: nec vero hoc in te unum convenit moribus 
domesticis ac nostrorum hominum urbanitate limatum).

Dies zeigt noch einmal, dass, wie eingangs festgestellt, vor eine institutionelle 
Zuordnung eine individuelle, ein close reading hier stets vor ein distanziertes treten 
muss. 41 In diesem Sinne gelten die folgenden zwei Teilkapitel als Beispielstudien 
für die Stile des Cato und Laelius in Bezug auf die Kategorie des facetum; ebenso 
sollen sie Ciceros theoretische Sensibilität für Individualstil und eine entsprechen-
de Differenzierung spezifischer anekdotischer Sprechverhalten, um die es mir in 
diesem einleitenden Kapitel hauptsächlich bestellt war, in der Praxis aufzeigen.

*

ab ging, tatsächlich als exempla (vgl. Cic. nat. deor. 2, 7) und zieht mystische Geschichten des 
Historikers Timaios als Argumente heran (vgl. Cic. nat. deor. 2, 69) – allein den aufgeklärten 
Cotta (später Marcus Cicero) können diese realitätsfernen Narrative nicht beeindrucken; sei-
ne Anekdoten sind ganz anderer Natur. Für die Dynamik der De(kon)struktion von ‚Pseudo-
Anekdoten‘ und der analogen Konturierung der ‚wahren‘ Anekdote nach Ciceros Vorstel-
lung in der Schrift De divinatione siehe die Kapitel 9 bis 12 sowie 19.

 40 	Siehe auch Cic. nat. deor. 1, 123, wo der Skeptiker Cotta ähnlich polemisch über Epikur selbst 
urteilt: Ludimur ab homine non tam faceto. Sämtliche lateinischen Zitate aus Ciceros Schrift De 
natura deorum folgen der Ausgabe Marci Tulli Ciceronis scripta quae manserunt omnia. Fasc. 45. 
De natura deorum, ed. W. Ax (post O. Plasberg), Berlin und New York 2008.

 41 	Im Falle von De finibus – als kurzer Abgleich zu De natura deorum – verwendet der Epikureer 
L. Torquatus (in Buch 1) das Narrativ einmal (zudem, wie im vorherigen Kapitel 4 besprochen, 
in einer möglichen direkten Anbindung an die facetiae); sein Respondent, Cicero narrator, (in 
Buch 2) neunmal. Interessanterweise kommt der Stoiker Cato Uticensis (in Buch 3) tatsächlich 
ganz ohne Anekdoten aus – eine völlige Anekdotenabwesenheit ist durchaus bezeichnend, ob-
schon auch Cicero narrator selbst in seiner Antwort (in Buch 4) nur einmal auf das Narrativ 
zurückgreift; Pupius Piso, der Vertreter der Akademie/des Alten Peripatos (in Buch 5) tut dies 
fünfmal; siehe dazu erneut das Anekdotenverzeichnis im Anhang (ab Seite 347). Mit 18 Anek
doten (16 + 2 im Proömium des Cicero narrator) ist De finibus also z. B. im Gegensatz zu den 
Tusculanae disputationes mit über 50 Narrativen eine anekdotenärmere Schrift. Zusätzlich zur 
Frage nach einem Junktim von Anekdotenfrequenz und Individualstil/philosophischer Zuord-
nung, könnte der Verwendung dieses Narrativs zugleich auch noch mit komplementären Fra-
gen nachgegangen werden; so beispielsweise nach einem publikumsorientierten Einsatz der 
Anekdote – in Analogie zu dem, was Henriette van der Blom (2007) für Ciceros abwechselnden 
Gebrauch von griechischen und römischen „historical exempla“ vorschlägt. Neben dem ‚Wer‘ 
bieten sich hier aber vor allem erneut Fragen des ‚Wo‘ und des ‚Wann‘ an: Bestimmte Themen 
sind geradezu prädestiniert für den Gebrauch der Anekdote; so zeigen die Tusculanae disputa­
tiones ein beinahe inflationäres Auftreten der Anekdote genau dann, wenn es um den Tod (und 
entsprechend mitunter um ultima verba oder facta) geht – dazu mehr in Kapitel 8.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



6

Philosophie im Plauderton (I)

Rhetorisches decorum, oder: Catos Stil im Cato maior de senectute

Duplex omnino est iocandi genus, unum inliberale petulans flagitiosum 
obscenum, alterum elegans urbanum ingeniosum facetum, quo genere 
(…) multaque multorum facete dicta, ut ea quae a sene Catone conlecta 
sunt, quae vocant apopthegmata [sic!]. (…) Alter [sc. iocus] est si tempo­
re fit, ut si remisso animo, <gravissimo> homine dignus (…). 1

Marcus Tullius Cicero

Die rhetorische Dimension des decorum
Ein schmaler Grat zwischen Ernst und Scherz, den Cicero hier vorlegt. Bleibt ein 
Witz im Rahmen des guten Geschmacks, steht er – folgt man der sinnvollen Kon-
jektur – sogar einem ernsten Charakter an; verlässt der Witz diesen Bereich, stürzt 
er (und sein Sprecher mit ihm) ins Unpässliche. Diese Gratwanderung findet vor 
allem in der Figur des Cato Maior ihren adäquaten Ausdruck, könnte man sich 
doch für die Antike kaum einen ernsteren Zeitgenossen denken – warum soll also 
gerade er eine Sammlung von facete dicta erstellt haben bzw. warum führt Cicero 
gerade ihn – neben Plautus, der attischen Komödie und Sokrates (vgl. ebd.) – in 
diesem Zusammenhang als Beispiel an? 2 Weil gerade er diesen Grat stets erfolg-

 1 	 Cic. off. 1, 104 – „Grundsätzlich gibt es zwei Arten von Witz: Eine unfeine, freche, schändliche 
und anstößige Art und eine feine, geschmackvolle, scharfsinnige und geistreiche, wozu auch 
viele geistreiche Aussprüche vieler verschiedener Personen gehören ganz wie die, die von 
Cato im Alter zusammengestellt wurden und die Apophthegmata heißen. (…) Letztere Art 
zu scherzen liegt vor, wenn sie zur rechten Zeit geschieht, zum Beispiel wenn der Sprecher in 
einer ausgelassenen Stimmung ist, und dann passt sie sogar auch zu einem <ganz ernsten> 
Menschen (…).“ Für eine ähnliche Zuschreibung der Kombination von Ernst und Witz vgl. 
Cic. rep. 2, 1: et modus in dicendo et gravitate mixtus lepos, was obige Konjektur weiterhin unter-
stützen mag. Gegen eine Konjektur sowie jeglichen attributiven Einschub zu homine spricht 
sich Dunsch (2012) aus.

 2 	 Siehe zu Catos angeblicher Apophthegmata-Sammlung und Hinweisen darauf in der Antike 
(v. a. bei Cicero und Plutarch) Suerbaum (2002) 412. Forschungsinteresse daran ist seit jeher 
bezeugt; vgl. schon Jordan (1859) „Über die Apophthegmen und Sentenzen des Cato“; weitere 
einschlägige Titel finden sich bei Suerbaum (2002) 412. Vgl. zur Darstellung Catos in der An-
tike im Allgemeinen – auch mit Ciceronischem Material – Kammer (1964), Ceaicovschi (2008) 
24–62, Wulfram (2009) und jetzt auch Carsana/Schettino (2019).

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



97Philosophie im Plauderton (I)

reich ging und trotz des iocari, oder vor allem wegen des sozusagen decore iocari, 
allseits gravissimus blieb?

Schon das Wort dignus, aber auch das angeführte Bewertungskriterium des tem­
pus, das hier gewiss alle Konnotationen des griechischen καιρός wie rechtes Maß, 
Ort und Zeit umfasst, markieren den Anschluss an eine rhetorik-poetische Debat-
te, wie sie an dieser Stelle der Schrift De officiis, in der es um alle Dimensionen des 
‚Guten und Rechten‘ (honestum) geht, eröffnet wird. Nach der Besprechung der 
dem honestum untergeordneten Teilgebiete der sapientia (vgl. Cic. off. 1, 18f.), iustitia/
beneficentia (vgl. Cic. off. 1, 20–60) und fortitudo/magnanimitas (vgl. Cic. off. 1, 61–92) 
nimmt sich Cicero die vierte Platonische Kardinaltugend anhand eines ganzen 
Sammelsuriums verwandter Begriffe, verecundia/ornatus/temperantia/modestia/seda­
tio/modus, vor (vgl. Cic. off. 1,  93–151), worunter auch die durch das griechische 
πρέπον vorgeprägte Theorie vom decorum falle (vgl. Cic. off. 1, 93). Während Cicero 
die σωφροσύνη wie die vorherigen Größen grundsätzlich im Sinne einer philoso-
phischen Tugendlehre behandelt, macht er zugleich immer wieder die rhetorik-
poetische Implikation des (lateinischen) Begriffsfeldes stark; so lasse sich das Kon-
zept des decorum also nicht nur auf eine rechte Lebensführung als standesgemäßes 
und von der Natur vorgegebenes Verhalten beziehen (vgl. Cic. off. 1, 96: decorum id 
esse quod consentaneum sit hominis excellentiae/id decorum velint esse quod […] naturae 
consentaneum sit), sondern auch als rhetorischer Maßstab (in Produktion und Re-
zeption) anwenden (vgl. Cic. off. 1, 94: Nam et ratione uti atque oratione prudenter […] 
decet). 3 Deutlicher tritt diese rhetorische Dimension bei der im Folgenden ange-
führten Analogie zur Dichtung hervor (vgl. Cic. off. 1, 97: Haec ita intellegi possumus 
existimare ex eo decoro quod poetae sequuntur), wobei Cicero diesen (nur vermeintlich 
fehl am Platz erscheinenden) Einfluss eines entfernten, analogen Gebietes explizit 
macht (vgl. ebd.: de quo alio loco plura dici solent). 4 Dort bezeichne das decorum ge-
nau jenen Moment, in dem die dargestellte Person mit den von ihr produzierten 
facta und dicta übereinstimme (vgl. ebd.: tum servare illud poetas quod deceat dicimus 
cum id quod quaque persona dignum est et fit et dicitur); rechte Lebensführung und 
korrekte Figurenzeichnung lassen sich demnach parallel denken. Dass Cicero un-
mittelbar hieran auch grundsätzliche Fragen nach dem Konzept der persona an-
schließt (vgl. Cic. off. 1, 105–151), die – wie im vorherigen Kapitel 5 gezeigt wurde – 
bei einer Debatte um ein rhetorik-poetisches decorum eben nicht fehlen dürfen, ist 

 3 	 Die Berücksichtigung der Rezeption ergibt sich vor allem aus der folgenden Analogie zur 
Poesie: Achtet ein Dichter auf eine digna persona oratio (Cic. off. 1, 97), wird er Applaus ernten 
(vgl. ebd.: plausus excitantur).

 4 	 Auch der abschließende Vergleich des decorum mit einem „schönen Körper“ (vgl. Cic. off. 1, 98: 
Ut enim pulchritudo corporis apta compositione membrorum […], sic hoc decorum […] movet appro­
bationem) schürt eine Interpretation, die sich weg von der vordergründigen Moral hin zu ei-
nem ästhetischen Verständnis des Begriffes bewegt. Zur Beziehung der Passage zu antiken 
Poetiken, nachweisbar natürlich nur für Aristoteles und Horaz, siehe Dyck (1996) 255/ad loc., 
zum Konzept des decorum/πρέπον bei Cicero auch Cicu (2000). Interessant ist in diesem Zu-
sammenhang auch Chalkomatas (2007) Diskussion einer Ciceronischen „Dichtungstheorie“ 
über die Rhetorik hinaus.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



98 Die Anekdote als Biographem – Akteure der Anekdote

mehr als verständlich; gerade das Postulat der persönlichen Individualität (vgl. 
v. a. Cic. off. 1, 107ff.) und die spätere Beobachtung zu den individuellen Stilen be-
rühmter Rhetoren (vgl. Cic. off. 1, 132ff.) lassen sich im Sinne einer spezifischen 
‚dezenten‘ Figurengestaltung vereinen. 5

Theoretische Mutmaßungen über Catos Stil (I) (Cicero, De officiis)
Dabei ist man mit der Bewertungseinheit dignum (siehe erneut Cic. off. 1, 97) für die 
Beschreibung der gelungenen Relation von persona und oratio, bzw. animus oder 
tempus, zum Prototyp des gravissimus oder zu Cato Maior selbst zurückgekehrt 
und zu dessen Umgang mit einem genus iocandi, das durch seine Zuordnung zu 
den apophthegmata alias facete dicta eindeutig als anekdotischer Modus zu klassifi-
zieren ist. 6 Analog zur komplementären Zweiteilung dieser Passage in ein Interes-
se am Moralischen und am Ästhetischen zugleich lässt sich auch für den Bereich 
iocus und das Beispiel des Cato einerseits ein biographistisches Anliegen als reine 
Charakterinformation und Vermittlung von Verhaltensregeln statuieren, welches 
meines Erachtens jedoch andererseits hinter das Projekt einer rhetorik-poetischen 
Theorie der Figurenzeichnung, gekoppelt an eine Analyse des Stils, zurücktritt. 7 
Demnach ginge es vordergründig nicht darum, wie Cato ‚wirklich‘ war, sondern 
wie man ihn, ließe man ihn als persona im Text auftreten – was Cicero im Fal-
le seines Cato maior de senectute zum Zeitpunkt des Erscheinens seiner De officiis 
ja bereits vollbracht hatte –, als Autor nach den Regeln des decorum zu gestalten 
habe. 8 Für die persona Catonis scheinen dabei das Gebiet der facetiae und der ‚anek­
dotische Stil‘ von besonderer Relevanz. Doch lässt sich die Nennung seines lite-
rarischen Interesses, das heißt, die der Sammlung von Apophthegmata, auch als 
Hinweis auf dessen eigene Sprechweise deuten, die – wie gesagt – nur als dezente 
Gratwanderung zu ihm als Censorius passen könnte? 9

 5 	 Siehe dazu auch erneut Fuhrmann (1979), Gill (1988), Möller (2004) und Machek (2016) auf den 
Seiten 88f., Fußnoten 25ff. des Kapitels 5.

 6 	 Siehe dazu erneut vor allem das Kapitel 4, wo es um die Verankerung der facetiae als Ciceros 
‚Anekdotentheorie‘ im System seiner Rhetorik geht.

 7 	 Auf eine ähnliche Doppelung weist Edwin Rabbie bei der Besprechung der Passagen Cic. de 
orat. 2, 237ff. und Cic. orat. 88f. in Leeman/Pinkster/Rabbie (1989) 206ff. hin: Eine mitunter ethi-
sche Debatte der Philosophie habe Cicero dort jeweils zunehmend „umrhetorisiert“ (208); bei 
der Verwendung des Wortes decorum denke er vor allem an eine „rhetorische Kategorie“ (207).

 8 	 Cicero weist am Ende der persona-Lehre übrigens selbst explizit darauf hin, dass die Schrift 
Cato maior bereits zur Verfügung stehe (vgl. Cic. off. 1, 151: De qua [sc. agri cultura] quoniam in 
Catone Maiore satis multa diximus); gleichwohl erfolgt der Anschluss vordergründig über die 
‚berufliche‘ Dimension der persona – Cato, das Musterbild eines (literarischen) Bauern.

 9 	 Es ist unklar, ob es nur eine Apophthegmata-Sammlung Catos gab oder deren sogar zwei, da 
– während man mit der oben zitierten Passage annehmen kann, dass die besagte Sammlung 
nur fremde Aussprüche enthielt – ein zweiter Hinweis auf eine Sammlung auf uns gekom
men ist, die womöglich auch Catos eigene Sentenzen enthalten haben könnte (vgl. Cic. de orat. 
2, 271); siehe dazu erneut Suerbaum (2002) 412 und Suerbaums (2004) chronologisch wie the
matisch geordnete Bibliographie, worin auch die wichtigsten Titel zu Catos dicta gelistet sind.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



99Philosophie im Plauderton (I)

Eine mögliche Deckungsgleichheit des Interesses an den Aussprüchen anderer 
mit der Neigung zu einem eigenen apophthegmatischen Stil scheint Cicero auch 
schon in seiner Schrift De officiis anzudeuten, indem er neben der Feststellung 
von Catos anekdotischer Sammelleidenschaft diesen am Ende des zweiten Buches 
auch selbst zum Produzenten anekdotischer Aussprüche macht. Das dort verhan-
delte Thema des utile (vgl. Cic. off. 2, 1ff.) schließt mit der notwendigen Etablierung 
einer Strategie der Abwägung verschiedener Nützlichkeiten (vgl. Cic. off. 2,  88: 
utilitatum comparatio), die Ciceros Vorgänger Panaitios noch vernachlässigt habe 
(vgl. ebd.). Dass die besagte Hierarchisierung vom weniger zum maximal Nütz-
lichen jedoch ein integraler Bestandteil der Debatte um das utile an sich ist, soll 
ein bekannter Ausspruch des alten (!) Cato beweisen (vgl. Cic. off. 2, 89: illud […] 
Catonis senis). Auf die Frage, worauf sich ein Vermögen am ehesten stützen sollte, 
stellt Cato ein Ranking auf, in dem die Viehzucht in schnippischen Abstufungen 
vom bene über ein satis bene zum (sogar) male pascere (vgl. ebd.) die ersten drei 
Ränge erhält; erst an vierter Stelle folgt die Landwirtschaft (vgl. ebd.). Zu einem 
regelrechten Meister des so spontanen wie gewichtigen dictum wird Cato zusätz-
lich dadurch stilisiert, dass nach dem Bestehen des ersten Ausspruchs sein Ge-
genüber eine weitere Frage nachsetzt und sich nach der Platzierung des Zinsge-
schäfts erkundigt (vgl. ebd.). Cato pariert mit einer zynischen Gegenfrage, auf die 
es keine Antwort braucht: Das Zinsgeschäft (als Vermögensgrundlage) bewege 
sich auf dem Rang von Totschlag (vgl. ebd.). Hier illustriert die Anekdote mit der 
doppelten Pointe nicht nur Catos typische Redeweise, die vor dem Hintergrund 
des ersten Buches als durchaus elegans, urbanum, ingeniosum und facetum eingestuft 
werden kann, sondern fungiert zugleich als Argument für das Vorkommen der uti­
litatum comparatio und deren notwendige Aufnahme in die Debatte des zweiten Bu-
ches (vgl. ebd.). Zwar scheint sich die Anekdote als Argument vornehmlich auf die 
Bekanntheit und Autorität Catos zu stützen (vgl. erneut ebd.: illud), doch schreibt 
Cicero ihr hier eine fast syllogistisch anmutende Qualität zu, indem er sie als Basis 
für ein Schlussverfahren setzt (vgl. ebd.: Ex quo […] intellegi debet). 10 Ob nun Cicero 

 10 	Ob die Anekdote – so lässt sich hier auf ihre skeptische Nachdenklichkeit vorgreifen – tat-
sächlich als sinnvolles und treffendes Argument für die utilitatum comparatio herangezogen 
wurde, bleibt hier jedoch sehr fraglich. Im Grunde veranschaulicht sie eher die Panaitios’sche 
Dichotomie vom utile und inutile: Viehzucht, Viehzucht, Viehzucht vs. Zinsgeschäft (immer-
hin fällt am Rande noch die Landwirtschaft). Das Übergewicht des pascere der Cato-Anek
dote fällt auch insofern ins Auge, als das Schema der Rangfolge auch in anderen Anekdoten 
mit unterschiedlicher inhaltlicher Füllung wiederkehrt. So beispielsweise auf dem Gebiet 
der Rhetorik, wenn es um die Hierarchie der einzelnen officia oratoris geht: Demosthenes setzt 
dabei die actio auf alle drei Plätze des Podiums, vgl. Cic. de orat. 3, 213: Huic primas dedisse 
Demosthenes dicitur, cum rogaretur, quid in dicendo esset primum; huic secundas, huic tertias und 
Brut. 142: ut verum videretur in hoc illud, quod Demosthenem ferunt ei, qui quaesivisset quid primum 
esset in dicendo, actionem; quid secundum, idem et idem tertium respondisse). Alle lateinischen Zi-
tate aus Ciceros Schrift Brutus folgen der Ausgabe Marci Tulli Ciceronis Rhetorica. Tomus II. 
Brutus. Orator. De optimo genere oratorum. Partitiones oratoriae. Topica, ed. A. S. Wilkins, Oxford 
1982. Beobachtungen zu derlei Überkreuzungen, bei denen neue Inhalte in ein augenschein-
lich für die Anekdote typisches Grundmuster gebracht werden, sind auch höchst signifikant 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



100 Die Anekdote als Biographem – Akteure der Anekdote

eine oder mehrere Catonische dicta-Sammlung(en) vorliegen hatte oder nicht – das 
Wesen (als ‚Anekdoten-Produzent‘) und Wirken (als ‚Anekdoten-Sammler‘) Catos 
scheint einem Sammelsurium von dicta gleich, dessen einzelne narrative Baublöcke 
oder Topoi sich gezielt als Argumente wiederverwenden lassen.

Beim Blick auf das Scharnier vom zweiten zum dritten Buch ist es, als hätte Cice-
ro beim Verfassen seiner Schrift De officiis Catos collectanea tatsächlich aufgeschla-
gen gelassen: Wie das zweite Buch mit einem persönlichen dictum Catonis endet 
(siehe erneut Cic. off. 2, 89), so beginnt das dritte wiederum mit einem von Cato ar-
chivierten Ausspruch aus der römischen Geschichte (vgl. Cic. off. 3, 1: scripsit Cato). 
Scipios geflügeltes Wort, er sei am wenigsten müßig in Mußestunden und am we-
nigsten einsam in Einsamkeit, da er darin die perfekten Momente der Kontempla-
tion finde, dient Cicero zum Vergleich mit seiner eigenen Situation beim Abfassen 
seiner Schrift De officiis, die aufgrund der politischen Unruhen ebenso von otium 
und solitudo geprägt sei (vgl. ebd.). 11 Das von Cato bereitgestellte dictum nutzt Cicero 
als Topos der Motivation literarischer Tätigkeit par excellence und platziert es dem-
nach programmatisch im Proömium des dritten Buches. Dabei ermöglicht der Aus-
spruch erneut eine doppelte Bewertung von sowohl moralischer wie ästhetischer 
Dimension, wie es Cicero in seinem unmittelbar darauffolgenden Kommentar 
deutlich macht und indirekt auch auf sich selbst und sein literarisches Unter
nehmen abfärben lässt: Ein derartiges dictum passe zu einem weisen und heraus
ragenden Mann (vgl. ebd.: Magnifica vero vox et magno viro ac sapiente digna). Gerade 
die bereits bekannte Relationsgröße des dignum zur Beurteilung der Kongruenz 
von vox und vir mag den Bogen zurück zu den rhetorik-poetischen Ausführungen 
über das decorum und zu Catos dicta-Sammlung(en) im ersten Buch spannen.

Theoretische Mutmaßungen über Catos Stil (II) (Cicero, De oratore)
Neben Ciceros Schrift De officiis lässt sich als theoretische Grundlegung zu Catos 
anekdotischem Stil und Sammelwillen auch die facetiae-Passage aus dem zweiten 
Buch des Dialogs De oratore heranziehen. Bei der Besprechung der Sokratischen Iro-
nie, die der eingangs besprochenen Gratwanderung zwischen Ernst und Witz bei 
einer dezent-korrekten Verwendung desselben entspricht (vgl. Cic. de orat. 2, 270: 
Genus est perelegans et cum gravitate salsum), fügt Cicero eine generelle Beurteilung 
des Einsatzes der facetiae ein und nutzt die Gelegenheit, Cato als einschlägiges Vor-
bild und Traditionsbegründer aufzurufen. Die facetiae seien condimenta sowohl der 
öffentlichen Rede als auch von privaten Unterhaltungen (vgl. Cic. de orat. 2, 270f.), 
und Cato habe sich für deren grundlegende ‚Alleinsetzbarkeit‘ – gewiss im Rah-

für ein starke, in sich geschlossene Logik der Machart, der Verwendung und der Themen 
dieser narrativen Form, die gerade darin eine diachrone, literaturübergreifende Betrachtung 
verdient, welche keineswegs in irgendeiner Weise anachronistisch anmuten sollte.

 11 	Vgl. zu einer weiteren Rekontextualisierung dieses Catonischen dictum (womöglich aus einer 
besagten – fiktiven? – Anthologie herausgegriffen) Cic. rep. 1, 27: qui (gemeint ist der Muster-
politiker) denique ut Africanum avum meum scribit Cato solitum esse dicere, possit idem de se praedi­
care, numquam se plus agere quam nihil cum ageret, numquam minus solum esse quam cum solus esset.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



101Philosophie im Plauderton (I)

men des guten Geschmacks – ausgesprochen (vgl. Cic. de orat. 2, 271: nullum ut sit 
vitae tempus, in quo non deceat leporem humanitatemque versari); diese Feststellung 
ist dabei selbst von einem von Cato archivierten Ausspruch ableitbar (vgl. ebd.). 
Wichtig für die folgende Beurteilung der Figurenzeichnung Catos ist, dass Cicero 
auch hier bereits auf eine dicta-Sammlung desselben verweist (vgl. ebd.: multa ret­
tulit), die er als Fundgrube für Beispiele zur Reintegration in seine eigenen Texte 
benutze (vgl. ebd.: ex quibus a me exempli causa non nulla ponuntur).

Bei einem kurzen Blick über die Beispiele des genus iocandi, zu dem Cato auch 
noch an anderer Stelle als gewichtige Bezugsgröße (auctor) angeführt wird (vgl. 
Cic. de orat. 2, 290), fällt auf, dass neben dem Rückgriff auf Cato als Quelle für Aus-
sprüche der verschiedensten historischen Persönlichkeiten zusätzlich auch Catos 
eigens produzierte dicta Verwendung finden. 12 So zum Beispiel bei der Kategorie 
der stomachosa und submorosa ridicula (Cic. de orat. 2, 279), unter der ‚gespielt-mür-
rische‘ Aussprüche gelistet werden – wären sie ernst gemeint, so Cicero entspre-
chend seiner Theorie des wohldosierten facetum, würde man nicht über den feinen 
Witz, sondern über die Person, die ihn zum Besten gegeben hat, lachen müssen 
(vgl. ebd.). Komplementär zu dieser Kategorie sei Catos geduldiger Ausspruch, 
mit dem er ruhig und gelassen demjenigen nachsieht, der ihn gerempelt, aber erst 
im Nachhinein (wohl in Verwechslung mit einer Entschuldigung) um Vorsicht 
gebeten hatte (vgl. ebd.: ‚cave‘). Ferner führt Cicero Cato als Meister der Parono-
masie an, bei der der Witz auf das Vertauschen von Buchstaben und dem somit 
entstandenen vermeintlichen Gleichklang zweier Wörter baut (Cic. de orat. 2, 256); 
zur Illustration dieses Mechanismus folgen drei Beispiele aus Catos Mund, unter 
anderem eine Szene, bei der Cato sein Gegenüber von einem nobilis zu einem mo­
bilis gemacht habe (vgl. ebd.: ut ‚Nobiliorem mobiliorem‘ Cato). 13

Vor dem Hintergrund der beiden Schriften De oratore und De officiis, in denen 
der ältere Cato beide Male im Zusammenhang eines rhetorik-poetischen Dis-
kurses über das facetum erscheint, lässt sich also – wie im vorherigen Kapitel im 
Allgemeinen geschehen – erneut behaupten, dass Cicero bestimmten Personen 
gezielt einen anekdotischen Stil zuschreibt oder, im Gegenteil, manch anderen 
Akteuren wiederum die Fähigkeit, in Anekdoten zu sprechen und zu argumentie-
ren, abspricht. 14 Im Hinblick auf die von dieser Monographie fokussierte Analyse 
von Ciceros anekdotischen Strategien scheint also zunächst die darin angelegte 
Interferenz von Figurenzeichnung und dem Einsatz des besagten Narrativs von 
entscheidender Bedeutung. Außerdem erhält die Anekdote durch die darin an-
gedachte Relevanz auf dem Gebiet des decorum (im Sinne einer ihr angebrachten 

 12 	Siehe erneut Suerbaum (2002) 412.
 13 	Vgl. zu diesen Beispielen sowie zur Kategorie der Paronomasie erneut Kap. 4, Seite 75.
 14 	Vgl. dazu auch die differenzierende Namenliste in Cic. off. 1, 108 und das Kapitel 1, 133: Be-

stimmte Personen neigten im Besonderen zur Verwendung von Witz (es fällt dabei in beiden 
Passagen auch das einschlägige facetum). Darunter findet sich beispielsweise erneut C. Iulius 
Caesar Strabo, dem im Dialog De oratore die Darstellung der facetiae zugekommen war; zur 
Identifikation Caesars in de orat. und off. siehe Leeman/Pinkster Rabbie (1989) 212.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



102 Die Anekdote als Biographem – Akteure der Anekdote

Verwendung) eine zusätzliche Verankerung in Ciceros rhetorischem System. 15 Ge-
rade die Figur des Cato kann dabei als Paradebeispiel für Ciceros anekdotische 
Strategie fungieren, da sie sich wie kaum eine andere für eine Beurteilung des 
Zusammenhangs anbietet zwischen dem, was Cicero in den Schriften De oratore 
und De officiis vornehmlich theoretisch aufbereitet, und dem, was er in Cato maior 
de senectute praktisch umsetzt. Die dahingehende These müsste also lauten, dass 
Cato entsprechend seinen punktuellen Auftritten sowohl im Zuge der Zitation 
seiner eigenen facete dicta als auch der Aussprüche anderer in den beiden eher 
theoretisch ausgerichteten Schriften auch in der Schrift, in der ihn Cicero durch-
gehend zum Protagonisten macht, seiner Neigung zum Anekdotischen in Stil und 
Form treu bleibt und zusätzlich den damit verbundenen Gesetzen des decorum ge-
recht wird. 16 Ist also Cato in Ciceros Praxis, wie die Literaturgeschichte teils nur 
(noch) theoretisch von ihm weiß, tatsächlich ‚anekdotenreiche‘ persona, und die 
Schrift Cato maior de senectute regelrecht eine Auf- und Ausführung der in der ein-
schlägigen facetiae-Passage gesetzten Grundlegungen? Passt weiterhin, wie Cato 
spricht, zu dem, was Cicero mit seiner Schrift De officiis rückläufig erwarten lässt 
(vgl. erneut Cic. off. 1, 97: digna persona oratio)? 17

Catos Stil in der Praxis (Cicero, Cato maior de senectute)
Als so subtile wie schlagkräftige Verknüpfung der beiden Schriften muss schon 
allein der Hinweis auf das Alter Catos gelten: Wie Cicero das kleine Gespräch über 
das Alter dem bereits hochbetagten Cato zuschreibt (vgl. Cic. Cato 3: Omnem autem 
sermonem tribuimus […] Marco Catoni seni), so wird im Zuge der Nennung der Cato
nischen Sammel- sowie Produktionsleidenschaft von dicta in der Schrift De officiis 
zugleich attestiert, dass diese Leidenschaften für ihn gerade im Alter galten (vgl. 
erneut Cic. off. 1, 104: multaque multorum facete dicta, ut ea quae a sene Catone conlecta 
sunt und Cic. off. 2,  89: illud […] Catonis senis). Facete dicta, so scheint es, stehen, 
fragt man nach einem personenspezifischen decorum bei ihrer Verwendung, in 
jedem Falle älteren Zeitgenossen an; vielleicht weil gerade sie das nötige Quänt-
chen Ernst und Autorität verkörpern (vgl. erneut Cic. off. 1, 104: <gravissimo> homi­

 15 	Zur Verankerung der Anekdote in Ciceros Rhetorik (v. a. im Rahmen der inventio und elocutio) 
siehe auch schon das Kapitel 4.

 16 	Dabei muss offenbleiben, inwieweit sich in den facetiae Stil, Stoff und Form zusammenden-
ken lassen; in der komplementären Anlage der Kapitel 6 und 7 wird sich jedoch zeigen, dass 
das facete dictum sowohl ein ‚fließendes‘ Struktur- und Stilelement als auch ein punktuelles, 
als Anekdote isolierbares Phänomen ist, das stets zu einer narratio oder fabella ausgebaut 
werden kann.

 17 	Als weiterer Grundlagentext kann Ciceros Bewertung von Catos Stil in seinem ‚Rhetorenlexi-
kon‘ Brutus herangezogen werden (vgl. Cic. Brut. 61–69). Dort beruft sich Cicero zwar nicht auf 
dessen dicta collectanea, sondern wertet rund 150 Reden Catos, die ihm noch schriftlich vorlie-
gen, auf dessen Sprache und Stil hin aus (vgl. Cic. Brut. 65); Ciceros Urteil fällt aber durchaus 
stimmig aus, wenn man es mit den bisherigen Feststellungen zu Catos Stil vergleicht: So wird 
ihm generell die Nähe zu den Attikern und damit auch indirekt deren Stilqualitäten zuge-
schrieben (vgl. Cic. Brut. 63: Acuti sunt, elegantes faceti breves; siehe dazu auch Cic. Brut. 65ff.). 
Für eine Sammlung der wichtigsten Inszenierungen Catos bei Cicero siehe Powell (1988) 17ff.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



103Philosophie im Plauderton (I)

ne dignus und Cic. Cato 3: quo maiorem auctoritatem haberet oratio), um die eingangs 
beschriebene Gratwanderung meistern und einem allzu witzigen und pointierten 
Stil ausgleichend entgegenwirken zu können. 18 Bleibt die Frage, ob Cicero beim 
Einsatz des älteren Cato als Protagonisten diesen auch tatsächlich in diesem Sinne 
sprechen lässt.

Ein weiterer stichfester Bezug zwischen einer theoretischen Vorbereitung der 
Figur des Cato senex im Fahrwasser der facetiae und deren praktischer Umsetzung 
ergibt sich in einer umformulierten Reintegration einer Anekdote aus Ciceros 
facetiae-Diskurs in den Text des Cato maior. Im zweiten Buch des Dialogs De oratore 
fungiert die besagte Anekdote als Beispiel (vgl. Cic. de orat. 2, 273: ut Salinatori Ma­
ximus) für die Witzkategorie eines acutum, das auf einem gespielten Missverständ-
nis beruht und die Intention des Gegenübers gezielt verfehlt (vgl. ebd.: Acutum 
etiam illud est, cum ex alterius oratione aliud excipias atque ille vult). Ihre unmittelbare 
Anknüpfung an den Kontext der Passage erhält die Anekdote also vor allem da-
durch, dass sie eine der zahlreichen theoretisierten Kategorien der unterschied-
lichen Wirkweisen des Witzigen unmittelbar beleuchten und veranschaulichen 
kann; gleichwohl ist sie unvermittelt, also ohne konkrete Quellenangabe oder 
ohne Berufung auf die Verankerung im kollektiven Gedächtnis im Sinne eines 
im Rahmen von Anekdoten oft beobachtbaren ferunt oder dicitur, in den Text ge-
langt. Ihre Unvermitteltheit macht sie jedoch schon dadurch wett, dass sie auch 
ohne große Erklärung das titelnde Schlagwort des Missverstehens so einwandfrei 
und direkt vor Augen führt: Der berühmte Feldherr Q. Fabius Maximus Cunctator 
habe auf die Erinnerung seines Konkurrenten bzw. Mitstreiters, ihm bei der Er-
oberung Tarents eine große Hilfe gewesen zu sein (dazu muss man wissen, dass 
derselbe einige Kriegsjahre zuvor die Stadt an die Karthager verloren hatte), die-
sem vermeintlich beigestimmt und geantwortet, dass er ohne den vorausgehen-
den Verlust Tarents diese Stadt tatsächlich nie zurückerobern und siegreich sein 
hätte können (vgl. ebd.) – danke!

Der absurde Dreh dessen, was hier unter ‚Hilfe‘ verstanden wird, das heißt, 
dieselbe Mechanik des Komischen, nur in noch viel kürzere Form als zuvor ge-
bracht, macht weiterhin den Kern der Anekdote auch in ihrer Repetition im Cato 
maior aus (vgl. Cic. Cato 11); doch trotz dieses grundlegenden konstanten Kerns 
verschiebt sich im Interesse einer sinnvollen Kontextualisierung der Fokus auf 
andere Aspekte des Narrativs, was sich nicht zuletzt in der besagten Kürzung und 
einer generellen Umformulierung der Anekdote, zumindest was ihre flexiblen 
Details betrifft, niederschlägt. Auf den ersten Blick scheint ihr Wesenskern des 
Komischen, der allein die Aufnahme in die facetiae-Passage verbürgt hatte, hin-
ter das Interesse an der Spezifik des zentralen Akteurs zurücktreten zu müssen. 

 18 	Im Alter könne man übermäßiges Gewitzel und Gequatsche verzeihen, vgl. Cic. Cato 55: Cato 
sei loquacior – vielleicht in Bezug auf seinen inflationären Gebrauch der Anekdote; siehe dazu 
auch Fußnote 29. Alle Zitate aus Ciceros Schrift Cato maior de senectute stammen aus der Aus-
gabe Marci Tulli Ciceronis De re publica. De legibus. Cato maior de senectute. Laelius de amicitia, ed. 
J. G. F. Powell, Oxford 2006.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



104 Die Anekdote als Biographem – Akteure der Anekdote

Passend zum Thema des Gesprächs weist Cato bei der Einführung des Q. Fabius 
auf dessen fortgeschrittenes Alter bei der Eroberung Tarents hin; er habe trotz sei-
nes Alters geradezu jugendliche Kampfqualitäten gegen Hannibal bewiesen (vgl. 
Cic. Cato 10: Hic et bella gerebat ut adulescens cum plane grandis esset). Das hohe Alter, 
in dem er immer noch militärischen wie politischen Aktivitäten nachgegangen 
sei (vgl. ebd.: ille admodum senex suasor legis Cinciae […] fuit), muss jedoch nicht 
unbedingt konzessiv gedacht werden, sondern kann auch kausal im Sinne einer 
Berufung auf Erfahrungswerte resultieren, die ihm insbesondere bei der Rücker-
oberung Tarents geholfen haben (vgl. Cic. Cato 11: Tarentum vero qua vigilantia, quo 
consilio recepit!). 19 Es ist nun diese titelnde Phrase, an der die Anekdote scheinbar 
zur Illustration von vigilantia und consilium einsetzt – aber trifft sie in ihrem zuvor 
betrachteten ‚innersten Wesen‘ des komischen Missverständnisses, auf das auch 
hier noch verwiesen wird (vgl. ebd.: inquit ridens), auch diese ihre Rolle?

Nicht ganz. Sie bildet nämlich eben nicht Q. Fabius’ wohlüberlegtes, planvolles 
Vorgehen im Kampf ab, sondern setzt dessen souveräne Reaktion auf die mögliche 
Schmälerung seines Ranges als Einzelkämpfer in Szene. Diese Rekontextualisie-
rung zeigt aufs Beste, dass die Anekdote sich trotz ihrer nuancierten Kürzung 
und Reformulierung der thematischen Umgebung nicht völlig unterwirft, son-
dern, im Gegenteil, die Spuren ihrer früheren Funktionalisierung in Ciceros De 
oratore beibehält und somit ihren Hauptakteur, Q. Fabius, zusätzlich im Hinblick 
auf dessen rhetorische facetiae-Fähigkeit beleuchtet wissen will. 20 Den aufmerk-
samen Rezipienten wird dabei auch auffallen, dass es Cato bei der Konfiguration 
seines Vorbilds Q. Fabius trotz des dominanten und wiederholt betonten Themas 
der senectus von vornherein nicht allein um das Alter, sondern um eine Art Junk-
tim von Lebensalter und rhetorischem Duktus geht. Am deutlichsten wird dies an 
der Stelle, wo Cato die emotionale Enge seiner Beziehung zu Q. Fabius beschreibt 
(vgl. Cic. Cato 10: Ego Quintum Maximum, eum qui Tarentum recepit, senem adulescens 
ita dilexi ut aequalem), welche, so Cato selbst, gerade auf ebendieses Junktim zu-
rückzuführen sei (vgl. ebd.: erat enim in illo viro comitate condita gravitas). 21 Erst vor 

 19 	Siehe zum Stichwort der Erfahrung als Gegengewicht zur theoretischen Philosophie in Ci-
ceros Schriften Cato und Laelius Michel (1982) 12–18; vgl. zu diesem Gedanken, in Ergänzung 
zu den hier und im Folgenden besprochenen Schriften Cato maior de senectute und Laelius de 
amicitia auch Cic. parad. 1 und 10.

 20 	Beachtenswert ist hier, dass – wieder im Sinne des anekdotischen Impulses zur Nachdenklich­
keit – das inhärente aliud excipere atque ille vult (vgl. erneut Cic. de orat. 2, 273) auch für die ex-
terne, vermeintlich ‚schräge‘ (im Sinne von hermeneutisch verknotete) Rekontextualisierung 
stehen kann. Will Cato wirklich das, was er den Rezipienten auf Anhieb zu verstehen gibt, 
oder birgt die Passage auch andere Deutungsmöglichkeiten bezüglich ihrer Positionierung? 
Dass das ‚fazetische‘ Missverständnis jedenfalls auch in dieser Version der Anekdote von 
äußerster Wichtigkeit ist, wird hier insofern noch deutlicher, als ihr zentraler Protagonist, 
Cunctator, jedes Missverständnis schon von Vornherein auszuräumen scheint; seine eigen-
nützige Fehlinterpretation des Wortes opera steht in nahezu oxymoralem Gegensatz zu sei-
nem völlig harmlos daherkommenden ‚Certe‘ (Cato 11) – ein hermeneutischer Hakenschlag, 
wo eigentlich alles klar scheint.

 21 	Das Wort conditus (nach meiner Lesart vom Verb condire abzuleiten) erinnert dabei an die face­

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



105Philosophie im Plauderton (I)

diesem Hintergrund lässt sich die Anekdote also in ihrer doppelten und rezi-
proken Funktion der Illustration von Alter und Witz fassen, die Q. Fabius sowohl 
in seiner gravitas als auch in seiner comitas – und vor allem in der Symbiose der 
beiden Größen – adäquat darzustellen vermag. Die besagte Enge von Cato und 
Q. Fabius und insbesondere der Hinweis auf ihre hierarchische Altersbeziehung 
(vgl. erneut ebd.: senem adulescens […] dilexi) lässt sich dabei auch auf den Entwurf 
einer traditionellen Vorbildrelation übersetzen. 22 Cato blickt zu Q. Fabius auf; im 
Grunde findet er in ihm die zu Anfang dieses Kapitels beschriebene Gratwande-
rung zwischen gravitas und iocus/lepos, hier gravitas und comitas, und somit auch 
sich selbst wieder. 23

Aus dieser Rückkopplung ergibt sich jenseits der Illustration von Q. Fabius’ Ak-
tivität im Alter kombiniert mit dessen witziger Sprechart noch eine dritte, meta-
textuelle Funktion der Anekdote, die ihr Wiedererscheinen in dieser Passage aufs 
Neue motiviert. Sie steht für Catos eigenen Stil par excellence, der in Bezugnahme 
auf Ciceros theoretische Vor- und Nachbereitungen der Cato-Figur in De oratore 
und De officiis in De senectute seine praktische Anwendung findet. So ließe sich 
schließen, dass das Narrativ hier im Speziellen auch zur Charakterisierung von 
Catos anekdotischem Stil – unabhängig vom vordergründigen Blick auf Q. Fabi-
us – seinen Eingang in den Text geschafft hat. Für eine Eloge des Q. Fabius hätte 
die Gestaltung seiner Kriegstaten in Form von einem ‚neutralen‘ exemplum gereicht; 
doch entscheidend, und das gerade auch für die Genese einer spezifischen Stilistik 
des vorliegenden Textes, ist, dass das Ereignis in die ‚witzige‘ Form der Anekdote 
gebracht ist, die einem Q. Fabius, und indirekt einem Cato, viel angemessener ist.

Zu dieser im Hinblick auf die Darstellung von Catos Stil gelungener Rekontex-
tualisierung der Anekdote – da von Cato selbst gesprochen – kommt noch hinzu, 
dass dieser sich neben der bereits angemerkten persönlichen Bekanntschaft mit 

tiae als condimenta von oratio und sermo (vgl. erneut Cic. de orat. 2, 270f.) – eine „Würze“, wie sie 
sich durch die Anekdote eben auch für die vorliegende Abhandlung Catos einstellt. Freilich 
weist Cato dabei auch auf die moralische Dimension der beiden Größen gravitas und comitas 
hin (vgl. Cic. Cato 10: nec senectus mores mutaverat), dennoch scheint mir eine Übertragung auf 
ein rhetorik-poetisches decorum auch an dieser Stelle angebracht, gerade wenn man im Sinne 
einer metatextuellen Lesart festhält, dass Q. Fabius’ Sprechweise auf Catos Stil abfärbt. Zur 
Semantik des Wortes comitas siehe den ThLL s. v., der neben benignitas, liberalitas, humanitas 
auch hilaritas als Synonym nennt; außerdem lasse sich das Wort auch zur Charakterisierung 
der Redeweise verwenden. Auch Powell (1988) 122/ad loc. scheint an eine Affinität zu Witz 
und Humor zu denken: „(…) in De rep. 2, 1 Scipio talks of Cato’s gravitate mixtus lepos, much 
as Cato here talks of Fabius.“

 22 	Zum Stichwort des Vorbilds siehe van der Bloms (2010) Konzept der Ciceronischen role mo­
dels. Cato findet hier in Fabius sein typisches „personal exemplum“ (v. a. 71f.). Signifikant ist 
hierbei jedoch, dass die Anekdote – ganz anders als ein (herkömmliches) exemplum in van 
der Bloms Sinn (siehe zur hilfreichen Definition v. a. die Seiten 65–68) – keine politische oder 
militärische Glanzleistung vor Augen führt oder etwa eine moralisch-didaktische Nachah-
mung impliziert, sondern ihren Protagonisten vor diesem Hintergrund in einer eher unkon-
ventionellen Pose zeigt: Fabius ist Catos Vorbild in Sachen facetiae. Inhalt und vor allem Form 
der Anekdote selbst tragen also zu dieser signifikanten Gewichtsverlagerung bei.

 23 	Vgl. erneut das Motto und die zugehörige Fußnote 1 sowie Fußnote 21.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



106 Die Anekdote als Biographem – Akteure der Anekdote

Q.  Fabius gerade auch auf seine Augenzeugenschaft im Falle der vorliegenden 
Begebenheit berufen kann (vgl. Cic. Cato 11: me audiente), was die Anführung der 
Anekdote sozusagen noch einmal mehr zu ‚berechtigen‘ scheint. Der vermitteln-
de Zusatz me audiente markiert Cato selbst als Sprachrohr der Anekdote und füllt 
somit rückläufig die in der facetiae-Passage beobachtete Leerstelle bezüglich ei-
ner Quelle. Damit scheint ihr hiesiger Einsatz noch unmittelbarer und gewisser-
maßen ‚ursprünglicher‘, als er es im Falle von De oratore war. Diese Möglichkeit, 
die Anekdote stichhaltig auf Cato zurückzuführen, mag erneut insbesondere die 
Cato-Biographen und Vertreter der Existenz von Catos dicta collectanea auf den 
Plan rufen. 24 Ohne diese Frage beantworten zu müssen, lässt sie sich wieder auf 
die reziproke Konstellation von Ciceros theoretischen Hinweisen und den prakti-
schen Ausführungen oder, mit anderen Worten, auf Ciceros gestalterischen Plan 
der Cato-Figur und die Befragung deren innerer Stringenz umlenken. Wie Cicero 
in seinen Schriften De oratore und De officiis Cato als Sammler von dicta vorstellt 
(wobei sich eine nicht differenzierbare Gemengelage eigener Aussprüche und 
fremder dicta ergibt), welche er als Sammelsurium diverser loci zur Genese seiner 
eigenen Texte als exempla oder argumenta wiederverwenden kann, so weist Cato 
in De senectute auch selbst auf diese seine Sammeltätigkeit und zugleich auf deren 
Zweck als topischen Vorrat hin: Der Hinweis fällt in Zusammenhang mit Catos 
Bekenntnis zum späten Interesse an der griechischen Sprache und Literatur (vgl. 
Cic. Cato 26: litteras Graecas senex didici), aus der er fleißig auswähle und simultan 
zur Entstehung des Gesprächs über das Alter die exzerpierten Szenen als „Bei-
spiele“ wiederverwende (vgl. ebd.: Quas quidem sic avide adripui […], ut ea ipsa mihi 
nota essent quibus me nunc exemplis uti videtis).

Der Ausdruck exemplum ist hier in seiner rhetorischen Funktion des Beispiels 
zu denken – seine formale Verwirklichung ist definitiv mit der Anekdote gleichzu-
setzen, wie alle „Beispiele“ aus dem Cato maior nahelegen. So folgt unmittelbar auf 
diesen metatextuellen Verweis eine vox des Krotoniaten Milon (vgl. Cic. Cato 27), 
und auch die wenige Kapitel zurückliegende Szene um einen schnippischen 
Auftritt des Sophokles im Alter (vgl. Cic. Cato 22) hält, was Cato über den Ent-
stehungsprozess seiner Rede und somit auch deren anekdotengetränkte Stilistik 
verspricht. Damit erweist er sich aber auch stringent und treu demgegenüber, was 
man als Ciceros Catonisches Darstellungsprogramm bezeichnen könnte: Er ist 
Anekdoten-Sammler und Anekdoten-(Re)Produzent zugleich, egal ob es sich da-
bei um eigene oder fremde dicta handelt. Zusätzlich kann er darin für gleich meh-
rere Aspekte Ciceronischer Anekdoten-Technik Pate stehen: Einerseits verkörpert 
er, um hier noch einmal vorläufige Schlussfolgerungen zu ziehen, grundsätzlich 
die auf einem decorum basierende Attribution eines anekdotischen Stils an eine 
bestimmte persona und andererseits praktiziert er, wie Cicero in der Repetition 
der Q. Fabius-Anekdote selbst, die Verwendbarkeit der Anekdote als variablen lo­

 24 	Siehe einmal mehr Suerbaum (2002) 412.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



107Philosophie im Plauderton (I)

cus, der mittels individuell nuancierter Gewichtsverlagerungen beliebig de- und 
rekontextualisiert werden kann.

Diese These, die Cato als stringenten Meister des Anekdotischen herausstellt, 
der verschiedene Ausformungen dieses Narrativs sowohl sammelt als auch (re)
produziert, lässt sich am Beispiel der Schrift De senectute weiterhin wohl am bes
ten mit einem kurzen, überblickshaften distant reading belegen. So kann man auf 
der relativen Kürze der Schrift rund 20 Anekdoten, ähnlich nach dem streng for-
malen Schema mit occasio, provocatio und dictum gebildet wie die Q. Fabius-Sze-
ne, zählen. 25 Damit weist Ciceros Cato maior eine Anekdotendichte auf wie kei-
ne zweite seiner philosophischen oder rhetoriktheoretischen Schriften; 26 nur die 
facetiae-Passage im zweiten Buch von De oratore, die im Grunde nichts anderes ist 
als eine Anekdotensammlung im wahrsten Sinne der collectanea, hat eine höhere 
Frequenz von Anekdoten. 27 Damit hält Cicero bei der Ausarbeitung seiner Cato-
Figur, was er in der facetiae-Passage dazu angedacht hat und in den Überlegungen 
zum decorum in seiner Schrift De officiis rekapituliert: Cato, und das vor allem in 

 25 	Als Kompensation für ein weiteres close reading sei hier kurz angemerkt, dass Cicero Cato 
nicht nur die Verwendung von Anekdoten in einer allgemein einheitlichen Form zuschreibt, 
sondern dass er auf der Detailebene, was die Inhalte, Akteure oder gerade den Kulturraum 
der Anekdote betrifft, distinkte Nuancierungen bei der Gestaltung der einzelnen Narrative 
vornimmt. Im Einklang mit Ciceros Cato-Konzept lassen sie sich zunächst grob in zwei Grup-
pen schematisieren: Die Verwendung von Anekdoten des griechischen Kulturraums (vgl. u. a. 
Cic. Cato 8: Themistokles, 13: Gorgias, 22: Sophokles, 27: Milon) entspräche dem Aspekt des 
Sammelns und Reproduzierens gemäß dem metatextuellen Hinweis auf Catos Exzerpieren 
aus der griechischen Literatur (vgl. erneut Cic. Cato 26: Quas [sc. litteras Graecas] quidem sic avide 
adripui […], ut ea ipsa mihi nota essent quibus me nunc exemplis uti videtis). Ihnen setzt er in re-
gelmäßigem Gleichgewicht Anekdoten der römischen Sphäre entgegen (vgl. u. a. Cic. Cato 11: 
Q. Fabius, 16: Appius Claudius Caecus, 34: Masinissa/Scipio), was – oft unter Berufung auf 
die eigene Augenzeugenschaft – eher der Reproduktion von Anekdoten im Sinne von Pro-
duktion oder Textwerdung und Einbürgerung lokalpatriotischer Narrative in die entstehen-
de römische Literatur gleichkommt. Als dritter Aspekt, der zuletzt wieder insbesondere auf 
Catos eigenen Stil hindeutet, seien jene Szenen genannt, in denen sich Cato gewissermaßen 
‚autoanekdotisiert‘, indem er auf eigene Sprüche innerhalb seiner Biographie verweist (vgl. 
Cic. Cato 62: dixi oder 18: zur Beharrung auf der Zerstörung Karthagos). Diese Szenen sind 
jedoch (noch) nicht streng formal strukturiert und somit eher ‚anekdotisches Rohmaterial‘ für 
spätere Generationen und dicta collectanea, wie es sich im Falle des in das kollektive Gedächtnis 
eingegangenen Karthago-dictum Ceterum censeo Carthaginem esse delendam zeigen ließe.

 26 	Zum Vergleich: In Ciceros Brutus finden sich 16, im Orator 8 vergleichbare Anekdoten auf 
mehr als dem doppelten Textumfang, was ungefähr einer vierfachen Anekdotendichte des 
Cato maior entspricht. Dass Cicero (er ist im Brutus und Orator selbst sprechende persona) sich 
einen anderen Stil zuschriebt als der persona Catonis, liegt dadurch auf der Hand. Siehe als 
Ergänzung zu diesem kurzen distant reading auch dasjenige im vorigen Kapitel 5, Seite 94f., 
Fußnoten 39 und 41 sowie das Anekdotenverzeichnis im Anhang (ab Seite 347). Eine immer-
hin punktuelle Dichte habe ich dort auch für die Tusculanae disputationes in Bezug auf eine 
spezifische Thematik genannt; siehe dazu auch Gotoff (1981) 310, der im Falle zweier Passa-
gen aus den Tusculanae von regelrechten „clusters“ von Anekdoten spricht.

 27 	Zur Beobachtung der hohen Anekdotenfrequenz im Cato maior siehe erneut Powells (1988) 4 
Bezeichnung „gallery of (…) anecdotes“ und 9: „The many (…) anecdotes“, Gotoff (1981) 309: 
„The frequency of the figure in de Senectute“ sowie bereits Haight (1940) 11: „The Dialogue 
[sic!] in which Cato, Scipio and Laelius discuss old age is rich in small anecdotes“.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



108 Die Anekdote als Biographem – Akteure der Anekdote

seinen alten Tagen, wird keine Rede, kein Gespräch bestreiten, ohne anekdotisch 
zu werden. Sein Stil ist nicht der eines nüchtern und karg Erörternden, sondern 
der eines Anekdotenerzählers, der seine philosophischen Anliegen im Plauder-
ton vermittelt. 28 Damit ist weder eine Abwertung des Catonischen Stils noch des 
Anekdotischen an sich bei Cicero impliziert; Cato ist kein Geschichtenerzähler, 
der vom Hundertsten zum Tausendesten kommt, seine Anekdoten werden ihm zu 
integralen illustrativen wie argumentativen Bestandteilen seiner Erörterung, die 
stets wohlgewählt zur Thematik passen. Auch wenn Cicero Cato selbst an einer 
Stelle, nach seinem etwas zu lang geratenen Exkurs über seine landwirtschaftli-
che Leidenschaft (vgl. Cic. Cato 51–60), eine selbstironische Kommentierung seines 
„redseligen“ Stils aussprechen lässt (vgl. Cic. Cato 55: ea ipsa quae dixi sentio fuisse 
longiora; […] senectus est natura loquacior) – ein gewisses decorum seines Tons, neben 
der senectus-spezifischen Sprechart vielleicht auch gerade jene genuin ironische (!) 
Gratwanderung zwischen Ernst und Witz, scheint dennoch gewahrt. Demzufolge 
verlangt Cato von seinen Zuhörern auch ebendiesen Freiraum (vgl. ebd.: ignoscetis 
autem): Statt dem Verlassen des Exkurses und zur Ironisierung seiner Selbstkritik 
schließt er unmittelbar an diese eine Anekdote an, die ihren Protagonisten Manius 
Curius in dessen ländlicher Villa (vgl. Cic. Cato 55f.: villa/ad focum sedens) mit einem 
Spruch fernab von finanziellen Bestrebungen auf den Lippen vorführt (vgl. ebd.: 
non enim aurum habere praeclarum sibi videri dixit, sed eis qui haberent aurum imperare). 29

Mit der tatsächlichen Anekdotendichte des Cato maior ist demnach einmal 
mehr bewiesen, dass Cicero eine werkübergreifende, stringente Konfiguration 
seiner Cato-Figur, gerade was dessen sprachlichen Duktus betrifft, nachverfolgt. 
Indirekt davon abgeleitet tritt ebenso eine Facette von Ciceros anekdotischer Stra-
tegie zu Tage, mit der gewissen Sprechern Anekdoten zu- oder abgesprochen wer-
den, woran, wie zuvor in der Theorie, hier vor allem in der Praxis wiederum ein 
regelrechtes anekdotenspezifisches decorum ersichtlich wird; gerade beim Auftritt 
eines senex scheint dabei ihr καιρός zu liegen – wer, wenn nicht der ältere Cato 
könnte dafür als besseres Beispiel fungieren?

Zuletzt lässt sich über die besagte Anekdotenfrequenz, gerade in ihrer Nähe 
zum sammelnden und ‚exzerptiven‘ Charakter der facetiae-Passage, erneut fest-

 28 	Zur Formulierung „Philosophie im Plauderton“ siehe Müller (2017) 115–136 – jedoch auf Ho-
razens Episteln angewandt.

 29 	Es folgen im selben Exkurs noch zwei weitere Anekdoten von ‚betagten Herren‘ in ‚länd-
lichem Setting‘ (vgl. Cic. Cato 59 und 60). Einschränkend ist hierbei jedoch zu erwähnen, 
dass das die Länge des Exkurses bekrittelnde Adjektiv loquax das Wesen der Anekdote nicht 
eigentlich trifft, welches sich ja vor allem in seiner pointierten Kürze äußert (also eher di­
cax). Dennoch ließe sich vor allem im Sinne der hohen Anekdotenfrequenz und auch der 
stellenweisen Akkumulation dieses Narrativs, wie sie gerade auch hier unmittelbar auf die 
Selbstermahnung in drei kurz aufeinanderfolgenden Anekdoten zum Ausdruck kommt, 
ein sanfter Anklang im Wort loquax ausmachen. Die Anekdote wäre demnach (weiterhin 
schmunzelnd-ironisch gesprochen) ein Laster, das man einem senex jedoch nachsehen müsse 
(vgl. Cic. Cato 55: ne ab omnibus eam [sc. senectutem] vitiis videar vindicare). Als knappe Anspie-
lung erscheint die Manius-Curius-Szene auch in Ciceros kurzer Schrift Paradoxa Stoicorum 
(vgl. Cic. parad. 48) sowie in De re publica (vgl. Cic. rep. 3, 30b).

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



109Philosophie im Plauderton (I)

halten, dass Cicero bei der Konzeptualisierung des facetum in großen Teilen an 
eine konzise narrative Form, die am ehesten der modernen Definition der Anek­
dote (und streng genommen nicht der des Witzes) entspricht, gedacht hat. 30 Vor 
dem Hintergrund der dort beobachteten ersten Zweiteilung (vgl. Cic. de orat. 2, 218: 
Etenim cum duo genera sint facetiarum) in die cavillatio, ein sich gleichmäßig über 
die ganze Rede verteilendes und somit gewissermaßen intrinsisches facetum (vgl. 
ebd.: aequabiliter in omni sermone fusum und Cic. de orat. 2, 219: perpetua festivitas), 
und die dicacitas, ein in punktuellen Pointen sich äußerndes und somit eher formal 
isolierbares facetum (vgl. Cic. de orat. 2, 218: peracutum et breve und Cic. de orat. 2, 220: 
quod in celeritate atque dicto est), wäre Cato mit seinen – mit dem dortigen Wortma-
terial gesprochen – narrativierten dicta illa brevia (Cic. de orat. 2, 221) also eindeutig 
letzterem zuzuordnen. 31 Nach den Kriterien des Formellen und des Funktions-
mechanismus beurteilt würde sich die dazu angeführte Anekdote – sie ist bereits 
aus Kapitel 4 bekannt – bestens in die Reihe der Catonischen Narrative im Cato 
maior einfügen lassen: Auf die polemische Frage seines schurkenhaften Gegners, 
warum er derartig „belle“, habe Catulus (Bruder des dortigen Sprechers Caesar 
Strabo) geantwortet, weil er einen Dieb vor sich sehe (vgl. Cic. de orat. 2, 220). In 
dieser Übereinstimmung der anekdotischen Praxis des Cato maior mit der theo-
retischen dicacitas-Variante der facetiae stilisiert Cicero Cato zu einem homo dicax, 
der zusätzlich im Einklang mit dem dortigen ästhetischen Gebot einschätzen und 
– wie zuvor gesehen – auch selbstironisch reflektieren kann, in welchem Adressa-
tenkreis, in welcher Situation und zu welcher Thematik er seine condimenta (nicht) 
anwenden darf (vgl. Cic. de orat. 2, 221: est hominibus facetis et dicacibus difficillimum, 
habere hominum rationem et temporum et ea, quae occurrunt, cum salsissime dici possunt, 
tenere). Ein legeres Gespräch (vgl. Cic. Cato 3: sermo) unter Freunden über das Alter 
scheint geradezu prädestiniert dafür.

Zur Interferenz von anekdotischem Stil und anekdotischem Wissen (I) 
(nach Cicero, Cato maior de senectute)
Gleichwohl – und so soll zuletzt das Verhältnis von den vermittelten Inhalten und 
Catos anekdotischem Stil beurteilt werden – beansprucht Cicero für seine Schrift 
alias Catos Ausführungen philosophischen Rang, insofern sie als Anleitung zu 

 30 	Wie bereits in Kapitel 4 anhand von anderen Passagen gezeigt wurde.
 31 	Die Zuordnung der dicacitas zu Cato auf der Basis der Zweiteilung der facetiae wird insofern 

noch klarer, als m. E. deren erster Teil, die cavillatio, Laelius im Gespräch über die Freund-
schaft – in unmittelbarer zeitlicher Nähe abgefasst – zugeschrieben wird (vgl. das folgen-
de Kapitel 7). Eine Verknüpfung der beiden Schriften wäre somit in ihrer komplementären 
Stilistik zu sehen, die beide zusammengenommen eine von Ciceros früheren theoretischen 
Einteilungen innerhalb der facetiae in die Praxis umsetzen. Siehe zur grundsätzlichen struk-
turellen Nähe der beiden Schriften Laelius und Cato maior schon Coleman-Norton (1948). Vgl. 
dazu auch Powell (1990) 7, der Ciceros Laelius als „companion-piece“ zu seinem Cato bezeich-
net; gleichwohl – und das ist für meine These der stilistischen Komplementarität der beiden 
Dialoge von großer Bedeutung – bemerkt Powell signifikante Stilunterschiede der beiden 
Schriften: „There is a difference in style and tone as well“ (8).

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



110 Die Anekdote als Biographem – Akteure der Anekdote

einem (‚eudaimonisch‘) sorgenfreien Alter fungieren (vgl. Cic. Cato 2: Numquam 
igitur digne satis laudari philosophia poterit, cui qui pareat omne tempus aetatis sine moles­
tia possit degere). Aber welche Art der Philosophie verlangt nach einem derartigen 
Plauderton oder, andersherum gefragt, welche Art der Philosophie wird durch 
Catos anekdotischen Stil nachgerade erst konfiguriert?

Maßgebend sind hierfür die am Anfang des Dialogs in einer Art auslösendem 
Vorgespräch angestellten Überlegungen zum Begriff der sapientia. 32 Interessant 
ist, dass Cato von den beiden Zuhörern Scipio und Laelius der Titel eines fast sto-
isch anmutenden absoluten Weisen zugeschrieben wird (vgl. Cic. Cato 4: Saepenu­
mero admirari soleo […] ceterarum rerum tuam excellentem, Marce Cato, perfectamque 
sapientiam). Hiermit fällt ein Titel, der Cicero andernorts, sei es aus Konkurrenz zu 
stoischer Arroganz oder vor allem aus Bekenntnis zum Skeptizismus, nicht leicht 
über die Lippen kommt. 33 Nun könnte man schließen, dass Cato in der bestätigen-
den Antwort tatsächlich stoisch-arrogante Allüren an den Tag legte; denn er weist 
auf seinen Beinamen hin, der über die Meinung eines Scipio und Laelius hinaus 
auf ein breites gesellschaftliches Einverständnis bezüglich desselben abzielt (vgl. 
Cic. Cato 5: Quocirca si sapientiam meam admirari soletis [quae utinam digna esset opi­
nione vestra nostroque cognomine!]). Allein der Ausdruck seiner Hoffnung, dieser 
Vorstellung auch gerecht zu werden, kann für Catos Bewahrung seiner Beschei-
denheit stehen. Weitaus gewichtiger ist hierbei, dass Cato zugleich eine präzise 
Schärfung bzw. Einschränkung seines persönlichen Konzeptes der Weisheit vor-
nimmt: Es gehe ihm dabei nicht etwa um eine universale, theoretische Erkenntnis, 
sondern um aus der natura ableitbare Handlungsmaximen (vgl. ebd.: in hoc sumus 
sapientes, quod naturam, optimam ducem, tamquam deum sequimur eique paremus), wo-
bei sich m. E. der Aspekt der Handlung hier vor allem in den Begriffen der Imi-
tation äußert (dux, sequi, parere). Auch dies mag auf den ersten Blick unter ein sto-
isches Label fallen, würde Cato nicht im selben Augenblick ein simile anfügen, das 
den stoischen natura-Begriff offensichtlich weitete, wenn nicht gar idiosynkratisch 
verwässerte; 34 von der Vorstellung des Naturgesetzes, dass es zu jedem Anfang 
auch ein Ende geben muss, schwenkt Cato wortwörtlich in den Bereich der Natur 
und zeigt die Vergänglichkeit jedes fruchttragenden Zeitraums (vgl. ebd.: necesse 

 32 	Siehe Luck (1964) zur Entwicklung des sapientia-Begriffes. Zur dort festgestellten „Bedeu-
tungsfülle“ bei Cicero (v. a. 210–215), auch mit dem Hinweis auf unterschiedliche konzep-
tuelle Gewichtungen (z. B. theoretische Bildung vs. philosophische Praxis, 212f.) ließen sich 
auch die im Folgenden beobachteten ständigen synchronen Verschiebungen der Semantik 
der sapientia je nach Kontextualisierung des Konzeptes hinzudenken.

 33 	Vgl. dazu beispielsweise das Kapitel 18, in dem Ciceros Reaktion auf die stoische Monopoli-
sierung der scientia durch den stoischen Weisen Thema ist, oder die Kapitel 13 bis 17, wo das 
Anekdotische generell im Rahmen von Ciceros Skepsis mit einem epistemologischen Frage-
schwerpunkt ausgelotet wird.

 34 	Zu den diversen Vergleichen und ihrer Funktion im Cato maior siehe Sjöblad (2009): Metaphors 
Cicero Lived by: The Role of Metaphor and Simile in De Senectute; zu den spezifisch naturbezo-
genen Bildern jetzt auch Marchese (2019): „Piantare alberi. Storie e modelli di crescita nel Cato 
maior de senectute di Cicerone“.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



111Philosophie im Plauderton (I)

fuit esse aliquid extremum, et tamquam in arborum bacis terraeque fructibus, maturitate 
tempestiva quasi vietum et caducum) – eine klare Ankündigung des späteren Exkur-
ses in seine präferierte Disziplin der Landwirtschaft (vgl. erneut Cic. Cato 51–60). 
Weise sei nur (oder aus Catos Perspektive ‚schon‘), wer ein derartiges Weltgefüge 
akzeptiere (vgl. ebd.: quod ferendum est molliter sapienti).

Mit diesem Schwenk ins Natürliche, aber auch ins Handlungsbezogene geht 
also eine Reduktion oder, weniger einschränkend formuliert, ein Transfer von 
Catos sapientia- bzw. Wissenskonzepts einher, das den Fokus auf eine Pragmati-
sierung der zu vermittelnden Inhalte und auf ein Aufzeigen eines altersspezifi-
schen Knowhows verschiebt. 35 Als programmatischer Hinweis darauf kann auch 
die Widerlegung des ersten Gliederungspunktes (vgl. Cic. Cato 15–26), nämlich 
der These, dass es im Alter mit der vita activa vorbei sei, gelten (vgl. Cic. Cato 15: 
A rebus gerendis senectus abstrahit). Doch auch im Zuge der anderen Gliederungs-
punkte, vor allem bei der Argumentation für den gemäßigten und rechten Erhalt 
der voluptas im Alter (vgl. Cic. Cato 39–66), wo Cato Zuhörer und Leserinnen in 
sein durch und durch privates Gartenreich entführt, zielt das Gespräch augen-
scheinlich auf das Aufzeigen des Pragmatischen und Lebensweltlichen ab; bis hin 
zum Schlusssatz, in dem die Rückkopplung alles Dargestellten an die persönliche 
Erfahrung überdeutlich wird: Scipio und Laelius werden die Richtigkeit der Cato-
nischen Maximen erst dann feststellen können, wenn sie ihr Alter in der eigenen 
Haut erfahren (vgl. Cic. Cato 85: ut ea quae ex me audistis re experti probare possitis).

Diese Verschiebung lässt sich meiner Meinung nach auch in der spezifischen 
Stilistik des Cato maior nachzeichnen. Es sind keine theoretisch aufgeladenen Ar-
gumentationsverfahren oder sorgfältig abgeleitete Syllogismen am Werk, sondern 
vornehmlich Anekdoten, die axiomhaft-unmittelbar Verhaltensweisen, Umgang 

 35 	Siehe zum epistemischen Status von nicht-propositionalem Wissen Christiane Schildknecht 
(2004). Mit dem Ziel der Etablierung einer komplementären und gleichwertigen Wissensform 
gegenüber dem herkömmlichen propositionalen Satzwissen, das auf „Wahrheitswertfähig-
keit“ und einer stringenten „Begrifflichkeit“ beruhe (759), plädiert Schildknecht für einen 
„erweiterte[n] Erkenntnisbegriff“, der eben auch nicht-propositionale Formen des Wissens 
wie zum Beispiel „praktisches Wissens im Sinne eines (…) knowing how“ (ebd.) berücksichtigt. 
Wichtig für die hiesige Beurteilung der Reziprozität von Stil und Inhalt ist, dass sich Schild-
knecht auch für eine besondere ästhetische Bedingtheit von Wissen ausspricht (759f.); wäh-
rend sich jede Proposition auf ein klares Sagen stützen könne, funktioniere die Vermittlung 
von nicht-propositionalem Wissen oft über eine Art indirektes Zeigen – Metaphern wären 
ein Beispiel dafür (vgl. 760). In ihrem Buchartikel „Rhetorizität und Literarizität der Philo-
sophie“ (2017) führt sie unter Wiederholung ihrer Prämissen zu einem nicht-propositionalen 
Wissen (vgl. 473–479) neben der Metapher noch weitere spezifische literarische Darstellungs-
formen nicht-propositionalen Wissens wie Ironie oder Aphorismus an (vgl. 479–488); gera-
de die verwandte Form des Aphorismus, aber auch die Betonung des praktischen Wissens 
müssen einen direkten Anschluss an die obigen Beobachtungen zur Anekdote erlauben, und 
so übernähmen – mit Christiane Schildknecht gesprochen – Catos Anekdoten also die Rolle 
eines nicht-propositionalen Mediums der Wissensvermittlung, das einen Blick auf aus der 
Lebenswelt gegriffene Handlungen wirft und bisweilen viel mehr birgt, als die Pointe zu-
nächst zu verstehen gibt. Schildknechts Wissenskonzept bespreche ich genauer in Fellner/
Grandl (2021) 192–195.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



112 Die Anekdote als Biographem – Akteure der Anekdote

und Reaktionen rund um das Alter aus der griechischen, römischen und Cato-
nischen Historio- bzw. Biographie vor Augen führen. Mehr noch: Catos Inter-
esse scheint bei der üppigen Verwendung der besagten Narrative nicht primär 
geschichtlich, sondern lebensgeschichtlich zu sein. Diese Fokussierung von Ge-
schichten aus dem Alltag und der Lebenswelt kombiniert mit deren adäquater 
Darstellungsform, der Anekdote, verlangt und erwirkt eine grundsätzliche Neu-
konfiguration und präzise Abstimmung des zugrunde zu legenden sapientia-Be-
griffes. 36 Catos idiosynkratische dicacitas entspricht dabei einem ebenso individu-
ellen Wissenskonzept, das seine Perfektion schon auf der Ebene eines durchaus 
erreichbaren Erfahrungswissens erhält und dem die theoretisch-ideellen Sphären 
der Skepsis oder Stoa fernliegen. 37

Dass Cicero der Stilkategorie des facetum, dem bekanntlich in einem signifikan-
ten Anteil auch die dicacitas zuzurechnen ist, dieses Potenzial des Wissenstrans-
fers als reziproke Angleichung von Form und vermitteltem Inhalt zuschreibt, soll 
im Folgenden noch klarer werden, wenn es um eine kurze Betrachtung der kom-
plementären Sprechart des Laelius in der Schrift De amicitia im Stil der cavillatio 
und die analogen Konsequenzen für das dort entworfene Wissensmodell geht.

*

 36 	Siehe zu dieser These der Anekdote als genuinen Mediums der Lebenswelt (bei Blumenberg) 
Fleming (2012) „On the Edge of Non-Contingency: Anecdotes and the Lifeworld“ und die 
Seite 224, Fußnote 55, des Kapitels 13. Vgl. zur Beobachtung einer ‚lebensweltlichen‘ Spra-
che, wenn auch jenseits von jeglichen epistemischen Schlussfolgerungen, bereits auch Haight 
(1940) 35: „So the Dialogue on Old Age gave samples of small, illustrative anecdotes centered 
on sayings and acts of famous men, stories largely from Greek sources, brief, concise, pointed, 
told in everyday language to enrich the conversation.“

 37 	Aber Cato ist auch als Pionier des Eklektizismus denkbar: Er integriert und transformiert 
stoisches Gedankengut nach seinem persönlichen Verständnis, aber beispielsweise auch epi-
kureisches, vor allem dort, wo es um voluptas in Kombination mit seinen Gartenerfahrungen 
geht. Im Grunde scheint es, als würden sowohl die stoische natura als auch die epikureische 
voluptas nach Catos eigenem Maßstab auf sein Spezialgebiet der res rustica herabgebrochen – 
Catos Berührung mit griechischem Gedankengut im hohen Alter bekommt einen starken 
Beigeschmack von Eigenwillen. Siehe zum Begriff der voluptas in Ciceros Schrift Cato maior de 
senectute auch Prost (2008) und Franchis (2008).

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



7

Philosophie im Plauderton (II)

Transferierte sapientia, oder: Laelius’ Filologie im Laelius de amicitia

Nos autem a te potius [quaerimus]; quamquam etiam ab istis [sc. qui de 
amicitia disputant] saepe quaesivi et audivi, non invitus equidem; sed 
aliud quoddam filum orationis tuae. 1

Marcus Tullius Cicero

Theoretische Mutmaßungen über Laelius’ Stil (Cicero, Laelius de amicitia)
Nach einem kurzen Vorgespräch über die Freundschaft inszeniert der federfüh-
rende Sprecher Laelius die Grenzen seiner Ausführungen und empfiehlt seinen 
Zuhörern das Aufsuchen von Experten (vgl. Cic. Lael. 24: Hactenus mihi videor de 
amicitia quid sentirem potuisse dicere: si qua praeterea sunt […] ab eis […] qui ista dispu­
tant quaeritote). 2 Die Reaktion der beiden Zuhörer Fannius und Scaevola auf Laeli-
us’ Bescheidenheit ist deutlich: Es komme weniger auf das Was der Inhalte als auf 
das Wie der spezifischen Darstellung an; Laelius besteche dabei vor allem durch 
sein filum orationis (Cic. Lael. 25). 3 Dieses ästhetische Mehr sei – so der indirekt 
autobibliographische Hinweis – vor allem auch an dessen Auftritt im Dialog De 
re publica ersichtlich (vgl. ebd.: Tum magis id diceres, Fanni, si nuper in hortis Sci­
pionis, cum est de republica disputatum, adfuisses). 4 Damit ist klar, dass Cicero eine 
Vergleichbarkeit sämtlicher Texte in der Stimme des Laelius bei der Konfiguration 
von dessen Stil impliziert, wie ich es zuvor auch für Cato vorgeschlagen habe. 5 Die 

 1 	 Cic. Lael. 25 – „Wir wollen aber lieber dich fragen! Freilich habe ich auch schon oft diejenigen 
befragt und angehört, die gemeinhin über das Thema Freundschaft sprechen; und das, für 
mein Teil, nicht ungern. Und doch ist der Fluss deiner Rede ein ganz anderer!“ Der lateini-
sche Text der Schrift Laelius de amicitia folgt der Ausgabe Marci Tulli Ciceronis De re publica. De 
legibus. Cato maior de senectute. Laelius de amicitia, ed. J. G. F. Powell, Oxford 2006.

 2 	 Vgl. zu Laelius’ Selbstinszenierung als Laie und zu seinem Verweis auf Spezialisten bereits 
Cic. Lael. 17.

 3 	 Vielleicht ist hier auch eine neoterische Konnotation (oder Pränotation?) mitgedacht, da das 
Wort filum in Bezug auf Sprache und Text gewiss ein deducere suggeriert. Powell (1990) 92f./ad 
loc. spricht von einer „nicht unüblichen“ Metapher, die vor allem auf die „Textur“ einer Rede 
abziele, und listet wertvolle Parallelstellen bei Cicero und Horaz.

 4 	 Indirekt heimst sich Cicero mit derartigen Verweisen auf das eigene Œuvre, wenn auch in einer 
sehr subtilen Art und Weise, doch gewiss auch selbst stilistische Lorbeeren ein; als Autor ist er 
in der Lage, werkübergreifend eine Mimesis des spezifischen Laelius’schen Stiles vorzulegen.

 5 	 Also könnte man z. B. auch wieder die Stilurteile in Ciceros Brutus heranziehen: Dort gilt 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



114 Die Anekdote als Biographem – Akteure der Anekdote

Betonung der Relevanz des Stilistischen scheint hier also noch deutlicher als im 
Cato maior, und das Prinzip einer idiosynkratischen Sprechweise der persona des 
Laelius genauso grundlegend wie in Catos Fall. Geschlagen von diesem schmei-
chelhaften, ästhetischen Argument muss Laelius also eine ausführliche Darstel-
lung der Freundschaft folgen lassen.

Neben dieser zentralen metaphorischen Benennung von Laelius’ einzigartiger 
‚Filologie‘, die im Folgenden im Sinne der ‚fazetischen‘ cavillatio eingeordnet und 
analog zum vorherigen Kapitel in ihrer eine spezifische Neukonfiguration des 
sapientia-Begriffes kausierenden Dimension beleuchtet werden soll, erweist sich 
Laelius zudem selbst als kompetenter Beurteiler des guten Stils. An einer Stel-
le kritisiert er eine Art ‚Pseudo-Freundschaft‘, bei der sich Freunde gegenseitig 
scheinheilig nach dem Mund reden (vgl. Cic. Lael. 98f.). Das beste Beispiel hierfür 
sei der Typus des Parasiten in der Komödie; anhand eines Zitates aus Terenz’ Der 
Eunuch zeigt Laelius, was seiner Meinung nach gerade nicht als facetum einzu-
stufen sei (vgl. Cic. Lael. 98: Nec parasitorum in comoediis assentatio faceta nobis vi­
deretur). In dieser Feststellung könnte man Laelius’ Bekundung seines Wissens 
um die theoretischen Grundlegungen der Ciceronischen facetiae sehen; mit ihrer 
Hilfe weiß er, die Grenzen des guten Tons abzustecken (vgl. ebd.: satis erat respon­
dere ‚Magnas‘). Da sich die Stilkritik hier jedoch auf die Verwendung eines einzi-
gen Wortes bezieht (eines allzu überschwänglichen ‚ingentes‘ statt eines einfachen 
‚magnas‘), scheint hier ein ganz anderer Teilbereich der facetiae adressiert, als es 
zuvor im Cato maior der Fall war, wo es um die dicacitas in Form narrativierter 
facete dicta ging, die sich punktuell und gut isolierbar im Text einstellen. Laelius’ 
Blick gleichsam auf eine Mikroebene, der weder die rahmende Beschreibung des 
Okkasionellen noch die steigernde Erzählung des Provokativen beachtet, sondern 
allein die pointierte Aussage an sich bzw. in ihren Einzelelementen fokussiert und 
hier entsprechend als weniger witzig-elegant als vielmehr einfältig-plump bewer-
tet, scheint sich also eher mit dem zur dicacitas komplementären Part der facetiae, 
der cavillatio, zu decken. Deren Beschreibung als ein sich eben nicht punkthaft, 
sondern flächendeckend ausbreitendes Phänomen (vgl. erneut Cic. de orat. 2, 218: 
aequabiliter in omni sermone fusum und Cic. de orat.  2,  219: perpetua festivitas), das 
sich schwerer isolieren lässt als die Catonischen Anekdoten und relativ formlos in 
Laelius’ sermo eingeflochten ist, muss – gerade in der Semantik des Wortes fusum – 
an das Bild des ununterbrochenen Fließens und Strömens des Laelius’schen filum 
orationis erinnern. 6

Laelius bereits als sorgfältiger und äußerst eleganter Redner (vgl. die stilcharakterisierenden 
Adjektive in Cic. Brut. 83–93: dulce, augustum, accuratum, elegans, diligens, limatum), der im Ver-
gleich mit Scipio sogar die Nase vorn hat (vgl. Cic. Brut. 83: dicendi tamen laus est in Laelio inlus­
trior), auch wenn er bisweilen zu einem archaischen Stil und einer ausgefallenen Wortwahl 
neige (vgl. ebd.). Siehe zur Bewertung des Laelius’schen Stils in Übereinstimmung mit den 
facetiae auch Cic. off. 1, 108: in C. Laelio multa hilaritas.

 6 	 Während verschiedene Wörterbücher die auf die Rhetorik/Poetik übertragene Bedeutung 
des Wortes filum eher als ‚neutrale‘ Begriffe von Stil, Art und Weise, Textur oder Machart 
übersetzen, wobei das spezifische Bild des Fadens völlig verloren geht, plädiere ich für die 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



115Philosophie im Plauderton (II)

Um es nicht ganz bei der Metaphorik dieser Bewertungskategorien zu belas-
sen – auch wenn Ciceros explizite Hinweise im Laelius de amicitia sich auf die be-
sprochenen Ausdrücke und Textstellen beschränken und er sich in der facetiae-
Passage einer präzisen Theoretisierung der cavillatio verwahrt (Cic. de orat. 2, 219: 
Sed cum illo in genere perpetuae festivitatis ars non desideretur) – soll in einem indirek-
ten Annäherungsversuch anhand von Textbeispielen, die sich zu einer entspre-
chenden Einschätzung anbieten könnten, die praktische Gestaltung von Laelius’ 
Stil beleuchtet werden; 7 dabei geht es nicht um die Frage, was die cavillatio nun 
recht eigentlich sei – dies müsste so subjektiv und vage bleiben, wie es Cicero 
ankündigt –, sondern erneut vielmehr um die Interferenz der facetiae im Allge-
meinen mit den durch sie vermittelten Inhalten, was den Rückstoß auf das Ver-
ständnis von sapientia hier noch deutlicher als im Cato hervortreten lässt und den 
dort angedachten Transfer eines idiosynkratischen Wissensbegriffs noch weiter 
schärfen wird.

Laelius’ Stil in der Praxis (Cicero, Laelius de amicitia)
Schon in dem Moment, wo Laelius seinen Zuhörern nachgibt und sich zur Dar-
legung seiner Gedanken zum Thema Freundschaft bereit erklärt, flicht er einen 
schnippischen Kommentar ein: Fannius’ und Scaevolas wiederholtes Drängen 
komme der Anwendung von Gewalt gleich (vgl. Cic. Lael. 26: Vim hoc quidem est ad­
ferre!). Eine besondere Komik des Ausspruchs, wenn auch – wie oben beschrieben – 
ohne recht passende occasio oder schlüssig aufgebaute provocatio in einem noch 
nicht formalisierten Rohzustand, ergibt sich, wenn man ihn als ein der Komödie 
Die Wolken des Aristophanes entnommenes Zitat ansieht (vgl. Aristoph. Nub. 1299: 
ταῦτ’ οὐχ ὕβρις δῆτ’ ἐστίν;) – eine Pointe doppelten Bodens und bestechlichen Wit-
zes, da sie in einem metaleptischen Sprung von der Zeit des fiktiven Gesprächs in 
die Zeit des Autors zugleich Anspielung auf den Mord Caesars sein könnte, der in 
dasselbe Jahr wie die Abfassung der Schrift fällt (vgl. Suet. Iul. 82, 1: ‚ista quidem vis 

der cavillatio entsprechende stilistische Konnotation des ununterbrochen, gleichmäßig und 
flüssig Laufenden. Das Vorkommen dieses Begriffes an anderen Stellen des Ciceronischen 
Textcorpus ermöglicht beide Lesarten: Einmal steht es parallel zum neutralen genus (vgl. 
Cic. de orat. 3, 103: haec formanda filo ipso et genere orationis), ein anderes Mal wird es scheinbar 
mit dem Wort sucus gleichgesetzt, das sehr ähnliche Bildqualitäten des Fließens und Hervor-
strömens besitzt, was für ein Bewahren der ursprünglichen Konnotation des Wortes filum 
stehen könnte (vgl. Cic. de orat. 2, 93: omnes etiam tum retinebant illum Pericli sucum, sed erant 
paulo uberiore filo). Apropos sucus: Im Italienischen wird das Wort filo auch für Flüssigkeiten 
benutzt – ab wann, ist bekanntlich schwer zu ermitteln; das Bild eines filo d’olio entspricht 
dabei m. E. genau der Vorstellung von der ‚Konsistenz‘ von Laelius’ ‚Filologie‘.

 7 	 So auch Powell (1990) 16–18 in seinem Kapitel „Style and literary characteristics“, der, wie 
ich, Cicero die Gestaltung eines spezifisch Laelius’schen Stils unterstellt: „one should at least 
enquire whether Cicero attempts a stylistic characterisation of Laelius“; dazu gehörten u. a. 
„informality and urbanity“ (17) oder das hohe Aufkommen von „proverbs and proverbial 
expressions“ (ebd.); die These des „extensive use of examples“ (ebd.) ist mir, wie ich im Fol-
genden darlegen werde, schwer am Text nachzuvollziehen.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



116 Die Anekdote als Biographem – Akteure der Anekdote

est‘). 8 Ungeachtet dieser illusionsbrechenden Bivalenz des facetum für Protagonist 
und Autor zugleich ist für die Logik der Laelius’schen scherzhaften Bemerkung 
natürlich nur die Tatsache relevant, dass er ein komödienhaftes Versatzstück in den 
Fluss seiner Rede einwebt – eine Technik, wie sie bei ihm des Öfteren Anwendung 
findet (vgl. Cic. Lael. 89, 93 oder 98, wo aus Terenz zitiert wird). 9 Die Komik ergibt 
sich – um bei dem ausführlich besprochenen Beispiel zu bleiben – im Falle des 
Aristophanes-Zitats dabei erst in der radikalen Verschiebung des Kontextes; der 
von Laelius als geflügeltes Wort wiederverwendete Ausspruch des Amynias, der in 
der Komödie tatsächlich eine vis in Form von einer Tracht Prügel abbekommt (vgl. 
erneut Arist. Nub. 1298ff.), scheint vor diesem Hintergrund leicht deplatziert und 
übertrieben, mag aber gerade darin sein facetum generieren. 10

Neben dem Einflechten von teils kontextentstellten Komödienzitaten fällt vor al-
lem noch die hohe Dichte von Sprichwörtern und Phrasen ins Auge, die aufgrund 
ihrer überzeitlichen Bedeutungskraft und entsprechender Markierung wie Sprich
wörter klingen. So führt Laelius zur Beschreibung seiner eigenen Methodik die pro
verbiale „fette Minerva“ an (vgl. Cic. Lael. 19: Agamus igitur pingui, ut aiunt, Minerva), 
die als Sprichwort-Patronin übrigens auch in Caesar Strabos Motto, das der Darstel­
lung der facetiae vorangestellt ist, auftritt, wenn auch im Gewand einer anderen Re­
densart (vgl. Cic. de orat. 2, 233: Sic ego nunc […] docebo sus, ut aiunt). 11 Gerade Versatz­

 	 8 	Der lateinische Text folgt der Ausgabe C. Suetoni Tranquilli De vita Caesarum libros VIII et De 
grammaticis et rhetoribus librum, ed. R. A. Kaster, Oxford 2016; ich verdanke den Hinweis auf 
Aristophanes Kasters Similienapparat, in dem er Caesars Ausspruch auf den besagten Vers 
aus den Wolken zurückführt. Der hier zitierte griechische Text folgt der Ausgabe Aristopha­
nes. Clouds. Edited with Introduction and Commentary, ed. K. J. Dover, Oxford 1968. Kaster weist 
für Sueton natürlich nur auf Aristophanes Die Wolken, nicht Ciceros Laelius zurück; dafür 
weist Powell (1990) 93/ad loc. von Ciceros Laelius auf Sueton voraus; gleichwohl (nur) unter 
der Berufung der sprichwörtlichen Dimension des Ausdrucks vim adferre; wichtiger ist ihm 
die Betonung des juristischen Kontextes, aus dem diese Formel stamme. Zu einer möglichen 
Legitimation meines intertextuellen Rück- bzw. Vorverweises siehe auch die Fußnote 11, Sei-
te 177, des Kapitels 10.

	  9 	Siehe im Falle von Cic. Lael. 98 die vorherige Bewertung des Komödienverses als nicht face­
tum. Auch Cato in De senectute zitiert bisweilen Dichtung, hauptsächlich jedoch Ennius und 
Caecilius (vgl. Cic. Cato 1, 10, 14, 16, 24f. oder 73). Dabei ist auffällig, dass die Zitate längere 
Abschnitte umfassen und in der Regel dem Versmaß und deshalb augenscheinlich auch dem 
wörtlichen Text folgen; somit scheinen die Zitate weniger ‚verdaut‘ und integriert als es bei 
Laelius der Fall ist, der sich oft nur kurze, im Grunde also durchaus prosaisch anmutende 
Phrasen ausborgt. Siehe zu einer detaillierten Analyse von „Form und Funktion des Zitats 
in den philosophischen Dialogen Ciceros“ Spahlinger (2005), insbesondere 31–66 (zu Cato in 
Ciceros Cato) und 173–187 (zu Cato in Ciceros De officiis).

 10 	In der im Kapitel 4 besprochenen facetiae-Passage gibt es tatsächlich auch eine Kategorie, die 
Vers-Zitate als facetum berücksichtigt (vgl. Cic. de orat. 2, 257: Saepe etiam versus facete interponi­
tur). Die dortigen zwei Beispiele verdeutlichen einen ähnlichen komischen Dreh, den die kon-
krete Lebenssituation als neuer dramatischer Kontext damit erhält (vgl. ebd.). Zwar scheint so 
die Möglichkeit der direkten Rückbindung des Laelius an Ciceros Theorie des facetum bestätigt, 
ob die Kategorie eher der dicacitas oder der cavillatio zuzuordnen ist, muss m. E. jedoch vor 
allem auf Grund der besagten ‚Einteilungsaporie‘ der facetiae in teilweise sich überlappende 
und widersprechende und zu viele Obergruppen und Unterkategorien offenbleiben.

 11 	Die Bedeutung des Ausdrucks ist hier etwas kryptisch; wahrscheinlich soll sie die Absage 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



117Philosophie im Plauderton (II)

stücke wie das hiesige ut aiunt oder das mehrmalig eingeschobene quod/ut dicitur (vgl. 
Cic. Lael. 67, 97 und 101), das sonst in der Regel als ‚Anekdoten-Shifter‘ par excellence 
fungiert, 12 picken zusammenhangslose dicta heraus, die tief ins Leben greifen und 
aus einem kollektiven, allen bekannten Reservoir schöpfen. Ihren ursprünglichen 
Kontext vergessend werden sie ohne narrativierendes Abschweifen oder szenische 
Ausgestaltung direkt in den Flow der Laelius’schen Rede eingepflegt. 13

Zu diesen altehrwürdigen und überindividuellen Verdikten (vgl. auch Cic. Lael. 
85: vetere proverbio), die Laelius’ Stil so anders als Catos anekdotische Sprechart 
machen, scheinen sich streckenweise aber auch persönliche Phrasen zu gesellen, 
gerade wenn Laelius nach besonders gelungenen, teils auch innovativen Formu-
lierungen sucht und sie unter der Spontaneitätsbekundung ut ita dicam (Cic. Lael. 
49 und 69) auch als solche inszeniert und markiert, als wollte er sie zu Redewen-
dungen ‚veredeln‘. 14 Zu derartigen noch die Spur des Individuellen in sich tra-
genden Aussprüchen, die jedoch zugleich das Potenzial zu Wiederholbarkeit und 
Zeitlosigkeit implizieren, lassen sich auch die Entlehnungen aus dem altbekann-
ten Catonischen dicta-Sammelsurium hinzurechnen; die beiden zitierten Maxi-
men zur Freundschaft stammen dabei von Cato selbst (vgl. Cic. Lael. 90: Scitum 
est enim illud Catonis, ut multa und 76: Tales igitur amicitiae sunt […] ut Catonem dicere 
audivi, dissuendae magis quam discindendae). Während erstere bereits den Rang von 
großer Berühmtheit erlangt hat (scitum, illud) und sich somit im Einklang mit der 
eben beschriebenen Strategie zur Rezitation als Lebensweisheit eignet, besticht 
letztere vor allem durch den – bereits von Cato bekannten – Gleichklang ihrer 
zentralen Prädikatskomponenten. 15 Es ist, als hätte Laelius bei der besagten Su-
che nach besonders treffenden Wendungen zur Versprachlichung seines amicitia-
Konzeptes ebendieses Catonische Gesetz vor Augen oder, vielmehr, im Ohr, wenn 
er Freundschaft als reziprokes vel amare vel redamare definiert (Cic. Lael. 49) oder 
den alter idem (Cic. Lael. 81) mit Phrasen wie animus unus ex duobus (Cic. Lael. 81 und 
vgl. 92) oder alter pro altero suscipere und alter ab altero postulare umschreibt. 16

an die allzu theoretisch-ideelle Herangehensweise der Stoiker in ihrer Definition des sapiens 
ergänzen, wie Laelius sie zugunsten einer Philosophie der Pragmatik und Lebenswelt unmit-
telbar davor ausspricht (vgl. Cic. Lael. 18). Zu einer genaueren Erklärung dieses Sprichworts 
siehe Powell (1990) 87/ad loc.: Er übersetzt „in rough common-sense terms“; das Adjektiv pin­
guis sei hier vor allem als Gegenteil von subtilis aufzufassen (also kann das Sprichwort durch-
aus auch stilistisch gemeint sein). Zur Redensart des sus Minervam docet (vgl. Cic. de orat.  
2, 233) siehe Leeman/Pinkster/Rabbie (1989) 235/ad loc., zu Ciceros Verwendung von Sprich
wörtern allgemein Achard (1999).

 12 	Vgl. dazu erneut das definitorische Grundlagenkapitel 3.
 13 	Gleich wie zuvor für die Dichterzitate beschrieben (vgl. Fußnote 10) gibt es auch für Sprich-

wörter Raum innerhalb der facetiae; sie schlössen sich im Grunde direkt an ein und dieselbe 
Kategorie „Zitat“ an (vgl. Cic. de orat. 2, 258: In hoc genere coniciuntur etiam proverbia).

 14 	Auch Powell (1990) 19 spricht vom „proverbial status“ mancher solcher Phrasen des Laelius; 
so beispielsweise bei der Formulierung des „alter ego“ (als Definition von Freund).

 15 	Siehe erneut Seite 101 des vorherigen Kapitels zur Paronomasie und ihrer Verlinkung in Ci-
ceros facetiae-Passage (vgl. Cic. de orat. 2, 256).

 16 	Seine Ennius-Zitate – freilich eine reiche Fundgrube für Gleichklang, Alliteration und der-

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



118 Die Anekdote als Biographem – Akteure der Anekdote

Egal ob Genese von eigenen geflügelten Worten (siehe z. B. auch Cic. Lael. 86: 
sine amicitia vitam esse nullam), egal ob Zitieren von bereits etablierten Aussprüchen 
Catos, allgemein anerkannten Redewendungen oder treffenden Komödien- oder 
Tragödienversatzstücken – in allen Fällen zeichnet sich im Grunde dasselbe Phä-
nomen ab: Die von Laelius inkorporierten dicta haben ihren jeweiligen Kontext 
eingebüßt (während sie bei Cato in der Regel in eine formal und logisch stringente 
occasio und provocatio eingebettet waren) oder sind, was insbesondere den Status 
von Sprichwörtern betrifft, überhaupt kontextlos, wodurch sie sich noch mehr zur 
eben beschriebenen Appropriation durch Laelius anbieten. Sie alle ‚schwirren‘ 
wie pointierte Lebensweisheiten sozusagen zwar formlos, aber doch funktional 
eingebunden in Laelius’ Darstellung umher. Pointiert muss dabei wohl eher „auf 
den Punkt gebracht“ als „Witz oder Spitze“ im Sinne einer anekdotischen Pointe 
bedeuten: Cicero bringt diese Art zu sprechen nämlich auch insofern indirekt mit 
Laelius in Verbindung, als er die mündliche Quelle zur Verfassung seiner Schrift, 
Q. Mucius Scaevola, auf ebensolche besonders memorable Aussprüche reduziert 
(vgl. Cic. Lael. 1: multa etiam breviter et commode dicta memoriae mandabam). Laelius’ 
dicta verteilen sich – und das sind, wie weiter oben belegt, nicht meine, sondern 
Ciceros Zuschreibungen und Bewertungen – gleichbleibend elegant, wohlklin-
gend und teils mitunter auch witzig über Laelius’ Rede aus und könnten somit 
als Phänomene seines spezifischen filum orationis, aber auch im Allgemeinen der 
cavillatio gelten. In jedem Fall unterscheiden sie sich grundlegend vom Duktus 
der dicacitas, für die vor der Schablone der facetiae-Passage und des Cato maior von 
einer Struktur kurzer, formal viel griffiger konturierter Narrative mit punktueller 
Spannungsentladung in der Erscheinung einer Pointe ausgegangen werden kann.

Diese offensichtliche Verschiedenheit der Stile eines Laelius und eines Cato, 
die sich vor allem in den Schiften De amicitia und De senectute in Bezug auf die 
formale Gestaltung der eingeflochtenen dicta äußert, fügt sich einwandfrei in die 
für Cicero postulierte konzise Differenzierung der Redeweisen unterschiedlicher 
personae. 17 Gleichwohl treffen sich gerade diese beiden Charaktere in der Komple-
mentarität der facetiae und sind, so meine abschließende These, insbesondere da
rin, wie sie diese funktionalisieren, zusammenzudenken: Schon in seiner Schrift 
De oratore lässt Cicero das facetum insgesamt in Beziehung zu Themen und einer 
Sprache der Lebenswelt, um nicht zu sagen zur Umgangssprache setzen; diese 

gleichen – scheint Laelius auch nach diesen Kriterien auszuwählen; vgl. Cic. Lael. 22: vita vita­
lis, ut ait Ennius und 64: Ennius recte ‚Amicus certus in re incerta cernitur’. Zu der Idee einer Art 
System der Intertextualität der lateinischen Literatur, das sich nicht so sehr auf Text als auf 
Klang beziehe, siehe Butler (2015).

 17 	Die Unterschiede der beiden Schriften betreffen also hauptsächlich den Stil – umso auffälli-
ger, als sie in vielen anderen Punkten wie der Nähe der Zeit der Abfassung, den auftretenden 
Personen, dem Umfang und v. a. dem philosophischen Gehalt sehr ähnlich sind. Vgl. zu den 
Gemeinsamkeiten der beiden Texte erneut Coleman-Norton (1948); für dieselbe Beobachtung 
stilistischer Unterschiede erneut Powell (1990) 7f. Das Analogieverhältnis der beiden Schrif-
ten ist – zumindest vom Laelius zurück auf den Cato blickend – freilich schon von Cicero 
selbst explizit angedacht (vgl. Cic. Lael. 4f.: ut – sic).

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



119Philosophie im Plauderton (II)

Sphäre eigne sich gewissermaßen als Rohmaterial zur ‚fazetischen‘ Aufbereitung. 
Aufgrund der einschlägigen Relevanz für die im Laelius intendierte Verwendung 
des facetum lohnt es sich, die Passage hier in ihrer ganzen Länge anzuführen. Es 
spricht Antonius über die bestechende facetiae-Strategie des Crassus:

Ac mea quidem sententia – frequens enim te audivi atque adfui – multo maiorem partem 
sententiarum sale tuo et lepore et politissimis facetiis pellexisti, cum et illud nimium 
acumen inluderes et admirare ingenium Scaevolae qui excogitasset nasci prius oportere 
quam emori; cumque multa conligeres et ex legibus et ex senatus consultis et ex vita ac 
sermone communi non modo acute sed etiam ridicule ac facete, ubi si verba, non rem 
sequeremur, confici nihil posset: itaque hilaritatis plenum iudicium ac laetitiae fuit; in 
quo quod tibi iuris civilis exercitatio profuerit, non intellego; dicendi vis egregia, summa 
festivitate et venustate coniuncta, profuit. 18

Wie Cicero verschiedene Ausprägungen des facetum also bereits theoretisch mit-
unter mit der vita und dem sermo communis zugleich in Verbindung bringt (und 
dabei theoretischere Wissensgebiete wie die Jurisprudenz in ihrer ‚stillosen‘ Rein­
form explizit hintanstellt) und wie er im Cato maior dann praktisch vorführt, in-
wiefern eine derartige Sprache eine Philosophie der verbürgt-realistischen Nähe 
und der Lebenswelt bedingt, so soll nun auch für den Laelius dieselbe Interdepen-
denz von filum orationis und die darin vermittelte sapientia herausgestellt werden, 
die, rückwirkend, erneut für Cato oder im Allgemeinen für das Genre bzw. die 
Stilkategorie des facetum gelten kann.

Zur Interferenz von anekdotischem Stil und anekdotischem Wissen (II) 
(nach Cicero, Laelius de amicitia)
Die begriffliche Arbeit an einem neuen Konzept der sapientia und die Abrechnung 
mit einer gewissermaßen erstarrten, alten Vorstellung von derselben ist in der 
Schrift Laelius de amicitia von Anfang an virulent. Relevant ist sie allein schon des-
halb, weil Laelius mit der Tatsache konfrontiert ist, dass ihm der Beiname sapiens 
zugeschrieben wird (vgl. Cic. Lael. 6: te sapientem et appellant et existimant sowie auch 
1 und 5) – ganz genau wie zuvor Cato – und dass diese Rückkopplung hier explizit 
suggeriert wird (vgl. Cic. Lael. 6: quasi cognomen iam habebat [sc. Cato] in senectute 

 18 	Cic. de orat. 1, 243 – „Wenn du mich fragst, hast du – ich habe dich ja oft gehört und war mit 
dabei – viel mehr Urteilsstimmen durch deine Würze, deinen Witz und die feinsten Pointen 
ergattert, gerade indem du zum Beispiel gegen den altbekannten übermäßigen Scharfsinn 
Scaevolas spötteltest und dessen Intelligenz bewundertest, weil er durchschaut habe, dass 
man erst geboren werden müsse, um auch sterben zu können. Dazu hast du auch Etliches aus 
Gesetzen und Senatsbeschlüssen, aber auch aus dem Alltag und der Umgangssprache [wo-
möglich wie Laelius’ Sprichwörter und Verdikte?] herausgegriffen und nicht nur geistreich, 
sondern auch witzig und pointiert verpackt; nichts könnte man damit ausrichten, würde man 
nur auf den Wortlaut und nicht auch auf die Inhalte achten: Deshalb war das Gericht voller 
Heiterkeit und Ausgelassenheit. Was dir deine juristische Erfahrung dabei gebracht hätte, 
könnte ich gar nicht sagen; denn genützt haben dir vor allem deine außerordentlichen rheto-
rischen Fähigkeiten mit einer Kombination aus Humor und Anmut.“

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



120 Die Anekdote als Biographem – Akteure der Anekdote

sapientis und Cato 5). Die eine Neukonfiguration der sapientia betreffende Nähe der 
beiden Schriften wird auch insofern überdeutlich, als es hier zu einer regelrechten 
Synkrisis zwischen Cato und Laelius in Sachen Weisheit kommt (vgl. Cic. Lael. 7: 
Te autem alio modo […] esse sapientem): Für Catos sapientia – durchaus vereinbar mit 
dem, was er in De senectute selbst postuliert– lasse sich ein klarer Praxisbezug fest-
halten (vgl. Cic. Lael. 6: Cato quia multarum rerum usum habebat); interessant ist dabei, 
dass in unmittelbarem Zusammenhang auf Catos ‚fazetische‘ Darstellungsmodi 
eingegangen wird, in denen sich seine Weisheit ausdrücke (vgl. ebd.: Multa eius et 
in senatu et in foro vel provisa prudenter vel acta constanter vel responsa acute ferebantur), 
und dass sein Wissensbereich zusätzlich durch die parallel gestaltete Nennung 
des L. Acilius von dessen Weisheit als Rechtstheoretiker eine klare Abgrenzung 
erfährt (vgl. ebd.: Acilius quia prudens esse in iure civili putabatur). Laelius’ Weisheit 
speise sich hingegen, so könnte man paraphrasieren, aus einer Kombination von 
ethisch-lebenspraktischen und theoretischen Komponenten (vgl. Cic. Lael. 7: non 
solum natura et moribus, verum etiam studio et doctrina). Von hier an scheint es, als 
wolle Laelius’ galanter Gesprächspartner Fannius diesem sämtliche Facetten der 
Weisheit griechischer Prototypen und Institutionen der Philosophie zuschreiben; 
so überrage er die sieben Weisen (vgl. ebd.), sei mit Sokrates vergleichbar (vgl. ebd.: 
unum […] sapientissimum), inkorporiere aber vor allem auch stoische Ideale wie Aut-
arkie oder Indifferenz gegenüber dem Schicksal (vgl. ebd.: hanc esse in te sapientiam 
existimant, ut omnia tua in te posita esse ducas, humanosque casus virtute inferiores putes).

Angesichts dieser Flut an Weisheitszuschreibungen tritt Laelius in einer Ges­
te der Bescheidenheit und Skepsis einen Schritt zurück und weist das cognomen 
zunächst harsch von sich (vgl. Cic. Lael. 7: quod mihi tantum tribui dicis quantum ego 
nec agnosco nec postulo). Zugleich plädiert er für eine Richtigstellung der Urteile 
über Cato und die Griechen: Ein sapientissimus Sokrates könne mit der Weisheit 
eines Cato nicht mithalten (vgl. Cic. Lael. 10); das ausschlaggebende Kriterium 
für diese Hierarchisierung ist ein Abwägen von facta gegen dicta, wobei Sokrates 
nur letztere vorweisen könne (vgl. ebd.). Schon hier macht sich also ein Bröckeln 
des Weisheitsbegriffes, – vor dem Hintergrund des griechischen ‚Ballastes‘ – also 
eines für römische Verhältnisse offensichtlich traditionellen, überholten Konzep-
tes bemerkbar: Laelius möchte unter sapientia etwas anderes verstanden wissen 
als Fannius, der Römer scheint sie nach anderen Kriterien zu beurteilen als der 
Grieche. Statt der anfänglichen völligen Zurückweisung (vgl. auch Cic. Lael. 15: 
non tam ista me sapientiae […] fama delectat, falsa praesertim) wird Laelius also eher 
ein Neutarieren der sapientia forcieren, das parallel zur Darstellung der Freund-
schaft das ganze Gespräch über andauern wird. Bei dieser Einverleibung und 
zugleich Zurechtmachung der sapientia für die eigenen Bedürfnisse kommt es 
vor allem zu einer scharfen Abgrenzung vom stoischen Weisheitsideal, das man 
beispielsweise von Figuren wie Zenon kennt (vgl. Cic. Lael. 18: negant enim quem­
quam esse virum bonum nisi sapientem und negabunt id nisi sapienti posse concedi). 19 

 19 	Vgl. zur Figur des Zenon und dessen ‚Monopolisierung‘ der Weisheit und zu einer sehr ähn-

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



121Philosophie im Plauderton (II)

Laelius’ Hauptkritikpunkt dabei ist, dass es sich bei der stoischen Weisheit um 
ein lebensfremdes und somit nicht sonderlich erstrebenswertes (oder überhaupt 
unerreichbares) Luftschloss handle (vgl. Cic. Lael. 18: eam sapientiam interpretantur, 
quam adhuc mortalis nemo est consecutus – Numquam […] ad istorum normam fuisse sa­
pientes – Quare sibi habeant sapientiae nomen et invidiosum et obscurum); 20 dem setze er 
eine Konzeptualisierung auf der Basis von Praxis und Lebenswelt entgegen (vgl. 
ebd.: nos autem ea quae sunt in usu vitaque communi, non ea quae finguntur aut optantur 
spectare debemus). 21 Mit den Begriffen interpretari, norma oder nomen deutet Laelius 
darauf hin, dass es ihm in der Tat um ein konzeptuelles Austarieren eines neuen 
Weisheitsbegriffes oder Wissensideales und zugleich um eine Rehabilitierung des 
elitär und arrogant wirkenden Wortes qua Neukonfiguration seiner Bedeutung 
geht. Just an dieser Stelle setzt Laelius das weiter oben thematisierte Sprichwort 
der pinguis Minerva (vgl. erneut Cic. Lael. 19), das nicht programmatischer oder 
autoreferentieller sein könnte: Es markiert, so meine These, die Interferenz einer 
Philosophie und einer Sprache der vita communis. Gegen die stoische Methode ei-
ner allzu theoretischen Annäherung (vgl. Cic. Lael. 18: ut illi qui haec subtilius dis­
serunt) setzt Laelius eine Handlungsaufforderung (vgl. erneut Cic. Lael. 19: Agamus 
igitur pingui, ut aiunt, Minerva); dies klingt, als würden die sapientia und das Wissen 
der amicitia im Folgenden nicht so sehr in Theoremen beschrieben, als vielmehr 
praxisorientiert aufgezeigt. Dabei soll die Philosophie der Lebenswelt mit lebens-
weltlichen Darstellungsformen zusammenfallen (vgl. Cic. Lael. 21: virtutem ex con­
suetudine vitae sermonisque nostri interpretemur, nec eam […] verborum magnificentia 
metiamur), wie sie es im Moment des zitierten Sprichworts auch tut. 22

lichen Reaktion darauf die im Kapitel 18 besprochene Anekdote. Zum Bild des stoischen Wei-
sen und der damit einhergehenden (oft polemischen) Kritik siehe Annas (2008).

 20 	Laelius’ Polemik gegen griechische Vorreiter, auch gegen solche die, im Gegenteil, ein Kon-
zept der Freundschaft eher banalisieren als idealisieren, indem sie es z. B. auf reine utilitas 
reduzieren (vgl. Cic. Lael. 45f.), kommt an späterer Stelle in Form von Ironie am stärksten zum 
Tragen (vgl. Cic. Lael. 47: O praeclaram sapientiam! und zu einer ähnlichen Polemik 48): „Tolle 
Weisheit“, die sich einst die Griechen zugeschrieben hätten (vgl. Cic. Lael. 45: quos audio sapien­
tes habitos in Graecia) und von der sich Laelius’ hier erneut klar abwendet, um das veraltete, 
bornierte und unzureichende Konzept neu zu formieren; siehe zum Wandel des sapientia-
Konzeptes in Ciceros Laelius auch Miller (2015) 186 und 191f., zur Inszenierung der Kritik am 
griechischen Weisheitskonzept González (2014).

 21 	Zur Dimension der Praxis siehe auch Cic. Lael. 62: Et iudicare difficile est sane nisi expertum; 
experiendum autem est in ipsa amicitia. Schon Powell (1990) betont in der Einleitung zu seinem 
Kommentar die unübersehbare praktische Ausrichtung des Dialogs gleich mehrmals; so 
beispielsweise 1: „It combines a modicum of philosophical analysis with practical common-
sense advice“ oder – auch zu dem prominenten Gegensatz zur stoischen Weisheit formu-
liert – 16: „A Roman criterion of practical virtue or goodness is set up in opposition to the 
confessedly almost unattainable Stoic ideal of wisdom“ (vgl. ebenso 2, 7, 13, 20 und 23).

 22 	Die konzeptuelle wie inhaltliche Abgrenzung von den Stoikern ließe sich so gesehen auch 
um eine stilistische Abgrenzung erweitern, ganz wie ich im Kapitel 5 das facetum/das Anek-
dotische als ‚emotionale‘ sowie sehr illustrative (und somit un-stoische) Darstellungsform 
beschrieben habe. Gerade da Laelius die stoische sapientia an einer Stelle mit dem Adjektiv 
obscurum (vgl. erneut Cic. Lael. 18) bedenkt, könnte implizit auch die stilistische Ebene ange-
sprochen sein.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



122 Die Anekdote als Biographem – Akteure der Anekdote

Die Neukonfiguration der sapientia färbt somit auch direkt auf Laelius’ Kon-
zeptualisierung der amicitia ab, welche analog vor der Negativschablone stoischer 
Vorstellungen konturiert wird. Mit den Stoikern gesprochen könne es beispiels-
weise nie zu einem Bruch von ‚wahren‘ Freundschaften (die eben nur zwischen 
unfehlbaren Weisen bestünden) kommen (vgl. Cic. Lael. 38: perfecta […] sapientia). 
Dagegen stellt Laelius erneut sein explizites Interesse am ‚Wahren‘ im Sinne von 
Realistischen; es gehe ihm um die Behandlung von Freundschaften, wie man sie 
auch im echten Leben antreffen könne oder eben auch schon einmal angetroffen 
habe (vgl. ebd.: Sed loquimur de eis amicis qui ante oculos sunt, quos videmus aut de 
quibus memoria accepimus, quos novit vita communis). 23 Gerade die Wendung ante ocu­
los lässt sich dabei als wiederholter Marker der Interferenz von Philosophie und 
Darstellung deuten. Die zur Betonung von unmittelbarer Lebensnähe verwendete 
Formulierung ist zugleich Bezeichnung der rhetorischen oder stilistischen Katego-
rie der Evidenz, einer Qualität, die Cicero insbesondere den Narrativen der facetiae 
zuschreibt. 24 Laelius’ darauffolgende Faust’sche Aufforderung eines „Greift nur 
hinein ins volle Menschenleben“ 25 (vgl. ebd.: ex hoc numero nobis exempla sumenda 
sunt) gleicht aber eher einem Namedropping als einer besonders szenisch-plasti-
schen Darstellungsweise (vgl. Cic. Lael. 39). Gleichwohl findet sich unmittelbar vor 
dieser weiteren programmatischen Grundlegung eine der wenigen narrativ aus-
gestalteten Stellen des Werkes, die zudem mit einem dictum endet: Die in direkter 
Rede wiedergegebene Szene führt eine ‚falsche‘ Freundschaft vor Augen, bei der 
der alter idem zu einer staatsbeeinträchtigenden Untat verführt wird; anstatt die 
Freundschaft zugunsten der Tugend zu lösen, verhält sich der Protagonist C. Blos-
sius Cumanus komplizenhaft, betont sogar seine (selbstdiskreditierende) poten-
tielle Bereitschaft und Loyalität auch ohne besagte Verführung (vgl. Cic. Lael. 37: 
si voluisset, paruissem). 26 Laelius’ zweckgebundene Kommentierung der Passage 
unterstreicht dabei deren Qualitäten der Anschaulichkeit und des Herbeiführens 
unmittelbarer Erkenntnis zugleich (ebd: Videtis quam nefaria vox!).

Die spätere Thematisierung der Tatsache, dass bisweilen Freundschaften 
enden können oder gerade auch gelöst werden müssen (vgl. Cic. Lael. 76), unter-
streicht erneut Laelius’ entschiedene Gewichtsverlagerung vom Ideellen zum Le-
bensnahen (vgl. Cic. Lael. 77: loquor enim iam, ut paulo ante dixi, non de sapientium, sed 
de communibus amicitiis). Während hier der Sprecher selbst im Vordergrund steht 
und der thematische Umschwung direkt an diesen gebunden ist (loquor de), fällt 
an der vorhergehenden Formulierung, worauf auch deutlich verwiesen wird (ut 

 23 	Siehe dazu auch den Artikel „Amicizia perfetta e amicizia comune nel Laelius ciceroniano“ 
von Romeo Schievenin (2000).

 24 	Vgl. dazu erneut das Kapitel 4, Seite 67, Fußnote 20.
 25 	Goethe (2008) V. 167.
 26 	Auch Powell (1990) 24 bezeichnet diese Szene als „anecdote“; siehe zu einer eingehenden 

Besprechung dieser Anekdote und ihrer Rezeption Miller (2015) 177f. (auch dort „anecdote“, 
177), zur hier aufscheinenden politischen Dimension der Freundschaft mit einem Abgleich 
der Ciceronischen Schriften Laelius und De re publica Nicgorski (2008).

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



123Philosophie im Plauderton (II)

paulo ante dixi), auf, dass der Sprecher bei der Beschreibung desselben themati-
schen Wandels durch die Sprache bzw. Rede an sich ersetzt wird (vgl. Cic. Lael. 76: 
iam enim a sapientium familiaritatibus ad vulgares amicitias oratio nostra delabitur); so-
mit scheint einmal mehr auf die Reziprozität von einem inhaltlich-konzeptuellen 
und einem sprachlich-stilistischen Umschwung hin zur Lebenswelt verwiesen. 27 
Jedenfalls ist direkt hieran auch Catos zuvor betrachtete paronomastische prak-
tische Lebensweisheit (also im stofflichen und formalen Sinne zugleich) mit der 
Aufforderung zu einem ‚sanften‘ Auflösen von derlei problematischen Freund-
schaften angeknüpft (vgl. ebd.). Besonders beachtenswert sind hierbei die Art und 
die Richtung der Bewegung des Umschwungs, die im Verb delabi zum Ausdruck 
kommen. Sie geben Laelius’ oratio einerseits etwas Gleitendes, Sanftes, Kontinu-
ierliches, Prozessuales und andererseits vor allem das Moment eines Näherkom-
mens, ja Nahbarwerdens. Selbst wenn darin etwas Pejoratives im Sinne einer Vul-
garisierung anklingen mag oder einfach neutral eine rhetorische digressio gemeint 
sein könnte, so meine ich, dass die Bewegungsrichtung – gerade auch im Blick auf 
den ständigen Rückverweis auf die Neukonfiguration der sapientia und des Wis-
sens über die Freundschaft – Laelius’ Strategien des Austarierens und des Erpro-
bens der Dehnbarkeit seiner Konzepte bis zu deren Rändern adäquat abbildet. 28 
Wie weit darf der Begriff der sapientia, wie weit dessen sprachliche Darstellung 
‚sinken‘ oder ,heruntergebrochen‘ werden?

Die Möglichkeit einer ganz speziell stilistischen Rückkopplung des Bewe-
gungsmodus des delabi an Laelius’ Filologie, sein filum orationis, ergibt sich mit ei-
nem Blick auf eine weitere tangentiale Formulierung am Ende der Schrift: Wieder 
ist das thematische ‚Gleiten‘ nicht an den Sprecher, sondern direkt an dessen Spra-
che gebunden (vgl. Cic. Lael. 100: Sed nescioquo pacto ab amicitiis perfectorum homi­
num, id est sapientium […], ad leves amicitias defluxit oratio); ebenso ist das Wort deflue­
re nun über die Metapher des eingangs beschriebenen flüssigen Strömens direkt 
auf die Gleichmäßigkeit und das Kontinuum des Laelius’schen filum zurückzu-
beziehen. 29 Zusätzlich zur fließenden Bewegungsart bildet das Präfix „de“ erneut 
die Richtung des Flusses ab, die sowohl inhaltlich als auch sprachlich hinab zum 
Lebens- und Menschennahen geht – was Laelius einmal mehr dazu Anlass gibt, 
auf die spezifischen Auswirkungen dieses ‚Herabfließens‘ auf sein avisiertes Ver-
ständnis des Begriffs der sapientia hinzuweisen (vgl. ebd.: de hac dico sapientia quae 
videtur in hominem cadere posse).

Diese reziproke Eigendynamik von lebensnahem Stoff und lebensnaher Form 
wird zusätzlich zu Laelius’ Verschwinden hinter seiner oratio noch dadurch deut-
licher, dass er sich selbst nicht Rechenschaft über den geschehenen Vorgang im 
Akt der oratio geben kann (nescioquo pacto). Vor diesem Hintergrund wirkt es, als 

 27 	Zur doppelten Bedeutung des Wortes oratio mit einer inhaltlichen sowie stilistischen Konno-
tation siehe Möller (2004) 20 und 157, v. a. auch die dortigen Fußnoten 644ff., wo sie einschlä-
gige Stimmen der Forschung und relevante Cicero-Passagen listet.

 28 	Auch Powell (1990) 13 spricht sich gegen einen bloßen Exkurs aus.
 29 	Vgl. Fußnote 6 dieses Kapitels.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



124 Die Anekdote als Biographem – Akteure der Anekdote

ob sein spezifisches Sprechen, seine ‚fädelnde‘ cavillatio als Erscheinungsform des 
facetum wie zuvor auch Catos dicacitas, die anekdotische Variante davon, die von 
den beiden betriebene oder gar erst durch sie initiierte Philosophie in Thematik 
und Konzeptualität massiv beeinflussten. Gebündelt (mittels der Komplementari-
tät der facetiae) kann also für beide Schriften gelten, dass der Einsatz des facetum 
mit einer Umpolung der Philosophie und ihrer Wissensgebiete einhergeht. Lae-
lius’ formale Kleinstformen wie Sprichwörter und Lebensweisheiten, aber auch 
Catos zu Anekdoten narrativierte dicta stünden also für eine Philosophie der Le-
bensnähe, des Erfahrungswissens und der Pragmatik – und hierin gewiss auch 
für eine Philosophie des Römischen an sich; 30 ebenso können sie weiterhin für 
eine Philosophie des Zeigens, nicht des Analysierens, der natura und nicht der ars 
(als Theoriegebäude) stehen. 31

Diese Schlüsse sind rückwirkend auch für die Beziehung der Anekdote zu an-
deren Kleinformen wie zum Beispiel dem Sprichwort oder dem Aphorismus si-
gnifikant. 32 Trotz der formalen Unterschiede scheinen sie sich hier, also zumindest 
in der Art ihrer Verwendung bei einem Laelius oder Cato, auch über die Funktio-
nalisierung zusammendenken zu lassen, die hier in beiden Fällen auf ein Erzeu-
gen des Lebensnahen, Menschlichen oder Praxisorientierten zielt. Dadurch gerät 
sowohl Laelius’ als auch Catos sapientia (und grundsätzlich lässt sie sich gerade 
im Blick auf die Ausweitung auf ein praktisches Knowhow im epistemologischen 
nicht-propositionalen Sinne auch als Wissen übersetzen) in einen signifikanten 
Transfer, bei dem es sich nicht so sehr um die Ersetzung eines griechischen durch 
ein römisches Wissen, sondern noch viel substantieller um eine Veränderung des 
Wissensmodells oder -konzeptes an sich geht. 33 Das soll am Ende gewiss nicht 
heißen, dass ‚Griechen‘ oder andere Akteure in ihrer Philosophie nicht auf Sprich-
wörter oder Anekdoten zurückgegriffen hätten oder sie nicht auch noch auf an-
dere Wirkweisen hin geprüft hätten; aber hier, in der betrachteten Komplementa-
rität der beiden Schriften Laelius und Cato, ist es doch auffällig, dass genau diese 
Formen zur Genese dieser spezifischen Art der Philosophie der Lebenswelt zum 
Einsatz kommen. Auf Catos Fall zugespitzt, und die Anekdote in ihrem Wesen 
weiter konturierend, ließe sich dementsprechend sagen, dass sie bei ihm gerade-

 30 	Vgl. zu diesem Gedanken erneut Haight (1940) 178 und Jaeger (2002) 50 in Fußnote 77, Seite 37, 
sowie Fußnote 87, Seite 39f., des Kapitels 2.

 31 	Siehe zur Verknüpfung von Anekdote und Philosophie der Lebenswelt noch einmal Fleming 
(2012) und Fußnote 36, Seite 112, des vorherigen Kapitels.

 32 	Zur generischen Ähnlichkeit von Sprichwort/Aphorismus und Anekdote siehe Zill (2014a) 
43: „Was der Aphorismus theoretisch-allgemein formuliert, inszeniert die Anekdote bildhaft-
konkret“. Über Theorie und Allgemeinheit des Aphorismus, aber auch über die Konkretheit 
der Anekdote ließe sich m. E. streiten; gewiss ist die narrative Inszenierung der Anekdote 
aber ein wichtigeres Scheidungsmerkmal. Siehe zur Besprechung dieses Zitates von Rüdiger 
Zill auch Fellner/Grandl (2021) 210 mit Fußnote 72.

 33 	Vgl. zu den spezifischen Darstellungsformen und -mechanismen nicht-propositionalen Wis-
sens sowie zur hier beschriebenen konzeptuellen Weitung von Episteme erneut Schildknecht 
(2004) und (2017) in der entsprechenden Fußnote 35, Seite 111, des Kapitels 6, wo ich näher auf 
ihren Ansatz eingehe.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



125Philosophie im Plauderton (II)

zu als lebensnahes Narrativ einer regelrechten Antiutopie fungiert, was sich im 
weitesten Sinne mit den ihr von der Forschung zugeschriebenen Qualitäten der 
‚Natürlichkeit‘, der Realitätserzeugung oder des Kontingenzbewusstseins deckt. 34

Soweit zur Funktionalisierung der Anekdote im Mund der persona Catonis, oder 
allgemeiner gesprochen, zur Funktionalisierung des facetum bei Cato und Laeli-
us, bei der es neben der Beschreibung der spezifischen Nebenwirkungen auf den 
Transfer von Wissen und der Abstraktion einer Theorie der narrativen Miniatur 
der Anekdote ja gerade auch um die Beleuchtung der wohl vordergründigsten 
Strategie Ciceros gehen sollte, nämlich der dahingehenden Grundlegung eines 
persona-spezifischen Sprechduktus. Dass bei Cicero nicht nur senes wie Cato in 
Anekdoten sprechen, ist klar; trotzdem lässt sich gerade mit ihm als Beispiel ein 
subtiles Bewusstsein sowie ein strategisches Vorgehen Ciceros bezeugen, wenn es 
um die charakteristische Darstellung eines Sprechers sei es in Sprache, Argumen-
tationstechnik, Persönlichkeit oder Institutionszugehörigkeit geht – die Anekdote 
kann hier, heuristisch gesehen, aufschlussreiche Hinweise auf ebendiese Darstel-
lung des Sprechers – also gerade als eines viele oder wenige Anekdoten erzählen-
den Akteurs – liefern.

*

 34 	Diese Stichworte werden vor allem für Großkapitel IV von größerer Bedeutung sein, weswe-
gen sich dort eine Zusammenschau der hier nur in Schlagwörtern subsumierten relevanten 
Beiträge der Anekdoten-Forschung befindet (vgl. v. a. Kap. 9).

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



8

Anonymität

Die Anekdote als demokratische Erzählform

Die Form der Anekdote scheint nun immer da benützbar, wo eine wirk­
liche Übereinstimmung zwischen dem Erzähler und dem Zuhörer und 
auch, wenn es mehrere sind, zwischen den Zuhörern besteht. Dann 
beleuchtet die Anekdote (…) blitzartig eine Situation (die dann eben al­
len bekannt vorkommt). Ich denke mir, dass im französischen Drama 
eine solche Übereinstimmung bestand, da es auf einer Gesellschaft mit 
zwingenden und anerkannten Konventionen aufgebaut war. Ich weiß 
nicht, ob sie im elisabethanischen England bestand, aber dort gab es jene 
großen Leidenschaften, die alle Unstimmigkeiten überbrückt hätten, die 
von allen verstanden wurden, selbst da oder gerade da, wo sie alle Kon­
ventionen sprengten. Die Shakespearischen Anekdoten erhielten ihre 
Totalität durch die Leidenschaft. 1

Bertolt Brecht

Rezeptionsästhetische Dramentheorie – antik und modern
Bertolt Brechts dramentheoretische Feststellungen zur Anekdote in seinen Schrif­
ten zum Theater sollen die in diesem Großkapitel angestrebte ‚akteurspezifische 
Poetik‘ der Anekdote insofern abrunden, als sie die Aufmerksamkeit von den bis­
her betrachteten erzählenden Akteuren und ihrem prosaischen Stil auf die erzähl
ten Akteure – oder eben Handelnden eines Dramas – lenken und zugleich sogar 
noch eine dritte mögliche Dimension des Akteurs, nämlich die des Rezipienten, 
miteinbeziehen. Das entscheidende Moment der Brecht’schen Theorie ist dabei das 
distanzlose Junktim zwischen Erzähler und Zuhörer, das sich speziell durch das 
Medium der Anekdote erzeugen lasse. Die Stärke ihres Auftretens ergibt sich gewis-
sermaßen durch einen Wissensgleichstand zwischen den Protagonisten und Rezi-
pienten, da letzteren die inszenierte „Situation“ sozusagen ohne Reibungsverluste 
„bekannt vorkommt“ und sie von ihnen unmittelbar „verstanden“ wird. Brecht 
betont hierbei präzise, dass diese „Übereinstimmung“ nicht nur zwischen dem 
Protagonisten und einem bestimmten Zuhörer, sondern auch zwischen dem Prot-
agonisten und jedem potenziellen Zuhörer, ja auch allen Zuhörern untereinander 

 1 	 Brecht (1963) 203 (zuerst 1928 erschienen). Siehe zu einer Besprechung dieses Zitats im Zu-
sammenhang mit der Anekdote auch Schäfer (1977) 26f. sowie Rohmer (1992) 569.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



127Anonymität

bestehe, ganz als entstünde im Moment der Aufführung der Anekdote ein gren-
zenloses Netzwerk, das auf allgemein anerkannten „Konventionen“ fuße. Mit der 
mehrmaligen Betonung eines universalen Verständnisses seitens der Rezipienten 
(„alle“) macht Brecht die Anekdote zur demokratischen Erzählform schlechthin, 
die niemanden auszugrenzen und jeden anzugehen und so das Menschliche an 
sich zu berühren scheint. Beruhe sie nicht auf überindividuellen Konventionen, 
könne sie ihre „Totalität“ – ein weiterer deutlicher Marker der Gemeinschaft er-
wirkenden Dimension der Anekdote – in der Aufführung von „Leidenschaft“ er-
reichen, was sie erneut an das Kriterium des Menschlichen heranführt.

Dieser Brückenschlag von der Bühne in die Lebenswelt, vom Gefühlshaushalt 
und Situationsverhalten der dramatis persona zur Lebenserfahrung des Rezipien-
ten, lässt ganz besonders an eine Passage der Aristotelischen Poetik denken, die es 
erlaubt, die ‚akteurspezifischen‘ Dimensionen der Anekdote theoretisch weiterzu-
treiben; auch wenn die dortigen Erörterungen unabhängig von einem konkreten 
Erzählmedium geschehen bzw. generell an die dramatische Rhesis zu denken ist, 
gleicht das beschriebene Konzept demjenigen Brechts. Zwar ist der Aristotelische 
Text an der einschlägigen Stelle, wo vier Kategorien der Charakterdarstellung ein-
geführt werden (vgl. Aristot. poet. 1454a16: Περὶ δὲ τὰ ἤθη τέτταρά ἐστιν), 2 höchst 
kryptisch, da eher aufzählend als erklärend (vgl. Aristot. poet. 1454a24: τρίτον δὲ τὸ 
ὅμοιον), so lässt sich doch vor allem an einer unweit zurückliegenden Passage ver-
muten, wie die dritte Kategorie, das ὅμοιον, genau zu verstehen ist. 3 Nur zwei Ka-
pitel zuvor nämlich postuliert Aristoteles eine Ähnlichkeitsbeziehung zwischen 
Akteuren und Publikum, auf welcher einer der zwei zentralen Wirkungsfaktoren 
der Tragödie, nämlich der φόβος, beruhe: Nur wenn die Darstellung von Schick-
sal und Charakter eines Akteurs einem Rezipienten „ähnlich“ (oder gewisserma-
ßen bekannt und verständlich) erscheine, könne sich bei ihm erst das Gefühl des 
φόβος einstellen (vgl. Aristot. poet. 1453a5f.: φόβος δὲ περὶ τὸν ὅμοιον); dann fühlt 
er sich von der Ähnlichkeit zwischen dem Gesehenen und sich selbst gewisser-
maßen unangenehm ertappt und in seiner Menschlichkeit berührt. Dies nun lässt 
das Aristotelische ὅμοιον ganz wie die Brecht’sche „Übereinstimmung“ klingen.

Auch ein Vergleich mit den anderen drei Kategorien der Charakterlehre erlaubt 
es, diese Lesart des ὅμοιον zu verteidigen: Ihr gemeinsamer Nenner gründet sich 
insofern eindeutig auf der Beziehung von Akteur und Rezipient (und eben nicht auf 
den Vergleich mit einem möglichen Prätext oder dem, was der Mythos allgemein 
vorschreibt), als sowohl das Kriterium des Tüchtigen (vgl. Aristot. poet. 1454a25: 
χρηστόν) als auch das des Angemessenen (vgl. ebd.: ἁρμόττον) und Gleichmä-

 2 	 Alle Zitate folgen auch hier der Ausgabe Aristotelis de arte poetica liber, ed. R. Kassel, Oxford 1965.
 3 	 Siehe zur Deutung der Kategorie des ὅμοιον Roman Dilcher (2009) 160f.; es könne auf zwei 

Weisen verstanden werden: Entweder gehe es um die Ähnlichkeitsbeziehung zwischen der 
Darstellerin und der Dargestellten, also um gelungene Mimesis, oder – und dafür plädiert 
Dilcher unter der Zusammenschau aller Passagen zum ὅμοιον – um die Verknüpfung von 
Darstellerin und Zuschauerin. Außerdem sei das ὅμοιον eine Art Grundkonstante des ‚Realis­
tischen‘, die eine allzu ‚verunähnlichende‘ Idealisierung des Dargestellten verhindern solle.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



128 Die Anekdote als Biographem – Akteure der Anekdote

ßigen (vgl. Aristot. poet. 1454a26: ὁμαλόν) m. E. auf die Erzeugung des Nachvoll-
ziehbaren und ‚Realistischen‘ zielen. Darum erläutert Aristoteles auch, dass un-
ter der Prämisse einer alters-, sozial- und geschlechtsspezifischen Bedingtheit der 
Charaktere gerade dann Brüche zwischen dem Dargestellten und dem Publikum 
entstehen, wenn diese gewissermaßen logischen Vorüberlegungen nicht eingehal-
ten werden, wenn also eine Frau männlicher oder ein Sklave tüchtiger, als es die 
Konvention vorsehe, oder überhaupt ein in sich inkonzinner Charakter repräsen-
tiert werde (vgl. Aristot. poet. 1454a20–24 und 26ff.). Diese Aspekte des ‚Logischen‘ 
oder ‚Realistischen‘ finden bei Aristoteles in den Begriffen des „Notwendigen“ und 
„Wahrscheinlichen“ (vgl. Aristot. poet. 1454a34: ἤ τὸ ἀναγκαῖον ἤ τὸ εἰκός) ihren 
Ausdruck. Nur wenn sie gegeben sind, kann es – noch einmal mit Brecht gespro-
chen – zu einer „blitzartigen“ Netzwerkbildung zwischen Akteuren und Rezipien-
ten kommen, die auf einem sozusagen anthropologischen ὅμοιον begründet ist.

Thesen und Gliederung
Soweit Aristoteles und Brecht. Mir soll es hier jedoch nicht um die Bewertung 
„allzu menschlicher“ Emotionen und Handlungen einzelner Akteure gehen oder 
um die Frage, ob ein Charakter für ein kritisches Publikum genügend ‚realistisch‘ 
und ‚glaubhaft‘ dargestellt ist oder nicht. Eine derartige Beurteilung müsste zu 
oft arbiträr ausfallen; 4 zudem kommentiert Cicero meines Wissens dahingehend 
nirgendwo im Zusammenhang mit dem Narrativ der Anekdote, wie es im obi-
gen Zitat der Aristotelische Brecht tut. 5 Nein, im Gegensatz zu dieser ‚universalen 
Verständlichkeit‘ meine ich, bei Cicero sogar bisweilen eine verkomplizierende 
Entkopplung von Protagonist und Leser/Zuseher/Zuhörer im Vorgang der Rezep-
tion der Anekdote zu erkennen: So machen einerseits Ciceros rhetoriktheoretische 
Ausführungen über die facetiae deutlich, dass die darunter gelisteten dicta und 
facta von Anekdoten oft auf Ambiguität und Überraschung setzen und gegen die 
Erwartung und das reibungslose Verständnis der Rezipienten arbeiten; 6 anderer-
seits möchte ich zeigen, wie Cicero die Anekdote im Bereich der Philosophie zu 
einem regelrechten Medium der Skepsis macht, das sich einem klaren, eindimen-
sionalen Verstehen entzieht und so den Rezipienten eher zum Nachdenken als zu 
einer „blitzartigen“ Erkenntnis veranlasst. 7

 4 	 Gleichwohl ließe sich (auch wenn es Brecht nicht tut) erneut die Nähe der Anekdote zu anderen 
Kleinformen wie dem Aphorismus oder dem Sprichwort anführen; denn es ist gerade ihr bis-
weilen zeitlos anmutendes dictum, in dem man auch ein (akteurunabhängiges) Kriterium der 
‚Allgemeingültigkeit‘ und raumungebundenen ‚Menschennähe‘ der Anekdote sehen könnte.

 5 	 Ciceros Interesse scheint mir – wie aus den vorherigen Kapiteln ersichtlich –, wenn es um Fra-
gen der ‚realistischen‘ Darstellung von Akteuren geht, eher einem rhetorischen aptum und de­
corum als dem Skizzieren anthropologischer Grundkonstanten zu gelten (siehe dazu v. a. das 
Kapitel 5); somit finden sich sehr wohl Reflexionen über alters-, geschlechts-, gesellschafts-, 
macht- oder gattungsbedingte Figurenzeichnungen, die wohl mitunter auf Poetiken wie die 
des Aristoteles zurückgehen.

 6 	 Siehe dazu erneut das Kapitel 4.
 7 	 Vgl. dazu v. a. die Kapitel 13 bis 17.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



129Anonymität

Vielmehr interessiert mich an der Aristotelisch-Brecht’schen Dramentheorie 
das Moment des ὅμοιον an sich, das den Effekt der Nivellierung des Unterschieds 
zwischen den Akteuren auf der Text- und denjenigen auf der Rezeptionsebene 
auslöst. Dabei möchte ich die komplementäre Frage stellen, inwiefern dieser Ef-
fekt auch unabhängig von der Darstellung eines individuellen Charakters, einer 
spezifischen Situation oder einer kompromittierenden „Leidenschaft“ auf der 
Bühne (gleichwohl auch dort schon das Persönliche und Individuelle bisweilen 
hinter das Typische zurücktritt) erzeugt werden kann. Hierzu werde ich im Be-
sonderen diejenigen Szenen der Ciceronischen Rhetoriktheorie und Philosophie 
herausgreifen, in denen anekdotische Akteure namenlos, also radikal (stereo)ty-
pisiert erscheinen, und behaupten, dass es gerade diese auf Anonymität basierten 
Anekdoten sind, die die besagte Brückenbauleistung von der dargestellten Situa-
tion und Person zu den Rezipienten und den Schritt hin zum überindividuellen 
Menschlichen vollbringen. Dabei ist auch zu fragen, welche Auswirkungen das 
Phänomen anonym gehaltener anekdotischer Akteure auf die von solchen Anek­
doten vermittelten Wissensinhalte zeitigt.

Dieses Phänomen ist umso auffälliger und signifikanter, als ‚ent-individuali-
sierte‘ Typen in Anekdoten – zumindest in dem von mir untersuchten Teil des 
Ciceronischen Œuvres – eine absolute Seltenheit sind. 8 Insbesondere an zwei Stel-
len, interessanterweise in Ciceros Darstellung der facetiae und dann noch in einer 
kleinen Reihe von Szenen in seinen Tusculanae disputationes, springt die Anonymi-
tät der anekdotischen Akteure ins Auge.

Anonymisierte Anekdoten und ihre epistemischen Implikationen (I) 
(nach Cicero, De oratore 2)
Für den anekdotischen Beispielreigen der facetiae-Passage (vgl. erneut Cic. de 
orat. 2, 216–290) gilt dieselbe prozentuale Seltenheit der anonymen Akteure wie 
für Ciceros Gesamtwerk. Innerhalb mehrerer Dutzend Beispiele tritt nur in zwei 
davon – Cicero dockt an jeder (der Topik ähnelnden) Überkategorie des Witzes je-
weils ein bis zwei Beispiele an – ein namenloser Sizilier auf. Der Kategorie suspicio 
ridiculi abscondita (vgl. Cic. de orat. 2, 278), in der man, um Witze zu verstehen, sozu-
sagen erst um die Ecke denken muss, liegt eine sehr subtile Komik zugrunde und 
scheinbar kein offensichtlicher, platter Witz. Auch wenn sich, hat man ihn erst ver-
standen, über die Subtilität streiten lässt: Als Beispiel zu dieser Kategorie nämlich 
passe die Aussage eines anonymen Siziliers (vgl. ebd.: quo in genere est Siculi illud), 

 8 	 Ein Großteil außerhalb dieses Kapitels meiner Arbeit besprochener Beispiele hat individuali-
sierte Akteure, das heißt, sie werden entsprechend der anekdotischen occasio unter Nennung 
ihres Namens und meist auch der konkreten historischen Situation eingeführt. Bei Cicero (zu-
mindest was Rhetoriktheorie und Philosophie betrifft) ist die im Folgenden angeführte kleine 
Handvoll ‚anonymisierter‘ Anekdoten eine absolute Ausnahme. Vgl. zu einer weiteren Reihe 
von Narrativen, die insofern in Zusammenhang mit Anonymität stehen, als die Identität ihrer 
Protagonisten nicht einwandfrei verbürgt ist, Fußnote 3, Seite 147f., des Kapitels  9; auch in 
Kapitel 11, Seite 192, mit Fußnote 10, bespreche ich eine weitere anonymisierte Anekdote.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



130 Die Anekdote als Biographem – Akteure der Anekdote

mit der dieser auf die Klage eines Freundes über den Tod seiner Frau – erhängt 
am Feigenbaum – geantwortet habe, er hätte gerne ein Reis als Setzling davon, um 
es in seinem Garten zu pflanzen (vgl. ebd.). Auch sein Gegenüber ist als „irgend-
ein Freund“ (ebd.: quidam familiaris) ebenso anonym gestaltet. Gerade durch diese 
Anonymität ihrer Akteure wird der Anekdote hier also eine überindividuelle Di-
mension verliehen. Der Sizilier steht als Platzhalter und gewissermaßen pars pro 
toto für alle beliebigen Mitglieder dieser regionalen Völkerschaft. Zwar also im-
mer noch regional begrenzt, ist die Anekdote dennoch zumindest einer konkreten 
Situation, einer historisch-präzisen occasio, enthoben. Es geht hier nicht – wie in 
den anderen neunzig Prozent von Fällen – um das Wissen von der mündlichen 
Reaktion einer präzis-konturierten Persönlichkeit zu einem bestimmten Anlass, 
sondern um das Wissen einer speziellen Fähigkeit oder Neigung zur Verwendung 
der facetiae einer ganzen Volksgruppe. Die Anonymisierung der Akteure inner-
halb dieser Anekdote führt, so ließe sich schließen, zu einer Generalisierung von 
Wissen im Allgemeinen. 9

Aus der Aristotelisch-Brecht’schen Perspektive erzeugt das Narrativ zunächst 
nur ein ὅμοιον zwischen dem typenhaften Akteur des Siculus und seinen Lands-
leuten. Außenstehenden mag eine derartige Reaktion sogar fremd, Insidern, die 
diese Anekdote „blitzartig“ zu einem Netzwerk zusammenknüpft, nachvoll-
ziehbar, bekannt und als ein Teil ihrer selbst vorkommen. Beim Blick auf das 
unscheinbare Wörtchen illud (ebd.) jedoch zeigt sich noch die ursprüngliche Prä-
zision des anekdotischen Narrativs: Das Pronomen weist zurück auf ein einiger-
maßen bekanntes Diktum, welches somit einstmals auch mit einer bestimmten 
Person verknüpft gewesen sein muss. Allein der Ausspruch und die geschilderte 
Situation scheinen zur Zeit der Sprecher von Ciceros De oratore bereits einen über-
individuellen und überzeitlichen Wert erlangt zu haben; denn der Überlieferung 
dieser Anekdote war das Bewahren des dictum offensichtlich wichtiger als das 
des konkreten Akteurs – ein, wie gesagt, für Cicero auf dem Gebiet des Anekdoti-
schen äußerst seltenes Phänomen, aus dem sich einerseits eine Abstrahierung und 
Verallgemeinerung topischen Wissens der Rhetorik und andererseits auf der Basis 
der Stereotypisierung des Akteurs eine Genese von Wissen um die ‚fazetischen‘ 
Fähigkeiten der Sizilier ergibt, welches man wiederum an ein rhetorik-poetisches 
Wissen der Figurenzeichnung koppeln könnte: Bei der Verwendung eines sizili-
schen Charakters wäre somit auf dessen Stil und Sprechweise im einschlägigen 
Sinne der facetiae in anderem Maße zu achten als vielleicht bei einem apulischen. 10 

	  9 	Eine ähnliche Generalisierung zeigt auch das zweite Beispiel zu dieser Kategorie: Zwar wird 
die Pointe der Anekdote einer bestimmten Person, nämlich dem Redner Catulus, zugeschrie-
ben, doch sein Gegenüber zu einem pauschal „Bösen“ anonymisiert und somit typisiert (vgl. 
ebd.: Catulus dixit cuidam oratori malo). Diese Strategie der Generalisierung lässt sich auch dem 
eine Topik begründenden Verfahren der Verallgemeinerung und Abstrahierung von rheto-
rischem Wissen in Kategorien zuordnen, aus denen der Redner, benötigt er ein treffendes 
dictum gegen einen beliebigen „unmoralischen Counterpart“, zielgerichtet greifen kann.

 10 	Da der Terminus der facetiae auch mit anderen, noch stilaffineren, aber auch argumentativ 
konnotierten Begriffen in Verbindung gebracht wird – u. a. mit lepos (vgl. Cic. de orat. 2, 219f., 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



131Anonymität

Mit diesem Beispiel beweist der Sprecher Caesar Strabo tatsächlich seine am Be-
ginn der facetiae-Passage gesetzte Hypothese, nämlich den stereotypisierenden 
Fakt, dass das ridiculum regional bedingt sei, wie man es auch in einschlägigen 
griechischen Witzkompendien (vgl. Cic. de orat. 2, 217: libri de ridiculis) verzeichnet 
finde; manche Völkerschaften hätten nämlich mehr Humor als andere. Es über-
rascht nicht, dass dort die Siculi an erster Stelle angeführt werden (vgl. ebd.: nam et 
Siculi in eo genere et Rhodii et Byzantii et praeter ceteros Attici excellunt).

Zur Untermauerung dieser These kann auch das zweite Beispiel einer Anek
dote dienen, welche sich um den Auftritt eines anonymen Siziliers rankt. Das bei-
spielhaft angeführte Narrativ wird der Kategorie „Entlarvung von Dummheit“ 
(vgl. Cic. de orat. 2, 280: stultitiae salsa reprehensio) zugeordnet. Im Vergleich zum 
ersten Beispiel lassen sich hier jedoch Abstufungen der Anonymität ausmachen: 
Das Pronomen ille (ebd.), das zuvor die Spur eines Restes von anekdotischer Präzi-
sion markiert hat, ist nun nicht auf das dictum, sondern auf den Akteur der Anek
dote bezogen. Es handelt sich um „jenen Sizilier“ (vgl. ebd.: ille Siculus), dessen 
Identität sich außerdem aus der namentlichen Nennung seines Gegenübers, des 
Prätors Scipio, und aus der augenscheinlichen Berühmtheit (ille) der Situation eru-
ieren ließe. Gleichwohl scheint das Narrativ im Begriff, bei seiner Weitergabe den 
Namen seines Akteurs zu vergessen; was bleibt, ist ein anonymer Siculus und die 
denkwürdige Komik des Augenblickes, in dem Scipio diesem einen so inkompe-
tenten Anwaltsfreund empfiehlt, dass der Sizilier sich die Aussage, würde Scipio 
den Anwalt nicht ihm selbst, sondern seinem Gegner anempfehlen, so bräuchte er 
selbst am Ende überhaupt keinen Anwalt mehr, nicht verkneifen kann (vgl. ebd.). 11

Erneut lässt sich eine Typisierung des zentralen Akteurs verzeichnen, wodurch 
die Anekdote in gewisser Weise ihre Einzigartigkeit und Momenthaftigkeit ver-
liert und zu einem wiederholbaren, seriell reproduzierbaren Narrativ wird, das 
nun auf mehrere Situationen zugleich angewandt werden kann. Diese Strategie 
der Abstraktion, die eine Präzisierung von Person, Zeit oder Kontext bewusst ver-
wischt, erlaubt eine theoretische Kategorisierung des Geschehens und prädesti-
niert es so für die Listung innerhalb der topikartigen facetiae. Im Zuge der inventio 

225 und 271) oder mit dem urbanum (vgl. Cic. de orat. 2, 269f.), mit dem acumen (vgl. Cic. de 
orat. 2, 244), dem acutum (vgl. Cic. de orat. 2, 273) oder dem argutum (vgl. Cic. de orat. 2, 268) – 
kann hier von einem durchaus rhetorisch und stilistisch relevanten Wissen (in Verbindung 
zur Figurenzeichnung) gesprochen werden. Siehe zur vielseitigen Begrifflichkeit der facetiae 
erneut Leeman/Pinkster/Rabbie (1989) 183–188.

 11 	Natürlich könnte das Beispiel auch tatsächlich so berühmt sein, dass es Ciceros Leser pro-
blemlos wiedererkannten, das heißt, schon im ille ein Echo des konkreten Namens hörten. 
Damit wäre die Anonymisierung hier gewissermaßen nur an der textlichen Oberfläche prä-
sent. Gleichwohl scheint mir diese Reduktion der Person auf einen Siculus vor allem im Zuge 
der Rezeption relevant. Erst bei wiederholter Tradierung und dem Erreichen einer größeren 
zeitlichen Distanz entfaltet die Negation des Namens ihre eigentliche Wirkung: Mit der Zeit 
geht das Wissen um das ille verloren und kann wirklich nur noch als stereotyp, nicht mehr 
als besonders gefasst werden. Andererseits könnte diese gewollte ‚Unzuordenbarkeit‘ der 
Situation (wie im ersten Beispiel) auch schon für Cicero-nahe Rezipienten gegolten haben, für 
die daraus ein universal wiederverwertbarer Baustein facetiae-getränkter Rede wurde.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



132 Die Anekdote als Biographem – Akteure der Anekdote

kann der Rhetor darauf zurückgreifen, sofern der ihm vorliegende Fall, dessen 
Sachlage und Akteure, sich an die Komik und Typen des abstrahierten Narrativs 
andocken lassen. Typisierung und Anonymisierung führen also zur Ausformung 
eines epistemischen Bauteils, das sich aufgrund seiner Verallgemeinerung in das 
System der Rhetorik eingliedern lässt. Da die Nationalität des zentralen Akteurs 
jedoch erhalten bleibt, ließe sich zudem von einer Stereotypisierung sprechen, die 
– epistemologisch betrachtet – hier nichts anderes als eine wortwörtliche ‚Verfesti-
gung‘ von Wissen über das rhetorische Verhalten eines Siziliers ist. Beide Beispiele 
lassen Rückschlüsse auf gewissermaßen überindividuelle Züge sizilischer Akteu-
re zu; deren geographische wie nationale Zuordnung scheinen über andere denk-
bare und weitaus nuanciertere Kriterien wie die des Alters, des sozialen Standes 
oder auch des Geschlechts zu treten. Somit könnte man in der vorliegenden ‚Ent-
Individualisierung‘ durchaus den Versuch einer Stabilisierung von Wissen sehen, 
wenn auch im selben Zuge die Genauigkeit und die Möglichkeit der Relativierung 
dieses Wissens darunter zu leiden haben.

Dieser dichotomische Schluss ist insofern relevant und diskutabel, als Cicero 
neben der betrachteten Stereotypisierung von Akteuren innerhalb seiner Theorie 
der facetiae durchaus auch personenspezifische Gestaltungskriterien thematisiert, 
die man auch so etwas wie einen ‚rhetorik-poetischen Habitus‘ des entsprechen-
den Akteurs nennen könnte: 12 Im Rahmen eines rhetorik-poetischen aptum oder 
decorum habe der Sprecher zum einen auf den Habitus seines Publikums zu ach-
ten; die Verwendung des ridiculum müsse sich also nach den Rezipienten und der 
spezifischen Situation richten (vgl. Cic. de orat. 2, 221: habere hominum rationem et 
temporum); gerade bei einem mächtigen sozial-politischen Kapital des Gegenübers 
– hier dignitas – könnte das ridiculum (im Übermaß) unangebracht scheinen und 
zugleich dem Ruf des Sprechenden schaden (vgl. ebd.). 13 Zum anderen – und dies 
lässt sich vor allem aus den Beispielen zum Siculus schließen – muss neben dem 
Habitus des Erzählers und der Rezipienten auch der des Erzählten greifen: Nicht 
jeder inszenierte Akteur, nicht jedes Alter, nicht jeder Stand oder Kontext leiht sich 
gleichermaßen für das ridiculum. Bei der Aufführung eines Siziliers in diesem Zu-
sammenhang hält sich der Sprecher sozusagen alle Möglichkeiten des Witzes of-
fen. Dies kann nur gelten, sofern ein Wissen über den Siculus in der beschriebenen 
stereotypisierten und verfestigten Form vorliegt und kursiert, welches – unter der 
Negation von Individualität und der Aushebelung eines präzisen Habitus – von 
einer spezifischen zu einer abstrakten, größeren Wahrheit oder einer allgemein-

 12 	Den Begriff übernehme ich von Pierre Bourdieus „Habitus“-Konzept; vgl. u. a. Bourdieu 
(1997) 59–78. Ebenso den Terminus „Kapital“; vgl. dazu auch Fußnote 5 dieses Kapitels.

 13 	Vgl. auch Cic. de orat. 2, 229: haberi enim dixisti rationem oportere hominum, rei, temporis, wo Ci-
cero neben den Kriterien der Person und der zeitlichen Situation auch noch die der Sachlage 
anführt; siehe auch Cic. de orat. 2, 237ff. Neben dignitas gebraucht Cicero an anderer Stelle 
auch noch die Begriffe gravitas und auctoritas als Ausdruck für ein – wenn man so will – so-
ziales Kapital (vgl. Cic. de orat. 2, 230). Im Falle Catos des Älteren ließ sich aber auch zeigen, 
wie dignitas und ridiculum/lepos/facetum in harmonischem Gleichgewicht ein einwandfreies 
decorum darstellen können; vgl. dazu erneut Kapitel 6.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



133Anonymität

gültigeren Episteme transferiert wurde. In Anbetracht der beobachteten Dichoto-
mie ließe sich abschließend sagen, dass sich die beiden Arten von Episteme, die 
der (konkreteren) rhetorik-poetischen und die einer (abstrakteren) kulturphäno-
menologischen, nicht ausschließen müssen und dass für Ciceros Text ohnehin nur 
eine Kombination der beiden relevant sein kann: Das Wissen über den Siculus ist 
nicht so sehr kulturanthropologisch als stets im Zusammenhang mit den rhetori-
schen facetiae zu denken, und so müssen die Abstrahierung und Anonymisierung 
nicht unbedingt eine epistemische Ausweitung (als Verwässrung) bedeuten, denn 
für den praktizierenden Rhetor enthält sie weiterhin ein spezifisch rhetorik-poe-
tisches Wissen, nämlich eine Art konkrete Anweisung, welche Akteure sich im 
Besonderen auf dem Feld des ridiculum anwenden lassen.

Soweit die ersten Überlegungen zu einer Interferenz der Anonymität anekdo­
tischer Akteure und der von in diesem Sinne anonymisierten Anekdoten trans-
portierten Wissensbestände. Dadurch dass sich die besprochenen Beispiele eher 
epistemologisch und rhetoriktheoretisch und nicht so sehr rezeptionsästhetisch 
oder gar faktisch-biographisch auswerten lassen, rückt Brechts These der „blitz-
artigen Übereinstimmung“ von textinternem und rezipierendem Akteur etwas in 
den Hintergrund. 14 Die Anonymisierung ließe sich diesbezüglich höchstens über 
die Genese und Performance einer Wissensgemeinschaft (basierend auf einem 
stereotypen Wissen, das „eben allen bekannt vorkommt“) oder als eine Art Netz-
werkbildung denken, die – gestützt auf das Aristotelische ὅμοιον – jedoch auf den 
Kreis von sich ertappt fühlenden Siculi beschränkt ist.

Anonymisierte Anekdoten und ihre epistemischen Implikationen (II) 
(nach Cicero, Tusculanae disputationes 5)
Eine schrankenlose „Übereinstimmung“ zwischen den dramatis bzw. textus per­
sonae und den Rezipienten, die bis hin zu einer Universalisierung und Demokra-
tisierung des in der Anekdote Dargestellten reicht, soll nun anhand einer Reihe 
weiterer Beispiele aus dem Kontext der Tusculanae disputationes betrachtet werden, 
der zweiten Schrift Ciceros, in der sich eine Handvoll ‚anonymisierter‘ anekdo­
tischer Akteure finden lässt. 15

 14 	Es sei denn, man setzt die Beziehung zugleich wieder auf einer höheren Ebene zwischen dem 
erzählenden Akteur und den Rezipienten an und fragt nach den spezifischen Effekten der 
facetiae unabhängig von der genauen Gestaltung der textinternen Akteure. Wie aus Kapitel 5 
ersichtlich ist (vgl. erneut die Seiten 92ff., Fußnoten 34–37), lassen sich die facetiae auch als be-
sonders emotionale Formen einstufen und mit einer Theorie der Affekte und des Pathos ver-
binden, die so gesehen eine besondere Wirkung des movere auf das Publikum haben können; 
gleichwohl wäre der Rezipient dabei eher über die Brecht’sche totalisierende „Leidenschaft“ 
(des Lachens) als über das ὅμοιον als Wissensgleichstand angesprochen.

 15 	Ein im Sinne von Brecht und Aristoteles ‚demokratisierendes‘ Element der facetiae, also nicht 
nur der beiden anonymisierten Anekdoten, sondern aller Beispiele der facetiae im Allgemei-
nen, könnte das immer wiederkehrende Kriterium der ‚Natürlichkeit‘ sein, das diese Stil-
kategorie im Besonderen ausmache; es handle sich, wie bereits besprochen, bei ihr nämlich 
nur bedingt um eine ars, die natura stehe stets im Vordergrund (vgl. u. a. Cic. de orat. 2, 217, 
219, 232 und 247). Hauptaspekt dieser Idee der ‚Natürlichkeit‘ ist die vom Rhetor geforderte 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



134 Die Anekdote als Biographem – Akteure der Anekdote

Das fünfte Buch von Ciceros Tusculanae disputationes widmet sich der Frage 
nach der römischen virtus als Schlüssel zur vita beata (vgl. Cic. Tusc. 5, 12). An ei-
ner Stelle innerhalb seiner Beweisführung, die sich allgemein als Plädoyer für die 
Tugend liest, schließt sich Cicero explizit Platonischen Konzepten an und über-
nimmt dessen These der ‚Immanenz‘ des glücklichen Lebens (vgl. Cic. Tusc. 5, 36); 
es sei stets im einzelnen Menschen zu suchen, jegliches Äußere sei dafür irrelevant 
(Cic. Tusc. 5, 36: ex se ipso apta sunt omnia, quae ad beate vivendum ferunt, nec suspensa 
aliorum aut bono casu aut contrario pendere ex alterius eventis et errare coguntur). Für die 
Untermauerung dieser inhärenten, fast ‚pränatal‘ angelegten Möglichkeit des Ein-
zelnen zum glücklichen Leben wird die Darstellung sozusagen ab ovo begonnen 
und die Natur als allen gemeinsame Schöpferin vorgestellt (Cic. Tusc. 5, 37: ordi­
ri […] a communi parente natura), die alles und alle grundsätzlich in Vollkommenheit 
geschaffen habe (vgl. ebd.). Dieser Blickwinkel erhält damit eine viel allgemeinere 
Relevanz als die dort kurz zuvor ausgeführte kursorische Analyse der einzelnen 
Meinungen sämtlicher Philosophen zum Thema (vgl. Cic. Tusc. 5, 21–31). Unab-
hängig von einer bestimmten Philosophenschule könne im Grunde also ein jeder 
Tugend und infolgedessen auch ein glückliches Leben erreichen (Cic. Tusc. 5, 39f.). 
Substantielle Schärfung erhält dieses ‚Immanenzkonzept‘ vor allem ex negativo, 
zunächst durch die Abgrenzung der inhärenten Güter (Cic. Tusc. 5, 40: sua bona) 
von konziser angeführten Kategorien der äußerlichen, vergänglichen Güter wie 
körperliche Vorzüge oder ein großes Vermögen (vgl. ebd.: qui enim poterit aut corpo­
ris firmitate aut fortunae stabilitate confidere?).

Als weitere Präzisierung und konkretes Fallbeispiel lässt sich auch die daran 
angeschlossene Anekdote lesen, die sich gegen den Irrtum richtet, sein Glück auf 
den Pfeilern äußerer Güter zu bauen (vgl. ebd.). Die darin geschilderte Problem-
stellung (provocatio) als prahlender Ausspruch eines nicht näher identifizierten 
reichen Händlers (vgl. ebd.: glorianti cuidam mercatori, quod multas navis in omnem 
oram maritimam demisisset) wird durch das dictum (ebd.) eines ebenso wenig präzi-
sierten Spartaners aufgelöst, dass ein an Schiffstaue (implizit zu verstehen sicher 
auch einfach nur an ‚Seilen‘ oder gar ‚Fäden‘) geknüpftes Vermögen keineswegs 
erstrebenswert sei (vgl. ebd.: ‚non sane optabilis quidem ista‘ inquit ‚rudentibus apta 
fortuna.‘). Durch die Anonymisierung beider Akteure wird die Anekdote einer 
präzisen occasio innerhalb eines historischen Gefüges enthoben und damit po-

Spontaneität bei der Verwendung der facetiae, die sich eben nicht durch eine Kunst erlernen 
lasse, sondern stets (wenngleich manchmal nur den Anschein von) natura enthalten müsse 
(vgl. Cic. de orat. 2, 219). Die Brücke zum Rezipienten ergibt sich dann beim Blick auf das Wir-
kungspotenzial des ridiculum. Je natürlicher und treffender der Witz, so ließe sich vermuten, 
desto unmittelbarer der Effekt auf das Publikum. Tatsächlich verzeichnet der Sprecher Cae-
sar Strabo den Effekt eines (risum) movere (vgl. Cic. de orat. 2, 236) beim Publikum durch wohl
inszenierte facetiae, die zudem auch noch eine Sympathie des Sprechers bei seinen Zuhörern 
erwirkten (vgl. Cic. de orat. 2, 236: benevolentiam conciliare; siehe für Beispiele eines gelungenen 
movere auch 225 und 227). Die facetiae, als Anekdoten, könnten vor diesem Hintergrund also 
mehr als andere Narrative mit einer (von Brecht intendierten) ganz besonderen Kraft der 
Vereinigung der drei denkbaren Akteure (Erzähler, Erzählter und Zuhörer) ausgestattet sein.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



135Anonymität

tenziell beliebig oft wiederhol- und rekontextualisierbar. Diese Möglichkeit der 
Repetition erwähnt Cicero selbst, indem er bemerkt, dass das angeführte dictum 
eigentlich auf all jene zutreffe, die er zuvor als Gegner der These der alleinigen 
Relevanz immanenter Güter bei der Frage nach dem glücklichen Leben aufgezählt 
hatte (vgl. ebd.: ut mihi Laconis illud dictum in hos cadere videatur).

Diese Anekdote wird so zum allzeit wiederverwendbaren Baustein einer Ar-
gumentation gegen die beschriebene Privilegierung äußerer Güter durch andere 
Philosophenschulen, was an die zuvor beobachtete Abstrahierung und ‚Topisie-
rung‘ konkreter Beispiele innerhalb Ciceros facetiae erinnern muss. Auch findet 
durch die Anonymisierung der Akteure eine radikale Aufmerksamkeitsverschie-
bung hin zum Kern der Anekdote statt, welcher, anders als ihre Akteure, weiter-
hin fixer Bestandteil der Anekdote bleibt. Es scheint kaum bis gar nicht bedeutend 
zu sein, wer diesen Satz gesagt hat; er ist allein in sich bedeutend. 16 Die Negation 
der Individualität der Akteure als ein Vergessen ihrer Namen lässt das zentra-
le dictum in seiner ganzen Wichtigkeit hervortreten; die Pointe allein ist in ihrer 
Präzision dauerhaft erinnert worden und somit erhalten geblieben (vgl. ebd.: il­
lud). Diese Unterscheidung zwischen Verlust und Erhalt einzelner Bauelemente 
der Anekdote im Laufe der Tradition (gesteuert vom besagten Phänomen der An-
onymisierung) verleiht der überlieferten Aussage eine zeitlose Gültigkeit, ganz als 
enthielte sie eine ‚höhere Wahrheit‘. Dies mag sich einerseits wie eine Aufwertung 
der darin transportierten Episteme ausnehmen, andererseits aber auch eine de-
mokratisierende Ausweitung des Dargestellten auf jeden möglichen Rezipienten 
bedeuten, insofern die im dictum eingekapselte Lebensweisheit zu einem allzeit 
und von allen zitierbaren Sprichwort mutierte. 17

Diese Transzendenz der Geltung für einen Einzelnen zur Geltung für eine grö-
ßere Gruppe entspricht dem einleitenden Gedanken dieses Abschnitts aus den 
Tusculanae disputationes, dass die Kapazitäten zu einem glücklichen Leben poten-
ziell in jedem Menschen zu finden seien. Unter Wiederholung dieser These der 
Autarkie (vgl. Cic. Tusc. 5, 42: omnia sibi in se posita censebit), die an die Geringach-
tung aller äußeren Güter und somit an eine Freiheit von Verlustängsten gekoppelt 
ist (vgl. Cic. Tusc. 5, 41), schließt Cicero eine weitere anonym gehaltene Spartaner-
Anekdote an. Bezeichnend ist hierbei, dass Cicero – m. W. eine absolute Einma-
ligkeit innerhalb der Möglichkeiten dieses Narrativs – die Pointe gewissermaßen 
kollektiv aussprechen lässt: Auf einen Drohbrief des Makedoniers Philipp, der 

 16 	Es sei denn, der Rezipient wäre wieder auf einen kulturanthropologischen oder rhetorischen 
Habitus eines Spartaners aus, wie ich es zuvor für den Siculus in Erwägung gezogen habe. 
Diese Überlegung hat immerhin insofern Berechtigung, als doch wohl gerade ebensolche 
szenischen Überreste Hand in Hand mit dem Phänomen der Stereotypisierung und Pauscha-
lisierung von Wissen über eine bestimmte Nation oder regionale Völkerschaft zu einer He
rausbildung des Adjektivs, ja des ganzen Konzeptes des Lakonischen geführt haben müssen. 
Lakonik und Anekdote scheinen dabei geradezu wesensverwandt; vgl. dazu auch Niehaus 
(2013) 188.

 17 	Siehe zu diesem Gedanken der proverbialen Zeitlosigkeit Sciascia (2012) 55f. in Fußnote 1 des 
Kapitels 14.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



136 Die Anekdote als Biographem – Akteure der Anekdote

den Spartanern jegliche Autarkie zu nehmen in Aussicht stellt (vgl. Cic. Tusc. 5, 42: 
Philippo minitante per litteras se omnia quae conarentur prohibiturum), hätten diese sich 
(im unbestimmten Plural!) auf den Tod als letzten, sozusagen nicht nehmbaren, 
Ausweg berufen (vgl. Cic. Tusc. 5, 42: Lacedaemonii […] quaesiverunt, num se esset 
etiam mori prohibiturus). Ciceros Kommentar auf diese schnippische rhetorische 
Frage zeigt die von mir behauptete Transzendenz oder Ausweitung der Geltung 
des dictum auf mehr als nur einen Sprecher sehr deutlich. Man sei im Zuge dieses 
Traktats auf der Suche nach einem Menschen, der nach derartigen Maximen lebe 
(vgl. ebd.: vir is, quem quaerimus, […] tali animo) – angesichts der Tatsache, dass es 
ganze Völkerschaften gebe, die (wie die Spartaner) offensichtlich homogen diesen 
Idealen folgten (vgl. ebd.: civitas universa), sollte ein Einzelner gewiss leichter auf-
findbar bzw. denkbar sein (vgl. ebd.: multo facilius […] reperietur).

Das Stichwort universa könnte dabei als Ergebnis der Anonymisierung der Ak-
teure und zugleich als Zielrichtung der Anekdote auf eine universitas von Rezipi-
enten gelesen werden. Ihr dictum scheint alle zu betreffen. Zwar wird sie aufgrund 
ihrer Wesensart nie ‚den Menschen an sich‘ als Akteur auftreten lassen können, 
doch ist in obigem Beispiel ein entsprechender Ansatz der Abstrahierung deut-
lich erkennbar. Diese Strategie der ‚Ent-Individualisierung‘ und Kollektivierung, 
welche ‚akteurspezifische‘ Protokolle auszuhebeln scheint und ein Netzwerk al-
ler möglichen Akteure so „blitzartig“ wachsen lässt, spannt ihre Geltung auf ein 
Maximum; 18 auch inhaltlich – gestützt auf die simple und für alle gültige Wahr-
heit, dass der Tod alle betreffe – befindet sich die Anekdote im selben Fahrwasser. 
Sie wird, so ließe sich schließen, gerade in ihrer anonymisierten Erscheinung zur 
Darstellerin einer alle betreffenden, universalen condicio humana. Zugleich – und 
komplementär gedacht – kann sie dank ihrer abstrahierten Akteure als immer 
wieder verwendbarer Topos (einer Kategorie wie Lakonie oder condicio humana) 
innerhalb von derartigen Argumentationsverläufen fungieren.

Anonymisierte Anekdoten und ihre epistemischen Implikationen (III) 
(nach Cicero, Tusculanae disputationes 1)
Eine verblüffend ähnliche Strategie lässt sich im ersten Buch der Tusculanae dis­
putationes nachzeichnen. Die dort verhandelte These knüpft thematisch direkt an 
das zuletzt angeführte Narrativ an: Es geht um die Befreiung von der Vorstellung 
des Todes als eines Übels (vgl. Cic. Tusc. 1, 9), der hingegen, wie für obige Sparta-

 18 	Gleichwohl immerhin ein ‚akteurspezifisches‘ Kriterium, die Nation oder regionale Völker-
schaft als Kollektiv (also scheinbar unabhängig von Geschlecht, Alter, Stand, Bildung etc.), 
erhalten bleibt. Es sind wieder die Spartaner, die in der für sie charakteristischen, lakonischen 
Art antworten. Mehr als die Darstellung einer (stereotypen) kulturellen Wahrheit greift m. E. 
abermals eine Art rhetorik-poetischer Habitus. Im Rahmen besagter Themen kann auf die 
Lacedaemonii als passende textus personae zurückgegriffen werden; ihr präferiertes Medium 
ist – entsprechend ihrem Wesenskern der Lakonie – die anonymisierte Anekdote. Siehe zum 
Begriff des „Protokolls“ Fußnote 16, Seite 232, des Kapitels 14, zu einer kurzen Besprechung 
der obigen Anekdote unter dem Stichwort der Freiheit im Rahmen einer allgemeinen Studie 
der Darstellung der Spartaner in antiker Philosophie Keith (2011) 207.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



137Anonymität

ner, oftmals den letzten Ausweg bedeuten kann – Cicero wird Beispiele für diesel-
be Positivierung des Todes folgen lassen (vgl. Cic. Tusc. 1, 96ff.). Die Universalität 
dieses Themenkomplexes und seine uneingeschränkte Wirkmacht auf den Men-
schen müssen dabei nicht extra herausgestellt werden. An ein Plädoyer für die 
Unsterblichkeit des Menschen – gekoppelt an die Göttlichkeit seiner Seele – (vgl. 
Cic. Tusc. 1, 26–81) schließt sich eine zweite, gegenläufige Sektion an, in der gezeigt 
werden soll, dass auch im Falle der Sterblichkeit des Menschen der Tod keines-
wegs ein Übel darstelle (vgl. Cic. Tusc. 1, 82–111). Zum Beweis und zur Veranschau-
lichung dieser These listet Cicero gegen Ende seiner Ausführungen gleich meh-
rere Narrative, die von einer erfolgreichen und vorbildlichen ‚Todesverachtung‘ 
oder bedenkenlosen Todesbereitschaft handeln (vgl. Cic. Tusc. 1,  96ff.). Vor dem 
Hintergrund der Todesthematik ließen sich an dieser Stelle die Fragen nach dem 
‚Wer‘ der Anekdote auch verstärkt mit denen nach dem chronotopischen ‚Wann‘ 
und ‚Wo‘ der Anekdote engführen. So scheint der Anekdote literaturübergrei-
fend – ganz wie im Folgenden auch an der erhöhten Frequenz des Narrativs im 
Rahmen des einschlägigen Themas bei Cicero ablesbar – in der biographischen 
Struktur eines Menschenlebens gerade zu dessen Ende hin ein genuiner Zeitpunkt 
zuzukommen; zugleich kann man bei der vertexteten Struktur des Lebens natür-
lich auch von der genuinen Verortung im letzten Abschnitt des Textes sprechen; 
ebenso werden sich – unabhängig von einer streng chronologischen Anordnung 
der Textteile – die für eine anekdotische Verarbeitung so prädestinierten ultima 
verba und facta oder auch Detailereignisse, die sich um den Todesmoment der je-
weiligen Person ranken, auch an denjenigen Orten in Texten finden, die – frei von 
einem ausschließlich biographischen Interesse – das besagte Thema wie Ciceros 
Dialoge und Traktate besonders auch philosophisch auswerten. 19

Zunächst lässt Cicero – wie es für seine Verwendung des anekdotischen Perso-
nals gängig ist – einen individualisierten Akteur innerhalb einer historisch klar si-
tuierten Begebenheit, nämlich der Zeit der dreißig Tyrannen zu Athen, auftreten: 
Theramenes, einer dieser dreißig und von seinem Kollegen Kritias zum Freitod 
gedrängt, inszeniert im Verließ mit seinem Giftbecher eine letzte Kottabospartie 
(vgl. Cic. Tusc. 1, 96: reliquum sic e poculo eiecit, ut id resonaret) und prostet seinem 
Rivalen dabei heiter zu (vgl. ebd.: quo sonitu reddito adridens ‚propino‘ inquit ‚hoc 
pulchro Critiae‘). Das Moment des übertrieben schnellen Austrinkens (vgl. ebd.: 
venenum ut sitiens obduxisset), die zynisch-spielerische Heiterkeit der Szene (vgl. 
ebd.: lusit […] extremo spiritu) und die Denkwürdigkeit der versteckten, maliziösen 
Geste des Weiterreichens des Bechers als Vorhersage des bevorstehenden Todes 
seines Rivalen, der kurz darauf tatsächlich erfolgt sein soll (vgl. ebd.), sind dabei 

 19 	Siehe dazu u. a. Blumenberg (1987b) 222 und meine Fußnote 37, Seite 221f., des Kapitels 13; 
Sophie Buddenhagen hat diese Dynamik in einem Vortrag auf dem Workshop „Geschichte 
in Anekdoten“ (im Juni 2017 an der FU Berlin) für die Suetonischen Kaiserviten festgestellt; 
die Anekdotenfrequenz verdichtet sich zum Ende der Leben der Kaiser hin. Vgl. dazu auch 
meine Beobachtung in Fußnote 41, Seite 95, des Kapitels 5. Siehe zur Verwendung von „Last 
words“ auch Scheidegger Lämmles gleichnamigen Aufsatz (2017) 17–36.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



138 Die Anekdote als Biographem – Akteure der Anekdote

prädestiniert für eine Narrativierung als Anekdote. 20 Zwar mag das Narrativ – 
und so wird es von Cicero auch eingeführt – auf den ersten Blick zur Darstellung 
des vorbildhaften Charakters des zentralen Akteurs gedacht sein (vgl. ebd.: quam 
me delectat Theramenes! quam elato animo est! und vir egregius), doch, nimmt man 
die folgenden Narrative in ihrer von der Anonymisierung erwirkten Steigerung 
und Ausweitung noch hinzu, wird der Interessensfokus zunehmend auf die Ab-
leitung eines über-individuellen, rein-menschlichen Verhaltens transferiert.

Nach einem zweiten, logisch an dieselbe occasio geknüpften, jedoch das Krite-
rium der brevitas der Anekdote durchbrechenden Exempel – mit Sokrates’ memo-
rabler Todesverachtung im Zentrum gewiss das Paradebeispiel schlechthin (vgl. 
Cic. Tusc. 1, 97–99) – folgt ein kurzes Zwischenresümee von Ciceros wirklichem 
Anliegen. Es ist nichts als eine Wiederholung der eingangs gesetzten These, dass 
der Tod kein Übel bedeute, gerade da er für alle Menschen von der Natur so ein-
gerichtet worden sei (vgl. Cic. Tusc. 1, 100: nos autem teneamus, ut nihil censeamus 
esse malum, quod sit a natura datum omnibus). Diese Erwähnung der universalen 
Dimension des Themas unterstreicht rückwirkend nicht nur den Fokus auf die 
condicio humana als gemeinsamen Nenner der ersten beiden Beispiele, sondern 
kann auch als eine Überleitung zu den folgenden Narrativen interpretiert werden. 
Cicero macht dabei den Unterschied zwischen den bereits besprochenen und den 
folgenden Beispielen selbst explizit: Zur Erläuterung des vorliegenden Themas 
müsse nicht zwingend auf einen Sokrates oder Theramenes (vgl. ebd.: Sed quid ego 
Socratem aut Theramenem […] commemoro) bzw. auf deren Berühmtheit als eine Art 
von Autoritätsbeweis zurückgegriffen werden (vgl. ebd.: praestantis viros virtutis et 
sapientiae gloria) – nein, selbst aus dem Verhalten eines anonymen Spartaners (vgl. 
ebd.: Lacedaemonius quidam) ließen sich dieselben Lebensmaximen ableiten. Ähnlich 
wie seine Kompatrioten inszeniert er im Moment seiner Exekution eine geradezu 
ausgelassene Stimmung (vgl. ebd.: esset vultu hilari atque laeto) und schließt anekdo

 20 	Neben dem Konzept des Lakonismus mit seiner trockenen Kürze ließe sich auch der Zynis-
mus und seine ebenso knapp gehaltene Neigung zu süffisant-schwarzen Kommentaren in 
Bezug zum Narrativ der Anekdote setzen. Es stellt sich die komplementäre Frage: Haben sich 
die kynischen Philosophen zum Ausdruck ihrer selbst in besonderer Weise dem Narrativ der 
Anekdote verschrieben, oder hat, was wir heute über die Geschichte des Zynismus wissen, 
die Form der Anekdote maßgeblich beeinflusst? Mit anderen Worten: Haben erst Anekdo­
ten Figuren wie Diogenes (im Fass etc.) zu dem gemacht, was sie für uns heute bedeuten? 
Siehe dazu auch eine weitere Anekdote, die Cicero unweit davon platziert: Diogenes – Cicero 
betont dabei dessen Verhalten als das eines ‚wahren‘ Kynikers (vgl. Cic. Tusc. 1, 104: Durior 
Diogenes […] ut Cynicus asperius) – habe zum Ausdruck seiner Todesverachtung gesagt, man 
solle seinen Leichnam einfach Vögeln oder wilden Tieren vorwerfen; spüren könne er nach 
dem Tod ohnehin nichts mehr (vgl. ebd.). Gleichwohl muss einschränkend erwogen werden, 
wie sehr das moderne Adjektiv „zynisch“ noch auf den antiken „Kyniker“ zutrifft; Foucault 
(2012) in seinen zweibändigen Vorlesungen am Collège de France 1982–84 beispielsweise plädiert 
für die Verbindung der Kyniker mit der Parrhesie, dem Äußern der blanken Wahrheit ohne 
rhetorischen Überbau, die mit der heutigen Bedeutung eins spöttelnden, gefühllosen und oft 
ironischen Kommentars nicht mehr viel gemein hat. Diese Entwicklung zum Bissigen und 
Höhnischen ist jedoch in beiden Cicero-Beispielen bereits gut erkennbar.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



139Anonymität

tisch-paradox, dass er seinen Richtern dankbar sei, dass sie ihm die Möglichkeit 
gegeben hätten, seine Strafe auch ohne Verschuldung zu begleichen (vgl. ebd.).

Dass es sich bei der Anonymisierung anekdotischer Akteure um eine bewusste 
Strategie Ciceros handelt, lässt sich zum einen anhand der expliziten Abgrenzung 
der Szene von den ersten beiden Narrativen, zum anderen vor allem anhand der 
Betonung der Namenlosigkeit ihres zentralen Akteurs belegen, der zum Trotz das 
beschriebene dictum in die Geschichte eingegangen ist (vgl. ebd.: Lacedaemonius 
quidam, cuius ne nomen quidem proditum est). Diese vorbildhafte Todesverachtung 
mag erneut ein Hinweis auf ein besonderes Charakteristikum aller Spartaner sein 
(vgl. ebd.: o virum Sparta dignum) und im Zuge einer Stereotypisierung eine Art 
‚Wissen um das Lakonische‘ an sich erzeugen, doch scheint mir Ciceros Anlie-
gen vielmehr auf eine generelle Demokratisierung des Dargestellten abzuzielen. 
Bei der Erörterung von Themen, die jeden Rezipienten in seiner Erscheinung als 
Mensch angehen, muss nicht immer auf die Größen und Berühmtheiten der jewei-
ligen Gesellschaft zurückgegriffen werden. Eine besonders nahtlose (erneut nach 
Brecht) „Brücke“ zwischen allen beteiligten Akteuren der Anekdote ließe sich 
gerade mittels Nivellierung ihrer individuellen Protokolle bauen. So entsteht ein 
Moment der Übereinstimmung, in dem der Rezipient gemäß dem Aristotelischen 
ὅμοιον den, da namenlosen, Protagonisten durch sich selbst ersetzen kann. Das 
überlieferte dictum entsteigt seiner Bindung an eine spezifische Person und Si-
tuation und wird dadurch zeitlos repetibel. Das Medium dieses Vorgangs ist die 
Anekdote mit anonymisierten Charakteren, die sich gerade darin als demokrati-
sche Erzählform ausweist.

Diese Demokratisierungsstrategie Ciceros wird besonders deutlich bei dem 
Blick auf die nächste ins Licht des Besonderen gerückte Anekdote. In Form von als 
Präteritionen gestalteten Beispielen, woraus sich eine erneute explizite Absage an 
einen allzu ‚konventionellen‘ Fokus auf die Gesellschaftsstärksten ableiten lässt 
(vgl. Cic. Tusc. 1,  101: sed quid duces et principes nominem), streift Cicero nur eine 
Handvoll prestigeträchtiger Berühmtheiten wie Cato, Simonides oder Leonidas 
(vgl. ebd.), um schließlich den kursorischen Blick von den Akteuren eines hohen 
sozialen Kapitals wieder auf diejenigen eines niedrigen zu senken. Zeit und Raum 
für die Narrativierung zur Anekdote entfalten sich erst im Umfeld eines beliebi-
gen spartanischen Soldaten – die anonymisierte Einführung des Protagonisten 
spiegelt regelrecht die Aufmerksamkeit, die hier dem Kollektiv, ja der Masse ge-
schenkt werden soll (vgl. ebd.: e quibus [sc. Lacedaemoniis] unus). Auf die Provoka-
tion eines Persers hin, die Spartaner sähen angesichts der Masse an Pfeilen und 
Wurfgeschossen im Moment der Schlacht die Sonne nicht mehr, reagiert der Spar-
taner lakonisch-gelassen: Dann kämpfe man eben im Dunkeln (vgl. ebd.). Vage 
bleibt erneut auch die occasio: Die unspezifische Station innerhalb der Perserkriege 
könnte ebenso gut für jede beliebige Kriegssituation stehen. Was bleibt und si-
gnifikant hervortritt, ist allein das dictum, das unabhängig von einer bestimmten 
Person und einem konkreten Moment mehrfach zugeordnet werden kann. Das 
Entscheidende ist hier jedoch, dass dieses durch die Anonymisierung des Prot-

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



140 Die Anekdote als Biographem – Akteure der Anekdote

agonisten viel allgemeingültiger gewordene Wissen auch die Gesellschaftsschich-
ten transzendiert; die dicta von in der Masse verschwimmenden Fußsoldaten sind 
gleichwertig mit denjenigen der großen Feldherren. Ihre Wiederverwendung ist 
Sache eines jeden Rezipienten, der potenziell in eine ähnliche Situation, also auf 
Augenhöhe mit dem Tod, geraten kann. 21

Mit seinem nächsten Beispiel geht Cicero zur Demokratisierung des Darge-
stellten noch einen Schritt weiter und fügt über die Nivellierung eines persön-
lichen und sozialen Protokolls der Protagonisten hinaus auch noch die eines 
genderspezifischen Protokolls hinzu; dabei ist die weibliche Protagonistin in 
der Anekdote bei Cicero ebenso einmalig wie der zuvor beobachtete Plural der 
Lacedaemonii als eines dictum formulierenden Kollektivs. Cicero macht diese Be-
sonderheit ausdrücklich und knüpft das letzte Beispiel insofern direkt an, als er 
ein und denselben Kameraschwenk wie in den vorherigen Beispielen mit dem 
identischen Wortmaterial markiert: von namentlich genannten Berühmtheiten zu 
namenlosen Unbekannten (vgl. erneut 100: Sed quid […] commemoro), von Heer-
führern zu Soldaten (vgl. erneut: 101: sed quid […] nominem), nun von Männern 
zu Frauen (vgl. Cic. Tusc. 1, 102: viros commemoro: qualis tandem Lacaena?). Bei der 
Nachricht vom Kriegstod ihres Sohnes reagiert die spartanische Mutter gelassen: 
Sie habe ihr Kind zu keinem anderen Zwecke gezeugt als zum Heldentod für das 
Vaterland (vgl. ebd.). 22 Wieder ist die occasio generalisiert und dadurch nicht länger 
historisch, dafür aber typologisch als Verhalten und Umgang angesichts des To-
des eines geliebten Menschen greifbar. Und wieder übersteigt das dictum in seiner 
Wichtigkeit diejenige des Sprechers. Der Binnenakteur der Anekdote bleibt nur in-
sofern wichtig, als er sich in Ciceros Strategie der schrittweisen Anonymisierung 
und Demokratisierung einfügt; hierfür ist es – wie ich gezeigt habe – hochrele-
vant, ob der Sprecher namentlich genannt wird oder eben nicht, welcher sozialen 
Gruppe er entstammt und letztlich auch welchem Geschlecht er sich zuordnen 
lässt. Allein für die Ausweitung des Dargestellten auf das allgemein Menschliche 
und für die Genese einer condicio humana mussten die Akteure ihre Persönlichkeit 
ablegen. Daran gekoppelt ist ein Transfer vom Besonderen zum Allgemeinen, der 
alle erwähnten dicta unabhängig vom spezifischen Protokoll der Akteure gleich-
wertig macht. Die als große Parallelismen gestalteten Anekdoten bilden ebendiese 
Gleichwertigkeit adäquat ab.

 21 	Die einzige Einschränkung bliebe hier erneut die Nationalität als Zugehörigkeit zu einer re-
gionalen Völkerschaft. Ist das Wissen über das Verhalten der Spartaner als Kollektiv auch auf 
den Menschen an sich anwendbar?

 22 	Den Leserinnen und Lesern wird das Lakonische bereits mehr und mehr bekannt sein; und 
doch scheint die Anekdote stets noch eine Steigerung bereitzuhalten. Während die Spartane-
rin einfach lakonisch hätte antworten können, dass am Schicksal ihres Sohnes nichts mehr 
zu ändern und der Tod deshalb gleichmütig zu tragen sei, schockiert sie mit der finallogi-
schen Aussage, ihren Sohn allein dafür gezeugt zu haben, dass er im Krieg stirbt (vgl. ebd.: 
‚idcirco‘ inquit ‚genueram, ut esset, qui pro patria mortem non dubitaret occumbere.‘). Das ist nicht 
unbedingt ausschließlich lakonisch, sondern zugleich zynisch, paradox.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



141Anonymität

Abschließend scheint Cicero selbst die letzte Ungleichgewichtung, die den Bei-
spielen anhaftet, zu bemerken. Es ist bewiesen, was eigentlich gar nicht zu bewei-
sen war oder was nicht im Vordergrund der Debatte stehen sollte: Die Tapferkeit 
der Spartaner in ihrem kollektiven Ausmaß (vgl. ebd.: Esto: fortes et duri Spartiatae). 
Um diese letzte, aus der einheitlichen Nationalität der Protagonisten sich erge-
bende Einschränkung der erstrebten globalen Dimension der condicio humana zu 
überwinden, kehrt Cicero zu einem spezifischen Fall zurück und betont dessen 
Gegengewichtfunktion, die vor allem auf dem geographischen Kriterium fußt. 
Der Einleitungsmechanismus des besagten Kameraschwenks ist dabei parallel zu 
den obigen Beispielen gestaltet: quid? (vgl. ebd.) – Was (soll ich immer nur lakedä-
monische Beispiele anführen)? Auch das Verhalten des kyrenaischen Philosophen 
Theodoros müsse dasselbe Staunen (wie das jedes beliebigen Spartaners) auslösen 
(vgl. ebd.: Cyrenaeum Theodorum, philosophum non ignobilem, nonne miramur?). Als 
ihm vom König Lysimachos der Tod am Kreuz angedroht wurde, habe Theodoros 
nur gemeint, es mache für ihn keinen Unterschied, ob er am Boden oder in der 
Luft verwese (vgl. ebd.). Dieses dictum des Kyrenaikers, das sich thematisch ein-
wandfrei an die obige Reihe anschließen lässt, fungiert als klarer Hinweis dafür, 
dass die Anekdoten global, auf das allgemein Menschliche hin zu lesen sind.

Anekdote und condicio humana
Diese indirekte Fokussierung der condicio humana, die im ersten Buch meiner Mei-
nung nach vor allem durch die beschriebene Anonymisierung der Akteure rea-
lisiert wird, spricht Cicero an einer anderen Passage der Tusculanae disputationes 
direkt an. Das Thema des dritten Buches, eine Argumentation für die Freiheit von 
seelischem Schmerz (vgl. Cic. Tusc. 3, 7: Videtur mihi cadere in sapientem aegritudo), 
wird analog immer wieder anhand von Beispielreihen, seien es narrativ ausgestal-
tete Anekdoten oder ein verkürztes, oft als Präteritionen umgesetztes ‚Namedrop-
ping‘ exemplarischer Personen, bestätigt. Im Rahmen einer solchen Reihe macht 
Cicero die Dimension seines Stoffes sowie seines Anliegens explizit. Gerade der 
analoge Aufbau der fünf Bücher muss es erlauben, die dort so klar formulierte 
Intention auf alle fünf Bücher der Tusculanae disputationes zu beziehen; es ist ein 
grundsätzliches Plädoyer für die Leidenschaftslosigkeit in allen so ‚menschlichen 
Situationen‘ wie Tod, Schmerz, Leid, aber auch positiv konnotierten Passionen, 
sofern sie im Übermaß auftreten. In einer enzyklopädischen Zusammenschau des 
Umgangs der unterschiedlichen Philosophenschulen mit der aegritudo kommt Ci-
cero von der Stoa über den Peripatos und den Epikureismus (vgl. Cic. Tusc. 3, 14–
51) auch auf die Kyrenaiker zu sprechen (vgl. Cic. Tusc. 3, 52–60).

In diesem Zusammenhang liefert Cicero eine Metabetrachtung über die argu-
mentativen Strategien zur Erzeugung des allgemein „Wahren“, wie er es selbst 
nennt (vgl. Cic. Tusc. 3, 56: Duplex est igitur ratio veri reperiendi). Im Folgenden kon-
zentriere er sich nicht auf die genaue ontologische Definition des Wahren (vgl. 
ebd.: aut ipsius rei natura qualis et quanta sit, quaerimus), sondern versuche es durch 
eine Reihe von Beispielen zu ergründen (vgl. ebd.: aut a disputandi subtilitate ora­

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



142 Die Anekdote als Biographem – Akteure der Anekdote

tionem ad exempla traducimus). Erst durch den Verweis auf Größen wie Sokrates, 
Diogenes oder Caecilius (vgl. ebd.: hic Socrates commemoratur, hic Diogenes, hic Cae­
cilianum illud), also durch eine Art Streuen ein und desselben Themas auf verschie-
dene Akteure, ließe sich zeigen, dass bestimmte Situationen von verschiedenen 
Menschen immer gleich, und zwar „menschlich“, bewältigt worden seien (vgl. 
Cic. Tusc. 3,  57: ratio […], quae docet humana esse quae acciderint). Neben der Cha-
rakterisierung dieses „Zustandes des Menschlichen“ (vgl. ebd.: non enim id solum 
continet ea disputatio, ut cognitionem adferat generis humani und 58: omnes diu cogitan­
tes de rebus humanis) gehe es Cicero dabei vor allem auch um den Beweis einer Art 
Bewältigungsgabe des Menschen (vgl. Cic. Tusc. 3, 57: sed significat tolerabilia esse, 
quae et tulerint et ferant ceteri). 23 Was hier also durch die Nennung einer Menge von 
verschiedenen Namen und Beispielen, wenn auch diese nicht zu Anekdoten nar-
rativiert werden – lediglich zwei apophthegmatische, aber zusammenhangslose 
Sprüche tauchen dabei auf (vgl. Cic. Tusc. 3, 56 und 58) –, erreichet werden soll, 
nämlich die Situierung dieses Themenkomplexes auf dem Feld der alle betreffen-
den condicio humana (vgl Cic. Tusc. 3, 59: de hac communi condicione humana und 60), 
setzt Cicero meines Erachtens schon im ersten Buch mit der Strategie der Anony-
misierung der anekdotischen Akteure und der daran gekoppelten Ausweitung 
der Betroffenen auf ‚alle‘ (Rezipienten) um. 24

Gerade in dieser Ausformung der Anekdote mit gewissermaßen ‚ent-protokol-
lisierten‘ Akteuren scheint mir das Narrativ nicht nur die gemeinsame condicio 
humana der textimmanenten Akteure (Erzähler, Protagonisten), sondern auch die 
der Akteure auf der rezeptiven Seite im selben Maße anzusprechen und somit an-
schlussfähig zu sein an das eingangs gesetzte Brecht’sche Postulat von der „Über-
einstimmung von Erzähler und Zuhörer“ im Gewand des Aristotelischen ὅμοιον. 
Die gleichwertigen dicta der anonymisierten Anekdote transportieren ein allge-
meines Wissen um die condicio humana aller und deren Umgang mit dieser, und 
die so geartete Anekdote selbst wird zu einer demokratischen, alle abbildenden 
und für alle gültigen Erzählform.

Zur Interferenz von anekdotischem Stil und anekdotischem Wissen (III)
Zugleich müssen neben dem strategischen Transfer der epistemischen Geltung 
der Inhalte der anonymisierten Anekdote vom eingeengten Spezifisch-Persön-
lichen hin zu einer allgemeinen ‚Wahrheit‘ auch die Mechanismen der Stereo-
typisierung Beachtung finden, die auf die Konfiguration eines Wissens um das 
‚Lakonische‘ abfärbt, das zusätzlich zu einer Ausweitung von Episteme auch ein 

 23 	Die Wahl des Wortes ceteri drückt Ciceros Intention am besten aus: „Was die anderen ge-
schafft haben, schaffe ich auch.“ Vgl. dazu ebenso Cic. Tusc. 3, 58: sic perpessio ceterorum facit, 
ut ea quae acciderint multo minora (…) videantur.

 24 	Vgl. zu dieser Strategie der ‚Nennung einer Menge‘ auch Cic. Tusc. 3, 57: de paupertate agitur: 
multi patientes pauperes commemorantur; de contemnendo honore: multi inhonorati proferuntur, 58: 
similiter commemorandis exemplis/aliorum exemplis und 60: enumeratio exemplorum, (…) ut ille qui 
maeret ferundum sibi id censeat, quod videat multos moderate et tranquille tulisse.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



143Anonymität

Diffundieren und ‚Verunschärfen‘ derselben bedeuten kann. Ebenso ließen sich 
durch die Anonymisierung der Akteure Implikationen auf eine Genese rhetorik-
poetischen Wissens beobachten: Wie der Siculus aus der facetiae-Passage ein beson-
deres aptum im Bereich eines vom ridiculum ‚getränkten‘ Textes darstellt, so bietet 
sich das dictum eines Lacedaemonius besonders im Kontext von Todesverachtung 
oder, weiter gefasst, in Momenten der Beleuchtung eines erfolgreichen Umgangs 
mit der condicio humana an. Hier könnte man von einer ‚Topisierung‘ der Anekdo­
te sprechen, die gerade durch den Verlust einer spezifischen ‚Bezugsperson‘ zu 
einem wiederverwendbaren Baublock transferiert wird; die Verallgemeinerung 
des dictum kann dabei so weit gehen, dass ein Transfer des Narrativs selbst zum 
Sprichwort oder zum Aphorismus hin ausgelöst wird.

Vor dem Hintergrund dieser vielfältigen Transfermöglichkeiten lässt sich zu-
sammenfassend schließen, dass die unterschiedlichen Akteure und das durch 
sie dargestellte Wissen nicht getrennt voneinander zu betrachten sind, sondern 
immer in ihrer Reziprozität analysiert werden müssen. Für Ciceros Texte ergibt 
sich dabei ein besonders transferträchtiges Potenzial, wenn es um die beiden kom-
plementären Pole der spezifizierten und ‚ent-protokollisierten‘ Protagonisten der 
Anekdote geht. Im Rückblick auf dieses Großkapitel als Ganzes ist die Reziprozi-
tät von Akteuren und dargestellter Episteme dabei auf alle verschiedenen Dimen-
sionen von Akteuren gleichermaßen zu beziehen. Nicht nur die anekdotenimma-
nenten Protagonisten, sondern auch die Rezipienten, und zwar gerade in Bezug 
auf die Gültigkeit und die Aufmerksamkeitsverlagerung der einzelnen Elemente 
des Narrativs, interferieren mit dem Dargestellten in hohem Maße. Eine ganz be-
sondere Wechselseitigkeit von Akteur und Episteme ergibt sich – wie man in den 
mittleren beiden Kapiteln 6 und 7 gesehen hat – im Konnex von erzählendem Ak-
teur und den von ihm vermittelten Inhalten; dort hat die Anekdote einerseits mas-
siven Einfluss auf die stilistische Gestaltung des Textes, andererseits auf die Wahl 
des Erzählers gemäß einem spezifischen Genre oder einer partikulären Thematik, 
und drittens auf die Verschiebungen des dargestellten Wissensbestandes, wie es 
sich im Beispiel des Cato und Laelius am Transfer des sapientia-Begriffes – im wei-
testen Sinne eines zugrunde gelegten Wissenskonzeptes an sich – vorführen ließ.

*

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



IV 

Die Anekdote als Historem –  
zwischen Fiktionalität und Realität

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



9

Historiographische Zugänge

Medialität – ‚Natürlichkeit‘ – ‚Realitätseffekt‘ – Kontingenz

(…) in München oder wo hat ein Mann oder  
wer eine Frau oder wen umgebracht oder was. 1

Wolf Wondratschek (oder so)

Faktizität vs. Realismus
Nicht ebenso zugespitzt wie bei dem bisweilen anekdotentheoretischen Wondrat-
schek, aber doch nach derselben Logik strukturiert findet man derartige Formulie-
rung auch in Ciceronischen Anekdoten. 2 So in einem Beispiel für die gezielte Aus
nutz ung der Doppeldeutigkeit mancher Rechtssprüche (vgl. Cic. off. 1, 33): Parallel 
zum Fall des Spartaners Kleomenes, der seine Feinde nachts überfiel, da der Waffen­
stillstand auf 30 Tage festgesetzt war, führt Cicero den Römer Q. Fabius Labeo an, der 
bei einer Landverteilung nach dem Prinzip des Streits zwischen zweien als sprich
wörtlich dritten das römische Volk profitieren lässt (vgl. ebd.). Egal ob diese Geschich­
te wahr sei, egal ob es tatsächlich Q. Fabius Labeo oder jemand anderes gewesen sei 
(vgl. ebd.: si verum est Q. Fabium Labeonem seu quem alium) – die Möglichkeit subtiler 
Rechtsbrüche und ihr reges Vorkommen in der Vergangenheit scheinen mit diesen 
beiden Geschichten trotz der instabilen Lage ihrer Fakten bewiesen. 3 Bedeutsam ist 

 1 	 Wondratschek (XXXX) 88. Siehe zu diesem Zitat auch Schäfer (1977) 59; während Schäfer 
darin eine Austauschbarkeit anekdotischer Charaktere sieht, möchte ich darin eher ein expli-
zites Spiel mit der Brüchigkeit der Faktizität der Anekdote lesen: Jeder vermeintlich präzise 
Fakt kann auch völlig anders geschehen sein.

 2 	 Wondratscheks (auch theoretisches) anekdotisches Interesse zeigt Schäfer (1977) 53–66 mit 
der Auswahl und Interpretation verschiedener Passagen aus dessen Werk; sehr deutlich wird 
es mitunter an folgender Passage allein durch die Überschrift „Anekdote“: „(griech. an-ekdo­
ton), knapper Bericht über eine merkwürdige Begebenheit, die eine Persönlichkeit, Zeit u. a. schlagartig 
beleuchtet. Mit einem Sprung aus dem 20. Stockwerk eines Hochhauses in Hamburg-Osdorf 
beging am Dienstagabend ein 28jähriger Arbeiter Selbstmord. Kurz vor seinem Todessturz 
hatte er neben dem Hochhaus ein Taxi verlassen. Seine letzten Worte zum Taxifahrer: ‚Gleich 
können Sie mal was erleben.‘“ – Wondratschek (XXXX) 94.

 3 	 Vgl. zu ähnlichen Formulierungen auch: Cic. nat. deor. 3, 77: si verum est quod Aristo Chius dicere 
solebat, Cic. de orat. 2, 357: sive Simonides sive alius quis invenit (siehe dazu auch das Kapitel 19), 
Cic. fin. 2,  104: Themistocles quidem, cum ei Simonides an quis alius (vgl. Kapitel  3) oder auch 
Cic. parad. 8: Biantem ut opinor. Text nach Cicero in Twenty-Eight Volumes (vol. IV). De Oratore. 
Book III. De Fato. Paradoxa Stoicorum. De Partitione Oratoria, ed. and trans. H. Rackham, Cam-

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



148 Die Anekdote als Historem – zwischen Fiktionalität und Realität

auch, dass diese Instabilität mit einem Hinweis auf den Überlieferungskanal moti
viert oder auch verziehen wird; die Faktizität kann also jederzeit am vagen Medium 
des Hörensagens der Anekdote zerbrechen (vgl. ebd.: nihil enim habeo praeter auditum).

Hier wie in anderen Passagen zeigt sich die ‚wahre‘ Existenz der Anekdote vor 
allem in ihrer Funktion als Beweismittel und Belegstelle innerhalb der argumenta-
tiven Logik des entsprechenden Kontextes, einer Funktion, die über ihre Erschei-
nung als historiographische Minimaleinheit und der damit verbundenen Frage 
nach Faktizität hinwegtritt. Die Formel des „so oder anders“ macht deutlich, dass 
Ciceros Anekdoten sich ihrer Fiktionalität stets bewusst sind und sich ab und an 
überhaupt nicht einmal darum bemühen, ein Hehl daraus zu machen, wie auch 
aus einer Kategorie innerhalb der Darstellung der facetiae hervorgeht, wo ein Bei-
spielnarrativ explizit als fiktiv markiert (vgl. Cic. de orat. 2, 240: ficta tota narratio), 
die Fiktion als legitime Methode der anekdotischen Beweisführung vorgestellt 
wird (vgl. 241: sive habeas vere quod narrare possis […] sive fingas). Mit Hayden White 
gesprochen sind also auch Anekdoten in hohem Maße Dichtung, 4 mit dem geflü-
gelten Wort der italienischen Spätrenaissance scheint ihr Plot jederzeit eher dem 
ben trovato als dem vero zuzuordnen zu sein.

Vor diesem Hintergrund möchte ich zu Anfang dieses Kapitels die Fiktionalität 
der Anekdote als factum oder Axiom setzen, das nicht weiter bewiesen werden 
muss. Denn zu Gunsten der Fiktion scheint gerade bei Cicero die vielgerühmte 
Faktizität der Anekdote bzw. deren unbedingte Thematisierung und Ausstellung 
immer wieder zurückzutreten. Vielgerühmt lässt sich allein deshalb schon sagen, 
da die Faktizität meist sogar als definitorischer Anker der Anekdote fungiert. 5 Bei 
Cicero (und m. E. bei der Anekdote im Allgemeinen) ist vielmehr eine andere Dy-
namik am Werk, die nicht so sehr auf das Spannungsfeld zwischen Fakt und Fik-
tion zurückzuführen ist, sondern auf die Konkurrenz der beiden Größen Realität 
und Fiktionalität, die dabei ebenso definitorisch wirken kann. Dies möchte ich in 
den folgenden Kapiteln am Beispiel der Schrift De divinatione zeigen, für die der 
Gebrauch von Anekdoten essentiell ist.

Dabei verstehe ich die beiden Begriffe Faktizität und Realität signifikant ver-
schieden. Während ersterer (gerade im Blick auf die definitorische Literatur zur 
Anekdote) auf Geschehenes als Fakten mit einem expliziten Wahrheitsanspruch 
abzielt – sozusagen Faktizität als (historische) Wahrheit  –, steht für mich letzte-
rer, ich nannte ihn als definitorischen Parameter auch Realismus, für die Sphäre 
des Möglichen, innerhalb der sich die Anekdote bewegen muss, um Anekdote zu 
sein – Faktizität (oder eben Realismus, um den beschriebenen Unterschied zu ver-

bridge (Mass.) and London 41968. Siehe zum Verhältnis von Fakten und Fiktionen in Ciceros 
Dialogen im Allgemeinen auch Hanchey (2014).

 4 	 Siehe White (1986).
 5 	 Siehe dazu erneut Möllers/Grandls (2021) Einführung zum Sammelband Wissen en minia-

ture. Theorie und Epistemologie der Anekdote in Rückgriff auf die Autoren Rohmer (1992) 566, 
Gärtner (1996) 697 und Neureuter (1973) 463–467; die Faktizität der Anekdote sei viel genannt, 
doch zu wenig hinterfragt. Vgl. dazu auch mein definitorisches Einleitungskapitel 2.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



149Historiographische Zugänge

merken) als Wahrscheinlichkeit oder Kontingenz. 6 Mit anderen Worten: Die Gegen-
welt des Realismus ist nicht die der Fiktion (wie beim Faktum), sondern die des Ir-
realis. Somit kann die Anekdote, an sich immer schon und jederzeit dem Fiktiven 
entspringend, zwar erfunden sein, die Grenzen des Realistischen darf sie jedoch 
nicht verlassen. Stets wird sie so tun, als wäre sie Photographie, dem Realismus 
zuneigend, nie könnte sie Medium beispielsweise des Impressionismus, Expres-
sionismus oder gar Symbolismus sein. 7 Gerade in dem Slogan des „so tun als ob“, 
der ihre Fiktionalität zwar verzeichnet, aber ebenso zu überblenden weiß, spiegelt 
sich der illusorische Zwischenraum, in dem sie gedeiht. 8 Stets fingiert (die oben 
genannte Literatur würde hier als synonyme Konsequenzen die Kriterien des Un-
Wahren und Nicht-Faktischen listen) kann sie dennoch jederzeit und grundsätz-
lich wahr sein und wird stets den Gesetzen der Realität entsprechen. Sie versetzt 
den Rezipienten auf eine Gratwanderung, bei der sich sein Unbehagen gegenüber 
der sensationell-unglaublichen Begebenheit – in Ciceros Falle wird sich diese am 
Gebrauch des Wortfeldes des (ad)mirari zeigen – kontinuierlich in der bestechen-
den Realitätsbekundung der Anekdote auflöst. Nie wird er, sei sein Staunen auch 
noch so groß, zu einer endgültigen Entscheidung über die Unwahrheit der Anek
dote zu Ungunsten ihrer potenziellen Wahrheit sich durchringen können, immer 
muss sein letztes Urteil in dubio pro reo, im Zweifel für das glaubhafte Illusionsfeld 
dieser kontingenten Erzählform ausfallen. Dies lässt erneut schließen: Es geht bei 
der Anekdote nicht um die Frage ihrer Wahrheit (also der Faktizität gegenüber der 
Fiktionalität), sondern darum, dass sie jederzeit wahr sein kann, dass das Geschil-
derte so oder so ähnlich tatsächlich passiert sein könnte (also um ihren genuinen 
Hang zum Realismus gegenüber einer überstrapazierten Phantastik, die die er-
zeugte Illusion zum Brechen bringen könnte).

Obwohl mit Aristoteles’ neuntem Poetik-Kapitel die Anekdote somit über-
haupt nicht der „was tatsächlich geschehen ist“ verzeichnenden Historiographie 

 6 	 Die Verbindung von Anekdote und Kontingenz hat sich in der Forschung bereits bewährt. 
Die wichtigsten Beiträge hierzu sind u. a. Fineman (1989) – ausführlicher unten –, Fleming 
(2012) oder Abiven (2015) 359–361.

 7 	 Siehe zur Verknüpfung von Anekdote und Photographie auch erneut Niehaus (2013) 200, 
Fußnote 83, in Rückgriff auf Roland Barthes’ Konzept des punctum; gleichwohl in starker Ver-
bindung zur Faktizität. Vgl. dazu auch Fußnote 101, Seite 43f., des Kapitels 2 sowie Fußnote 7, 
Seite 265, des Kapitels 17.

 8 	 Bei diesen Ausführungen denke ich an Wolfgang Iser (1991) 52–157 über Vergils Arkadien 
und das Genre der Bukolik: Vergils Arkadien sei nicht völlig in der Fiktion situiert als Ge-
genwelt zur herrschenden Realität, sondern eben in einem Zwischenraum, der sich irgendwo 
zwischen der realen Lebenswelt und der absoluten bukolischen Phantasiewelt aufspanne: 
„Statt Opposition und Kontrast herrscht rege Grenzüberschreitung, die als basales Kennzei-
chen der Fiktionalität ein Muster erkennen läßt, das dem Traum ähnelt. Denn auch in diesem 
werden ständig zwei ›Welten‹ ineinandergeschoben, die sich wechselseitig ausschließen.“ 
(108). Der Zwischenraum der Anekdote bewegt sich im selben Bereich, nur dass sich die über-
lappenden Sphären des Fiktionalen und Realen nicht ausschließen dürfen: Der Rezipient darf 
nie über Möglichkeit und Kontingenz des geschilderten Ereignisses ins Zweifeln kommen, sei 
es noch so wundersam und unglaublich.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



150 Die Anekdote als Historem – zwischen Fiktionalität und Realität

zuzuordnen wäre, sondern haargenau auf die Dichtung zugeschrieben ist, inso-
fern sie m. E. eben auf dem Feld der Wahrscheinlichkeit, des Potentialis und der 
Kontingenz zu verorten ist, lässt sich dies erneut mit Hayden White austarieren: 9 
Folgt man dessen These, dass auch Klio dichtet, so befindet man sich in diesem 
Kapitel mit den Fragen nach der Faktizität, Fiktionalität und Realität, aber auch nach 
der Medialität der Anekdote (Aspekte, wie sie alle in den eingangs erwähnten 
Cicero-Beispielen aufscheinen) recht eigentlich auf dem Diskursfeld der Geschich-
te, weswegen ich nun einen kurzen Überblick über die wichtigsten Beiträge der 
einschlägigen Literatur zur Anekdote in der Historiographie vorschalten möchte. 
Gewiss ist der im Folgenden als Anschauungsmaterial zugrunde gelegte Text De 
divinatione, aus dem ich Ciceros Postulat der Realitätsgebundenheit und des Ratio-
nalitätsbewusstseins dieses Mediums abstrahieren möchte, eindeutig auf einem 
anderen Gebiet, nämlich dem Diskurs der Religion (mitunter aber auch auf dem 
der Religionsgeschichte) angesiedelt; doch Cicero, könnte man sagen, ist grund-
sätzlich im Moment einer jeden Anekdote, die im weitesten Sinne stets eine his­
toriographische Grundeinheit, ein „historeme“, 10 darstellt, für diesen kurzen narra-
tiven Moment Historiker, allein indem er das Wissen einer in der Vergangenheit 
liegenden Begebenheit transportiert, aber auch insofern die Anekdote – seit Pro-
kop mit einem Namen, seit jeher auch ohne einheitliche generische Bezeichnung 
– auf dem Gebiet der Historiographie quasi autochthon ist. 11 Außerdem geht es 
mir bei den Bespielstudien in erster Linie um die beschriebenen Dynamiken der 
Eröffnung eines illusorischen Zwischenraums als schmalen Grat zwischen der 
Fiktionalität und der Realität im Rahmen von Möglichkeit und Plausibilität, die 
abstrakt auf dem Gebiet der Historiographie oder auch jedem anderen Feld ge-
nauso wirksam sein können wie auf dem hier vorherrschenden der Religion. Dass 
Cicero die Anekdote dabei zum Medium der Aufklärung macht, kann auch im 
Allgemeinen für die Anekdote als Narrativ definitiv (im Sinne von definierend 
oder charakterisierend) sein.

	  9 	Vgl. Aristot. Poet. 1451a36–1451b5: Φανερὸν δὲ (…) ὅτι οὐ τὸ τὰ γενόμενα λέγειν, τοῦτο ποιη-
τοῦ ἔργον ἐστίν, ἀλλ’οἷα ἂν γένοιτο καὶ τὰ δυνατὰ κατὰ τὸ εἰκὸς ἢ τὸ ἀναγκαῖον. (…) τούτῳ 
διαφέρει, τῷ τὸν μὲν τὰ γενόμενα λέγειν, τὸν δὲ οἷα ἂν γένοιτο.

 10 	Zum Begriff des „historeme“ in Beziehung zur Anekdote siehe Fineman (1989) 57: „smallest 
minimal unit of the historiographic fact“.

 11 	Zur Darstellung Ciceros „als Historiker“ auch unabhängig vom Narrativ der Anekdote und 
eher als fundamentale wie omnipräsente Interessensbekundung gegenüber griechisch-rö-
mischer Vergangenheit siehe Fleck (1993) v. a. die Seiten 13ff. Ebenso Rawson (1972), Steel 
(2003), Gärtner (2005) und Gildenhard (2013) über Ciceros Rolle als Historiker im Allgemei-
nen; jüngst zu Cicero also „Literaturhistoriker“ in seiner Schrift Brutus van den Berg (2019) 
sowie schon Feldherr (2003) zu De oratore und De re publica. Vgl. zur expliziten geschichtlichen 
Relevanz des Dialogs De divinatione verbunden mit dem genuin geschichtlichen Ursprung 
der ihn konstituierenden Beispielnarrative auch Fußnote 88 dieses Kapitels.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



151Historiographische Zugänge

„L’effet de réel“ (nach Roland Barthes)
Bei der theoretischen Formulierung meiner These des Spannungsverhältnisses von 
Fiktionalität und Realität profitiere ich am meisten von Roland Barthes’ Ausführun-
gen zum „Diskurs der Geschichte“. 12 In diesem kurzen Beitrag hinterfragt er die (im 
Ansatz Aristotelisch anmutende) Unterscheidung von récit fictif und récit historique 
und setzt (analog zur späteren White’schen Vorstellung) die Historiographie auch 
als narration imaginaire, nicht anders als Epos, Roman oder Drama, nicht anders also 
als einen récit fictif. 13 Das Besondere am historiographischen Diskurs jedoch sei sei-
ne lückenlose Taktik der Verschleierung dieser seiner eigenen ‚Imaginativität‘; er 
tue nur so, als sei er real und objektiv (bzw. ‚faktizitär‘ im Sinne von auf Fakten 
beruhend). 14 Die diesem „So-tun-als-ob“ namengebende illusion référentielle 15 fuße 
dabei – man könnte es grosso modo ein Zusammenklappen des semiotischen Drei-
ecks nennen – auf der direkten Anbindung des Signifikanten an den Referenten 
unter Ausschluss des Signifikats; damit entstehe der Eindruck eines unmittelbaren 
Berichtens aus der Sphäre des Referenten, der außertextlichen Realität. 16 Prominen-
ter macht Barthes am Ende des Aufsatzes den Begriff „effet de réel“, 17 den er auch ein 
Jahr später in ähnlichem Zusammenhang wiederholt: 18 Neben der Vertauschung 
von signifiant und référent und der damit verbundenen Illusion der so ‚reibungslo-
sen‘ Integration des Textaußen in den Text ließe sich der „effet de réel“ vor allem auch 
durch sogenannte „détails superflus“ oder „inutiles“ erzeugen – eine analoge Stra-
tegie der Inkorporierung bestechender Einzelheiten aus dem hors-texte, die gerade 
in der exakten Beschreibung ihrer Singularität effektiv seien. 19

Bedeutend für meine Erwägungen zur Anekdote ist – wie Ciceros Verortung 
der Quelle der obigen Anekdote im Hörensagen (vgl. erneut Cic. off. 1, 33: nihil enim 
habeo praeter auditum) – Barthes’ Bezug auf Roman Jakobsons „Verschieber“ (im 
Engl. „shifter“), mittels derer außertextliche Informationseinheiten direkt in den 
historiographischen Diskurs gelangten. 20 Bisweilen entstehe der Eindruck, die 
Geschichte erzähle sich gewissermaßen von selbst und, gerade im Falle des Be-
richtes wörtlicher Rede, die Erzählzeit falle dabei isochronisch mit der erzählten 

 12 	Siehe Barthes (1967): „Le discours de l’histoire“.
 13 	Vgl. ebd., 65.
 14 	Vgl. ebd., 68f., v. a. die Metaphern der „Unschuld“ oder „Keuschheit“ der Geschichtsschrei-

bung: „la chasteté de l’Histoire“ (69); vgl. zum Aspekt der Täuschungsstrategie der His
toriographie durch radikale Betonung der Faktizität und Objektivität auch die Seiten 71ff.

 15 	Ebd., 69.
 16 	Vgl. ebd., 73ff., v. a.: „le référent entre en rapport direct avec le signifiant, et le discours, chargé 

seulement d’exprimer le réel, croit faire l’économie du terme fondamental des structures ima-
ginaires, qui est le signifié“ (74).

 17 	Vgl. ebd., 74.
 18 	Vgl. Barthes (1968) „L’effet de réel“.
 19 	Vgl. ebd., 84f. und 87f., v. a.: „Sémiotiquement, le «détail concret» est constitué par la collusion 

directe d’un référent et d’un signifiant; le signifié est expulsé du signe“ (88).
 20 	Siehe dazu erneut das Kapitel „Verschieber, Verbkategorien und das russische Verb“ in Jakob-

son (1974) 35–54 sowie meinen früheren Hinweis darauf in Kapitel 3, Seite 48f., Fußnote 7; zu 
Jakobsons Verwendung dieses Konzepts vgl. Barthes (1967) 66f.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



152 Die Anekdote als Historem – zwischen Fiktionalität und Realität

Zeit zusammen – allesamt Strategien, die den ‚Realitätseffekt‘ anzureichern im 
Stande sind. 21 Hier greift Barthes insbesondere den sogenannten ‚Hörshifter‘ als 
Beispiel heraus und verankert in ihm auch zum ersten Mal explizit die Anekdote; 
sie scheine im Mund eines (fiktiven) Informanten geradezu direkt aus dem ailleurs 
zu kommen. 22 Für die antike Geschichtsschreibung und für die antike Anekdo
te im Allgemeinen ist dieses Potenzial der verschiedenen „shifters“, teils Objek-
tivität, teils Augenzeugenschaft oder Authentizität zu verbürgen, hochrelevant. 
Selten tritt die Anekdote ohne „shifter“ bzw. ohne Referenz auf eine Quelle in 
den Text, auch wenn diese selbst oft sehr vage bleibt (wie beim Rückgriff auf das 
kollektive Gedächtnis: fertur, dicitur, traditur) – wobei die qualitative Vagheit der 
mangelnden Präzision grundsätzlich durch das quantitativ potenzierende „man“ 
wettgemacht wird. Nahezu immer wird ihre besondere Medialität zwischen der 
(häufigeren) Mündlichkeit (audio, video und, wie oben, ferunt etc.) und (selteneren) 
Schriftlichkeit (scriptum est) thematisiert. 23

Beispiele dafür gäbe es genug. Ich möchte hier nur eines herausgreifen, bei 
dem die Thematisierung des ‚Hörverschiebers‘ überdeutlich ist und sich zu ei-
nem sonderbaren Gebilde, einer regelrechten Shifter-Kette auswächst, um genau 
diesen Barthes’schen Effekt zu erzeugen, den Eindruck, dass zeitlich noch so 
Fernes direkt – das ist ohne den artifiziellen Prozess der Versprachlichung, ohne 
die Verdeckung des Referenten im Signifikat – in den Text gelangt ist. So in einer 
Passage in Ciceros Schrift Cato maior de senectute, wo der Sprecher Cato durch die 
Rekonstruktion einer immerhin plausibel wirkenden Überlieferungskette jegli-
che geographische sowie eine zeitliche Distanz von rund 150 Jahren überwindet 
und direkten Zugriff auf Epikurs aphoristisches Lebensmotto des Lustprinzips 
bekommt (vgl. Cic. Cato 43: esse quendam Athenis qui se sapientem profiteretur, eum­
que dicere omnia quae faceremus ad voluptatem esse referenda). Cato habe dies von äl-

 21 	Vgl. ebd., 67f.
 22 	Vgl. ebd., 66; zu beachten ist, dass Barthes die Anekdote eher dem Roman als der Geschichts-

schreibung zuordnet, also mit einem hohen Grad der Fiktionalität ausstattet; denkt man je-
doch zurück an Barthes’ vermutete Gleichsetzung der Historiographie mit den anderen fik-
tionalen Genres, kann diese Feststellung über die Anekdote für alle diese Textarten zugleich 
gelten; sie ist damit eine wichtige Vertreterin (bzw. Darstellungsmittel zur Erzeugung) des 
„effet de réel“. Auch weitere Erwähnungen der Anekdote im Zusammenhang mit dem Diskurs 
der Geschichte sind kryptisch bzw. immer indirekt über den Roman gedacht, so an folgen-
den Stellen: „dans le roman, où les bifurcations de l’anecdote sont en général justifiées aux 
yeux du lecteur par de pseudoraisonnements de type syllogistique“ und „points cardinaux 
d’où l’anecdote peut prendre un cours différent“ (72). Die Anekdote mit Scharnierfunktion, 
wo sich Erzähl- oder Geschichtsstränge gabeln können – aber warum gerade im Roman 
und nicht auch im historiographischen Diskurs? Wenn sich der New Historicism später auf 
Barthes’ „effet de réel“ bezieht, scheint die Anekdote dort schon immer zentral gewesen zu 
sein. Hiermit sei aber deutlich vermerkt, dass die Anekdote bei Barthes in diesen einschlä-
gigen Schriften eher am Rande auftaucht und die gemachten Feststellungen höchstens ana-
logisch auf sie bezogen werden können. Eine Analogie, die meinem Eindruck nach in der 
neuhistorizistischen Rezeption verloren geht bzw. einfach übersprungen wird.

 23 	Siehe zu den unterschiedlichen ‚Anekdoten-Shiftern‘ (fertur, dicitur, traditur, audivi, vidi, scrip­
tum est etc.) das definitorische Kapitel 3.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



153Historiographische Zugänge

teren Zeitgenossen erfahren; diese es, als sie selbst noch jung waren, wiederum 
von Älteren gehört, und der erzählte Akteur sogar selbst noch einmal von einem 
vermittelnden Akteur (vgl. ebd.: Saepe audivi a maioribus natu, qui se porro pueros a 
senibus audisse dicebant, mirari solitum Gaium Fabricium, quod apud regem Pyrrhum 
legatus esset, audisset a Thessalo Cinea). Vermittler und Vermittelte, Innen und Außen 
des Textes scheinen hier nicht säuberlich getrennt und damit illusorisch zu ver-
schmelzen. Hauptsache, die Urreferenz kann sicher und direkt (wieder)hergestellt 
werden. Freilich scheint (wie auch beim Beteuern von Autopsie oder jeder Art von 
Zeugenschaft etc.) die ‚Wahrheit‘ oder Faktizität des Geschilderten im Vordergrund 
zu stehen, meines Erachtens genügt – wie eingangs erörtert – einer jeden Anekdo
te jedoch bereits der realistische Rahmen von Plausibilität und Wahrscheinlichkeit. 
Diese kann jederzeit (und wird des Öfteren) vom Rezipienten mit der Wahrheit 
verwechselt werden, was immer wieder zur Thematisierung des Spannungsfel-
des von Faktizität und Fiktionalität geführt hat. Setzt man die Fiktionalität oder ‚Ge-
machtheit‘ jedoch ab ovo als gegeben voraus, stellt dieses bemühte ‚Effizieren‘ der 
Referenz meiner Meinung nach vielmehr eine Suche nach maximalem Realismus 
dar, genau wie der „effet de réel“ eben nur Effekt ist und nicht das Reelle, aber aus-
schließlich Entitäten aus der Welt des Reellen, aus dem Referenzraum oder dem 
hors-texte zur Aufführung bringt. Ebenso erzeugt und verkörpert die Anekdote das 
Reale, aber nicht unbedingt das Wahre. Ja, sie verdrängt, überspringt die Frage 
nach der Wahrheit gewissermaßen: Es genügt, dass sie möglich ist und dass sie so 
oder so passiert sein kann. Damit einher geht die Befangenheit der Rezipienten: 
Je größer deren Staunen gegenüber der Unglaublichkeit des Geschilderten, desto 
unbehaglicher das Wissen, dass es tatsächlich ‚wahr‘ sein könnte, desto schneller 
die Bereitschaft, sich täuschen zu lassen. Das ist in meiner Vorstellung (und Ciceros 
Schrift De divinatione) die Anekdote als realistische Form, der es gefällt, ihre Gren-
zen des Realismus – gerade zur Erzeugung des mirabile – stets ganz auszureizen. 
Und gerade darin passt die Anekdote analogisch auch zu Barthes’ „effet de réel“.

Ebenso passt sie dazu als Verkörperung eines „détail superflu“, und zwar im 
doppelten Sinne: Einerseits bietet sie wirklichen Details – seien es unerwartet prä-
zise Informationen, seien es Worte zwielichtig-privater Natur oder unscheinbare 
Objekte – einen narrativen Raum; andererseits ist sie selbst im Abgleich mit der 
großen Geschichte und den kanonisiert-konventionellen Registern der Litera-
tur eine Miniatur mit Liebe zu verblüffenden Details und Alternativen, die sie 
zu einem kleinen, auf den ersten Blick gar überflüssigen Supplement zu jeglicher 
größeren Struktur machen. 24 Dies lässt an Szenen denken, die sich nicht so sehr 

 24 	Auch in Barthes’ (1968) „L’effet de réel“, in dessen Zentrum er die Theorie des „détail super­
flu“ stellt, fällt der Begriff der Anekdote einmal und ist wie in Barthes’ (1967) „Le discours de 
l’histoire“ höchst kryptisch und gewissermaßen indirekt oder gar ex negativo beteiligt: „dès 
lors que le discours ne serait plus guidé et limité par les impératifs structuraux de l’anecdote 
(fonctions et indices), plus rien ne pourrait indiquer pourquoi arrêter les détails de la descrip-
tion ici et non là“; Barthes (1968) 87. Ich sehe den Bezug der Anekdote zu Barthes’ „détail su-
perflu“ also wie oben analogisch: Die Anekdote als Detail, die Anekdote als Transporteurin 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



154 Die Anekdote als Historem – zwischen Fiktionalität und Realität

durch formale Strenge, sondern anhand von inhaltlichen Kriterien als Anekdoten 
ausweisen. 25 So erzählt im zweiten Buch von Ciceros De oratore Crassus (auch auf 
eine mündliche Überlieferungskette über Scaevola zurückgreifend) von Laelius’ 
und Scipios kindlich-ausgelassenen Landpartien (vgl. Cic. de orat. 2, 22: Saepe ex 
socero meo audivi, cum is diceret socerum suum Laelium semper fere cum Scipione solitum 
rusticari). Es würde doch genügen, es bei diesen allgemeinen Informationen über 
das otium zu belassen – nein, die zwei Ikonen römischer Geschichte werden zu 
Muschelsammlern auf Strandspaziergängen gemacht (vgl. conchas eos et umbilicos 
ad Caietam et ad Laurentum legere consuesse). Signifikant für den von mir beschriebe-
nen Effekt der Anekdote ist hierbei auch, dass das Changieren zwischen Unglau-
ben (vgl. eosque incredibiliter repuerascere esse solitos) und Realismus, gestützt auf die 
vorgeschobene, fast als Verzeihung formulierte Ehrlichkeitsbekundung, explizit 
thematisiert wird (vgl. ebd. Non audeo dicere de talibus viris, sed tamen ita solet narrare 
Scaevola). 26 Die Anekdote besticht hier also vor allem mit ihren Einzelinformatio-
nen à la „détail superflu“: Das hochpräzise Wissen um Muscheln und Schnecken 
(aber auch um die genauen Lokalitäten) mutet zu echt an, um nicht wahr zu sein. 
Dies gilt m. E. auch für die Anekdote an sich: Sie ist oft zu echt, um nicht wahr 
sein zu können – in dieser illusorischen Konstellation, die, wie gesagt, die Frage 
nach der tatsächlichen Wahrheit gar nicht erst stellt, sehe ich die Dynamik des 
„effet de réel“. So lange sie sich gemäß ihrem Realitätsbewusstsein an die Grenzen 
des Möglichen hält, kann sie ihre ‚Fakten‘ jederzeit nach der Wondratschek’schen 
„oder“-Platzhalterformel austauschen. Laelius und Scipio hätten auch Steine, bes-
ser Steinchen, sammeln können (oder so).

Die Anekdote im New Historicism
Ein Überblick über die verschiedenen historiographischen Zugänge gekoppelt an 
die Interpretation des Barthes’schen ‚Realitätseffekts‘ muss zwangsläufig in einer 

von Detailinformationen. Dabei geht es mir weniger um die zwingend detailgetreue, minu
tiöse Beschreibung von Objekten/Referenten, wie es bei Barthes der Fall ist (vgl. ebd.).

 25 	Siehe dazu erneut meine grundsätzliche Unterscheidung von formellen und inhaltlichen Kri-
terien bei der Definition der Anekdote, die sich jedoch mit dem tertium der Mirabilität zusam-
mendenken lassen: Jedes dictum, jedes factum, aber auch jedes beliebige Detail(-Ereignis) muss 
die Rezipienten nachhaltig verblüffen oder bereits in sich eine verblüffende Kehrtwende der 
dargestellten Akteure enthalten (vgl. Kapitel 2).

 26 	Zu beachten ist hier aber wieder die subtile Umlenkung auf das (stets gegebene) Fiktionali­
tätsbewusstsein (und eben nicht auf die absolute ‚Wahrheit‘). Das ita bezieht sich nicht auf 
die Tatsächlichkeit der Information, sondern auf die Tatsächlichkeit der Erzählung, ist also 
bereits dem Diskurs inhärent, auch wenn es anders scheint. Stichwort „Effekt“ der direkten 
Anbindung der Referenten an die Signifikanten: Denkt man das semiotische Dreieck auf die 
dortigen Figuren um, so entwischt leicht, dass sich bereits Crassus (die direkte Stimme des 
Diskurses) eigentlich nur auf eine vermittelnde Instanz (Scaevola) bei der Wiedergabe der 
dennoch so realistisch anmutenden Detailinformationen (über Laelius und Scipio) beruft. 
Der Rezipient wird die beiden nur am Strande spazieren sehen; Crassus kann sich durch 
seinen geschickten Schachzug seine Hände sozusagen in Unschuld waschen: Wenn, dann 
müsste nur Scaevola für etwaige Fehlinformation geradestehen (es heißt ja nämlich nicht ita 
erat, sondern ita solet narrare Scaevola).

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



155Historiographische Zugänge

ausgewählten Lektüre von Beiträgen des New Historicism, allen voran Stephen 
Greenblatts münden. Am deutlichsten macht Greenblatt seine Barthes-Rezeption 
in einer nachträglich ergänzten Einleitung zu seiner Aufsatzsammlung Learning to 
Curse. 27 Dort spricht er sich im Sinne des Barthes’schen „effet de réel“ für das post-
strukturalistische Hinterfragen der starren Dichotomie von Fiktion und Faktizität 
aus – wenn auch ohne direkte Verbindung zur Anekdote. 28 Dafür setzt er den Link 
von Roland Barthes zur Anekdote schon etwas früher unter Berufung auf seinen 
Kollegen Joel Fineman, der die Anekdote wortwörtlich zur Produzentin des ‚Rea-
litätseffekts‘ macht. 29 Stephen Greenblatt sieht darin die Eigenschaft der Anekdo­
te, zugleich etwas Literarisches und etwas, das das Literarische übersteigt, – in 
seinen Worten – etwas Referentielles, an sich zu haben. 30 Das sich daran anschlie-
ßende Bekenntnis, dass es gerade Anekdoten als „equivalents in the register of the 
real“ gewesen seien, die ihn sich auf die Suche nach dem „Verstehen“ (!) der von 
ihnen angedeuteten Zusammenhänge machen ließen, klingt nach einer Überge-
wichtung der Faktizität der Anekdote, so als könnte die indizierte Referenz (wie 
ein Rätsel) zufriedenstellend bis zu ihrem Ursprung zurückverfolgt werden – aber 
kann es derartige „mere anecdotes“ als Vertreterinnen einer „historical evidence“ 
überhaupt geben? 31

Dazu passt auch das von Greenblatt geprägte Bild der Anekdote als „swerve“: 32 
Es scheint ihm nicht so sehr um das stets diskursinhärente effektvolle Verhältnis 
der Anekdote zu ihren Referenten (für mich der Anekdote zur Realität) zu gehen 
als um einen Bruch oder eben Schwenk vom literarisierten, teleologischen Dis-
kurs auf etwas sozusagen vom Diskurs noch nicht ‚Verdautes‘, das fehl am Platz 
scheint, drückt, verstört oder gewissermaßen noch prä-diskursiv oder gar anti-
diskursiv ist. 33 Damit denke er Joel Finemans Postulat der Kontingenz der Anekdo
te weiter, der diese Erzählform als „Öffnung“ innerhalb teleologischer Narrative 

 27 	Siehe Greenblatt (2007) 15–21, zuerst 1990 erschienen. Zu einem Forschungsüberblick zur 
Anekdote, u. a. mit einem Schwerpunkt auf den Zugängen des New Historicism, siehe auch 
Sedlmeier/Snyder-Körber (2020) 1–30, zu Greenblatts Umgang mit der Anekdote Ruge (2013).

 28 	Vgl. Greenblatt (2007) 19: „to challenge the stable difference between the fictive and the actu-
al, to look at discourse not as a transparent glass through which we glimpse reality but as the 
creator of what Barthes called the ‘reality-effect’.“

 29 	Vgl. ebd., 6f. und Fineman (1989) 61: „The anecdote produces the effect of the real“ – Komi-
scherweise verweist Fineman an dieser Stelle nicht auf Barthes; dessen einschlägiger Aufsatz 
„Le discours de l’histoire“ findet nur an anderer Stelle im Zusammenhang mit Thukydides’ 
Geschichtsschreibung Erwähnung (vgl. ebd., 66, Fußnote 13).

 30 	Vgl. Greenblatt (2007) 7 in Bezug auf Fineman (1989) 56f.
 31 	Alle Zitate und Paraphrasen Greenblatt (2007) 7.
 32 	Vgl. ebd.
 33 	Siehe ebd. Für mich klingt dies ansatzweise doch wieder wie der Nachhall einer Art Dicho-

tomie von Fiktion und Faktizität. Gleichwohl räumt Greenblatt am Ende dieser Paragraphen, 
gewissermaßen gegenlenkend, ein: „I do not want history to enable me to escape the effect 
of the literary but to deepen it by making it touch the effect of the real, a touch that would 
reciprocally deepen and complicate history.“ Zum Bild des nicht ‚Verdauten‘ siehe Greenblatt 
(2001) 22–25 sowie Fußnote 10, Seite 50, meines Kapitels 3.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



156 Die Anekdote als Historem – zwischen Fiktionalität und Realität

oder geradliniger historischer Reihenfolge einführte; 34 im Grunde setzt Greenblatt 
die Fineman’sche Kontingenz mit seinen Metaphern von „break“ oder „swerve“ 
gleich. 35 Möchte man nicht zwischen Diskurs und Prä- oder Anti-Diskurs unter-
scheiden, so könnte man vor dem Hintergrund der eben beschriebenen Theorien 
bei Anekdote, Kontingenz und „swerve“ von der Eröffnung eines zweiten, eines 
Gegen-Diskurses im Sinne eines alternativen Diskurses sprechen, in dessen di-
chotomischem Verhältnis zum ersten, dominanten die Gegensatzpaare teleolo-
gisch versus anti-teleologisch oder große versus kleine Geschichte sich spiegeln. 
Bevor ich damit zum zweiten wichtigen Impuls des New Historicism für den Kom-
plex ‚Anekdote und Historiographie‘ komme, zum hier bereits anklingenden Ent-
wurf einer „counterhistory“, noch ein kurzer Überblick über Greenblatts weitere 
Rezeption von Barthes’ „effet de réel“.

Ohne auf die einschlägigen Beiträge von Roland Barthes explizit zu verweisen, 
kommt Stephen Greenblatt auch schon im Jahre 1992 in der Einführung zu seiner 
Aufsatzreihe Marvelous Possessions darauf zu sprechen: „My own traveler’s anec-
dotes are bound up with those that I study, shaped by a similar longing for the 
effect of the locally real.“ 36 Dabei geht er im Weiteren weder auf den Aspekt des 
Reellen noch auf den des Effektes genauer ein und folgt mit dem Bild des Lokalko-
lorits erneut Joel Finemans Ansatz der Aufspaltung des Diskurses der Geschichte 
in die „petites histoires“ und das „grand récit“, die einander entgegenlaufende Posi-
tionen einnähmen. 37 Während erstere für Desorganisation, Fragmentarismus, Zu-
sammenhangslosigkeit oder das Ungewöhnliche – kurz: jegliche Art von Wunder 
– stünden, sei letzteres Stellvertreter des Totalitären, der Teleologie oder rationa-
len Vorhersehbarkeit. 38 Dies fügt sich einwandfrei in Greenblatts Programmatik 
der Marvelous Possessions: Die Anekdote wird ihm zu der Erzählform des Wunders 
schlechthin, zum kongenialen Ausdruck des „unexpected“ (im weitesten, etymo-
logischen Sinne das „unpublished“ weiterdenkend) –, und das sowohl in den von 
ihm studierten Texten der Reiseliteratur der Neuen Welt als auch in seinen eige-
nen Schriften, könne er doch, wie bereits zuvor zitiert, nicht umhin, ab und an 
eigene Stories einzupflegen. 39 Was für mich an dieser Stelle offen bleibt, ist eine ge-

 34 	Vgl. Greenblatt (2007) 7 und Fineman (1989) 61.
 35 	Vgl. Greenblatt (2007) 7. Fineman (1989) selbst setzt die Kontingenz parallel zum ‚Realitätsef-

fekt‘; sie platziere ein Event sowohl innerhalb als auch außerhalb historischer Sukzession (61). 
Nur implizit wird die Kontingenz – wenn überhaupt – mit dem Begriff der ‚possibility‘ in Ver-
bindung gebracht und nur insofern, als jede Anekdote wieder durch eine andere Anekdote 
als Loch im historischen Diskurs ersetzt werden könne, und dies beliebig oft (ebd.). Somit ist 
die Kontingenz schon bei Fineman wie bei Greenblatt Relationsgröße von kleiner und großer 
Form. Für mich verkörpert sie dagegen nicht die Relation der Anekdote zur großen Historie 
(das so sehr nach der Konkurrenz zweier Diskurse klingt), sondern deren diskursinhärente 
Beziehung zum Realismus als dem ihr eigenen Lebensraum, im Grunde also ein Synonym zu 
den Stichworten Möglichkeit, Eventualität oder Wahrscheinlichkeit.

 36 	Greenblatt (1992) 3.
 37 	Ebd., 2 und Fineman (1989) 61; die zitierten Begriffe sind schon bei Greenblatt kursiv.
 38 	Vgl. Greenblatt (1992) 2.
 39 	Ebd. Siehe zu dieser Programmatik von Anekdote und Wunder auch ebd., 12ff. und 20ff. so-

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



157Historiographische Zugänge

naue Klärung des Zusammenhangs von „wonder“ und „real“: Ist ein Wunder noch 
in den von mir der Anekdote gesetzten Grenzen des Realismus unterzubringen? 40 
Müssen sich die beiden Größen (wie im Folgenden in Ciceros De divinatione) nicht 
kategorisch ausschließen? Oder ist es gerade das allzu realistisch anmutende, das 
im Möglichen platzierte, kontingente Wunder, das Leserin und Leser nachhaltig 
besticht und befängt? 41

wie das folgende Kapitel 12 zum Ciceronischen (ad)mirari. Da Greenblatt in der hier bespro-
chenen Einleitung mit nicht wenigen Kostproben „eigener“ Anekdoten aufwartet, bietet es 
sich an, ein paar grundlegende Beobachtungen zu Greenblatts Gebrauch, vor allem zu seiner 
Definition dieser Erzählform festzuhalten: Diese ist – um nicht zu sagen ‚abwesend‘ – stets 
nicht-formal gehalten und scheinbar eher über inhaltliche Aspekte gedacht: Im Grunde lässt 
sich festhalten, dass, sobald eine Erzählung im privat-persönlichen ‚Ich-Stil‘ gehalten ist, 
die über eine unscheinbare Begebenheit informiert, diese für Greenblatt als Anekdote gilt. 
Somit ist sie oft nichts anderes als ein Synonym für „story“, die eben teilweise auch länge-
re Ausmaße erreichen kann, gerade weil sie nicht formal durch occasio, provocatio, dictum/
factum/punctum begrenzt ist. Gleichwohl, und das überschneidet sich mit meinem zweiten 
vorgeschlagenen Definitionsversuch der Anekdote über den Inhalt qua Mirabilität, scheint 
für Greenblatt die rezeptive Komponente des Staunens angesichts eines unvorhersehbaren 
Ereignisses (das m. E. den formalen Umschwung von der provocatio in ein unerwartetes dic­
tum, factum oder punctum ersetzt) ‚definitiv‘ – ein Beispiel: „An example: in August, 1986, on 
a tourist’s typical first night in Bali, I walked by moonlight on narrow paths through silent 
rice paddies glittering with fireflies. I reached a tiny village which in the darkness I identified 
less by the flow, half-hidden huts and temples than by the frenzied barking of the dogs at my 
approach. I saw light from the bale banjar, the communal pavilion in which I knew – having 
read Clifford Geertz and Miguel Covarrubias and Gregory Bateson and Margaret Mead – that 
the Balinese gathered in the evenings. I drew near and discovered that the light came from 
a television set that the villagers, squatting or sitting cross-legged, were intent on watching“; 
ebd., 3; vgl. auch ebd., 120, wo er einschlägig auf sie Bezug nimmt: „The Balinese anecdote 
with which I began this book (…)“. Siehe zur ‚losen‘ Definition der Anekdote bei Greenblatt 
bereits Fußnote 14, Seite 20, des Kapitels 2.

 40 	Siehe zum Aspekt des Wunders und der Überraschung in Zusammenhang mit meinem de-
finitorischen Parameter der Mirabilität (und bereits mit der Nennung Stephen Greenblatts) 
erneut die Fußnoten 38 und 41, Seite 29f., des definitorischen Kapitels 2.

 41 	Greenblatt gebraucht den Fineman’schen Begriff der Kontingenz jedoch wieder im Sinne des 
Singulären als Gegensatz zur großen Geschichte und nicht in der Bedeutung des Möglichen, 
Eventuellen; siehe dazu Greenblatt (1992) 3. Greenblatts Definition des Begriffs „wonder“ – 
von daher die Frage, inwiefern sich das später besprochene Marcus’sche mirari überhaupt mit 
Greenblatts Theorie decken kann – scheint zudem zwischen einer rezeptionsästhetischen 
Kategorie und einer Art starken inhaltlichen Komponente des Narrativs zu changieren; 
zum einen ist es „surprise“ (19f.) und „astonishment“ (20 und 24), das für das „Andere“ und 
„Fremde“ stehe (vgl. 14); insofern könnte es die von Marcus Cicero implizierte Wirkung der 
Anekdote einwandfrei beschreiben. Andererseits reicht Greenblatts „wonder“ aber – und 
dies bezeugen am stärksten die von ihm herangezogenen Autoren Mandeville oder Colum-
bus, die bisweilen mit dem Herodoteischen Geschichtsbild verglichen werden (vgl. 21f., 31, 
75f. oder 122ff.) – auch an das Fabulöse heran; spätestens hier würde Marcus Cicero derarti-
gen Narrativen mehr Realismus abverlangen; sonst wären sie ‚Pseudo-Anekdoten‘ nach der 
Art seines Bruders Quintus (vgl. dazu Kap. 10–12). Dies lässt sich m. E. jedoch auch allgemein 
auf die Anekdote beziehen: Mit den Adjektiven „fantastic“ (22), „prodigious“ (ebd.) oder 
„utopian“ (25 und 120) begäbe sie sich sozusagen eindeutig auf generisches Glatteis.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



158 Die Anekdote als Historem – zwischen Fiktionalität und Realität

Eine dritte Station der Barthes-Rezeption ist Stephen Greenblatts Aufsatz mit 
dem Titel „The Touch of the Real“, erster Beitrag zur zusammen mit Catherine 
Gallagher herausgegebenen Essaysammlung Practicing New Historicism. 42 Hier 
spricht er sich am deutlichsten gegen einen „bloßen“ Effekt der Anekdote im 
Barthes’schen Sinne aus, auf der Suche nach einem Mehr als nur Rhetorik und 
Evidenzcharakter dieser Erzählform. 43 Für diese Richtung ist auch die Ersetzung 
von Roland Barthes’ illusorischem „effet“ durch das material- wie existenzbewus-
ste Wort „touch“ höchst signifikant: Der Effekt-Charakter, die ‚Gemachtheit‘ und 
Fiktionalität des Narrativs scheinen dabei verloren zu gehen; die Anekdote ent-
sage vielmehr jeder „artificiality“, sei „empirical“, wie Greenblatt an einem Bei-
spiel aus Clifford Geertz’ Feldjournal zeigt, als sei sie eher etwas Gefundenes als 
Erfundenes. 44 Gerade die von Geertz übernommene Metapher des „Rohen“ oder 
„Unbehandelten“ („raw“) macht die Anekdote zu etwas ganz Natürlichem, das 
scheinbar keiner fiktionalen Bearbeitung, ja überhaupt keinem fiktionalen Ur-
sprung entstammt. 45

Unter diesem Stichwort des ‚Natürlichen‘ behandelt auch Monika Fludernik die 
Anekdote in ihrer Studie Towards a ‘Natural’ Narratology, in der sie neben der expli-
ziten Rezeption Stephen Greenblatts auch an die einschlägigen Vordenker Roland 
Barthes und Joel Fineman erinnert. 46 Zwar knüpft sie zunächst an Greenblatts 
m. E. Umgewichtung des Effekt-Verhältnisses von der Fiktion auf die Faktizität an 
und sieht in der Anekdote durchaus die Zeugin des „historical truth“, macht aber 
stets auch auf die intrinsische „Gemachtheit“ der Anekdote (und deren Bewusst-
sein davon) aufmerksam. 47 Wichtig für meine Platzierung der Anekdote innerhalb 
der Größen Fiktionalität und Realität ist Fluderniks Konzeption des Begriffs „natu-
ral“, der, verstehe ich ihn recht, immer schon eine Form des Fiktionalen bzw. der 
Mimesis ist: „Fictionality, I maintain, is located precisely in the evocation of such 
representational mimesis (also called realism).“ 48 Bei ihrer theoretischen Betrach-
tung der Anekdote anhand von eigenen Beispielen, in der sie das Narrativ (gemäß 

 42 	Greenblatt (2001) 20–48. Hier findet sich sogar eine Art Definition, wenn auch nur ansatzwei-
se formal: „anecdotes that take the form of miniature narratives, with beginning, middle, and 
end“ (39).

 43 	Siehe ebd., 29: „So too an anecdote may conjure up reality, but will reality come when it is 
called? If it is only a matter of rhetoric – the effect of what the ancient rhetoricians called enar­
geia, or vividness – then only a reality-effect is conjured and nothing more.“

 44 	Ebd., 21f., 25 und 30.
 45 	Ebd., 22, 25 und 30. Siehe dazu erneut Fußnote 33, Seite 155, dieses Kapitels sowie Fußnote 10, 

Seite 50, des Kapitels 3.
 46 	Nicht minder programmatisch als ihr Vorgänger bezieht sie sich in ihrem „Prologue in the 

wilderness“ als Aufhänger zu ihrer Studie auf eine Greenblatt-Anekdote, eine Story über 
Greenblatt im Yosemite-Nationalpark; siehe Fludernik (1996) 1–11 und entsprechend Green-
blatt (2007) 208ff.; vgl. dazu auch Fußnote 20, Seite 22, des Kapitels 2.

 47 	Siehe Fludernik (1996) v. a. 4 und 10.
 48 	Ebd., 10; zur Gleichsetzung von Fiktion und Mimesis siehe ebd.: „artificial nature, invented-

ness and fictionality of the mimetic“, zur Nähe von Fiktion und Realismus ebd., 4: „fictional 
(i. e. verisimilar)“.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



159Historiographische Zugänge

ihrer einschlägigen Kriterien Spontaneität, Mündlichkeit oder Aufrichtigkeit) zur 
„natürlichsten Form oraler Geschichte“ erklärt, bezieht Fludernik sich voll und 
ganz auf Finemans Ansatz, wobei sie erneut den Illusionscharakter in diesem Zu-
sammenhang hervorhebt. 49 Auch Greenblatt selbst, wie man schon in früheren 
Beiträgen sah, lenkt immer wieder in Richtung Fiktionalität zurück: „both the li-
terary work and the anthropological (or historical) anecdote are texts, (…) both are 
fictions in the sense of things made“. 50

Passend zum Titel des Bandes Practicing New Historicism setzt Stephen Green-
blatt dabei die Anekdote in eine neue, gewissermaßen Meta-Programmatik: Die 
Anekdote sei die Erzählform alias der Forschungsgegenstand des New Historicism 
schlechthin, insofern sie für das (teils schon von anderen Beiträgen bekannte) 
„elsewhere“, das „unfamiliar, odd, fragmentary, unexpected, and crude“ stehe, 
für das Marginale und gegen alles Kanonische, Altbekannte oder längst Bespro-
chene. 51 Damit liefert er auch die entscheidende Vorbereitung für seine Kollegin 
Catherine Gallagher, die gegen die Narrative der großen Geschichte die konkur-
rierende „counterhistory“ mit deren Strukturelement der Anekdote stellt und 
damit eine Grunddisposition des neuhistorizistischen Zugangs zum Themenfeld 
‚Anekdote und Historiographie‘ wiederholt, wie sie bereits Greenblatt (mit Rück-
griff auf Fineman) formuliert hat. 52 Die Anekdote, aus dem historischen Diskurs 
geradezu heraustretend, sei Mittel der „Unterbrechung“ und „Perforation“ der 
„großen“ Mainstream-Geschichte auf der Suche nach Alterität und dem Status 
einer eigenständigen Alternative. 53

Offen bleibt für mich dabei, von welcher Position aus die Anekdote diese Per-
forationen unternimmt, klingt es doch streckenweise (wie schon bei Greenblatts 
Fineman-Rezeption) gerade durch die Betonung des Antagonismus und der Tren-
nung nach einer Koexistenz zweier unterschiedlicher Diskurse. 54 Ist es aber nicht 
spannender (und mitunter die häufigere oder naheliegendere Variante), wenn 
die ‚Big Stories‘ und ‚petites histoires‘ sich einen einzigen geschichtlichen Dis-
kurs teilten? Womit die Anekdote zum genuinen Narrativ der Infiltration wür-
de – und seit den ‚großen‘ griechischen Geschichtsschreibern doch auch immer 
schon gewesen ist. Wäre die ‚große‘ Geschichte denn überhaupt je ‚steril‘, also 

 49 	Vgl. ebd., 85–91; das Zitat stammt von Seite 91.
 50 	Greenblatt (2001) 31.
 51 	Vgl. ebd., 28, 35f. und 47f. sowie Gallagher/Greenblatt (2001) 19: „the new historicist attraction 

to the anecdote“. So ähnlich führt die Anekdote übrigens auch Jane Gallop (2002) in ihrer 
Anecdotal Theory ein: Die Anekdote als innovatives Medium einer Wissenschaft und Theo
riebildung, die sich von älteren oder ‚etablierteren‘ Schulen abhebt; für Gallop sind das vor 
allem Psychoanalyse, Dekonstruktion und Feminismus. Für Greenblatt wäre das so gese-
hen sein New Historicism. Noch in den 1970ern konnte Archer Taylor (1970) hingegen von der 
Anekdote als einem „neglected genre“ der englischsprachigen Wissenschaft sprechen.

 52 	Siehe Gallagher (2001) 49–74.
 53 	Vgl. ebd., v. a. 49ff., 68ff. und 72ff.
 54 	So (über die genannten Passagen der vorherigen Fußnote hinaus) besonders, wenn Gallagher 

Foucaults Gegenentwurf zu einer Mainstream-Biographie mit dem Titel „The Life of Infa-
mous Men“ als Beispiel für eine „counterhistory“ par excellence anführt, siehe ebd., 66–71.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



160 Die Anekdote als Historem – zwischen Fiktionalität und Realität

ohne Anekdoten denkbar? Waren ihr Anekdoten nicht seit jeher ein integrativer 
Bestandteil? Folgt man hingegen Catherine Gallaghers Beispielen, vornehmlich 
Edward P. Thompson und Michel Foucault, die ihre Marke des Alternativen und 
den Status der „counterhistory“ durch ihren Blick auf soziokulturelle Randstän-
dige oder Außenseiter erreicht hätten, könnte man tatsächlich von der Eröffnung 
eigenständiger Diskurse sprechen. 55 Deren polemische Konkurrenz zu den „stär-
keren“, da bereits etablierten Diskursen bringe sie bisweilen an den Rand der Fak­
tizität. Für Thompson paraphrasiert Gallagher dazu den Literaturhistoriker Isaac 
D’Israeli: Gegengeschichte zu betreiben sei mitunter auch, eine Geschichte von 
Begebenheiten zu schreiben, die sich nie zugetragen hätten. 56 Können das noch 
die indigenen Gefilde der Anekdote sein? Oder macht die „counterhistory“ auf 
diesem Weg zum Kontrafaktischen eine Verwendung von Anekdoten insofern 
unmöglich, als deren Fiktionalität dabei jegliche Glaubwürdigkeit verliert? Für 
anekdotische Gegengeschichten bedarf es hier meiner Meinung nach unbedingt 
des Zusatzes der Kontingenz, wie ich diese beschrieben habe: Durchaus ist eine 
Geschichte von Ereignissen möglich, die nie geschehen sind – sofern sie jederzeit 
passieren hätten können! 57

Singularität, Exemplarität, Repräsentanz
Das immer wieder auftauchende Gegensatzpaar Groß – Klein, sei es die „counterhis­
tory“ gegenüber den großen Annalen, der Marginalisierte innerhalb der großen 
Gesellschaft oder das Detail zum hypothetischen Ganzen, mag hier noch einen 
dritten Impuls des New Historicism ansprechen, der in der Anekdoten-Forschung 
nicht nur auf dem Gebiet der Geschichtsschreibung, sondern besonders auch in 
den benachbarten Feldern der Biographik oder Philosophiegeschichte seit jeher 
zur Debatte stand: 58 die Relation von Singularität und Exemplarität. 59 Als biswei-

 55 	Vgl. ebd., 54ff. und 66ff. Im Grunde ist, um die Herangehensweise mit wenigen Worten auf 
den Punkt zu bringen, der von Gallagher beschriebene Ansatz Thompsons für die His­
toriographie gleichbedeutend mit Michail Bachtins (2015) 154–300 Dialogizität im Roman.

 56 	Vgl. ebd., 57.
 57 	Damit steht die Anekdote (aber auch die kontrafaktische „counterhistory“) wieder gegen 

Aristoteles’ Postulat der Schilderung der γενόμενα durch den Historiker und rutscht in den 
Zuständigkeitsbereich der Dichter; siehe dazu erneut Fußnote 9 dieses Kapitels. Aristoteles’ 
Anforderungen an den Historiker können sich mit der Anekdote jedoch immerhin darin 
überkreuzen, dass der Historiker auf das Besondere abzielt, der Dichter auf das Allgemei-
ne: ἡ μὲν γὰρ ποίησις μᾶλλον τὰ καθόλου, ἡ δ’ἱστορία τὰ καθ’ἕκαστον λέγει (vgl. Aristot. 
Poet. 1451b6–7); vgl. dazu auch Möller/Grandl (2021) 9. Gleichwohl – so die folgenden Paragra-
phen – hat die Forschung die Anekdote immer in einen Zwischenraum zwischen Singularität 
und Exemplarität gestellt.

 58 	Zur Philosophiegeschichte siehe erneut Nietzsches prominenten Ansatz der Rekonstruktion 
eines ganzen philosophischen Systems aus nur drei Anekdoten; vgl. dazu u. a. auch das Kapi-
tel 13, Seite 216 und die Fußnote 7.

 59 	Siehe v. a. Stefanovska (2009) „Exemplary or Singular? The Anecdote in Historical Narrative“, 
die in ihrem Fazit der „exemplary singularity“ von Anekdoten die vermeintlich unverein-
baren Pole zusammendenkt (27). Dass sich das Singuläre (exceptio) und das Exemplarische 
(exemplum) nicht grundsätzlich widersprechen müssen, zeigt auch Möller (2015) 96–110 nach 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



161Historiographische Zugänge

len definitorisches Kriterium hat dieses Spannungsverhältnis in der einschlägigen 
Forschung der Begriff der Repräsentanz der Anekdote eingefangen, der das Po-
tenzial der Erzählform, stets Stellvertreterin größerer Zusammenhänge zu sein, 
ausdrückt. 60 Ebenso können die immer wieder gestellten Fragen nach der Positio-
nierung anekdotischer Akteure zwischen Individualität und Typenhaftigkeit auf 
die besagte Grundopposition von Singularität und Exemplarität zurückgeführt 
werden. 61 Da das beschriebene Spannungsverhältnis neben einer grundsätzlichen 
breitgestreuten Relevanz – wie die Querverweise in den hiesigen Fußnoten zeigen 
sollen – in besonderem Ausmaß auf dem Feld der Historiographie wirksam ist, 
sei es der Vollständigkeit halber auch hier erwähnt; es verteilt sich jedoch mit den 
jeweiligen einschlägigen Literaturangaben auf die gesamte Studie und scheint 
immer dort auf, wo es besonders relevant ist. 62 Ein partikulärer Impuls der new 
historicists ist dabei die Betonung des subversiven Potenzials der Anekdote, die 
das vermeintliche hierarchische Verhältnis zum Einsturz bringe, was sich mit der 
beobachteten Verhältnishaftigkeit der Anekdote, also nie ganz singulär, aber auch 
nie nur ganz exemplarisch zu sein, deckt. 63 Quantitativ kleiner mag sie dennoch 
qualitativ über die ‚größere Konkurrenz‘ hinaustreten und die Rollenverteilung 
auf den Kopf stellen, wie es vor allem Gallagher für die erfolgreiche Etablierung 
der „counterhistory“ sieht, oder, sich selbst potenzierend, mag die Anekdote stets 
im von ihr repräsentierten Größeren aufgehen. 64

An die obige zentrale Dichotomie, nun speziell in Bezug auf das Verhältnis 
von „grands récits“ und „petites histoires“ als von zwei möglichen unterschied-
lichen Diskursen anknüpfend möchte ich im Zusammenhang mit dem ‚Minima-

Giorgio Agamben und Michèle Lowrie; dazu auch Mülder-Bach (2021). Vgl. zu diesem The-
menkomplex auch Dorson et al. (2020), einen Sammelband, der auf die Tagung „Exemplary 
Singularity. Fault Lines of the Anecdotal“ (Februar 2018, FU Berlin) zurückgeht.

 60 	Vgl. dazu v. a. Rohmer (1992) 566 und Neureuter (1973) 467ff. sowie mein Kapitel 2.
 61 	Vgl. dazu beispielsweise Niehues-Pröbsting (1983) 276 und 281 oder Schäfer (1977) 14f. und 

52. Siehe zur Frage der (Stereo-)Typisierung anekdotischer Akteure auch mein Kapitel 8.
 62 	So beispielsweise auch aus narratologischer Perspektive in Kapitel  17, wo es um das Ver-

fahren der mise en abyme geht, größere Strukturen im Kleinen zu spiegeln bzw. das kleine 
Narrativ wiederum auf die Struktur eines ganzen Werkes oder eines ganzen philosophischen 
Systems zu projizieren; siehe dazu Seite 265, Fußnote 8.

 63 	Zum Konzept des Subversiven, auch als weiteres programmatisches Sinnbild für die Prakti-
ken des New Historicism, siehe Greenblatt (2007) 19f.; dort ist es übertragen auf den Blick weg 
von der ‚Höhenkammliteratur‘ auf alle (noch so marginale) Arten von Texten. Vgl. zum As-
pekt des Subversiven auch Greenblatt (2001) 22, Gallagher/Greenblatt (2001) 16 und Gallagher 
(2001) 50–54 und 72ff.

 64 	Für dieses gewissermaßen metonymische Verhältnis der Anekdote, im doppelten Sinne 
ebenso metonymisch für die Methodik des New Historicism, siehe Greenblatt (2007) 209 – „ex-
emplary fable“ –, Greenblatt (1992) 3 – „representative anecdotes“ – und 122 – „The discoverer 
sees only a fragment [analog zur davor so bezeichneten Anekdote] and then imagines the 
rest (…), and the bit that has actually been seen becomes by metonomy a representation of 
the whole“ – oder Greenblatt (2001) 35ff. Siehe dazu erneut die hiesige Fußnote 62 mit dem 
Verweis auf das Kapitel 17, Seite 265, Fußnote 8, wo verwandte Mechanismen zum Verhältnis 
Klein – Groß gelistet sind.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



162 Die Anekdote als Historem – zwischen Fiktionalität und Realität

lismus‘ der Anekdote im Sinne ihrer absoluten Kleinheit auch auf ihre Beziehung 
zu den etablierten Einheiten der traditionellen Geschichtswissenschaft wie bei-
spielsweise zur Epochen- oder Ereignisgeschichte kurz eingehen. Gerade in ihrer 
Erscheinung als minimales punctum scheint mir eine Relationierung der Anek
dote zu Fernand Braudels Konzept der Einteilung der Geschichte in verschie-
dene durées, da so fundamental konträr, am reizvollsten. 65 Keine Frage, dass die 
Anekdote durch sein Raster aus longue durée (der Mensch in seinem geologischen 
und geographischen Umfeld als unbewegte Zeitlupengeschichte, „fast außer der 
Zeit“) sowie moyenne durée (mit einem Blick auf Gruppierungen, Staaten, Gesell-
schaften als immerhin langsamer Rhythmus), aber sogar auch durch die Struktur 
der courte durée (alias Ereignisgeschichte mit der höchsten Frequenz) durchfallen 
muss. 66 Zwar schreibt Braudel, dass für ihn die Geschichte die Summe aller mög-
lichen Geschichten sei („pour moi, l’histoire est la somme de toutes les histoires 
possibles“), 67 und doch scheinen ihm die großen Strukturen aussagekräftiger, er-
kenntnissichernder oder gar „wahrer“ zu sein. 68 Selbst die kleinsten Einheiten, als 
signifikant ausgewählt und verkettet, bleiben potenziell epochenmachendes Er-
eignis, bald auf ein präzises Datum, bald sogar auf ein ganzes Jahr bezogen. Wür-
de Braudel je zur „counterhistory“ des New Historicism einwilligen und mit dem 
historischen „Treibgut“ 69 alias Anekdote seine Geschichte bauen? Oder bliebe die 
Anekdote als bloßes punctum – wie es die Struktur der durées impliziert – für Brau-
del ein nicht verwertbares Anhängsel und Supplement, dass sich eben in keine 
Dauer übersetzen lässt? Bliebe sie als kontingent in die Geschichte eingegangene 
Marginalie nicht eher weniger als mehr relevant und wissenswert?

Und doch sind Anekdoten zuhauf in die Geschichte eingegangen, und ihre 
tatsächliche Präsenz oder Existenz lässt sich schwer ignorieren. Ist die Anekdo
te auch ‚nur‘ eine Fußnote, hat sie doch ihre eigene Geschichte bzw. ihren Stand 
in der Geschichte verdient. 70 Welche Geschwindigkeit müsste man also ansetzen, 

 65 	Karriere machte vor allem sein Begriff der longue durée – so bezieht sich beispielsweise 
auch Gallagher (2001) 101f. darauf. Zur besagten Einteilung der Geschichte in verschiedene 
Zeitstränge siehe Braudels (1969) Écrits sur l’histoire, v. a. die Seiten 41–83, und (1998) Das Mit­
telmeer und die mediterrane Welt in der Epoche Philipps II., v. a. die einführenden Seiten 15–21 – 
erstmals im Original erschienen 1949.

 66 	Einen kursorischen Überblick über die drei Zeitspannen gibt Braudel (1998) 20 und 21: „So 
sind wir dahin gelangt, die Geschichte in mehrere Etagen zu zerlegen oder, wenn man will, 
in der Zeit der Geschichte eine geographische, eine soziale und eine individuelle Zeit zu un-
terscheiden“.

 67 	Braudel (1969) 55.
 68 	Schon die kleinste Einheit, die Ereignisgeschichte, bedenkt Braudel mit einer derartigen Kri-

tik – wie würde er erst die Anekdote bewerten! Vgl. Braudel (1998) 20f.: u. a. „(…) geben ein 
ziemlich verzerrtes Bild, verdecken die verlorene Zeit, stehen außerhalb der Wahrheit“ (21). 
Siehe dazu auch Braudel (1969) 46: „le temps court est la plus capricieuse, la plus trompeuse 
des durées“, 57 sowie 61.

 69 	Eine Formulierung Greenblatts (2001) 27, inspiriert von Geertz: „flotsam and jetsam“.
 70 	Dies mit Anthony Grafton (1999) gesprochen, der die Curious History of the Footnote geschrie-

ben hat in einem ähnlichen Geiste der Nobilitierung einer lange übersehenen (und doch 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



163Historiographische Zugänge

möchte man in Analogie zu Braudels durées eine vierte Dauer, die sich aus der Mi-
kroeinheit der Anekdote zusammensetzt, etablieren? 71 Gewiss wiese sie eine noch 
heftiger ausschlagende Frequenz als die courte durée auf, die auch alle anderen 
Zeitlinien punktuell durchstechen würde. Aber ließe sich ein derartiger, vor der 
Schablone Braudels geradezu vergänglich wirkender Mikromoment überhaupt 
mit der Einheit einer Zeitspanne fassen? Oder macht die Anekdote durch die 
zuvor besprochene Fähigkeit ihrer Selbstpotenzierung auf Größeres, als Reprä-
sentantin ganzer Menschen, Milieus oder Epochen ihre Kleinheit auch in diesem 
Sinne wieder wett? Oder müsste man zusätzlich das Prinzip der Dauer umdenken 
und in andere Dynamiken übersetzen, um der Anekdote einen meritablen Platz 
einzurichten? Beispielsweise in eine memorable Dauer, die trotz der scheinbaren 
Vergänglichkeit und Kürze der Anekdote, diese über Jahrhunderte, sei es münd-
lich oder schriftlich, tradierte und somit historisch relevant machte? 72 Welcher 
Laie, um ein Beispiel zu nennen, wüsste nicht, Caesars Spruch veni, vidi, vici zu zi-
tieren, würde aber bei einer präzisen Einordnung, was Event oder die zugehörige 
moyenne durée betrifft, fehlgehen? Selbst das Kontingente oder Fiktive (und teilwei-
se Ahistorische) könnten auf diese Weise eine beachtliche Dauer und Perseveranz 
zeitigen. Anekdoten verlangen nach einer eigenen Zeitlinie; irgendwie muss man 
mit ihrer realen Existenz innerhalb der Geschichte und ihrer Tradierung zu Ran-
de kommen – geschichtsphilosophisch mit Vladimir Nabokov gesprochen und 
erneut den (hier Braudel’schen) Wahrheitsanspruch der Geschichte (und analog 
die Faktizität der Anekdote) zum Kollabieren bringend: Eine noch so vergängliche 
Seifenblase könne für einen Moment genauso real sein wie ein Fossil und eben 
darin seine Dauer erlangen. 73

Mit der Eröffnung einer vierten Zeitlinie sei noch einmal ein Blick auf den spe-
zifischen Gehalt anekdotischen Wissens geworfen: Wichtig ist es mir zu betonen, 
dass – anders als im Sinne der neuhistorizistischen „counterhistory“ – die Dauer 
der Anekdote nicht nur und nicht unbedingt als eigenständige Konkurrenz, son-
dern stets auch begleitend oder komplementär zu den anderen Zeitabschnitten 
zu denken ist. Insbesondere die durée der événements (im Bild der Linien) ‚um­

immerhin in der Wissenschaft omnipräsenten) Randerscheinung. Diesen Literaturhinweis 
verdanke ich Joy Connolly.

 71 	Siehe zur kleinstmöglichen Einheit der Geschichte erneut Finemans (1989) 57 Begriff „his­
toreme“ oder Novalis’ (1978) 356 „historisches Molecule“. Mit Braudel – noch kleiner als seine 
minimale Einheit des „événement“ – ist der Rang der Anekdote in der Geschichte umstritten. 
Relevanz hin oder her, über ihre Kleinheit lässt sich nicht streiten: Sie ist (neben hunderten 
anderen) nur ein mögliches Atom eines Events. Der Spruch den Caesar fahren ließ, als er 
Diktator wurde.

 72 	Siehe zum Gedanken einer memorablen Dauer oder ‚Memorabilität‘ der Anekdote Hendrix’ 
(2000) Aufsatz „Historiographical Anecdotes as Depositories and Vehicles of Cultural Memo-
ry“ sowie Wendt (2022).

 73 	Vgl. Nabokov (2016) 101f.: „From a pavilion half smothered by locust trees came fragments 
of a heated exchange between Professor Bolotov, who taught the History of Philosophy, and 
Professor Chateau, who taught the Philosophy of History: ‘Reality is Duration’, one voice, Bo-
lotov’s, would boom. ‘It is not!’ the other would cry. ‘A soap bubble is as real as a fossil tooth!’“

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



164 Die Anekdote als Historem – zwischen Fiktionalität und Realität

wickelnd‘ stellen Anekdoten gewissermaßen nicht so sehr am offensichtlichen 
Was als vielmehr am subkutanen Wie der Geschichte entscheidende Weichen. 74 
Damit sind sie auch nicht Supplement, sondern eigenständige Informationsträ-
gerinnen, die auf den Lauf der Ereignisse aus einer fundamental anderen Per-
spektive schauen als eine teleologische oder annalistische Geschichtsschreibung, 
insofern diese (auch laut New Historicism) auf die Größe und Wichtigkeit ihrer In-
halte baut. Geschichte in Anekdoten ist also nicht unbedingt eine andere oder 
alternative Geschichte, sondern kann dieselbe Weltgeschichte bleiben – nur mit 
radikaler Fokusverschiebung. Hierbei zeigt sich am deutlichsten, mit welchen 
Texten – ich greife stellvertretend Greenblatt und Gallagher heraus – der New His­
toricism arbeitet: Den Höhenkamm der Literatur beiseitelassend greifen sie, wie 
bereits beobachtet, bisweilen auf das – ihren Angaben nach – Randständige und 
Vernachlässigte, oft mit dem Beiklang des vor allen Dingen sozial Marginalisierten 
zurück, um ihre „counterhistory“ zu erzählen.

‚Antike Zugänge‘
Doch während wir für die Renaissance oder Frühe Neuzeit immer mehr Doku-
mente dieser Art vorliegen haben, die teilweise auch schon selbst eine ebensolche 
Umfokalisierung auf die sozialen Unterschichten an den Tag legen, sind uns für 
die Antike kaum Texte mit einem derartigen Interesse bekannt. Abgesehen viel-
leicht von den (sozial schwächeren) Freigelassenen einer Cena Trimalchionis oder 
beliebigen Momentauftritten randständiger Gruppen ist uns keine Geschichte, die 
sich beispielsweise ausschließlich mit der Sklaverei oder dem Bauernleben, keine 
biographische Reihe, die sich gezielt nur mit unbekannten Charakteren wie einem 
Marcus XY aus der Subura oder dem suburbium beschäftigen würde, überliefert, 
wie es dagegen dem New Historicism mit dem Paradebeispiel der Foucault’schen 
„The Life of Infamous Men“ für sein Konzept der „counterhistory“ vorschwebt: 
anekdotische Gegengeschichte der kleinen Menschen versus teleologische Anna-
len für die Großen. Da uns für die Antike mit den in geringerer Zahl auf uns 
gekommenen Staats- und Kaisergeschichten also die Hände gebunden sind, muss 
besonders für diese Texte ein Ineinander der besagten Ebenen und Linien umso 
mehr gelten: Die traditionelle Historiographie hat in ihrem teils inflationären Ge-
brauch der Anekdote seit jeher eine Öffnung von innen her betrieben. Sie blickt 
nicht ausschließlich auf das Kleine, sondern stets auf das Kleine am Großen! Was 
Prokop wohl erstmals programmatisch und eben auch begrifflich mit seinen An­
ekdota macht, finden wir schon längst bei Sueton, Plutarch u.v.m. 75 Es geht (fast) 

 74 	So schließe ich auch in einem Workingpaper des SFB 980 zu Suetons Fokus auf den facta und 
dicta römischer Kaiser. Sueton blickt also nicht so sehr auf das Was der Ereignisgeschichte als 
auf das Wie, auf das Verhalten und mündliche Reagieren seiner Protagonisten; siehe Grandl 
(2019) 20.

 75 	So die meisten Beiträge zur Begriffsgeschichte der Anekdote: Prokop als ihr begrifflicher, oft 
aber auch generischer Startpunkt (siehe dazu Seite 18f., Fußnote 11, des Kapitels 2). Ebendort 
erwähne ich auch die Theorie, dass Prokops Titel dagegen bereits von Theopomp herstam-

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



165Historiographische Zugänge

immer um die großen Persönlichkeiten und zugleich in sonderbarer Verschie-
bung um die teils abgrundtiefen Winzigkeiten, die diese umranken. Es geht um 
die Macken Caesars im Schatten seiner Errungenschaften, wobei das Licht-Schat-
ten-Verhältnis teilweise die Positionen zu tauschen scheint. Es geht um das Kleine 
am Großen, das das Große am Großen beharrlich und konsequent verdeckt. 76

Berühmt und einschlägig (auch für eine Theorie der Anekdote) ist dabei, was 
Plutarch am Anfang seiner Alexander-Vita als Programmatik seiner biographi-
schen Schriftstellerei festhält: 77 Es komme ihm nicht auf die Schilderung der gro-
ßen Taten – vornehmlich kämpferischer Natur – seiner Protagonisten an, sondern 
auf einen Detailblick auf deren unscheinbare facta (πρᾶγμα βραχύ) und anekdo­
tischen dicta (καὶ ῥῆμα καὶ παιδιά τις). 78 Das ist – wenn man sie noch so nennen 
möchte – eine „counterhistory“ ganz anderer Art. Sie vollführt einen Kamera­
schwenk nicht auf einen völlig anderen Gegenstand, sondern auf das Unschar-
fe, vormals Unbeachtete oder vermeintlich Unwichtige desselben (im Sinne des 
herkömmlichen) Gegenstandes, d. h. der Beschreibung großer Männer und der 
zugehörigen Ereignisse. Aus der Perspektive des New Historicism hätten sich die 
Annalen, um nur ein Beispiel zu nennen, mit der Verzeichnung der Schlacht bei 
Zela, in der Caesar binnen Kürze einen Sieg errungen hatte, begnügen sollen; Su-
eton und seinem besagten Kameraschwenk auf das Kleine am Großen, weg von 
den Meilensteinen Caesarischer Eroberungen auf Caesars dicta, facta oder sonsti-
ge Details als sozusagen minimale Begleitumstände verdanken wir es hingegen, 
dass ein veni, vidi, vici eine steilere Karriere hingelegt hat als der geographische 
und historische Fakt der Schlacht bei Zela. In Analogie zur bildenden Kunst ge-
sprochen nehmen sich die Porträts, die Sueton von seinen Kaisern zeichnet, also 
wie ein Zoom aus auf die Muttermale und Falten einer berühmten Caesar-Büste. 
Und dabei mag in gleichem Maße, wie oben beschrieben, das Spannungsfeld von 
Realität und Fiktionalität am Werk sein. Die so verblüffenden wie bestechenden 
Detailinformationen (gewiss auch gemäß dem Barthes’schen „détail superflu“) 
der antiken Bio- wie Historiographik bauen zweifelsohne auf dieselbe Dynamik 

men könnte; auch die ἀνέκδοτα-Passagen aus Ciceros Briefen könnten dabei ein wichtiger 
Hinweis sein.

 76 	Das ist übrigens auch das entscheidende Merkmal für die Perspektive Montaignes (bzw. für 
seine bevorzugte Antikenrezeption), wie er in Plutarchischer Manier in seinem Essay „De 
Democritus et Heraclitus“ (I 50, 302) sein Interesse am Blick hinter die Kulissen bekundet 
(nach der Ausgabe: Les Essais de Michel de Montaigne, ed. P. Villey et al., Paris 31978): „Tout 
mouvement nous descouvre. Cette mesme ame de Caesar qui se faict voir à ordonner et 
dresser la bataille de Pharsale, elle se faict aussi voir à dresser des parties oysives et amou-
reuses. On juge un cheval, non seulement à le voir manier sur une carriere, mais encore à luy 
voir aller le pas, voire et à le voir en repos à l’estable.“

 77 	Siehe dazu Möller (2019) 1f. und (2021) 67f.
 78 	Vgl. Plut. Alex. 1, 2; die griechischen Zitate folgen der Ausgabe Plutarch’s Lives with an English 

Translation by B. Perrin in Eleven Volumes. VII. Demosthenes and Cicero. Alexander and Caesar, ed. 
E. H. Warmington et al., London 1967. Siehe dazu ebenso Grandl (2019) 20f., wo auch ein ver-
gleichender Bezug zu den Interessen eines Sueton oder Valerius Maximus an den facta und 
dicta ihrer Protagonisten hergestellt wird; dort v. a. die Fußnoten 61ff.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



166 Die Anekdote als Historem – zwischen Fiktionalität und Realität

eines ‚(nicht) zu minutiös beschrieben oder zu absurd-unglaublich, um (nicht 
doch) tatsächlich auch wahr sein zu können‘.

„Mikrogeschichte“
Trotz der verschiedentlichen Akzentuierung des New Historicism gegenüber der 
Antike (in einem sehr vereinfachten Sinne ausgedrückt) ist der Mechanismus je-
doch gewissermaßen derselbe: Nämlich der einer Interessensverschiebung auf 
das Kleine und Marginale und der einer damit einhergehenden Sprengung eta-
blierter Sichtweisen oder altbekannter Fakten gerade dadurch, dass die Anekdote 
sozusagen stets als Informationsüberfluss und Eröffnung unendlicher Varianten 
zum Einsatz kommt. Zu diesem Konzept passt eine letzte Etappe dieser selekti-
ven Tour de Force anekdotischer Geschichtsschreibung ganz besonders, die ich 
daher unbedingt noch unternehmen möchte, bevor ich auf die zentrale Fragestel-
lung nach dem fiktionalen Realismus der Anekdote in diesem Zusammenhang 
zurückkomme. Es handelt sich um die spezifische Methode Carlo Ginzburgs, 
Geschichte zu schreiben, die Methode der von ihm begründeten microstoria. 79 Er 
selbst beschreibt sein Unternehmen der radikalen Fokussierung eines Individu-
ums – wenn auch vornehmlich metaphorisch – als verwandt mit der Sphäre der 
Anekdote: „Gewiss besteht die Gefahr, ins Anekdotenhafte, in die berüchtigte his­
toire evénémentielle [sic!] (…) abzugleiten“. 80 Das heißt jedoch keineswegs, dass die 
Anekdote bei ihm als narratives Strukturelement auftritt; 81 vielmehr spricht die 
von ihm gewählte Metaphorik für die Innovation innerhalb der Historiographie, 
den Blick auf die lange Zeit ignorierte „Unterschicht“ oder „Volkskultur“, auf das 
Kleine und Marginale zu richten. 82 Mit diesem Aspekt des Sozialen scheint Ginz-
burg dabei im Grunde „counterhistory“ im eigentlichen Sinne des New Historicism 
zu betreiben (als Beispiel genannt wird er m. W. jedoch weder von Greenblatt noch 
von Gallagher).

Neben dem aufgrund seiner fragmentarischen Erscheinung so anekdotischen 
Protagonisten Menocchio, „verlorene[s], zufällig auf uns gekommene[s] Bruch-
stück einer dunklen, verborgenen Welt“, 83 kann zudem Ginzburgs Quellenarbeit 
an sich als anekdotisch im etymologischen Sinne bezeichnet werden; im Jahre 
1962 hatte er zur Rekonstruktion des Lebens und Wirkens Menocchios mit der 
Auswertung bislang nicht gesichteter Inquisitionsdokumente begonnen. 84 Ent-
scheidend für die oben beschriebene Dynamik des Anekdotischen ist aber nicht 
nur die mikrohistorische Verschiebung des Interessensfokus auf das Atomare, 

 79 	Zur Verbindung von Anekdote und dem Konzept der microstoria siehe auch Hénaff (2009) 107, 
Gossman (2003) 164 und jüngst Sedlmeier/Snyder-Körber (2020) 16.

 80 	Ginzburg (2011) 17.
 81 	Gleichwohl betont er auch an anderer Stelle seinen Hang zur Narrativik: „Der Käse und die 

Würmer will sowohl eine Geschichte als auch ein Stück Geschichtsschreibung sein“ (ebd., 8).
 82 	Ebd., 9; vgl. auch 16f.
 83 	Ebd., 22.
 84 	Vgl. ebd., 7 und 18.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



167Historiographische Zugänge

sondern zugleich auch die intendierte Verhältnismäßigkeit von Groß und Klein. 85 
Das Kleine kann und muss mit dem Großen ‚mithalten‘, insofern es einen (oft 
die alten ‚Wahrheiten‘ nachbessernden) Blick auf völlig neue Realitäten liefert 
und mit dem Beispiel Carlo Ginzburgs im Sinne der anekdotischen Kontingenz 
gewissermaßen unendliche Möglichkeiten, ja, fast zusätzliche Wahrheiten auftut, 
die, einmal aufgetan, fürderhin nicht mehr wegzudenken sind. Und dabei ist das 
Kleine fähig und notwendig, (um) das Größere (rückwirkend) zu justieren. Ohne 
es zu intendieren, greift Ginzburg in diesem Zusammenhang – noch dazu kurz 
nach seiner Formulierung des Abgleitens ins Anekdotische – ein dafür zentrales 
Moment der Anekdotendefinition heraus: ihre Repräsentanz. Wie die Stellvertre-
terinnenfunktion der Anekdote für einen ganzen Menschen, ein ganzes Milieu 
oder eine ganze Epoche dient die exzeptionelle Geschichte Menocchios Ginzburg 
als Exempel zur Rekonstruktion der ihn umgebenden größeren Strukturen – Es-
senz der microstoria: „bei einem Durchschnittsindividuum, das für sich selbst ge-
nommen ohne jede Relevanz und gerade deswegen repräsentativ ist, [können] die 
Charakteristika einer ganzen sozialen Schicht in einer bestimmten historischen 
Periode wie in einem Mikrokosmos untersucht werden.“ 86 Die Anekdote wäre da-
mit signifikante Spur oder Rückstand, Nukleus eines ganzen Kosmos. 87

Thesen und Gliederung
Dieser einleitende Überblick über die (mögliche) Position der Anekdote in der 
Historiographie und innerhalb der dazugehörigen Forschungsliteratur ist zu-
nächst einmal allein zur Darstellung derselben gedacht und soll nur insofern 
als Einführung zu Ciceros Schrift De divinatione dienen, als es meines Erachtens 
dort vornehmlich um einen oben als virulent beschriebenen Fragenkomplex geht, 
nämlich die Frage nach den Grenzen der Fiktionalität der Anekdote, gesteckt nicht 
von einem Fakten- oder Wahrheitsanspruch der Anekdote, sondern von einem 
Wahrscheinlichkeits- bzw. Realismusbewusstsein dieses Narrativs. Zusätzlich, und 
das aufgrund ihrer offensichtlichen Erscheinung als (noch einmal mit Novalis 
gesprochen) historisches Molekül, berühren die Anekdoten aus Ciceros De divi­
natione obige Ausführungen allein schon darin, dass sie vornehmlich Mikromo-
mente aus der römischen Geschichte darstellen. 88 Zu einem anderen Teil handelt 

 85 	Als einschlägig kann neben der von Ginzburg geschilderten mikrohistorischen Methodik in 
Der Käse und die Würmer auch das gelten, was er in seinem Vorwort zu I benandanti schreibt: 
das Fokussieren des Kleinsten – „la storia di un nucleo di credenze popolari“, Ginzburg (2002) 
VII –, die Beschäftigung mit vormals nicht Herausgegebenem – „Si tratta di una vicenda fin­
ora ignota“, ebd. – und das Interesse am Individuellen – „reazioni assolutamente individuali 
e private“, ebd.

 86 	Ginzburg (2011) 17; vgl. ebd.: „Einige Stichproben bestätigen die Existenz von Spuren, die 
sich auf eine gemeinsame bäuerliche Kultur zurückführen lassen. Folglich kann auch ein 
Extremfall (und Menocchio ist bestimmt einer) sich als repräsentativ erweisen“.

 87 	Siehe zu diesem Aspekt des Metonymischen (oder Synekdochischen oder einer dem pars pro 
toto entsprechenden Dynamik) erneut die Fußnoten 64 und 62 dieses Kapitels.

 88 	Die Brüder thematisieren den Ursprung mancher Narrative aus der griechischen oder römi-

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



168 Die Anekdote als Historem – zwischen Fiktionalität und Realität

es sich bei ihnen jedoch auch um in einem extremen Maß individuelle Begeben-
heiten, deren sich die Brüder Quintus und Marcus Cicero erinnern und die auf 
den ersten Blick ausschließlich für ihr Leben relevant scheinen. In der Schrift De 
divinatione mischen sich also Mikromomente römischer Geschichte mit denen 
persönlicher Biographie. Das ‚reconstruendum‘ ist dabei auch nicht vordergrün-
dig eine historische Linie; vielmehr scheinen die Anekdoten (zumindest die des 
ersten Buches) als Bauelemente des Systems römischer Weissagung zu fungieren 
(und nur am Rande auch als Bauelemente der Geschichte dieses System); gewiss 
eignen sie sich aber zur Rekonstruktion eines spezifischen Denkstils in Bezug auf 
ein religiös-kultisches Milieu. Das damit entstandene System gilt jedoch nur, bis 
die komplementären Narrative des zweiten Buches die des ersten von Grund auf 
widerlegen. Marcus Cicero durchsticht die Argumentation seines Bruders, vor al-
lem indem er herausstellt, wie sehr dessen Narrative des gefragten Realismus er-
mangeln; driftet die Anekdote zu sehr ins Phantastische (oder auch Mythische) ab 
und bricht damit den Pakt des Realistischen, ist sie schwerlich noch Anekdote. 89

Bei dieser antagonistischen Doppelstruktur haben wir es also strenggenom-
men auch mit zwei Arten von Anekdoten zu tun: mit den Narrativen Quintus 
Ciceros, die, angesiedelt in der Sphäre des Unmöglichen, vom zweiten Buch aus 
rückblickend als Anekdoten scheitern müssen, und denjenigen Marcus Ciceros, 
die so genommen in fast definitorischer Manier den ihnen eigenen Raum des Re-
ellen, Möglichen und Kontingenten, also dessen, was jederzeit passieren könnte, 
abstecken. Gerade in dieser gegenüberstehenden Spannung von erstem und zwei-
tem Buch – einfach gesprochen die Spannung zwischen der ‚falschen‘ und der 
‚richtigen‘ Verwendung der Anekdote – ist die Schrift De divinatione entscheidend 
für Ciceros Verständnis des Wesens und der Funktion der Anekdote. In ihrem 
Anspruch auf Realismus wird sie Marcus Cicero (im zweiten Buch) zum genuinen 

schen Geschichte (und Geschichtsschreibung!) bisweilen explizit (vgl. Cic. div. 1, 49: hoc item 
in Sileni, quem Coelius sequitur, Graeca historia est und 50: Plena exemplorum est historia sowie 
2, 136: Multa etiam sunt a te ex historiis prolata somnia). Auch ohne ausdrückliche Benennung 
der Herkunft ist die geschichtliche Verankerung der meisten Narrative natürlich allein durch 
die in ihnen auftretenden Charaktere klar – Scipio, Hannibal & Co. Dabei kommt es Quintus 
auch auf die gleichmäßige Verteilung der Herkunft der Geschichten aus dem griechischen 
und römischen Kulturraum (mit der Beteuerung von etwas Übergewicht auf Letzterem) an 
(vgl. Cic. div. 1, 55: Sed quid ego Graecorum: nescio quo modo me magis nostra [sc. exempla] delectant 
und 2,  8). Interessant für den Aspekt des Histor(iograph)ischen ist auch, dass eine Hand-
voll Narrative sogar aus der Zeitgeschichte stammt; so zum Beispiel eine Episode aus Sullas 
Zeit – und sogar Aufzeichnung – (Cic. div. 1, 72: ut in Sullae scriptum historia videmus, quod 
te inspectante factum est) oder aus der Zeit der Niederlagen bei Pharsalos und Dyrrhachium 
(Cic. div. 1, 68). Gerade hier versucht Quintus, sich unter Augenzeugenschaft (seines Bruders) 
auf die von ihm angestrebte Faktizität und Wahrheit der vorgefallenen Begebenheiten zu stüt-
zen (vgl. ebd.: At ex te ipso non commenticiam rem sed factam eiusdem generis audivi). Mit einem 
Beispiel integriert Quintus sogar tagesaktuellen Stoff: ein unheilvolles Tieropfer, das Caesars 
Tod im Voraus angekündigt haben soll (vgl. Cic. div. 1, 119).

 89 	Siehe zur Abgrenzung der Anekdote vom Mythos auch mein Kapitel 19. Dort geht es um die 
Grenzen der ‚aitiologischen Anekdote‘; während die Aitiologie durchaus auf dem Feld des My-
thischen heimisch ist, ist dies m. E. der Anekdote, will sie als solche nicht scheitern, verwehrt.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



169Historiographische Zugänge

Konternarrativ der Divination und zugleich Medium der Aufklärung über eine 
im ersten Buch vertretene Weissagepraxis, die dem Aberglauben anheimgefallen 
ist. Während Quintus Cicero krampfhaft auf die Faktizität der Ereignisse und ihre 
divinatorische Nachwirkung bedacht ist, geht es Marcus Cicero um die Betonung 
des Nüchtern-Rationalen und um die viel basalere Frage danach, ob ein genanntes 
Ereignis überhaupt eintreten kann oder eben nicht. So gesehen stehen sich hier, 
wie eingangs angekündigt, nicht Faktizität und Fiktionalität, sondern das Irreale 
und das Fiktionale in den Grenzen des Realistischen gegenüber. Egal ob X oder Y, 
egal ob er oder sie, egal, wann oder wo genau, am Ende sogar egal, ob es über-
haupt passiert ist: Wichtig ist für die erfolgreiche Definition der Anekdote und für 
ihre Wirkmacht, dass das in ihr geschilderte Ereignis jederzeit so (oder so ähnlich) 
passiert sein könnte bzw. noch (einmal) passieren kann.

Wie relevant die Schrift De divinatione dabei für das Verständnis von Ciceros 
Gebrauch der Anekdote gerade im Hinblick auf den Realismus als definitorisches 
Kriterium ist, wird sich anhand der folgenden Auswertung einer Reihe von Bei-
spielen zeigen.

*

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



10

Q. gegen M. Cicero im Dialog De divinatione, 
oder: Die Anekdote als Medium der Aufklärung (I)

Anekdote und Kontingenz

Potestne igitur earum rerum, quae nihil habent rationis quare futurae 
sint, esse ulla praesensio? Quid est enim aliud fors quid fortuna quid 
casus quid eventus, nisi cum sic aliquid cecidit sic evenit ut vel aliter 
cadere atque evenire potuerit? Quo modo ergo id quod temere fit caeco 
casu et volubilitate fortunae praesentiri et praedici potest? 1

Marcus Tullius Cicero

Divination und Kontingenz
Was Cicero hier als Definition des Zufalls vermarkten möchte (und gewiss für die 
Begriffe fors, fortuna, casus semantisch auch zutrifft), kommt gerade mit der Formel 
des vel aliter eher dem Konzept der Kontingenz gleich (eingefangen im eher zu-
fallsneutralen eventus). 2 Während – vereinfacht und zeitlich gesehen – der Zufall 
auf die Gegenwart oder Vergangenheit verweist, sich also mit bereits (mindestens 
scheinbar grundlos) Geschehenem befasst, ist die Kontingenz zusätzlich auf die 
Zukunft gerichtet und verbucht im Raum des Potentialis und der Alternativen 
Mögliches, aber Nicht-Notwendiges. Als distinguierendes Kriterium kann ebenso 
der unterschiedliche Interessensfokus der beiden Größen gelten, der des Zufalls 
auf der Motivationslosigkeit, der der Kontingenz auf der Nicht-Notwendigkeit. Ge-
rade die auf die zitierte Passage folgenden Gegenbeispiele, die eine offensichtliche 
Regelhaftigkeit und Konstanz astronomischer Phänomene und damit deren Beru-
hen auf necessitas beweisen (vgl. Cic. div. 2, 17 und 18), machen erneut eine stärkere 
Neigung der Definition Ciceros zur Kontingenz hin deutlich.

 1 	 Cic. div. 2, 15 – „Kann es denn von Dingen, die keinerlei Spur enthalten von einer rationalen 
Erklärung, warum sie eintreten werden, irgendeine Vorahnung geben? Was sind also Zufall, 
was Glück, was Vorfall, was Ereignis anderes, als wenn irgendetwas so vorgefallen ist oder 
sich so ereignet hat, dass es auch anders vorfallen oder sich ereignen hätte können? Wie also 
soll das, was grundlos passiert aus blindem Vorfall oder Unbeständigkeit des Glücks, erahnt 
oder hervorgesagt werden können?“

 2 	 Vgl. dazu die Definition von Graevenitz/Marquard (1998) XI, die dem Band Kontingenz zu-
grunde gelegt ist: „Kontingent ist also das Nichtnotwendige: das, was auch hätte nicht sein 
können oder auch hätte anders sein können.“

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



171Q. gegen M. Cicero im Dialog De divinatione (I)

Wie auch immer, für Cicero 3 ist die Gleichsetzung von Zufall und Kontingenz, 
wenn auch aus modallogischer Perspektive unsauber, einerlei. Beide Größen 
dienen ihm gleichermaßen, also auch besonders in der komplementären Union 
von Grundlosigkeit und Nicht-Notwendigkeit dazu, die von seinem Bruder ent
wickelte Mechanik der divinatio auszuhebeln, welche sich eben auf die Erklärbar-
keit und Notwendigkeit ihrer Ereignisse und der davon abgeleiteten Handlungen 
stützt. Sowohl der Zufall als auch die Kontingenz können also als Kontrahenten der 
Quintus’schen Kausallogik fungieren; weder das Geschehene noch das aus dem 
Geschehenen Deduzierte muss (a) aus einem bestimmten Grund so geschehen 
sein oder so und nicht anders gedeutet werden und hätte (b) jederzeit in anderer 
Nuancierung oder auch gar nicht eintreten und ohnehin stets in unendlich unter-
schiedlicher Weise gedeutet werden können.

Wie man an meiner Auswahl an Beispielen sehen wird, schlägt Ciceros Zufall-
Kontingenz also gegen zwei Arten von Narrativen zugleich, welche schon bei 
Quintus Cicero – ohne je explizit differenziert zu werden – parallel in Gebrauch 
sind. Zum einen finden sich Anekdoten, die ihr mirabile beim Rezipienten allein 
aus dem Fakt heraus, den sie schildern, generieren; dagegen tritt Ciceros Postulat 
der Zufall-Kontingenz insofern, als er zeigen kann, dass in ihnen entweder Un-
mögliches (unvereinbar mit Kontingenz) oder Beliebig-Mögliches (was den Zufall 
wenig zufällig macht) thematisiert wird; beides sind zugleich Verfehlungen der 
Anekdote, da sie in ersterer Konstellation die Sphäre des Realismus verließe und in 
letzterer ihr definitorisches praeter exspectationem einbüßte. 4 Zum anderen versucht 
Quintus Cicero, beim Rezipienten ein mirabile zu erzeugen, indem er zur Anek
dote als Pointe noch die Tatsache hinzunimmt, dass die aus dem geschilderten 
eventus abgeleitete bzw. (noch kausallogischer formuliert) abzuleitende Deutung 
tatsächlich auch eingetreten ist; hier greift die eigentliche Mechanik von Ciceros 
Zufall-Kontingenz, die sich jeglicher Kausallogik widersetzt: A und Z, Vorzeichen 
und Deutung, haben rein gar nichts miteinander zu tun. Die von der divinatio im-
plizierte ‚einlinige‘ Brücke zwischen ihnen kann nur ein verklärtes Phantasma 
sein. Dagegen könnte aus der Perspektive der Zufall-Kontingenz jedes A durch 
einen beliebigen Buchstaben ersetzt werden, was wiederum die Erscheinung eines 
jeden Z exponentiell gen Unendlich steigen ließe. Keine Linie oder beliebig viele 
kann es also zwischen A und Z geben. 5

 3 	 Im Folgenden gilt: Cicero = Marcus Cicero. Nur bei seinem Bruder Quintus wird der Eigen-
name stets explizit mitgenannt.

 4 	 Siehe zum Aspekt des praeter exspectationem (sowie zum von mir unter anderem davon abge-
leiteten definitorischen Kriterium der Mirabilität) Ciceros Definition der facetiae in Kapitel 4.

 5 	 Hierbei lässt sich im Rahmen einer philosophischen Einordnung grundsätzlich festhalten: 
Quintus’ ‚kausallogischer‘ Ansatz soll für die Perspektive der stoischen Schule zum Thema 
Divination stehen (vgl. u. a. Cic. div. 1, 10: ‚Arcem tu quidem Stoicorum‘ inquam ‚Quinte defendis‘ 
oder 2, 8). Marcus Cicero nimmt mit seiner Durchbrechung der Quintus’schen Argumen-
tation eine explizit anti-stoische Haltung ein (vgl. u. a. auch Cic. div. 1, 6 oder 2,  8); in der 
chronologisch folgenden Schrift De fato wird er seine Kritik am stoischen Determinismus, 
mit welchem Götterglauben und Divination eng zusammenhängen, weiter schärfen (siehe 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



172 Die Anekdote als Historem – zwischen Fiktionalität und Realität

Neben Ciceros eingangs gesetzter Definition der Zufall-Kontingenz als Grund-
legung seiner Gegenposition zur divinatio lässt sich dieser basale Mechanismus 
der Argumentation immer nur indirekt erkennen. Nur an zwei weiteren Stellen 
kommt Cicero, soweit ich es überblicke, noch einmal explizit auf die doppelte 
Anwendbarkeit der Zufall-Kontingenz zu sprechen. Entweder ist sie direkt auf 
der Ebene des Vorfalls anzusetzen, welcher demnach, also laut den Gesetzen der 
Möglichkeit und des vel aliter, unendlich viele Varianten aufweisen kann (vgl. 
Cic. div. 2, 109: varietas, quae est propria fortunae), oder sie ist parallel dazu wirksam 
auf der ‚Pseudo-Brücke‘ zischen Vorfall und dessen Deutung als unerschöpfliche 
Quelle verschiedenster Interpretationsmöglichkeiten (vgl. Cic. div. 2, 146: sunt enim 
innumerabiles varietates und 147: neque coniectura, quae in varias partis duci possit non 
numquam etiam in contrarias, quicquam sit incertius – hier im Speziellen auf die Ufer-
losigkeit der Traumdeutung bezogen). Im Grunde genommen sind diese Beobach-
tungen nichts anderes als die dekonstruktionistische Idee von unendlich mögli-
chen Rezeptionen, die sich aus immer nur falschen Lektüren speisen; während 
Quintus durchweg die Vorstellung von einer einzigen, stabilen Lesart divinato-
rischer Begebenheiten vertritt, zeigt ihm Marcus – teils bezeichnenderweise am 
Wortlaut des Textes –, wie sich allzu klare und eindeutige Sinnzuschreibungen 
oftmals geradezu selbst verwehren. 6 Vom Blickpunkt der Zufall-Kontingenz aus 
sind beide Varianten, das Wunder des Vorfalls und das Wunder der zutreffenden 
Deutung des Vorfalls, für Cicero nichts anderes als völlig irrationale, ja gerade-
zu märchenhafte Elemente; gegen beide kann mit dem Starkmachen von Zufall 
und Kontingenz erfolgreich argumentiert werden. Dies geschieht, wie beschrieben, 

dafür vor allem Ciceros Kritik an Chrysipp in Cic. fat. 9–16). Vgl. zur pro- vs. anti-stoischen 
Relation der beiden Bücher der Schrift De divinatione v. a. Repici (1995) sowie auch Linder-
ski (1982) 14, Denyer (1985), Krostenko (2000) 372, Tarrant (2000) 65 und jüngst Hahmann 
(2019) mit der Rekonstruktion stoischen Gedankenguts auf der Basis des Dialogs. Inwieweit 
jedoch Ciceros Darstellung der Stoa diese auch wirklich trifft oder vielmehr als Anti-Skepsis 
in Erscheinung tritt, hinterfrage ich mit Reinhardt (2021) 46 in Fellner/Grandl (2021) auf den 
Seiten 209f. und Fußnote 71. David Wardle (2006) 11 weist auf die mögliche Auflockerung 
einer strengen Dichotomie hin: Selbst Marcus Ciceros Perspektive, gerade in einer poten-
ziellen Berufung auf Panaitios (vgl. auch Cic. div. 1, 6), der – selbst Stoiker – Kritik am allzu 
„orthodoxen“ Glauben an die Divination übte, könne also auch (noch) stoisch sein (m. E. aber 
etwas zu sehr einlenkend). Interessant – aufgrund des anti-stoischen Fokus auf Konzepte wie 
casus (vs. necessitas oder fatum) bisweilen aber auch logisch – ist, dass Cicero auf dem Gebiet 
der Götterlehre, der Divination und dem Determinismus stellenweise sogar eine Nähe zum 
Epikureismus (gleichwohl scherzhaft als dem geringeren Übel) an den Tag legt; siehe dazu 
v. a. Cic. fat. 21: hic primum si mihi libeat adsentiri Epicuro et negare omnem enuntiationem aut veram 
esse aut falsam, eam plagam potius accipiam quam fato omnia fieri conprobem. Der lateinische Text 
folgt der Ausgabe Marci Tulli Ciceronis scripta quae manserunt omnia. Fasc. 46. De divinatione. De 
fato. Timaeus, ed. W. Ax (post O. Plasberg), Stuttgart 1965. Vgl. zur Nähe zum Epikureismus 
auch die späteren Fußnoten 8, 13 und 22.

 6 	 Siehe zur Gedankenwelt der Dekonstruktion in Ciceros Schrift De divinatione auch das fol-
gende Kapitel 11 „Iteration und Dekonstruktion“; dort finden sich unter anderem auch aus-
führlichere Betrachtungen zur hier anklingenden Unmöglichkeit einer schlüssigen und ab-
schließbaren Interpretation und Lesbarkeit von Traumnarrativen.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



173Q. gegen M. Cicero im Dialog De divinatione (I)

ohne dass die von mir abstrahierten grundlegenden Großkoordinaten stets neu 
genannt werden, im Rahmen eines jeden Beispiels in individueller Nuancierung, 
mal gegen das Unmögliche zielend, mal gegen das allzu Offensichtliche, mal ge-
gen die Gehaltlosigkeit einer Deutung.

Thesen und Gliederung
Eine weitere abstrakte Grunddynamik lässt sich dabei in Bezug auf die spezifi-
sche Funktion der Narrativik zunächst der Quintus’schen Beispiele (und Mar-
cus’ komplementärer Kritik daran) und danach auch der Marcus’schen Beispiele 
beschreiben. Analog zur Vernachlässigung des Konzeptes der Zufall-Kontingenz 
kann grundsätzlich gelten: Nach Quintus Cicero wäre die divinatio auch die Kunst, 
Anekdoten argumentativ wie interpretatorisch ‚in den Griff zu bekommen‘; be-
stimmte eventus, als anekdotisch narrativierte Beispiele, geschähen um einer be-
stimmten Erkenntnis, der Folgerung aus den jeweiligen eventus, willen; ihr Einsatz 
als Argumente sowie ihr ‚Sinn‘ wären für den Rezipienten demzufolge stets klar 
zu durchschauen. Dagegen fasse ich (mit Marcus Cicero, aber auch im Sinne der 
definitorischen Parameter der Mirabilität und der Nachdenklichkeit) die Anekdote 
als das Medium der Zufall-Kontingenz schlechthin. Sie ist ein Narrativ der herme­
neutischen Krise, das sich stets einer bestimmten coniectura entziehen möchte und 
das oft – allein formal gesprochen – gerade zwischen der provocatio und deren 
Auflösung einen Schwenk in contrarias abbildet. Ausgehend also vor allem von der 
in den facetiae gesetzten Definition der Anekdote mittels eines mirari schürenden 
praeter exspectationem, aber auch vorausgreifend auf das, was in den Kapiteln 13 bis 
17 Thema sein wird, nämlich die Anekdote als Abbild der Skepsis, die Nachdenk­
lichkeit schürt, vollendete Erkenntnis stets verweigert und jeden Deutungsversuch 
verkompliziert, scheint das besagte Narrativ genuiner Ausdruck der Formel „so 
oder anders“ zu sein. Auch dieses Abstraktum wird sich anhand eines jeden Bei-
spiels nur in der jeweiligen Nuancierung zeigen; mal ist die Anekdote radikale 
Vertreterin des rational Möglichen, mal der bisweilen zwielichtigen Überraschung, 
mal der Sprengung eindimensionaler Interpretationen. Cicero verlangt ihr also 
erstens absoluten Realismus ab, den er bei seinem Bruder bisweilen vermisst (vgl. 
Kap. 10), verwendet dann selbst ‚Konter-Anekdoten‘, um die Beispiele seines Bru-
ders ad absurdum zu führen und so die ihm nach konforme Verwendung der Anek
dote nachzujustieren (vgl. Kap. 11), und entwirft parallel dazu ein für das Narrativ 
fundamentales ‚Haushaltskonzept‘ eines ‚rechten‘ (ad)mirari (vgl. Kap. 12).

Mit Anekdoten gegen ‚Pseudo-Anekdoten‘ (Cicero, De divinatione) 7

An einer Stelle des zweiten Buches der Schrift De divinatione macht Cicero seine 
Kritik an der spezifischen Verwendung des Narrativs durch seinen Bruder expli-

 7 	 Die im Folgenden besprochene Konstellation der beiden Bücher der Schrift De divinatione als 
eine Argumentation mit Anekdoten gegen (‚Pseudo-)Anekdoten‘ behandle ich im Rahmen 
einer etwas anders akzentuierten komparatistischen Studie auch in Grandl (2021) 203–224; 
siehe zu den obigen Textstellen v. a. die Seiten 214f.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



174 Die Anekdote als Historem – zwischen Fiktionalität und Realität

zit. Eine so staunenswerte Fülle von – noch dazu erfundenen (vgl. ebd.: testes falsi 
fictique) – Beispielen anzuführen (vgl. Cic. div. 2,  27: commenticiorum exemplorum 
mirifica copia), die augenscheinlich von einer Erklärungsnot ablenken sollen (vgl. 
ebd.: cum explicare nihil posses), stehe einem Philosophen, der sich der Regel nach 
auf argumenta und rationes (ebd.) stützen sollte, nicht recht an (vgl. ebd.: hoc ego 
philosophi non esse arbitror). Eine bloße Aufzählung von eventa (ebd.), ohne deren 
kausallogisches Auftreten im Sinne des „so und nicht anders“ zu nennen (vgl. 
ebd.: quare quidque ita sit), ist rational ungenügend und angesichts der Kontingenz 
der Anekdote zudem ein unmögliches Unternehmen. Durch den Zusatz der ma­
litia falsi fictique (ebd.) liegt die Kritik hier m. E. aber nicht auf der potenziellen 
Fiktionalität der Beispiele, sondern auf der gezielten Fälschung von Begebenheiten 
und dem Rückgriff auf Irrationales, um rückwirkend die eine richtige Brücke zur 
Deutung des eventum schlagen zu können. Bewahrheite sich diese, sei dies höchs
tens auf einen Zufall zurückzuführen (vgl. ebd.: casu veri). 8

Auch an anderer Stelle – indem Cicero anmerkt, dass Zufall mit Wahrheit 
deckungsgleich sein kann (vgl. Cic. div. 2,  49: sed sit hoc fictum; […] potest igitur, 
quod modo negabas, veritatem casus imitari) – zeigt sich, dass es ihm nur bedingt um 
das absolute verum, vielmehr aber um die Grenzen des Möglichen geht. Dies ließe 
sich analog auch als Grenzen der Fiktionalität und – beim Überschreiten dersel-
ben – als Demarkierung des Illusionsbruchs lesen. So auch Ciceros Reaktion auf 
eine konkrete Anhäufung von Beispielen (vgl. Cic. div. 2, 48: abundas similibus und 
habes […] alia permulta), wobei er eine exempla-Serie seines Bruders Quintus aus 
dem ersten Buch wiederaufnimmt (vgl. Cic. div. 1, 23): Eine Wolke könne schon 
mal wie ein Löwe aussehen (vgl. Cic. div. 2, 49), bei einem Würfelwurf könne schon 
mal die „Venus“-Kombination auftreten (vgl. Cic. div. 2, 48 und 1, 23), ein Schwein 
könne schon mal ein einem Buchstaben ähnliches Gebilde in den Sand kratzen 
u.v.m. (vgl. 1,  23), aber wenn es um die Behauptung gehe, dass besagte seltene 
„Venus-Konfiguration“ vierhundertmal hintereinander auftrete (vgl. Cic. div. 2, 48 
und 1, 23) oder besagtes Schwein womöglich einen vollständigen Namen in den 
Sand schreibe (vgl. 1, 23), dann seien nicht nur die Gesetze des Zufalls ausgehebelt 
(vgl. ebd.: non posse casu consistere), nein, dann seien gleichzeitig die Grenzen von 
Wahrscheinlichkeit und Realismus überschritten. Dieser Schluss ergibt sich vor allem 
daraus, dass Quintus in Kapitel 1, 23 zwar die Gleichsetzung von casus und veritas, 
die Marcus ja ansatzweise bejaht, negiert, jedoch nicht nach dem strengen Maß-
stab des (Un-)Möglichen, sondern aufgrund einer alles überstrahlenden veritas im 

 8 	 Ciceros Gegenargumentation ist hierbei eigentlich nicht viel rationaler als die seines Bruders: 
Hat er einmal nichts gegen die logische Begründung und Deutung eines Vorfalls einzuwen-
den, kann er sich immer noch auf die zufällige Richtigkeit derselben berufen; vgl. zur These 
einer Art Unwirksamkeit der Marcus’schen Argumentation gegen die seines Bruders Denyer 
(1985) 2; dazu mit ähnlichem Ansatz auch Ciafardone (2018b). Gerade das Wort casus mag hier 
zusätzlich an die Position der Epikureer erinnern, die dem stoischen Begriff des fatum und 
dem Konzept des Determinismus diametral entgegengesetzt ist; Cicero scheint zur Entwaff-
nung der Stoiker bisweilen also auch eine Nähe zum Epikureismus in Kauf zu nehmen (vgl. 
dazu auch Fußnote 5, 13 und 22 dieses Kapitels).

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



175Q. gegen M. Cicero im Dialog De divinatione (I)

Sinne einer Tatsächlichkeit oder eines ita fieri (vgl. ebd.); und zusätzlich im Sinne 
einer veritas, die der Zufall gar nie erreichen kann, wofür laut Quintus gewisser-
maßen höhere Gesetze am Werk sein müssen und deren evidentes Eintreten (vgl. 
ebd.: evenire autem te ipsum dico videre) Marcus erst einmal selbst erklären soll.

Deutlicher wird diese Kritik Ciceros am ‚Fabulösen‘ (und eben nicht in erster 
Linie am Fiktionalen) in einer weiteren Passage: Wieder beruft er sich auf eine 
gewisse hierarchische Würde, die innerhalb der Disziplin der Philosophie gelte; 
erdachte Fabeln (als Gegenstück des Rationalen) hätten darin nämlich nichts ver-
loren (vgl. Cic. div. 2, 80: nihil debet esse in philosophia commenticiis fabellis loci). Mit 
der Anspielung auf Quintus’ Beispiele zu Romulus und Attus Navius (ebd. und 
1, 30f.) ist klar, dass Cicero mit dem Begriff fabella hier Mythhistorisches vor Augen 
hat, das in einer rationalistischen Auseinandersetzung mit dem Thema divinatio 
völlig deplatziert ist; zudem übersteigt die Romulus-fabella, die sich um dessen 
hölzernen Augurenstab rankt, welcher einen Großbrand übersteht, jegliche Ge-
setze der Natur (vgl. ebd.: lituum Romuli, quem in maximo incendio negas potuisse 
comburi). Auch hier geht es Cicero eher um eine Kritik am superstitio generieren-
den fallere als an einem fingere (Cic. div. 2, 83 und 85: tota res [sc. sortes] est inventa 
fallaciis aut ad quaestum aut ad superstitionem aut ad errorem). Entscheidend ist dabei, 
dass Quintus die von Marcus rückblickend als bloße fabellae entlarvten und des-
avouierten Beispiele in seiner Darstellung ins Gewand des Historischen und, (im-
merhin) formal gesprochen, in das der Anekdote gekleidet hatte: So platzierte er 
im Falle der Romulus-Geschichte die Staunen erregende Pointe des intakten Holz-
stabes gekonnt ans Ende des Narrativs (vgl. Cic. div. 1, 30: inventus est integer) und 
bestückt die Geschichte von Attus Navius neben einem Verweis auf deren erstreb-
te Wirkung (vgl. Cic. div. 1, 31: mirabili) mit den einschlägigen Anekdoten-Shiftern 
(vgl. ebd.: dicitur, 2x). Dabei handelt es sich um nur zwei von etlichen Beispielen, 
die Quintus – entsprechend Marcus’ Kritik (vgl. erneut Cic. div. 2, 27: commenti­
ciorum exemplorum mirifica copia) – zuhauf listet. Listencharakter und Nähe bzw. 
Gleichwertigkeit der einzelnen Beispiele (Quintus schafft es dadurch, mythische 
mit historischen Zeiten zu verbinden) ergeben sich vor allem durch ein kumulativ 
gesetztes quid (insgesamt 5x von 1, 30 bis 1, 36 sowie auch 3x von Cic. div. 1, 74 bis 
1, 79) als Einleitung ebenso vieler Narrative, eine Struktur, die Marcus – gewiss in 
einer Art polemischen Nachäffens – in seiner Argumentation wiederaufnehmen 
wird (vgl. 6x von Cic. div. 2, 92 bis 2, 97 als Startpunkt einzelner Gegenargumente 
sowie 3x von 2, 67 bis 2, 69).

Wie man hier und zuvor aus der Gegenüberstellung der Passagen und Beispiele 
ersehen kann, motiviert Cicero mit der zu Beginn explizit gemachten Methoden-
kritik an seinem Bruder zugleich die Struktur und Machart seiner eigenen Argu-
mentation: Das zweite Buch soll sich gewissermaßen wie ein Kommentar zum 
ersten lesen. Konkret kommentiert Cicero darin die (vermeintliche) Anekdoten-
Fülle seines Bruders, indem er einzelne Beispiele aus ihr Schritt für Schritt heraus-
greift, wiederholt und mit wertenden Überlegungen durchsetzt (vgl. Cic. div. 2, 54: 
Multa […] recitasti, multa […] attulisti, multa […] dixisti. de quibus dicam equidem singu­

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



176 Die Anekdote als Historem – zwischen Fiktionalität und Realität

lis quoad videbitur). Eine Untersuchung der beschriebenen Nähe der beiden Bücher 
auf der Basis von Narrativik und Stilistik und eine Identifikation der besagten 
exempla von Träumen, Vorzeichen und anderen um Details zentrierten Ereignis-
sen aus dem Bereich der Divination als Anekdoten hat bereits Malcolm Schofield 
in seinem Aufsatz „Cicero for and against Divination“ unternommen. 9 In der Re-
petition der anekdotischen (oder auf exempla basierten) Argumentationsstrategie 
sei Marcus Cicero somit genauso ‚un-philosophisch‘ oder ‚un-theoretisch‘ wie sein 
Bruder. Jedoch sollte man, nimmt man Ciceros exempla-spezifische Kritik an sei-
nem Bruder ernst, Ciceros „counter-examples“ – ich würde immer von Anekdoten 
sprechen – und die seines Bruders nicht über einen Kamm scheren. 10 Wie bereits 
gezeigt ist und wie noch zu zeigen sein wird, liegt es Cicero vornehmlich an der 
Dekonstruktion der Quintus’schen (aus Marcus’ Perspektive sozusagen) ‚Pseudo-
Anekdoten‘, die mal aus überbordendem Anti-Realismus, mal aus einer völlig ge-
genteiligen ‚Allzu-Alltäglichkeit‘ (also unter dem Verlust eines wahren mirabile) als 
solche scheitern müssen; und es liegt ihm an einer signifikanten Unterscheidung 
der eigens verwendeten ‚Konter-Anekdoten‘, die allesamt der Sphäre des realistisch 
Möglichen entstammen und darin wiederum der mangelnden oder völlig überse-
henen Kontingenz der Quintus’schen Narrative (teils explizit) auf den Zahn fühlen.

Herausgreifen möchte ich nur eine Handvoll Narrative, um die beiden Pole der 
Quintus’schen ‚Verfehlungen‘ und der Marcus’schen Kritik daran deutlich zu ma-
chen. Der erste explizite Rückbezug auf ein Beispiel aus Quintus’ ‚Pseudo-Anek­
doten‘-Reihe als Auftakt der schrittweisen Demontage etlicher weiterer erfolgt 
in Cic. div. 2, 37 und betrifft – noch schlagkräftiger, als wäre es aus dem Mythos 

	  9 	Siehe Schofield (1986) v. a. die Seiten 51–55. Er schreibt auf den Seiten 54f.: „The fact that the Sto-
ic case rested on an appeal to experience allowed Cicero in Book I to multiply anecdotes at the 
expense of Greek philosophical arguments and theories. The same fact provides him in Book II 
with the opportunity to devote commensurately small space to the refutation of argument and 
theory, but a great deal of room for ridicule of Quintus’ exempla. (…) It is not only that the rheto-
ric of the book is so Ciceronian and (therefore) Roman, but the very fact that it is so extensively 
preoccupied, albeit critically, with Roman exempla maintains the focus and something of the 
tone of Book I. Moreover, part of the case against divination turns on counter-examples of one 
sort or another.” Vgl. zur Besprechung dieses Zitats auch Grandl (2021) 215.

 10 	Daher hier und im Folgenden meine Unterscheidung von ‚Pseudo-Anekdote‘ und Anekdote. 
Schofield scheint „exempla“ und „anecdotes“ synonym zu gebrauchen, jedenfalls definiert 
er die beiden Erzählformen nicht separat. Eine Differenzierung ist hier m. E. jedoch relativ 
simpel: Sowohl Quintus Ciceros als auch Marcus Ciceros Narrative sind, teils inhaltlich, teils 
erzähltechnisch wie formal, (‚Pseudo‘-)Anekdoten, die, von einem rhetoriktheoretischen 
Standpunkt aus betrachtet, im Rahmen der Argumentation für und gegen die Divination die 
Rolle von Beispielen übernehmen. Vgl. dazu auch Wardle (2006) 23f. Eine eingehende Unter-
scheidung von Anekdote und exemplum nimmt Wittchow (2001) sowie auch (2021) vor; siehe 
zu meiner Besprechung Wittchows auch die Seiten 34f., Fußnoten 62–70, in Kapitel 2. Wenn 
ich im Folgenden das Wort „Beispiel“ verwende, meine ich ebendiese rhetorische Funktion 
– „ein Beispiel aus Quintus’ ‚Pseudo-Anekdoten‘-Reihe“ – wenn „Anekdote“, dann die spe-
zifische narrative Erscheinung, die geprägt ist von einer partikulären Kompaktheit und die, 
anstatt auf einen (Anti-)Helden zu blicken, mittels inhaltlicher oder formaler Pointe à la Mira­
bilität darauf aus ist, ein mirabile zu erzeugen.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



177Q. gegen M. Cicero im Dialog De divinatione (I)

gegriffen – Zeitgeschichtliches, ja geradezu Tagesaktuelles, nämlich ein Tieropfer 
kurz vor Caesars Tod (vgl. Cic. div. 1, 119: quod paulo ante interitum Caesaris conti­
git). 11 Während Quintus das Narrativ fast ans Ende seiner Argumentation stellt 
– es zudem explizit als solches benennt (vgl. ebd.: maximo est argumento) – und mit 
der verblüffenden Feststellung zu trumpfen versucht, dass ein ‚herzloses‘ Opfer-
tier tatsächlich Caesars Tod angekündigt haben müsse (vgl. ebd.: qui cum immolaret 
illo die quo primum in sella aurea sedit […] in extis bovis opimi cor non fuit), was nur 
durch eine ‚höhere Kausalmacht‘ alias divina mens (Cic. div. 1, 120) geschehen sein 
könne, nutzt Marcus das Narrativ als programmatischen Anfang seiner Gegen-
Argumentation; seine Kritik setzt er dabei vornehmlich an der irrationalen Pointe 
an: Mit der These, dass das Herz im Akt des Opfers verschwunden sein müsse 
(vgl. Cic. div. 2, 37), mache Quintus der Philosophie den Garaus (vgl. ebd.: urbem 
philosophiae mihi crede proditis) und verstoße gegen alle Regeln der Naturgesetzlich-
keit (vgl. ebd.: physiologiam totam pervertitis). Quintus’ Sensationsgeschichte wird 
damit als bloße Phantasterei, die auf dem Nährboden des Unmöglichen gewach-
sen ist, abgetan. Dabei kritisiert Cicero hier genau genommen gar nicht das un-
logische Verhältnis zwischen Vorfall (Tier ohne Herz) und Deutung (Caesar bald 
ohne Herz), sondern setzt schon am Un-Realismus oder eben an der Anti-Kontin­
genz des Vorfalls an sich an. Als rationales Argument (unabhängig von der immer 
irrationalen Deutung durch den haruspex) hätte die Erzählung von Caesars Opfer 
nur im Rahmen der Gesetze der physiologia funktionieren können; dazu schlägt 
Cicero als nach dem Realismus justierte Beispiele die Möglichkeiten eines kranken 
und daher kleinen oder schwer wiederzuerkennenden Herzens des Opfertiers vor 
(vgl. ebd.: ego enim possum […] suspicari contractum aliquo morbo bovis exile et exiguum 
et vietum cor et dissimile cordis fuisse); davonfliegen, stichelt er polemisch, habe es 
schließlich nicht können (vgl. ebd.: cor subito non potuisse nescio quo avolare).

 11 	Hier möchte ich noch einmal auf Seite 115f. und die Fußnote 8 des Kapitels 7 zurückverwei-
sen: Obiges Beispiel kann erneut legitimieren, dass (für uns erstmals) bei Sueton überlieferte 
Zitate und Begebenheiten, – wenn man so will – bereits zu Ciceros Zeiten kursierten. Wie der 
Ausspruch Caesars, ista quidem vis est (Suet. Iul. 82, 1), erst bei Sueton greifbar ist, aber bereits 
als Anspielung auf zeitgenössische (Anekdoten-)Erzählungen à la faits divers in Ciceros Lae­
lius eingegangen sein könnte, so findet sich analog zur obigen Story ein ähnlicher Hinweis 
auf missglückte Opfer, ebenfalls mit namentlichem Bezug auf den Haruspex Spurinna, bei 
Sueton (vgl. Suet. Iul. 81, 4: dein pluribus hostiis caesis, cum litare non posset, introiit curiam spreta 
religione Spurinnamque irridens). In Suet. Iul. 77 ist zudem ein Opfer mit demselben Detail, dem 
Fehlen des Herzens des Opfertiers, überliefert: eoque arrogantiae progressus est ut haruspice tris­
tia et sine corde exta quondam nuntiante futura diceret laetiora cum uellet nec pro ostento ducendum si 
pecudi cor defuisset – diese Referenz listet der Herausgeber Ax (1965) auch im Similienapparat 
ad loc. Die Tatsache, dass Sueton Caesar als aufgeklärten ‚Prophezeiungskritiker‘ darstellt 
(spreta religione – arrogantia – nec pro ostento ducere) – im Grunde so ähnlich wie Marcus Ciceros 
Rolle selbst (bloß nicht spreta religione, sondern superstitione) – mag rückwärtig ein interes-
santes Licht auf Quintus Ciceros Verwendung ebendieses Beispiels als Argument für die 
‚Wahrheit‘ von Prophezeiungen werfen (und womöglich zusätzlich ein subtiler Hinweis auf 
die Verknüpfung von Suetons und Ciceros Text sein). Zur Datierung der Schrift De divinatione 
siehe Wardle (2006) 37–43.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



178 Die Anekdote als Historem – zwischen Fiktionalität und Realität

Gerade Ciceros Kritik am Irrealen zusammen mit seinem Vorschlag der Aus-
lotung am Realismus stehen m. E. für eine für die Schrift De divinatione zentrale 
Debatte um das Mögliche, aber nicht Notwendige, kurz: um die Kontingenz. Und 
diese Debatte manifestiert sich durchweg anhand der Funktionalisierung anekdo-
tischer Narrative, hier anhand der Wiederaufnahme des Quintus’schen Narrativs 
und der Kritik daran. Diese Grundstruktur der Wiederaufnahme und kritischen 
Kommentierung macht Marcus Cicero meist in derselben Formelhaftigkeit eines 
wörtlichen Rekurses auf die Formulierung seines Bruders als Einleitung seines 
eigenen Kommentars deutlich (vgl. ebd.: Sed adfers in tauri opimi extis immolante 
Caesare cor non fuisse).

Nichtdestotrotz webt Cicero unter dem Deckmantel der postulierten Grund-
struktur bisweilen auch Beispielnarrative ein, die in ihrer Machart zwar von sei-
nem Bruder stammen könnten, von diesem aber gar nicht vorgebracht wurden. 
Allenfalls ein gemeinsamer Ursprung aus derselben Tradition ‚Pro divinatione‘ 
(aus der implizit auch Quintus’ Beispiele kommen) ließe sich zur Motivation des 
Eingangs des Narrativs in Ciceros Gegen-Argumentation anführen; gerade in sei-
ner Anlage als Sensationsnarrativ wirkt die Tages-Geschichte von der Geburts-
stunde der haruspicina nämlich, als wäre es auch eines von Quintus’ Beispielen 
(vgl. Cic. div. 2, 50). 12 Entscheidend für die Ableitung der Marcus’schen Kritik sind 
erneut die auf das Narrativ folgenden Kommentare, die neben der zentralen Po-
lemik (vgl. Cic. div. 2, 51: estne quisquam ita desipiens?) auch formale Ähnlichkeiten 
mit den Reaktionen auf die zuvor besprochene Caesar-Geschichte aufweisen: Eine 
Kette rhetorischer Fragen überführt das Narrativ seines ‚Pseudo-Realismus‘ (vgl. 
ebd.). Gewissermaßen demontiere sich das Beispiel von selbst; es bedürfe über-
haupt keiner philosophischen Gegenargumentation (vgl. ebd.: num ergo opus est ad 
haec refellenda Carneade, num Epicuro). Schon bevor Marcus Cicero die Geschichte 
nacherzählt, stellt er – ebenso rhetorisch fragend – fest, dass sich der Gehalt der 
Geschichte als Argument von selbst erschließe (vgl. Cic. div. 2, 50: facillume quid ha­
beat auctoritatis iudicabimus): völlige Gehaltlosigkeit (da auf den Fundamenten der 
Phantasterei erbaut). Das Narrativ steht – mit einem späteren, analogischen Rück-
verweis von den Losorakeln auf die Opferschau gesprochen (vgl. Cic. div. 2, 85: 
atque ut in haruspicina fecimus, sic videamus clarissumarum sortium quae tradatur in­
ventio) – für die superstitio an sich (vgl. erneut ebd.: tota res est inventa fallaciis aut ad 
quaestum aut ad superstitionem aut ad errorem). 13

 12 	Dieses Narrativ bespreche ich genauer in Kapitel 19, v. a. auf den Seiten 306–311, wo ich es zur 
Abgrenzung der Anekdote von der Aitiologie heranziehe. Zu sehr dem Mythischen zuge-
neigt, argumentiere ich dort, verliert das Narrativ den Status der rationalistischen Anekdote 
und ist damit eher als Aitiologie zu klassifizieren. Mit den diversen Shiftern und einschlä-
gigen Markern (vgl. Cic. div. 2, 50: dicitur (2x) – repente – obstipescere – cum admiratione – multis 
audientibus) lässt Cicero das potenziell von den ‚(Pro-)Divinationisten‘ vorgebrachte Narrativ 
aber auch im Gewand der Anekdote erscheinen.

 13 	Wieder weist Cicero also auf die Möglichkeit hin, dass die stoische Argumentation mit Epi-
kurs Lehrsätzen ausgestochen werden kann; gerade der wiederholte Begriff der superstitio ist 
dabei erneut einschlägig epikureisch – man denke nur an den ‚Aufklärer‘ Lukrez und seine 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



179Q. gegen M. Cicero im Dialog De divinatione (I)

Neben der Demontage von Beispielen mit einem unüberwindbaren Hang zum 
Irrationalen oder Mythischen, findet sich innerhalb der Ciceronischen Argumen-
tation aber auch eine Strategie, die gewissermaßen aus der Gegenrichtung nicht 
das völlig Unmögliche der Quintus’schen Narrative hervorkehrt und anprangert, 
sondern deren Ausrichtung auf die Sensation dadurch implodieren lässt, dass 
sie, im Gegenteil, in der Manier eines nüchternen Aufklärers deren Möglichkeit 
beweist. Im Grunde analog zu Marcus Ciceros Korrekturvorschlägen der Caesar-
Episode (das Gerücht vom nichtvorhandenen Herzen könnte auf ein deformiertes, 
kaum erkennbares zurückzuführen sein) möchte ich diese Strategie der Kommen
tierung von ‚Pseudo-Anekdoten‘ ein ‚euhemeristisches Nachjustieren‘ der Quin­
tus’schen Beispiele nennen. Am besten ersichtlich ist dies an einer Beispielreihe 
des Quintus (vgl. Cic. div. 1,  74ff.), die Marcus nach bereits bekannter Taktik in 
Auszügen wiederaufnimmt (vgl. Cic. div. 2, 67f.), wobei es ihm grundsätzlich da­
rauf ankommt, den von seinem Bruder intendierten Rezeptionseffekt des Stau-
nens und der Verwunderung vollständig zu negieren (vgl. Cic. div. 2, 66: Atque haec 
ostentorum genera mirabile nihil habent, 67: non sane mirabile hoc quidem oder 69: quid 
minus mirum?). Als Nach- und Gleichklang der bereits von einer anderen Stelle her 
bekannten Quintus’schen Kumulationspartikel quid (3x von Cic. div. 1, 74 bis 1, 79 
wie zuvor 5x von 1, 30 bis 1, 36 sowie 6x von Cic. div. 2, 92 bis 2, 97) setzt Marcus 
ein nachäffend-karikierendes at an den Anfang einer jeden wörtlichen Wiederho-
lung einer Formulierung seines Bruders (vgl. 3x von 2, 67 bis 2, 69). Im Falle der 
von Quintus geschilderten Kette von Detailereignissen in Hercules-Tempeln – die 
Devotionalien klimpern, die Türen schwingen wie von Zauberhand auf, die De-
votionalien fallen zu Boden (vgl. 1, 74) – schlägt Marcus die einfache Erklärung 
der Phänomene (wohl am ehesten) durch ein Erdbeben vor (vgl. 2,  67). Wieder 
verweist er dabei auf die ‚Trennlinie des Realismus‘, entlang derer sich seine Ge-
gen-Argumentation bewegt; ohne Beben (hier ist das Wort gewiss aber auch raf-
finiert mit der Konnotation der kausallogischen causa efficiens oder eben movens 
im Sinne der Aristotelischen κίνησις gewählt) wären derartige Phänomene schier 
unmöglich (vgl. ebd.: horum cum fieri nihil potuerit sine aliquo motu). Warum also die 
Götter anstrengen, wenn es auch ein zufälliges Erdbeben als Erklärung tut (vgl. 
ebd.: quid est cur divinitus ea potius quam casu facta esse dicamus)? Oder im Falle der 
plötzlichen Erscheinung eines Graskranzes auf einer Lysander-Statue (vgl. 1, 75): 
Da werden wohl eher Vögel ihr Nest bauen, schließt Cicero trocken, als dass etwas 
Übernatürliches dahintersteckt (vgl. 2, 68). Oder – hier spiegelt sich Quintus’ ‚Sen-
sationsheischerei‘ erneut in einem fünfmaligen quid (vgl. 1, 98) – bei Phänomenen 
wie schwitzenden Götterbildern (vgl. 1, 99) oder Flüssen, die Blut tragen (vgl. 1, 98): 
Kein richtiger physicus (vgl. 2, 58), so Marcus Cicero, würde das je glauben. Die röt-
liche Verfärbung von Flüssen ließe sich aber auch mit wortwörtlich ‚irdener‘ (oder 
eben ‚irdischer‘) Verunreinigung erklären (vgl. ebd.: decoloratio quaedam ex aliqua 

Berufung auf sein Vorbild Epikur selbst; siehe zum Aspekt des Epikureischen auch die Fuß-
noten 5, 8 und 22 dieses Kapitels.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



180 Die Anekdote als Historem – zwischen Fiktionalität und Realität

contagione terrena maxume potest sanguini similis esse), und dass Götterbilder trop-
fen, zeuge lediglich von hoher Luftfeuchtigkeit bei schwülem Südwind (vgl. ebd.: 
umor adlapsus extrinsecus, ut in tectoriis videmus austro, sudorem videtur imitari). Oder 
die Geschichte vom Affen, der die Dodona-Orakellose durcheinandergebracht hat 
(vgl. 1, 76): Wozu sei ein Affe wohl weniger aufgelegt? Was, folglich, sei weniger 
verwunderlich (vgl. erneut 2,  69: quid minus mirum quam illam monstruosissimam 
bestiam urnam evertisse sortes dissupavisse)? 14

Hier zeigt sich insbesondere Ciceros systematische Strategie der Verschiebung 
des (ad)mirari mit dem Ziel einer genaueren Auslotung dieses rezeptionsästheti-
schen Spezifikums der Anekdote (Mirabilität), wie ich es abschließend in Kapitel 12 
noch ausführlicher betrachten möchte. Das anekdotische Detail löst bei Marcus 
nicht das von Quintus’ intendierte Staunen über die beschriebene Begebenheit 
aus, sondern ein (durch das seltene Präfix „de-“ noch gesteigertes und demnach 
auch lexikalisch manifestes) Meta-Staunen über den Eingang desselben Ereignis-
ses in die Geschichtswerke (vgl. ebd.: simiae vero Dodonaeae improbitatem historiis 
Graecis mandatam esse demiror). Dies lässt sich in gewisser Weise auch als Anekdo
ten-Kritik lesen: Fehlt der Anekdote ein substantielles mirabile, das ihr als Denk- 
und Merkwürdigkeit Bedeutung und Relevanz verliehe, scheint ihr nach Ciceros 
Vorstellung von Historiographie kein Platz beschieden. Schindet sie (in Quintus’ 
Manier) nur Eindruck, ohne auch Signifikanz vorzuweisen, fällt sie durch das 
Raster der Aufzeichnungswürdigkeit – oder als Anekdote im generischen Sinne 
überhaupt durch. So kann es also, wie zuvor betrachtet, sowohl durch den radi-
kalen Mangel an Rationalität und Kontingenz, was die Anekdote ihren essentiel-
len Spielraum von Fiktionalität und Realität verlassen ließe, als auch durch einen 
Überschuss an verwunderungslosen, euhemeristisch dechiffrierbaren Elemen-
ten zur Aussortierung des Narrativs aus der Geschichte kommen; oder es kann, 
in hiesigem Kontext der Schrift De divinatione gesprochen, ebenso einerseits zur 
Unbrauchbarkeit von derartigen ‚verfehlten‘, da unglaubhaften und andererseits 
zur Unbrauchbarkeit von allzu glaubhaften und ordinären ‚Pseudo-Anekdoten‘ 
als Argumenten pro divinatione führen. Lediglich um superstitio zu schüren, in-
dem (a) Unmögliches als möglich (gegen Marcus’ Kritik am ‚Anti-Realismus‘) und 
(b) Mögliches als quasi-unmöglich (gegen Marcus’ Kritik am ‚Wunderlosen‘) ver-
klärt wird, scheinen derartige Narrative brauchbar zu sein.

Ciceros Hauptanliegen, und er sagt es zu Beginn und am Ende seiner Schrift 
explizit, ist es demnach, von den beschriebenen komplementären Polen aus einen 

 14 	Darunter fallen neben den oft äußerst kurzen Zooms auf anekdotische Detailinformatio-
nen noch etliche Beispiele mehr, als ich hier besprechen kann, mitunter auch ausführlichere 
Geschichten aus der griechischen und römischen Historie, wie zum Beispiel der Schneefall 
beim Galliersturm (vgl. 1, 81), der Sturz des Pferdes des (anekdotenreichen) Dionysios von 
Sizilien (vgl. 1, 73) oder Ereignisse aus der Zeit des zweiten Punischen Krieges (vgl. 1, 77) 
u.v.m. Während Quintus diese teilweise mit dem anekdotenspezifischen und in der His­
toriographie üblichen Shifter dicitur einführt (vgl. 1, 76 oder 81), tut Marcus die Beispiele als 
ordinäre Begebenheiten, also als der historiographischen Memorierung unwürdig ab (vgl. 
erneut 2, 67: quid attulit admirationis?).

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



181Q. gegen M. Cicero im Dialog De divinatione (I)

Keil zwischen superstitio und Rationalität zu treiben, ja, gewissermaßen aufklä-
rend zu wirken und die weitverbreitete „selbstverschuldete Unmündigkeit“ zu 
bekämpfen (vgl. Cic. div. 2, 148: superstitio fusa per gentis […] hominum imbecillitatem 
occupavit. […] multum enim […] profuturi videbamur, si eam funditus sustulissemus). 15 
Dieser Keil darf dabei nicht einen völligen Umsturz der römischen Religion (die 
eben zu großen Teilen auf den Mechanismen der divinatio ruht) bedeuten, son-
dern muss vielmehr eine subtile Trennung von superstitio und einer gesunden, 
staatsfördernden religio sein, eine Gratwanderung also, auf die sich Cicero beim 
Verfassen seiner Schrift auch begibt (vgl. ebd.: nec vero […] superstitione tollenda 
religio tollitur und Cic. div. 1, 7: est enim periculum ne aut neglectis iis [sc. auspiciis rebus­
que divinis religioneque] impia fraude aut susceptis anili superstitione obligemur). Beim 
römischen Staatskult handle es sich um eine Jahrhunderte alte Tradition, deren 
Bestehen fraglos aufrechterhalten werden müsse (vgl. Cic. div. 2, 70: retinetur autem 
et ad opinionem vulgi et ad magnas utilitates rei publicae mos religio disciplina ius augu­
rium collegi auctoritas und vgl. 2, 75). 16 Als logische Folge spricht sich Cicero für eine 
weitere Trennung, die der politischen Dimension des Themas von einer privaten 
aus. Während in der Öffentlichkeit die Fassade der religio unbedingt zu bewahren 
sei (vgl. Cic. div. 2, 28: quam [sc. haruspicinam] ego rei p. causa communisque religionis 
colendam censeo), könne im Privaten ‚offener‘, ja aufrichtiger geredet werden; ins-
besondere die Schrift De divinatione stelle einen solchen Raum für ein Gespräch 
unter vier Augen dar, das sich uneingeschränkt nach den Maximen der rationalen 
Philosophie zu richten habe (vgl. ebd.: sed soli sumus: licet verum exquirere sine invi­
dia, mihi praesertim de plerisque dubitanti).

Mit Anekdoten gegen ‚Pseudo-Anekdoten‘ (Cicero, De natura deorum)
Diese Berufung auf die Akademische Skepsis (so auch am Ende, vgl. Cic. div. 2, 150: 
cum autem proprium sit Academiae […] ea probare quae simillima veri videantur), die sich 
mit der oben vorgeführten systematischen Rationalisierung der Beispiele (gegen 
‚Anti-Realismus‘, gegen platte Mirabilien und für die Arbitrarität von Zeichen und 

 15 	Lohnend wäre hier und für De divinatione im Allgemeinen auch eine strengere semiotische 
Lektüre; zumindest liegt das zentrale Thema einer (Götter-)Zeichentheorie auf der Hand. 
In gewisser Weise spiegeln die beiden Bücher deren zwei grundlegende mögliche Aus-
richtungen: Während Quintus’ Argumentation auf einer funktionierenden significatio (u. a. 
1,  74) fußt, stützt Marcus sich auf die bedingungslose Arbitrarität der von seinem Bruder 
vorgebrachten Beispiele, also auf den Saussure’schen Keil zwischen Zeichen und Bedeutung. 
Damit ist Ciceros De divinatione nicht nur eine ‚aufklärende‘ Schrift über das römische Vor-
zeichenwesen, sondern auch eine semiotische Grundsatzdebatte. Siehe zu den einschlägigen 
lateinischen Begriffen (signum/significare) Dorothée (2014), zu Ciceros Schrift De divinatione 
und der Semiotik Kany-Turpin (2003).

 16 	Oder: „Die Religion ist das Opium des Volkes“. Die von Cicero vorgeschlagene zweigleisige 
Dynamik hat sein lautstarkes Echo im 19. Jahrhundert (oder ist genau das, was dem Chris­
tentum spätestens im 19. Jahrhundert passiert). Die Entlarvung der Religion als menschen-
geschaffenes, leeres Gebäude. Es besteht fort, kann aber die Prüfung des Rationalen nicht 
bestehen. Rückblickend scheint Cicero in dieser Hinsicht (zumindest was die Theorie betrifft) 
geradezu modern und aufgeklärt.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



182 Die Anekdote als Historem – zwischen Fiktionalität und Realität

deren [Be-]Deutung) hier vor allem in einer aufklärerischen Attitüde äußert, ist 
nicht nur zentrales ideologisches Programm der Schrift De divinatione; sie ist es 
ebenso für die ganze Trilogie, also auch für die Schriften De fato und De natura 
deorum, wie Cicero in einer expliziten Verknüpfung bezüglich letzterer anmerkt 
(vgl. Cic. div. 2, 148: quod [sc. die Verbreitung von Aberglauben und Unmündig-
keit] et in is libris dictum est qui sunt de natura deorum). Schon im Proömium hatte 
Cicero die Einheit stiftende thematische Übereinstimmung genauer verortet (vgl. 
Cic. div. 1, 8: ‚perlegi‘ ille [sc. Quintus] inquit ‚tuum paulo ante tertium de natura deorum‘); 
es gehe in Cottas Rede im dritten Buch von De natura deorum bereits um die in der 
Schrift De divinatione zentrale Trennung von religio und superstitio (vgl. ebd.: etenim 
ipse Cotta sic disputat ut Stoicorum magis argumenta confutet quam hominum deleat re­
ligionem) – korrekt, wie man an Cottas dortiger Beteuerung am Ende seiner Rede 
ablesen kann: haec fere dicere habui de natura deorum, non ut eam tollerem, sed ut in­
tellegeretis quam esset obscura et quam difficilis explicatus haberet (Cic. nat. deor. 3, 93). 17 
Entscheidend für meinen Zugang ist dabei, dass sich die Nähe der Schriften nicht 
nur in ihrer Ideologie, sondern gerade auch in ihrer Methodik zeigt. Hier wie dort, 
so meine These, spielt die Anekdote die Rolle des ‚aufklärenden‘ Mediums, das Ci-
cero als zentrales Kriterium, wortwörtlich also als ‚Scheidungsmerkmal‘ etabliert. 
Aus Marcus’ ‚korrektem‘, aber auch ex negativo aus Quintus’ zu bemängelndem 
Gebrauch lässt sich im Postulat der Kontingenz des Narrativs genau das ausloten, 
was noch möglich und was schon unmöglich ist, aber auch, was notwendig und folg-
lich ordinär und was nicht zwingend notwendig und deshalb mitunter wundersam 
passiert zu sein scheint.

Stellvertretend für die Schrift De natura deorum möchte ich diese Strategie 
der Kommentierung von Narrativen (analog zur Struktur von Buch 1 und 2 im 
Fall von De divinatione) kurz anhand eines Beispiels aus den korrespondieren-
den Büchern 2 und 3 rekapitulieren. 18 Im 3. Buch von De natura deorum übt Cot-
ta als Vertreter der Akademischen Skepsis nicht anders als Marcus Cicero im 
2. Buch von De divinatione Kritik an der Irrationalität eines vom Stoiker Balbus 

 17 	Vgl. zu dieser Passage im Zusammenhang mit der skeptischen (De-)Stabilisierung von 
Wissen auch Kapitel 15, v. a. Seite 245. Auf die besagte Trennung bzw. Zweigleisigkeit zwi-
schen Aufklärung als Entlarvung des Aberglaubens und Bewahrung der staatsstiftenden 
religio kommen die Sprecher der Schrift De natura deorum des Öfteren zu sprechen (vgl. u. a. 
Cic. nat. deor. 2, 8ff., 2, 63–72, 2, 168 und 3, 5f.). Auch schon im Proömium macht Cicero seinen 
(theoretischen und gewiss vordergründigen) rationalen, aufklärerischen Standpunkt klar, 
ohne den die Menschheit weiter in ihrer Unmündigkeit verbliebe (vgl. Cic. nat. deor. 1, 2: eaque 
nisi diiudicatur in summo errore necesse est homines atque in maximarum rerum ignorantia versari). 
Siehe zur vermeintlichen Antithese des uneingeschränkten Glaubens an die Existenz der 
Götter (zum Bewahren der religio) trotz des skeptischen Standpunktes Ciafardone (2017).

 18 	Um die identische Struktur bzw. Strategie der beiden Schriften zu zeigen, stünden gleich 
mehrere Narrative zur Verfügung. So kommt es zwischen De natura deorum und De divina­
tione beispielsweise auch zur Wiederholung von Geschichten teils mit dem identischen Per-
sonal (C. Flaminius im zweiten Punischen Krieg: Cic. nat. deor. 2, 8 – Cic. div. 1, 77 oder Attus 
Navius: Cic. nat. deor. 2, 9 und 3, 14 – Cic. div. 1, 31f.), teils sogar mit der Schilderung des iden-
tischen Ereignisses (Ti. Gracchus’ fehlerhaftes Augurium: Cic. nat. deor. 2, 10f.– Cic. div. 1, 33).

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



183Q. gegen M. Cicero im Dialog De divinatione (I)

aufbereiteten Narrativs: Seine Geschichte von der Epiphanie der Dioskuren (aus 
Cic. nat. deor. 2,  6) sei nichts als ein Märchen (vgl. Cic. nat. deor. 3,  12: fabellas ani­
les proferas). 19 Das Scheitern des Narrativs als Anekdote wird hier also vom ‚Pol 
des Unmöglichen‘ aus erklärt (vgl. ebd.: si hoc fieri potuisse dicis, doceas oportet quo 
modo). Damit scheitert das Narrativ auch als Argument im Sinne einer philosophi-
schen ratio (Cic. nat. deor. 3, 13), die Cotta von seinem Kontrahenten rückblickend 
fordert. Bevor er mit der systematischen Demontage der einzelnen Beispiele seines 
Vorredners beginnt, kommt es (wie zuvor Marcus über Quintus) zu einem einlei-
tenden Kommentar zur Großstruktur seiner Argumentation: Er habe Menge und 
Reihenfolge der Balbus’schen Beispiele genau memoriert (vgl. Cic. nat. deor. 3, 10: 
Adfers haec omnia argumenta […]. mandavi enim memoriae non numerum solum sed 
etiam ordinem argumentorum tuorum); bei der schrittweisen Abarbeitung der einzel-
nen Geschichten kommt es dabei immer wieder zu wörtlichen Zitaten, in denen 
Balbus’ Wortlaut iteriert, der Gehalt des Narrativs jedoch für nichtig erklärt wird 
(vgl. u. a. Cic. nat. deor. 3, 10 und 11). Ziel ist es – im Vorgriff auf die eigens dafür 
konzipierte Schrift De divinatione – die Substanzlosigkeit der stoisch geprägten di­
vinatio herauszustellen (vgl. Cic. nat. deor. 3, 14: Unde porro ista divinatio? und 15), 
die Unart gewissermaßen, entweder von allzu märchenhaften oder aber von all-
zu ordinären Ereignissen eine kausallogische Deutung abzuleiten. Im Geiste der 
zuvor betrachteten aufklärerischen Zweigleisigkeit spricht sich Cotta (wie Cicero) 
jedoch nicht generell gegen die ‚Existenz‘ des Übernatürlichen aus, wie man aus 
der Kritik an den fabellae aniles vielleicht schließen möchte (vgl. Cic. nat. deor. 3, 15). 
Nein, die Jahrhunderte alte Tradition von Kult und Religion Roms (auch mit ih-
rem Götterapparat) ist Argument genug und sollte gewissermaßen als Axiom ge-
setzt werden (vgl. Cic. nat. deor. 3,  9: mihi enim unum [sc. argumentum] sat erat, ita 
nobis maioris nostros tradidisse) – sonst käme man in die Bredouille der unmögli-
chen Erklärbarkeit. Denn gerade die Interaktion vom Übernatürlichen mit dem 
Natürlichen, auf die Balbus (und später Quintus) im Beispielreigen zwangsläufig 
zurückgreifen muss, ist es, die die geforderte Sphäre des Rationalen und Realisti-
schen und – analog dazu narrativisch gesprochen – des Anekdotischen verfehlen. 
Was die Anekdote (wie in Cottas und Ciceors Verwendung) eigentlich trennen 
sollte, nämlich das Unmögliche vom Möglichen, kommt in Balbus’ und Quintus’ 
Narrativen zusammen. Unabhängig von der literarisch-philosophischen Debatte 
gilt es aber, aus der Perspektive des Politikers das Traditionsgebäude zu wahren, 
auch wenn es aus der Perspektive des Philosophen noch so leer bzw. irrational ist. 
Gleichwohl sollte immerhin im Raum der fiktiven Debatte (da politisch scheinbar 
unverfänglich) rational zwischen der verklärenden und der aufklärenden Position 
unterschieden werden (können). Das sind thematisch gesprochen die Stoa (Bal-

 19 	Siehe zur weiteren Interpretation dieses Narrativs, auch im Zusammenhang mit der besagten 
Kommentar-Struktur von Buch 3 zu Buch 2, Kapitel 19, v. a. die Seiten 307ff. und die Fußnoten 
27–31. Zur spezifischen Gestaltung der beiden Sprecher Cotta und Balbus siehe Wynne (2014), 
für Cotta als Skeptiker, und Ciafardone (2018a), für Balbus als Stoiker.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



184 Die Anekdote als Historem – zwischen Fiktionalität und Realität

bus, Quintus) gegen die Akademische Skepsis (Cotta, Marcus) und methodisch 
eine Argumentation in ‚Pseudo-Anekdoten‘ gegen Anekdoten.

Um die implizierte ‚korrekte‘ Verwendung der Anekdote aufzuzeigen, möchte 
ich kurz noch ein typisches Gegennarrativ Cottas besprechen. 20 Komplementär 
und wichtig für die kurz zuvor betrachtete Kritik an der Geschichte von der Epi-
phanie der Dioskuren ist die ausgewählte Anekdote insofern, als sie das Thema 
‚Helden als Götter‘ zusätzlich vom anderen Pol, nämlich dem des ‚Möglichen‘ her 
aufrollt. Cotta hält über den traditionellen Heldenkult griechischer Städte fest, 
was unstrittig eines Euhemeros würdig ist: Jeweils die Besten der Gesellschaft ha-
ben – immerhin lokalgeschichtlich gesehen – den Status von Göttern erreicht (vgl. 
Cic. nat. deor. 3, 50: Atque in plerisque civitatibus […] virorum fortium memoriam hono­
re deorum immortalium consecratam). Schon innerhalb seiner Kritik am Irrationalen 
des Narrativs hatte Cotta diese Möglichkeit der Erklärung immerhin angedeutet. 
Es reiche, sich die beiden Helden als Götter im Sinne von herausragenden Persön-
lichkeiten vorzustellen (vgl. Cic. nat. deor. 3, 12: nonne mavis illud credere, quod pro­
bari potest, animos praeclarorum hominum, quales isti Tyndaridae fuerunt, divinos esse et 
aeternos?); 21 jede weitere Erklärung sei irreführend und unzweckmäßig (vgl. ebd.). 
Nimmt man Cottas spätere Beispielreihe von lokalen Helden, die eine Apotheose 
erfahren haben – u. a. Erechtheus von Athen oder Alabandos von Alabanda (vgl. 
Cic. nat. deor. 3, 50) –, als erneuten rückwärtigen Kommentar auf die Tyndariden-
Epiphanie, wirkt es, als unterzöge Cotta Balbus’ Narrativ einer radikal-rationalen 
Mythendeutung. Hiermit verlöre die Anekdote ihr essentielles mirabile. Das Stau-
nen über die Spuren einer Epiphanie zerfällt in der absolut logischen Erklärung, 
dass das Göttliche bisweilen vom Menschen gemacht ist. Sie existieren nur in 
der memoria einer spezifischen Kultur (vgl. ebd.); auch ihre Spuren entstammen 
demnach derselben Konstruktion. Zur Untermauerung seiner These setzt Cotta 
ein Narrativ, das diesen Konstruktivismus und den rechten Umgang mit ihm 
auf den Punkt bringt: Ein Mann namens Stratonikos habe einem unliebsamen 
Zeitgenossen, der Alabandos, aber nicht Hercules als Gott anerkennt (vgl. ebd.: 
apud quos [sc. Alabandenses] non inurbane Stratonicus ut multa, cum quidam ei molestus 
Alabandum deum esse confirmaret Herculem negaret), entgegnet, er könne mit dem 
Zorn des Alabandos leben; sein Gegenüber müsse dagegen mit dem des Hercu-
les rechnen (vgl. ebd.: ‚ergo‘ inquit ‚mihi Alabandus tibi Hercules sit iratus‘). So gese-
hen wäre die Zahl der (konstruierten) Götter unendlich, und ihr jeweiliger Zorn 
nicht minder konstruiert. Stratonikos’ nüchterne Pointe mit dem einschlägigen 
facetiae-Marker des non inurbane macht ihn (und Cotta) zum rational-aufgeklärten 
Sieger über Verbreiter der superstitio. Gerade hierin liegt auch die Hauptdifferenz 

 20 	Dies auch als thematischer und methodischer Ausblick auf das Kapitel 11, wo es nach Mar-
cus’ Kritik an den Narrativen des Quintus um die typische und signifikant diverse Verwen-
dung der Anekdote durch Marcus als Gegennarrativ zu den Geschichten seines Bruders ge-
hen wird.

 21 	Vgl. zum Gedanken ‚Helden als Götter‘ oder zur Vorstellung der Konstruktion des Göttlichen 
durch den Menschen auch Cic. nat. deor. 2, 62.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



185Q. gegen M. Cicero im Dialog De divinatione (I)

zu den Quintus’schen Narrativen. Dieser hätte seine ‚Pseudo-Anekdote‘ gewiss 
mit dem mirabile eines ‚tatsächlichen‘ Zornmoments des Alabandos auf die Aus-
sage des Stratonikos hin beendet, um die Existenz der Götter zu beweisen. Das 
überraschende Moment der Cotta’schen Variante hingegen generiert sich aus der 
trockenen Gewitztheit des aufgeklärten Stratonikos, dessen Pointe aufgeklärte Re-
zipienten als ambivalent zu lesen verstehen. Zwar scheint er auf den ersten Blick 
in Berufung auf den Zorn der Götter auf das Weltbild seines Rivalen einzuge-
hen, doch kann die Pointe nicht ohne ironischen Unterton genommen werden; 
der Zorn des Alabandos ist für ihn genauso bedeutungslos wie der des Hercules 
für seinen Rivalen. Das Göttliche, ließe sich daraus schließen, hat (jenseits von 
der konstruierten Tradition) mit dem Menschlichen rein gar nichts zu tun. 22 Und 
genauso wenig hat der Mythos mit der Anekdote zu tun.

Ähnliche Indifferenz gegenüber dem Aberglauben lässt Cotta eine weitaus 
berühmtere Persönlichkeit an den Tag legen, die in einer regelrechten Anekdo
tenkette auftritt. 23 Auch dort zeigt sich der signifikante Unterschied der Bauwei-
se und Funktionalisierung der Cotta’schen Anekdoten. Der Syrakusische Tyrann 
(und anekdotische Held par excellence) Dionysios verkörpert mit seinen dicta die 
Position eines Cotta oder Stratonikos, wie es ein anderer nicht besser könnte. Be-
kannt als unmoralischer Tyrann führt er jeden devoten Götter(aber)glauben ad ab­
surdum. So habe er einmal auf der Heimreise von einem geglückten Tempelraub 
den Göttern für den günstigen Wind gedankt; sie meinten es selbst (oder gerade?) 
mit Gottlosen gut (vgl. Cic. nat. deor. 3, 83: ridens ‚videtisne‘ inquit ‚amici quam bona 
a dis immortalibus navigatio sacrilegis detur‘). Cotta listet gleich mehrere Beispiele 
von Devotionalienraub, die stets von einem souverän-süffisanten Ausspruch des 
Diebes begleitet werden; wieder schimmert das spezifische Vokabular der face­
tiae durch (homo acutus/cavillatus est; ebd.). Unterm Strich habe der Dieb an den 
Göttern nur im Sinne der Götter gehandelt (vgl. Cic. nat. deor. 3, 83f.). Was man als 
Musterbeispiel für Hybris oder auch Theodizee anführen könnte, wird hier zum 
Sinnbild eines abgebrühten Rationalisten, der in extremer Weise, aber eben durch-
weg unbeschadet aufgeklärt ist. Hiermit legt Cotta seinen Finger explizit in den 
wunden Punkt der Balbus’schen exempla-Strategie: Dionysios sei nie von einem 
richtenden Blitz Jupiters erschlagen oder von einer vom bestohlenen Äskulap aus 
Rache geschickten Krankheit dahingerafft worden (vgl. Cic. nat. deor. 3, 85) – die 
Aufzählung dieser nie eingetretenen Ausgänge muss regelrecht als eine Anspie-
lung auf den Lauf der Balbus’schen Narrative gelesen werden. Die darin erzähl-
ten signa und ihre Folgen erblassen nachgerade gegenüber Figuren wie Diony-
sios von Syrakus, die die abergläubische Kausallogik (oder eher Morallogik) so 
schamlos durchbrechen, und werden teils in ihrer Unwirklichkeit, teils in ihrer 

 22 	Abermals berührt Cicero (bzw. hier sein skeptisches Sprachrohr Cotta) epikureische Vorstel-
lungen, nämlich die Theorie der Trennung der menschlichen von der göttlichen Sphäre; über-
spitzt gesagt Epikurs Intermundien. Vgl. dazu erneut die Fußnoten 5, 8 und 13 dieses Kapitels.

 23 	Anführen ließen sich hier zudem zwei Geschichten über „Diagoras Atheus“ (vgl. Cic.  nat. 
deor. 3, 89).

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



186 Die Anekdote als Historem – zwischen Fiktionalität und Realität

Anti-Kontingenz verlacht. Es ist alles andere als notwendig, dass ein Dionysios für 
seine Untaten dem richtenden Gott zum Opfer fällt, wie vermeintlich eine Reihe 
römischer Feldherren im zweiten Punischen Krieg aufgrund der Missachtung des 
Göttlichen. Es kann auch anders kommen: Und so stirbt er den Tod eines glückli-
chen Tyrannen (vgl. ebd.).

Auch der folgende Kommentar zur ‚Größe‘ – oder umgerechnet zur Signifi-
kanz – der beschriebenen Ereignisse könnte sich als Kommentar zu Balbus’ Nar
rativen lesen lassen. Für derartige minima (oder mit Cic. nat. deor. 3,  86 gespro-
chen auch: minora) immoralia interessierten sich die Götter nicht (vgl. dazu auch 
Cic. nat. deor. 3,  93). Balbus’ minutiöse signa und ihre Interpretationen zielen je-
doch durchweg sozusagen auf die Sphäre der maximi ab; hingegen können sie 
laut Cotta oder Dionysios allein auf der Ebene menschlicher Konstruktion wirk-
sam sein. Wer aber wie Dionysios den Konstruktivismus in aufgeklärter Manier 
durchschaut, wird sich erfolgreich von den Konsequenzen der maximi abkoppeln 
und die Autoreferenzialität seiner minima feiern. Cottas Anekdoten begleiten den 
Menschen in seinen Erwägungen und Reaktionen – isoliert von der Sphäre des 
Göttlichen; nur in ironischer Brechung wird darauf Bezug genommen. Balbus’ 
Narrative hatten hingegen konstant den Link zum Göttlich-Übernatürlichen ge-
sucht. Gerade in dieser essentiellen Verschiedenheit lassen sich Cottas Anekdo­
ten als Kommentar und Korrektiv zu den Balbus’schen Varianten lesen: Sie sollen 
der Durchbrechung einer derartigen Verbindung dienen; sie sollen die Irrealität 
und Unmöglichkeit letzterer hervorkehren. Dabei sind sie selbst radikal auf den 
Raum des real Möglichen beschränkt. Zudem sollen sie das ‚Pseudo-mirabile‘ der 
Konkurrenz-Narrative des zweiten Buches der Schrift De natura deorum entlarven. 
Ihr eigenes mirabile gewinnen sie durch den trockenen Humor des Pointenspre-
chers, mit dessen Hang zur Extremität, oft Absurdität, niemand gerechnet hätte. 
Diese Strategie der Kommentierung von Narrativen durch komplementäre, aber 
signifikant unterschiedliche Narrative, wodurch ersteren jeglicher argumentative 
Gehalt entzogen wird, ist auch die zentrale Taktik Marcus Ciceros im zweiten Buch 
der Schrift De divinatione. Sie ist ein systematisches ad-absurdum-Führen von Quin-
tus’ Beispielen. Dabei wird sich zeigen, dass sich die Anekdote mit ihrer Pointe als 
Vermittlerin des Absurden und Paradoxen und deren übertriebener Zuspitzung 
ganz besonders eignet.

*

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



11

Q. gegen M. Cicero im Dialog De divinatione, 
oder: Die Anekdote als Medium der Aufklärung (II)

Iteration und Dekonstruktion

297. A reductio ad absurdum è uma das minhas bebidas predilectas. 1

Fernando Pessoa

Thesen und Gliederung
Wie im letzten Teil des vorigen Kapitels deutlich wurde, lassen sich die beiden 
Schriften De natura deorum und De divinatione in ihrer argumentativen Struktur von 
‚Pseudo-Anekdoten‘ gegen Anekdoten zur Illustration oder, im Gegenteil, Nega­
tion von (götterinitiierter) Vorhersehbarkeit einwandfrei vergleichen. Nachdem im 
ersten Teil bereits einige Beispiele von kommentierten und dadurch demontierten 
Quintus-Anekdoten durch Marcus Cicero betrachtet wurden, die deren fehlerhaf-
te Verwendung implizieren, da sie entweder zu sehr dem Irrationalen oder aber 
dem Ordinären entspringen, sollen im Folgenden auch für die Schrift De divina­
tione – über die besagte Kommentierung der Konkurrenz-Narrative hinaus – auch 
einige Marcus-Anekdoten als kompakte Gegen-Narrative besprochen werden, die 
signifikante Unterschiede zur Machart und Verwendung der Anekdote als Argu-
ment bezeugen. Einerseits wird dies rückblickend Quintus’ Narrative zusätzlich 
als ‚fehlerhaft‘ degradieren, andererseits Marcus’ System des ‚korrekten‘ Einsatzes 
der Anekdote weiterhin zu schärfen erlauben. Augenmerk wird hier – wie schon 
zuvor bei der Besprechung der Cotta’schen Narrative aus De natura deorum – auf 
dem Paradoxen und Absurden als ständigen Begleitern der Marcus’schen Anek
dote liegen. Doch entgegen Quintus’ Irrationalität sind sie nicht selbst irrational, 
sondern führen dessen Irrationalität polemisch vor. In einem weiteren Schritt der 
Abstraktion der Wirkweise der Anekdote unabhängig von ihrer Verwendung bei 
Marcus Cicero wird sich zeigen, dass ihr genuiner Funktionsmechanismus als 
‚Konter-Narrativ‘ – gerade was ihre formale wie inhaltliche Pointiertheit betrifft – 
wahrlich einer reductio ad absurdum gleichkommt.

 1 	 Pessoa (2006) 287 – „Die reductio ad absurdum ist eines meiner Lieblingsgetränke“. Siehe zu 
diesem Motto und diesem Kapitel insgesamt erneut Grandl (2021) 203–224.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



188 Die Anekdote als Historem – zwischen Fiktionalität und Realität

Iteration und Dekonstruktion
Ob ‚Pseudo-Anekdote‘ gegen kommentierende Demontage oder ‚Pseudo-Anekdo­
te‘ gegen Anekdote – die Grundstruktur der Marcus’schen Gegenargumentation 
ist in beiden Varianten dieselbe: Sie speist sich, wie bereits zuvor gesehen, vor
nehmlich aus der teils präzisen, teils paraphrasierenden Wiederaufnahme des 
Quintus’schen Wortlautes, ist somit zunächst im Grunde eine Repetition, die den 
Rezipienten die Zuordnung der Gegensatzpaare aus Buch 1 und 2 erleichtert. Qua 
Iteration erfährt das Quintus’sche Narrativ als Ganzes im Mund des Bruders jedoch 
eine grundlegende Veränderung; 2 sein Gehalt wird in völlige Gehaltlosigkeit ver
kehrt, seine Verwendbarkeit als Argument dekonstruiert sich gewissermaßen aus 
sich selbst heraus. 3 Die entscheidenden Elemente dieser ‚Umkehrung‘, die Quintus’ 
Argumentation zunehmend auf den Kopf stellen, sind dabei Marcus’ Pointen, die 
seine teils mehr, teils weniger formal stringent gebauten Anekdoten abschließen. 4 
Sie sind es, die die Absurdität von Quintus’ ‚Pseudo-Logik‘ ausstellen.

 2 	 Siehe zu diesem Verständnis des Begriffes „Iteration“ Cancik-Kirschbaum/Traninger (2015) 
6f.; sie unterstreichen deren kreativen Aspekt, der eben nicht „stupides Kopieren“ meine, son-
dern immer auch Wandel impliziere. Im Grunde lässt sich diese Theorie auf Jacques Derridas 
Ausführungen zur Iteration zurückführen; jede noch so präzise Wiederholung ist Verände-
rung, die das Wiederholte in seiner Bedeutung entstellt; siehe Derrida (2001) v. a. 24, 91, 180f. 
und 224–231 und (1968). Indem Marcus Ciceros lemmahafte Wiederholungen der Anfänge 
der Narrative seines Bruders deren Gehalt dabei ins Gegenteil wenden, ließe sich in diesem 
Sinne von einer Iteration der Quintus-Narrative sprechen. Siehe zu diesem dekonstruktionis
tischen Zugang auch die Fußnoten 3, 8 und 19.

 3 	 Hier eine weitere, überspitzt gesagt, unvermeidbare Fußnote zur Dekonstruktion: Zusätz-
lich zur eben beobachteten Tatsache, dass die fundamentale Iterations-Struktur mit dem 
Derrida’schen Konzept der différance zusammenfällt, sind weitere Mechanismen wirksam, 
die demselben Fahrwasser entstammen könnten. So zeigt Marcus Cicero rückblickend in 
Kommentaren und Gegen-Narrativen, dass die Beispiele seines Bruders „toujours déjà“ den 
Keim zur eigenen Demontage in sich tragen. Auch der Gleichklang der beiden Kontrahenten, 
(M.) Cicero gegen (Q.) Cicero, ist in dieser Hinsicht vielsagend – wen jetzt und zuvor die 
Namensgleichheit der Cicero-Brüder an manch einer Stelle verwirrt (haben mag), auf den 
hat Ciceros (auch in höchstem Maße dialektische) Taktik gewirkt. Interessant (und eventuell 
als Analogie lesbar) ist hierfür auch Marcus Ciceros Thematisierung einer Art ‚Geschwister-
Theorie‘: Selbst identisch wirkende Zwillingsbrüder werden nicht die identischen Leben 
führen (vgl. Cic. div. 2, 89–95). Und, obschon die Brüder ein derartig konträres Ziel im Visier 
haben, ihre Art der Argumentation ist in gewissem Maße doch auch deckungsgleich. Sie 
versuchen sich nämlich, gegenseitig mit den eigenen Waffen zu schlagen: Marcus Cicero tut 
dies in der Zitation und Repetition von Quintus’ ‚Pseudo-Anekdoten‘ in Kombination mit 
dem Entwurf eigener Gegen-Anekdoten; doch auch Quintus verfolgte bereits eine ähnliche 
Strategie, indem er aus dem poetischen Werk Marcus Ciceros zitierte, um dessen Beteiligung 
am traditionellen System der römischen Divination zu beweisen (vgl. v. a. Cic. div. 1, 13ff. und 
17–22). Unabhängig davon, diese Mechanismen als Dekonstruktion avant la lettre zu benen-
nen, können all diese Merkmale abstrakt gesehen als Symbole der im vorherigen Kapitel be-
zeichneten ‚Gratwanderung‘, des minimalen, aber signifikanten Unterschiedes, der subtilen 
Trennlinie fungieren. Sei es zwischen Aberglauben und Aufklärung, zwischen dem Politi-
schen und dem Privaten oder zwischen den Sphären des Möglichen und Unmöglichen.

 4 	 Ciceros pointenreichen Stil, insbesondere im 2. Buch von De divinatione hat bereits MacKend-
rick (1989) 196 festgestellt: „devastatingly witty“/„He has a highly developed sense of the ri-
diculous.“

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



189Q. gegen M. Cicero im Dialog De divinatione (II)

So greift Marcus Cicero in einer Art Kreuzverhör 5 beispielsweise eine Geschich-
te seines Bruders über die geglückte Interpretation einer Tiererscheinung inner-
halb seiner eigenen Argumentation wieder auf: Schlangen hatten sich ins Haus des 
Ti. Gracchus geschlichen, die dessen Tod ankündigen sollten (vgl. dazu die korrelie-
rende ‚Pseudo-Anekdote‘ in Cic. div. 1, 36). Dabei interliniert er die einzelnen Glie-
der der Erzählung seines Bruders mit Fragen, die deren Elemente und Plot grundle-
gend in Zweifel ziehen. Zitat und Kommentar wechseln sich schematisch ab:

‚C. Gracchus ad M. Pomponium scripsit duobus anguibus conprehensis haruspices a 
patre convocatos.‘ qui magis anguibus quam lacertis, quam muribus? quia sunt haec 
cotidiana, angues non item; quasi vero referat quod fieri potest quam id saepe fiat. 6

Die eingefügte Frage, die den Text des Bruders pausieren lässt und formal un-
terbricht, bricht ihn auch in Sachen Inhalt auf: Sogar scheinbar unwichtige und 
randständige Fakten wie die Art der Tiere werden dabei hinterfragt. Die ganze 
Substanz des Narrativs kommt somit ins Wanken. Warum kreisten Tiervorzei-
chen wie hier so oft um Schlangen? Hätten Geckos oder Mäuse nicht denselben 
Ausgang der Szene hervorgesagt? In seinem letzten zugehörigen Kommentar 
weist Cicero erneut auf den von mir als hierfür einschlägig bezeichneten Themen-
komplex der Kontingenz hin. Hier sogar in einer Nuancierung, die das Mögliche 
(fieri posse) vom Wahrscheinlichen (quam saepe fieri) abgrenzt. Quintus scheint es 
zunächst mit der von ihm gewählten ‚Tierausstattung‘ – er hat auf die weniger 
wahrscheinliche Variante zurückgegriffen (sunt haec cotidiana, angues non item) – 
auf das Erzeugen eines mirabile abgesehen zu haben. Doch Marcus stellt klar, dass 
selbst das Unwahrscheinliche, gesetzt den Fall, es ist möglich, nicht unbedingt 
verwunderlich sein muss. Sein mirabile gilt im Folgenden nicht, wie von Quintus 
intendiert, der Begebenheit (A) selbst, sondern, auf einer Metaebene, der Eindi-
mensionalität der Deutung (Z) des vermeintlichen Vorzeichens. In diesem Sinne 
spinnt er seine demontierende Kommentierung fort:

ego tamen miror, si emissio feminae anguis mortem adferebat Ti. Graccho, emissio au­
tem maris anguis erat mortifera Corneliae, cur alteram utram emiserit; nihil enim scri­
bit respondisse haruspices si neuter anguis emissus esset quid esset futurum. 7

 5 	 Das sehr passende Bild einer „cross-examination“ übernehme ich von Schofield (1986) 51.
 6 	 Cic. div. 2, 62 – „‚C. Gracchus schrieb an M. Pomponius, dass sein Vater beim Anblick zweier 

Schlangen nach Wahrsagern gerufen hatte.‘ Warum eigentlich Schlangen und nicht Geckos 
oder Mäuse? Gut, weil letztere alltäglicher sind als Schlangen – als käme es darauf an, wie oft 
das passiert, was passieren kann.“ Vgl. zur Interpretation dieser und der folgenden Textstellen 
auch Grandl (2021) 217f.; speziell zur korrelierenden Passage, Cic. div. 1, 36, Santangelo (2005), 
unter Einbezug weiterer Quellen auch Citroni Marchetti (2008) und Schultz (2014) 107–109/ad loc.

 7 	 Ebd. – „Ich jedenfalls wundere mich, warum – wenn der Rauswurf der weiblichen Schlange 
für Ti. Gracchus den Tod bedeutete und umgekehrt der Rauswurf der männlichen den für 
Cornelia – warum er überhaupt eine der beiden Schlangen rauswerfen ließ! Er verliert kein 
Wort darüber, was die Wahrsager auf die mögliche Frage, was passiert wäre, hätte man keine 
der beiden Schlangen hinausgeworfen, geantwortet hätten.“

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



190 Die Anekdote als Historem – zwischen Fiktionalität und Realität

Für den Effekt der Marcus’schen Kommentierung und die Vorbereitung der eigenen 
Pointe ist an dieser Stelle ganz besonders bedeutend, dass die besagte Eindimen-
sionalität oder das schematisch-zweigleisige Entweder-oder der Quintus’schen 
Version durch das Erwägen eines ‚Mehrs‘, einer weiteren, zuvor nicht bedachten 
Variante aufgesprengt wird. Es scheint unsinnig, nicht nach einer dritten Variante 
zu forschen, wenn die ersten beiden zu einem Unglück führen. Dieses Durch-
spielen von Varianten – im Grunde nichts anderes als die Anwendung der Formel 
des vel aliter – steht somit einmal mehr im Zeichen des zugrunde gelegten Tenors 
der Kontingenz. Sowohl die Varianteneinengung als auch die Monodirektionalität 
von Quintus’ Deutung (wenn A, so zwangsläufig Z) entsprächen in diesem Sinne 
der necessitas des Anti-Kontingenten. Nach Marcus’ systematischem Hinterfragen 
gemäß dem Leitfaden von Multi-Varianz und Kontingenz scheint Quintus’ Version 
jedoch alles andere als genau so und nicht anders nötig.

Auch der – meines Erachtens – ambivalent formulierte Kommentar Marcus 
Ciceros ist für das Eröffnen eines ‚Mehrs‘ gegenüber der binären Struktur der 
Quintus’schen Ausführung signifikant: Dadurch dass das lateinische nihil am An-
fang des Satzes platziert ist, wirkt es primo obtutu erstens wie ein Akkusativobjekt 
zum Prädikat scribit (im Grunde nichts anderes als ein non, wonach ich auch meine 
Übersetzung ausgerichtet habe). In derselben grammatikalischen Funktion könn-
te es aber zweitens auch zum späteren respondisse gehören: Auf die mögliche Frage 
nach einer dritten Variante hätten die Zeichenleser gar nichts gesagt, hätten also 
einfach geschwiegen. Möchte man das subversive Potenzial der Ambivalenz noch 
weiter ausreizen, so könnten die haruspices drittens – in Form einer direkten Rede 
– womöglich sogar „nichts“ geantwortet haben. Das wiederum würde bedeuten, 
sie hätten zwischen den Zeilen bereits einen möglichen guten Ausgang des Ereig-
nisses in Aussicht gestellt. Dieser Ausgang ist es auch, den Marcus Cicero selbst 
im Auge hat. Die durch und durch rationale Antwort (Schlangen können „nichts“ 
mit Gracchus’ Tod zu tun haben), die Quintus’ ‚Pseudo-Anekdote‘ zugunsten ei-
ner irrationalen Divination entstellt und verklärt hat, war also bereits von Anfang 
an dem Narrativ inhärent. 8 In einem letzten Schritt der Kommentierung stehen 
dann ‚Pseudo-Pointe‘ gegen Pointe:

‚At mors insecuta Gracchum est.‘ causa quidem credo aliqua morbi gravioris non emis­
sione serpentis; neque enim tanta est infelicitas haruspicum ut ne casu quidem umquam 
fiat quod futurum illi esse dixerint. 9

 8 	 Dies illustriert abermals den dekonstruktionistischen Geist der Marcus’schen Vorgehens-
weise: Die Wiederholung und Kommentierung des Beispiels ist différance im eigentlichen 
Derrida’schen Sinne: Der vermeintlich identische Satz(teil) hört sich in Marcus und Quintus 
Ciceros Ausführung zwar gleich an, scheint jedoch eine jeweils unterschiedliche Semantik 
zu transportieren; vgl. zum Stichwort der Dekonstruktion erneut die Fußnoten 2, 3 und 19.

 9 	 Ebd. – „‚Aber Gracchus ist darauf doch wirklich gestorben.‘ Der Grund ist, glaube ich, eine 
schlimme Krankheit, nicht der Rauswurf einer Schlange; außerdem haben Wahrsager nicht 
so ein Pech, dass nicht auch zufällig mal passiert, was sie vorhergesagt hatten.“

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



191Q. gegen M. Cicero im Dialog De divinatione (II)

Mit dem initialen at der Paraphrase von Quintus’ Worten aus dem ersten Buch 
macht Marcus diese zu einem allerletzten Aufbegehren seines Bruders, welches 
sich auf das tatsächliche Eintreten des prophezeiten Ereignisses stützt. Eine derar-
tige Pointe ist typisch für dessen ‚einfach‘ gebaute Anekdoten, bei denen es haupt-
sächlich auf die Erzeugung von Staunen durch die Inhalte der Wundergeschichten 
ankommt: „Aber Ti. Gracchus ist doch wirklich kurz darauf verstorben!“ Marcus 
Cicero – davon gänzlich unbehelligt – setzt dagegen seine pointierte Schlussbe-
merkung, dass selbst einem haruspex gelegentlich und zufällig ein Glückstref-
fer in Form einer korrekten Prophezeiung gelingen könne. Dieses, wenn man 
so möchte, ‚Totschlagargument‘ hat das Potenzial, nahezu alle Quintus’schen 
‚Pseudo-Anekdoten‘ in ihrer argumentativen Kraft auszuhebeln und steht für 
Marcus’ ‚abgebrühte‘ Sicht auf die Wundergeschichte, die ihm zufolge eher vor 
dem Hintergrund der Krankheit des Protagonisten als auf Basis irgendwelcher 
Tier-Konstellationen gedeutet werden müsse. Mit dem Wort casus – denkt man zu-
rück an Ciceros kombinierte Definition (vgl. Cic. div. 2, 15, das Motto des vorigen 
Kapitels) – positioniert er das Beispiel erneut auf dem Feld der Zufall-Kontingenz. 
Auf A (Schlangen im Haus) ist scheinbar Z (Ti. Gracchus’ Tod) gefolgt. Aber hätte 
Z nicht auch auf die Varianten B oder C folgen können?

Entscheidend ist dabei, dass Marcus das Wort casus eigentlich nicht auf der 
Ebene der Ereignisse setzt im Sinne einer Verknüpfung (Z nach A), sondern auf 
der Metaebene der Deutung. Die Interpretation des haruspex war eine Zufallslan-
dung, wie sie immer eine ist; alles hätte auch ganz anders gedeutet werden und 
vor allem auch völlig anders kommen können. Während Quintus also an einer 
kausalen Abfolge von A und Z zu arbeiten scheint, betrachtet Marcus A und Z 
stets isoliert, in einem losen, temporalen Zusammenhang. Genauso unvermittelt 
setzt seine Pointe ein. Anstatt sich dem gewünschten mirari seines Bruders über 
die Tatsächlichkeit von Z und die Richtigkeit von dessen Vorhersage zu ergeben, 
tut er diese als durchaus mögliche Trivialität ab. Der Kontingenz der Welt kann 
nicht mit einer Anti-Kontingenz ihrer Deutung begegnet werden. Ebenso darf das 
Narrativ der Kontingenz, d. h. die Anekdote mit ihrer sich aus einem praeter exspec­
tationem generierenden Pointe, nie als Illustration einer vorhersehbaren necessitas 
verwendet werden, da eine derartige Intention ihren innersten Kern verfehlen 
würde. Quintus vermengt in seinen ‚Pseudo-Anekdoten‘ also gewissermaßen das 
praeter exspectationem mit der praesensio (oder einfach nur exspectatio) und versucht 
so, Unvereinbares zu vereinen. Die Anekdote wird jedoch unbestritten sowohl in 
ihrer Deutbarkeit als auch besonders in ihrem Auftreten immer auf der Seite des 
unvorhersehbaren casus stehen.

Die Anekdote als Argument
Immer wieder streut Marcus Cicero Salz in die Wunde der aus seiner Perspektive 
viel zu minimalistischen ‚Pseudo-Anekdoten‘ seines Bruders. An derselben Stelle 
führt er eine weitere Pointe an, die einen in seinem Sinne ‚wirklichen‘ Überra-
schungseffekt verkörpert. Es ist, als wollte er seinem Bruder zeigen, worauf es 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



192 Die Anekdote als Historem – zwischen Fiktionalität und Realität

beim Bau von Anekdoten und dem Erzeugen eines ‚richtigen‘ mirari vor allem 
ankomme. Gerade diese Doppelstruktur, eine Synkrisis gewissermaßen zwischen 
so unterschiedlich gebauten Narrativen, ist es, die indirekte Schlüsse auf Ciceros 
Verständnis vom Bau von Anekdoten zulässt. Was folgt, ist geradezu musterhaft 
für deren Aufbau, Inhalt und Funktion:

illa igitur ratio concluditur: nec id quod non potuerit fieri factum umquam esse, nec 
quod potuerit id portentum esse; ita omnino nullum esse portentum. quod etiam con­
iector quidam et interpres portentorum non inscite respondisse dicitur ei, qui cum ad 
eum rettulisset quasi ostentum, quod anguis domi vectem circumiectus fuisset: ‚tum 
esset‘ inquit ‚ostentum, si anguem vectis circumplicavisset.‘ 10

Quintus’ wiederholter Beteuerung seines Glaubens an portenta setzt Cicero einen 
simplen Syllogismus (concluditur) von der Nicht-Existenz von portenta entgegen. 
Die überzeugende Logik des Schlusssatzes entspricht dabei auch meiner These 
von der Gratwanderung der Anekdote und deren Definition ex negativo zwischen 
den zwei fundamentalen Polen des Möglichen und Unmöglichen: Erstens könne 
Unmögliches nicht geschehen (weil es nun mal unmöglich ist) – und nach den 
Gesetzen der Kontingenz ist die Anekdote stets auf die Sphäre des Möglichen ver-
wiesen – und zweitens entstamme Geschehenes ebendieser Sphäre des Möglichen 
(weil es eben geschehen ist) und dürfe demzufolge keinesfalls als Wunderzeichen 
kategorisiert werden – und das entspräche dem Fehlgang des Narrativs als Anek
dote, insofern es sich im Sinne der Anti-Kontingenz einer necessitas oder exspectatio 
und nicht einem vel aliter oder casus verschriebe. Um die Intention dieses Syllogis-
mus zu unterstreichen, lässt Marcus eine Anekdote nach seiner Art folgen, die ein 
diametral entgegengesetztes Gedankenspiel, nämlich das vom Unmöglichen und 
Absurden inszeniert. Dabei verlässt sie die Ebene des ‚realen‘ Geschehens oder er-
gangenen Zeichens und bewegt sich erneut auf der Metaebene der Reflexion über 
das Wirken eines Zeichendeuters; in gewisser Weise handelt es sich sogar um eine 
Selbstreflexion, da die Pointe der Anekdote einem haruspex in den Mund gelegt ist. 
Hierin kann sich also auch der zweite Aspekt der subtilen Gratwanderung spie-
geln, nämlich der zwischen dem leeren Traditionsgebäude und dem aufgeklärten 
Sprecher, der trotz seiner Mündigkeit und seines ‚Bescheid-Wissens‘ der Tradition 
verschrieben bleibt. Gegenüber der Pointe des Zeichendeuters, dass ein portentum 
nach seinem Verständnis etwas völlig Unmögliches – hier ein Substanztausch von 
Türriegel und Schlange – sein müsste, um auch das von ihm (oder Quintus) ver-

 10 	Cic. div. 2, 61f. – „Es lässt sich wie folgt schließen: Weder ist das, was überhaupt nicht gesche-
hen konnte, je geschehen, noch das, was geschehen konnte, ein Wunderzeichen; somit gibt 
es überhaupt keine Wunderzeichen. Ähnlich soll ein Wahrsager und Zeichendeuter auf nicht 
unverständige Weise geantwortet haben, als ihm ein Kunde die Begebenheit, dass sich eine 
Schlange um den Türriegel seines Hauses gewickelt habe, als Wunderzeichen antrug: ‚Erst 
dann wäre es ein Wunderzeichen‘, antwortete der Seher, ‚hätte sich der Türriegel um die 
Schlange gewickelt.‘“ Auch diese Textstelle bespreche ich in Grandl (2021) 219f. Das Narrativ 
weist zudem das seltene Phänomen der Anonymisierung anekdotischen Personals auf (qui­
dam), das bereits aus Kapitel 8 bekannt ist.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



193Q. gegen M. Cicero im Dialog De divinatione (II)

langte Aufsehen zu erregen und darin gegebenenfalls eine Bedeutung zu sug-
gerieren, scheinen Quintus’ Wundergeschichten (z. B. die zuvor besprochene von 
den Schlangen im Haus des Ti.  Gracchus) allesamt geradezu ordinär. Quintus’ 
Argumentation in ‚Pseudo-Anekdoten‘ ergäbe also nur Sinn und könnte nur be-
stechen, wenn er mit derartigen Absurditäten auftrumpfen könnte (um beim Re-
zipienten ein ‚richtiges‘ mirari zu erzeugen). Dann aber würde das Narrativ als 
logische Konsequenz an der erforderten Unmöglichkeit des Geschilderten zerbre-
chen – eine Pattsituation, in die Marcus seinen Bruder hier führt. Eine ‚wirkliche‘ 
Absurdität kann es also nur auf der Metaebene, in der Inszenierung des Para-
doxen durch den Sprecher der Pointe geben. Zugleich schärft Cicero hier m. E. 
sein Konzept des Absurden gegenüber dem des Unmöglichen. Hier handelt es sich 
nämlich nicht etwa um eine Mythenkritik, wie sie im vorherigen Kapitel anhand 
einiger Beispiele deutlich wurde. Nein, diese Anekdote scheint die Möglichkeiten 
der Phantasie des Menschen an ihre Grenzen zu treiben, indem sie eine funda-
mentale, physiologische Unmöglichkeit auf die Bühne bringt.

Die Textstelle – Cicero markiert die Eröffnung der möglichen Debatte mit der 
Formulierung illa igitur ratio concluditur – eignet sich zudem zu einer Analyse der 
Funktion der Anekdote als Argument. Wirft man einen Blick auf die verschiedenen 
Interpretationen dieser Passage, so fällt auf, dass zwischen Argument und Anek
dote bisweilen eine strikte Trennung vorgenommen und die Anekdote zusätzlich 
nahezu abwertend gegen das argumentum gesetzt wird. 11 Die Nähe der Anekdote in 
obiger Passage zu einem syllogistischen concludere ist jedoch evident; ohne die bei-
gefügte Anekdote wäre der Syllogismus nur halb so effektiv. Die Argumentation in 
Anekdoten mag vielleicht nicht einer kühl-rationalen Argumentation gleichkom-
men, doch ihre Wirkweisen scheinen dieselben. Als Mittelweg zwischen der anek-
dotischen und der vermeintlich ‚eleganteren‘ oder philosophischeren Variante der 
Argumentation könnte man von einem rhetorischen Ersatz des argumentum durch 
die Anekdote sprechen. Allzu komplexe Argumente, so ließe sich außerdem ver-
muten, würden gegenüber den einfacher gestalteten Quinuts’schen ‚Pseudo-Anek­
doten‘ viel zu ernsthaft wirken und diese nicht wirklich angreifen können. Gegen 
‚Pseudo-Anekdoten‘ lässt sich gewissermaßen nur mit Anekdoten argumentieren, 
um deren implizierter Überraschung in einer Art Überbietungsstrategie eine ‚wirk-

 11 	Siehe dazu v. a. Schofields (1986) 52 Unterscheidung: „Quintus switching (…) from anecdotes 
to arguments and theories back to anecdotes again“ sowie erneut 54: „to multiply anecdotes 
at the expense of Greek philosophical arguments and theories“. Vgl. zur Abwertung der 
Anekdote (im Sinne einer von Vorurteilen ‚vorbelasteten‘ Form) auch Wardle (2006) 24 in 
Bezug auf Schofield: „to call the former exemplum rather than anecdote would be less preju-
dicial“. Mein Vorschlag dagegen ist, Marcus Ciceros Narrative im 2. Buch als Anekdoten zu 
bewerten; zudem kann gerade nicht nur von „der einen oder anderen Anekdote“ (vgl. erneut 
Schofield 55) gesprochen werden, sondern von einer ähnlichen Häufung von Narrativen, die 
Marcus an seinem Bruder gerade kritisiert hatte. Dies läuft auch Krostenkos (2000) 373 These 
entgegen: „where M.’s skepticism admits of rigor and rejects anecdote, Q.’s fideism appears to 
embrace anecdote at the price of cogency“; ich würde Marcus Ciceros Vorgehen eher ‚to reject 
‘pseudo-anecdote’ by embracing anecdote‘ nennen.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



194 Die Anekdote als Historem – zwischen Fiktionalität und Realität

liche‘ Absurdität entgegenzusetzen. 12 Dies ist – auch unabhängig von konkreten 
Beispielen – der basale Mechanismus der Marcus’schen Argumentation im zweiten 
Buch der Schrift De divinatione: Die Iteration des grundständigen Narrativs unter si-
gnifikanter Änderung desselben, in der die Quintus’sche Variante im Nachhinein 
einer substantiellen Demontage unterzogen wird.

Reductio ad absurdum
Ebenso irrwitzig wie der biegsam-schlängelnde Türriegel ist die Pointe, mit der 
Marcus Cicero auf Quintus’ Erzählung vom angeblich überraschenden Gackern 
von Hühnern reagiert (das korrelierende Narrativ findet sich in Cic. div. 1,  74): 
Überraschend sei nur, wenn Fische plötzlich gackern könnten (vgl. Cic. div. 2, 56: 
magnum vero: quasi pisces non galli cecinerint). Wieder verweist Marcus auf seine 
Strategie der demontierenden Iteration, indem er die eingangs gesetzte Paraphrase 
als Worte seines Bruders markiert (vgl. ebd.: ‚id enim est‘ inquies ‚ostentum‘). Wieder 
scheiden sich die Geister der Brüder am korrekten Verständnis eines Wunderzei
chens. Und wieder befindet sich Marcus’ Pointe auf einer Art Metaebene, die 
nicht – wie die des Quintus – ein ‚tatsächliches‘ ostentum und dessen Deutung 
aufb auscht, sondern viel existenzieller nach der hypothetischen Beschaffenheit 
von ostenta fragt. Was zwangsläufig in einem Kurzschluss endet: Für ein signifi-
kantes Wunderzeichen müssten Fische plötzlich krähen. Sackgasse der Unmöglich­
keit. In Analogie zu den verwendeten Narrativen würde laut Marcus die Anekdo
te in derselben Sackgasse enden. Für die Erzeugung eines bestechenden mirabile 
(auf der Ereignisebene) müsste sie das Unmögliche zur Aufführung bringen; da 
Quintus’ Beispiele diese beiden Kriterien stets verfehlen, scheint die Anekdote 
grundsätzlich auf dem Gebiet der divinatio fehl am Platz. Nicht jedoch auf einer 
Metaebene als distanziert-ironischer Kommentar zur Vorgangsweise der haruspi­
ces. Hier kann die Anekdote, die mit ihrer finalen Pointe die Absurdität des von 
Quintus postulierten Mechanismus (oder weniger politisch korrekt gesprochen: 
Aberglaubens) vom Standpunkt eines Fernstehenden aus hervorkehrt, aus dem 
Vollen schöpfen. So gesehen wird sie der Divination nie inhärent sein können; 
sie ist Kommentar- und Korrektivwerkzeug eines aufgeklärten Außenstehenden.

Diese ‚Über-Position‘ des Pointensprechers als Kommentator einer unglaubhaf-
ten Deutung eines divinatorischen Ereignisses bzw. des sich darin manifestieren-
den Aberglaubens zeigt sich auch in folgendem Beispiel deutlich: Während sich 
der bithynische König Prusias von den aus Eingeweiden gewonnen Vorhersagen 

 12 	Als Fußnote zur von mir als Überbietungsstrategie bezeichneten Gegenargumentation sei 
hier auf eine vergleichbare Dynamik der Fortsetzung von witzig-polemischen Zusätzen hin-
gewiesen: Paul MacKendrick (1989) 351, Fußnote 13, nennt ähnliche Pointen, die er in Rück-
griff auf Arthur Stanley Pease bei Thomas Paine gelesen hat: „The story of the whale swal-
lowing Jonah, though the whale is large enough to do it, borders greatly on the marvellous; 
but it would have approached more nearly to the idea of a miracle if Jonah had swallowed the 
whale“ (dazu passt auch die weiter oben betrachtete nuancierte Abgrenzung des phantasti-
schen Mythos – Jona im Wal – vom physiologisch Unmöglichen – Wal in Jona). So ähnlich: „If 
you see a man bite a dog, that is news“ (ebd.).

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



195Q. gegen M. Cicero im Dialog De divinatione (II)

blind steuern lässt (vgl. Cic. div. 2, 52: negabat se audere quod exta prohiberent), setzt 
sich der bei ihm im Exil verweilende und zur Schlacht ratende Hannibal ironisch 
von einer derartigen Position ab: Prusias könne doch keinem Stück Kalbfleisch 
mehr Vertrauen schenken als einem erfahrenen Feldherrn (vgl. ebd.: ‚ain tu‘ inquit 
‚carunculae vitulinae mavis quam imperatori veteri credere?‘). 13 Sowohl die Irrationa-
lität des vermeintlichen Mehrwerts eines leblosen Stücks Fleisch gegenüber dem 
Rat eines Veteranen als auch die Absurdität, dass sich Menschen wie Prusias auch 
darauf einlassen, werden mit dieser Pointe zugleich angeprangert. Hannibal ist 
der aufgeklärte Außenstehende, die Anekdote das Medium der Aufklärung, die 
in ihrer Pointe das so paradoxe wie inhaltslose System der Divination entlarvt 
und schiefstellt. Die klare Trennung der beiden diametralen Positionen erlaubt es, 
erneut einen Rückschluss auf den unterschiedlichen Anekdotenbau des Quintus 
und des Marcus zu ziehen. Während Quintus als Vertreter der Prusias’schen Posi-
tion diesen siegreich aus der womöglich verschobenen Schlacht hervorgehen las-
sen und das mirabile seiner Anekdote somit durch die wundersame Bewahrheitung 
der verheißenden exta generiert hätte, verschiebt sich das mirabile der Marcus’schen 
Version erneut auf das Moment des unerwartet ironischen Ausspruchs Hannibals, 
der ungeachtet der Ereignisebene alleine durch seine rhetorische Souveränität als 
Sieger der Szene hervorgeht; zusätzlich schürt die gekonnt gesetzte Pointe gerade 
in ihrer ironischen Distanzierung ein Meta-mirabile über Prusias Verhalten (und 
folglich über Quintus’ Weltsicht sowie argumentative Taktik).

Besonders schlagkräftig sind Marcus’ Anekdoten aber, wenn die ironische 
Brechung nicht von einem aufgeklärten Außenstehenden kommt, sondern gewis
sermaßen aus den eigenen Reihen, wenn – wie im vorigen Beispiel mit dem elas
tischen Türriegel – ein haruspex sein eigenes Metier reflektiert und sich trotz sei-
ner Inhärenz im Moment der Pointe rational davon distanziert. Dann erwirkt die 
Anekdote eine Implosion, die den Fachmann selbst die Nichtigkeit aller Divina-
tionspraktiken aufdecken und zugleich – in unglaubwürdiger Spannung dazu – 
das eingespielte Prozedere aufrechterhalten lässt. Dann macht die Anekdote ge-
wissermaßen hinter die Fassade blicken, hinter die Divination als leeres Gebäude, 
und klärt über die Irrationalität wie Absurdität dessen einzelner Räume auf. Mit 

 13 	Siehe zur Besprechung einer Art ‚verwandten‘ Anekdote, die zum einen aus dem Leben Han-
nibals, zum anderen aus dem Bereich der Dichotomie von Theorie (hier alias Opferschau, dort 
Rhetorik) und Praxis (beide Male des erfahrenen Feldherrn) stammen könnte, Formisano 
(2017) 131ff. zu Cic. de orat. 2, 75; dort verlacht der kriegserfahrene Hannibal eine (allzu theo-
retische) Rede des Phormion: Tum, cum ceteri, qui illum audierant, vehementer essent delectati, 
quaerebant ab Hannibale, quidnam ipse de illo philosopho iudicaret: hic Poenus non optime Graece, 
sed tamen libere respondisse fertur, multos se deliros senes saepe vidisse, sed qui magis quam Phormio 
deliraret vidisse neminem. Auch wenn Hannibal umgekehrt dem „détail superflu“ seines ge-
brochenen Griechisch zufolge auf den ersten Blick rhetorisch minderbemittelt scheinen mag, 
zeigt er sich mit seinem pointierten Konter durchaus facetum (mit Cato in Kapitel 6 dicax) – 
Phormion wirkt im Nachhinein dagegen nur loquax (vgl. Cic. de orat. 2, 76). Marco Formisano 
stützt sich in seiner Analyse vor allem auf die „exemplary quality“ und auf die illustrative 
Kraft der Anekdote als einer Art Komplement zur Theorie (131); passend werde sie vom pra-
xisorientierten Antonius vorgebracht (131f.).

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



196 Die Anekdote als Historem – zwischen Fiktionalität und Realität

M. Marcellus zum Beispiel – selbst augur optumus (Cic. div. 2, 77) – führt Marcus Ci-
cero einen Protagonisten an, der geradezu prädestiniert ist für eine derartige An-
ekdotisierung. Obwohl er selbst Bestandteil des Systems ist, geht er seinem Metier 
stets konsequent aus dem Weg: Immer wenn er eine Angelegenheit zu erledigen 
habe (vgl. ebd.: si quando rem agere vellet), reise er mit geschlossener Sänfte (vgl. 
ebd.: lectica operta facere iter se solere), um von keinerlei Vorzeichen, wie etwa Vö-
geln am Himmel, davon abgehalten zu werden (vgl. ebd.: ne impediretur auspiciis) – 
sie könnten ja seine Unternehmung bei unglücklichem Flug jederzeit unterbinden. 
M. Marcellus wird zu einem Element, das die potenzielle Implosion der Divina
tion par excellence verkörpert. Wie die Anekdote auf der Ebene der Argumentation 
die korrelierenden ‚Pseudo-Anekdoten‘ des Quintus angreift und aushebelt, so 
schafft es ihre absurde Hauptfigur M. Marcellus, Risse in die Fassade der mehr 
und mehr unglaubhaft werdenden Konstruktion der Divination zu schlagen.

Und wieder ist ein signifikanter Unterschied festzustellen, was die narrative 
Taktik der beiden Brüder und deren erwünschte Effekte betrifft: Quintus formt 
aus den vermeintlich extraordinären Geschehnissen rundum Auspizien, Omen 
und Vorzeichen ‚Pseudo-Anekdoten‘, Marcus dagegen Anekdoten über die Ko-
mik und Lächerlichkeit der in die divinatio involvierten Akteure; das eigentliche 
Ereignis bleibt bei ihm gänzlich außen vor. Wie eine reductio ad absurdum nimmt 
sich dabei das subversive Verhalten des M. Marcellus aus. 14 Die Divinationsprak-
tiken, die eigentlich bei jedem natürlichen Auftreten von Zeichen in Gang gesetzt 
werden sollten, erfahren schon deshalb eine radikale Entwertung, weil ihnen be-
reits ihre Wurzel entzogen wird; M. Marcellus verhindert jede Möglichkeit von 
Zeichen. Die Absurdität zeigt sich hier unabhängig von der Beliebigkeit einer je-
den Interpretation also besonders in der Manipulierbarkeit des Systems von innen 
heraus, die es erlaubt, Zeichen generell zu negieren und folglich gewiss auch zu 
fingieren. 15 Damit wird das Potenzial einer zuverlässigen und seriösen Zukunfts-
vorhersage auf null reduziert. Wie zuvor unter dem Stichwort der Überbietungs-
strategie besprochen scheint es, als könnte Marcus Quintus’ ‚Pseudo-Anekdoten‘ 
am besten dadurch kontern, dass er deren vermeintliches mirabile mittels seiner 
Anekdoten in ein absolutes absurdum verkehrt. Die Reduktion aufs Absurde kann 

 14 	Siehe zum Konzept der reductio ad absurdum in Bezug auf Marcus Ciceros argumentative Stra-
tegie auch Krostenko (2000) 359; dass die Kategorien des Absurden und des Paradoxen von 
jeher auf dem Feld der Weissagung beheimatet sind, zeigt Burkert (2005) 31, v. a. am Beispiel 
der Ambivalenz von Orakelsprüchen.

 15 	Der von diesem Beispiel ableitbare Vorwurf der Manipulation ist gewiss am berühmtesten 
und nahezu topisch im Fall von Orakel-Betrügern; auch zur Bestechlichkeit von Orakel-
Priesterinnen hält Cicero eine Gegen-Anekdote bereit, die die Ernsthaftigkeit auch dieser Art 
der Divination ad absurdum führt; siehe Cic. div. 2, 118: Die delphische Pythia muss so lange 
und so offensichtlich mit Philipp gemeinsame Sache gemacht haben, dass sie Demosthenes 
zur Schöpfung der Wendung der „philippisierenden Pythia“ angeregt hat (Demosthenes qui­
dem […] iam tum φιλιππίζειν Pythiam dicebat id est quasi cum Philippo facere. hoc autem eo specta­
bat, ut eam a Philippo corruptam diceret). Siehe zur möglichen Übersetzung griechischer Orakel-
sprüche in Ciceros De divinatione Ruta (2018).

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



197Q. gegen M. Cicero im Dialog De divinatione (II)

hierbei als Grundmechanik der Anekdote gelten; ihre Pointe treibt Risse in die 
Schauseite des präsentierten Gegenstandes und entlarvt dessen Erscheinung als 
Attrappe. Sie ist Marcus Ciceros ‚Wundermittel‘ gegen die ‚Pseudo-Anekdoten‘ sei-
nes Bruders; sie fungiert als das argumentative Rezept für eine wirkungsvolle Re-
aktion darauf. Der (‚Pseudo-)Anekdote‘, wenn man so will, ist am besten mit ihren 
eignen Waffen, mit Überraschung, Pointierung und der Genese des Absurden wie 
Paradoxen beizukommen. 16

Das Verhältnis der bröckelnden Fassade und der dennoch reichlich getünchten 
Attrappe (genau wie Pessoas stures, wenn auch sinnloses Geldsammeln, erträg-
lich nur mit der Glasur einer ironisch-absurden Distanzierung), bringt Cato der 
Ältere in einem seiner berühmten dicta auf den Punkt (vgl. Cic. div. 2, 51: Vetus au­
tem illud [sc. dictum] Catonis). Marcus flicht die pointierte Bemerkung kurz vor der 
Anekdote über den Schlagabtausch zwischen Hannibal und Prusias ein; dabei soll 
sie aber gewiss nicht als Reaktion auf ein spezifisches Ereignis innerhalb der Di-
vination, sondern ganz allgemein als Kommentar zu den Praktiken der Disziplin 
als Ganzer gelesen werden. Cato habe nämlich einmal gemeint, er sei verwundert 
(vgl. ebd.: mirari se aiebat), dass ein haruspex beim Anblick eines Kollegen nicht in 
Lachen ausbreche (vgl. ebd.: quod non rideret haruspex haruspicem cum vidisset). 17 
Diese Konstellation und ihre Kommentierung spiegeln im Grunde genau das Bild 

 16 	Dafür soll auch das Motto dieses Kapitels, Fernando Pessoas Liebeserklärung an das Absurde 
stehen, die sich auch selbst als absurdum ausgibt: Die reductio ad absurdum erscheint als fröhli-
che Selbsttäuschung mit dem Ziel, den Ernst des Lebens in absurd-ironischer Distanz zu hal-
ten und die Realität so erträglicher zu gestalten. Vgl. dazu v. a. auch die Notizen 296 und 298, 
die das zitierte Motto umgeben – Pessoa (2006) 287: „296. A mania do absurdo e do paradoxo 
é a alegria animal dos tristes“ („Die Manie des Absurden und Paradoxen ist der animalische 
Frohsinn der Traurigen.“) und 288: „298. Tudo é absurdo“ („Alles ist absurd“); der dortige 
Kontext dreht sich auch um die brüchigen Schauseiten sinnloser Konventionen, ganz wie es 
Marcus Cicero für den Komplex der Divination insinuiert. „Este empenha a vida em ganhar 
dinheiro que guarda, e nem tem filhos a quem deixe nem esperança que um céu lhe reserve 
uma transcendência desse dinheiro.“ („Der eine wendet sein ganzes Leben dafür auf, Geld 
zu verdienen und zu sparen, und hat weder Kinder, denen er es vermachen könnte, noch die 
Hoffnung, dass ein Himmel ihm die Überweisung seines Geldes ins Jenseits bereithält.“), 
ebd. Siehe dazu auch erneut Grandl (2021) 220f., Fußnote 51. Interessant – auch im Ausblick 
auf das folgende Kapitel 12 – ist das Bedeutungsspektrum des lateinischen Wortes mirabile bei 
Cicero: In seiner kleinen Schrift Paradoxa Stoicorum fungiert es nämlich als Übersetzung für 
das griechische παράδοξον (vgl. Cic. parad. 4: Quae quia sunt admirabilia contraque opinionem 
omnium [ab ipsis etiam παράδοξα appellantur] […] und 35 sowie Cic. ac. 2, 136); siehe dazu auch 
Rackham (1968) 256f., Fußnote b/ad loc. Die Semantik des Paradoxen und des Absurden ist im 
(ad)mirabile also genauso enthalten wie die Be- und Verwunderung.

 17 	Diese Catonische Pointe verwendet bereits Cotta in seiner Replik auf die Göttervorstellung 
des Epikureers Velleius in Ciceros Schrift De natura deorum (vgl. Cic. nat. deor. 1, 71: Mirabile 
videtur quod non rideat haruspex cum haruspicem viderit). Als Steigerung überträgt Cotta die 
Konstellation dann auf die Epikureer im Allgemeinen; schwer vorstellbar, meint er, dass sich 
zwei Epikureer beim Anblick ihrer selbst – oder beim (berühmteren) Blick in den Spiegel – 
das Lachen verkneifen könnten (vgl. ebd.: hoc mirabilius quam vos inter vos risum tenere possi­
tis?). Innen absurd, nach außen jedoch (mehr oder weniger gut) kaschiert. Die Anekdote, der 
Aufgeklärte blicken kurz hindurch. Siehe zu dieser Passage auch wieder Grandl (2021) 215f.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



198 Die Anekdote als Historem – zwischen Fiktionalität und Realität

der übertünchten, aber durchlässigen Front wider: Treffen sich zwei Zeichendeuter 
– analog zum Aufeinandertreffen zweier Quintus’scher ‚Pseudo-Anekdoten –, so 
können sie zwar Contenance und ihre eigene innere Logik bewahren, der aufge-
klärte Außenstehende aber – hier Ciceros/Catos polemische Spitze – kann das Gro-
teske, das in dieser Begegnung liegt, durchschauen. 18 Mit dieser einen Pointe macht 
Cicero die Divination zu dem, was er von ihr hält: Für ihn ist sie ein gewagtes Kon-
strukt, dessen Konstruiertheit jederzeit auffallen kann, v. a. wenn es von der aufge-
klärten Argumentation eines außenstehenden Kommentators angegriffen wird. 19

Als Nachsatz zum Cato-Zitat lässt Cicero dessen besagte generelle Gültigkeit 
als Argument gegen die Divination an sich folgen: Die Divination sei insofern 
völlig irrational, als die von haruspices vorhergesagten Ereignisse fast nie einträ-

 18 	Siehe zur Interpretation dieses „Augurenlächelns“ auch Blänsdorf (1991) 46 sowie Burkert 
(2005) 45. Hierbei ist anzumerken, dass der haruspex über Ciceros Texte hinaus in der römi-
schen Literatur insgesamt oft ‚belächelt‘ wird. Siehe zum (niederen sowie oft „verrufenen“) 
sozialen Status bestimmter haruspices auch Wardle (2006) 3, 18 und 422 sowie Corbeill (2012); 
zu römischen haruspices zur Zeit Ciceros jüngst auch Volk (2017).

 19 	Vgl. zum Stichwort des „Aufklärerischen“ auch MacKendrick (1989) 196: „Cicero’s civilized 
rationalism (…): cool, logical“. Damit macht er das zweite Buch mit der Argumentation contra 
divinationem zum Sieger über das ‚pro-divinatorische‘ erste Buch. Eine Bewertung der Argu-
mentationsweisen der beiden Brüder (bisweilen verbunden mit Reflexionen über die Stellung 
des Autors selbst zum Thema) ist eines der Hauptthemen der einschlägigen Forschung zu 
Ciceros Schrift De divinatione. Wardle (2006) 23, Fußnote 88, listet Stimmen, die wie MacKend-
rick an der argumentativen Wirksamkeit des ersten Buches zweifeln, ist selbst jedoch für eine 
Aufwertung der Quintus’schen Darstellung pro divinatione gegenüber der Marcus Ciceros. 
Ebenso Schofield (1986) unter Betonung von Ciceros skeptischer Methode des in utramque 
partem disserere (47), was sich insbesondere von der dualen Struktur der beiden Bücher ab-
lesen lasse (63); so auch Beard (1986) 34 und 44 und Vielberg (2019), der von einer Offenheit 
des Dialogs spricht – vergleichbar mit dem Konzept der Isosthenie im Sinne zweier sich die 
Waage haltender Argumentationsteile; siehe dazu im Zusammenhang mit der Anekdote (bei 
Montaigne) auch Godart (2021). Gegen eine Abwertung des ersten Buches argumentiert auch 
Denyer (1985) 1f.; die Argumente des zweiten Buches, so seine These, träfen die des ersten 
nicht wirklich; Marcus Cicero demontiere den wissenschaftlichen Anspruch der Divination, 
den die Stoiker (mit Quintus) nie für sich reklamiert hätten. Siehe dazu erneut auch Ciafar-
done (2018b) sowie Fußnote 8, Seite 174, des Kapitels  10. Dagegen Blänsdorf (1991) 54 und 
59–64, der erneut die Schlagkraft der Marcus’schen Vorgehensweise betont. Auf der Basis der 
Interpretation der argumentativen Strategien Ciceros mit besonderem Fokus auf Anekdo
ten sowie der Feststellung, dass deren Pointen im zweiten Buch die ‚Pseudo-Anekdoten‘ des 
ersten Buches wiederaufnehmen und polemisch kommentieren, schließe ich mich grund-
sätzlich Deutungen wie der MacKendricks oder Blänsdorfs an. Die zweite (und so mitunter 
auch gewichtigere) Hälfte der Schrift besteht aus stechenden Kommentaren, die einzelne 
Quintus’sche Beispiele aus der ersten Hälfte kritisch rezitieren und so im Rückblick dessen 
Argumentation als Ganze demontieren. Selbstverständlich lassen sich die beiden Hälften der 
Schrift nicht so pauschal und einfach voneinander trennen (wie es auch Schofield, Beard oder 
Vielberg vorschlagen). Jenseits von skeptischer Dialektik und Isosthenie ist hier – wie in den 
Fußnoten 2, 3 und 8 – erneut an das Fahrwasser der Dekonstruktion zu denken, in dem sich 
Cicero mit seiner Schrift als Ganzer bewegt. Marcus Cicero gelingt es, eine Brüchigkeit der 
Quintus’schen Anekdoten herauszuarbeiten, die diesen von vornherein eingeschrieben war, 
und rekurriert zugleich unter nur geringfügiger Verschiebung auf ähnliche Beispiele und 
Argumente – eine Iteration, die die beiden Bücher trotz subtiler Differenzen eng miteinander 
vereint; siehe dazu erneut v. a. Derridas (1968) Konzept der différance.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



199Q. gegen M. Cicero im Dialog De divinatione (II)

ten (vgl. ebd.: quota enim quaeque res evenit praedicta ab istis?) und als – diese Spitze 
ist bereits bekannt – das „Fast-nie“ des Eintretens zusätzlich durch ein Berufen 
auf den reinen Zufall kompensiert werden könne (vgl. ebd.: aut si evenit quippiam, 
quid adferri potest cur non casu evenerit?). Auch die als weiteres Beispiel angeführte 
Anekdote über Prusias und Hannibal (und eher formlos gehaltene Anspielungen 
auf die Deutungen von Opferpriestern für Caesar oder Pompeius in Bürgerkriegs-
zeiten in Cic. div. 2, 52 und 53) dienen derselben Schlussfolgerung: In 99% der Fälle 
habe sich die Vorhersage nicht bewahrheitet oder sogar noch ins Gegenteil ver-
kehrt (vgl. Cic. div. 2, 52: quid ego haruspicum responsa commemorem [possum equidem 
innumerabilia], quae aut nullos habuerint exitus aut contrarios und 53: vides tamen omnia 
fere contra ac dicta sint evenisse). Hier lässt sich erneut der Bogen von der Kontingenz 
des Vorzeichens zur offensichtlichen Kontingenz der daraus abgeleiteten Vorhersa-
ge schlagen. Was passiert, passiert in der Regel grundlos und hätte ‚so oder eben 
auch anders‘ eintreten können. Die unzählbaren Fehlgriffe der Deuter beweisen 
analog, dass ebenso jede Deutung ‚so oder eben auch anders‘ ausfallen kann. Die 
Essenz der Arbeitsweise der haruspices ist es demnach, dieses kontingente vel aliter 
jederzeit der breiten, unmündigen Öffentlichkeit zu unterschlagen, genau wie der 
Stoiker in seiner einlinigen, dogmatischen Argumentation die konkurrierenden 
Philosophenschulen über den offensichtlichen Zufall hinwegtäuschen möchte. 
Zudem kann man an diesem Beispiel einmal mehr die Verschiebung des rezepti-
ven mirabile beobachten. Das Wunder des Zeichens und die wundersame Bewahr-
heitung der daraus abgeleiteten Bedeutung werden durch eine Verwunderung 
über die Absurdität des Glaubens daran und dessen sture Praktizierung ersetzt: 
Treffen sich zwei Zeichendeuter – ein Wunder (vgl. erneut Cic. div. 51: mirari und 
nat. deor. 1, 71: Mirabile), dass sie sich das Lachen verkneifen können.

Die Arbitrarität der (Traum)Deutung
Mit dieser Fokussierung der Beliebigkeit der Deutung stellt Cicero neben der Zu-
fälligkeit des Ereignisses eine zweite wichtige Säule der Divination in den Mit-
telpunkt, gegen die er in seiner aufklärerischen Gegenargumentation gleichsam 
gegen eine Sollbruchstelle vorgeht. Einen systematischen Höhepunkt erhält die 
Thematik der Arbitrarität in Marcus Ciceros Ausführungen über Träume (vgl. 
Cic. div. 2, 119–147), die – wie alle anderen Teilbereiche seiner Erörterung – auch 
einen komplementären Vorgänger innerhalb von Quintus’ Argumentation hat 
(vgl. Cic. div. 1, 39–71). Am Schluss dieses Themenkomplexes – zugleich fast das 
Ende der Schrift – fasst Marcus zusammen, inwiefern sich die beiden Säulen auch 
auf dem Gebiet der Träume greifen lassen. Für den Traum gelte in gesteigerter 
Weise dasselbe wie für Vorzeichen oder ‚ominöse‘ Ereignisse: das unendliche vel 
aliter der Kontingenz (vgl. erneut Cic. div. 2, 146: sunt enim innumerabiles varietates). 
Hinzukommt, dass in Träumen über die Barriere von Fiktionalität und Realismus 
hinaus nun wirklich alles Erdenkliche, ja sogar mitunter das Nicht-Vorstellbare 
passieren könne (vgl. ebd.: nihil tam praepostere tam incondite tam monstruose cogitari 
potest quod non possimus somniare). Unerklärlich bleibt da, wie Quintus behaupten 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



200 Die Anekdote als Historem – zwischen Fiktionalität und Realität

konnte, dass es eine bestimmte Regelhaftigkeit der Träume zur Ausdeutung der-
selben gebe. Gerade für den Part der Deutung müsse doch analog das bekannte vel 
aliter gelten: Sie sei der Inbegriff der Subjektivität, sie könne nie nur einen Weg ein-
schlagen, sondern immer nur mehrere zugleich, sogar – so absurd und unbefrie-
digend es auch klingen mag – gegenläufige (vgl. erneut Cic. div. 2, 147: coniectura, 
quae in varias partis duci possit non numquam etiam in contrarias, quicquam sit incertius).

Kabinettstück und Illustration dieser Schlussthese ist eine Beispielreihe von 
ebensolchen konträren Deutungen, die Marcus diesem Fazit voranstellt (vgl. 
Cic. div. 2,  144ff.). Anhand der Beispielnarrative lässt sich ein letztes Mal die 
Grunddynamik der Marcus’schen Gegenargumentation ausmachen: Hier basiert 
die Iteration auf der eigens von Marcus ausgeführten doppelten Deutung ein und 
desselben Traumes, wobei es durch die zweite Deutung zur fundamentalen De-
montage der ersten kommt. Dadurch dass die überraschende Kehrtwende jeweils 
an zweiter Stelle, also im Zuge der Iteration, fällt, verlaufen die Beispiele formal 
gesehen genau nach der Mechanik der Anekdote und entsprechen dem praeter 
exspectationem ihrer Pointe. Die zunächst logisch und in sich konsistent wirkende 
erste Deutung wird damit grundlegend in Frage gestellt und als monodirektional 
entlarvt. 20 So im Falle eines Olympialäufers, der träumte, in einer Quadriga zu 
fahren; der hinzugezogene Traumdeuter sprach klar von Sieg, symbolisiert durch 
die Schnelligkeit und Kraft der vier Pferde (vgl. ebd.). Marcus setzt bei der Ge-
staltung des Plots seiner Beispiele auf absolute brevitas – so kann das handlungs-
tragende Prädikat durchaus unterschlagen werden (vgl. Cic. div. 2, 144: mane ad 
coniectorem) –, ebenso auf die Betonung des iterativen Elements der geschilderten 
Vorgänge (vgl. ebd. post idem ad Antiphontem) sowie auf den Gleichklang der völ-
lig gegenläufigen Interpretationen des Traumes nach der Art eines Polyptoton, 
wodurch der fundamentale Twist der finalen Pointe angekündigt wird (vgl. ebd.: 
‚vinces‘ – ‚vincare‘): Der Träumende müsse notwendigerweise verlieren, so der als 
zweites bemühte Deuter, schließlich liefen doch gleich vier vor ihm (vgl. ebd.: ‚an 
non intellegis quattuor ante te cucurrisse?‘).

Das zweite, unmittelbar daran angeschlossene Beispiel läuft nach dem identi-
schen Schema der Kürze, der Dopplung (vgl. ebd.: huic eidem) und des Gleichklangs 
(vgl. ebd.: ‚vicisti‘ – ‚victum te esse‘) und ist auch inhaltlich sozusagen nur eine kon-
tingente Variante des ersten (vgl. ebd.: ecce alius cursor). Der Läufer sah einen Adler 
im Traum, was dem ersten Traumdeuter zufolge einen Sieg verheiße, symbolisiert 
durch den schnellsten Vogel überhaupt (vgl. ebd.). Aufgrund des analogen Sche-
mas kommt die Pointe in diesem Beispiel gewiss etwas weniger überraschend, ist 

 20 	So ähnlich stellt dies Leonardo Sciascia (2012) 55f. auch für das Sprichwort – laut Sciascia im 
Grunde nichts anderes als die Pointe einer anonymisierten Anekdote – fest: Es könne grund-
sätzlich beliebig zur Argumentation für oder gegen eine Sache verwendet werden: „Anche se 
quel che un proverbio afferma si può immediatamente negare con un altro proverbio“ („Auch 
wenn das, was ein Sprichwort behauptet, mit einem zweiten Sprichwort unmittelbar wider-
legt werden kann“, 56). Siehe zu diesem Zitat erneut auch Grandl (2021) 212f. sowie Kapitel 14, 
Seite 227, Fußnote 1.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



201Q. gegen M. Cicero im Dialog De divinatione (II)

aber umso bestechender: Der Adler sei ein Jäger, so der Deuter mit dem letzten 
Wort, und deshalb immer nur an zweiter Stelle (vgl. ebd.: ‚ista enim avis insectans 
alias avis et agitans semper ipsa postrema est‘).

Auch das dritte Beispiel vom Traum einer Schwangeren bereitet Ciceros ge-
plantes Fazit vor: 21 Jegliche Interpretation kann jederzeit ‚so oder auch beliebig 
anders‘ lauten (coniecturam modo huc modo illuc ducere, nach Cic. div. 2, 145), ihr soll-
brüchiger Mechanismus somit in einfachem Handumdrehen auf den Kern des 
Absurden reduziert werden. 22 Dabei illustriert Cicero auch eines der Grundpro-
bleme der Semiotik, nämlich die Arbitrarität eines jeden significare (vgl. ebd.) als 
Brücke zwischen Zeichen (hier Traum) und Bedeutung (alias Traumdeutung). Die 
Anekdote fügt sich hier also bestens als Vertreterin des Absurden, aber ebenso des 
Ambivalenten wie Doppeldeutigen ein; 23 innerhalb von Marcus Ciceros Argumen-
tation fungiert sie somit als das Gegennarrativ gegen die erzwungene Eindeutigkeit 

 21 	Die analoge Gestaltung der drei Beispiele in Sachen Kürze, Iteration und Polyptoton ist offen-
sichtlich (vgl. Cic. div. 2, 144f.): Parere quaedam matrona cupiens dubitans, essetne praegnans, visa 
est in quiete obsignatam habere naturam. rettulit. negavit eam, quoniam obsignata fuisset, concipere 
potuisse. at alter praegnantem esse dixit; nam inane obsignari nihil solere. – „Ehefrau mit Kinder-
wunsch und im Zweifel, ob schwanger, träumte, sie habe einen ‚versiegelten Unterleib‘. Be-
richt beim Traumdeuter. Dieser bestritt aufgrund der Tatsache, dass sie ‚versiegelt‘ sei, eine 
Schwangerschaft. Aber ein anderer Traumdeuter sagte, sie sei schwanger; denn für gewöhn-
lich versiegelte man doch nichts Leeres.“

 22 	Nicht unterschlagen möchte ich hier, dass Marcus Cicero ein zur demontierenden Iteration 
geradezu prädestiniertes Traum-Narrativ des Quintus nicht wiederaufnimmt. Vielleicht 
soll es den Rezipienten genügen, den Grundmechanismus der Auto-Dekonstruktion der 
Quintus’schen ‚Pseudo-Anekdoten‘ verstanden zu haben. Es handelt sich hierbei um einen 
Traum des Hamilkar zum Zeitpunkt seiner Belagerung der Stadt Syrakus; darin sieht er sich 
zwei Tage später in Syrakus speisen (vgl. Cic. div. 1, 50). Quintus’ ‚Eindeutigkeitsstrategie‘ 
lässt unmittelbar an einen Sieg denken. Wider Erwarten wird er jedoch zwei Tage nach sei-
nem Traum aufgrund der Meuterei und Unachtsamkeit seiner Truppen von den Einwoh-
nern von Syrakus entführt und in die Stadt verschleppt – Mahlzeit. Quintus verwendet die 
Geschichte – wie sollte es anders sein – als Beweis für die verblüffende Übereinstimmung 
von Traum und Bewahrheitung desselben (vgl. ebd.: ita res somnium conprobavit), was das 
mirabile des Narrativs erneut in Quintus’scher Manier nur banalisiert und deplatziert. Die 
offensichtliche Fehlinterpretation des Traums (Sieg statt Entführung oder Niederlage) wird 
dabei völlig unterschlagen. Marcus Cicero hätte die Geschichte gewiss als Argument gegen 
die Vorhersehbarkeit geträumter Ereignisse und für seine These der immer anderen Interpre-
tierbarkeit derselben verwendet. Aber die Anekdote schafft dies mit ihrem pointierten Um-
schlag, der ihre inhärente Brüchigkeit so explizit aufführt und auf dem altbekannten Spiel 
mit dem Gleichklang des Polyptoton ruht, sozusagen auch von alleine: Die Behauptung, dass 
ein Traumgesicht (vgl. ebd.: Hamilcarem […] visum esse […] se postridie cenaturum Syracusis) ein 
unersichtliches Ereignis (vgl. ebd.: inproviso eos [sc. Syracusanos] in castra inrupisse Hamilca­
remque ab iis vivum esse sublatum) vorankündigen kann, ist so paradox wie absurd; daran zu 
glauben, grenzt an Aberglauben und entspringt der Ignoranz eines Unmündigen.

 23 	Siehe zum Moment der Ambivalenz der Anekdote und der ihr inhärenten Funktionsweise 
auch die Seiten 251 des Kapitels 15 (v. a. auch die Fußnoten 20f.), wo der anekdotische Kar-
neades durch absichtliches Missverstehen seinem Gegner gekonnt ausweicht; das Moment 
des (absichtlichen) Missverständnisses kann außerdem auf mehrere Kategorien innerhalb 
der facetiae zurückgeführt werden, wie ich es im definitorischen Kapitel 4 gezeigt habe. Vgl. 
zum Aspekt der Doppeldeutigkeit auch erneut Verena Lobsiens (2020) Beitrag „Anecdotal 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



202 Die Anekdote als Historem – zwischen Fiktionalität und Realität

der ‚Pseudo-Anekdoten‘ seines Bruders Quintus. Damit durchschlägt sie die po-
röse Basis, auf die Quintus die Divination nach eigenen Vorstellungen gebaut hat, 
und setzt ihr eine unschlagbare Polyvalenz von Ereignissen und den zugehörigen 
Deutungen entgegen, die Cicero immer wieder anhand von anderen Passagen und 
Beispielen herauszustellen bemüht ist; so beispielsweise auch in der Formulierung 
der oratio anceps (Cic. div. 2, 55) für eine jede coniectura (ebd.), insbesondere aber auf 
dem Feld der Divination, wo die möglichen Meinungen besonders weit und viel-
zählig auseinandergingen (vgl. ebd.: Iam vero coniectura omnis in qua nititur divinatio, 
ingeniis hominum in multas aut diversas aut etiam contrarias partis saepe diducitur). 24

Außerdem ist die Anekdote erneut insofern Medium der Aufklärung, als sie in 
der Inszenierung der wiederholten Deutung die ‚Einspurigkeit‘ der ersten Inter­
pretationsleistung als Unmündigkeit oder gar Ignoranz entlarvt und zugleich 
einen gewissermaßen innovativen Schwenk auf eine mögliche Alternative voll-
führt. Gerade bei dem Stichwort der Ignoranz lassen sich – immerhin ex negati­
vo – epistemische Implikationen dieser Funktion der Anekdoten anschließen. Als 
Narrativ der Aufklärung ist sie Instrument zur Beseitigung eines Wissensman-
gels, nicht unbedingt selbst als Füllung dieses Mangels mit dem Inhalt, den sie 
transportiert, sondern eher methodisch als Prüferin des Wissens; 25 in dieser Rolle 
ergänzt oder überbietet sie scheinbar abgeschlossene Tatsachen oder deren mono
direktionale Interpretationen durch die Eröffnung eines ungesehenen und oft auf 
Anhieb nicht ersichtlichen ‚Mehrs‘.

*

Ambiguity: Andrew Marvell“ sowie Weber (1993) 198 über die Funktionsweise von Hans 
Blumenbergs Anekdoten.

 24 	Locus classicus wäre auch für diese These erneut das Orakelwesen (vgl. Fußnote 15), dessen 
Sprüche geradezu von Doppeldeutigkeit und (daher) beliebiger Anwendbarkeit leben. Auch 
hierfür hält Marcus Cicero Beispiele mit der entsprechenden Theoretisierung bereit; so hät-
ten die Erfinder von Orakelsprüchen bewusst auf Mehrdeutigkeit geachtet, um sie zeitlos 
anwendbar zu machen (vgl. Cic. div. 2, 110: callide enim qui illa composuit perfecit ut quodcum­
que accidisset praedictum videretur hominum et temporum definitione sublata). Jeder Zeichendeuter 
könne sie folglich nach eigenem Belieben entsprechend der Polyvalenzthese jeder coniectura 
auswerten (vgl. Cic. div. 2, 111: adhibuit etiam latebram obscuritatis, ut iidem versus alias in aliam 
rem posse accomodari viderentur). Berühmtestes Beispiel ist wohl der Orakelspruch an König 
Pyrrhos (oder so ähnlich an Kroisos), dessen Zweideutigkeit auch grammatikalisch im dop-
pelten Akkusativ des lateinischen AcI verankert ist. Cicero zitiert den Spruch aus Ennius’ 
Annalen (vgl. Cic. div. 2, 116: ‚aio te Aeacida Romanos vincere posse‘) und weist explizit auf die 
gewollte Ambivalenz der Formulierung – zugleich die Pointe der bekannten Anekdote – hin 
(vgl. ebd.: tamen hanc amphiboliam versus intellegere potuisset, ‚vincere te Romanos‘ nihilo magis in 
se quam in Romanos valere). Abgesehen davon, so Marcus Cicero, sei das Beispiel allein deswe-
gen schon irrsinnig, weil der griechische Delphi-Apoll natürlich nicht in lateinischen AcIs 
gesprochen habe (vgl. ebd.) – aber warum zieht er die Anekdote dann überhaupt als Argu-
ment heran? Vgl. zur Diskussion des griechischen Ursprungs von Orakelsprüchen in Ciceros 
De divinatione erneut Ruta (2018).

 25 	Zur These der Anekdote als Prüfstein des Wissens, v. a. als Form, die vermeintlich stabiles 
Wissen zu hinterfragen und Alternativen, Innovationen oder Nachjustierungen zu liefern 
versteht, siehe den Abschnitt V.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



12

Q. gegen M. Cicero im Dialog De divinatione, 
oder: Die Anekdote als Medium der Aufklärung (III)

„De ménager son admiration“

mulae partus prolatus est a te. res mirabilis propterea quia non saepe fit; 
sed si fieri non potuisset, facta non esset. atque hoc contra omnia ostenta 
valeat, numquam quod fieri non potuerit esse factum; sin potuerit, non 
esse mirandum. causarum enim ignoratio in re nova mirationem facit; 
eadem ignoratio si in rebus usitatis est, non miramur. nam qui mulam 
peperisse miratur, is, quo modo equa pariat aut omnino quae natura par­
tum animantis faciat, ignorat. sed quod crebro videt, non miratur, etiam­
si cur fiat nescit; quod ante non vidit, id si evenit ostentum esse censet. 1

Marcus Tullius Cicero

Mirabilität
Der Aspekt des mirabile, dem hier noch einmal gesondert nachgegangen werden 
soll, ist von fundamentaler Wichtigkeit für die Schrift De divinatione und für das 
Verständnis des Gebrauchs der Anekdote in ihr; dafür spricht allein die Omniprä-
senz dieses Spezifikums der Rezeption im Zusammenhang mit den einzelnen Bei-
spielnarrativen. Zudem ist das mirabile – und dies wie beim Aspekt des Aberglau-
ben schürenden Wissensmangels erneut vor allem auf negativem Weg – stets eng 
mit epistem(olog)ischen Implikationen verknüpfbar; 2 der Grad der ignorantia fun-
giert nämlich laut obigem Zitat gewissermaßen als Messlatte und entsprechender 

 1 	 Cic. div. 2, 49 – „Du hast die Geburt einer Mauleselin vorgebracht. Eine wundersame Bege-
benheit, weil sie nicht oft passiert; aber wenn sie nicht passieren hätte können, dann wäre sie 
auch nicht passiert. Und das kann gegen alle (Wunder)Zeichen gelten, nämlich dass niemals 
passiert ist, was nicht auch passieren hätte können, und dass es, wenn es doch passieren 
konnte, dann auch nicht verwunderungswürdig ist. Das Nichtwissen von Gründen schürt 
angesichts von Neuem Verwunderung; tritt dasselbe Nichtwissen bei Altbekanntem auf, 
wundern wir uns dagegen nicht. Denn wer sich über die Geburt einer Mauleselin wundert, 
der weiß doch nicht einmal, wie eine Stute gebiert oder wie überhaupt die Geburt bei Lebe-
wesen vonstattengeht. Aber was er häufig sieht, darüber wundert er sich nicht, selbst wenn er 
nicht weiß, warum es passiert ist; wenn aber etwas passiert, das er zuvor noch nie zu Gesicht 
bekommen hat, dann glaubt er, es sei ein (Wunder)Zeichen.“ Den Titel dieses Teilkapitels 
leihe ich mir von Montaigne, der seinen 10.  Essay des 3.  Buches nach demselben Schema 
benennt: „De ménager sa volonté“.

 2 	 Siehe zum Aspekt des Epistemologischen in der Schrift De divinatione auch Dan-el Padilla 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



204 Die Anekdote als Historem – zwischen Fiktionalität und Realität

‚Trigger‘ des mirabile. Komplementär, sozusagen als positive Annäherung gedacht, 
wäre es der usus oder ein experiri, die ein grundloses mirari verhindern würden. 
Der Erfahrene wundert sich, zumindest von diesem Blickwinkel aus, weniger oft 
bis nie – und verwechselt ordinäre Ereignisse seltener mit ostenta; einer, der, sa-
lopp gesagt, nicht viel gesehen hat in seinem Leben, fällt einem vorschnellen mira­
ri viel leichter zum Opfer. Als weitere Erklärung eines übertriebenen mirari nennt 
Marcus Cicero analog zur (mangelnden) Erfahrung die Kriterien der Neuheit (in re 
nova – in rebus usitatis) und die Häufigkeit oder Wahrscheinlichkeit (non saepe – crebro) 
des Vorgefallenen. Was der Bauer nicht kennt (quod ante non vidit) …

Marcus Cicero scheint hier auf der Suche nach Abschattierungen eines be-
gründeten mirari. Während es angesichts von geringer Wahrscheinlichkeit und ab-
soluter Neuheit sozusagen ‚noch erlaubt‘ oder ‚vertretbar‘ ist, spricht gerade ein 
mirari gegenüber dem Unmöglichen von fatalem Irrgang (oder eben wieder igno­
rantia); denn Unmögliches könne es auf dieser Welt gar nicht geben; kein fieri oder 
factum esse ohne fieri posse. Und sobald die Möglichkeit eines Ereignisses gegeben 
ist, die qua Definition oder Erzählung desselben als historisches Event (oder so 
ähnlich) immer gegeben sein muss, wirkt ein diesbezügliches mirari deplatziert. 
Grundsätzlich kann also gelten – und das ist aus der Besprechung einiger Anek­
doten bereits als ‚Totschlagargument‘ bekannt (wie hier: hoc contra omnia ostenta 
valeat): Es gibt keine Wunderzeichen, folglich ist ein mirari über sie höchst unan-
gebracht (das beste Beispiel ist immer noch das absurde Bild vom Türriegel, der 
sich um eine Schlange wickelt – da würde sogar Marcus ins Staunen geraten). 
Gleichwohl sind Quintus’ ‚Pseudo-Anekdoten‘ bekanntlich entweder auf das 
wundersame Wahrwerden der vermeintlichen Unmöglichkeit des in ihnen geschil-
derten Ereignisses ausgelegt oder sie zielen auf das wundersame Wahrwerden der 
daraus abgeleiteten Deutung.

Nun ist es aber so, dass, wie man immer wieder beobachten konnte, auch Mar-
cus’ Anekdoten auf das Erzeugen eines mirari aus sind. Somit lässt sich schließen, 
dass es Marcus nicht so sehr um die völlige Demontage eines jeglichen Staunens 
geht, sondern vielmehr um das Ausloten einer ‚korrekten‘ Haushaltung mit der 
eignen admiratio. Dies mag sich tatsächlich einerseits in einer davon ableitbaren 
Theorie der ‚rechten‘ Verwaltung der eigenen Neigung zur admiratio und anderer-
seits in einem radikalen Überdenken bzw. Verschieben der ‚rechtmäßigen‘ Aus-
löser des mirari niederschlagen. ‚Korrekte‘ und ‚inkorrekte‘ Haushaltung ergeben 
sich dabei vor allem durch den so unterschiedlichen Gebrauch der dominanten 
narrativen Kleinformen der Schrift De divinatione: Marcus’ Anekdoten des zweiten 
Buches versus Quintus’ ‚Pseudo-Anekdoten‘ des ersten. Generisch betrachtet lässt 
sich das mirabile zum einen mit Ciceros Theorie der facetiae und den dort erörterten 
Kriterien des bereits vielgenannten praeter exspectationem oder eines aliud excipiens 
atque ille vult in Einklang bringen, worauf jedoch auch ein Gros der Ciceronischen 

Peraltas (2018) inspirierenden Aufsatz „Ecology, Epistemology, and Divination in Cicero De 
Divinatione 1.90–94“.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



205Q. gegen M. Cicero im Dialog De divinatione (III)

Anekdoten alias facete dicta in der Praxis seiner Schriften zurückkommen und 
bauen; 3 zum anderen ist das Moment des mirabile – von mir unter anderem im 
Vorgriff auf die hiesigen Ausführungen Mirabilität der Anekdote genannt – ein 
prominenter Marker des Anekdotischen innerhalb der einschlägigen Literatur. 4 
So ist das mirabile also sowohl als die anekdotische Rezeptionskategorie zu verste-
hen als auch in Teilen auf propositionale Elemente der Anekdote selbst beziehbar, 
wie das Berichten von wundersamen, ausgefallenen oder verblüffend marginalen 
Ereignissen; 5 wobei diese beiden Ebenen nicht immer strikt zu trennen sind, ja, 
bisweilen eher ineinander übergehen: So ist beispielsweise das Marginale an sich 
nicht zwingend verblüffend; verblüffend wird es erst in Zusammenhang mit der 
Tatsache, dass es zur Memorierung und Schilderung des Marginalen kam. Damit 
ist das mirabile also immer auch von der Einstellung der Leserinnen und Leser 

 3 	 Dafür sollen hier Rück- bzw. Vorverweise auf Anekdoten reichen, die in anderen Kapiteln 
behandelt werden. Zu bereits besprochenen Anekdoten siehe v. a. die in Kapitel 4 analysier-
ten Beispielnarrative; vgl. u. a. auch Kapitel 6, Seite 108, Fußnote 29 (zu Cic. Cato 55 und 59, 
wo beide Narrative mit dem mirabile – wenn auch dort von mir noch nicht erwähnt – in Ver-
bindung stehen) oder Kapitel 8, Seite 140f. (zu Cic. Tusc. 1, 102). Zu noch zu besprechenden 
Anekdoten siehe die Kapitel 17, Seite 267, Fußnote 13 (zu Cic. nat. deor. 1, 60), oder Kapitel 19, 
v. a. die Seiten 299f., Fußnote 8 (zu Cic. Tusc. 5, 8), oder die Seite 310, Fußnote 33 (zu Cic. div. 
2, 50f.), worauf ich bereits in Kapitel 10 auf Seite 178, Fußnote 12, zu sprechen kam. Bisher un-
besprochene Anekdoten, in deren Umfeld das Moment des mirari massiv in Erscheinung tritt, 
seien der Vollständigkeit halber hier auch gelistet: so u. a. Cic. off. 3, 45 oder Cic. off. 3, 58ff. Zu 
einer hierfür einschlägigen allgemeinen Definition des (ad)mirari siehe Cic. off. 2, 36–38, darin: 
Admirantur igitur communiter illi quidem omnia quae magna et praeter opinionem suam animadverte­
runt, separatim autem in singulis si perspiciunt necopinata quaedam bona (36); ebenso gewinnbrin-
gend für das hiesige Kapitel, da im selben Fahrwasser, sind Ciceros dortige Diskussion über 
(un)angebrachtes admirari (vgl. Cic. off. 3, 110f.) sowie eine ähnlich einschlägige Überlegung 
zum (Un)Möglichen in Cic. Tusc. 3, 30: nihil admirari, cum acciderit, nihil, ante quam evenerit, non 
evenire posse arbitrari – unmittelbar davor eine Beispielanekdote zu Anaxagoras’ stoischem 
Tragen des Todes seines Sohnes (ebd.); vgl. dazu auch Cic. Tusc. 5, 81.

 4 	 Hans Blumenbergs Monographie Das Lachen der Thrakerin steht beispielsweise ganz im Zei-
chen der Verknüpfung von Staunen (mirabile) und Anekdote; beiden (als Proposition, aber 
auch als spezifischem Medium) schreibt er die zentrale Funktion zu, nachdenklich zu stimmen 
und philosophische Kontemplation auszulösen; vgl. dazu Blumenberg (1987a) v. a. 92. Stau-
nen und Nachdenklichkeit erstrecken sich dabei, wenn sie dem Narrativ zum Teil auch selbst 
innewohnen, vor allem auf dessen Rezeption und Wirkung auf die Leserinnen und Leser 
(vgl. zur Interpretation von ausgewählten Blumenberg-Anekdoten das folgende Kapitel 13). 
Zu den Momenten des Wunderhaften, Unerwarteten und des Staunens im Zusammenhang 
mit der Anekdote siehe erneut auch Greenblatt (1992) 2f. und Abiven (2015) 35f. (dazu auch 
die Seiten 156f. mit den Fußnoten 38–41 in Kapitel 9 sowie die Fußnoten 38 und 41, Seiten 29f., 
in Kapitel 2. Zur Kategorie des mirabile, geknüpft an die spezifische Form der Anekdote, sie-
he ebenso Falk Quenstedts (2021a) Beitrag „Mediation neuen Wissens. Anekdoten in Marco 
Polos Divisament dou monde und dessen deutschsprachigen Fassungen“; zur hiesigen und den 
folgenden Fußnoten sowie zu den weiteren Ausführungen allgemein erneut auch Grandl 
(2021) v. a. die Seiten 221f. mit den Fußnoten 52ff.

 5 	 Melanie Möller (2009) 138 und 151–155 und (2013) 193ff. und 224 charakterisiert das lateini-
sche Wort mirari als rezeptionsästhetische Kategorie sowie als Ausdruck von Aufmerksamkeit 
(worauf ich in Kapitel 17, Fußnote 15, Seite 268, zurückkomme; vgl. dazu auch Kapitel 2, Fuß-
note 40, Seite 30).

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



206 Die Anekdote als Historem – zwischen Fiktionalität und Realität

oder eben – mit Cicero gesprochen – von deren spezifischen Menage der eigenen 
admiratio abhängig; im Falle des Marginalen also vom Urteil der Rezipienten über 
den Grad von Randständigkeit oder Irrelevanz.

Dieses Austarieren der admiratio, so meine These, spiegelt einmal mehr das zen
trale Bild der Gratwanderung der Schrift De divinatione zwischen Aufklärung (sou­
veränem Management der admiratio) und Aberglauben (ungesteuerter, vorschneller 
admiratio) und hilft erneut, das Miniaturnarrativ auf dem ebenso schmalen Grat der 
Kasus-Kontingenz des Spannungsfeldes zwischen nüchternem Realismus (Anekdo
te) und übersteigerter, dem Mythos zuneigender Fiktionalität (‚Pseudo-Anekdote‘) 
zu verorten. Die Debatte über das mirari kann folglich auch zu einem besseren Ver
ständnis von Ciceros Theorie von Bau und Funktion der Anekdote beitragen; dies 
geschieht wie im Falle der Kasus-Kontingenz gegenüber der unglaubwürdigen ne­
cessitas und wie beim im vorherigen Kapitel beschriebenen Mechanismus von Itera
tion und Demontage in großen Teilen ex negativo, also unter Aufzeigen von Quintus’ 
‚fehlerhafter‘ Anwendung des mirari innerhalb seiner ‚Pseudo-Anekdoten‘; ‚positiv‘ 
nachjustiert, korrigiert und komplementiert werden sie zusätzlich durch das völlig 
anders geartete mirari der Marcus’schen Anekdoten. Dieses komplementäre Ver-
hältnis, so ließe sich erneut schließen, macht die Schrift De divinatione zugleich indi-
rekt zu einer Debatte über den (‚rechten‘) Gebrauch der Erzählform der Anekdote.

Die semantische Verschiebung des mirari
Wichtiger als die haushaltende Eindämmung der admiratio auf ein Minimum ist 
m. E. die fundamentale Verschiebung des Auslösers des mirari, welche, wie gesagt, 
erst aus den komplementären Anekdoten des Marcus oder dessen Kommentie-
rung der Quintus’schen Versionen ersichtlich wird. Schon in der ganz zu Anfang 
des Kapitels 10 besprochenen ersten Reaktion Marcus Ciceros auf die Machart der 
Argumentation seines Bruders Quintus konnte man eine Art verschobenes Meta-
mirari beobachten, das Marcus’ grundsätzliche Haltung gegenüber dem gewollten 
mirari seines Bruders und dem bei ihm tatsächlich ausgelösten dokumentiert (vgl. 
erneut Cic. div. 2, 27: exemplorum mirifica copia): 6 Es sind weder die geschilderten 
Inhalte noch die einzelnen Narrative (exempla) für sich genommen, die ein mirabile 
nach Quintus’ Intention erzeugen, sondern die schiere Menge an Beispielnarra-
tiven als kumulatives Argument, die Marcus Cicero zur Verwunderung anregen. 
Auch wenn diese Feststellung hier nicht innerhalb einer Marcus’schen Gegen-
Anekdote fällt, sondern nur als genereller Kommentar greifbar ist, lässt sich dies 
im Abgleich mit anderen Passagen aber auch auf die Erzählform an sich projizie-
ren. Das von Marcus Cicero suggerierte mirabile ist demnach immer ein mirabile 
über das mirabile der Beispiele seines Bruders. Die Phrase exemplorum mirifica copia 
ist nur eine von vielen Spuren dieser fundamentalen Verschiebung des mirari.

In ähnlicher Weise zeigt Marcus Cicero mit der Anhäufung rhetorischer Fra-
gen, dass er sich bei mythischen Wunder-Geschichten wie der des Tages nicht 

 6 	 Vgl. erneut die Seiten 173ff. des Kapitels 10 sowie Grandl (2021) 214f.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



207Q. gegen M. Cicero im Dialog De divinatione (III)

über den geschilderten Fakt, sondern die fragwürdige Tatsache wundert, dass die 
Tradition davon die Grundfesten der Divinations-Praxis ableiten will (vgl. erneut 
Cic. div. 2, 50f.), oder beim Beispiel über den Orakel-Affen aus Dodona, dass ob der 
Trivialität des Geschilderten jegliches Staunen am Geschilderten unangebracht 
sei (vgl. erneut Cic. div. 2, 69: quid minus mirum?) und das einzig Staunenswerte die 
Trivialität an sich und deren Eingang in die Geschichte seien (vgl. ebd.: simiae vero 
Dodonaeae improbitatem historiis Graecis mandatam esse demiror). 7 Bemerkenswert ist 
an diesem Beispiel auch, dass sich Marcus Ciceros Taktik der Verschiebung des 
‚rechten‘ mirari auch am Wort selbst niederschlägt: So erhält das semantisch an-
ders konnotierte demirari hier das (für Cicero) sehr ungeläufige Präfix „de-“, das 
die Bewegung der (herablassenden) Verschiebung nicht besser einfangen könnte; 
vergleichbar ist die Präfigierung des Wortes mirus an einer Stelle, wo Marcus sei-
ner Fassungslosigkeit angesichts der wiederholten Naivität derjenigen Ausdruck 
verleiht, die trotz der offensichtlichen Fehldeutungen von Wahrsagern diese im-
mer wieder aufsuchen, um sie nach der Zukunft zu befragen, und ihnen zu allem 
Überfluss auch noch Glauben schenken (vgl. Cic. div. 2, 99: ut mihi permirum videa­
tur quemquam exstare qui etiam nunc credat iis quorum praedicta cotidie videat re et even­
tis refelli); wenn es nach den dicta (ebd.) der Wahrsager ginge, wären Caesar, Pom-
peius und Crassus allesamt eines natürlichen Todes in höchstem Alter gestorben 
(vgl. ebd.). Analog zur innovativen Präfigierung ließe sich auch eine vornehmlich 
auf der rhetorischen Figur des Polyptoton basierte Strategie nachzeichnen, welche 
die überbordende Verwendung der unterschiedlichsten Ausformungen des Wort-
stammes „mira-“ aber auch zwangsläufig mit sich bringt; ein gutes Beispiel hierfür 
ist das Zitat, das dieses Kapitel eröffnet hat (vgl. erneut Cic. div. 2, 49: mirabilis – mi­
randum – mirationem – miramur – miratur).

In dieser Reihe von Beispielen, die vor allem aufgrund ihres Status des Ordi-
nären oder Irrelevanten eine ähnliche Abfuhr wie der Dodona-Affe in Form eines 
betonten non mirabile erhalten (vgl. Cic. div. 2,  66: haec ostentorum genera mirabile 
nihil habent und non tam est mirum und 67: non sane mirabile hoc quidem und quid 
admirationis attulit?), macht Marcus Cicero seine intendierte Verschiebung des mi­
rabile zusätzlich durch eine Formulierung mit den beiden Korrelativa tam – quam 
explizit; die Ereignisse und deren sinnfreie Deutungen landen damit auf dersel-
ben Ebene des mirabile (vgl. Cic. div. 2, 66: non tam mirabilia sint, quam coniecta belle). 
Mit anderen Worten: Nicht die Ereignisse, sondern deren Deutungen regen zu 
einem ‚wahren‘ mirabile an. Ähnlich explizit ist die Beteuerung des Staunens über 
eine Art Inkohärenz von Zeichen und deren Deutungen, die dem Apparat der 
Divination stets inhärent zu sein scheinen: Warum bekommt Person A Zeichen, 
die auch Person B oder C erhalten hätten können, aber nicht erhalten haben (vgl. 
ebd.: miror deos immortales histrioni futuro claritatem ostendisse, nullam ostendisse Afri­
cano)? Angesichts einer derartigen Unberechenbarkeit kann (oder muss) einen die 
von Quintus und der Tradition der Divination vorgeschlagene Berechnung dieser 

 7 	 Vgl. zu diesem Zitat erneut Seite 180 des Kapitels 10.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



208 Die Anekdote als Historem – zwischen Fiktionalität und Realität

Unberechenbarkeit (zu Recht) zu einem mirari verleiten. Mit Blick zurück auf Mar-
cus’ zu Anfang dieses Kapitels gesetzter ‚Theorie der Menage der admiratio‘ wäre 
Quintus eben ein Fall von kaum oder nie gesehener (vgl. erneut Cic. div. 2, 49: in re 
nova – quod ante non vidit und ebenso 60: in re nova atque admirabili – rei novitas) und 
gerade deswegen unglaublicher Leichtgläubigkeit oder auch Unmündigkeit, die es 
in Marcus’ aufgeklärter Welt gar nicht geben sollte. Laut Marcus also strengge-
nommen Dinge der Unmöglichkeit. Und doch passieren sie – 8

Angesichts der obigen Beispiele kann für die Verschiebung des mirari vom er-
sten zum zweiten Buch grundsätzlich gelten: Während Quintus in der Verwen-
dung seiner ‚Pseudo-Anekdoten‘ lediglich auf die Erzeugung von einem Staunen 
aus ist, das entweder auf dem geschilderten (wundersamen) Inhalt des Narra-
tivs oder der geglückten (wundersamen) Zukunftsdeutung desselben ruht, lösen 
Marcus’ Kommentare und Gegen-Anekdoten ein Staunen über den (irrsinnigen) 
Glauben an Vorzeichen und deren korrekte Deutbarkeit aus. 9 Quintus’ Ziel war es 
nämlich, diesen Glauben an die Divination als verlässliche Praxis und Tradition 
gerade durch das besagte Staunen zu konsolidieren; Marcus’ Ziel, nicht zuletzt 
durch die gegenläufige Taktik des Meta-mirari, das System der Divination von in-
nen heraus aufzubrechen, zu entstellen und genau darin aufklärend zu wirken. 
Die Quintus’schen ‚Pseudo-Anekdoten‘ – aus Quintus’ Perspektive wohl unge-
wollt – haben es also zwar erreicht, dass sein Bruder in Staunen versetzt wird, 
doch drückt sich dies mehr in Form von Ungläubigkeit, Nachdenklichkeit oder 
Skepsis aus. Als Antwort setzt Marcus, wie in Kapitel  11 besprochen, eine Art 

 8 	 Dieser Kurzschluss darf nicht einfach stillschweigend übergangen werden: Im Grunde wird 
Marcus Cicero hier nicht dem gerecht, was er über das non mirabile des Möglichen theore-
tisiert: Vor diesem Hintergrund (wenn man ihn denn so fassen möchte) wäre sein eigenes 
mirari in seiner Essenz also nichts anderes als eine Iteration des mirari seines Bruders. Marcus 
sollte doch wissen, dass derartige (stoische) Sichtweisen durchaus breit kursierten und sich 
auf Grund dieser Erfahrung eben nicht zu einem mirari verleiten lassen (in Cic. div. 2, 81 weiß 
er dies nämlich durchaus: quid mirum igitur si in auspiciis et in omni divinatione inbecilli animi 
superstitiosa ista concipiant, verum despicere non possint?). Aber Marcus kann hier nicht umhin, 
seiner Ungläubigkeit und seinem Staunen angesichts einer derartigen Einfachheit der Sicht 
auf die Welt Ausdruck zu verleihen (gelinde gesprochen, denn Marcus kann bei diesem The-
ma mitunter polemisch werden; vgl. Cic. div. 2, 90: o delirationem incredibilem). Oder verwech-
selte er für einen Moment das Mögliche mit dem Unmöglichen, wie im ganzen ersten Buch sein 
Bruder? Oder kann Unmögliches sich bisweilen doch bewahrheiten? – Gratwanderung.

 9 	 Da ich mich in diesem Kapitel eher dem Meta-mirabile des zweiten Buches widme, seien hier 
immerhin ein paar Stellen aus dem ersten Buch verzeichnet, in denen Quintus entweder sei-
ne Narrative oder allgemeine Betrachtungen mit dem Moment des mirabile in den besagten 
zwei Ausformungen markiert: vgl. Cic. div. 1, 16: nonne cum multa alia mirabilia tum illud in 
primis: cum (…), Cic. div. 1, 31: mirabili magnitudine uvam, ut scriptum videmus, invenit, Cic. div. 
1, 36: qui inridetur partus hic mulae nonne, quia fetus extitit in sterilitate naturae, praedictus est ab 
haruspicibus incredibilis partus malorum? (es ist wohl diese Geschichte von der Mauleselin, die 
Marcus’ eingangs zitierte Debatte über das falsche und richtige mirari – im Stile der vorherr-
schenden Iteration – ausgelöst hat; man achte auch auf den Gleichklang von mula und mala), 
Cic. div. 1, 52: sua scribit somnia quorum eventus mirabiles extiterunt, Cic. div. 1, 100: ex quo illa 
mirabilis a maioribus Albanae aquae facta deductio est oder Cic. div. 1, 123: Permulta conlecta sunt ab 
Antipatro quae mirabiliter a Socrate divinata sunt.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



209Q. gegen M. Cicero im Dialog De divinatione (III)

Iteration derselben narrativen Technik: Die ‚Pseudo-Anekdoten‘ des Quintus, die 
von Vorzeichen, Träumen und anderen divinatorischen Geschehnissen handeln, 
werden von Marcus zu anekdotischen Kommentaren und Anekdoten über diese 
‚Pseudo-Anekdoten‘ umgewandelt, wobei sich erstere auch substantiell verän-
dern; sie werden von Grund auf demontiert. Zu dieser Demontage trägt vornehm-
lich bei, dass die anvisierte Wirkung des mirabile der ‚Pseudo-Anekdoten‘ im Zuge 
der Iteration vom gegensätzlichen Effekt eines semantisch verschobenen mirabi­
le entkräftet wird; das mirabile von Marcus’ Anekdoten ist nichts anderes als ein 
Meta-mirabile über das mirabile von Quintus’ ‚Pseudo-Anekdoten‘.

Es ist, als zöge die ‚(Pseudo-)Anekdote‘ eine exponentielle Suche nach immer 
neuen, jedoch anders gearteten Pointen und Überraschungen nach sich, welche in 
einer regelrechten Überbietungsstrategie in Sachen Unglaublichkeit und Parado-
xie mündet, wobei sich Marcus’ Anekdoten stets auf eine höhere Ebene, hin zum 
völlig Absurden schrauben und so beispielsweise die Unglaublichkeit der besag-
ten Unglaublichkeit in Szene setzen. Dies entspricht der grundsätzlichen Machart 
der Ciceronischen Kommentierung, die mit gezielter Iteration eine Demontage der 
vorliegenden Argumentation seines Bruders zu erreichen sucht; ebenso entspricht 
dies der Erzählform der Anekdote im Allgemeinen, die auf eine stete Relativie-
rung und ein generelles Hinterfragen alles selbstverständlich Anmutenden aus 
ist. 10 Was einem mit Quintus im ersten Buch noch als mirabile erscheinen soll, wird 
durch das innovative mirabile des Marcus im zweiten Buch überholt. Dies ist die 
von Marcus intendierte Verschiebung und Neutaxierung des Staunens im Zuge 
seiner Argumentation, woraus sich ein korrektes Management der eigenen (ad)mi­
ratio abstrahieren lässt. Erst mit der Beherrschung desselben vermag der Rezipient 
seine Nachdenklichkeit in aufgeklärter Weise, das ist tiefschürfend und polyper-
spektivisch zu steuern und – metatextuell gesprochen – das bestechende mirabile 
der Anekdote vom grundlosen Pseudo-mirabile der ‚Pseudo-Anekdote‘ (als eines 
platten Sensationsnarratives) und analog dazu eben auch die beiden konkurrie-
renden Narrative an sich erfolgreich voneinander zu unterscheiden.

Ihren Höhepunkt findet diese Konstellation der Überbietung fraglos in der be-
reits mehrmals erwähnten Anekdote vom haruspex, der selbst nicht an die Existenz 
von ostenta glaubt (vgl. erneut Cic. div. 2, 62). Auch hiernach macht Marcus seine 
Verwunderung über die einspurige Interpretationsweise von Zeichendeutern ex-
plizit (vgl. ebd.: ego tamen miror): Er verstehe einfach nicht, warum nur entweder A 
oder B als Folgeereignisse aus der geschilderten Begebenheit ableitbar seien (vgl. 
ebd.). Mit seiner gezielten Fragestrategie eröffnet Marcus dabei beliebige Varianten 
C+ und versucht, zuvor ungegangene Gedankenwindungen zu erproben, um der 
besagten Eingleisigkeit entgegenzuwirken. Die absurdeste Gedankenwindung ver-
baut er dabei kurz davor in der bekannten Schlangen-Anekdote, die er ganz nach 

 10 	Dazu genauer die Kapitel  13–16, wo es in Anlehnung an Hans Blumenbergs Konzept der 
Nachdenklichkeit der Anekdote und Rüdiger Zills diesbezügliche Auswertungen um die 
Anekdote als skeptische Form mit der Kraft, Wissen zu destabilisieren, geht.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



210 Die Anekdote als Historem – zwischen Fiktionalität und Realität

seinem Geschmack laufen lässt. Nur das Unmögliche, nur das völlig Absurde (wie es 
der trocken-aufgeklärte haruspex selbst hervorkehrt) könnte ein Staunen auslösen. 
Doch das Unmögliche ist lediglich auf Gedankenexperimente beschränkt wie das 
vom schlangenartigen Türriegel. Das Moment des Staunens könnte in dieser Anek
dote aber zusätzlich (a) in der verblüffenden rhetorischen Verve des sprechenden 
haruspex gegenüber seinem Kontrahenten und (b) in der subkutanen Absurdität 
gesucht werden, dass der Vertreter der haruspicina höchst selbst das System, in dem 
und für das er wirkt, an den Abgrund einer begründeten Existenz stellt.

Mit diesem Beispiel könnte man sogar von einer Streuung als multidirektiona-
ler Verschiebung des mirabile sprechen, die Marcus seine ganze Argumentation 
über durchexerziert, um so auf alle erdenklichen Weisen ein Staunen über Quin-
tus’ argumentative Taktik als Ganze zu erzeugen. So zählt er zum Beispiel an 
einer anderen Stelle nicht mehr die Fülle der Quintus’schen Narrative (vgl. erneut 
Cic. div. 2, 27: exemplorum mirifica copia), sondern, im Gegenteil, auch manch eine 
Lücke im Beispielreigen seines Bruders unter die Auslöser seines Staunens (vgl. 
Cic. div. 2, 135: quod a te praeteritum esse miror). Hier reicht Marcus eine ‚Pseudo-
Anekdote‘ in der Art seines Bruders nach, die zwar den anekdotentypischen 
Shifter dicitur (vgl. ebd., 2x) aufweist, zugleich aber auch nach dem Muster von 
Quintus’ ‚Pseudo-Anekdoten‘ mit irrationalen Elementen eines sprechenden draco 
(immerhin nur im Traum) und der gelungenen Genesung des Ptolemaios und des 
Heeres durch ein mythisches Heilkraut (nun aber auf der Ebene der historischen 
Realität) bestückt ist (vgl. ebd.). Den Rezipienten kann die unausgesprochene Iro-
nie, die in der Nennung dieses Beispiels mitschwingt, nach all dem, was Marcus 
innerhalb seiner Argumentation schon davor explizit gemacht hat, nicht mehr 
verborgen bleiben. Diese dennoch subtile Ironie zeigt sich gerade wieder im um-
platzierten mirari: Nicht das Narrativ selbst (hätte es Quintus denn verwendet) 
mit seiner Staunen erheischenden These, dass sich die im Traum eingegebenen 
Informationen tatsächlich bewahrheitet hätten, sondern die Tatsache, dass Quin-
tus überraschenderweise keinen argumentativen Gebrauch von dieser Traumer-
zählung über Alexander den Großen gemacht hat, bringt Marcus zum Staunen.

Fazit und Ausblick
Dass das Moment der admiratio anekdotischer Narrative nicht ausschließlich für 
die Schrift De divinatione relevant ist, hat sich bereits in den vorherigen Kapiteln 10 
und 11 gezeigt, wo es – neben den Aspekten der aufklärerischen Gratwanderung 
sowie der Dynamik von Iteration und Demontage – als verbindendes Element der 
kommentarhaften Argumentationsstrategie der beiden Schriften De divinatione 
und De natura deorum mehrmalige Erwähnung fand; dort spielte vor allem das 
analogische Verhältnis der beiden Schriften eine Rolle, das durch die jeweilige 
Konstellation des folgenden Buches zum vorhergehenden bzw. die der Replik des 
Folgesprechers auf die Darstellung seines Kontrahenten zum Ausdruck kommt). 11 

 11 	Vgl. dazu die Seiten 179f. des Kapitels 10, wo ich bereits am Rande auf den Aspekt des mirari 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



211Q. gegen M. Cicero im Dialog De divinatione (III)

Grundsätzlich ist diese rezeptionsästhetische Kategorie aber auch über die beiden 
in diesen Kapiteln behandelten Werke hinaus von fundamentaler Wichtigkeit für 
den Bau, die Inhalte sowie die argumentative Funktion der Ciceronischen Anek
dote und – noch grundsätzlicher – für die Anekdote an sich, wie ich es auch im 
definitorischen Grundlagenkapitel 4 zu Ciceros facetiae und mit der Einführung 
des Parameters der Mirabilität der Anekdote in Kapitel 2 dargestellt habe. Beson-
dere Relevanz wird der Aspekt der admiratio auch im nächsten Kapitel zu Hans 
Blumenbergs Gebrauch dieses Narrativs als Denk- und Erzählform einer Philoso-
phie der Nachdenklichkeit haben; dass ebenso Cicero auf die admiratio der Anekdote 
zur Darstellung seines skeptischen Standpunktes zurückgreift, soll im Folgenden 
gezeigt werden.

*

der Anekdote eingehe (zu Cic. nat. deor. 3,  9–15 und 3,  50); auch in Kapitel  11, auf den Sei-
ten 197f. und in der Fußnote 17, komme ich schon auf die Taktik des Verschiebens des mirabile 
in der Schrift De natura deorum zu sprechen (zu Cic. nat. deor. 1, 71), wo die Verschiebung eben-
falls nach Art des Polyptoton zusätzlich in der Semantik und Grammatik des Wortes selbst 
manifest wird: mirabile – mirabilius (ebd.).

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



V 

Die Anekdote als Philosophem –  
Epistemologie der Anekdote

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



13

Philosophische Zugänge

Nachdenklichkeit

Que sçay-je? 1

Michel de Montaigne

Die Anekdote als skeptische Form (I)
Das Emblem der Montaigneschen Skepsis kann zunächst für die Haltung stehen, 
die der Anekdote in den Räumen der Wissenschaft immer wieder entgegenge-
bracht wurde. 2 Neben dem Fragen nach oder gar dem Hinterfragen ihrer Wissen-
schaftlichkeit soll es hier bei dem Blick auf das Wissen der Anekdote hauptsäch-
lich um philosophisches Wissen und die Epistemologie als einen Teilbereich der 
Philosophie gehen. Nach einem kurzen Überblick über die als ‚skeptisch‘ bezeich-
nete Rezeptionshaltung gegenüber der Anekdote und die rehabilitierenden Reak-
tionen darauf ist es Ziel dieses Kapitels, den und das Moment der Skepsis nicht so 
sehr im Rezipienten als in der Anekdote selbst als ihr genuin inhärent zu verorten 
und in ihr das sowohl sprachlich-formale als auch inhaltliche Abbild dieser spezi-
ellen Art der Philosophie zu sehen. Wie in den obigen Kapiteln sollen die Phäno-
mene des Ciceronischen Textes selbst sprechen und zeigen, wie die Anekdote als 
Strukturelement der skeptischen Philosophie schlechthin fungiert, sie einerseits 
immer wieder im Kleinen spiegelt und andererseits das Wissen der Skepsis und 
gerade die von der Skepsis implizierte Spannung von Wissen und Nichtwissen in 
passender Form wiedergibt.

Anekdotenkritik
Die Anekdote als Begriff war nicht lange auf dem deutschsprachigen literarischen 
Markt, als sie bereits als unbrauchbar für die Vermittlung philosophiegeschichtli-
chen Wissens eingestuft wurde. 3 Allen voran sorgte Georg Wilhelm Friedrich He-

 1 	 Siehe zu Montaignes Skeptizismus Fischer (2013); die zitierte Frage ziert emblematisch das 
Frontispiz mancher Ausgaben der Montaigneschen Essays.

 2 	 Siehe zur ‚Skepsis‘ an der Anekdote u. a. Zill (2014a) 33: „Denn nichts ist vermeintlich weni-
ger philosophisch als die arbiträre Form der Anekdote“; vgl. zum folgenden Gegensatzpaar 
Hegel vs. Nietzsche auch Zill (2014b) 27; zum augenscheinlichen Unbehagen gegenüber der 
Anekdote in der Philosophie ebenso Fleming (2011) 73.

 3 	 Siehe dazu v. a. Rohmer (1992) 566f.; bis ca. 1750 habe die Anekdote die Bedeutung eines nicht 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



216 Die Anekdote als Philosophem – Epistemologie der Anekdote

gel für das Postulat einer sachlichen und nüchternen Philosophiegeschichte, die 
sich allein aus deren Begriffen und Systemen speisen sollte, und verbannte die all-
zu persönlichen Lebensdetails aus ihr. 4 Dies war auch eine Absage an alles, was die 
Antike an Wissen über die Geschichte der Philosophie zur Verfügung gestellt hat, 
vornehmlich an Diogenes Laertios, dessen anekdotenreiche Texte noch bis in die 
Zeit Hegels ihre Wirkung entfalteten. 5 Hegels Ideengeschichte diametral entgegen-
gesetzt ist dann Friedrich Nietzsches Versuch, Philosophiegeschichte zu schreiben, 
in der die Anekdote als geeignetes Medium der Typisierung individueller Charak-
tere ihre Rehabilitierung findet. 6 Es sind die Signifikanz der Anekdote und ihre Ka-
pazität, größere Zusammenhänge, Begebenheiten und Charaktere in nuce abzubil-
den, die garantieren, dass – so Nietzsches prominente These – schon eine Handvoll 
ihrer Art zur Rekonstruktion eines ganzen philosophischen Systems genügten. 7

Ähnliche Zweifel und Skepsis, die Hegel genau daran hegte, finden sich bei 
dem Germanisten Walter Ernst Schäfer wieder, der die Anekdote auch im Span-
nungsfeld von Typisierung und Individualisierung zu bewerten sucht und da-
bei ihre Repräsentanz grundsätzlich in Frage stellt. 8 Hauptkritikpunkt dabei ist 
das Versäumnis der Anekdote, mit ihrer Neigung zu Selektion, Reduktion und 
Verkürzung die ins Licht genommene Person in ihrer Ganzheitlichkeit und Ent-
wicklung zu beleuchten, da jeder in der Anekdote auftretende Akteur wie eine 
„erstarrte Statue“ 9 sei.

Gänzlich unhinterfragt bleibt dieser auch als Repräsentanz der Anekdote be-
kannte Parameter in Wolfgang Röds Philosophischen Streifzügen im Licht von Anek­

für die Öffentlichkeit bestimmten Details gehabt; erst später sei der Begriff als eigene Text­
sorte, wohl erst nach 1800, geläufig geworden. Siehe dazu auch grundsätzlich erneut mein 
definitorisches Einleitungskapitel 2.

 4 	 Vgl. zum Gegensatzpaar Hegel vs. Nietzsche Niehues-Pröbstings (1983) Aufsatz „Anekdote 
als philosophiegeschichtliches Medium“; darin v. a. die Seiten 255f. und 272f.; für die Ge-
schichte der (Unwissenschaftlichkeit der) Anekdote mag vor allem Hegels Kritik an der 
antik(isierend)en Philosophiegeschichte ausschlaggebend gewesen sein.

 5 	 Siehe zur Rezeption des Diogenes Laertios in der Philosophie des 17. Jahrhunderts ebd., 256. 
Bemerkenswert ist auch Niehues-Pröbstings Feststellung zum „Hang zur Anekdote“ (262) 
der griechischen Philosophie und Literatur im Allgemeinen; vgl. ebenso 272f.

 6 	 Diese paradox anmutende Formulierung taucht so ähnlich bei Niehues-Pröbsting selbst auf 
(vgl. ebd., 276). Gemeint ist wohl, dass das Individuelle im Zuge von Anekdoten hinter Typen 
exemplarischen Gehalts zurücktritt, um so überindividuelle Gültigkeit zu erlangen; vgl. auch 
273f., 278 und 281f.

 7 	 Ebd., 255 und 280. Nietzsches Ausspruch ist der Topos der Anekdotenforschung; siehe dazu 
Zill (2014b); vgl. zu Nietzsches „Interesse am Anekdotischen der Philosophie“ auch Blumen-
berg (1987a) 133ff. Das Nietzsche-Zitat selbst lautet erneut: „Aus drei Anekdoten ist es möglich, 
das Bild eines Menschen zu geben; ich versuche es, aus jedem Systeme drei Anekdoten heraus-
zuheben, und gebe das übrige preis.“; Nietzsche (1954) 352. Dazu schon die Fußnoten 2, Seite 3, 
des Kapitels 1, sowie 31, Seite 27, des Kapitels 2 und 58, Seite 160, des Kapitels 9.

 8 	 Siehe Schäfers (1977) Monographie Anekdote – Antianekdote, v. a. die Seiten 14f. und 52.
 9 	 Ebd., 18; diese etwas platte Kritik taucht immer wieder auf, auch auf den Seiten 48, 52 und 65. 

Zu einer möglichen Dynamik von (Stereo-)Typisierung innerhalb von Anekdoten, ausgelöst 
durch die Anonymisierung ihrer Akteure, siehe mein Kapitel 8. Grundsätzlich scheint mir 
jedoch die Singularität anekdotischer Akteure zu überwiegen.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



217Philosophische Zugänge

doten, in denen Nietzsches Ansatz scheinbar in die Tat umgesetzt wird. Oft reicht 
nur eine Anekdote als assoziativer Aufhänger am Anfang eines Kapitels, um aus 
ihr Charakter, Denkweise und schließlich die philosophische Richtung des je-
weiligen Akteurs zu abstrahieren. 10 Die Sammlung und Lektüre von Anekdoten, 
die mit deren völliger Dekontextualisierung einer Art kommentierter Anthologie 
entspricht, ist dabei ausschließlich propositional ausgerichtet. Es geht Röd nicht 
so sehr darum, die Kompetenzen und Phänomene dieser literarischen Miniatur 
zu untersuchen oder gar nach einer besonderen Interferenz von Anekdote und 
Philosophie(geschichte) zu fragen, als vielmehr unabhängig von ihrem Wesen 
und ihrer Form aus dem Inhalt einer jeden Anekdote die „größeren Zusammen-
hänge“ 11 in den Blick zu nehmen.

Die Anekdote als skeptische Form (II)
In den nachfolgenden Kapiteln soll wie bisher im Gegensatz dazu die Anekdote 
in ihrer abstrakten Form an sich betrachtet werden, also frei von ihrer konkreten 
Erscheinung als Anekdote über einen Sokrates oder Thales. 12 Mit anderen Worten: 
Es gilt anhand von Beispielen unterschiedlichster – auch nichtphilosophischer – 
Inhalte, das einer jeden Anekdote eincodierte philosophische Potenzial zu abstra-
hieren. Beispielshalber sei ein zentrales Motiv herausgegriffen, das die Fähigkeit 
in sich birgt, Philosophie und Anekdote interferieren zu lassen: Anhand von zwei 
Sokrates-Anekdoten schildert Röd in seinem zweiten Kapitel, wie es das Staunen 
des Sokrates vermag, Nachdenken und Nachforschen auszulösen, was wiederum 
die Genese von Wissen zur Folge hat. 13 Die interessante Frage, warum dieses pro-
positionale Moment des wundersamen Staunens gerade in die narrative Form der 
Anekdote gegossen ist, bleibt unerwähnt. Schon an früherer Stelle konnte jedoch 
gezeigt werden, wie das Motiv des Staunens als potenziell ständiger Begleiter ei-
ner jeden Anekdote – egal auf welcher Ebene der Rezeption – fungiert. 14

Es scheint nun – besonders im Kontext dieses Kapitels betrachtet –, als ob die 
Anekdote über ihre Fähigkeit der Abbildung von Philosophie(geschichte) hinaus 
nachgerade erst zum Entstehen von Philosophie führt, eine These, die hier vor al-

 10 	Vgl. Röd (2013) 9, 77, 95, 131.
 11 	Ebd., 11.
 12 	Rüdiger Zill (2014a) 44 bringt den Gedanken, wenn auch nicht im Zusammenhang mit Wolf-

gang Röd, auf den Punkt: „Wann ist eine Anekdote aber eine philosophische Form? Dass 
die Person, der die Anekdote gilt, ein Philosoph ist – Thales etwa – kann natürlich nicht das 
Kriterium sein.“

 13 	Vgl. Röd (2013) 13–19. Röd beginnt dort mit der Anekdote von jenem Orakelspruch, der So-
krates zum weisesten Menschen der Welt deklarierte; sein Fazit dazu: „Das Staunen über den 
Orakelspruch setzte also bei Sokrates einen Prozeß in Gang, der ihn zur philosophischen 
Einsicht in die Grenzen des Wissens führte“ (13). Es folgt die γνῶθι-σεαυτόν-Erzählung mit 
demselben Fazit, dass „Staunen (…) zu vertieftem Nachdenken anregte“ (13), und darauf eine 
daraus entwickelte Skizze philosophischen Staunens bis Kant (vgl. 13–19).

 14 	Siehe dazu v. a. das vorherige Kapitel 12 „De ménager son admiration“ sowie die definitori-
schen Einleitungskapitel 2 und 4 zum Parameter der Mirabilität.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



218 Die Anekdote als Philosophem – Epistemologie der Anekdote

lem für die Denkräume der (Ciceronischen) Skepsis belegt werden soll. 15 Mehr als 
nur im von der Anekdote geforderten Rezeptionsverhalten des Zweifelns, Fragens 
und Nachforschens ist die Skepsis immer schon genuin in ihr als Form der Perfo-
ration und Subversion angelegt, die sich jeglicher Kontinuität und Teleologie wi-
dersetzt. Und es ist eben diese spezielle Art des Philosophierens, die sie einerseits 
für sich fordert und andererseits aus sich heraus hervorbringt oder gegebenenfalls 
in diese Richtung transferiert. 16

Die Nachdenklichkeit der Anekdote (nach Hans Blumenberg)
Den stärksten Impuls zu diesen Überlegungen liefert Hans Blumenberg mit sei-
ner Philosophie der Nachdenklichkeit. 17 Hier wird die Anekdote, laut Rüdiger Zill, 
insofern zur rein philosophischen Form, als sie ein Narrativ mit hohem Reflexi-
onspotenzial darstelle und sich jeder einfachen, klaren Interpretation entziehe. 18 
Dabei gehe es nicht um bloßes, monodirektionales Nachdenken, sondern um das 
Hinterfragen überkommener Denkmuster, um das Auftun von Umwegen und 
um multidirektionale Annäherungsversuche an ein und denselben Sachverhalt. 19 
Nicht vergessen werden darf hierbei, dass die Anekdote bei Blumenberg nicht nur 
philosophische Form, sondern vor allem auch philosophische Erzählform ist, die 
ihm als narrative Technik, als rhetorisches Mittel und Argument unabdingbar 
wird. 20 An dieser Stelle lohnt es sich, auch einen zumindest überblickshaften und 
exemplarischen Blick in das Werk Hans Blumenbergs zu werfen.

In drei kurzen Beiträgen – zwei davon tragen die kryptischen Titel „Nächt-
licher Anstand“ und „Verfehlungen“  –, versammelt Hans Blumenberg ähnlich 
wie Wolfgang Röd nach der Art einer Anthologie eine Reihe von Anekdoten; 21 

 15 	Christian Benne (2009) zeigt eindrucksvoll, wie sich die Skepsis neben ihrem Kern- und Ur-
sprungsbereich der Philosophie auch auf eine andere wissenschaftliche Disziplin, nämlich 
die der Philologie übertragen lässt. Die rezeptive Arbeit an der Anekdote kann also philoso-
phische und philologische Herangehensweise zugleich sein.

 16 	Siehe zu diesem Gedanken auch meine Kapitel 6 „Rhetorisches decorum“ und 7 „Transferierte 
sapientia“, wo es darum geht, dass die spezifische Darstellungsform der Anekdote eine be-
sondere Art des Philosophierens einfordert; Catos inflationärer Gebrauch der Anekdote und 
Laelius’ ‚fazetische‘ Filologie (zusammengenommen „Philosophie im Plauderton“) verlangen 
nach einer Philosophie der Lebenswelt. Zur Verbindung von Anekdote und Skepsis allge-
mein siehe Lobsien (2021).

 17 	Siehe dazu v. a. Zill (2014a) 45, (2014b) 29, 34f. und 40 und (2015) sowie Weber (1993) 196–212. 
Zur Verknüpfung von Anekdote und Nachdenklichkeit siehe zuerst auch Hans Peter Neureu-
ter (1973) 477–480; als definitorischen Parameter habe ich die Nachdenklichkeit bereits auf den 
Seiten 28–31 des einführenden Kapitels 2 besprochen.

 18 	Zill (2014a) 44 und (2014b) 28f.
 19 	Zill (2014a) 44ff.
 20 	Siehe zu Blumenbergs Strategie der Argumentation mittels Anekdoten den Aufsatz von Paul 

Fleming (2011) 73 und 75 sowie Hertfelder (2021).
 21 	Siehe Blumenberg (1984) „Verfehlungen. Glossen zu Anekdoten“ und (1988) „Nächtlicher An-

stand. Glossen zu Anekdoten“; vgl. zu ersterem Titel Fleming (2011) 80f. In dieser Reihe steht 
auch – noch ohne Übertitel – Blumenbergs (1983a) Beitrag „Glossen zu Anekdoten“; siehe 
zu allen drei Beiträgen erneut Weber (1993) 196–212; ebenso Zill (2015) und Reichel (2015) 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



219Philosophische Zugänge

diese erscheinen jedoch keineswegs isoliert, sondern in engem Zusammenhang 
positioniert, ganz als könnten die einzelnen Anekdoten erst in ihrer Kommunika
tion miteinander in mögliche Sinnzusammenhänge treten. In der Anordnung 
der Anekdoten, die augenscheinlich geographischen Kriterien folgt, ergeben sich 
seltsame Aporien. So finden zwei Anekdoten aus völlig unterschiedlichen Kon-
texten vereint durch den Ort ihrer Handlung eng zueinander und überwinden 
jegliche Zeitlichkeit. Ihre Überschriften „In Rom“ und „In Rom, etwas später“ 22 
könnten angesichts der zeitlichen Distanz von über 1700 Jahren nicht provokanter 
sein. Blumenberg bewertet erstere der beiden Anekdoten nicht nur trefflich als 
„vertrackte Geschichte“, die eine „subtile Rhetorik des Paradoxes“ 23 an den Tag 
lege, sondern schreibt die Vertracktheit und Paradoxie ihrer Form weiter, was sich 
an der Einfügung von Pointen („etwas später“) und dem kryptisch-prägnanten 
Stil zeigt. Form und Stil der Anekdote scheinen auf die Machart der ‚Anekdo­
ten-Glossierung‘ überzugehen, das augenscheinlich aporetische Narrativ eine 
Kommentarsprache der Aporie zu bevorzugen.

Dies mag auch ein Licht auf den ebenso kryptischen (Unter)Titel der drei 
Anekdotensammlungen werfen: „Glossen zu Anekdoten“. Sowohl die Vorstel-
lung der Glossierung im Sinne der Kommentierung einer mittelalterlichen Hand-
schrift als auch der feuilletonistische Stil der Glosse scheinen in einer (literatur)
wissenschaftlichen Zeitschrift fehl am Platz. Vielleicht dachte Blumenberg hier 
auch an eine Art Mischform: Denn einerseits interliniert er Anekdoten, das heißt, 
er fügt Orte als Titel ein und erweitert sie mit pointierten Zusätzen, andererseits 
erinnern die locker erzählenden Kommentare durchaus an journalistische Glos-
sen. Ist die Anekdote hier von der Glosse überhaupt noch zu unterscheiden oder 
durchläuft sie hier eine Metamorphose zur Glosse? Wie dem auch sei, Blumen-
berg führt dem Rezipienten meisterhaft vor Augen, wie die Anekdote sowie die 
von ihr ausgelöste ‚Umschrift‘ Aporie, Argwohn oder eben jene Blumenberg’sche 
Nachdenklichkeit auszulösen vermögen.

In einem der drei erwähnten Anekdotenkonglomerate bringt Hans Blumen-
berg die Nachdenklichkeit selbst explizit mit der Anekdote in Verbindung, wobei 
er in der Aussage, dass „der Erzähler (…) [seine] Anekdoten (…) dem Vergnügen 

sowie meinen Beitrag, Grandl (2021): „Wie sich Anekdoten kommentieren. Theorie einer ‚Af-
fordanz‘ der Anekdote (nach H. Blumenberg, L. Sciascia und M. T. Cicero)“, v. a. die Seiten 
203–208. Auch anderen narrativen Kleinformen, so etwa der Fabel, schreibt Blumenberg das 
Potenzial der Nachdenklichkeit zu; siehe dazu Blumenberg (1983b).

 22 	Blumenberg (1984) 391f.
 23 	Ebd., 392. Blumenbergs Verweis auf den Ursprung der Anekdote, Ciceros rhetoriktheoreti-

schen Großdialog De oratore – genauer: Ciceros Darstellung der facetiae (wie aus Kapitel 4, Sei-
te 74, Fußnote 33, bereits bekannt ist), gibt dabei reichlich Aufschluss über die mögliche Ent-
stehung der Formulierung der „subtilen Rhetorik des Paradoxes“. Das Narrativ steht nämlich 
bereits in seinem ursprünglichen Kontext unter dem Titel des Paradoxen; es dient als Beispiel 
(vgl. Cic. de orat. 2, 276: ut illud Nasicae [sc. dictum]) für die Kategorie eines subabsurdum, die von 
vorgetäuschten Missverständnissen – „Verfehlungen“? – handelt (vgl. Cic. de orat. 2, 275: Valde 
haec ridentur […], quae a prudentibus [quasi] per simulationem [non intellegendi] subabsurde salseque 
dicuntur.)

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



220 Die Anekdote als Philosophem – Epistemologie der Anekdote

und der Nachdenklichkeit der Jahrhunderte überliefert hat“, 24 die Nachdenklichkeit 
eindeutig auf Seiten der potenziellen Rezipienten verortet. Egal ob in kleineren 
Darstellungen oder den großen Schriften, der Anekdote ist in Hans Blumenbergs 
Werk ein fester Platz zugesichert. 25

In der kurzen Monographie Die Sorge geht über den Fluss begegnet man einer 
ähnlichen Strategie der „Umschrift“ oder „Fortschrift“ von Anekdoten. 26 Wieder 
erweitert Blumenberg beispielsweise die Pointe einer klar als Anekdote bezeich-
neten Szene einer Crew in Seenot um einen pointierten Kommentar mit „Moral“; 
die Crew führt misslicher Weise einen Atheisten an Bord, fürchtet, so den Zorn 
der Götter auf sich zu ziehen, und kann ihm im letzten Moment ein Stoßgebet ver-
bieten, um vor den Göttern weiterhin unbemerkt zu bleiben. 27 Wieder wächst sich 
die Anekdote in der philosophischen Feder Blumenbergs zur Glosse aus. Es wun-
dert somit nicht, dass die eben besprochenen Anekdoten zu den „Verfehlungen“, 
die eigentlich bereits separat in Aufsatzform gedruckt waren, hier erneut Eingang 
fanden und um weitere Anekdoten ergänzt und fortgeschrieben wurden. 28 Hier-
bei fällt jedoch auf, dass Blumenberg die Ergänzungen nicht nur vor und nach 
der zuvor als ‚Anekdotenkonglomerat‘ betitelten Reihe von Narrativen vornimmt, 
sondern auch innerhalb des Gefüges selbst. Dadurch wird die ursprüngliche Rei-
henfolge, und mit ihr die sich ergebenden Sinnzusammenhänge, aufgebrochen. 
Die eingefügte, also nichts anderes als glossierte Anekdote treibt dabei ihr Para-
dox auf die Spitze: Sie schließt eine Lücke, die zuvor gar nicht da war, und bleibt 
mit der Aufführung eines absurden Kurzschlusses selbst Lücke, indem sie die an-
gekündigte Information nicht preisgibt: 29 „Bekannt ist, dass auf dem Gipfel des 
Monte Sacro am Lago d’Orta an einem Sommernachmittag des Jahres 1882 etwas 
geschah, was niemals bekannt wurde“. 30

Die zentralen Verfahren dieser Neubearbeitung des eigenen Textes, die zugleich 
eine Rekontextualisierung und Rephrasierung von Anekdoten mit sich bringt, 

 24 	Blumenberg (1988) 50.
 25 	So wundert man sich nicht, dass der wie ein Glossar aufgebaute Sammelband Blumenberg 

lesen das Stichwort „Anekdote“ enthält (= Zill 2014b).
 26 	Blumenberg (1987b) 11.
 27 	Ebd. Interessant ist dort auch das Junktim „kynische Aussprüche und Anekdoten“, ganz als 

sei ein anekdotischer Stil speziellen Philosophenschulen zuordenbar; vgl. zu diesem Gedan-
ken auch mein Kapitel 5 „Erzähler und Gattungen. Zur Relation von persona, Stil, Institution 
und Argumentationstechnik“. Siehe zur speziellen Verbindung der Anekdote mit dem Zynis-
mus erneut die Fußnote 20, Seite 138, des Kapitels 8. Eine etwas andere Version der oben er-
wähnten Anekdote vom Atheisten an Bord findet sich auch bei Cicero: vgl. Cic. nat. deor. 3, 89.

 28 	Vgl. Blumenberg (1987b) 169–193; siehe dazu auch Fleming (2011) 80.
 29 	Das Bild der Lücke taucht auch prominent in der Fabel auf, die der Schrift ihren Namen ver-

leiht; Blumenberg (1987b) 198 entlarvt aus einer Art Unbehagen an der „Ordnung im Gang 
der Fabel“ eine entscheidende „Lücke im Zentrum der Fabel“ (ebd.), in der die Sorge einen 
Fluss durchquert. Erst die Entdeckung des negierten oder nicht extra erwähnten Details der 
Fabel regt ihren Interpreten oder ‚Bearbeiter‘ zur eigentlichen Interpretation an. Zur Anek­
dote als „Lücke“ siehe auch Schwindt (2021).

 30 	Blumenberg (1987b) 179.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



221Philosophische Zugänge

sind Iteration und Wandel. Sie kreieren einen Text, der analog zu seinem kon-
substantiellen Strukturelement, der Anekdote, Instabilität und Fragmentierung 
suggeriert und in seiner Fragilität Nachdenklickeit, bisweilen auch Skepsis schürt. 
In dieser Neubearbeitung zeigt sich zudem der Autor selbst nachdenklich, indem 
er höchst performativ das eigene Schriftmaterial mal wiederholt, mal ergänzt 
und damit auch transformiert. 31 Als verwandte Rezeptionskategorie taucht auch 
in dieser Schrift das Bild vom „Staunen“ auf, „das einmal als Ursprung philoso-
phischer Nachdenklichkeit gegolten hatte“ 32, und mag sich, wie eben gezeigt, in 
Blumenbergs Stil und Methodik, Philosophie zu schreiben, niederschlagen. Doch 
es bleibt weiterhin offen, ob es die Blumenberg’sche Philosophie ist, die einen spe-
ziellen Stil oder besondere Erzählformen wie Glosse und Anekdote erfordert, oder 
ob erst dieser Stil und diese Form seine Art der Philosophie hervorbringen, schei-
nen doch Form und Inhalt durchweg überaus eng verzurrt. 33

In dem Kapitel „Umwege“ beispielsweise darf die Anekdote mit ihrem Poten-
zial der Devianz oder Divergenz als Abbild des überschriebenen Konzepts nicht 
fehlen; Blumenberg gibt dazu eine Pyrrhos-Anekdote wieder, wie er sie bei Mon-
taigne findet, und bestückt sie wie gewohnt mit glossenhaft pointierten Einschü-
ben, die mit Aussagen wie „Auf den ersten Blick“ die Leser und Leserinnen zu 
Misstrauen und Skepsis anzustacheln verstehen, bis der Text selbst ins Mäandrie-
ren gerät und die Umwege zeigt, die gegangen und gedacht werden können. 34

Neben den für die Anekdoten-Forschung so wichtigen Überlegungen zur Ver-
knüpfung von Philosophie und Anekdote liefert Hans Blumenberg jedoch auch 
eine ganze Reihe rhetorischer und literaturtheoretischer Überlegungen zu der 
kleinen Form. In derselben Schrift Die Sorge geht über den Fluss zählt Blumenberg 
Evidenz und Signifikanz zu deren zentralen Parametern und weist auf die „Bild-
kraft“ und „Stärke der antiken Anekdote“ hin. 35 Ebenso ist er sich im Klaren über 
die Literarizität und Artifizialität der kleinen Form, die in bestimmten Momen-
ten – hier im Bereich der ‚letzten Worte‘ – geradezu autochthon hervorzusprießen 
scheinen. „Da entstehen imaginäre Anekdoten“, meint Blumenberg und spricht 
ihnen trotz ihrer potenziell Konsistenz vorspiegelnden Aufmachung die Freiheit 
von jeglichem Verdacht ab. 36 Wieder zeigt Blumenberg, wie bestimmte Themen 
die Entstehung von Anekdoten oder, andersherum, Anekdoten in ihrer Entste-
hung bestimmte Themen einfordern. 37

 31 	Zu Blumbergs Relektüre seiner eigenen Texte und der Iteration von Anekdoten siehe Zill 
(2014b) 40.

 32 	Blumenberg (1987b) 47.
 33 	Siehe erneut Fußnote 16 dieses Kapitels.
 34 	Blumenberg (1987b) 137ff.; siehe zum Konzept des Umwegs in Verbindung zur Nachdenklich­

keit auch Zill (2014b) 40f.
 35 	Blumenberg (1987b) 32 und 34. Siehe dazu auch mein Kapitel 2, Seite 26 mit Fußnote 29, wo ich 

die Evidenz der Anekdote kurz bespreche.
 36 	Blumenberg (1987b) 222.
 37 	Vgl. zur Verbindung von Anekdote und Tod Seite 137, Fußnote 19, des Kapitels 8 sowie Fuß-

note 41, Seite 95, des Kapitels 5. Die Verbindung ist allein deshalb schon eine prädestinierte, 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



222 Die Anekdote als Philosophem – Epistemologie der Anekdote

In der Schrift Schiffbruch mit Zuschauer liefert Hans Blumenberg wieder andere 
Elemente für eine Anekdotentheorie. Hier geht es ihm im Besonderen um die Re-
zeption von Anekdoten. So analysiert er, wie sie unter anderem ihre antiken Kon-
texte verlassen, immer wieder neuplatziert werden und – im Falle Montaignes – 
überraschende Wendungen erhalten; 38 es ist, als gehörte es zur Rezeption dieser 
kleinen Form, dass sie bei ihrer Iteration qua Wiederholung und Wandel ganz von 
selbst neue Pointen hervorbrächte. 39 Herausgegriffen sei auch der Begriff „Wan­
deranekdote (vom Schiffbruch des Philosophen)“, der deutlich macht, wie einzel-
ne Anekdoten unter dem Austausch ihrer konstitutiven Elemente – hier ihres Trä-
gers alias Akteurs – durch die Literaturen wandern. 40

Kabinettstück der Blumenberg’schen Anekdotentheorie und des Vorsatzes, 
Philosophie in Anekdoten zu schreiben, ist die Monographie Das Lachen der Thra­
kerin, für deren Genese es tatsächlich nur einer einzigen Anekdote bedarf, näm-
lich derjenigen über Thales’ Brunnensturz: Aufgrund seines forschenden Blickes 
gen Himmel übersieht er, was sich unmittelbar vor seinen Füßen befindet. Zwar 
erscheint für die Abstraktion der „Urgeschichte der Theorie“ aus ihr, so der Unter-
titel, die Anekdote in etlichen unterschiedlichen Ausformungen, die ihre Rezep-
tion im Laufe der Jahrhunderte hervorgebracht hat, doch bewahrt sie generell ihr 
vorgeprägtes Grundmuster. 41 In die vermeintlich untheoretische Form der Anek
dote wird also der Ursprung aller Theorie als Wesen der Philosophie und Wissen-
schaft gegossen, sei es, dass er im „Anreiz zum eigenen Nachdenken“ oder dem 
ersten „Erstaunen vor dem Kosmos“ 42 – den Blumenberg’schen Konstanten der 
Interferenz von Anekdote und Philosophie schlechthin – manifest wird.

Dieses Vorhaben der Abstraktion scheint auf den ersten Blick ein exegetisches 
zu sein, mit dem Ziel, den einzelnen Erscheinungen der Anekdote ihren konkreten 
Sinn abzugewinnen und ihre teils präfigurative, teils metaphorische Kraft auszu-
deuten. 43 Obschon hier also die Glossierung von Anekdoten einer Art Allegorese 
derselben weicht, weist Hans Blumenberg gleichwohl auf den metamorphen Cha-
rakter dieser kleinen Form hin, die sich im Prozess der Rezeption beispielsweise 
„zur Legende“ 44 auswachsen oder sich zunehmend vom Erscheinungsbild einer 

da sich in ihr die ultima verba des Todes so einwandfrei in die dicta der Anekdote verwandeln 
lassen.

 38 	Vgl. Blumenberg (2014) 15–19, v. a. auch die dortige Fußnote 8.
 39 	Siehe zum Begriff der Iteration erneut Cancik-Kirschbaum/Traninger (2015) 6f.; ich verwende 

ihn bereits in Kapitel 11, Seite 188, v. a. mit der Fußnote 2.
 40 	Blumenberg (2014) 9, Fußnote 1; siehe zum Begriff „Wanderanekdote“ auch erneut Grothe 

(1971) 89f.
 41 	Vgl. Blumenberg (1987a) 45; zum Gedanken der Rezeption siehe 22, 35, 53, 62ff. und 160. Dass 

dieses Grundmuster jenseits der Rezeption der Thales-Erzählung aber auch dem anderer 
Anekdoten ähnelt, darauf weise ich in Fußnote 36, Seite 79, des Kapitels 4 hin.

 42 	Blumenberg (1987a) 92.
 43 	Vgl. ebd., 17f.
 44 	Ebd.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



223Philosophische Zugänge

Fabel entfernen kann. 45 Diese explizit als „Transformationen der Anekdote“ 46 be-
zeichneten Vorgänge der Rekontextualisierung in den verschiedenen Literaturen 
und Epochen sprechen hierbei für sich. Die Anekdote wird zu einem, wenn man 
so will, Narrativ von hoher ‚Transferabilität‘, das stets „imaginatives Potenzial 
[zu] (...) Verformungen [und] (...) Umbesetzungen des Gestaltenbestandes“ 47 in sich 
trägt, aber auch formal teils Mängeln unterliegt, so, wenn das narrative Gebilde 
„unvollendet“ 48 bleibt, oder teils Fülle an den Tag legt, wie Blumenberg es im Falle 
einer „Überpointierung“ 49 beschreibt.

Dies klingt wie das zuvor beschriebene Phänomen, dass die Anekdote in ihrer 
Kommentierung oder rezeptiven Bearbeitung einen Stil fordert, der mit dem ih-
ren vergleichbar ist; ihre pointierte Sprache hat die exponentielle Genese weiterer 
oder gesteigerter Pointen zur Folge. Nicht anders lässt sich der Schlusssatz von 
Blumenbergs Monographie deuten, der die Darstellung der Rezeption der Thales-
Anekdote wie eine Pointe abschließt, schiefstellt und die Rezipienten in Aporie 
zurücklässt. Das von der Thales-Anekdote hervorgerufene Staunen und Lachen 
bleibt ein Staunen und Lachen am Ende von Blumenbergs Monographie über sie 
selbst; „das Ende der Philosophie“, so schließt Blumenberg, „kündige sich gerade 
damit an, wie sie selbst ihren Anfang behandelt wissen will“; 50 Anfang und Ende 
rücken hier nahezu austauschbar zusammen. Wenn also schon im Uranfang der 
Philosophie, im Augenblick der Anekdote, deren Ende aufscheint, warum dann 
überhaupt noch ihre Geschichte erzählen?

Dass Anekdoten eine anekdotische Schreibweise oder Anekdoten an sich her-
vorbringen, macht Blumenberg nicht nur erneut am Stil und fulminanten Aus-
gang seines Textes klar, sondern auch in der Beobachtung, dass die Thales-Anek
dote, die ihren Akteur als weltfremd markiert und sich genau darüber mokiert, 
höchstselbst zum Herausformen einer „Gegenanekdote“ 51 beigetragen hat, die 
den Philosophen, was dessen Praxisverständnis betrifft, rehabilitiert. Die Formu-

 45 	Vgl. ebd., 20. Siehe zur mit diesem Umbau der Fabel zur Anekdote einhergehenden Präzisie-
rung der Akteure (vgl. ebd., 13 und 20) und, umgekehrt, zu Fragen der „Typisierung“ und 
„Anonymisierung“ im Umfeld von Anekdoten (ebd., 18) erneut mein Kapitel 8.

 46 	Blumenberg (1987a) 52.
 47 	Ebd., 109.
 48 	Ebd., 107; „unvollendet“ ist eine Anekdote laut Blumenberg, wenn sie beispielsweise Apo-

phthegma, also ohne narrative Entfaltung eines Kontextes oder einer konkreten „Situation“ 
(ebd.) bleibt.

 49 	Ebd., 93 und 94f. Beim Begriff „Überpointierung“ denkt Blumenberg hier an die Folgen einer 
Rezeption, die die traditionell überlieferte Pointe in übertriebenem Maße dramatisiert; in 
diesem Falle ist dies die Hypothese vom tödlichen Ausgang von Thales’ Brunnensturz, wie 
sie sich erstmals beim Philosophiehistoriker Jakob Brucker findet.

 50 	Ebd., 162.
 51 	Ebd., 24ff. (mehrmals). Es handelt sich hierbei um die Erzählung, wie Thales sämtliche Oliven-

plantagen und Ölmühlen erwirbt, da er für das kommende Jahr eine gute Ernte voraussieht; 
der Geldregen des darauffolgenden Jahres zeigt, dass er als Philosoph aus seiner Voraussicht 
auch wirtschaftlichen Nutzen ziehen kann. Die Anekdote stammt u. a. aus Cic. div. 1, 111f.; 
vgl. zu einer möglicherweise komplementären Anekdote auch erneut Fußnote 36, Seite 79, 
des Kapitels 4; zu den ‚rivalisierenden‘ Anekdoten auch ausführlich Godart (2021).

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



224 Die Anekdote als Philosophem – Epistemologie der Anekdote

lierung der „Rivalität der beiden Anekdoten“ 52 macht die narrativen Miniaturen 
selbst zu Akteuren, die über das Ergebnis von Rezeption und Interpretation ei-
genständig und tatkräftig mitentscheiden.

Gerade in der Dichotomie von Theorie und Praxis, die in den beiden Anekdoten 
aufscheint und vor allem in der ersteren seit jeher angelegt ist, ergibt sich ein neu-
er, wichtiger Paramater der Anekdotentheorie: Propositional gesehen bringt Hans 
Blumenberg die Anekdote in engen Zusammenhang mit dem von Anfang an zen-
tralen Motiv der Diskrepanz „zwischen Lebenswelt und Theorie“, das sie eben im 
„Rencontre zwischen dem Protophilosophen und der thrakischen Magd“ 53 in nuce 
abbildet; in Analogie dazu wird ihm die Anekdote also auch zu einem formalen 
Treffpunkt von Lebensnähe und distanzierter, philosophischer Betrachtung; 54 aus 
narratologischer Perspektive gar zu einem metaleptischen Zwischenraum, der die 
vermeintlich so entfernten Bereiche in sich vereint. 55 Das heißt, auch wenn man 
Hans Blumenbergs Schriften – als Ganzes betrachtet – eine Rehabilitierung der 
Anekdote als Form philosophischer Reflexion alias Nachdenklichkeit abgewinnen 
kann und die Anekdote damit ihren Status auch als mögliche Form und Struktur
element wissenschaftlicher Schreibweise behauptet, lässt ihr Blumenberg – be-
sonders in den Ausführungen zum Lachen der Thrakerin – den Beigeschmack 
von Lebensnähe, Praxisorientiertheit und ‚Unernsthaftigkeit‘, welche man im ein-
gangs beschriebenen Prädikat der Unwissenschaftlichkeit wiederfinden mag.

Schwenkt man zuletzt noch den Blick von Hans Blumenbergs kleineren Schrif-
ten auf die seitenschweren Darstellungen, trifft man auf dieselben Strategien und 
Phänomene, entlang derer man Blumenbergs Theorie der Anekdote weiterzeich-
nen könnte. Symptomatisch – und exemplarisch herausgegriffen – ist hierbei, dass 
schon im ersten Kapitel seiner Schrift Arbeit am Mythos eine von Plutarch überliefer-
te Anekdote für die darzustellende Grunddichotomie von Mythos und Logos so-
wie deren Auflösung Pate steht; in ihr lernt Perikles mit seiner Angst vor einer Son-

 52 	Blumenberg (1987a) 98.
 53 	Ebd., 11; siehe dazu auch 17f. und 27f.
 54 	Siehe zu diesem Gedanken auch das Kapitel 8, in dem das „Demokratische“ dieser Erzähl-

form teils im Sinne einer lebensnahen, leichten Verständlichkeit und Zugänglichkeit und 
teils über das Phänomen der Anonymisierung und Einbeziehung aller in dieselbe condicio 
humana analysiert wird.

 55 	Die Überlegung zur Anekdote als Metalepse, die die beiden Bereiche Lebenswelt und Theo-
rie interferieren lässt, verdanke ich Melanie Möller; siehe zu diesem Verhältnis von ‚Kunst 
und Leben‘ auch ihre Monographie Talis oratio – qualis vita. Zu Theorie und Praxis mimetischer 
Verfahren in der griechisch-römischen Literaturkritik (2004). Vgl. zu einem ähnlichen Ansatz auch 
Dieter Thomä et al. (2015) Der Einfall des Lebens. Theorie als geheime Autobiographie; als sympto-
matisch dafür und unmittelbar anschlussfähig an Blumenbergs Methode mag beispielsweise 
Thomäs Adorno-Kapitel „Der Händedruck der Wildsau“ gelten (153–167); er beginnt es mit 
„den zwei merkwürdigsten autobiographischen Szenen, die sich in Adornos Schriften fin-
den“ (153) und bringt dann auf den Punkt: „Beide Anekdoten sind von Adorno-Interpreten 
als Schlüssel zu dessen Leben und Werk verwendet worden“ (154). Siehe zur Verbindung von 
Anekdote und Lebenswelt auch erneut Fleming (2012) „On the Edge of Non-Contingency: 
Anecdotes and the Lifeworld“ sowie Kapitel 6, Seiten 110ff., v. a. mit Fußnote 36, und Kapi-
tel 7, Seiten 121–125, v. a. mit Fußnote 31.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



225Philosophische Zugänge

nenfinsternis umzugehen. Das kommentierende Beiwerk Blumenbergs, wie „der 
rhetorische Rückschlag der Anekdote“ oder ihre Kraft zu „veranschaulich[en]“, 
sind angesichts der vorhergehenden Ausführungen reine Wiederholung. 56

So verwundert auch nicht das erneute Auftauchen des „anekdotisch“ tradier-
ten „Protophilosophen“ Thales, der scheinbar Mythos und Logos in sich vereint: 
Zwar schaffe er es nicht, die unheimlichen Mysterien der Welt ganz zu erklären, 
erreiche es aber wie der Mythos, das Unheimliche in gewisser Weise heimlicher 
zu machen und kinderschuhhafte Impulse zu einer reinen Theorie zu geben. 
Blumenberg stellt sich hier entschieden gegen die vereinfachende „Formel vom 
Mythos zum Logos“, zumindest was die – der Vereinfachung geschuldete – Stilisie-
rung hin zu einem „Nullpunkt“ betrifft, in dem ein ursprungshaftes Staunen als 
Auslöser und Ankündigung für „die natürliche Bestimmung des Menschen zur 
Erkenntnis als Bewusstsein seines Nichtwissens“ inszeniert werde. 57 Sind diese 
Gedanken wiederum Revision der Ausführungen zu seiner „Urgeschichte der 
Theorie“ oder gar Kritik an der Form der Anekdote, die vermeintlich nur punk-
tuell und in Momenten zu denken vermag? Oder stellen sie erneut Blumenbergs 
nachdenkliche Umwege dar, die sich in Relektüre, Wiederschreiben und Umden-
ken manifestieren, frei nach dem Motto „Nachdenklichkeit heißt: Es bleibt nicht 
alles so selbstverständlich, wie es war“? 58

Fazit und Ausblick
Auf der Welle der so zahlreichen Blumenberg’schen Impulse ließe sich analog 
schließen: Anekdote heißt: Es bleibt nicht alles so selbstverständlich, wie es war. 
Denkt man ihr Nachdenklichkeitspotenzial, das sie eindrucksvoll im Denkraum 
von Theorie und Philosophie etabliert hat, weiter, so ließe sich dieses Vorhaben 
auf folgende, eingangs erwähnte Frage zuspitzen: Eignet der Anekdote – über ihre 
allgemeine Erscheinung als philosophische Form hinaus – nicht im Speziellen ge-
nau eine Form der Philosophie in besonderer Weise, nämlich die der Skepsis, deren 
Nachdenklichkeit, folgt man Cicero und Montaigne als zwei Ikonen vormoderner 
Skepsis, nie ein Ende hat und in deren Weltsicht Selbstverständlichkeit ohnehin 
deplatziert ist? 59 Lässt sich die Anekdote zudem unabhängig von ihren philoso-
phischen Akteuren wie einem Sokrates oder Thales und unabhängig von einem 
genuin philosophischen Kontext als abstrakte Form generell als Figur der Skepsis 
fassen oder als ein Narrativ, das philosophische Skepsis nachgerade erst hervor-
bringt? Möchte man diesen Annahmen Folge leisten, liegt es nun – in einer Art 

 56 	Blumenberg (2017) 17f.
 57 	Alle Zitate ebd., 32f.
 58 	Blumenberg (1981) 61.
 59 	Oder ist schon im Begriff der Nachdenklichkeit die Skepsis miteingeschlossen? Kirk Wetters und 

Florian Fuchs (2014) warnen jedoch vor einer vereinfachenden und pauschalisierenden Gleich-
setzung der Begriffe Nachdenklichkeit und Skepsis bei Hans Blumenberg (v. a. 284); vielmehr 
könnte das Konzept der Nachdenklichkeit zu einem Teil für eine spezielle Art der Skepsis ste-
hen, die sich bei Blumenberg eher als eine Art Anti- oder Metaskepsis ausnimmt (vgl. 286ff.).

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



226 Die Anekdote als Philosophem – Epistemologie der Anekdote

komparatistischem Ansatz – daran zu zeigen, dass schon Cicero beträchtliche Vor-
arbeit zu einer derartigen Philosophie in Anekdoten geleistet hat. 60 Der Ansatz soll 
wie in diesem theoretischen Vorspann facettenreich sein: Neben der basalen Frage 
nach dem Transport von philosophiegeschichtlichem und philosophischem Wis-
sen in Anekdoten soll vornehmlich auch der Überlegung nachgegangen werden, 
inwiefern gerade die Anekdote in ihrer bruchhaft-kleinen Form dieses Wissen zu 
dynamisieren und erst in ihrem Auftreten eine Spannung zwischen den Möglich-
keiten und Unmöglichkeiten des Wissens zu evozieren vermag – Überlegungen, 
die die Anekdote mitunter zu einer Art Prüfstein des Wissens machen, die ent-
sprechend der Manier des Skeptikers auf den Plan tritt und selbst das selbstver-
ständlich Anmutende zu hinterfragen versteht (vgl. Kap. 15 und 16). Schließlich 
wird sich in einigen Passagen aus Ciceros philosophischen Schriften zeigen, wie 
die Anekdote in ihrem Talent, Großes auf Kleines zu reduzieren – das sich umge-
kehrt mit Hilfe des semiotischen Verfahrens der Induktion auch wieder vergrö-
ßern lässt –, regelrecht zum Abbild Ciceronischer Skepsis und Epistemologie, zu 
einer mise en abyme Ciceros Methodik der philosophischen Schriftstellerei wird 
(vgl. Kap. 17).

Vor dieser Interpretation des Ciceronischen Werkes im Spiegel von Anekdo
ten muss neben den eben ausgeführten theoretischen Vorüberlegungen, die die 
einschlägige Wissenschaft bietet und auf die an geeigneter Stelle zurückgegriffen 
wird, auch noch der Frage nachgegangen werden, welche Konzepte von Episteme 
und Epistemologie bei Cicero greifbar sind und in welchen Kontexten und Dis-
kursen sie sich bewegen (vgl. Kap. 14 und 15).

*

 60 	Was ich im Folgenden speziell zu Ciceros philosophischer Skepsis im engeren Sinne ausfüh-
ren werde, kann in Ansätzen auch schon an zahlreichen anderen Stellen dieser Arbeit beob-
achtet werden. Am stärksten denke ich dabei zurück an Kapitel 4 und die dort zusammen 
mit dem Parameter der Mirabilität benannte hermeneutische Krise; ebenso an die Kapitel 10–12, 
in denen es um Marcus Ciceros Ausdruck seiner Skepsis (in Anekdoten an Quintus Ciceros 
‚Pseudo-Anekdoten‘) geht. Grundsätzlich lohnt es sich aber – und dafür steht die obige These 
der Abstraktion der anekdotischen Form an sich –, bei jedem konkreten Beispiel dieser Arbeit 
nach einem eincodierten Moment der Skepsis (eben im Sinne der definitorischen Mirabilität 
oder Nachdenklichkeit) zu fragen, sei es, dass sie sie inhaltlich oder formal in sich selbst bereits 
abbildet oder im Nachhinein generiert, durch die Überraschung in ihrer Pointe, durch ihre 
vermeintliche Fehlplatzierung im (neuen) Kontext oder ersichtlich an der folgenden Kom-
mentierung durch den Autor/ihren ‚Verwender‘. Auch wenn es also im Folgenden um phi-
losophisches Wissen an sich geht, finden sich gleichwohl immer wieder auch Beispiele aus 
und Querverweise in Ciceros Rhetorik, auf die die Skepsis als Methode freilich ebenso stark 
eingewirkt hat.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



14

Ciceronische Konzepte der scientia (I)

Wissen und Diskurs

DICICA. Dice che. Non «si dice che», ma uno solo, innominato, «dice 
che». È l’incipit di ogni aneddotica malignità, di ogni racconto sulle 
disgrazie altrui. Il «dicica» alleggerisce la responsabilità del narratore, 
come nel «si dice» italiano, ma al tempo stesso rende più segreta, più 
esclusiva, più preziosa e godibile la notizia. Non la sanno tutti. Era uno 
solo a saperla. E ora siamo in tre. 1

Leonardo Sciascia

Exklusives Wissen
Die Exklusivität anekdotischen Wissens, die sich, folgt man Leonardo Sciascias poin-
tierter Analyse, zumindest im Bereich des Mündlichen wie eine flüsterpostartige 
Weitergabe ausnimmt, hat in der Sphäre des Schriftlichen und des Wiedererzählens 

 1 	 Sciascia (2012) 62 – „DICICA. Er sagt, dass. Nicht ‚man sagt, dass‘, sondern ein einzelner, namen­
loser, ‚sagt, dass‘. Es ist der Auftakt zu jeglicher anekdotischen Boshaftigkeit, zu jeglicher Erzäh­
lung über das Unglück eines anderen. Das ‚dicica‘ erleichtert die Verantwortung des Erzählers, 
wie das italienische ‚man sagt‘, aber zugleich macht es die Information geheimer, exklusiver, 
wertvoller und erfreulicher. Nicht alle kennen sie. Nur ein einziger kannte sie. Und jetzt sind 
wir zu dritt.“ Vgl. dazu auch Sciascias Lemma „COMU DISSI CHIDDRU“ – „Wie der eine da 
gesagt hat“ (55f.), mit dem er die Anekdote im kollektiven Gedächtnis platziert; sie kann sozusa-
gen proverbiale Zeitlosigkeit erreichen (ebd.: „Una battuta d’autore, anche se l’autore resta inno-
minato. Ed ha di solito dietro un aneddotto, un mimo. È stata pronunciata, insomma, a suggello 
di un caso preciso: e chi la ripete è di solito in grado di raccontarlo. Ancora individualizzata e 
particolare, è come sul punto di passare al patrimonio di saggezza della collettività, di diventare 
modo proverbiale o proverbio, di perdere l’attribuzione a ‚quello‘ e di diventare dell’«antico» 
e di tutti.“ – „Der Witz eines Urhebers, auch wenn der namenlos bleibt. Und für gewöhnlich 
hat er eine Anekdote, einen Mimen im Schlepptau. Kurzum, er war ausgesprochen worden, 
um eine bestimmte Begebenheit zu besiegeln: Und wer ihn wiederholt, ist normalerweise fä-
hig, diese zu erzählen. Wenn auch noch individualisiert und besonders ist sie schon immer 
im Begriff, Erbgut des kollektiven Gedächtnisses, Redensart oder Sprichwort zu werden, die 
Zuordnung zu ‚dem einen da‘ zu verlieren und Teil des ‚Damals‘ und aller zu sein.“). Vgl. zur 
‚Ent-Individualisierung‘ anekdotischer Akteure auch mein Kapitel 8. Übrigens erinnert – so 
meine These in meinem Beitrag „Wie sich Anekdoten kommentieren. Theorie einer ‚Affordanz‘ 
der Anekdote (nach H. Blumenberg, L. Sciascia und M. T. Cicero)“ – Leonardo Sciascias Glossar 
zu (anekdotischen) Redewendungen an Hans Blumenbergs anekdotische Metasprache in sei-
nen „Glossen zu Anekdoten“; wie Blumenbergs Kommentare die Anekdote in der ihr eigenen 
Form weiterschreiben, enden Sciascias kurze, narrativierte Lemmata oft in Pointen. Siehe zu 
einer Besprechung der beiden Sciascia-Zitate Grandl (2021), v. a. die Seiten 211–214.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



228 Die Anekdote als Philosophem – Epistemologie der Anekdote

plötzlich das Potenzial, Sprünge zu tun und von einem ‚Wisser‘ gleich auf zwei oder 
mehr Mitwisser zu kommen. Dennoch bleibt die von Sciascia evozierte Konstella-
tion von erzählter Person, Erzähler und dem so charmant miteinbezogenen Leser 
überschaubar und der Exklusivität des anekdotischen Inhalts angemessen. Exklu-
siv sind aber generell alle Eintragungen, die Sciascia in seinem kleinen Wörterbuch 
sizilianischer Redewendungen vornimmt, und er ist sich der Marginalität seines zu 
vermittelnden Sprach- und Geschichtswissens mit Lokalkolorit durchaus bewusst. 2 
Ebenso exklusiv und frappant klar umrissen ist die eben erwähnte Personenkon-
stellation: Der großväterliche Erzähler sichert Wissen für die jüngeren Generatio-
nen, widmet das Buch „seinen Enkeln Fabrizio, Angela, Michele und Vito: Damit sie 
erinnern“. 3 Da fühlt man sich als dritter fast zu Unrecht mit hineingezogen!

Die Dialoge Ciceros kennen Exklusivität und Konstellation dieser Art, schei-
nen geradezu in ihnen zu leben. 4 Eine ähnlich intim-familiäre Personenkonstel-
lation zeigt sich beispielsweise in Ciceros Dialog Partitiones oratoriae, in dem die 
Weitergabe von rhetorischem Wissen an den Sohn (vgl. Cic. part. 1: tradidisti) zur 
Herzensangelegenheit des Vaters wird (vgl. ebd.: An est, mi Cicero, quod ego malim 
quam te quam doctissimum esse?). 5 Durch das sich entwickelnde Frage- und Ant-
wortspiel nimmt sich der Vater gekonnt heraus, das Erinnerungsvermögen seines 
Sohnes zu prüfen und im selben Zug auch zu sichern (vgl. Cic. part. 2: Sic enim […] 
ego te meminisse intellegam). 6

Nun scheint zwar Ciceros rhetorisches Wissen zu jener Zeit auf den ersten Blick 
nichts Nischenhaftes oder (im etymologischen Sinne) Anekdotisches an sich zu 
haben wie Sciascias vom Aussterben bedrohtes mündliches Kulturgut entrück-

 2 	 Vgl. Sciascia (2012) 11f.: „Isola nell’isola (…) questa specie di sistema di isole nell’isola: l’isola-
vallo (i tre valli in cui la divisero gli arabi) dentro l’isola Sicilia, l’isola-provincia dentro l’isola-
vallo, l’isola-paese dentro l’isola provinicia, l’isola famiglia dentro l’isola paese, l’isola-indi-
viduo dentro l’isola famiglia“ – „Insel in der Insel (…) diese Art von System von Inseln in der 
Insel: Die ‚vallo‘-Insel (die drei ‚valli‘, in die sie die Araber teilten) in der Insel Sizilien, die 
Provinz-Insel in der ‚vallo‘-Insel, die Dorf-Insel in der Provinz-Insel, die Familien-Insel in der 
Dorf-Insel, die Individuen-Insel in der Familien-Insel.“ oder 17: „storia minima“ – „winzig 
kleine Geschichte“. Siehe zu diesem Moment des Nischenartigen auch Riccobono (2011).

 3 	 Vgl. die vorangestellte Widmung: „Ai miei nipoti Fabrizio, Angela, Michele e Vito: perché 
ricordino“.

 4 	 Dazu gehört unter anderem, dass Cicero seine Dialoge abseits von Rom platziert. Abschot-
tung und Distanz treten ferner durch die relativ geringe Anzahl von Personen, die allesamt 
der römischen Elite angehören, noch deutlicher hervor. Die inhaltliche Substanz der Dialoge 
ergibt sich dabei ausschließlich aus deren Gesprächen, in denen sich Alt (und oft auch Jung) 
zusammenfinden. Neben den im Folgenden genauer betrachteten Dialogen Partitiones orato­
riae und Brutus ließe sich ebenso Ciceros Schrift Laelius heranziehen; die Szenerie ist explizit 
auf das häusliche Milieu, das Personal auf wenige Vertraute begrenzt (vgl. Cic. Lael. 2: memini 
domi in hemicyclio sedentem [sc. Scaevolam], ut solebat, cum et ego essem una et pauci admodum fami­
liares); vgl. dazu auch Cic. nat. deor. 1, 6.

 5 	 Siehe zu diesem Wissenstransfer im familiären Umfeld und der Vater-Sohn-Beziehung Ar-
weiler (2012) 21f.

 6 	 Alle Zitate folgen der Ausgabe Marci Tulli Ciceronis Rhetorica. Tomus II. Brutus. Orator. De opti­
mo genere oratorum. Partitiones oratoriae. Topica, ed. A. S. Wilkins, Oxford 1982.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



229Ciceronische Konzepte der scientia (I)

ter Zeiten, doch, folgt man Cicero selbst, gilt es immer noch, zumindest was die 
Rhetorik als Lehre betrifft, sie in das Rom jener Zeiten erst einmal einrücken zu 
lassen. 7 Crassus hätte einzelne Beiträge zu dieser Materie, wie er es in Ciceros 
Dialog De oratore gegenüber Antonius mit der schmeichelnden Bitte um das Teil-
haben an dessen rhetorischem Wissen macht, sonst nie als dicendi mysteria (Cic. de 
orat. 1, 206) bezeichnen können; 8 es handelt sich also – zumindest und besonders 
noch zum fiktiven Zeitpunkt des Dialogs – um ein Wissen, das trotz dem Kursie-
ren erster Schriften vornehmlich auf einer mündlichen Weitergabe beruht. Die 
Formulierung mysteria mag sich einerseits wie ein Scherz gegenüber Antonius, 
wie eine übertriebene Bezeichnung für dessen libellus (vgl. ebd.) lesen, dessen Pu-
blikation ihm im Nachhinein peinlich ist, doch zeigt sich darin erneut die Exklu-
sivität all dieses Wissens, das sogar die kurz vor der Einweihung oder – in der 
Sphäre der Mysterien bleibend – kurz vor der Initiation stehenden Dialogpartner 
leidenschaftlich einfordern müssen. 9 Ciceros literarische Produktion, so scheint 
er zumindest selbst zu suggerieren, ist kein Pamphlet für die breite Öffentlichkeit, 
sondern kommt eher einem Thesaurieren von Wissen gleich, zu dem zunächst, 
das heißt (in Analogie zur abgebildeten Dialogsituation) zeitgleich zu ihrem Ent-
stehen, nur die auserwählte Elite steuernden Zugriff hat. 10 Eine Häufung von 
Verben, deren Präfigierung auf Entäußerung, auf die Umkehrung der An-ek-do-
tierung im wahrsten Sinne des Wortes aus ist (vgl. Cic. de orat. 1, 206f.: proferre, exci­
dere, explicare, enuntiare, exponere), macht den Inhalt von Antonius’ nachfolgendem 
Gesprächsanteil zu einem – erneut mit Sciascia gesprochen – „viel geheimeren, 
exklusiveren, preziöseren und lustvolleren“ Gegenstand.

Das Anekdotische der Partitiones oratoriae wiederum, auch als Konzept der Cice-
ronischen Dialoge im Ganzen, das hier mehr und mehr zu Tage gefördert werden 
soll, zeigt sich aber vor allem an der Imagination dieses singulären Zusammen-
treffens von Vater und Sohn, dessen Verantwortungsbewusstsein in der Tradition 
von Wissen sich eindeutig mit den Intentionen Sciascias kreuzt – auch wenn oder 

	  7 	Dafür kann beispielsweise die Grundsatzdebatte zwischen Crassus und Antonius über den 
Anteil der Rhetorik an natura und ars oder auch darüber, wie weit das Wissen des Rhetors zu 
fassen ist, in Ciceros erstem Buch der Schrift De oratore stehen; siehe an deren Anfang auch 
die kurze Skizze der Geschichte der römischen eloquentia (vgl. Cic. de orat. 1, 5–23). Vgl. dazu 
auch Cic. inv. 1, 2 und 5.

	  8 	Die Formulierung mysteria taucht erneut in Ciceros Academici libri auf (vgl. Cic. ac. 2, 60), dort 
als Charakterisierung philosophischer Wissensbestände, die nach einer analogen Etablie-
rung auf römischem Boden verlangen; siehe zu dieser „Mysterienmetapher“ Kirchner (2005).

	  9 	Auch das Wort libellus, das an die kleinen, innovativen Formen der Neoteriker erinnern mag, 
könnte hier ein Hinweis auf die Seltenheit und Neuheit von bisher kaum oder nur vage „he
rausgegebenen“ rhetorischen Inhalten sein, die noch auf ihre entsprechende Etablierung 
warten. Diese Idee verdanke ich Melanie Möller.

 10 	Siehe zum Themenkomplex ‚(rhetorisches) Wissen und Elite‘ Steel (2013) und zur selben Pas-
sage auch Dugan (2013) 32: „Rhetorical theory is thus filtered through the etiquette and cul-
tural codes of the Roman elite.“ Vgl. dazu auch Rawson (1985) und (1991) u. a. 204–222 sowie 
zum intellektuellen Hintergrund Ciceros rhetorischer Schriften allgemein Wisse (2002) und 
Corbeill (2013).

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



230 Die Anekdote als Philosophem – Epistemologie der Anekdote

gerade weil das Wissen in kleinem Kreis verweilt. 11 Im Falle der Partitiones (und 
Sciascias Glossar) findet die Wissensvermittlung sozusagen auf kleinstmöglichem 
Raum, in einem οἴκος oder Haushalt statt; gleichwohl (und zugleich) widerfährt 
diesem οἴκος ein beinahe exponentielles Wachstum im Moment der Publikation 
seiner Darstellung. 12 Was also tun mit dem Paradox, dass man als Leserin oder Le-
ser zwischen der fingierten Mündlichkeit und Exklusivität und dem tatsächlichen 
Zugang zur schriftlichen Fixierung gewissermaßen das fünfte Rad am Wagen 
bleibt (vgl. erneut Sciascias: „E ora siamo in tre“)?

Auch in Ciceros Brutus findet sich der Rezipient mit dem merkwürdigen Hin-
weis konfrontiert, dass das Gelesene eigentlich gar nicht für die Öffentlichkeit be-
stimmt war. 13 Cicero appelliert an die Schweigebereitschaft seiner Dialogpartner 
(vgl. Cic. Brut. 231: tacere, taciturnitas), die ihm willig garantieren, dass die persönli-
chen Urteile über die ausgewählten und als erwähnenswert empfundenen Redner 
Roms nicht den Raum verlassen (vgl. ebd.: ne per nos hic sermo tuus emanet). Medi-
um und Sphäre dieses Ciceronischen Dialoges sind mit dem Begriff sermo klar als 
mündlich definiert. Sogar im darauffolgenden Dialog Orator, bei dem Cicero ganz 
im Gegenteil dessen schriftliche Konzeption hervorhebt (vgl. Cic. orat. 148: hic li­
ber; und vgl. 237), wird beim Rückblick auf das Gespräch Brutus an der Idee des-
sen gewissermaßen virtuellen Existenz in Ciceros Erinnerung festgehalten (vgl. 
Cic. orat. 23: in illo sermone […] recordor […] me) und dieser somit zum alleinigen Gut 
der Augenzeugen und Eingeweihten. 14

 11 	Vgl. zur Verknüpfung von (rhetorischem) Wissen und Verantwortung erneut Arweiler (2012) 
240ff. Siehe zum Moment des singulären Zusammentreffens und des wiederholten Stich-
worts nuper auch das Kapitel 17, insbesondere Seite 279, Fußnote 36; vgl. ebenso Cic. Lael. 2: 
incidere als Marker der (vermeintlich) zufälligen Themenwahl.

 12 	Bei der im Falle der beiden Beispiele nahezu wörtlich zu nehmenden Metapher des οἴκος 
beziehe ich mich auf ein vom SFB 980 „Episteme in Bewegung“ entwickeltes Konzept: die 
Bezeichnung von netzwerkartigen Wissensgemeinschaften mit dem Term ‚Wissensoikono-
mien‘. Dabei geht es entgegen der Kategorie des Netzwerks nicht nur um die Verbindung 
der Gemeinschaft an sich, sondern auch vor allem um die dynamischen Aushandlungspro-
zesse, denen Wissen und Geltungen unterliegen, und um die reziproken Beziehungen, die 
innerhalb dieser Oikonomie bestehen und das zu vermittelnde Wissen damit stets in Be-
wegung halten. Zudem beschränken sich die ‚Wissensoikonomien‘ nicht auf soziologische 
Fragen und anthropomorphe Akteure. Siehe zu diesem Konzept auch den Sammelband 
Wissensoikonomien. Ordnung und Transgression vormoderner Kulturen, Schmidt et al. (2021). Auf 
die oikonomische Vermittlung rhetorischen Wissens durch Cicero pater im obigen Beispiel 
mögen genauso Aspekte der Darstellung (Dialog) oder eben der Zugänglichkeit (exklusiv vs. 
öffentlich) einwirken. Ebenso kann der bereits vorliegende rhetorische Wissensbestand, den 
Cicero auch in anderen Werken behandelt oder der in Griechenland längst Tradition war, 
als eigene ‚Wissensoikonomie‘ gelten; somit mag eben auch der potenzielle Rezipient in den 
Vater-Sohn-οἴκος mit hineingeraten oder darin einen neuen, erweiterten οἴκος gründen.

 13 	Siehe zum genannten Paradox auch Alain Gowings (2000) Aufsatz „Memory and silence in 
Cicero’s Brutus“; zum Aspekt des Verschweigens in Bezug auf Ciceros Caesar-Darstellung im 
Brutus Lowrie (2008).

 14 	Zum wiederkehrenden Bild der memoria als Überlieferungsträgerin philosophischen und 
rhetorischen Wissens siehe erneut Cic. Lael. 2: memini.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



231Ciceronische Konzepte der scientia (I)

Am Ende des Dialogs Brutus stilisiert Cicero sich und seinen Freund Brutus zu 
den letzten wahren Vertretern und zugleich Bewahrern der römischen Beredsam-
keit (vgl. Cic. Brut. 330: Nos autem, Brute, […] orbae eloquentiae quasi tutores relicti su­
mus) und zeichnet das Bild der Rhetorik als einer verwaisten jungen Frau, die besser 
in den eigenen vier Wänden gehalten wird (ebd.: domi teneamus eam saeptam), um sie 
vor den falschen Leuten zu beschützen. Einerseits gilt es also, Wissen zu sichern, 
andererseits dieses Wissen vor allzu großer Verbreitung und der damit drohenden 
„Vulgarisierung“ zu schützen. Mit einem Wortfeld des physischen Schützens (vgl. 
ebd.: tutores, custodia, tueri, prohibere) macht Cicero seinen Text zu einem wahren 
Hort des Wissens und sichert sich zugleich auch eine Art Wissensmonopol, indem 
er diesen Hort nur für die Engsten zugänglich macht (vgl. Cic. Brut. 20: ede illa […] 
et Bruto et mihi). Die Tür für den Leser, an diesem intimen Netzwerk teilzuhaben, 
bliebe nur im Falle dessen intellektueller Bereitschaft offen.

Familientraditionen, Wissensmonopole
Der οἴκος im wörtlichen Sinne, die enge Familie als Netzwerk, innerhalb des-
sen Wissen weitergegeben wird und das seine eigenen Diskurse zu gründen 
vermag, ist somit nicht unerwartet eines der großen Themen des Ciceronischen 
Brutus. 15 Im Versuch, so könnte man ihn am besten beschreiben, ein Lexikon der 
römischen Redner von ihrem Ursprung an zu entwerfen, steht Cicero, was die 
frühsten Zeiten betrifft, vor einem quellenlosen Nichts. Nur aus den politischen 
Taten schemenhafter Helden lassen sich bisweilen Mutmaßungen über ihre rhe-
torischen Fähigkeiten anstellen (vgl. Cic. Brut. 52–56: suspicari, coniectura). Erst ab 
dem Redner M. Cornelius Cethegus kann Cicero mit Ennius auf erste schriftliche 
Quellen zurückgreifen (vgl. Cic. Brut. 57f.), und der schmale Grat zwischen testi­
monium und oblivio (Cic. Brut. 60) wird allmählich sicherer. Umso wichtiger sind 
in jener Zeit die durch Familientradition überlieferten oder – um im metaphori-
schen Konzept des Brutus zu bleiben – „bewahrten“ Primärtexte (vgl. Cic. Brut. 62: 
ipsae enim familiae […] servabant) und Erinnerungen (vgl. ebd.: memoria) vor allem 
aus performativen, funerären Kontexten (vgl. Cic. Brut. 61: mortuorum laudationes). 
Cicero ist sich jedoch sowohl der Risiken als auch der Möglichkeiten dieser Art 
der Überlieferung bewusst: Die einzelnen mikrokosmischen Wissensmonopole 

 15 	Für den Wortbestandteil „Wissen“ des vorhin eingeführten Konzeptes ‚Wissensoikonomie‘ 
gelten die Foucault’schen Konzepte von Wissen/Episteme, wie er sie u. a. in seinen Schriften 
Die Ordnung der Dinge (2019a, zuerst 1966) und Der Wille zum Wissen. Sexualität und Wahrheit 1 
(2019b, zuerst 1976) konturiert. Wichtiger Impuls für die oben beschriebene Oikonomie ist 
somit vor allem die diskursive Bedingtheit von Wissen(stransfer- oder genese). Damit einher 
geht ebenso das Foucault’sche Junktim von Wissen und Macht, das sich auch einwandfrei 
auf die obigen Textbeispiele beziehen lässt: Diskursgründer und Verwalter von Episteme 
sind die römischen Eliten mit dem nötigen intellektuellen Dispositiv; erneut konkret auf den 
οἴκος des Brutus bezogen stilisiert sich Cicero zum Diskursgründer einer Geschichte römi-
scher Rhetorik/Rhetoren. Zum Gedanken der Begründung eines Diskurses – in Bezug auf 
Ciceros De divinatione – siehe auch Mary Beards Aufsatz (1986) „Cicero and Divination: The 
Foundation of a Latin Discourse“.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



232 Die Anekdote als Philosophem – Epistemologie der Anekdote

haben die Macht, mittels expansiver Propaganda ihrer privaten Errungenschaften 
(vgl. Cic. Brut. 62: laudes domesticae, nobilitas sua) entscheidend und verändernd auf 
das Wissen über die römische Geschichte als Makrokosmos einzuwirken (vgl. ebd.: 
his laudationibus historia rerum nostrarum est facta mendosior). Doch die Gefahr kann 
tatsächlich zum Potenzial werden: Mit Cicero als geschulter Urteilsinstanz, der in 
einem ähnlich eng gefassten Netzwerk eines Wissensmonopols agiert, kann die 
fehlerhafte Überlieferung (vgl. ebd.: falsi triumphi, genera falsa) ausgemerzt und das 
klar erkennbare Junktim von Wissen und Macht vor Missbrauch geschützt werden.

Wichtige Erkenntnis an dieser Stelle für die späteren Beobachtungen zur Anek
dote als ‚Dynamisiererin‘ des Wissens und dem bereits anfänglich dargestellten 
‚anekdotischen Rahmen‘ der Ciceronischen Dialoge ist, dass Ciceros Blick auf 
Episteme von einer klaren, so könnte man sagen, Pluralität des Wissens geprägt 
ist, die sich anhand von unterschiedlichen Akteuren, ihrem sozialen und politi-
schen Einfluss, ihren Kontexten und Diskursen, denen sie angehören, protokollie-
ren lassen. 16 Cicero – wie sich aus der exklusiven Sprecherkonstellation des Brutus 
ergeben hat – also selbst einer dieser Protagonisten muss demnach vor allem auf 
die Korrektheit der familieninternen Überlieferungen bedacht sein. So weist Cice-
ro an anderer Stelle in seinem Brutus auf den Nutzen und die Wichtigkeit der – er-
neut vor allem mündlichen – Wissensvermittlung und Ausbildung im Kreise des 
römischen Familienverbandes hin (vgl. Cic. Brut. 210: magni interest quos quisque 
audiat cotidie domi, quibuscum loquatur a puero, quem ad modum patres, paedagogi, ma­
tres etiam loquantur); aufgrund der vorherrschenden Mündlichkeit gehören dazu 
auch besonders die erlernten sprachlichen Fertigkeiten eines jeden Menschen als 
Basis rhetorischer Fähigkeiten, aber gewiss auch als Hinweis auf das epistemische 
und intellektuelle Kapital eines jeden (vgl. ebd.: Latine non pessime loquebatur, usu, 
credo, aliquo domestico). 17 Gerade hier zeigt sich aber auch die aus der Diversität 
und Individualität der einzelnen Familien hervorgehende grundsätzliche Plura-

 16 	Auch der Begriff des Protokolls stammt aus dem Instrumentarium des SFB 980; er dient der 
Beschreibung der Verfahrensmuster bei der Erzeugung oder Konsolidierung, aber auch bei 
der Negation von Wissen; in Bezug auf das obige Beispiel wären dies Fragen nach Ciceros 
Status als sozusagen ‚Veri- und Falsifizierer‘ von Wissen. Episteme hängt also immer von 
den sozialen und kulturellen Kontexten der jeweiligen Akteure ab und damit ebenso von 
den Machtkonstellationen, innerhalb derer sich diese bewegen, oder auch von den rituali-
sierten Praktiken oder Traditionsmechanismen, die bei diesen Geltung haben. Ähnlichkei-
ten besitzt der Begriff also zu Pierre Bourdieus (1997) 59–78 Begriffen des „Habitus“ und 
des „Kapitals“ oder zum Konzept von öffentlichen/sozialen/politischen ‚Verhaltensregeln‘, 
das Nancy Fraser (1990) in ihrem Artikel „Rethinking the Public Sphere. A Contribution 
to the Critique of Actually Existing Democracy“ entwickelt: „discursive interaction with-
in the bourgeois public sphere was governed by protocols of style and decorum that were 
themselves correlates and markers of status inequality“ (63). Siehe zu einem benachbarten 
Konzept ebenso Ludwik Flecks (1980, zuerst 1935) Konzept des Denkstils/Denkkollektivs: 
epistemische (Un-)Möglichkeiten in Abhängigkeit von der Zugehörigkeit zu einer bestimm-
ten Denkart einer Gruppe/‚Oikonomie‘.

 17 	Siehe zum Status und Konzept der Latinitas Bloomers (1997) Monographie Latinity and Literary 
Society at Rome, v. a. die Seiten 1–17.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



233Ciceronische Konzepte der scientia (I)

lität des Wissens wieder, die dem Bachtin’schen Konzept der Dialogizität gleich-
kommen könnte. 18 Faszinierende Beobachtungen dazu finden sich beispielsweise 
auch im Dialog De oratore, wo sich Cicero in der Aussage, die weiblichen Mitglie-
der einer Familie konservierten ob ihrer isolierten sozialen Stellung in besonderer 
Weise den Sprachgebrauch älterer Generationen (vgl. Cic. de orat. 3, 45), als veri-
tabler Linguist und Sprachhistoriker erweist; diese individuellen Diversitäten à 
la (diskursspezifischer) Soziolekt zeigten sich sogar in der gemeinsamen Phonetik 
der einzelnen Mitglieder einer Familie oder eines Netzwerkes von Freunden, wel-
che sich aus gegenseitiger Imitation ergäben (vgl. Cic. de orat. 3, 46: tu illa lata […] 
imitaris, ut Iota litteram tollas et E plenissimum dicas).

Abgesehen von der Erkenntnis, dass Cicero zu derartigen Lupenblicken fähig 
ist und somit großen Wert auf die Individualisierung und damit auch Pluralisie-
rung von allen möglichen Formen des Wissens, sei es sprachlicher, rhetorischer 
oder historischer Art, legt, soll hier im Rückblick auf das vorherige Kapitel aber 
vor allem auch der familieninterne Transport von philosophischem Wissen von 
Bedeutung sein. Zurück im Brutus, wo Cicero wie in De oratore die Weiterga-
be sprachlich korrekter Ausdrucksfähigkeit in die Hände der Familie legt (vgl. 
Cic. Brut. 211: filios non tam in gremio educatos quam in sermone matris/illam patris 
elegantia tinctam [sc. Laeliam] vidimus), schließen sich unmittelbar daran Überle-
gungen zur philosophischen Familientradition an, das heißt, zur Übergabe von 
„Weisheit“ über mehrere Generationen hinweg. Cicero macht das Geschlecht der 
Scipionen zum Prototyp des weisen Haushalts, lässt es klingen, als trüge die Fa-
milie das Gentilnomen sapientia (siehe Cic. Brut. 212: genus est ex ipsius sapientiae 
stirpe generatum), und zeigt die Beständigkeit und Fruchtbarkeit dieser Familien-
tradition an explizit vegetativem Vokabular (vgl. Cic. Brut. 213: in istam domum […] 
insita sapientia) und dem Bild des Stammbaums (vgl. Cic. Brut. 213: arbor), dessen 
Äste – und der Text bildet die Steigerung über die Generationen mit ab – mit der 
Zeit immer ausladender werden (vgl. Cic. Brut. 212: avus, proavus, abavus).

Dass alles Wissen nur aus dem Mikronetzwerk Familie kommt, wäre sicher zu 
eingeschränkt, wenn man sich nicht zugleich klarmachte, zu welch großen Gebil-
den sich die römische familia auswachsen konnte. Und hierbei bleibt entscheidend 
– wie kurz zuvor bei Cicero gelesen –, welchen Umgang und welche Kontakte, die 
natürlich ebenso gesteuert und abhängig von den elitären Beziehungen waren, 
der Einzelne zu pflegen das Glück hatte (siehe erneut Cic. Brut. 210: magni interest 
quos quisque audiat cotidie domi). Das hier erscheinende Konzept des audire, omni-
präsent in Ciceros Brutus, wird gemeinsam mit der Autopsie zu den wichtigsten 
Medien und Regulatoren des entstehenden und zu tradierenden Wissens. 19 Die 

 18 	Vgl. Michail Bachtin (2015) 154–300; Ciceros Wissensmonopole sind grundsätzlich vielstimmig.
 19 	Vgl. zur Omnipräsenz von Autopsie in Verknüpfung mit den Verben videre und audire u. a. 

Cic. Brut. 100: Audivi equidem, 105, 107: ex familiari eius (…) sum audire solitus, 109: quem ipse 
vidi, 131: quem ego audivi, 147: audiebam saepe, 156: audivi enim nuper, 161, 190: seape enim interfui, 
205, 207: ipse interfui, cum essem apud Aelium adulescens eumque audire perstudiose solerem, 211, 
248, 250: Vidi enim Mytilenis nuper virum atque, ut dixi, vidi plane virum, 252, 290, 296, 304ff., 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



234 Die Anekdote als Philosophem – Epistemologie der Anekdote

Oralität des Wissens, die sich – hier als Gegensatz zur Schriftlichkeit – sowohl 
im besagten audire als auch videre zeigt, führt in die Nähe des kollektiven und 
kulturellen Gedächtnisses, an dessen Formung sich Cicero aktiv beteiligt wissen 
will. 20 So kann er – auch wenn es sich hierbei um ein sehr kleinteiliges und in ho-
hem Maße einschlägiges Wissenselement handelt – beispielsweise die vage, breit 
zirkulierende Meinung (vgl. Cic. Brut. 205: putatur), sein Zeitgenosse P. Cannutius 
habe alle Reden des Sulpicius aufgezeichnet, da dieser diesbezüglich selbst keiner-
lei Anstalten machte (vgl. ebd.), aus eigener Erfahrung bestätigen (ebd.: saepeque ex 
eo audivi). Cicero kreiert sich in der Fähigkeit, kursierendes Wissen konsolidieren 
oder es entsprechend auch aufbrechen und ebenso neues Wissen ins größere Kol-
lektiv einspeisen und ihm zugleich Geltung verleihen zu können, sein eigenes 
Wissensmonopol. Stützen kann er sich dabei auf die Tatsache, dass er ein Leben 
lang mit offenem Ohr und aufmerksamem Blick am tagesaktuellen politischen 
und kulturellen Treiben Roms teilgenommen hat und den Kniff, den Momenten, 
an denen er zur rechten Zeit am rechten Ort war, Signifikanz zu verleihen (vgl. 
Cic. Brut. 207: ipse interfui, cum essem apud Aelium adulescens eumque audire perstu­
diose solerem). Stützen kann er sich, wie bereits erwähnt, jedoch auch auf die von 
seiner familia bereitgestellten Kontakte und Einführungen in die Kreise der litera-
rischen, politischen und adligen Elite seiner Zeit. Audire und videre als mündliche 
Wissensquellen sind dabei nichts anderes als die tragenden und genuinen Medien 
allen anekdotischen Wissens, eines Wissens, das – in der Fiktion der Etymologie 
der Anekdote („Un-Ediertes“) bleibend – erstmals zugänglich wird, ganz wie die 
von Cicero bereitgestellten Wissensschätze in seiner Schrift Brutus von einem fast 
uferlosen mündlichen Wissensreservoir in die Schriftlichkeit (Edition) finden. 21

316f. oder 326. Ähnliche Marker der Integration historischer Wissensbestände in den Text, die 
ich immer wieder mit Jakobsons „Shifter“ bezeichnet habe, sind zugleich die ‚Anekdoten-
Eröffner‘ schlechthin; statt den einschlägigen unpersönlichen ‚Eröffnern‘ dicitur oder fertur 
finden sich hier v. a. personalisierte Formulierungen: vgl. Cic. Brut. 85: Memoria teneo Smyrnae 
me ex P. Rutilio Rufo audivisse, 172: Ego memini T. Tincam Placentinum hominem facetissimum cum 
familiari nostro Q. Granio praecone dicacitate certare (bezeichnenderweise – auch was die Marker 
der facetiae-Passage, facetum und dicacitas, betrifft – folgen zwei Anekdoten zu dialektalen 
Unterschieden) oder 277: quin etiam memini. Damit zeigt sich erneut die ‚anekdotische‘ Sphä-
re der Ciceronischen Dialoge als Ganze; sie stehen (bzw. fingieren einen Status) zwischen 
Mündlichkeit und Schriftlichkeit ihrer Wissensbestände.

 20 	Somit ist die besagte Betonung des Auditiven und Visuellen im Zusammenhang mit der me­
moria nicht nur ein Phänomen des Ciceronischen Brutus, sondern eine grundlegende Dyna-
mik innerhalb von Kulturen, für die die Schriftlichkeit sozusagen nur ein mögliches Stand-
bein darstellt. Siehe zum Begriff des kulturellen Gedächtnisses vor allem Jan Assmann (1992) 
sowie Aleida Assmann (1999); vgl. ebenso deren Monographie Formen des Vergessens (2016) zu 
den oft und lange vernachlässigten, damit jedoch genuin verbundenen ‚negativen‘ Prozessen 
des Erinnerns wie (unfreiwilliges) Vergessen oder (mitunter intentionales) Verschweigen. 
Siehe zur Erinnerungskultur der Römer vor allem die Monographien von Uwe Walter (2004), 
Memoria und res publica. Zur Geschichtskultur im republikanischen Rom, sowie Alain Gowing 
(2005), Empire and Memory: The Representation of the Roman Republic in Imperial Culture; hier 
auch mehrmals Bezüge zu Ciceros Brutus (vgl. ebd., 11f. oder 17).

 21 	Siehe dazu erneut Fußnote 19. Vgl. zum Kriterium der Mündlichlkeit der Anekdote v. a. Kapi-

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



235Ciceronische Konzepte der scientia (I)

Zwischen Mündlichkeit und Schriftlichkeit
Anekdotisch, wenn man so will, da als Ganzes aus dieser Quelle des Hörensagens 
stammend, wird beispielsweise der Dialog De oratore, der auf mündlichem Wege 
über Cotta zu Cicero gelangt ist (vgl. Cic. de orat. 1, 26: Cotta […] narrabat und vgl. 
ebenso 1, 29). Der Angabe dieser Quelle bleibt Cicero bis zum letzten Buch des 
Dialoges treu (vgl. Cic. de orat. 3, 17: hoc a se Cotta animadversum esse dicebat). Sowohl 
persönlich als auch, wie hier, über Erzählungen hat Cicero also Zugriff auf Wissen 
über die politischen Größen seiner und vor seiner Zeit. Entscheidend für das Wir-
ken Ciceros ist jedoch, dass in seiner Person all diese substanzlosen Autopsien, 
Mündlichkeiten und kollektiven Informationen zu schriftlichem Material gerin-
nen, auch wenn ein Dialog wie sein Brutus zur Inszenierung und Sicherung der 
Exklusivität manchen Wissens von sich das Gegenteil behauptet. 22 Im Falle von 
Ciceros Schrift Orator und ebenfalls seines Dialoges De oratore ist der Anspruch auf 
Verschriftlichung memorabler Gegenstände aber evident: Cicero schreibt – wieder 
in der Rolle des bereits bekannten „Schutzpatrons“ (vgl. Cic. de orat. 2, 7: mandare 
litteris, custodire litteris), um sein Wissen vor dem allgemeinen Vergessen zu sichern 
(vgl. ebd.: ab oblivione hominum atque a silentio vindicare). Schreiben scheint dabei 
einem Destillationsprozess vormals oft wiederholten mündlichen Austauschs 
gleichzukommen, der an sich nichts Neues schafft, jedoch bereits Bekanntes kon-
solidiert (siehe Cic. de orat. 2, 3: Non erit profecto tibi, quod scribo, hoc novum; nam iam 
tum ex me audiebas); dass das schriftlich fixierte Wissen gerade in seiner Fixierung 
dagegen völlig neue Dimensionen erreicht, ist ohne Zweifel. Die Bekanntheit des 
Wissens gilt nämlich nur für die Mitwisser und Eingeweihten des Ciceronischen 
Netzwerkes. Hier aber soll dieses Wissen auch explizit nach außen dringen mit 
dem Anspruch, eine kollektive und als falsch entlarvte Meinung zu überlagern 
(vgl. Cic. de orat.  2,  8: ut illa opinio, quae semper fuisset, tolleretur). An Stellen wie 
diesen wird man Ciceros Einforderung seines Wissensmonopols gewahr, das als 
einzelner Text und einzelner Akteur innerhalb seines intim-elitären Netzwerkes 
nach der Macht strebt, kollektive Strukturen und bestehende Diskurse zu beein-
flussen, mitzubestimmen oder gar neu zu schreiben.

Das Bild des Gerinnens von vormals mündlich tradiertem Wissen zu literari-
schen Werken lässt Cicero schon die Gestalt des Varro präfigurieren, den er in sei-

tel 2, Seite 25f. mit Fußnote 28, Kapitel 3, Seite 48ff., mit Fußnoten 7f. und Kapitel 9, Seite 151f. 
mit Fußnoten 20 und 23. Melanie Möller (2013) zeigt in ihrer Habilitationsschrift Ciceros Rhe­
torik als Theorie der Aufmerksamkeit, dass die beiden Größen audire und videre nicht nur Formen 
der sinnlichen Wahrnehmung sind, sondern durchaus auch eine rationale Komponente be-
sitzen (329ff.); vgl. dazu auch Möller (2009) 145; rational erschlossenes Wissen (also videre mit 
der semantischen Kapazität eines cognoscere) mag in obigem Zusammenhang noch weitaus 
größere Geltung entfalten.

 22 	Siehe zum Konzept einer „oral community“ in Ciceros De oratore Kenty (2016), zur Wichtig-
keit und Präsenz des Schriftlichen und Materiellen in Ciceros Zeit hingegen die Fallstudien 
Scheidegger Lämmles (2016) zur Werkpolitik in der Antike; darin auch ein Kapitel zu Ciceros 
Entwurf seines eigenen corpus mittels wiederkehrender autobibliographischer Verweise und 
Werklisten (75–109).

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



236 Die Anekdote als Philosophem – Epistemologie der Anekdote

nen Ausführungen über die netzwerkbezogene Wissensvermittlung mit einpflegt. 
Auch Varro habe den Zugang zu den Größen seiner Zeit genutzt und das von ih-
nen erlangte Wissen nicht nur schriftlich festgehalten, sondern auch mit dem ihm 
eigenen Akzent versehen und bereichert (vgl. Cic. Brut. 205: quam scientiam Varro 
noster acceptam […] auctamque per sese […] pluribus et inlustrioribus litteris explicavit). 
Varro kann als eine der Koryphäen der epistemischen und epistemologischen Li-
teratur des ersten vorchristlichen Jahrhunderts gelten, dessen Einfluss auf Cicero 
nicht hoch genug eingeschätzt werden kann. 23 Es wundert also nicht, dass Cicero 
ihn zu einem Protagonisten seiner Academici libri macht, die sich am intensivsten 
mit den Fragen nach Wissen und Erkenntnis auseinandersetzen, und ihm gebüh-
rendes Lob für sein literarisches Schaffen zukommen lässt. In einem Anruf wie 
an einen Gott, aus dem die ganze Bandbreite Varronischen Schaffens ersichtlich 
wird, setzt Cicero ihm ein Denkmal (vgl. Cic. ac. 1, 9: Tu aetatem patriae tu discrip­
tiones temporum, tu sacrorum iura tu sacerdotum, tu domesticam tu bellicam disciplinam, 
tu sedum regionum locorum tu omnium divinarum humanarumque rerum nomina genera 
officia causas aperuisti). 24 Gleichwohl weist Cicero auf eine entscheidende Lücke in 
Varros Werk hin: Sein Schreiben von Philosophie – sehr wohl protreptisch, doch 
zu wenig didaktisch – sei in den Kinderschuhen steckengeblieben (vgl. ebd.: phi­
losophiamque multis locis inchoasti, ad impellendum satis, ad edocendum parum) und 
verlange nach Fortschrift, die Cicero in der Inszenierung der Akademischen Bücher 
simultan geschehen lässt. 25 Trotz der Existenz literarisch vorgeprägter Diskurse 
findet Cicero also auch in ihnen Leerstellen und damit Möglichkeiten des An-
knüpfens und der Verortung und Etablierung seiner eigenen literarischen Pro-
duktion. Die Berufung auf Lücken im System macht also auch Ciceros philosophi-
sches Schaffen – analog zum erstmaligen Verschriftlichen vormals ausschließlich 
mündlich existenten rhetorischen Wissens – zu einem Novum, das im Stande ist, 
neue Diskurse von Grund auf zu eröffnen. 26

Gerade der Begriff des aperire lässt dabei an Crassus’ Formulierung dicendi mys­
teria zurückdenken und macht auch das philosophische Wissen aus der Zeit Ci-
ceros zu etwas Exklusivem und Exotischem. Exotisch ist philosophisches Wissen 
in Buchform zumal insofern, als es unter dem römischen Publikum noch nach 
Anerkennung und gebührender Wertschätzung suche, wie Cicero in der ersten 
Version seiner Academici libri darlegt (vgl. Cic. ac. 2, 5). Die besagte Lücke der phi-
losophischen Literatur klafft also im römischen Literaturbetrieb allgemein, nicht 
nur im Bereich der Produktion, sondern vor allem auch auf Seiten der Rezeption 

 23 	Siehe dazu u. a. Rawson (1991) 58–79, Corbeill (2013) 13ff. und Zetzel (2016) 53ff. 
 24 	Siehe dazu auch Bloomer (1997) 45f., der diese Passage auch als „Gebet“ bezeichnet: „the 

repeated familiar ‘you’s’ (…) characterize the opening of a prayer.“
 25 	Vgl. zur Anlage der Academici libri und zum Aspekt der Simultanität ausführlicher das spätere 

Kapitel 18, zu meiner Bezeichnung Academici libri erneut Fußnote 5, Seite 47f., des Kapitels 3.
 26 	Siehe zum selben Gedanken des „schriftlichen“ Schließens von Wissenslücken vornehmlich 

auf dem Gebiet der Philosophie, die sich in Rom erst noch etablieren müsse, Cic. off. 2, 5: ut ea 
litteris mandaremus quae nec erant satis nota nostris; vgl. auch Cic. nat. deor. 1, 1: Cum multae res in 
philosophia nequaquam satis adhuc explicatae sint.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



237Ciceronische Konzepte der scientia (I)

und Nachfrage. Hier liegt es Cicero daran, neben Varro nach weiteren Größen der 
römischen Elite zu suchen, die ihm als Protagonisten seiner literarischen Absich-
ten herhalten können und Produktion von und Interesse an Philosophie bereits in 
ihrer Person abbilden.

So kann die soeben erwähnte Lücke beispielsweise auch die Figur des Lucullus 
schließen, dem Cicero wie Varro seine Hochachtung für dessen epistemisches und 
literarisches Interesse zuerkennt (vgl. Cic. ac. 2, 1f.). Sehr subtil verfährt Cicero bei 
der Schließung dieser Lücke insofern, als er zu verstehen gibt, dass diese eigent-
lich nur in den Köpfen einer großen, unbestimmten Personenzahl, die Menschen 
wie Lucullus gar nicht richtig kannten, existierte; in Wahrheit sei dieser nicht nur 
– so die pauschale Meinung – Feldherr, sondern immer auch schon literarisch und 
philosophisch versiert gewesen (vgl. Cic. ac. 2, 4: maiore enim studio Lucullus cum 
omni litterarum generi tum philosophiae deditus fuit quam qui illum ignorabant, arbitra­
bantur). Dies erinnert an Ciceros kurz zuvor erwähnten Anspruch am Beginn des 
zweiten Buches seines rhetorischen Hauptwerks De oratore, mit althergebrachten 
Meinungen, die in ihrer Beharrungstendenz zur Unterdrückung und Negation 
beweisbarer Tatsachen führen, zu brechen (siehe erneut de orat. 2, 8: ut illa opinio, 
quae semper fuisset, tolleretur). 27

Lückenfüller wie Varro oder Lucullus gebe es also bereits, es habe bisher nur 
daran gefehlt, ihr Wissen und Wissen über sie in Literatur und Diskurs präsent 
zu machen. Daraus folgt, dass es ebenso an Akteuren fehlte, die sich zu dieser 
Aufgabe auserkoren fühlten und überhaupt Zugriff auf derartige Wissensbe-
stände hatten. Genau dies ist der Moment, an dem sich Cicero wiederholt zum 
‚Insider‘ des elitären Netzwerks stilisieren kann, dem der exklusive Zugang zu 
Privatem offensteht (vgl. Cic. ac. 2, 4: nos autem illa externa cum multis, haec interio­
ra cum paucis ex ipso saepe cognovimus). Ebendaran knüpft der zuvor besproche-
ne Teilsatz zur Richtigstellung des Wissens über Lucullus an; die Philosophie 
wird somit gewissermaßen zu einem Teilbereich dieser interiora. Wie Varro ist 
Lucullus Präfiguration und Abbild Ciceros: Ganz wie Ciceros Schriften in dem 
beschriebenen mündlichen Transfer von Wissen von einer Person zur nächsten 
leben, so stützen sich die Wissensinhalte des Lucullus auf diejenigen Personen, 
mit denen er Umgang pflegte; die Überlieferungsketten von auditor zu auditor, in 
Lucullus’ Falle den Philosophen Antiochos und Philon, lassen sich dabei in die 
Unendlichkeit fortsetzen (vgl. Cic. ac. 2,  4: Cum autem e philosophis ingenio scien­
tiaque putaretur Antiochus Philonis auditor excellere, eum secum et quaestor habuit 
et  […] ea saepe audiendo facile cognovit quae vel semel audita meminisse potuisset). 28 

 27 	Siehe zum Begriff der „Beharrungstendenz“ erneut Ludwik Flecks (1980) Konzept des 
„Denkstils“: Römer mit ‚eingeschränktem Blickfeld‘ sehen eher den Feldherrn in Lucullus als 
dessen literarisches und philosophisches Interesse; die Denk- und Verhaltensmuster ihres 
Denkkollektivs fesseln sie gewissermaßen an bestimmte Ansichten – Cicero dagegen hilft 
ihnen, diese Fesseln aufzubrechen.

 28 	Zu einer ähnlichen Überlieferungskette siehe Cic. Cato 43 oder de orat. 2, 22, Passagen, die ich 
in Kapitel 9, auf den Seiten 152ff. näher bespreche.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



238 Die Anekdote als Philosophem – Epistemologie der Anekdote

Cicero hebt hierbei Lucullus’ ungemeine Gedächtnisleistung hervor, die ihn zu 
einer besonders reichen Quelle von mündlich tradiertem Tatsachenwissen macht 
(vgl. Cic. ac. 2, 2: habuit enim divinam quandam memoriam rerum). Darin sei er mit 
Themistokles vergleichbar, der bekanntlich paradoxerweise lieber das Vergessen 
gelernt hätte, so unumgänglich und unauslöschlich setzten sich gewisse Fakten 
in seinem Gedächtnis fest (vgl. ebd.: haerebant in memoria quaecumque audierat et 
viderat). 29 Beachtenswert ist hierbei die Formulierung in animos res insculptas ha­
bere (ebd.), die eine bildliche und plastische Stärke des Gedächtnisses evoziert 
und auf die Materialität der Schriftlichkeit vorausweist: Im Gedächtnis ist bereits 
vorgeprägt, was später zum Buch wird.

Doch auch Lucullus kennt neben der Quelle seines eignen Gedächtnisses und 
persönlicher Lebenserfahrungen bereits schriftliche Wissensbestände und erprobt 
sich – im Gegensatz zu seinen argwöhnischen Zeitgenossen – also fast pionierhaft 
an ihnen (vgl. Cic. ac. 2, 4: delectabatur autem mirifice lectione librorum de quibus audie­
bat und 2: in rebus gestis legendis). Diese Wissensbestände gehen vornehmlich auf 
griechische Texte zurück, deren Präsenz und Importanz in Ciceros Schreiben bei 
Fragen der Tradierung von Wissen trotz aller Inszenierung von Mündlichkeit und 
Pionierhaftigkeit nicht übergangen werden dürfen. Natürlich passen dabei ein 
Varro und Lucullus ins Raster der doppelten Wissensgenese und -tradition, die 
sich sowohl aus mündlichen als auch schriftlichen Komponenten zusammensetzt; 
doch selbst die schriftlichen Wissensbestände, die auf den ersten Blick weniger 
veränderbar – oder aus der Perspektive von Ciceros Wissensmonopol – weniger 
beherrschbar scheinen als die mündlichen und nichtedierten, unterliegen, indem 
er sich auf seine Rolle als Übersetzer beruft, seinen eigenen Idiosynkrasien, wo-
durch er sich sogar bei der Weitergabe von Schrift zu Schrift die Prädikate von 

 29 	Siehe zur Interpretation dieser mehrmals auftauchenden Anekdote erneut Kapitel 3. Neue 
Schlagkraft und Wichtigkeit erhält die Anekdote hier dadurch, dass sie von ihrem sozusa-
gen intradiegetischen Protagonisten Themistokles auf den extradiegetischen Lucullus (und 
sogar auf Cicero, berücksichtigt man die einzelnen Glieder der in den Begriffen memoria, 
audire, videre verknüpften Überlieferungskette) ausgreift: Der griechische Held mit dem un-
glaublichen Gedächtnis, dessen Unglaublichkeit und Einzigartigkeit erst im Augenblick des 
paradoxen Ausspruches der Anekdote aufscheint (vgl. Cic. ac. 2, 2: singularis), findet durch 
Cicero seinen römischen Konterpart in Lucullus. Was an anekdotischem Personal in der 
griechischen Gedankenwelt in Fülle vorhanden ist, ist für die römische erst noch zu kreie-
ren. Ganz so verfährt Cicero hier mit Lucullus: Er mag über die Parallele zu Themistokles 
hinaus (vgl. ebd.: tali ingenio/ut – sic) insofern anekdotisch wirken, als er, wie besprochen, 
die Erwartungen und Meinungen vieler widerlegt (siehe zum anekdotischen Moment des 
praeter exspectationem Ciceros Theorie der facetiae in Kapitel 4) und grundsätzlich Figur ist, die 
Unglauben und Staunen hervorruft (vgl. Cic. ac. 2, 1f.: admirabilis – admirari – mirabilis – incre­
dibilis); gleichwohl sich die Semantik der Begriffe hier zugleich auf ein Bewundern erstreckt. 
Um diesem Kapitel treu zu bleiben, darf nicht unerwähnt bleiben, dass Ciceros Wissen über 
Lucullus der oben entworfenen intim-anekdotischen Beziehung entstammt. Zu allem Über-
fluss ist Lucullus’ eigene memoria, wie soeben betrachtet, ein Hort allmöglicher Tatsachen, die 
derselben Mündlichkeit und Autopsie wie Ciceros Informationen entspringen. Zu einer ähn-
lichen seriellen Verknüpfung auktorialen, extradiegetischen und intradiegetischen Personals 
siehe Kapitel 17 und die dortige Interpretation einer Simonides-Anekdote in diesem Sinne.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



239Ciceronische Konzepte der scientia (I)

Innovation und Pionierleistung sichert. Ein Großteil seines rhetorischen und vor 
allem philosophischen Wirkens beruht also auf Übertragung oder Übersetzung. 
Nennenswerte Passagen zu Ciceros Übersetzungstheorie gibt es zur Genüge und 
sind zudem ausführlich besprochen. 30 Hier sei nur eine herausgegriffen, die nicht 
– wie viele andere – die sprachlichen Implikationen des Übersetzens beleuchten, 
sondern die kulturell-inhaltliche Transferleistung generell im Blick hat. Kultur-
austausch zwischen Griechenland und Rom habe es schon immer gegeben (vgl. 
Cic. Tusc. 2, 5: maiores nostri transtulerunt), in Sachen Rhetorik – und hier überlagert 
der politikverdrossene den sonst auf Innovation bedachten Cicero – habe man 
es schon mit einem alten Geschöpf zu tun (vgl. ebd.: oratorum quidem laus […] se­
nescat), wohingegen gerade auf dem Gebiet der Philosophie noch viel Transfer zu 
vollbringen sei (vgl. ebd.: ut huius [sc. philosophiae] quoque generis laudem […] Graeciae 
eripiant et transferant in hanc urbem). Trotz aller bestehenden Diskurse und vorge-
gebenen Traditionslinien postuliert Cicero für seine literarische Produktion keine 
Renaissance, sondern eine regelrechte ‚Naissance‘ der Philosophie in lateinischer 
Sprache simultan zur Entstehung seiner Schriften (ebd.: philosophia nascatur Latinis 
quidem litteris ex his temporibus).

Je nach Wissensinhalten sind Ciceros Quellen also nicht so mündlich und ‚li-
terarisch jungfräulich‘, wie er an vielen Stellen seines Werkes zu verstehen gibt. 
Zwar bleibt der mündlichen Weitergabe von Wissen in der späten Republik zu 
Recht ein nicht zu verkennender großer Raum, doch kann Cicero zugleich auf 
ein Gros von literarisch vorgeprägten Themen und Diskursen zurückblicken, die 
sich in einer schieren Bücherflut, auch einem Phänomen seiner Zeit, äußern (vgl. 
Tusc. 2, 6). Hier kann Cicero einen weiteren Regulator des Wissens zücken, nämlich 
seinen Anspruch auf die Gabe und Erfahrung, fachgerecht auszuwählen, überhol-
tes Wissen auszugrenzen, aktuelles zu konsolidieren oder bei Bedarf zu neuem 
zu erweitern. Einen derartigen Ansatz beschreibt Cicero beispielsweise schon im 
zweiten Buch seines Erstlingswerks De inventione, das er als eine Art Anthologie 
rhetorischer Vorschriften und Wissensbestände darstellt und dessen Fundamen-
te bedachtes Exzerpieren und Abwägen überlieferten Materials ausmachen (vgl. 
Cic. inv. 2, 4: quod quisque commodissime praecipere videbatur excerpsimus et ex variis 
ingeniis excellentissima quaeque libavimus). Schon früh und auch auf rhetorischem 
Boden zeigt sich Cicero also als Eklektiker, der sein Wissen durch fachgerechtes 
Auswählen aus bestehenden Traditionen festigt, wobei er nicht einmal einzelnen 
Vorbildern geschlossen folgt, sondern zum Filtern des ‚richtig‘ anmutenden Wis-
sens überdies deren Texte für sich genommen zerpflückt (vgl. Cic. inv. 2, 4f.). Eben-
so profiliert sich Cicero schon hier am Anfang seines literarischen Werdegangs als 
Skeptiker, der jegliche Dogmatik des Geschriebenen verwirft, Wissen behutsam 

 30 	Siehe zu Cicero als Übersetzer u. a. Lévy (1992b), Powell (1995), Disler (2004), McElduff (2004) 
oder Glucker (2012), speziell zur Genese der Übersetzung philosophischer Begriffe im Spie-
gel der Ciceronischen Briefe Hein (2019) 27 und 207–224; vgl. auch mein Kapitel 18 zu einem 
Teilaspekt der Ciceronischen Übersetzertätigkeit mit besonderem Innovationsanspruch: das 
Phänomen des Neologismus.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



240 Die Anekdote als Philosophem – Epistemologie der Anekdote

hinterfragt und nie vorschnell urteilt (vgl. Cic. inv. 2, 10: nos quidem sine ulla affirma­
tione simul quaerentes dubitanter unum quidque dicemus […] ne cui rei temere atque adro­
ganter assenserimus). 31 Egal ob rhetorische oder – in den folgenden Unterkapiteln zu 
behandelnde – philosophische Erkenntnis, die Skepsis Ciceros spielt im Bereich 
der Epistemologie die entscheidende Rolle.

*

 31 	Siehe zum Konzept des Skeptikers, v. a. zur Besprechung von Passagen desselben Wortma-
terials, die Seiten 275f. und die Fußnoten 27 und 29 des Kapitels 17. Alle lateinischen Zitate 
aus Ciceros Schrift De inventione folgen der Ausgabe Cicero. De inventione. De optimo genere 
oratorum. Topica, ed. and trans. H. M. Hubbell, Cambridge (Mass.)/London 1949.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



15

Ciceronische Konzepte der scientia (II)

Wissen in Bewegung

nos in diem vivimus. 1

Marcus Tullius Cicero

Skeptischer Antidogmatismus
Frei nach dem leichtfüßigen Motto, in den Tag hineinzuleben, welches sich ge-
genüber der Kontingenz und dem Zufall alles Kommenden unbeeindruckt zeigt 
und vor allem das Vergangene seines Gewichtes enthebt, ist es nur konsequent, 
dass Cicero die eigens unter strenger Ausgrenzung selegierten Wissensinhalte, 
nämlich die Darstellung der Rhetorik in seinem Jugendwerk De inventione, einige 
Jahre später in ihrer Gänze wiederum aussortiert und verwirft. Zwar gibt er als 
Grund für den Bruch mit seinem Jugendwerk hauptsächlich sprachliche Kriterien 
vor, die seinem jungen Alter geschuldet seien und seinem jetzigen Bildungsstand 
nicht mehr gerecht würden (vgl. Cic. de orat. 1, 5: quae pueris aut adulescentibus nobis 
ex commentariolis nostris incohata ac rudia exciderunt, vix sunt hac aetate digna et hoc 
usu), doch kann sein Verhalten durchaus auch für das gelungene Inszenieren und 
Zelebrieren des selbstgewählten Skeptizismus stehen; diesen treibt er, gerade in-
dem er den Willen zum Widerlegen und Ausgrenzen von fremdem, überliefertem 
Material auf das eigene zu übertragen bereit ist, auf die Spitze. Die Schriften De 
inventione und De oratore sind aber nun einmal – aus der Perspektive des obigen 
Mottos – an zwei ganz unterschiedlichen Tagen entstanden; mit viel Zwischen-
raum also für ein in diem vivere.

Für eine derartige Einstellung spricht auch Ciceros Neuansatz als Reaktion 
auf die zu verwerfende Schrift: Der großangelegte Dialog De oratore soll nicht die 
ultimative Endversion seiner rhetorischen Schriftstellerei, sondern lediglich eine 
Steigerung der vorherigen Versuche darstellen und selbst Zwischenstadium und 
Etappenziel bleiben, das jederzeit einem potenziellen Um- oder Wiederschreiben 
ausgesetzt werden kann (ebd.: aliquid eisdem de rebus politius a nobis perfectiusque pro­
ferri). Gerade die komparative Formulierung, der man oft an programmatischen 
und einleitenden Passagen begegnet, entspricht in ihrer Natur einer Grammatik 
der Skepsis, die nur Annäherung, nie Perfektion kennt, und kann in nuce als Zei-

 1 	 Cic. Tusc. 5, 33 – „Ich lebe in den Tag hinein.“

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



242 Die Anekdote als Philosophem – Epistemologie der Anekdote

chen dafür stehen, dass selbst festgeschriebene Wissensbestände in skeptischen 
Sphären stets in Bewegung bleiben. 2

In einem derartigen Zusammenhang fällt auch Ciceros flatterhafte Lebensbe-
kundung des in diem vivere. 3 Sein Dialogpartner in den Gesprächen in Tusculum 
weist ihn auf mangelnde Konsequenz der eigenen Lehre und Gedankengänge 
hin (vgl. Cic. Tusc. 5,  32: sed tua quoque vide ne desideretur constantia), die sich in 
der Diskrepanz zwischen dem gerade Diskutierten und dem kurze Zeit zuvor 
schriftlich Dargelegten in Ciceros Dialog De finibus äußere, welchen sein Kritiker 
unlängst gelesen hatte (vgl. ebd.: quia legi tuum nuper quartum de finibus). Cicero 
reagiert harsch und entschieden: Für eine auf dem Konzept von Dogmen beru-
hende Diskussion sei er der falsche Gesprächspartner (vgl. Cic. Tusc. 5, 33: cum aliis 
isto modo, qui legibus impositis disputant); sowohl schriftliche als auch mündliche 
Aussagen seinerseits seien keineswegs festgemeißelt und nie als Beweismaterial 
gegen ihn verwendbar (vgl. ebd.: tu quidem tabellis obsignatis agis mecum et testifi­
caris, quid dixerim aliquando aut scripserim). Mit der vagen zeitlichen Einordnung 
des aliquando entzieht Cicero seiner Schrift De finibus, deren Publikationszeitpunkt 
bei der Verfassung der Tusculanae disputationes eigentlich noch gut greifbar und 
in unmittelbarer Erinnerung sein müsste, jegliche Materialität einer festen Zeit 
oder eines bestimmten Raumes. Was gestern war, bleibt gestern, jeder Tag bringt 
neue Wendungen und Bewegungen. Ciceros Beweglichkeit, die sich in skeptischer 
Manier an der Wahrscheinlichkeit entlanghangelt und Wissen Tag für Tag neuen 
Prüfungen unterzieht, schafft sich im Vergleich zu den anderen Philosophenschu-
len den größtmöglichen Freiheitsraum (vgl. ebd.: nos in diem vivimus; quodcumque 
nostros animos probabilitate percussit, id dicimus, itaque soli sumus liberi). 4

Das Widerlegen seiner selbst praktiziert Cicero jedoch nicht nur über die Gren-
zen seiner Werke hinaus, sondern konzipiert es auch als ein werkimmanentes 

 2 	 Vgl. dazu beispielsweise auch Cic. Tusc. 4, 9: erit enim hoc totum, quod quaero, ex utroque per­
fectius. – Est id quidem rectius; die ‚Grammatik der Skepsis‘, die sich im Raum der Kompara­
tion manifestiert und die Relativierung von Wissen und dessen ständige Steigerungs- und 
Änderungsmöglichkeit abbildet, wird in den folgenden Kapiteln immer wieder zur Sprache 
kommen.

 3 	 In der Formulierung in diem vivere, gerade in Kombination mit dem weiter unten folgenden 
Hinweis auf das Freiheitsgefühl der Skeptiker, mag zwar auch ein Unterton des moment-
haft-lebensbejahenden carpe diem mitschwingen, doch erscheint sie im genannten Kontext 
tatsächlich vornehmlich als Parole für freie Meinungsäußerung, straflose Widerrufbarkeit 
vergangener Aussagen und, überspitzt gesagt, für eine täglich andere epistemische Auslo-
tung der Welt.

 4 	 Siehe zu Ciceros Skeptizismus im Allgemeinen u. a. Schmitts (1972) Monographie Cicero Scep­
ticus, insbesondere die Seiten 18–25, Görler (1974) 185–197, (1995) 85–113 und (1997) 36–57 mit 
der Rekonstruktion von Ciceros „personal brand of scepticism“ (36) aus seinen Academici libri, 
Long/Sedley (1987a) 438–467 und (1987b) 432–457, MacKendrick (1989) 114–130, Rudd (2001), 
Thorsrud (2012), Schofield (2013) 76f. oder Nicgorski (2016). Eine strikte Lektüre der Ciceroni-
schen Schriften im Spiegel der Skepsis legte jüngst Woolf (2015) vor; einschränkend dagegen 
Lévy (2017b) mit dem mahnenden Hinweis auf die Vielfalt von Ciceros Schriften und deren 
philosophischen Hintergründen.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



243Ciceronische Konzepte der scientia (II)

Phänomen; 5 so beispielsweise in seiner Schrift über die römischen Weissageprak-
tiken, De divinatione: Bare Behauptungen pflege er zu unterlassen und nur im Ges­
tus des Zweifelns oder unter einem jederzeit möglichen Selbst-Misstrauen zu for-
mulieren (vgl. Cic. div. 2, 8: ita, nihil ut adfirmem, quaeram omnia dubitans plerumque et 
mihi ipse diffidens). Diese potenziell in sich selbst widersprüchliche Kontrolle eige-
ner Aussagen und Erwägungen schütze ihn davor, in seiner Argumentation selbst 
ins divinare, das heißt unter fadenscheinigen Prämissen und anhand ominöser Er-
scheinungen stabile Prognosen und Schlüsse zu ziehen, abzugleiten, gegen das er 
sich in der Schrift zu diesem Thema so vehement als möglich auszusprechen be-
müht (vgl. ebd.: si enim aliquid certi haberem quod dicerem, ego ipse divinarem, qui esse 
divinationem nego). Auch an deren Ende schließt Cicero erneut programmatisch: 
Der Skeptischen Akademie liege es fern, mit autoritären Gebärden Dogmen zu 
postulieren (vgl. Cic. div. 2, 150: proprium sit Academiae iudicium suum nullum inter­
ponere […] nulla adhibita sua auctoritate); ihr ständiges Ziel sei es, Themen möglichst 
facettenreich zu beleuchten und der Meinungsfreiheit jedes einzelnen Urteilenden 
zu überlassen (vgl. ebd.: ea probare quae simillima veri videantur, conferre causas et quid 
in quamque sententiam dici possit expromere, […] iudicium audientium relinquere inte­
grum ac liberum) – eine Methode, die freilich auf die Sokratischen Dialoge zurück-
gehe (vgl. ebd.: tenebimus hanc consuetudinem a Socrate traditam). 6 Unter dem Vorsatz 
der Meinungsfreiheit, die immer wieder in strategischen Momenten auftaucht, 
wird jedes Wissen grundsätzlich zu individuellem Wissen, das (nur) potenziell 
seine Anerkennung findet. 7 Dies gilt jedoch nicht nur für die Freiheit der Meinung 
unterschiedlicher Sprecher, sondern vor allem auch, wie in obiger Maxime bereits 
belegt, für jeden einzelnen Sprecher an sich, was die Individualität und Pluralität 
des Wissens noch um ein Vielfaches potenziert. Bei einem Sprecherwechsel in 
Ciceros erster Version der Akademischen Bücher zum Beispiel stellt man Cicero frei, 
jederzeit seine Meinung zu ändern, wie das auch schon andere – dort wird der 
Philosoph Antiochos angeführt – vor ihm taten (vgl. Cic. ac. 2, 63).

 5 	 Siehe entgegen der hier skizzierten ‚Selbst-Revidierung‘ als einem philosophischen und lite-
rarischen Programm Gurd (2012) 49–76; anhand von Paralleltexten – v. a. der Ciceronischen 
Briefe – zeigt er den literarischen Alltag einer „Collective Revision“; Texte erführen gerade 
in ihrer Handhabung und Diskussion innerhalb einer Gemeinschaft eine stete Entwicklung 
und seien somit potenziell unabgeschlossen.

 6 	 Siehe zu einem hervorragenden Überblick über die Machart von Ciceros Dialogen Schofields 
(2008) Aufsatz „Ciceronian Dialogue“; zur Sokratischen Methode speziell in der Schrift De 
divinatione ebenso Schofield (1986), zur Sokratischen Methode allgemein Gorman (2005). Vgl. 
zum Aspekt der Mehrstimmigkeit und Dialogizität – mit den Beispielen De re publia und De 
legibus – Sauer (2013).

 7 	 So u. a. auch am Anfang des dritten Buches von Ciceros Dialog De natura deorum; vgl. 
Cic. nat. deor. 3, 1: cum autem suo cuique iudicio sit utendum. Zum Bild der Freiheit bei jeder Ent-
scheidung gegenüber starren Dogmen siehe auch Cic. ac. 2, 8: hoc autem liberiores et solutiores 
sumus, quod integra nobis est iudicandi potestas nec ut omnia quae praescripta […] et quasi imperata 
sint defendamus necessitate ulla cogimur.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



244 Die Anekdote als Philosophem – Epistemologie der Anekdote

Individualität und Pluralität von Wissen
Dieses Gespür und Verständnis für eine Individualität und Pluralität von Mei-
nungen, auf denen sich eine ebenso individuelle und vielseitige Wissensgenese 
und Wissenstradition begründet, zeigt sich nicht nur an den skeptischen Funda-
menten von Ciceros Philosophie, sondern auch bei der Behandlung der verschie-
densten Teilgebiete der Philosophie im Allgemeinen. So legt Cicero im fünften 
Buch seiner Schrift De finibus, wo es um die Suche nach dem höchsten Gut geht, 
dem Sprecher Piso folgende Beobachtung in den Mund: Zwar strebten alle Le-
bewesen nach einem höchsten Ziel, das sich in einem naturgemäßen Leben zei-
ge, doch sei aufgrund der Diversität der Natur jedes einzelnen Lebewesens (vgl. 
Cic. fin. 5, 26: sed naturas esse diversas) dieses höchste Ziel nie identisch (vgl. ebd.: 
non ita accipiendum est quasi dicamus unum esse omnium extremum). Der sich anschlie-
ßende Vergleich ist für die Fragen der epistemischen Diversität höchst signifikant: 
Um das individuelle Lebensziel stehe es wie um das Wissen in den verschiede-
nen Künsten. Obwohl man beim Gegenstand jeder Kunst grundsätzlich von einer 
Art Oberbegriff „Wissen“ ausgehen könne, besitze aber bei genauerem Blick jede 
Kunst ihre eigene spezifische scientia (vgl. ebd.: omnium artium recte dici potest com­
mune esse ut in aliqua scientia versentur, scientiam autem suam cuiusque artis esse).

Ähnliche Beobachtungen lässt Cicero in seiner Schrift De natura deorum den 
Sprecher Cotta machen, der im dritten Buch angesichts des heiklen Themas, näm-
lich der Frage nach der Existenz der Götter, mit besonderer Vorsicht und Skepsis 
ans Werk geht. Nehme man die schier unüberblickbare Diversität der Lokalmy-
then und regionalen Göttervorstellungen zur Kenntnis, die ein merkwürdiges 
Durcheinander an zwar unterschiedlichen, doch gleichnamigen Götterfiguren 
und immer wieder anderen Genealogien ergeben (vgl. Cic. nat. deor. 3,  53–60), 
dann könne man die Frage nach der einen, ‚wahren‘ Göttervorstellung nur ad 
absurdum führen. Gehe man davon aus, dass innerhalb des Mikrokosmos eines 
lokalen Denkstils und Netzwerkes der jeweilige Götterkult und dessen Ideologie 
als wahr gelten, sprenge diese Tatsache jede einheitliche, makrokosmische Vor-
stellung von religio (vgl. Cic. nat. deor. 3, 60: haec quidem aliaque eius modi ex vetere 
Graeciae fama collecta sunt, quibus intellegis resistendum esse ne perturbentur religiones); 
oder sie müsste zumindest grundsätzlich jedes Menschen Skepsis und Resistenz 
schüren. Das Netz aus den hier unter dem Begriff fama zusammengefassten un-
persönlichen Ausdrücken, das die eben paraphrasierten Kapitel durchzieht und 
der Grammatik der Anekdote entspricht, ergänzt die inhaltliche Verwirrung um 
ein sprachlich-formales perturbare (vgl. Cic. nat. deor. 3, 53–60: ferunt, dicitur, ferunt, 
dicitur, fertur, traditur, traditur, dicitur, ferunt usf.). 8 Wissen, das auf Hörensagen ba-
siert, scheint grundsätzlich – und so ist es gewiss auch an dieser Stelle gewollt – 

 8 	 Siehe dazu u. a. erneut das Kapitel 3, Seite 48f. und die Fußnoten 7f. Während hier nur eine 
Häufung von „Anekdoten-Shiftern“, die sich zu keinem narrativen Gebilde ausweiten, zur 
Destabilisierung des Dargestellten führt, gilt es nachfolgend und auch im nächsten Kapitel, 
verschiedenen Beispielanekdoten ein ähnliches Potenzial zur Fragmentierung des Wissens 
nachzuweisen.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



245Ciceronische Konzepte der scientia (II)

fraglich, jedoch ist es gerade in einer derartig akkumulativen Masse im Stande, 
Aufmerksamkeit und Beachtung einzufordern und darüber hinaus die Vorstel-
lung von einem klar fassbaren, vereinfachten und verallgemeinerten Wissen zu 
destabilisieren. Dass Cotta dieser Überzeugung bis zum Ende des Buches treu 
bleibt, zeigt auch die Botschaft seines Schlusswortes. Es gehe ihm nicht um die 
völlige Negation eines götterbezogenen Wissens (vgl. Cic. nat. deor. 3, 93: haec fere 
dicere habui de natura deorum, non ut eam tollerem), sondern um die Erkenntnis, wie 
schwer sich klare Aussagen und Erläuterungen zu diesem Thema finden lassen 
(vgl. ebd.: sed ut intellegeretis quam esset obscura et quam difficiles explicatus haberet). 
Während Dogmen zu verbreiten sich wie eine leichte Aufgabe ausnimmt, sind 
die kleinteiligen skeptischen Annäherungsversuche bei Weitem komplexer. 9 Folgt 
man Cottas Einstellung, der hier gewiss Ciceros Gedanken stellvertretend zum 
Ausdruck bringt, so muss stabil und konsistent erscheinendes Wissen, einem Wis-
senskonzept weichen, das in seinem Facettenreichtum vielerlei Faktoren berück-
sichtigt und vor Komplexität, Dynamisierung und vor allem Problematisierung 
seiner selbst nicht zurückweicht.

Die Beweglichkeit von Wissen
Erwähnenswert ist hierbei über die inhaltliche Debatte hinaus auch der methodo-
logische Schlagabtausch zwischen Skepsis und Stoa in dieser Schrift. 10 Der Stoiker 
Balbus ist aufgrund seiner Vorstellung von der Verknüpfung der menschlichen 
Intelligenz mit der Göttlichkeit felsenfest von einer Perfektion der rationalen Kraft 
des Menschen überzeugt (vgl. Cic. nat. deor. 2, 147: animum ipsum mentemque hominis 
rationem consilium prudentiam qui non divina cura perfecta esse perspicit). Seine Gram-
matik ist die der Vollendung (vgl. ebd.: perfectus, circumscriptus als Partizipien der 
Vergangenheit), seine Wortwahl die eines allumfassenden Begreifens und Verste-
hens (vgl. ebd.: perspicere, conprehensio, concludere, definire, conplecti), worauf eine 
stringente Definition von Wissen folgen kann (vgl. ebd.: ex quo scientia intellegitur 
quam vim habeat qualis<que> sit). Diese Aussagen sind prädestiniert dazu, Kritik an 
der höchst gegensätzlichen Epistemologie des Skeptizismus anzuschließen, der 
genau diese Vollendungen und Wissensmöglichkeiten abschwächt und destabili-
siert (vgl. ebd.: quae vos Academici infirmatis et tollitis).

Cotta zeigt sich am Beginn des darauffolgenden Buches gegenüber der eben be-
schriebenen Kritik kühl und unbeeindruckt, doch nutzt er die Gelegenheit, unter 
Beibehaltung seines methodologischen Standpunktes eine Antwort auf seine Art 
darauf zu formulieren (vgl. Cic. nat. deor. 3, 18f.). Während für den Stoiker – wie-
der in perfektischer Manier – alle Beweisführungen klar und fest ausgesprochen 

	  9 	Zum Gedanken der Annäherung als Sinnbild der Skepsis siehe Schofield (2013) 80: „approxi-
mation“. Siehe zu den Konzepten der Approximation und der damit verbundenen mangeln-
den Vollendung auf dem Gebiet der Philologie Thomas Steinfeld (2009) 211–226.

 10 	Siehe zu dieser Gegenüberstellung auch Allens (1994) Aufsatz „Academic Probabilism and 
Stoic Epistemology“. Zur Methode der Skepsis siehe auch Strikers (1980) „Sceptical Strate-
gies“ sowie Lévy (1992a) 245–289.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



246 Die Anekdote als Philosophem – Epistemologie der Anekdote

scheinen (vgl. Cic. nat. deor. 3, 19: equidem attulisse rationes mihi videor), nimmt der 
nonchalante Skeptiker eine generelle Umordnung von Balbus’ Argumentation 
vor, entzieht sich einer direkten Antwort, indem er für den Moment Irrelevantes 
unverblümt aufschiebt (vgl. Cic. nat. deor. 3, 18: illa […] differemus – loco suo quaeren­
tur – in […] tempus reservabo), kramt wider Erwarten sogar noch weiter Zurücklie-
gendes hervor, um es einer wiederholten Analyse zu unterziehen (vgl. ebd.: omnia­
que quae a te nudius tertius dicta sunt), und widersetzt sich grundsätzlich jeglicher 
perfektisch-zeitlichen Gebundenheit (vgl. Cic. nat. deor. 3, 19: A te autem idem illud 
etiam atque etiam quaeram). 11 Cottas Formulierung des etiam atque etiam quaerere mit 
der deutlichen Betonung des iterativen und durativen Aspekts wird – wie Cice-
ros Motto des Lebens und Denkens von Tag zu Tag – zum Slogan skeptischer 
Philosophie schlechthin und macht jede philosophische Diskussion dieser Art zu 
einem unabschließbaren perpetuum mobile, das unbedingt an die Blumenberg’sche 
Nachdenklichkeit erinnern muss. Dass ein derartiger Mechanismus auch mit der 
Wesensart und dem Potenzial der Anekdote, perforierendes Fragment und Abbild 
der Skepsis zu sein, zusammenfällt, wie sie eben bei Cicero – passend im Mund 
Cottas platziert – Verwendung findet, soll in den nachfolgenden Kapiteln klar 
werden. Cotta weiß: Es darf nicht alles so selbstverständlich bleiben, wie es war. 
Dies ist ein Hammerschlag gegen die Argumentationstechnik der Stoiker; Balbus 
glaubt sich jeglichen Raumes für Gegenrede beraubt (vgl. ebd.: nec des respondendi 
locum) und bezichtigt Cotta einer perfiden Konfusionstaktik (vgl. ebd.: noli agere 
confuse), mit deren Redeweise er – nach den bekannten Parametern in anekdoti-
scher Manier – Überraschung, Perforation und Ablenkung in Person ist (vgl. ebd.: 
repente avertas orationem).

Die eben geschilderte Kontroverse um Stabilität versus Beweglichkeit des Wis-
sens ist nicht nur Streitpunkt zwischen den verschiedenen Philosophenschulen, 
sondern auch ein der Akademie inhärentes Phänomen. Während die Alte Akade-
mie, der sich beispielsweise Lucullus als Kontrahent Ciceros in der ersten Version 
von dessen Academici libri zuordnen lässt, stabile Erkenntnis und Wissensgenese 
für möglich hält, machen die Vertreter der Neuen Akademie unter Berufung auf 
den Skeptizismus zunehmend das genaue Gegenteil stark. 12 Lucullus glaubt – im 
Grunde identisch mit dem Stoiker Balbus – an die Zuverlässigkeit der mensch-
lichen Perzeption (vgl. Cic. ac. 2, 23: confirmat percipi et conprendi multa posse) und 
sieht darin das Fundament allen Wissens (vgl. ebd.: in quibus solis inesse etiam scien­

 11 	Auffallend hier das Vokabular der Dekonstruktion: differre, ein idem immer wieder wieder-
holen; diese grundlegende (auch skeptische) Taktik Marcus Ciceros ist bereits aus meinem 
Kapitel 11 zu Ciceros Schrift De divinatione bekannt; zur Verankerung der Dekonstruktion 
im Text siehe dort die Fußnoten 2, 3, 8 und 19. Vgl. zum Motiv der Repetition derselben Frage 
auch meine Interpretation einer Simonides-Anekdote in Ciceros De natura deorum (verwendet 
von Cotta) in Kapitel 17, insbesondere die Seite 274 und die Fußnote 25.

 12 	Siehe dazu Strikers (1997) Aufsatz „Academics Fighting Academics“. Einen detaillierten Über-
blick über die einzelnen Charaktere, Strömungen und Entwicklungsstufen der Akademie bietet 
MacKendrick (1989) 125–130; vgl. ausführlicher auch Burnyeat (1983). Zur Rolle des Antiochos 
und der Alten Akademie jüngst Tsouni (2018). Vgl. ebenso die Literaturangaben in Fußnote 10.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



247Ciceronische Konzepte der scientia (II)

tiam dicimus); Wissen ist nach seiner expliziten Konzeptualisierung etwas Stabi-
les (ebd.: quam [sc. scientiam] nos […] stabilem quoque et immutabilem esse censemus). 
Ohne derartig feste Grundannahmen könne philosophische Weisheit, die sich 
zwangsläufig ihrer selbst bewusst sein müsse, überhaupt nicht existieren (vgl. 
Cic. ac. 2,  24: ipsa vero sapientia si se ignorabit sapientia sit necne, quo modo primum 
obtinebit nomen sapientiae?).

Dieser statische Wissensbegriff hat zur Folge, dass selbst dynamisierende Ele-
mente wie das ständige und endlose Fragen und Hinterfragen Cottas in eine mono­
direktionale, teleologische Bewegung gezwungen werden. Fragenstellen habe ein 
klares Ziel vor Augen und impliziere immer ein konkretes Finden (vgl. Cic. ac. 2, 26: 
quaestio autem est adpetitio cognitionis, quaestionisque finis inventio). Die philosophische 
Produktivität alias Nachdenklichkeit von Cottas selbstgenügsamem Fragen, das eher 
einen l’art-pour-l’art-gleichen Ansatz darstellt, bleibt völlig verkannt. Vielmehr wird 
Lucullus’ Philosophie selbst in diese enge, eingleisige Bahn gepresst; sie kenne kein 
Mäandrieren und lebe nur aus stetem Fortschritt (vgl. Cic. ac. 2, 27: ipsa autem philo­
sophia, quae rationibus progredi debet). Und wieder: Unter anderen Voraussetzungen 
könne es keine Weisheit als Höhepunkt des Wissens geben (vgl. ebd.: sapientiae vero 
quid futurum est?). Diese ‚anderen Voraussetzungen‘ sind genau diejenigen Cice-
ros – Fürsprecher der Skeptischen Jüngeren Akademie, gegen die Lucullus hier 
ankämpft. Eine in sich selbst widersprüchliche Weisheit, die Selbstzweifel hege, 
sei, so Lucullus, untragbar (vgl. ebd.: quae [sc. sapientia] neque de se ipsa dubitare debet 
neque de suis decretis quae philosophi vocant δόγματα); es brauche klare, unumstößli-
che Dogmen, deren Stabilität – so zeigt das energische Trikolon – fraglos garantiert 
seien (vgl. ebd.: decretum […] stabile, fixum, ratum esse debeat, quod movere nulla ratio 
queat). Dieser überzogen statische Wissensbegriff fungiert als klarer Gegenentwurf 
zu Ciceros dynamischem Konzept und hilft dabei, dieses in seinen späteren Aus-
führungen noch klarer erkennbar zu machen. Lucullus kämpft mit allen Mitteln 
darum, die Vorstellungen der Neuen Akademie zu entkräften, und schließt nach 
Verbrauch der sachlichen Argumente seine Beweisführung polemisch. Unter Be-
rufung auf eine Aussage des Hortensius, versucht Lucullus seinen Dialogpartner 
in eine Sackgasse zu führen und schachmatt zu setzen; Hortensius habe einmal 
gesagt, bei aller Verneinung der Erkenntnismöglichkeiten durch die Jüngere Aka-
demie sei diese doch gezwungen, immerhin diese eine Erkenntnis als möglich an-
zuerkennen, nämlich die, dass nichts klar erkannt werden könne (vgl. Cic. ac. 2, 28: 
ut id ipsum saltem perceptum a sapiente diceretis, nihil posse percipi). 13

Karneades in Anekdoten
Als Beispiel kann sich Lucullus an dieser Stelle auf eine Auseinandersetzung zwi-
schen den Philosophen Antipatros und Karneades beziehen; zwar ist das Beispiel 

 13 	Das lässt an die endlos-vertrackte Debatte denken, die sich um die Frage, ob ein Lügner, der 
zugibt, er lüge, tatsächlich lüge oder dieses eine Mal eben nicht. Sokrates hätte nach diesem 
Schema sagen müssen, er wisse nicht einmal sicher, dass er nichts wisse. Siehe zu diesem 
spielerischen Paradox auch Burnyeats (1980) Beitrag „Can the Sceptic Live his Scepticism?“.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



248 Die Anekdote als Philosophem – Epistemologie der Anekdote

mit der vorherrschenden indirekten Rede und fehlenden historischen Einordnung 
wenig narrativ gestaltet und somit vom Kontext sozusagen stärker ‚verdaut‘, doch 
bewahrt es über die bloße Wiedergabe philosophischer Meinungen hinaus mit 
einem aktiven Partizip und den Verben des Sprechens das Szenische des Schlag-
abtauschs, auf den es sich bezieht (vgl. ebd.: postulans, dicere, resistere, negare). 
Schon Antipatros habe einst mit einem der Formulierung des Hortensius ähn-
lichen Angriff versucht, die akademischen Lehrmeinungen, deren Inkonsistenz 
vorprogrammiert sei, ad absurdum zu führen und seinen Kontrahenten Karnea-
des genau in diese Falle zu locken, die sich sowohl inhaltlich als auch grammati-
kalisch-syntaktisch durch eine Reihe voneinander abhängiger Infinitive wie ein 
Fangnetz ausnimmt (vgl. ebd.: ei qui adfirmaret nihil posse percipi […] unum tamen 
illud dicere percipi posse consentaneum esse). Doch Karneades versteht es, resistent 
und souverän dagegenzuhalten (ebd. Carneades acutius resistebat), und lässt sich 
auf keinerlei Scheinkonsistenzen ein, aus denen ihm im Nachhinein ein Strick 
gedreht werden könnte (ebd.: nam tantum abesse dicebat ut id consentaneum esset, ut 
maxime etiam repugnaret). Gerade mit der komparativen Formulierung des acutius 
wird Karneades’ Antwort als Pointe markiert; die Szene bildet damit das bekannte 
anekdotische Schema des Umschlags von provocatio zu responsio/punctum ab. Kar-
neades weiß, dass er – so paradox es auch klingen mag – bis zuletzt sogar skep-
tisch gegenüber seiner eignen Skepsis sein muss, um dieser auch konsequent treu 
zu bleiben; für ihn dürfe es somit keine Ausnahmen geben, selbst die Ablehnung 
klarer Erkenntnis bleibe nicht klar erkennbar (vgl. ebd.: qui enim negaret quicquam 
esse quod perciperetur, eum nihil excipere; ita necesse esse ne id ipsum quidem, quod excep­
tum non esset, conprendi et percipi ullo modo posse). 14

Lucullus’ Rückgriff auf diese anekdotische Grundsituation geht gewissermaßen 
nach hinten los; sie durchsticht seine eigene Argumentation, ist punctum im eigent-
lichen Sinne des Wortes: Anstatt die vermeintliche Inkonsequenz des Karneades 
bloßzustellen, zeigt sie diesen als potenziellen Sieger des geschilderten Schlagab-
tausches. 15 Die erneute Forderung, dieses Mal in Berufung auf eine weitere Au-

 14 	Siehe zur Interpretation dieser Szene auch Burnyeats (1997) Beitrag „Antipater and Self-Refuta-
tion: Elusive Argumentation in Cicero’s Academica“ 277–310; vgl. auch erneut Burnyeat (1980).

 15 	Gleichwohl ist diese Szene, wie bereits erwähnt, eher locker gebaut, und das acutum als Poin-
te insofern weniger zugespitzt als anderswo, als gleich darauf noch weitere erklärende Pa-
raphrasen Karneadischen Gedankenguts folgen. Die Funktion der Pointe könnte aber auch 
der Akteur Karneades an sich übernehmen: Er ist es, der sich den Angriffen des Antipatros 
widersetzt und sich somit auch der Argumentation des Lucullus erfolgreich entwindet. Er 
handelt praeter exspectationem und bleibt, wie eine Anekdote, schwer zu ergreifen und endlos 
aporetisch. Das ‚Anekdotische‘ der Figur des Karneades lässt sich aber auch aus anderen ähn-
lichen Situationen und Begebenheiten, die auf uns gekommen sind, erkennen; so beispiels-
weise aus seinem Auftritt in der berühmten Philosophengesandtschaft des Jahres 155 v. Chr., 
als er Ciceros in diem vivere mehr als deutlich vor Augen führt: Während er am ersten Tag für 
die Gerechtigkeit spricht, dreht er am nächsten Tag den Spieß um und debattiert gegen sie, 
als hätte es die Rede des Vortages überhaupt nicht gegeben. Genau diese Koexistenz eines 
Für und Wider, die Karneades so meisterhaft inkarniert, ist die Essenz der Akademischen 
Skepsis. Zudem erinnert Karneades an einen bestimmten, jedoch sehr raren Charaktertyp 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



249Ciceronische Konzepte der scientia (II)

torität, nämlich auf die des Antiochos, wenigstens ein stabiles Dogma, sprich das 
Dogma der Instabilität zuzulassen, kann nur kraftlos an Karneades’ Überzeugung 
abprallen (vgl. Cic. ac. 2, 29: quoniam enim id haberent Academici decretum […] nihil pos­
se percipi, non debere eos in suo decreto sicut in ceteris rebus fluctuari). Lucullus’ Beschrei-
bung von Karneades’ Verhalten als fluctuari, das hier darüber hinaus als tertium 
comparationis und Schnittpunkt von Karneades, Skepsis und deren Darstellungs-
form der Anekdote sprechen mag, könnte zutreffender nicht sein. 16 Angesichts der 
souveränen Selbstverteidigung des Karneades klingt es vielmehr nach Auszeich-
nung als nach entlarvender Polemik. Auch der Begriff einer simplen, dichotomisch 
aufgebauten Philosophie, den Lucullus erneut anführt, kann im Vergleich zu Kar-
neades’ Prinzipien nur wie platte Schwarz-Weiß-Malerei scheinen (vgl. ebd.: hanc 
enim esse regulam totius philosophiae constitutionem veri falsi, cogniti incogniti).

Schon innerhalb der Lucullus’schen Beweisführung lassen sich also Ausblicke 
auf die Vorstellungen der Skepsis machen, die wie Fremdkörper darin einbrechen 
und Ciceros folgende Ausführungen ankündigen. Aus dieser breit angelegten Ge-
genrede (vgl. Cic. ac. 2, 64–146), deren wichtigste inhaltliche Punkte schon aus der 
diametral entgegengesetzten Rede des Lucullus ablesbar sind, sei nur eine Anek­
dote exemplarisch herausgegriffen. Indem Cicero als Personal der Anekdote neben 
anderen erneut Karneades auswählt, markiert er dessen anekdotische Erscheinung 
auch im Rückblick auf Lucullus’ Verwendung desselben mehr als deutlich. Cicero 
argumentiert an besagter Stelle raffiniert: Er bezichtigt Lucullus einer Starrköp-
figkeit, die eigentlich gar nicht recht zur Alten Akademie passe (vgl. Cic. ac. 2, 136: 
atrocitas quidem ista tua quo modo in veterem Academiam inruperit nescio) und drängt 
ihn ins Lager der Stoiker; diese sicherten sich alleine das Monopol der Weisheit, 
und alles Nicht-Stoische grenzten sie als bar jeglicher Weisheit und – in Übertrei-
bung – somit als bar überhaupt jeglicher Existenzgrundlage entschieden aus (vgl. 
ebd.: sapientes solos reges solos divites solos formosos […]; neminem consulem praetorem 
imperatorem nisi sapientem […]; ne urbis quidem aut civitatis nisi quae essent sapientium).

Hier kann Cicero also eine schriftlich überlieferte Anekdote anführen (vgl. 
Cic. ac. 2, 137: legi apud Clitomachum), die jedoch genauso gut auf mündlichem Wege 
auf die beiden Dialogpartner gekommen sein hätte können; Cicero weist nämlich 
explizit auf das familiäre Netzwerk hin, dem Lucullus angehört (vgl. ebd.: eum [sc. 

der Aristotelischen Dramentheorie. Grundsätzlich, so Aristoteles, sei von inkonsequenten 
Helden Abstand zu nehmen; ihre einzig mögliche Existenz im Drama sei die der konsequen-
ten Inkonsequenz (vgl. Aristot. Poet. 1454a26–28: κἄν γὰρ ἀνώμαλός τις ᾖ ὁ τὴν μίμησιν 
παρέχων καὶ τοιοῦτον ἦθος ὑποτεθῇ, ὅμως ὁμαλῶς ἀνώμαλον δεῖ εἶναι) – oder ist Kar-
neades ungeachtet Antipatros’ Vorwurf eigentlich auf konsequente Weise konsequent? Hier 
reicht das Paradoxal-Pointierte der Karneadischen Theorie an etwas Nicht-Propositionales 
heran, das sich schwer in Worte fassen lässt.

 16 	Ich denke hier vor allem zurück an mein Kapitel 4, wo es um das Stichwort der hermeneuti­
schen Krise als möglichen Oberbegriff des Wirkmechanismus der Ciceronischen facetiae geht. 
Wie Karneades’ fluctuari, das sich in einem ständigen (auch inhärenten) Widersetzen, -spre-
chen oder -legen äußert, bildet die Anekdote (bzw. die Beispiele der facetiae-Passage) Missver-
ständnisse und hermeneutische Komplikationen ab oder produziert diese mitunter erst.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



250 Die Anekdote als Philosophem – Epistemologie der Anekdote

A. Albinum praetorem] qui cum avo tuo, Luculle, consul fuit). Die wieder zum Leben 
erweckte Szene ist ein Bruchstück der oben erwähnten Philosophengesandtschaft 
nach Rom im Jahre 155 v. Chr. (vgl. ebd.: cum Carneades et Stoicus Diogenes ad se­
natum in Capitolio starent). Die scherzhaft-krittelnde Frage des A. Albinus, die die 
Szene an sich schon als anekdotische markiert (vgl. ebd.: A. Albinum […] iocantem 
dixisse Carneadi), mag einen Versuch des Umgangs mit Karneades’ bereits bekann-
ter Ambiguität des Für und Wider zum Ausdruck bringen; laut Karneades’ brü-
chigem Erkenntnismodell (so scheint unausgesprochen impliziert) könne man, 
mutmaßt A. Albinus herausfordernd, also nicht einmal über ihn selbst mit klarer 
Überzeugung sagen, dass er Prätor, geschweige denn über Rom, dass es eine Stadt, 
oder über die Römer, dass sie eine Volksgemeinschaft seien (vgl. ebd.: ‚ego tibi Car­
neade praetor esse non videor [quia sapiens non sum] nec haec urbs nec in ea civitas?‘). 17 
Die Hoffnung, Karneades zu einer Entscheidung oder gar einem Widerrufen zu 
zwingen, zerplatzt in dessen aalglatter Reaktion. Die Anekdote entlädt die durch 
die witzig-pointierte Frage aufgebaute Spannung auf den ersten Blick nur durch 
ein ebenso pointiertes Vorbeireden am fragenden Gegenüber und der bloßen Ab-
lenkung der Frage auf eine weitere, nur am Rande beteiligte Person (vgl. ebd.: 
‚huic Stoico non videris‘); Karneades’ Verhalten ist damit skeptische ἐποχή par ex­
cellence. 18 Die inhaltliche Ablenkung, hier von der Skepsis auf die Stoa, die Karnea-
des im Rahmen der deiktischen Potenz der Anekdote offensichtlich auch durch 
eine klare Zeigebewegung (huic) abbildet, inkorporiert die Anekdote zusätzlich in 
ihrem formalen Umschwung von der provocatio zum punctum.

Eine weitere Erscheinungsform des Moments der Ablenkung der Anekdo
te hatte sich im vorherigen Auftritt des Karneades gezeigt, als die anekdotische 
Szene wie ein ungreifbarer Fremdkörper die Argumentationslinien des Sprechers 
Lucullus durchschlug. 19 Diese Beobachtung lässt in hiesiger Anekdote zugleich 
auf eine Ebene tiefer blicken. Karneades durchschlägt Albinus’ Fragetaktik nicht 

 17 	Hier ist ein vergleichender Blick auf die Texteditionen von Plasberg (1996) und Rackham 
(1972) lohnend: Die Erklärung (eine Anekdote sollte an sich aber gerade aporetisch-kryptisch 
bleiben dürfen!), die die Tradition (wie Plasbergs Ausgabe bezeugt) dem A. Albinus in den 
Mund legt, er scheine deshalb nicht Prätor, weil er nicht weise sei (vgl. ebd.: quia sapiens non 
sum), hat eigentlich nichts mit Karneades’ Erörterungen zu tun; als einschlägig stoischer Be-
griff würde das Wort sapiens nur die folgende Pointe abschwächen; diese kann ihre volle 
Sprengkraft nämlich gerade nur in einer überraschenden Ablenkung auf die Stoiker entfal-
ten. Siehe die treffende Bemerkung H. Rackhams (1972) 644, dass der Halbsatz, den er konse-
quent tilgt (ich folge ihm dabei), schon den ersten Teil der Anekdote, nämlich den Witz des 
A. Albinus, kaputt mache, der ganz auf die Instabilität der Wahrnehmung und Erkenntnis 
abziele (und nicht auf die stoische Monopolisierung des Wortes sapiens): „This interpolation 
spoils the joke, which turns on the Academician’s doctrine of the uncertainty of all things“.

 18 	Siehe zum Konzept der ἐποχή v. a. erneut Lévy (1992a) 245–289; vgl. ebenso Cic. ac. 2, 59: Ex 
his illa necessario nata est ἐποχὴ id est adsensionis retentio, in qua melius sibi constitit Arcesilas, si 
vera sunt quae de Carneade non nulli existimant. Vgl. auch Montaignes Emblem des „Que sçay-je?“, 
dessen Rückseite das Wort ἐποχή ziert; siehe dazu erneut Fischer (2013), zu den Figuren des 
Karneades und des Arkesilaos bei Cicero Thorsrud (2002), Cooper (2004) und Ioppolo (2008).

 19 	Zur Verknüpfung des Bildes der Ablenkung mit der Anekdote ist ein erneuter Verweis auf 
Stephen Greenblatt unerlässlich, der sie als „swerve“ bezeichnet; hauptsächlich als „swerve“ 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



251Ciceronische Konzepte der scientia (II)

nur durch eine simple Ablenkung vom Thema, sondern auch dadurch, dass er ein 
Missverstehen oder – besser – eine Doppeldeutigkeit der Frage vorgibt. Während 
Albinus, wie gesagt, wohl auf Karneades’ Skepsis gegenüber klarer Erkenntnis ab-
zielt, interpretiert Karneades dessen Frage – entsprechend Ciceros Einführung zur 
Diskriminierungstaktik der Stoiker – als Kritik an der Arroganz derselben und 
verweist ihn an die entsprechende Adresse. 20 Der ambige Karneades unterstellt 
seinem Kontrahenten selbst Ambiguität. 21 Zu allem Überfluss kann Karneades 
hierbei auch noch seine Theorie der instabilen Erkenntnisgewinnung durchexer-
zieren; ein klares Erkennen und Verstehen scheitert bereits in einfachen Situatio-
nen des Alltags, wo sich simple Fragen zu polysemantischen Gebilden auswach-
sen. Der klar apostrophierte Karneades fühlt sich paradoxerweise überhaupt nicht 
angesprochen (vgl. erneut ebd.: ‚ego tibi Carneade praetor esse non videor?‘). Auch 
Karneades in Person bedeutet also: Es bleibt nicht alles so selbstverständlich, wie 
es scheint. 22

Die Anekdote bleibt Fragment und kleiner Ausschnitt und Albinus daher jede 
Antwort verwehrt. Ebenso ist Karneades als deren Abbild und Verkörperung 
nicht weiter als in dieser kleinen Momentaufnahme zu er- und begreifen. Er ist 
und bleibt der ewig Ambige und Unbegriffene (vgl. Cic. ac. 2, 139: Clitomachus ad­
firmabat numquam se intellegere potuisse quid Carneadi probaretur); seine bevorzugte li-
terarische Erscheinungsform, ließe sich schließen, ist die Anekdote, die mit ihrem 
bisweilen nicht eindeutig propositional zu fassendem Spannungsfeld zwischen 
provocatio und punctum über das in ihr Gesagte und Dargestellte hinausweist. Das 

von der teleologischen Geschichte auf die kleinen Alternativen; vgl. dazu erneut mein Kapi-
tel 9, Seite 155f. mit den Fußnoten 32–35.

 20 	Hieran sieht man erneut – gerade weil Karneades’ Interpretation auf der Doppeldeutigkeit 
respektive nicht präzise formulierten Frage des Albinus aufbaut –, dass der die Frage in eine 
klare Richtung lenkende kausale Teilsatz (vgl. erneut: quia sapiens non sum) tatsächlich eine 
spätere Interpolation sein könnte. Davon lässt sich eine klare Erklärungsnot späterer Kom-
mentierung gegenüber Anekdoten ablesen. Ebenso wird man gewahr, wieviel Vor- und Hin-
tergrundwissen das richtige Verstehen mancher Anekdoten den Rezipienten abverlangt. Die 
Anekdote wird hier jedenfalls zur unbestrittenen Partnerin der lectio difficilior. Zu einer ähn-
lichen Beobachtung der Neigung der Rezeption zur Erklärung von Anekdoten siehe erneut 
mein Kapitel 3 über das dreimalige, aber so unterschiedliche – da eben einer erklärenden 
Rezeption unterworfene – Erscheinen der Themistokles-Anekdote über die ars oblivionalis.

 21 	Zum Moment der Ambiguität sowie zum Stichwort des absichtlichen Missverstehens als einer 
Kategorie der einschlägigen facetiae siehe erneut Kapitel 4, v. a. die Seiten 72–76; Karneades’ 
Auftritt wäre geradezu prädestiniert für eine Aufnahme in die dortige Reihe von Kategorien 
und Beispielen; vgl. u. a. Cic. de orat. 2, 254: ingeniosi enim videtur vim verbi in aliud, atque ceteri 
accipiant, posse ducere, 255: Sed scitis esse notissimum ridiculi genus, cum aliud exspectamus, aliud 
dicitur oder 273: Acutum etiam illud est, cum ex alterius oratione aliud excipias atque ille vult. Siehe 
zum Junktim von Anekdote und Ambiguität auch erneut Verena Lobsiens (2020) Beitrag „An-
ecdotal Ambiguity: Andrew Marvell“; vgl. dazu auch Fußnote 23, Seite 201f., des Kapitels 11.

 22 	Die saloppe Inszenierung des Missverstehens und die nonchalante Ablenkung auf die Stoi-
ker kann ebenso als Hinweis auf die Diskreditierung des Weisheitsanspruchs dieser Philo-
sophenschule und deren Verlachen gelesen werden; siehe dazu v. a. Annas (2008), die nicht 
diese, aber ähnliche Stellen zum Phänomen der Verspottung des stoischen Weisen bespricht. 
Vgl. dazu auch mein Kapitel 18, Seite 287, Fußnote 13.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



252 Die Anekdote als Philosophem – Epistemologie der Anekdote

Weiterdenken der Szene, würde Hans Blumenberg hierzu schreiben, ist Sache der 
Nachdenklichkeit und Imagination eines jeden Rezipienten. Gleichwohl gibt Cicero 
eine bestimmte Linie der Verwendung dieser Anekdote vor, indem er die oben ex-
plizierte Ablenkung aus der Anekdote in den weiteren Verlauf seines Textes zieht: 
Lucullus, der sich in Anlehnung an Antiochos – und über Aristoteles und Xeno-
krates, also bis zu Platon (vgl. Cic. ac. 2, 137: Aristoteles aut Xenocrates, quos Antiochus 
sequi volebat) – eigentlich der Alten Akademie zuordnen will, sei seiner Lehrmei-
nung zufolge eigentlich Stoiker. Wie Karneades nutzt Cicero diese Anekdote also 
zu einer Taktik der verblüffenden Ablenkung. 23 Anstatt Lucullus’ vermeintlich 
alt-akademische Theorien zu entkräften, entlarvt er sie im Gegenteil als stoische 
und entzieht Lucullus damit jegliche Glaubwürdigkeit. Sein Wissen um die eigene 
philosophische Zuordnung wird gewissermaßen negiert, das selbstverständliche 
Label der Alten Akademie als unzureichend gebrandmarkt. Die Moral könnte 
lauten: Jede Vereinheitlichung und Pauschalisierung von Wissen – hier also die 
fälschliche Zuordnung von theoretischen Beständen zu einer bestimmten Schule 
und das Stützen auf bekannten Autoritäten wie Antiochos – muss mit skeptisch-
kritischem Blick, gerade was die konkreten Inhalte und ihre tatsächliche Zugehö-
rigkeit betrifft, geprüft werden; genau für diese Prüfung und für die entsprechen-
de Entlarvung kann die Anekdote nicht nur in ihrer inhaltlichen, sondern auch 
formalen Erscheinung und Wirkweise stehen.

Dynamisches Wissen
Dieser Szene lässt sich also erneut Ciceros Postulat eines dynamischen Wissens-
begriffs entnehmen, der grundsätzlich jeden epistemischen Inhalt zunächst der 
Abhängigkeit von einem einzelnen Individuum unterwirft. Diese Pluralisierung 
des Wissens birgt jedoch auch insofern ihre Tücken, als sie im Grunde ein Wissen 
ohne zwingende Geltung oder Verbürgung bedeutet. Diesen für eine epistemische 
Wirksamkeit wichtigen Größen kann man sich jedoch mit den Werkzeugen der 
Skepsis, also durch genaueres Prüfen und Hinterfragen, schrittweise annähern; 
gegebenenfalls führt jeder weitere Schritt eines Tages danach zum Widerrufen 
der Aussagen des vorherigen Tages. Wichtig ist, dass nur so eine Pluralität der 
Denkweisen und Wissensmöglichkeiten gewährleistet bleibt, die den Dogmen 
eines Stoikers, Chrysipps beispielsweise, zum Opfer fiele (vgl. Cic. ac. 2, 138: cir­
cumcidit [sc. Chrysippus] et amputat multitudinem). 24 Hierbei distanziert sich Cice-
ro jedoch dezidiert von Dogmen: Wissensbestände, Meinungen, Ausführungen, 
Traditionen gebe es unzählige (vgl. Cic. ac. 2, 141: haec et alia innumerabilia). So der 
Ausgangspunkt. Erst auf die Prüfung derselben, die sich einer Konsolidierung 
oder, im Gegenteil, Revidierung derselben annähern kann, komme es in einem 
wichtigen zweiten Schritt an. Cicero nimmt bei dieser Antwort eindeutig Bezug 

 23 	Siehe zu Karneades’ Argumentationstaktik auch Allens (1997) Beitrag „Carneadean Argu-
ment in Cicero’s Academic Books“.

 24 	Zur Figur des Chrysipp in Ciceros Academici libri siehe Algra (1997), hingegen in den Tuscula­
nae disputationes Lévy (2003).

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



253Ciceronische Konzepte der scientia (II)

auf Lucullus’ obige Formulierung seines Bekenntnisses zu stabiler Erkenntnis in 
Form eines Trikolons. Lucullus’ Fehler sei es, dass er aufgrund seiner Blindheit 
gegenüber der Diversität von Wissen, tendenziell der erstbesten Variante, auf die 
er stoße, zustimme und ihr den vergleichslosen Vorzug gebe (vgl. ebd.: tu cum 
es commotus adsciscis, adsentiris, adprobas). Ciceros Kritik an dieser Methodik wird 
dadurch besonders deutlich, dass er Lucullus’ Trikolon zu einem übertrieben 
scheinenden, sechsgliedrigen Ausdruck überspitzt (vgl. ebd.: verum illud certum 
conprehensum perceptum ratum firmum fixum fuisse vis). Lucullus’ Schwerfälligkeit 
und Starrsinn ist so unbeweglich wie der von ihm entworfene Wissensbegriff, von 
dem Cicero entschieden Abstand nimmt (vgl. ebd.: deque eo nulla ratione neque pelli 
neque moveri potes – ego nihil eius modi esse arbitror).

Ciceros Entwurf eines dynamischen Wissensmodells, das sich sowohl aus dem 
vorherigen Kapitel zu seinen Quellen im Umfeld mündlicher Netzwerke und lite-
rarisch vorgeprägter Diskurse, welche er jedoch ebenso zu individualisieren und 
monopolisieren versteht wie seine exklusiven Beziehungen, als auch aus hiesigem 
Kapitel zu seiner skeptischen Lebenseinstellung und der Methodik seiner Art 
des Philosophierens ersehen lässt, findet sich an vielen Stellen seines Werkes. Die 
Academici libri, die – zusammen mit seinem Hortensius – den Anfang seiner phi-
losophischen Schriftstellerei markieren, wirken – auch was die in ihnen geprägte 
Wortwahl dazu betrifft – auf die späteren, großen Dialoge gedanklich und inter-
textuell fort. So findet sich beispielsweise in Ciceros Tusculanae disputationes schon 
in programmatischer Anfangsstellung ein ähnliches Postulat der potenziellen Be-
weglichkeit von Wissensinhalten wieder (vgl. Cic. Tusc. 1, 17: ea quae vis, ut potero, 
explicabo, nec tamen […] certa ut sint et fixa, quae dixero); Cicero formuliert bekannt-
lich vage (ut potero) und betont, dass jeder Erkenntnisschritt nur Annäherung, nie 
Vollendung sein kann (vgl. ebd.: probabilia coniectura sequens […] ultra […] quo pro­
grediar, quam ut veri similia videam, non habeo). 25 Auch die bereits in ersten Ansätzen 
beschriebene anekdotische Strategie, die sich mit den Fragen nach der Stabilität 
versus den Transfermöglichkeiten von Wissen zu überkreuzen scheint, taucht im-
mer wieder auf; dabei ist sie einerseits an Ciceros Methodik und Vorstellungen von 
scientia in ihrer Erscheinung als skeptischer Prüferin des Wissens, Instrument zur 
Durchbrechung gegnerischer Argumente oder Auslöserin von Nachdenklichkeit 
direkt anschlussfähig; andererseits ist sie dies auch als ursprünglich mündliches 
Medium, das sich mit der oft fingierten Mündlichkeit der Ciceronischen Diskurse 
trifft. Vor einer generellen Skizzierung der Anekdote als Abbild der Ciceronischen 
Skepsis und deren literarischer Ausprägung in Dialogen (Kap. 17) soll auch noch 
anhand von anderen Beispielen das Potenzial der Anekdote zur Dynamisierung 
und Fragmentierung von Wissen eingehender vorgeführt werden (Kap. 16).

*

 25 	Siehe dazu auch Gluckers (1995) Aufsatz „Probabile, Veri Simile and Related Terms“; zum Begriff 
der probabilia jüngst auch Reinhardt (2018), zu „Ciceros Konzept des probabile“ Peetz (2005).

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



16

Ciceronische Konzepte der scientia (III)

‚Fragmentarismus‘ des Wissens

Der verehrte Leser – einmal angenommen, dass es ihn gibt, dass jemand 
ein Interesse hat, diesen Aufzeichnungen und Skizzen eines jüngeren 
Zeitgenossen zu folgen (…) – der Leser täte diesem Buch einen großen 
Gefallen, wenn er, nicht nach Laune und Zufall hin und her blätternd, 
die zusammensetzende Folge achtete; die einzelnen Steine eines Mosa­
iks, und als solches ist dieses Buch zumindest gewollt, können sich allein 
kaum verantworten. 1

Max Frisch

Fragmente
Max Frisch konfrontiert seinen „verehrten Leser“ mit der Aneinanderreihung ein
zelner kleiner narrativer Gebilde, Episoden, literarischer Stillleben bis hin zu dra-
matischen Fragmenten, welche erste Ideenskizzen zu späteren Veröffentlichungen 
darstellen; 2 zugleich fordert er ihn zum „Zusammensetzen“ dieser vermeintlich 
lose aufeinanderfolgenden Passagen auf, ganz als reiche eine von ihnen wie ein 
einfarbiger Mosaikstein zu keinem ganzheitlichen Bild. Die persönlichen Aus-
schnitte zu den Erlebnissen und Eindrücken der erzählenden Person scheinen wie 
anekdotische ‚Daseinsfetzen‘, deren Anordnung und Aufmachung sehr stark dem 
ähneln, was Hans Blumenberg später in seinen Anekdoten-Konglomeraten for
mulieren wird, gerade da ihre Inhalte oft geographischen Titeln zugeordnet wer-
den. 3 Die bruchstückhaften Momentaufnahmen und Anekdoten generierten, so 
Frisch, ihren Sinn also erst in ihrem Zusammensein und – wie bei Blumenberg – 
erst in der Kommunikation untereinander. 4

 1 	 Frisch (2014); das Zitat ist dem Tagebuch 1946–1949 als Motto vorangestellt.
 2 	 So zum Beispiel die Seiten 64–101, in denen Frisch den Grundstein zu seinem Stück Graf Öder­

land legt, welches er explizit als Fragment markiert: „‚(...) Graf Öderland geht um die Welt!‘ 
Usw.“ (101); ebenso findet sich beispielsweise der „Entwurf eines Briefes“ (127) im ersten der 
vier Tagebücher, nach dessen „Dritte(...)[m] Entwurf“ (132) sowohl Brief als auch Buch mit 
folgendem Hinweis abbrechen: „(...) Es ist die einzig mögliche Würde, womit wir im Kreise 
leidender Völker bestehen können – (Nicht abgeschickt.)“ (133).

 3 	 Siehe Titel wie „Zürich, Café de la Terrasse“ (9, 16, 18, 39 und 58), „Zwischen Nürnberg und 
Würzburg“ (29), „Unterwegs, Mai 1946“ (37) oder „Am Strand“ (103); wie zuvor in Kapitel 13 
Blumenbergs (1984) 391f. „In Rom“ und „In Rom, etwas später“.

 4 	 Siehe zur Verwendung der Anekdote bei Max Frisch allgemein Ernst Walter Schäfers Mo-

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



255Ciceronische Konzepte der scientia (III)

Nun handelt es sich bei Ciceros Texten freilich nicht um ebensolche Aneinan
derreihungen von Anekdoten, und ihre Kommunikation und Wechselwirkung 
untereinander müssen, zumindest im Falle der rhetorischen und philosophischen 
Schriften, bisweilen weite Strecken theoretischer Erörterung überwinden, bis sie 
wieder einen ihrer Ableger als narrative Insel entfalten können. 5 Dies mag den 
Leser sehr wohl zu einem Hin-und-Her-Blättern, vielleicht nicht „nach Laune 
und Zufall“, aber mit Bedacht auffordern. Grundsätzlich ist die damit verbunde-
ne Suche nach größeren Strukturen und Zusammenhängen Sache heuristischer 
Rezeptionshaltung, doch können auch die Phänomene des Textes an sich, über 
eine klare Ansage an den „verehrten Leser“ hinaus, ausreichend deutliche Hin-
weise und Anstoß zu de- oder induktiven Lesarten sein, wie man im vorherigen 
Kapitel am Beispiel der Academici libri als einem gedanklichen und intertextuellen 
Reservoir für die Darstellung eines sich auf die Skepsis begründenden Wissens-
begriffs gesehen hat. Hierfür war es jedoch unabhängig von Inter- und Intratext 

nographie Anekdote – Antianekdote (1977), insbesondere die Seiten 40–52. Ein prototypisches 
Beispiel aus Frischs (2014) Tagebuch stellt die als „Story“ (303) betitelte anonym überlieferte 
„Geschichte, die sich in der Nähe von Stuttgart ereignet haben soll“ (ebd.), dar. Sie erzählt von 
einer vermeintlichen Witwe aus dem ersten Weltkrieg, die knapp dreißig Jahre – also über den 
Zweiten Weltkrieg hinaus – auf ihren abgängigen Ehemann gewartet haben soll und dafür von 
allen Umstehenden für wahnsinnig erklärt wurde; dann kehrt der Odysseus plötzlich zurück, 
und alle sind gespannt auf die Reaktion der Frau (vgl. ebd.): „Man traf sie gänzlich in Ruhe, 
unverändert, wobei sich zeigte, daß sie von dem Mann, der gestern gekommen war, überhaupt 
nichts wußte. Sie glaubte ihren Nachbarn nicht ein Wort, bis die Nachforschungen ergaben, 
daß die Nachbarn sie nicht zum Narren hielten und daß sie, die achtundzwanzig Jahre lang an 
seine Rückkehr geglaubt, sich nicht verstiegen hatte; man fand seine Leiche in der Jauchegru-
be, die sich beim hinteren Eingang befindet.“ (304) In Sachen Aporie und kryptischer Lücke 
steht diese Anekdote den Blumenberg’schen „vertrackten Paradoxien“ in nichts nach. Und der 
Fragmentcharakter dieser jäh abbrechenden „Story“ tut sein Übriges zur Nachdenklichkeit und 
Erklärungsnot der Rezipienten bei. Ist das besagte „Mosaik“ überhaupt je sinnvoll „zusam-
menzusetzen“? Jedenfalls entspricht das Fragment in seiner Plötzlichkeit und Kontingenz, ja 
fast Willkür, Max Frischs Konzept seines Tagebuchs als Ganzem; am Ende gibt er nämlich zu 
(und die Forderung seines Mottos scheint dabei auf den ersten Blick geradezu hinfällig), dass 
sein Tagebuch auf blankem „Zufall“ (mehrmals 407f.) gebaut sei, wie „ein Mann (…) seinen 
Hut verwechselt, (…) in die Garderobe zurück[geht] und obendrein, infolge seiner kleinen 
Verwirrung, (…) auch noch einer jungen Dame auf die Füße [tritt], was beiden so leid tut, so 
leid, daß sie miteinander ins Gespräch kommen, und die Folge ist eine Ehe mit drei oder fünf 
Kindern. Eines Tages denkt jedes von ihnen: Was wäre aus meinem Leben geworden ohne 
jene Verwechslung der Hüte? (…) Auch wer ein Tagebuch schreibt, glaubt er nicht an Zufall, 
der ihm die Fragen stellt, die Bilder liefert (…)?“ (ebd.) Und doch falle dem Menschen nur das 
zu, wofür er spezielle „Antenne[n]“ (408) habe: „Das Verblüffende, das Erregende jedes Zufalls 
besteht darin, daß wir unser eigenes Gesicht erkennen“ (ebd.); es gibt also doch einen „Zu-
sammenhang“ (ebd.) – eine „zusammensetzende Folge“ (vgl. das Motto) – all der Fragmente 
und Fetzen. Heißt auch, Anekdoten können trotz ihres Fragmentdaseins Kontinuitäten, (Kon-)
Sequenzen formen und ganze Gesichter, Charaktere, Leben abbilden?

 5 	 Auf Ausnahmen wie durch Akkumulation entstandene ‚Anekdotenketten‘ komme ich bei-
spielsweise kurz in Fußnote 41, Seite 95, des Kapitels 5 zu sprechen; bestimmte Themen kön-
nen zu einer punktuellen Verdichtung anekdotischer Narrative führen. Ebenso bestimmte 
Personen wie zum Beispiel der Tyrann Dionysios von Syrakus (vgl. dazu die Seiten 185f. des 
Kapitels 10).

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



256 Die Anekdote als Philosophem – Epistemologie der Anekdote

oder von der gedanklichen Wiederkehr einzelner Motive weitaus signifikanter, 
ein Grundmuster der Wirkweise von Anekdoten im Zusammenhang mit der Ge-
nese von Wissen zu abstrahieren. Neben der Idee der Pluralisierung von Wissen, 
die die Anekdote teils in ihrer polygenen Quellenlage, nämlich der oft mündlich-
anonymen Herkunft ihres Wissens, teils in der Individualität ihrer Akteure zu 
verkörpern vermag, entsprach der Form der Anekdote vor allem die Vorstellung 
einer unvollendeten und nie völlig greifbaren Episteme. 6 Diese These der Mög-
lichkeit des Fragmentierens von Wissen als „Mosaik“ und Gesamtbild für Ciceros 
Verwendung der Anekdote im Bereich der Epistemologie soll nun in heuristischer 
Manier im Sinne eines bedachten Hin-und-Her-Blätterns also auch noch an weite-
ren Szenen als integralen Einzelbausteinen belegt werden.

Die Anekdote als ‚Durchbrecherin‘ von Konventionen
Im dritten Buch der im Ausgang des letzten Kapitels behandelten Tusculanae dis­
putationes geht es um die Fragen der Überwindbarkeit der aegritudo (vgl. Cic. Tusc. 
3, 7), das heißt eines auf den Jetztmoment bezogenen Übels (vgl. Cic. Tusc. 3, 25: 
aegritudo est opinio magni mali praesentis und 3, 61). Das Ausleben und Zulassen die-
ses Kummers, so Ciceros These, was zu keinerlei Abhilfe führe und wogegen die 
Philosophie demnach anzukämpfen habe, entspringe allein einer zwanghaften 
gesellschaftlichen Konvention, die eine Art Trauergebot für jedermann vorschrei-
be (vgl. Cic. Tusc. 3, 61: illa etiam opinio accessit oportere, rectum esse, ad officium pertine­
re ferre illud aegre quod acciderit und 64: haec omnia recta, vera, debita putantes). Gerade 
diese zweifache Formulierung eines Trikolons, das – wie schon an anderen Stellen 
gesehen – den Dogmatismus von Inhalten und Praktiken zu markieren scheint, 
vermag die Starrheit dieser Konvention auch syntaktisch präzise abzubilden.

In Fällen des Verstoßes gegen dieses Dogma, wenn in Situationen der Trauer 
beispielsweise zu milde oder gar lustige Aussagen gemacht werden (vgl. ebd: si qui 
forte, cum se in luctu esse vellent aliquid fecerunt humanius aut si hilarius locuti sunt), ist 
derjenige, der sich diesen Ausrutscher erlaubt hat, sofort zu eigener Maßreglung 
bereit, um sich der geforderten Konvention weiterhin willfährig unterzuordnen 
(vgl. ebd: revocant se rursus ad maestitiam peccatique se insimulant, quod dolere inter­
miserint). Vor allem die adverbiale Beschreibung der eingesprengten Erzähl- oder 
Wortfetzen als hilarius markiert die Nähe zur anekdotischen Sprechweise; dabei 
schiene sie hier, im Bereich der Trauer, aufgrund ihres ebenso witzigen Inhaltes 
eigentlich völlig fehl am Platz. 7 Cicero präzisiert seine Formulierung dahingehend 

 6 	 Gleichwohl werden diese Vorstellung und Methode in der skeptischen Schule zu einer in sich 
kohärenten und abgeschlossenen Epistemologie geformt; außerdem kann auch die Anekdo
te trotz ihrer Erscheinung als Fragment und trotz ihrer Erzeugung nachdenklicher Pausen 
gerade in ihrer Kompaktheit und teilweise stringenten formalen Komposition von narrativer 
occasio und besonders von provocatio und punctum auch als vollendete und punktuell abge-
schlossene Form angesehen werden.

 7 	 Siehe zum einschlägigen Vokabular der Ciceronischen facetiae (darunter auch die hilaritas) 
erneut mein Kapitel 4, insbesondere Fußnote 10, Seite 63.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



257Ciceronische Konzepte der scientia (III)

jedoch noch weiter und schneidet sie in der Nennung einer pointierten Wendung 
oder Handlung geradezu auf eine mögliche Definition der Anekdote zu: si quid in 
domestico luctu hilarius ab is [sc. pueris] factum est aut dictum (ebd.). Zugleich weist er 
darauf hin, dass Kindern im Falle der besagten anekdotischen hilare facta oder dicta 
im Umfeld von Tod und Trauer dogmatische Sanktionen drohen, und zeigt, wie 
die gesellschaftlichen Konventionen, verankert im Leben einer jeden Familie, zur 
alltäglichen Ausführung kommen (vgl. ebd.: pueros vero matres et magistri castigare 
etiam solent, nec verbis solum, sed etiam verberibus […] plorare cogunt). Ebenso können 
die Begriffe forte und intermittere für das zufällige Dazwischentreten der Anekdo
te und ihr zuvor betrachtetes Fremdkörperdasein stehen (vgl. erneut ebd: si qui 
forte, cum se in luctu esse vellent aliquid fecerunt humanius aut si hilarius locuti sunt). 
Der plötzliche Einschnitt in der dogmatischen Kontinuität der gesellschaftlichen 
Norm klingt wie eine metatextuelle Beobachtung zur Wirkweise der Anekdote als 
disruptives Einsprengsel, das im stringenten Verlauf eines Textes Löcher zu schla-
gen vermag; ihre Kapazität des spontanen Sphärenwechsels (hier von den aegra 
zu den hilaria) lässt erneut an Stephen Greenblatts „swerve“ denken. 8 Wieder wird 
das Anekdotische, das hier für eine momenthafte und natürliche Reaktion stehen 
kann, – zumindest theoretisch – zum Kontrahenten eines starren und scheinbar 
festgeschriebenen Systems. Dieses Konkurrenzverhältnis spiegelt auch Ciceros 
These wider, dass der Kummer nur dann beseitigt werden könne, wenn man jene 
aus gesellschaftlicher Konvention falsch eingeprägte Meinung aufbreche und zu 
den natürlichen Emotionen der Menschen zurückkehre (vgl. Cic. Tusc. 3, 65: vides 
ergo opinionis esse, non naturae malum).

Eine metatextuelle Lesart der Anekdote in diesem Zusammenhang wird ge-
rade dadurch besonders deutlich und plausibel, dass Cicero die Anekdote genau 
in der eben abstrahierten Wirkweise, also als Einsprengsel in die Kontinuität des 
Textes und als eine ‚Durchbrecherin‘ der Konvention, zum Einsatz bringt. Cicero 
listet verschiedene Praktiken und Routinen des gesellschaftlichen Trauerkultes, 
darunter ein Verhalten, das an professionelle Klageweiber erinnert (vgl. Cic. Tusc. 
3, 62: ex hac opinione sunt illa varia et detestabilia genera lugendi: paedores, muliebres 
lacerationes genarum, pectoris feminum capitis percussiones); die Tradition dieses Trau-
erkultes, so Cicero, sei durch Beispiele aus dem altehrwürdigen Epos, aber auch 
aus dem zeitgenössischen Drama noch weiter geschürt worden (vgl. ebd.: hinc ille 
Agamemno Homericus et idem Accianus ‚scindens dolore identidem intonsam comam‘). 
Cicero fügt an dieser Stelle einen Kommentar des Bion ein und kennzeichnet des-
sen mündliche Reaktion auf die Lektüre oder auf ein theatralisches Miterleben der 
zitierten Homerischen Szene mit dem Begriff des facetum klar als Anekdote (vgl. 
ebd.: in quo facetum illud Bionis, perinde stultissimum regem in luctu capillum sibi evel­
lere, quasi calvitio maeror levaretur). Analog zu Bions polemisch-ironischer Pointe, 

 8 	 Vgl. zum Konzept des „swerve“ erneut Greenblatt (2007) 7 sowie Kapitel 9, Seite 155f.; zu 
Finemans (1989) 61 vielzitiertem Bild des „Lochs“ im Zusammenhang mit der Anekdote Möl-
ler/Grandl (2021) 9, Mülder-Bach (2021) 150 und Quenstedt (2021a) 88.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



258 Die Anekdote als Philosophem – Epistemologie der Anekdote

dass eine Glatze zu haben gewiss eine Linderung der Trauer bedeute, einer Pointe, 
mit der er die Sinnlosigkeit des beschriebenen Haare-Raufens entlarvt, stellt Cice-
ro die Leere der besagten gesellschaftlichen Konvention und ihrer eingefahrenen 
Praktiken heraus und deren sture Weiterverwendung (auch als Beweisführung) 
zugleich an den Pranger. Epos- oder Tragödienzitate, die so oft das Prestige eines 
Autoritätsargumentes einzunehmen scheinen, werden hier von der Anekdote in 
doppeltem Sinne ihrer Stellung enthoben, das Dogma der Trauer von der antidog-
matischen, witzigen Form durchschlagen. 9

Grenzen des Wissens
Diese wiederholenden Vorüberlegungen zur Durchschlagskraft der Anekdote als 
Bruchstücke im Text dienen zum besseren Verständnis ihrer Verwendung in der 
unmittelbar darauffolgenden Passage, die erneut von epistemischem Interesse 
ist. 10 Wissen und Trauer lassen sich nach Cicero wie folgt verknüpfen: Philoso-
phen, deren Lebensziel das Erreichen von Weisheit sei, könnten sich angesichts 
der Tatsache, dass trotz ihrer Exzellenz die Weisheit stets etwas Ungreifbares blei-
be, in einem Zustand des Unglücks wähnen (vgl. Cic. Tusc. 3, 68: Philosophi summi 
nequedum tamen sapientiam consecuti nonne intellegunt in summo se malo esse). Nicht-
wissen, von dem sie (aus skeptischer Perspektive) alle betroffen sind, kann also zu 
einem Quell des Kummers werden (vgl. ebd.: sunt enim insipientes, neque insipientia 
ullum maius malum est). 11 Ciceros großzügige Feststellung, Philosophen trauerten 
dennoch nicht (vgl. ebd.: neque tamen lugent), weil sie – anders als Laien beim Ver-

	  9 	Siehe zu einer systematischen Untersuchung von Ciceros Verwendung von (Tragödien-)Zi-
taten Lothar Spahlingers (2005) Monographie Tulliana simplicitas. Zu Form und Funktion des 
Zitats in den philosophischen Dialogen Ciceros; dabei kommt Spahlinger auch auf das Verhält-
nis von Zitat und Apophthegma/Anekdote zu sprechen, da sich deren Pointe bisweilen mit 
apophthegmatischen/anekdotischen dicta überschneiden könne (vgl. 25ff.): „Der dabei mögli-
che Fall, daß die Pointe einer Anekdote wiederum in einem literarischen Zitat besteht, kann 
hierbei außer Betracht bleiben, da auch dann das Hauptaugenmerk der pointiert zitierenden 
Person gilt, nicht dem in der Anekdote zitierten literarischen Werk.“ (27) Das Interessante 
an der oben besprochenen Szene ist jedoch gerade, dass die Anekdote in (triumphierender) 
Konkurrenz zum Dichterzitat steht; auch Bion (als Person!) scheint dabei weniger relevant als 
die Kapazität der Anekdote, das dargestellte dogmatische System zu durchbrechen.

 10 	Gleichwohl auch schon das zuvor geschilderte Grundthema gesellschaftlicher Konventionen 
seinen epistemischen Wert haben kann, wenn man beispielsweise auch soziale Praktiken 
an sich als Formen tradierten Wissens ansieht; die Anekdote würde dieses starr von Gene-
ration zu Generation weitergereichte Wissen entsprechend ihrer dynamisierenden und auf-
brechenden Kraft als inhaltsleeres Gebäude bloßstellen, als Prüferin des Wissens zu einem 
generellen Über- und Umdenken bisheriger Handlungsweisen anregen und einen Transfer 
der plötzlich überkommen scheinenden Routinen hin zu Ciceros aufklärerischer Herange-
hensweise einleiten. Dies erinnert somit auch an die für Ciceros Werke De divinatione und De 
natura deorum beobachtete anekdotische Strategie der Aufklärung.

 11 	Nichtwissen als Quell des Kummers klingt wie die logische Umkehrung des ersten Satzes 
der Aristotelischen Metaphysik, der die kognitive Lust des Menschen postuliert; siehe Aris­
tot. metaph. 1, 980a21: Πάντες ἄνθρωποι τοῦ εἰδέναι ὀρέγονται φύσει (Der griechische Text 
folgt der Ausgabe Aristotelis Metaphysica, ed. W. Jaeger, Oxford 1957). Diese subtile Umkeh-
rung – ganz in der skeptischen Manier, immer beide Seiten einer Medaille in Betracht zu zie-

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



259Ciceronische Konzepte der scientia (III)

lust einer geliebten Person – keinerlei Trauerkonvention folgten (vgl. ebd.), muss 
gerade aus der Perspektive der folgenden anekdotischen Narrative als leeres Dog-
ma erscheinen. Auch die verallgemeinernd-unpräzise Formulierung philosophi 
summi kann erst im Rückblick als solche erkannt werden. Ciceros These, besagte 
Philosophen stünden über jeglicher, der Erkenntnis des eigenen Nichtwissens ent-
springenden Trauer, kann nicht für alle Philosophen gelten. Erst durch die Schil-
derung des individuellen Verhaltens verschiedener Philosophen, verpackt in zwei 
szenische Daseinsfetzen in Form von Anekdoten, wird klar, dass erneut eine dif-
ferenzierte und eine der Pluralität bewusste Betrachtungsweise anzuwenden ist.

Ein Teil der „älteren“ Philosophen beispielsweise scheint es sich leicht gemacht 
zu haben, indem er die Perfektion seiner Philosophie respektive Weisheit postu-
lierte und jeglichen Grund zu einer von Nichtwissen bedingten Trauer somit im 
Keim erstickte (vgl. Cic. Tusc. 3, 69: veteres philosophos […], qui existumavissent phi­
losophiam suis ingeniis esse perfectam). Hier lässt Cicero Aristoteles als Kritiker auf 
den Plan treten, der lebhaften (zumal in der Form eines aktiven Partizips und der 
Wiedergabe seiner Worte) Einspruch erhebt und seine Vorgängerphilosophen der 
Dummheit und Eitelkeit bezichtigt (vgl. ebd.: Aristoteles […] accusans […] ait eos 
aut stultissimos aut gloriosissimos fuisse). Im ersten Moment scheint dies das längst 
erwartete Plädoyer für die Skepsis und deren Willen zur mangelnden Vollendung 
des Wissens zu sein, was die Frage nach der Verknüpfung von Trauer und Nicht-
wissen schon von vornherein aus der Welt geschafft hätte; doch der zweite Teil 
von Aristoteles’ leidenschaftlichem Widerspruch fördert urplötzlich dessen wahre 
Beweggründe zutage und lässt ihn in völlig anderem Licht erscheinen: Es spricht 
der vom Auftakt seiner Metaphysik überzeugte Aristoteles, der nur den progres-
siv nach vorne gerichteten Wissensdrang im Blick hat und den Fragmentcharakter 
menschlicher Wissensmöglichkeiten überhaupt nicht in Erwägung zieht.

Cicero selbst wiederum gibt ihm an dieser Stelle seiner Ausführungen nur den 
Platz eines kurzen Fragments, in dem er dessen Kritik an der Eitelkeit und Ar-
roganz älterer Zeitgenossen nahezu kindisch wirken lässt, da diese keineswegs 
von skeptischer Bescheidenheit herzurühren, sondern lediglich egoistischen Kon-
kurrenzgedanken geschuldet zu sein scheinen. Aristoteles’ Aussage, erst jüngst 
seien die wahren Fortschritte der Philosophie zu verzeichnen gewesen, welche 
nun doch eine baldige Perfektion (vielleicht noch zu Aristoteles’ Lebzeiten oder 
gar als sein spezielles Verdienst) versprächen, ist nicht minder eitel und arrogant 
als die derjenigen, die er mit seiner Kritik bedachte (vgl. ebd.: sed se videre, quod 
paucis annis magna accessio facta esset, brevi tempore philosophiam plane absolutam fore). 
Aufgrund des Fragmentcharakters unerwähnt und so der Imagination der Re-
zipienten überlassen bleibt ein Blick auf Aristoteles’ mögliche Reaktion im Falle 
der Erkenntnis, dass sich Philosophie ob ihres Facettenreichtums eigentlich doch 
recht schwer zu einem perfekten Ende bringen lasse. Der gerade als ‚kindisch‘ 

hen – kann bereits als dezidierter Hinweis auf die folgende Entlarvung der eingeschränkten 
Sichtweise des Aristoteles gelten, der unmittelbar hiernach auftritt.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



260 Die Anekdote als Philosophem – Epistemologie der Anekdote

bezeichnete Zwist mit seinen Vorgängern impliziert jedoch und lässt – ausgehend 
von dem einen lupenhaften Blick auf Aristoteles’ Verhalten – induzieren, dass die-
ser bei seinem so leidenschaftlichen Postulat der Perfektion von Erkenntnismög-
lichkeiten, sollte er einmal auf eine unüberwindbare Wissenslücke oder kognitive 
Aporie stoßen, sich wohl kaum der Enttäuschung oder Trauer enthalten könnte, 
die Cicero hier zu bannen versucht.

Diesen abstrahierenden Rückschluss auf den Charakter einer Person, der sich 
bei der Rezeption fragmentarischer und anekdotischer Darstellungen aufdrängt, 
übernimmt Cicero in der darauffolgenden Anekdote, die es sich angesichts der 
analogen Anklage-Thematik anzuknüpfen anbietet, selbst: Theophrast habe 
die Natur genau zum Zeitpunkt seines Todes höchstpersönlich angeklagt (vgl. 
ebd.: Theophrastus autem moriens accusasse naturam dicitur), da sie ihm und seinen 
Mitmenschen eine viel zu geringe Lebenszeit habe zukommen lassen (vgl. ebd.: 
quod […] hominibus […] tam exiguam vitam dedisset); dabei könnte schon in der expli-
ziten Betonung des Todesmoments mittels Partizip der Gleichzeitigkeit (moriens) 
ein anekdotisches punctum liegen – es folgen die üblichen ultima verba: 12 Hätte er 
die Möglichkeit auf ein längeres Leben gehabt, würde er sämtliche Disziplinen 
menschlicher Praxis und Theorie perfektionieren (vgl. ebd.: quorum [sc. hominum] 
si aetas potuisset esse longinquior, futurum fuisse ut omnibus perfectis artibus omni doc­
trina hominum vita erudiretur). Am Ende der Szene sagt Cicero deutlich, dass die in 
den anekdotischen ultima verba verpackte Anklage nichts anderes als Klage, wenn 
nicht sogar Ausdruck der in diesem Kontext behandelten Trauer, sei (vgl. ebd.: 
querebatur igitur se tum, cum illa videre coepisset, extingui). Gerade Theophrasts Be
hauptung, dass der finale Erkenntnisprozess genau im Moment des Sterbens zu-
nichtegemacht wird, und die Tatsache, dass die weinerliche Anklage paradoxer
weise an die Natur gerichtet ist, an der sich gewiss nichts ändern lässt und deren 
unumstößliches Schlusswort eben den Tod bedeutet, lassen gewissermaßen den 
Charakter eines Kindes durchscheinen, das nicht verlieren kann. Ciceros ein-
gangs gesetzte These, Philosophen hätten keinen Grund zur Trauer (siehe erneut 
Cic. Tusc. 3,  68: neque tamen lugent), hält den beiden exemplarisch angeführten 
Anekdoten, die als Lebensfragmente Einblick in Charakter und Verhaltensweise 
zweier Philosophen geben, nicht stand.

Die Anekdote als Fragment 13

Gerade der Lebensfetzen, in dem Theophrast auftritt, bietet sich für eine abstrakte 
Lesart der Anekdote als Sinnbild für Fragmentierung von Wissen an. Sein forma-
les Erscheinen als in Ciceros Argumentation eingesprengtes Fragment, das die 

 12 	Siehe zum häufigen Vorkommen von Anekdoten im Umfeld des Todes (sozusagen als ein 
möglicher τόπος oder καιρός ihrer Orte und Zeiten im Text) und zum Interesse (von biogra-
phischen Texten) an ‚letzten Worten‘ erneut Seite 137, Fußnote 19, des Kapitels 8, Fußnote 41, 
Seite 95, des Kapitels 5 sowie Fußnote 37, Seite 221f., des Kapitels 13; zum Stichwort ultima 
verba auch erneut Scheidegger Lämmle (2017) und Blumenberg (1987b) 222.

 13 	Vgl. zur Engführung von Anekdote und Fragment auch Reinhardt (2021) 46–49.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



261Ciceronische Konzepte der scientia (III)

Ansicht, Philosophen stünden vermeintlich jenseits von Trauer, auf dem Weg zu 
verbürgtem Wissen zerbröseln lässt und richtigstellt, interferiert mit dem darge-
stellten Inhalt gleich auf doppelte Weise: In einem fragmenthaften Augenblick 
seines Lebens beschwert sich Theophrast über den Fragmentcharakter allen Le-
bens; die Beschreibung des Lebens als exigua (vgl. erneut Cic. Tusc. 3, 69), das die 
beschränkten Möglichkeiten des Wissens mit dem Tod endgültig ausfransen lässt, 
kann ebenso für die kleine Form der Anekdote stehen, die eben nur ein Schnip-
sel eines solchen Lebens repräsentieren kann. Genau wie Theophrasts Forderung 
nach mehr Zeit, die er auf dem Weg zur Perfektion seines Wissens gewiss täg-
lich sisyphosartig wiederholen würde, lächerlich und nutzlos klingt, so weist die 
Anekdote den Ausblick auf vollkommenes und ganzheitliches Wissen in feste 
Schranken. Die Anekdote als Fragment entspricht dem Wesen der Skepsis, die 
nichts Absolutes und Perfektes kennt; das Label des Abgeschlossenen akzeptiert 
sie nur in Relation und Annäherung. 14

Durch die anfangs erwähnte Methode des bedachten Zurückblätterns fällt an 
dieser Stelle auf, dass in beiden Anekdoten die bereits an mehreren Passagen be-
obachtete Grammatik von Dogmatismus und Anti-Skepsis, als deren Vertreter die 
beiden Akteure, Aristoteles und Theophrast, hier gelten können, erneut auftaucht. 
Die mehrfache Verwendung von Partizipien im Perfekt (vgl. erneut Cic. Tusc. 3, 69: 
perfectum und absolutum) zeugt von semantischer wie grammatikalischer Abge-
schlossenheit. In Aristoteles’ Fall wirkt die Diskrepanz zwischen der Hoffnung 
auf Vollendung des Wissens und der ewig unvollendeten Annäherung an Wissen, 
die die Anekdote hier als Fragment und Vertreterin der Skepsis impliziert, gera-
dezu absurd, zumal wenn man sich vor Augen führt, wie er die Partizipien zum 
Einsatz bringt: Seinen Vorgängern verwehrt er die Behauptung einer philosophia 
perfecta (vgl. ebd.) und ist dadurch gezwungen, die Formulierung zur Beschrei-
bung seiner eigenen Philosophie zu erweitern, ja zu übersteigern; seine Philoso-
phie sei sozusagen „vollends vollendet“ (vgl. ebd.: philosophia plane absoluta) – als 
gäbe es Abstufungen der Perfektion! Tatsächlich vermag es erst die Anekdote, die-

 14 	Relation und Annäherung können dabei auch für die Fragen der Forschung und Literaturge-
schichte nach der Repräsentanz der Anekdote stehen. Mehrmals erwähnter Grundstein eines 
derartigen Verfahrens der Induktion und der Verwendung von Anekdoten zur Rekonstruk-
tion größerer, ja ‚ganzer‘ und gewissermaßen ‚abgeschlossener‘ Systeme ist Friedrich Nietz-
sche (vgl. Kapitel 13, Seite 216, Fußnote 7, Kapitel 9, Seite 160, Fußnote 58 oder schon Kapitel 2, 
Seite 27, Fußnote 31). Die Debatte, ob sich ganze philosophische Systeme und Charaktere aus 
ebensolchen Fragmenten epistemisch stichhaltig rekonstruieren lassen oder ob gerade die 
fragmentarische Erscheinung diesen Zugriff in seiner Vollständigkeit zunichte macht, wird 
stets offenbleiben und individuell geprüft werden müssen. Ciceros Anspruch stellt sich hier 
doppelsinnig dar: Das Wissen über einzelne Charaktere scheint ob der Repräsentanz des he
rausgehobenen Ereignisses ableitbar, Wissen größeren Maßes hingegen bleibt brüchig. Zu-
dem darf aber auch die Artifizialität von Anekdoten nicht vernachlässigt werden, die ihre 
Akteure oft auf das für den Kontext Notwendige reduziert; Aristoteles und Theophrast er-
halten dabei eine idiosynkratische Ciceronische Einfärbung – wie glaubhaft ist also das (der 
pointierten Natur der Anekdote entsprechende) oft überspitzte, schrullige Verhalten ihrer 
Akteure als Ausgangspunkt für eine derartige Rekonstruktion?

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



262 Die Anekdote als Philosophem – Epistemologie der Anekdote

se Möglichkeit der Abstufung und Relativierung vor Augen zu führen. Aristoteles 
dekonstruiert sich in seiner Aussage gewissermaßen selbst; gerade in seiner nach 
Vollendung strebenden Formulierung ist von vornherein der subversive Hinweis 
auf potenzielle Unvollendbarkeit enthalten, denn ganz wie Aristoteles könnte ei-
ner seiner Nachfolger dessen plane absolutum zu einem planius absolutum bis hin zu 
einem planissime absolutum umformulieren, bei dessen Auffassung als Elativ („sehr 
abgeschlossen“) bis zuletzt der Skeptiker mit seinen Fragmenten des Wissens den 
Sieg in dieser Debatte davontrüge.

Die Abgeschlossenheit des Perfekts enthält zudem den grammatischen Aspekt 
des Punktuellen, der in anderen Äußerungen der beiden anekdotischen Akteure 
noch deutlicher hervortritt. Aristoteles kalkuliert für die Vollendung der Philoso-
phie zu seinen Lebzeiten lediglich einen Augenblick (vgl. erneut ebd.: brevi tem­
pore), und auch Theophrast legt seinen (nie erreichten) absoluten Erkenntnisge-
winn in den momenthaften Übertritt vom Leben zum Tod (vgl. erneut ebd.: tum, 
cum […] videre coepisset, extingui). Zu wahrlich anti-skeptischen Formulierungen 
werden diese im Abgleich mit Ciceros Wortwahl, die in scharfem Gegensatz dazu 
für den durativen und iterativen Aspekt einsteht und sich der bereits im vorigen 
Kapitel thematisierten Grammatik der Skepsis zuordnen lässt. 15 Analog stellt sich 
Cicero hier Philosophie als endloses Lernen vor, bei dem viele Wissenshäppchen 
immer wieder Iterationen unterzogen werden müssten (vgl. ebd.: multa […] etiam 
atque etiam esse discenda). Die skeptische Idee der ständigen Annäherung tritt hier 
also sowohl semantisch als auch grammatikalisch gegen das Konzept der punk-
tuellen Erfüllung anderer Philosophenschulen an.

Philosophen, so Cicero, die die skeptische Herangehensweise bewusst prakti-
zierten, genierten sich – anders als Aristoteles und Theophrast – eben nicht, ihre 
Wissenslücken beizeiten zuzugeben (vgl. ebd.: ex ceteris philosophis nonne optumus 
et gravissimus quisque confitetur multa se ignorare). Endlich erscheint ein relativieren-
der Blick auf die vor den beiden Anekdoten gesetzte pauschalisierende These der 
Sorglosigkeit aller Philosophen; gerade die Formulierung ex ceteris trennt dabei 
die herausgegriffenen Akteure, Aristoteles und Theophrast, von einem potenzi-
ellen Rest von Philosophen ab. Erst die individuellen Figuren der Anekdoten ha-
ben zu einer Differenzierung der einzelnen Philosophen(schulen) eingeladen. Vor 
diesem Hintergrund lässt sich schließen, dass die Sorglosigkeit im Angesicht von 
epistemologischem Defizit ein Monopol skeptischer Lebenseinstellung ist; Nicht-
wissen sei kein Grund zur Trauer (siehe Cic. Tusc. 3, 70: neque tamen, cum se in me­
dia stultitia […] haerere intellegant, aegritudine premuntur). Aufgeklärten werden ihre 
Wissensdefizite keinen Kummer bereiten, Hoffnung auf epistemische Vollendung 
ist der falsche Trost.

Cicero überlässt dieser Art der Philosophie mit dem Begriff intellegere dennoch 
eine kognitive Kraft, die sich in der grundsätzlichen Erkenntnis der Schwierigkeit 
von Erkenntnis äußert. Wer dies einsieht, wird nicht vergebens an den unum-

 15 	Siehe dazu erneut die Seiten 241f., Fußnote 2, und 245f., Fußnoten 9ff., des Kapitels 15.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



263Ciceronische Konzepte der scientia (III)

stößlichen Statuten der Natur rütteln wollen, aber jegliche positive Konvention 
zu hinterfragen bereit sein. Dies fügt sich – und die zweite Anekdote spiegelt es 
mit Theophrasts natura-Anklage höchst konkret und diametral im Kleinen – in 
Ciceros großangelegte Hauptargumentation ein: Es kommt ihm darauf an zu zei-
gen, dass Trauer vornehmlich einer falschen Konvention entspringt und nicht der 
Natur entspricht (vgl. Cic. Tusc. 3, 71: ex quo intellegitur non in natura, sed in opinione 
esse aegritudinem und naturae obsisti nullo modo posse). 16

Die besprochenen Anekdoten dienen also nicht nur dazu, bornierten Wahr-
heitsglauben zu entlarven und falsche Konventionen aufzubrechen, sondern las-
sen sich zugleich wie einer von den eingangs beschriebenen Mosaiksteinen in 
Ciceros Argumentation einsetzen. Trotz ihrer fragmentarischen Natur, wie sie 
in diesem Kapitel am Beispiel des Durchbrechens einer monodirektionalen, pro-
gressiven Vorstellung von Erkenntnisgewinn manifest wurde, sind sie eine in sich 
geschlossene Einheit. Anhand ihres inter- und intratextuellen Textmaterials, aber 
auch mittels ihrer Wirkweise und Verwendungshorizonte bei Cicero lassen sie 
sich wie über die farbliche Zusammengehörigkeit einzelner Mosaikbausteine des 
Öfteren zu einem größeren Gebilde verfugen. Den Entwurf zu diesem kompletten 
Mosaik, bei dem die Anekdote über ihre Verkörperung der Ciceronischen Episte-
mologie hinaus generell das Abbild von Ciceros Skepsis, deren Stil, Methodik und 
deren literarischen Ausprägung als Dialog (zum Thema Philosophie gleichwie 
zum Thema Rhetorik) sein kann, möchte ich nun im nächsten Kapitel (Kap. 17) 
anhand einer einzigen im einschlägigen Sinne höchst repräsentativen Anekdote 
erneut durchspielen und um abschließende Beobachtungen ergänzen.

*

 16 	Vgl. auch Cic. Tusc. 3, 65, 73f., 80 und 82. Das obige Fazit erinnert zum einen an das stoische 
Postulat des secundum naturam vivere und zum anderen an die Maxime der Überwindung der 
aegritudo als durch und durch un-stoische Passion. Interessant ist aber, dass Cicero den An-
schluss an die Stoa so betont in die skeptische Strategie des Relativierens, Hinterfragens und 
Annäherns einbettet; nicht stoische Dogmen sollen sozusagen ‚von oben‘ zum (argumentati-
ven) Ziel führen, sondern die differenzierenden, bescheidenen Methoden der Skepsis, für die 
auch die beiden Anekdoten als ‚von unten kommende‘, konkrete Beispiele aus der Lebenswelt 
stehen können.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



17

Cicero scepticus

Die Anekdote als Abbild der Skepsis

Artistically éventail-ed all on one page were seven fotochki (diminu­
tive stills) taken within as many minutes – from a fairly distant lurk – in 
a setting of tall grass, wild flowers, and overhanging foliage. Its shade, 
and the folly of peduncles, delicately camouflaged the basic details, sug­
gesting little more than a tussle between two incompletely clad children. 
In the central miniature, Ada’s only limb in sight was her thin arm hold­
ing aloft, in static snatch, like a banner, her discarded dress above the 
daisy-starred grass. The magnifier (now retrieved from under the bed 
sheet) clearly showed, topping the daisies in an upper picture, the type 
of tight-capped toadstool called in Scots law (ever since witching was 
banned) ‘the Lord of Erection’. 1

Vladimir Nabokov

Anekdoten als Photographien
Um die fächerartig arrangierten „fotochki“ eines ihre Jugend dokumentierenden 
Albums in ihrer Gänze und all ihren Details erkennen und verstehen zu können, 
müssen sich die beiden Protagonisten Ada und Van aus Vladimir Nabokovs Ada or 
Ardor einer Lupe bedienen. Zwar bergen die zunächst statisch anmutenden Ges
ten, die die kleinen Aufnahmen eingefangen haben, bereits in sich eine – wenn 
auch sicherlich gewollt minimale – „suggestive“ Kraft zu einem nicht direkt er-
kennbaren „Mehr“, doch gelingt Ada und Van der Zugriff auf die minutenhaften 
Augenblicke ihrer Jugendzeit, die sich wie der Kontext besagter Miniaturen aufzu-
fächern beginnen, erst mithilfe ihrer beider Erinnerung. 2 Für eine allumfassende 
Rekonstruktion müssen Erinnerung und Lupenblick auf die den Photographien 
eingekapselten, nicht erinnerbaren Details eine Symbiose eingehen. Bemerkens-

 1 	 Nabokov (2011) 316.
 2 	 Das ganze Kapitel (308–320) ist der Betrachtung derartiger „snapshots“ (310) und den daraus 

rekonstruierten Geschichten gewidmet. Gegenseitige Aufforderungen zum Erinnern (vgl. 317: 
„[…], remember?“) fördern oft komplementäre Begebenheiten zutage (vgl. 314: „you remember 
that trash but I remember our nonstop three-hour kiss Under the Larches immediately after-
wards.“). Die Feststellung, dass sich bei solch einem Revuepassieren Vergangenheit, Gegen-
wart und Zukunft überlappen (vgl. ebd.: „he [sc. Van] bunched the recent past with the immi-
nent future and thought to himself […] that he must remember the flavor […] of the present.“), 
zeugt von der Speicherkraft solcher Miniaturen und ihrer Funktion als Gedächtnisstützen.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



265Cicero scepticus

wert ist dabei die Symbolkraft der Einzelaufnahmen und der in ihnen versteckten 
Details. Der phallusartige Pilz und die halbverdeckte Nacktheit als Zeichen eines 
wohlinszenierten Exhibitionismus illustrieren das ambige Verhältnis der puber-
tierenden Protagonisten, an dem sich in den Tagen ihres frühen Erwachsenseins 
nichts geändert hat. Die camouflierenden Blumen der „fotochki“ werden zur Bett-
decke der Jetztzeit. Ada und Van sind Voyeure und Akteure ihrer eigenen Vergan-
genheit zugleich. 3 Der Blick des Erzählers auf die beiden Protagonisten im Jetzt 
spiegelt sich im Lupenblick auf die Bilder von damals. 4 Eine Photographie – und 
eine Geschichte dazu – vermögen es, die Konstellation der Protagonisten abzu-
lichten, wie sie für den Roman als Ganzes zutrifft.

Auf die substantielle Ähnlichkeit und mediale Vergleichbarkeit von Photogra-
phie und Anekdote hat schon Christian Moncelet in seinem Beitrag „L’Anecdotique 
photographié“ hingewiesen. 5 Anhand einer Auswahl von berühmten Schnapp-
schüssen, die er als „anecdote[s] visuelle[s]“ oder „visualisées“ 6 bezeichnet, zeigt 
er, dass sich beide Medien eine Reihe von identischen definitorischen Charakteris­
tika sowie Funktionsmerkmalen teilen; dazu gehörten vor allem die Punkthaf-
tigkeit beider Miniaturdarstellungen, ihre Konzentration auf das (insignifikant 
erscheinende) Detail oder – da in der Regel aus der Welt des Reellen und Mögli-
chen gegriffen – die Erzeugung von Authentizität, aber auch die Erwirkung von 
Überraschung und Staunen beim Rezipienten. 7

Die Anekdote als mise en abyme (I)
In Analogie zu Nabokovs speicherungsfähigen Photographien soll nun das Poten-
zial der narrativen und – komplementär zu Moncelet gesprochen – ebenso szenisch-

 3 	 Symbol für die Verschränkung von Jetzt und Damals respektive vom Status des Handelnden 
und des Betrachters ist die Lupe, die neben der oben zitierten Passage auch an einer anderen 
Stelle von großer Bedeutung ist: Über die Vergrößerung der Photographien vergangener Zei-
ten hinaus kann sie nämlich auch in der Jetztzeit zum Einsatz kommen, wie Ada selbst vor-
zuführen weiß, indem sie sie auf den neben ihr liegenden Van anwendet (vgl. 312: „odd Ada 
used the reading loupe on live Van, something she had done many times as a scientifically 
curious and artistically depraved child in that year of grace, here depicted.“). Von der leben-
digen wie dargestellten Ada zugleich angewandt wird die Lupe zum kongenialen Objekt der 
mise en abyme. Sie ermöglicht den Medienwechsel von der Romanwelt hinein ins Bild.

 4 	 Ein eingefügter Kommentar des Erzählers (welcher wiederum mit den beiden Protagonisten 
in noch höherem Alter übereinstimmt) macht mit seinem Blick hinter die Kulissen, als Vo
yeur des Voyeurs, die serienartige Projektion von Bildern in Bildern vollkommen (vgl. 313: 
„Ada on the balcony [photographed by our acrobatic voyeur from the roof edge]“).

 5 	 Siehe Moncelet (1990).
 6 	 Ebd., 263, 270 und 271.
 7 	 Ebd., v. a. auf den Seiten 264–268, 275, 278. Dabei geht es Moncelet grundsätzlich um die 

Überschreibung des Anekdotischen auf die Photographie; es ließe sich unter Berufung auf 
dieselben Merkmale jedoch auch umgekehrt, das Photographisch-Bildhafte auf die narrative 
Miniatur anwenden. Der Vergleich scheint mir für das Verständnis beider Medien äußerst 
fruchtbar. Auch Roland Barthes’ (1980) Ausführungen zur Photographie – vor allem seine 
Theorie vom punctum – können hierfür nützlich sein; siehe dazu erneut Niehaus (2013) 200 
sowie Fußnote 7, Seite 149, des Kapitels 9.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



266 Die Anekdote als Philosophem – Epistemologie der Anekdote

bildhaften Miniatur, als mise en abyme eines Ciceronischen Dialoges im Ganzen 
zu fungieren, vorgeführt und abschließend gezeigt werden, wie die Anekdote im 
Allgemeinen Ciceros Philosophie und Rhetorik en miniature abbildet. 8 Hierzu soll 
der vergrößernde Lupenblick an einem aussagekräftigen Beispiel angewandt wer-
den. Signifikanz und Programmatik des Beispiels äußern sich darin, dass die im 
Folgenden zitierte Anekdote die einzige voll ausformulierte des ersten Buches von 
Ciceros Schrift De natura deorum ist und sie den Auftakt von Cottas skeptischer Re-
plik (vgl. Cic. nat. deor. 1, 57–124) auf die Göttervorstellung des Epikureers Velleius 
(vgl. Cic. nat. deor. 1, 18–56) bildet. 9 Mit einer Miniatur also versucht Cotta, seinen 
grundsätzlichen Standpunkt klarzumachen:

roges me quid aut quale sit deus: auctore utar Simonide, de quo cum quaesivisset hoc 
idem tyrannus Hiero, deliberandi sibi unum diem postulavit; cum idem ex eo postridie 
quaereret, biduum petivit; cum saepius duplicaret numerum dierum admiransque Hiero 
requireret cur ita faceret, ‚quia quanto diutius considero‘ inquit ‚tanto mihi res 10 videtur 
obscurior‘. Sed Simonidem arbitror (non enim poeta solum suavis verum etiam cete­
roqui doctus sapiensque traditur) quia multa venirent in mentem acuta atque subtilia, 
dubitantem quid eorum esset verissimum desperasse omnem veritatem. 11

	  8 	Genauere definitorische Aspekte der mise en abyme allgemein werde ich am Ende dieses Ka-
pitels besprechen. Grundsätzlich halte ich mich an eine lockere Definition, die auf eine Un-
terscheidung zwischen der mise en abyme auf dem Feld der Kunst und der auf dem Gebiet 
der Literatur zurückgeht: Während Bildmedien eine strenge Fassung, also eine in die Unend-
lichkeit fortgesetzte Abbildung zulassen, reicht es m. E. für literarische Texte aus, von Spie-
gelungsphänomenen und Wiederholungsmechanismen zu sprechen, die sich – wenn auch 
nicht immer zu hundert Prozent deckungsgleich – auf verschiedene Erzählebenen erstrecken. 
Zu verwandten (Teil-)Abbildungsverfahren, z. B. der Synekdoche, siehe von Moos (1988) 173, 
der die Anekdote – wenn auch lediglich in biographischem Zusammenhang – als „Synekdo-
che für das Ganze der Persönlichkeit“ bezeichnet. Zum metonymischen Wesen der Anekdote 
siehe auch Greenblatt (1992) 122: „The discoverer sees only a fragment [alias Anekdote] and 
then imagines the rest (…), and the bit that has actually been seen becomes by metonomy a 
representation of the whole“; siehe dazu auch Fußnote 64, Seite 161, in Kapitel 9.

	  9 	Unabhängig von der Analyse dieser Anekdote sieht A. R. Dyck (2003) X im Dialog De natura 
deorum als Ganzem die prototypische Schrift Ciceronischer Philosophie schlechthin, gerade 
weil in ihr auch die Technik des in utramque partem disputare enthalten sei.

 10 	Statt spes setzt der Herausgeber H. Rackham (1972) in seiner Ausgabe res, eine mir weitaus 
passender erscheinende Variante (aus der Handschrift N), der auch der obige Text sowie 
meine Übersetzung in der nächsten Fußnote folgen. Sonst entspricht der lateinische Text der 
Ausgabe Marci Tulli Ciceronis scripta quae manserunt. Fasc. 45. De natura deorum, ed. W. Ax (post 
O. Plasberg), Berlin/New York 2008.

 11 	Cic. nat. deor. 1, 60 – „Du kannst mich ruhig fragen, was oder wie Gott ist, ich werde dafür 
Simonides als Gewährsmann heranziehen. Als diesem der Tyrann Hieron genau dieselbe Fra-
ge stellte, nahm er sich einen Tag Bedenkzeit heraus. Als Hieron tags darauf die Frage wie-
derholte, verlangte Simonides nach zwei weiteren Tagen. Als Simonides die Anzahl der Tage 
immer so weiter verdoppelte und Hieron sich verwundert erkundigte, warum er dies mache, 
da sagte er: ‚Denn je länger ich darüber nachdenke, desto schwieriger kommt mir die ganze 
Angelegenheit vor.‘ Aber Simonides, so glaube ich (denn man kennt ihn nicht nur als anmu-
tigen Dichter, sondern auch als Gelehrten und Weisen), ist, da ihm so viel Scharfsinniges und 
Geistreiches durch den Kopf ging, ins Zweifeln gekommen, was nun von all dem das Wahrste 
sei, und schier an der Wahrheitsfindung verzweifelt.“ Diese Anekdote bespreche ich im Rah-

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



267Cicero scepticus

Die Parameter der Anekdote: „Shifter“, Mirabilität
Aus der angeführten Anekdote lassen sich etliche (definitorische) Parameter ab-
leiten, die teils bisherige Beobachtungen zu Form und Funktion dieses Miniatur-
narrativs innerhalb der Struktur der Ciceronischen Texte wiederholen, teils das 
Konzept der Skepsis ergänzen und vervollständigen und teils den finalen Blick 
auf Ciceros Dialoge als Ganze – gerade in ihrer Gestaltung als Gespräche – anre-
gen. So gibt sich die Anekdote schon in der Formulierung traditur, einem NcI als 
Marker anonymer Überlieferung und bevorzugter syntaktischer Einheit anekdo-
tischer Grammatik, klar als solche zu erkennen. 12 Ebenso weist der Effekt, den 
anekdotisches Sprechen oder Handeln auszulösen vermag und der sich hier in 
dem Wort admirans äußert, eindeutig auf dieses Miniaturnarrativ hin. 13 Folgt man 
dem Konzept der mise en abyme, so wird man hier zum ersten Mal der zwei sich 
ineinander spiegelnden Erzählebenen gewahr: Hierons Staunen über Simonides’ 
Verhalten innerhalb der Anekdote, also intradiegetisch, kann extradiegetisch für 
die von Cotta intendierte Reaktion seines Gegenübers stehen. Cotta gibt klar zu 
verstehen, dass er hier mit Simonides als seinem auctor in eins fällt. Schon kurz 
vor dem Zitieren der Anekdote kündigt Cotta nämlich in seinem ersten Satz nach 
Velleius’ Ausführungen das in der Anekdote abgebildete Geschehen an und stellt 
eine mögliche Enthaltung in Aussicht (vgl. Cic. nat. deor. 1, 57: roges me qualem na­
turam deorum esse dicam: nihil fortasse respondeam). Auch an späterer Stelle, da ihn 
der Stoiker Balbus zum Fortfahren einlädt (vgl. Cic. nat. deor. 2, 2: ‚sed aveo audire tu 
ipse Cotta quid sentias‘), ziert dieser sich erneut und verweist lediglich auf sein An-
fangsstatement (vgl. ebd.: ‚An‘ inquit ‚oblitus es quid initio dixerim […]?‘); der Stoiker 
Balbus muss das Gespräch übernehmen. 14

men der Konzepte der „inszenierten Negation“ und des „inszenierten Nicht-Wissens“ auch 
in Fellner/Grandl (2021) 205–211; die hiesige Übersetzung erscheint auch dort (in Fußnote 69).

 12 	Vgl. dazu erneut v. a. das Kapitel 3, Seiten 48f., Fußnoten 7f.; der anonyme Überlieferungsweg 
muss dabei aber nicht für die Brüchigkeit der Geltung der Anekdote stehen, sondern kann 
gerade auch daraus starke Verbürgung gewinnen, dass er in eine breite Mündlichkeit oder das 
kollektive Gedächtnis zurückreicht. Über den einschlägigen „Shifter“ traditur hinaus lässt 
sich hier außerdem erwägen, ob nicht auch Simonides an sich, wie in den vorigen Kapiteln 
Karneades, schon als Anekdoten-Marker gelten kann. Es scheint, als hätte die Anekdote ne-
ben eigener Zeitlichkeit und Topographie auch ihr bevorzugtes Personal – oder umgekehrt: 
Es ist, als gäbe es bestimmte Personen, zu deren Leben die Geschichte nur eine Handvoll 
Anekdoten durchgebracht hat – so ähnlich (Stichwort ‚Reduktionismus‘) formuliert Gossman 
(2003) 160: „Often an anecdote is all that remains of a long chain of events, circumstances, and 
personalities“. Simonides wird jedenfalls erneut in Kapitel 19 in einer weiteren Anekdote auf-
treten. Zur Grammatik der Anekdote ließe sich außerdem die AcP-Konstruktion arbitror du­
bitantem hinzunehmen, die auch zur Übersetzung der narrativen Miniatur in ein szenisches 
Bild beiträgt; während in N/AcI-Konstruktionen das Faktische der vermittelten Information 
im Fokus steht, gilt das AcP der Betonung von dramatisch-gleichzeitigem Geschehen; siehe 
zur Evidenz-Qualität der AcP-Konstruktion Greco (2013).

 13 	Vgl. dazu v. a. die Kapitel 12 und 2 mit dem dort eingeführten Parameter der Mirabilität der 
Anekdote.

 14 	Nun ist es natürlich nicht so, dass Cotta gar nicht spricht; seine Replik kann jedoch nur als 
contra Epicurum, wie Balbus dies formuliert (vgl. Cic. nat. deor. 2, 2), und nicht als eigenständi-

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



268 Die Anekdote als Philosophem – Epistemologie der Anekdote

Erst an ebendiesen Nahtstellen der Gesprächsübergänge lassen sich auch Rück-
schlüsse über die von Cotta implizierte Reaktion seiner Dialogpartner machen. 
Tatsächlich mag sich Hierons Staunen gegenüber Simonides in Velleius’ Willen zu 
gespanntem Zuhören bei Cottas Replik auf Balbus spiegeln (vgl. Cic. nat. deor. 3, 2: 
Hic Velleius ‚Nescis‘ inquit ‚quanta cum expectatione Cotta sim te auditurus […]; praebebo 
igitur ego me tibi vicissim attentum contra Stoicos auditorem). Folgt man Melanie Möl-
lers Ausführungen zur Ciceronischen Rhetorik als Theorie der Aufmerksamkeit, 
dann lassen sich admiratio, exspectatio sowie attentio engführen: Staunen und Er-
wartung seien beides Erscheinungsformen der Aufmerksamkeit und ließen sich 
als rezeptionsästhetische Kategorien setzen. 15 Cotta außerhalb und Simonides im 
Inneren des Bildes versprechen sich aus ihrer beider Verhalten denselben Effekt 
auf ihr Gegenüber.

Serielle Figurenkonstellationen: Dialoge im Dialog
Neben der Steuerung des Rezeptionsverhaltens – in besonderer Weise von Simo-
nides’ und Cottas Enthaltungsallüren hervorgerufen – und derselben Ausgangs-
situation, die die assoziative Anknüpfung der Anekdote nahelegt (siehe erneut 
Cic. nat. deor. 1, 60: quaesivisset hoc idem tyrannus Hiero), stellt vor allem noch die 
Dialogsituation an sich ein tertium für die Verschränkung der intra- und extradie
getischen Ebenen dar. Erst in der Form des Dialogs werden Personenkonstella
tionen dieser Art sowie eine Polarisierung in Fragenden und Reagierenden oder 
Antwortenden und Konternden möglich. Die Anekdote selbst – wie man bisher 
immer wieder an den Ciceronischen Beispielen sehen konnte – lebt zumeist in 
derartigen dialogischen Szenen: Die formale Auflösung der provocatio in eine 
Pointe geht oft inhaltlich mit dem Gegenüber zweier Gesprächspartner und de-
ren mündlichem Schlagabtausch einher. Wie sich in der Anekdote also Simoni-
des und Hieron auf der Schwelle zu einem Gespräch über die Götter befinden, so 
haben sich in Ciceros Dialog Cotta, Velleius, Balbus und Cicero selbst zu einem 
Gespräch über ebendieses Thema (hoc idem) zusammengefunden. Auch Ciceros 
Schriften bestehen also großenteils in nämlichen Gesprächen und erhalten so die 
literarische Form des Dialogs.

ge Darlegung der Götterlehre der Skeptischen Akademie gelten. Cotta weist selbst mehrmals 
auf seine negative Annäherung hin (vgl. Cic. nat. deor. 2, 2: facilius me, talibus praesertim rebus, 
quid non sentirem quam quid sentirem posse dicere und 1, 57). Es kommt also auch auf die Art an, 
wie man ihm Fragen stellt; eine (negativ) kommentierende Erörterung wird man ihm eher 
entlocken als eine rein positive Diatribe. Man achte angesichts des wiederholten Hinweises 
und Rückverweises auch auf die ‚Langlebigkeit‘ der Anekdote: Cotta kommt also erneut auf 
seine Grundeinstellung zu sprechen und lenkt dadurch eindeutig den Blick vom Gefüge der 
extradiegetischen Stränge zurück auf die Konstellation der intradiegetischen Anekdote! Sie-
he dazu auch Fellner/Grandl (2021) 206 mit Fußnote 66.

 15 	Vgl. dazu erneut Möller (2009) 138 und 151–155 und (2013) 193f. und 224; Cotta geht es natür-
lich nicht nur um die rhetorische Aufmerksamkeit, die er mit seiner Anekdote zu wecken 
weiß, sondern zugleich um die Manifestierung seiner philosophischen Methodik und 
Grundeinstellung.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



269Cicero scepticus

Zwar gibt sich Cicero als Protagonist vornehmlich nur die Rolle eines Zuhö-
rers und weist Velleius’ Vorwurf der Parteinahme für Cotta mit einem gekonnten 
Wortspiel zurück (vgl. Cic. nat. deor. 1, 17: nolo existimes me adiutorem huic [sc. Cot­
tae] venisse sed auditorem), doch reserviert er sich zugleich als Erzähler Vor- und 
Schlusswort des Dialoges. Auch in der kurzen Verteidigung der Zuhörerposition, 
die mit der Beteuerung von Neutralität und freier Meinung (vgl. ebd.: libero iudicio) 
und der Absage an dogmatische Zwänge einhergeht (vgl. ebd.: nulla […] necessita­
te), kann man skeptische Anklänge erkennen. Außerdem sei bekannt, wie Velleius 
betont, dass Cicero und Cotta bei einem Vertreter der Jüngeren Akademie, Philon 
von Larisa, zur Schule gingen (vgl. ebd.: ‚[…] ambo enim […] ab eodem Philone nihil 
scire didicistis‘). Die vagen Andeutungen von und um Cicero actor werden im pro
grammatischen Proömium des Cicero narrator jedoch überdeutlich ausgesprochen: 
Angesichts des diffizilen Themas „de natura deorum“ (vgl. Cic. nat. deor. 1, 1) sei die 
Herangehensweise der Skeptischen Akademie mit ihrem Urteilsentzug bei Un-
gewissheit am besten (vgl. ebd.: prudenterque Academici a rebus incertis adsensionem 
cohibuisse); keine Zweifel gegenüber schwer Erkennbarem zu hegen, grenze an 
Leichtsinn (vgl. ebd.: quod non satis explorate perceptum sit et cognitum sine ulla dubi­
tatione defendere). Allein die Vielfalt der Theorien, die in der Synopse der einzelnen 
Philosophenschulen gegeben sei und von welchen zwangsläufig nicht alle richtig 
sein könnten, müsse Zweifel schüren (vgl. Cic. nat. deor. 1, 14: addubitare coget doctis­
simorum hominum de maxuma re tanta dissensio).

Die Parameter der Anekdote: Nachdenklichkeit, Kompaktheit
Hier lässt sich vor allem über das Wort dubitare eine Verknüpfung zu Cottas 
Simonides-Anekdote herstellen: Simonides’ Schlussresignation als Absage an die 
endgültige Wahrheitsfindung (siehe erneut Cic. nat. deor. 1,  60: desperasse omnem 
veritatem) entspringt seinem Zweifeln angesichts der unendlichen Möglichkeiten 
von Erwägungen und Perspektiven – was zudem der bekannten anekdotischen 
Nachdenklichkeit entspricht (siehe erneut ebd.: quia multa venirent in mentem acuta at­
que subtilia, dubitantem quid eorum esset verissimum); damit ist Simonides’ Methodik 
deckungsgleich mit derjenigen von Cicero narrator im Proömium, und die mise en 
abyme ließe sich so serienmäßig fortsetzten. Nicht nur Cotta, sondern auch Cicero 
spiegelt sich in Simonides. Gerade die doppelte Besetzung von Cicero, zum einen 
als actor und auditor im Dialog und zum anderen als zurückblickender Erzähler 
und gewissermaßen übergeordneter Voyeur des erzählten Dialoges, lässt die seri-
enhaft angelegte Abbildung zu Tage treten: Cicero narrator oder auch auctor proji-
ziert sich auf Cicero actor, der zugleich in die gedankliche Nähe des Akteurs Cotta 
gebracht wird; beide wiederum werden auf Simonides zurückgeworfen, der sich 
noch eine Erzählebene tiefer befindet. 16

 16 	Levine (1957) 17f. spricht von einer eher marginalen Rolle Ciceros in diesem Dialog und geht 
auf die von mir gemachte signifikante Unterscheidung von Cicero actor und narrator nicht ein. 
Auffällig ist neben dieser Doppelbesetzung Ciceros auch die Pluralität der Figur Cottas: Was 
auf den ersten Blick nach der Warnung vor eigener Inkonsequenz klingt, ist nichts anderes als 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



270 Die Anekdote als Philosophem – Epistemologie der Anekdote

Betrachtet man die Anekdote jedoch eingehender, so ist angesichts ihrer Kom­
paktheit und Abgeschlossenheit von Bedeutung, dass sie binnen kürzester Zeit einen 
Bogen von ihrem provokanten Anfang zu ihrem pointierten Ende zu schlagen 
vermag. Analog zum Blick auf die Anfänge – wie Ciceros Proömium, Cottas State-
ment zu Beginn seiner Ausführungen und Simonides’ erste Reaktion auf Hierons 
Frage – muss also unter voller Ausschöpfung der mise en abyme, ausgehend von 
Simonides’ Schlussaporie der (pseudo)paradoxalen Feststellung der thematischen 
Verkomplizierung durch Verlängerung (siehe erneut ebd.: quanto diutius conside­
ro […] tanto mihi res videtur obscurior), ebenso ein Blick auf das Ende des Dialogs er-
folgen. 17 Im Finale des dritten Buches beschließt Cotta seine Ausführungen gegen 
den Gottesbeweis des Stoikers Balbus, der diesen im zweiten Buch erbracht hatte, 
ganz im Sinne der Simonidischen Pointe mit der Anmerkung, dass der ganze The-
menkomplex dunkel und schwer zu durchdringen bleibe (vgl. Cic. nat. deor. 3, 93: 
Haec fere dicere habui de natura deorum, […] ut intellegeretis quam esset obscura et quam 
difficiles explicatus haberet). 18 Dieser Rekurs auf die Wortwahl des intradiegetischen 
Simonides am Ende des Dialogs rahmt und verknüpft Cottas Reden des ersten 
und dritten Buches. Anfang und Ende der Anekdote spiegeln sich sowohl inhalt-
lich als auch formal in der Komposition des gesamten Dialoges wider, ganz als 
könnte man das Miniaturgespräch zwischen Hieron und Simonides – wie nach 
dem Bilde einer vergrößernden Lupe – einfach zu einem drei Bücher langen Dia-
log zwischen Velleius, Balbus und Cotta ausweiten.

Cottas Bemühen um eine Unterscheidung zwischen sich als Privatperson und seiner Funk­
tion als Pontifex (vgl. Cic. nat. deor. 3, 5: ut meminissem me et Cottam esse et pontificem). Bisweilen 
scheint es, dass Cotta je nach Rolle im Dialog selbst seine Privatperson aufzuspalten bereit ist 
(vgl. Cic. nat. deor. 3, 6: Habes, Balbe, quid Cotta quid pontifex sentiat; fac nunc ego intellegam tu quid 
sentias); dies führt einerseits Ciceros Verständnis für soziale Rollen und die verschiedenen per­
sonae vor Augen, die ein Sprecher einnehmen kann; andererseits ist es die gelungene Inszenie-
rung von Skepsis, da selbst die Einheit einer Person in Meinung und Wissen durch ihren cha-
mäleonhaften Positionswechsel aufgebrochen wird (Cotta hier als Cotta, Pontifex und „Ich“). 
Siehe zu Ciceros persona-Lehre und einer kleinen Auswahl einschlägiger Forschungsbeiträge 
erneut Fußnoten 25ff., Seite 88f., des Kapitels 5; zur hier beobachteten ‚Staffelung‘ verschiede-
ner personae von der ‚offiziellen‘ auctor-Rolle bis zur ganz persönlichen speziell bei Cicero auch 
Badura/Möller (2019) 71f. Dies mag auch an die Mehrfachbesetzung der Nabokov’schen Prot-
agonisten als Akteure, Voyeure und Narrateure erinnern. Siehe zur Pluralität von Rollen und 
den personae Ciceros in seinen verschiedenen Schriften Manuwald (2018); zur „Argumentation 
a persona“ speziell in Ciceros De natura deorum Wierzcholowski (2019).

 17 	Eigentlich sollte bei eingehender Beschäftigung mit einem Themengebiet dieses sich mehr 
und mehr erschließen; bei dieser Sinnrichtung wäre Simonides’ Pointe tatsächlich paradox. 
Gleichwohl klingt es auch logisch, dass sich manches Wissensgebiet bei genauerem Studium 
erst so richtig in seiner Undurchschaubarkeit und Komplexität zu erkennen gibt. Analog, 
also ebenso doppelsinnig, lässt sich der Schlusssatz von Ciceros Dialog deuten, wie sich im 
Anschluss zeigen wird.

 18 	Siehe zu einer früheren Besprechung dieser Phrase im Rahmen von Cottas skeptischer Me-
thodik bereits das Kapitel 15, Seite 245.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



271Cicero scepticus

Serielle Figurenkonstellationen: Tagesstruktur
Springt man angesichts der Konstellation dieser Doppelung noch eine weite-
re Ebene höher, also weg von der Akteursebene hin zum Schlusssatz des auk-
torialen Ichs, das den ganzen Dialog überblickt, dann ergibt sich – wenn auch 
in leichter Abwandlung – im Epilog ein ähnlich überraschend-pointiertes Span-
nungsverhältnis zum Proömium. Die im Zeichen der mise en abyme eröffnete Serie 
vollzieht sich in einem Dreischritt. Während Simonides eine Antwort gänzlich 
verweigert und das wiederholte Fragen seines Gegenübers ad absurdum führt, übt 
sich sein Pate Cotta nur in der ἐποχή der Darstellung der Inhalte der skeptischen 
Philosophie und führt sie in einer Art Kompromiss zumindest methodisch als 
Reaktion auf Epikureismus und Stoa vor. Cicero, der sich im Proömium, wie be-
schrieben, der Denkrichtung Cottas zuordnet, durchbricht im Epilog mit dem 
überraschenden Geständnis seiner Neigung zu Balbus’ Stoa alle Erwartungen 
(vgl. Cic. nat. deor. 3, 95: Haec cum essent dicta, ita discessimus, ut Velleio Cottae dispu­
tatio verior, mihi Balbi ad veritatis similitudinem videretur esse propensior). 19 Hier zeigt 
sich die Vergrößerung der Anekdote vor allem in der formalen Repetition einer 
Pointe: Das Schluss-Paradox des Dialoges macht die einführenden Bemerkungen 
Ciceros im Proömium rückblickend zu einer wahren provocatio. 20

Paradox und Aporie am Ende des Dialogs können nicht nur für die Offenheit 
der Interpretation desselben stehen, sondern für die grundsätzliche Offenheit 

 19 	Siehe zur Interpretation des Schlusssatzes Pease (1913) 35ff.: Er enthalte die Endbotschaft 
einer „individual liberty“ (37), einer Freiheit des Skeptikers von Dogmen. Levine (1957) 20 
dagegen spricht vom „Ausgleichen“ eines „excessive skepticism“; meines Erachtens macht 
diese Inszenierung der Skepsis an der Skepsis diese gerade noch exzessiver. Bringmann 
(1971) 174 liest die Äußerung als Entscheidung für die Stoa (zumindest was deren „positive 
Aussagen“, nicht deren „sogenannte Beweise“ betrifft). Freilich muss an dieser Stelle auch 
an Ciceros Neigung zum Eklektizismus gedacht werden, und tatsächlich ist er stoischem 
Gedankengut, wie sich in anderen Schriften zeigt, nicht abgeneigt. Trotzdem führt er in dem, 
was ich „Skepsis an der Skepsis“ bezeichne, seine philosophische Methode weiterhin aus. 
Vgl. dazu auch Dyck (2003) 55, der in der ausgewogenen Trennung der Lager (Cotta/Velleius 
versus Balbus/Cicero) die Inszenierung skeptischer ἰσοσθένεια sieht, also den Gleichstand 
zweier entgegengesetzter Argumentationen. Stephen Greenblatt (2012) 70 bezeichnet den 
Schlusssatz als eine Inszenierung von „inconclusiveness“ und „openness“ des Dialogs; siehe 
dazu erneut Fellner/Grandl (2021) 207 mit Fußnote 68. Eine genaue Besprechung der obigen 
Stelle findet sich auch bei DeFilippo (2000) und Fott (2012).

 20 	Aber auch die den Dialog abschließende Pointe ist nur scheinbar paradox: Cicero überrascht 
zwar auf den ersten Blick mit der Zuteilung des Sieges an den Stoiker, doch kann er dadurch 
(beispielsweise wie ein Karneades) die Skepsis auf die Spitze treiben; Cicero übt, wie in vori­
ger Fußnote beschrieben, Skepsis an der Skepsis. Es geht hier jedoch – wie auf der Ebene 
Cottas – nicht so sehr um die Inhalte der Skepsis als um deren Methodik. Außerdem bleibt 
Ciceros Selbstzuordnung vage und den grammatischen Regeln der Skepsis in fast übertrie-
benem Maße treu; es gibt nur komparativische Annäherung und Vermutung (siehe erneut 
Cic. nat. deor. 3, 95: verior – propensior und similitudo – videri) – weiter hätte Cicero Balbus’ Rede 
nicht von der tatsächlichen Wahrheit trennen können; seine Zustimmung klingt beinahe iro-
nisch. Der kurze Moment einer Schlussaporie, wie ich ihn auch in Blumenbergs Das Lachen 
der Thrakerin sehen wollte, bleibt jedoch erhalten (siehe dazu erneut Kapitel 13, insbesondere 
Seite 223).

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



272 Die Anekdote als Philosophem – Epistemologie der Anekdote

des Ausgangs und Fortgangs der im Dialog dargestellten Debatte. Das Gespräch 
kann an einem Tag zu keinem zufriedenstellenden Ende kommen; sogar der dog-
matische Stoiker lässt sich zu einer erneuten Replik reizen, die im Sinne der in-
szenierten Öffnung und fehlenden Vollendung außerhalb des Dialoges liegt (vgl. 
Cic. nat. deor. 3, 94: sed quoniam advesperascit, dabis nobis diem aliquem ut contra ista 
dicamus). 21 Mangelnder Abschluss des Gesprächs im Blick auf ein außertextliches 
Morgen und der Entwurf einer Tagesstruktur (wie sie in einigen anderen Dia-
logen Anwendung findet) sind das zentrale Kompositionsprinzip der Simonides-
Anekdote, welches sich vor allem an der polyptotonartigen Verwendung des la-
teinischen Wortstammes für Tag („di-“) ablesen lässt; während sich Simonides in 
seiner ersten, spontanen Antwort lediglich einen Tag zur Klärung des Themas 
herausnimmt (siehe erneut Cic. nat. deor. 1, 60: unum diem postulavit), gibt er tags 
darauf zu verstehen, dass er derer viel mehr bedürfe (vgl. ebd.: postridie […] biduum 
petivit); und er scheint dieses Spiel ins Unendliche fortsetzen zu wollen (vgl. ebd.: 
duplicaret numerum dierum). 22 Dieser explizite Hinweis auf Prokrastination und 
Tagesstruktur muss nachgerade zum Vergleich mit Ciceros Komposition seiner 
Dialoge als Ganze einladen. Hierbei findet nicht nur die Dialektik mit Rede und 
Gegenrede, sondern überhaupt das skeptische Prinzip, täglich neue Bearbeitun-
gen bereits gestellter Fragen anschließen zu können, sein adäquates Abbild (man 
denke nur zurück an das dem Kapitel 15 vorangestellte Motto: nos in diem vivimus).

Prokrastination und ἐποχή als Praktiken der Skepsis  
in Ciceros philosophischen Dialogen
Das Motiv der Vertagung steht dabei nicht ausschließlich am Ende der program-
matischen Simonides-Anekdote und Ciceros Dialog De natura deorum, sondern ist 
ein wichtiges Element des gesamten Ciceronischen Œuvres. Auch in den Academi­

 21 	Zur Komposition der drei Bücher und den inneren Widersprüchen siehe Rackham (1972) xii: 
Er sieht die Rückverweise auf gestrige Tage (vgl. Cic. nat. deor. 2, 73: velut a te ipso hesterno die 
dictumst und 3, 18: omniaque quae a te nudius tertius dicta sunt [Text nach ed. W. Ax]) – freilich 
eine Art von Illusionsbruch im Dialog – als Zeichen eines unfertigen und als Fragment auf 
uns gekommenen Werkes. Warum sollten aber angesichts der Öffnung hin zu einem Morgen 
am Ende des Dialogs, die klar auf den hors-texte weist, nicht auch Gesprächsteile eines Ges
tern in die außertextliche Vorzeit des Gesprächs zurückreichen können? Dann wären die 
Verweise keineswegs inkonsistent, sondern inszenierter Mangel an Vollendung, der Dialog 
De natura deorum ein fragmentarischer Gesprächsausschnitt als Teil eines ewigen perpetuum 
mobile auf der schwierigen, sich in kleinen, skeptischen Schritten annähernden Suche nach 
der Wahrheit über die Götter. Vergleichend zu nennen ist hier beispielsweise auch die Edi-
tionsgeschichte der Academici libri: Seine erste Version unterzieht Cicero einem sorgfältigen 
‚Re-Writing‘ und gibt sie erneut heraus; verblüffenderweise sind zwei komplementäre Frag-
mente aus beiden Editionen auf uns gekommen. Dies mag dem Zufall geschuldet sein – oder 
der Performanz skeptischer Revision, die, wie Hans Blumenbergs nachdenkliche Arbeit am 
eigenen Text, zwei Stadien der Textentstehung dokumentiert.

 22 	Siehe auch diutius (ebd.), obschon die Etymologie des Wortes diu unklar ist; der Georges jeden-
falls nennt als Wortursprung dudum. Doch unabhängig von einer ‚korrekten‘ Etymologie ist 
durchaus vorstellbar und naheliegend, dass Cicero hier eine Verwandtschaft mit dies insinu-
iert; zumindest passt es exzellent in die besagte Reihe.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



273Cicero scepticus

ci libri wird die Taktik der Prokrastination zum Ausdruck von Skepsis: Ex negativo 
scheint ein Erkenntnismoment innerhalb eines einzigen Tages äußerst zweifel-
haft; der Akademiker Antiochos habe jahrelanges Hinterfragen einer stringenten 
Unterscheidbarkeit wahrer und falscher Tatsachen an einem einzigen Tag revi-
diert – Cicero wüsste dabei gerne das genaue Datum, kommentiert er dort voll 
Witz und Misstrauen (vgl. Cic. ac. 2,  4: quis […] enim iste dies inluxerit quaero, qui 
illi ostenderit eam […] quam multos annos esse negitavisset veri et falsi notam). Zwar 
impliziert alleine schon das Motiv der Revision Skepsis, doch darf diese genauso 
wenig absolut gesetzt werden wie jene vorschnelle Zustimmung und nur im Zuge 
reichlicher Überlegung erfolgen.

Dass auch Cicero in persona zur Verschiebung von Antworten neigt, zeigt ferner 
der Beginn des vierten Buches der Schrift De finibus, wo Cicero eine Reaktion auf 
Catos Erörterung (im dritten Buch) am liebsten aussparen und für die Möglichkeit 
einer reiflichen Überlegung auf unbestimmte Zeit vertagen würde (vgl. Cic. fin. 
4, 1: aut omittamus contra omnino velle aliquid aut spatium sumamus ad cogitandum). 23 
Gerade Catos Einspruch und Forderung einer unmittelbaren Antwort noch am 
selben Tag lassen es zu, diese Szene auch in der Wortwahl an das skeptische Kon-
zept der Prokrastination anzuschließen (vgl. ebd.: cum ego te hac nova lege videam 
eodem die accusatori respondere […], in hac mea causa tempus dilaturum putas?); ihre Po-
sition am Übergang zweier Bücher macht sie nicht nur zum Scharnier derselben, 
sondern erneut zu einem Sinnbild für das dialektische und nach Tagen struktu-
rierte Kompositionsprinzip der Ciceronischen Dialoge. Am Ende des vierten Bu-
ches findet sich programmgemäß und ganz im Sinne der für den Dialog De natura 
deorum konstatierten Offenheit ein Ausblick auf die Fortsetzung des Gespräches 
zu einem anderen Zeitpunkt (vgl. Cic. fin. 4, 80: Sed quoniam et advesperascit et mihi 
ad villam revertendum est, nunc quidem hactenus). Dieser Ausblick verweist, gerade 
weil das darauffolgende fünfte Buch nicht direkt daran anschließt, auf das Au-
ßerhalb des Dialoges und führt so die Prokrastination als Praxis der Skepsis ins 
Unendliche fort: Rede und Gegenrede, Gegenrede auf Gegenrede, Gegenrede auf 
die Gegenrede der Gegenrede scheinen in der Produktion skeptischer Philosophie 
eine ununterbrochene Abfolge zu bilden (vgl. ebd.: verum hoc idem saepe faciamus 
und ut audias me quae a te dicta sunt refellentem). 24

 23 	Hier ließe sich die philosophisch-skeptische Taktik der Vertagung auch mit dem rhetorischen 
Prinzip des Ritardando, der Verlangsamung des Sprechtempos, oder gar der völligen Aus-
sparung von Rede, wie es im Fall einer Präteritio geschieht, zusammendenken. In Bezug auf 
Cottas Einsatz des Simonides-Narrativs könnte man auch die Anekdote an sich als retardie-
rendes Moment fassen; der Haupttext steht in und mit ihr für kurze Zeit still. Siehe zum 
Aspekt des rhetorischen Ritardando erneut Fellner/Grandl (2021) 208.

 24 	Dieses dialektische Prinzip, das wie das dialogische im Kern der Simonides-Anekdote ab-
gebildet ist, wird nicht nur Vorbild für alle Ciceronischen Dialoge, sondern ist zugleich de-
ren prokreative Essenz: Erst durch Dialektik und Kontroverse entstehe Philosophie (siehe 
Cic. Tusc. 2, 4: in ipsa enim Graecia philosophia tanto honore numquam fuisset, nisi doctissimorum 
contentionibus dissensionibusque viguisset), und zwar eine Philosophie, die im Sinne der Cice-
ronischen Skepsis ganz auf Zweifel und Annäherung baue und im Gegensatz zu den dog-

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



274 Die Anekdote als Philosophem – Epistemologie der Anekdote

Die Prokrastination ist hierbei nichts anderes als die ‚fließende‘, durative Aus-
prägung einer punktuellen ἐποχή. 25 Zwar erscheint der Simonides der Anekdote 
zunächst als die emblematische Figur der skeptischen Enthaltung, doch gerade 
in deren Wiederholung in Struktur und Ablauf mehrerer Tage legt sie ihre Ein-
maligkeit und Momenthaftigkeit ab und wird zu einem ständig und auf die Zu-
kunft wirkenden Verschieben. 26 Der darin angelegte diachrone Blick auf skepti-
sche Urteile führt gerade nicht nur einen Urteilsentzug vor Augen, sondern die 
potenzielle Urteilsfreiheit und die Bereitschaft des Skeptikers zu Umpolungen 
und Entscheidungen, die einer vorangehenden auch diametral entgegenstehen 
können. Der Betonung der zeitlichen Spanne wird man auch in Ciceros Texten 
gewahr: Analog zum Ende des Dialogs De natura deorum, an dem Cicero plötzlich 
als Stoiker und nicht als Skeptiker auftritt, formuliert er in seinen Academici libri 
die kontinuierliche Offenheit von Entscheidungen; folge man der Wahrscheinlich-
keit, scheine bald dieses, bald jenes glaubhafter (Cic. ac. 2, 121: modo hoc modo illud 
probabilius videtur). Ein einmaliges Urteil kann also jederzeit verändert werden. 

matischen Schulen Rede und Gegenrede gleichermaßen zulasse (vgl. Cic. Tusc. 2, 5: et refel­
lere sine pertinacia et refelli sine iracundia parati sumus). In ebendiesem Konzept leben Ciceros 
dialogische Schriften, wie er im Falle der Tusculanae disputationes bei der Beschreibung ihrer 
tagesstrukturellen Komposition überdeutlich macht (siehe Cic. Tusc. 1, 8: itaque dierum quin­
que scholas […] in totidem libros contuli. Fiebat autem ita ut, cum is qui audire vellet dixisset, quid 
sibi videretur, tum ego contra dicerem. haec est enim, ut scis, vetus et Socratica ratio contra alterius 
opinionem disserendi); vgl. dazu auch Fußnote 6, Seite 243, des Kapitels 15 sowie erneut Fellner/
Grandl (2021) 208f. Was den Rahmen eines Dialoges sprengen könnte, wird ins außenliegen-
de Morgen verbannt.

 25 	Siehe zur ἐποχή erneut Kapitel 15, Seite 250, Fußnote 18, zum durativen Aspekt der Prokras­
tination Seite 246, Fußnote 11, desselben Kapitels; die dort bereits besprochene Aussage 
Cottas, die dessen ‚durative‘ und noch viel mehr ‚repetitive‘ Herangehensweise beleuchtet 
(vgl. Cic. nat. deor. 3, 19: a te autem idem illud etiam atque etiam quaeram), wird einmal mehr in 
der hiesigen Simonides-Anekdote, nun im Verhalten Hierons gespiegelt, der in logischer 
Konsequenz aufgrund der wiederholten Enthaltung seines Gegenübers immer und immer 
wieder dieselbe Frage stellt (siehe erneut Cic. nat. deor. 1, 60: cum idem ex eo postridie quaereret 
und Hiero requireret).

 26 	Siehe dazu auch erneut Stephen Greenblatts Begriff des „swerve“ (in Fußnote 19, Seite 250f., 
des Kapitels 15 sowie genauer in Kapitel 9, Seiten 155f., Fußnoten 32–35). Greenblatts Vorstel-
lung von der Anekdote als „ausschwenkendem“ oder „verschiebendem“ Element, das den 
teleologischen Haupttext schiefstellt, perforiert oder gar zum Stillstand bringt, wird in Cottas 
Simonides-Anekdote bravourös aufgeführt: Die Konzepte der ἐποχή und Prokrastination, 
die innerhalb der Anekdote thematisiert werden, finden unmittelbare Anwendung auf der 
Dialog-Ebene. Die Anekdote wird Cottas rhetorisches Mittel zur Aufschiebung seiner Replik, 
der Kontext für die Dauer und den Raum der Anekdote performativ angehalten (vgl. auch 
Ritardando und Präteritio der vorherigen Fußnote  23). Aus diesem Blickwinkel ist Cottas 
Ankündigung, dass er auf Velleius’ Frage unter Umständen nichts antworten werde, korrekt 
(siehe erneut: Cic. nat. deor. 1, 57: roges me qualem naturam deorum esse dicam: nihil fortasse respon­
deam): Die Anekdote tritt zwar kurz darauf an die Stelle des nihil, bleibt aber insofern selbst 
nichtig-irrelevant, als sie Ablenkung und Aufschub des linearen Gesprächsfortschritts ist. 
Cotta spiegelt sich demnach auch darin in der von ihm angeführten, intradiegetischen Figur 
des Simonides. Vergleichbar ist diese Funktion der Anekdote auch mit Hans Blumenbergs 
Theorie zur Wirkweise dieser Erzählform als einem Pausieren des Textes und Eröffnen von 
epistemischen Nachdenklichkeitsräumen (vgl. erneut Kapitel 13).

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



275Cicero scepticus

Genauso kann eine für den Moment gesetzte ἐποχή zu Gunsten der Wahrschein-
lichkeit zurückgenommen werden. Ἐποχή und Prokrastination sind dabei beide 
Gegenpole einer vorschnellen und unüberlegten Entscheidung (vgl. Cic. ac. 2, 119: 
ut omittam levitatem temere adsentientium, quanti libertas ipsa aestimanda est). Beide ste-
hen für einen zeitlichen Reifeprozess, den Erkenntnis und Wissen durchlaufen 
müssen. Ohne reifliche Überlegung kann es nur mangelhafte Urteile geben, die 
auf unausgegorene Schnellschüsse zurückgehen (vgl. Cic. off. 1, 18: In hoc genere 
[sc. in veri cognitione et scientia] […] duo vitia vitanda sunt, unum ne incognita pro co­
gnitis habeamus hisque temere adsentiamur […]); 27 erst eine umsichtige Reflexion in 
einem angemessenen zeitlichen Rahmen kann zu einer (für die Neue Akademie 
nur momentanen) Konsolidierung von Erkenntnis und Wissen führen (vgl. ebd.: 
quod vitium effugere qui volet […] adhibebit ad considerandas res et tempus et diligentiam).

Was in Ciceros Schrift De officiis nur an der genannten – da einschlägigen – 
Stelle auftaucht, ist in den Academici libri aufgrund ihrer Ausrichtung auf die phi-
losophischen Teilbereiche von Kognition und Episteme in Fülle vorhanden. 28 An 
die kurz zuvor zitierte Passage ließen sich noch eine Menge Belegstellen für den 
skeptischen Aufruf zur ἐποχή anführen (vgl. Cic. ac. 2, 53: sustinere adsensionem 
und 59: adsensionis retentio sowie 68, 94, 104 und 148). Diese ist stets auf ähnliche 
Weise motiviert: so neben der potenziellen Ununterscheidbarkeit von wahren und 
falschen Tatsachen zum einen aufgrund des Mangels an Zeit für eingehende Be-
schäftigung (vgl. Cic. ac. 2, 53: temporis brevitas) und zum anderen aufgrund der 
zuvor von Simonides und Cotta betonten „Undurchsichtigkeit“ mancher philoso-
phischer Themenkomplexe (vgl. Cic. ac. 2, 53: obscuriora und 94). Vor dem Hinter-
grund dieser geballten Präsenz des ἐποχή-Konzepts in Ciceros philosophischem 
Werk kann man zu Recht folgern, dass sich, was die Simonides-Anekdote in nuce 
präsentiert, generell auf die Verfahrensweise der Neuen Akademie und auf alle 
Ciceronischen Dialoge ausweiten lässt. 29 Dabei vereinen sich neben der ἐποχή 

 27 	Diese methodische Einstellung und dasselbe Wortmaterial finden sich bereits in Ciceros Erst-
lingswerk De inventione; siehe dazu die Seiten 239f. und die Fußnote 31 des Kapitels 14. Der ca. 
30-jährige Cicero narrator/auctor und Herausgeber seines ersten rhetoriktheoretischen Werkes 
passt also mit Cicero actor des Dialoges De natura deorum, dessen fiktives Datum ungefähr in 
diese Zeit fällt, durchaus überein.

 28 	Dyck (2003) 58 nennt eine weitere Stelle aus Ciceros Schrift De officiis zu derselben Thematik, 
vergleicht diese mit ähnlichen Stellen aus den Academici libri und bezeichnet die Formulie-
rungen als Teile einer „rhetoric of the Skeptical Academy“; auch die Anekdote wäre demnach 
ein Element der „Rhetorik der Skeptischen Akademie“.

 29 	Diese Ausweitung zeigt sich zunächst an der Schrift De natura deorum, wie in diesem Kapitel 
schon für eine ganze Reihe von Spiegelungen erprobt wurde. Das zentrale Motiv der Simoni-
dischen ἐποχή, an das Cotta anknüpft, erscheint schon im Proömium zum Dialog. Dort lobt 
Cicero die Enthaltung in der Person des narrator (siehe erneut Cic. nat. deor. 1, 1: prudenterque 
Academici a rebus incertis adsensionem cohibuisse), erklärt sie, wie bereits bekannt, als der diffizilen 
Thematik angemessen (vgl. ebd.: perobscura quaestio und ebenso Cic. nat. deor. 1, 17) und stellt 
ihr voll Argwohn eine vorschnelle Entscheidungsfindung gegenüber (vgl. Cic. nat. deor. 1, 1: 
quid est enim temeritate turpius aut quid tam temerarium […] quam […] non satis […] cognitum sine 
ulla dubitatione defendere?). Diese der mise en abyme geschuldete Verknüpfung muss mit dem 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



276 Die Anekdote als Philosophem – Epistemologie der Anekdote

auch schon Vertagung, pointiert-paradoxes Finale, Dialog und Dialektik im Kern 
der Anekdote und ihrem Protagonisten Simonides. 30

Skeptische Praktiken in Ciceros rhetorischen Dialogen
Zur vollständigen Untermauerung dieser These und zur Prüfung der werküber-
greifenden Projektionsmöglichkeiten der Simonides-Anekdote muss hier natür-
lich ebenso ein Blick in Ciceros rhetorische Dialoge erfolgen. Anknüpfungspunk-
te ergeben sich reichlich: Neben den augenfälligen Überschneidungen wie der 
bevorzugten Form der Komposition als Dialoge im Rahmen einer Tagesstruktur 
stellt vor allem das sich daraus ergebende Prinzip der Dialektik das tertium zwi-
schen (Ciceronischer) Philosophie und Rhetorik dar, wie es in Ciceros Traktat 
Orator selbst an einer Stelle heißt (vgl. Cic. orat. 12); als Redner – was Gesprächs-
führung und Diskussionsmethode betrifft (vgl. ebd.: multiplices variique sermones – 
philosophorum disputationes) – habe Cicero die Ausbildung in der akademischen 
Philosophie mehr geprägt als die in der einschlägigen Rhetorik (vgl. ebd.: fateor me 
oratorem […] non ex rhetoris officinis, sed ex Academiae spatiis exstitisse). Eine identi-
sche Verknüpfung schildert Cicero in seinen Partitiones oratoriae; etliche der in der 
Rhetorik angewandten Methoden hätten ihren Ursprung in der Akademie (vgl. 
Cic. part. 139), gerade wenn es um ein anguste disserere oder subtiliter disputare gehe, 
wobei der Hinweis auf die dialectici hier explizit erfolgt (vgl. ebd.). Die prominente 
Stellung dieser Fusion von Rhetorik und Philosophie am Ende der Partitiones ora­
toriae macht jedoch deutlich, dass sie sich auf sämtliche Teilbereiche der Rhetorik, 
nicht nur auf die elocutio oder actio, sondern beispielsweise auch auf die inven­
tio erstreckt (vgl. ebd.), wie sich zudem bereits für Ciceros Schrift De inventione 
zeigen ließ; egal ob rhetorisches oder philosophisches Wissen – seine Gültigkeit 
ist mit den Methoden der Skeptischen Akademie zu prüfen, deren sprachlicher 
Ausdruck eines dubitanter quaerere oder non temere assentiri (vgl. Cic. inv. 2, 10) auf 
skeptische (?) Prototypen wie Simonides zurückzuführen.

Das dialektische Prinzip, das bisweilen zu einer finalen Isosthenie, also zu ei-
nem Gleichgewicht widerstrebender Argumente, aber auch zu einem paradoxa-
len Patt führt, kann dabei über die inhaltliche Abbildung der epistemologischen 
Sackgasse des Simonides hinaus auch auf eine formale Spiegelung in der Bau-
art der Anekdote zurückgeführt werden. So taucht der für den Dialog De natura 
deorum konstatierte aporetisch-relativierende Schluss oder die in anderen philo-

Ziel einer analogen Rekonstruktion der Ciceronischen Kompositionsprinzipien und philoso-
phischen Gesinnungen unbedingt zu einem Blick in die anderen Dialoge anregen.

 30 	Siehe zum Fokus auf die ἐποχή im Zusammenhang mit Simonides Görler (1974) 139: „Dies 
und die folgende Berufung auf Simonides (…) betonen nur Cottas konsequent skeptischen 
Standpunkt.“ Unklar ist mir dabei, warum Simonides an sich mit der Skepsis verbunden 
wird, sich als antike Person also klar einer philosophischen Richtung zuordnen lässt; dies 
scheint ja nur vor dem Hintergrund der hier besprochenen Anekdote gegeben. Oder reicht 
etwa schon eine Anekdote, um Simonides als skeptischen Prototypen in die Geschichte ein-
gehen zu lassen? Vgl. dazu auch Fußnote 12, wo ich Simonides als besonders anekdotische 
Figur bezeichne.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



277Cicero scepticus

sophischen Werken inszenierte ‚Öffnung‘ im Sinne einer Vertagung oder Unab-
geschlossenheit des Gesprächs auch schon in den rhetorischen Schriften Ciceros 
auf. Am Ende des eben angeführten Traktats Orator beispielsweise stehen die so 
umfangreich wie umsichtig entfalteten Wissensbestände selbst auf der Kippe (vgl. 
Cic. orat. 237: de quo [sc. iudicio] tanto opere in hoc libro adseveravi): Der Widmungs-
träger Brutus habe, was den Musterredner betrifft, das Recht, anderer Meinung 
zu sein (vgl. ebd.: aliud mihi ac tibi); das Patent der Wahrheit schiebt Cicero konse-
quent von sich (vgl. ebd.: neque […] umquam adfirmabo esse verius quam tuum) und 
folgt dem skeptischen Motto der Orientierung nach dem simillimum veri (ebd.). Die 
Inszenierung der Skepsis findet hier jedoch noch eine ganz besondere Zuspitzung: 
Cicero räumt sich sogar selbst die Möglichkeit ein, an anderer Stelle – das ist im 
Sinne der ‚Öffnung‘ des Textes – anderer Meinung zu sein (vgl. Cic. orat. 237: pot­
est  […] mihimet ipsi aliud alias videri). Was ist von einem Wissensbestand, der in 
einer zweiten Fassung also grundlegend geändert werden könnte, überhaupt zu 
halten? Erinnert Ciceros Relativierung am Ende des Traktats nicht an die Simoni-
dischen Verschiebungsallüren? 31

Ähnlich in Ciceros Schrift Brutus: Gegen Ende von Ciceros Aufzählung der lan-
gen Liste einstiger Redner zusammen mit der Beurteilung ihrer Redegabe und 
ihres aus der Überlieferung einzelner Reden erkennbaren Stils unterbricht der Zu-
hörer Atticus Ciceros Ausführungen, um die Aufrichtigkeit einzelner Bewertun-
gen zu hinterfragen (vgl. Cic. Brut. 292–300); an einigen Stellen, so Atticus, habe er 
sich das Lachen kaum verkneifen können, da er Ciceros Lob der rhetorischen Fä-
higkeiten älterer Zeitgenossen, die im Vergleich zu den heutigen Ansprüchen eher 
laienhaft wirkten (konkrete Beispiele in den Kapiteln 294–296), überhaupt nicht 
habe ernst nehmen können (vgl. Cic. Brut. 293). Grundsätzlich sei er nicht gegen 
Ironie, die prototypisch auf Platons Sokrates zurückgeführt werden könne (vgl. 
Cic. Brut. 292: ironiam illam quam in Socrate dicunt fuisse, qua ille in Platonis […] libris 
utitur), doch ihre Verwendung auf dem Feld der historia (ebd.) – wie man Ciceros 
Entwurf zu einem historischen Lexikon der Redner auch tatsächlich bezeichnen 
könnte – erscheine ihm höchst problematisch (vgl. ebd.); 32 Ironie hin oder her – auf 
Wissensgebieten wie der Geschichte der Rhetorik sei ein gewisses Maß von Ernst, 
Aufrichtigkeit und Verantwortung angebracht (vgl. Cic. Brut. 293: Bella ironia, si 
iocaremur; sin adseveramus, vide ne religio nobis […] adhibenda sit), um die Bildung 
falscher Meinungen – geschürt von Ambiguität und Doppelsinn – nicht noch zu 

 31 	Auch als „Platonische Ironie“ deutbar, wie sich im nächsten Beispiel zeigen wird. Platons 
Werk und Konzepte sind gerade für den Traktat Orator maßgebend, wie Cicero selbst in den 
einleitenden Passagen bemerkt: Es geht um die Darstellung der besten Ausformung des Red-
ners (vgl. Cic. orat. 7), bei der nicht so sehr die Wirklichkeit als vielmehr eine möglichst ge-
naue, virtuelle Annäherung an dessen Idealzustand (vgl. Cic. orat. 8f.: imago, species, forma, 
figura) im Sinne der Platonischen Ideenlehre zählt (vgl. Cic. orat. 10: Has rerum formas appellat 
ἰδέας ille non intellegendi solum sed etiam dicendi gravissimus auctor et magister Plato).

 32 	Zu einer Diskussion der ‚historischen Dimension‘ von Ciceros Brutus siehe Catherine Steels 
(2002) Aufsatz „Cicero’s Brutus: The End of Oratory and the Beginning of History?“ Zur Ironie 
im Brutus Fox (2007) 177–208 sowie Dugan (2005) 204–213.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



278 Die Anekdote als Philosophem – Epistemologie der Anekdote

begünstigen (vgl. ebd.: ut imperitos posses in errorem inducere). Ciceros Reaktion auf 
Atticus’ Vorwurf der blanken Ironie (vgl. Cic. Brut. 296: haec germana ironia est) und 
auf dessen (genuin skeptische) Verweigerung der kritiklosen Zustimmung (vgl. 
ebd.: ne me tibi adsentari putes) wirkt insgesamt vage: Zwar weist er den Gebrauch 
der Ironie in seinen Ausführungen explizit von sich (vgl. Cic. Brut. 299: εἴρωνα me, 
ne si […] quidem […], existimari velim und 298), eine genauere Rechtfertigung seiner 
spezifischen Darstellung versickert aber in der Bitte, an anderer Stelle ausführli-
cher darüber zu diskutieren (vgl. Cic. Brut. 297: remque commovisti nova disputatione 
dignam, quam in aliud tempus differamus). Letztendlich bleibt offen und unklar, ob 
Ciceros Zurückweisung der Ironie nicht selbst ironisch ist. Der Rezipient steht vor 
dem unlösbaren Rätsel, ob die genannten Urteile über die Redner und die Bewer-
tungskriterien rhetorischer Expertise des Brutus wirklich epistemische Geltung 
haben oder eben nicht. Bei aller Vagheit dieser Passage: Atticus’ Nennung der Iro-
nie sowie deren Potenziale und Gefahren lässt Ciceros Brutus einen deutlichen Be-
standteil einer Strategie der Offenheit, der Pluralisierung und Relativierung von 
Propositionen werden sowie einen Bestandteil einer Poetik der Nachdenklichkeit, 
des Paradoxes und der Aporie – allesamt Parameter, die er sich mit der kleinen 
Form der Anekdote teilt; nach Atticus’ Mahnung wirken die Wissensbestände des 
Brutus plötzlich nicht mehr so selbstverständlich, wie sie eingangs schienen.

Auch schon Ciceros erster großer Dialog De oratore enthält besagte aporetisch-
ironische Passagen. Bezeichnend ist hierbei das Ende des ersten Buches: Die dia-
lektische Schere, die zwischen Crassus und Antonius vom Anfang des Buches 
an klafft, eine Schere zwischen einer Art enzyklopädischer Rhetorik (siehe dazu 
v. a. Cic. de orat. 1, 17f., 48, 53, 59f. und 158f.) und einer vereinfachten Gegenver-
sion, die das Postulat einer universalen scientia in Zweifel zieht und nach einer 
Kompromisslösung sucht (vgl. v. a. Cic. de orat. 1, 92, 218 und 248ff.), wird von den 
Zuhörern Sulpicius und Cotta mit skeptischem Argwohn betrachtet; eine Ent-
scheidung für die Wahrscheinlichkeit fällt nicht leicht (vgl. Cic. de orat. 1, 262: sane 
dubitare visus est Sulpicius et Cotta, utrius oratio propius ad veritatem videretur accedere). 
Crassus’ darauffolgende Feststellung, Antonius habe sich lediglich an den rhe-
torischen (und philosophisch vorgeprägten) Strategien des refellere und in utram­
que partem dicere geübt und nicht aus inhaltlicher Überzeugung widersprochen 
(vgl Cic. de orat.  1,  263), nimmt dessen Darstellung jeglichen inhaltlichen Wert, 
Antonius’ schelmische Bestätigung dieses Vorwurfs an späterer Stelle (vgl. Cic. de 
orat. 2, 40) seiner Darstellung überhaupt jegliche Ernsthaftigkeit. Das am Vortag 
Gesagte verliert bereits an Tag zwei seine Geltung. Jedenfalls ist der Ruf am Ende 
des ersten Buches nach einem weiteren Tag des eingehenderen Diskutierens und 
Analysierens bereits deutlich (vgl. Cic. de orat. 1, 264). 33

 33 	Vgl. zu einer expliziten Nennung der Ironie ebenso Cic. de orat. 2, 350f.: dissimulatio – dissimu­
lare. Zur Präsenz der „(Platonischen) Ironie“ in Ciceros Schrift De oratore siehe schon Leeman 
(1985) 39–47 sowie allgemein Haury (1955).

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



279Cicero scepticus

Die Vertagung, nicht nur im Sinne eines Aufschiebens, sondern auch einer 
durativen Verzeitigung in eine Tagesstruktur, und die aporetischen Momente 
am Ende der Konversationen und Monologe eröffnen die Spiegelung in die Bau­
form der (Simonides-)Anekdote, vor allem in die provocatio und deren Auflösung 
in einer Pointe, die selbst provokant-paradox bleibt und nachdenklich stimmt. 
Doch auch beim Blick auf den Anfang der narrativen Miniatur, auf die occasio, 
lässt sich einmal mehr das Abbildverhältnis zu Ciceros Dialogen zeigen. Das Auf-
einandertreffen eines Hieron und Simonides als Dialog im Dialog kann für die 
Versammlung der Gesprächspartner Cicero, Cotta, Balbus, Velleius zum Debat-
tieren über das Thema „de natura deorum“ stehen. Cicero hebt das Zufällige und 
wahrlich Okkasionelle am Beginn etlicher seiner philosophischen Dialoge her-
vor. Dazu gehört auch das immer wieder gesetzte Wort nuper (Cic. nat. deor. 1, 16, 
ac. 1, 1, Tusc. 1, 7 oder div. 1, 8) in den die Szenerie entwickelnden Anfangspas-
sagen, das ein Flair von Unmittelbarkeit, Aktualität, aber auch Spontaneität der 
Zusammenkünfte einfängt. Oft scheinen Personenkonstellationen und Treffen 
zufällig und – wie vergrößerte Anekdoten – aus Alltag und Lebenswelt heraus 
aufgespannt. 34 Im Falle des Dialogs De natura deorum platzt Cicero regelrecht in 
ein bereits laufendes Gespräch hinein (vgl. Cic. nat. deor. 1, 15: offendi eum sedentem 
in exedra et cum C. Velleio senatore disputantem); Ciceros plötzliches Erscheinen wird 
sofort als zeitlich günstig befunden (vgl. ebd.: ‚Peroportune […] venis […]‘). 35 Im 
dritten Buch der Schrift De finibus wiederum trifft Cicero bei einem Gang in die 
Bibliothek des Freundes Lucullus auf den Stoiker Cato (vgl. Cic. fin. 3, 7); die Be-
teuerung von Nichtwissen (vgl. ebd.: quem [sc. M. Catonem] ibi esse nescieram) und 
Überraschung markiert die Zufälligkeit der Begebenheit (vgl. Cic. fin. 3, 8: Quod 
cum accidisset ut alter alterum necopinato videremus). Erst Koinzidenz lässt das Ge-
spräch des dritten Buches entstehen. So scheint ein Großteil der Ciceronischen 
Schriften in okkasionell-anekdotischem Rahmen gesetzt zu sein. 36

Die Anekdote als mise en abyme (II)
Zufall und Beiläufigkeit der Begegnung von Hieron und Simonides, die ihren Aus-
druck gerade auch in der narrativen Form der Anekdote finden, entfalten offenbar 
vor allem dadurch Signifikanz, dass sich die im Kleinen entwickelte Erzählstruk-

 34 	Zur Verschränkung von Anekdote und Lebenswelt siehe erneut Flemings (2012) Aufsatz „On 
the Edge of Non-Contingency: Anecdotes and the Lifeworld“.

 35 	Zum Aspekt des Plötzlichen und Epiphanischen, das sich beides immer wieder mit dem 
Auftreten der Anekdote (als casus, als kontingentes Narrativ, als evidentes Einsprengsel) 
paart, siehe die unterschiedlichen Beispiele des Kapitels 19, v. a. die Seiten 306f. sowie die 
Fußnoten 23 und 26; für eine theoretische Grundlage einer ‚Ästhetik der Plötzlichkeit‘ siehe 
Bohrer (1981).

 36 	Vgl. dazu auch das Kapitel 14 „Wissen und Diskurs“ mit dem Stichwort der Exklusivität; dort 
stand für den anekdotischen Rahmen der Ciceronischen Schriften auch die (fingierte) münd-
liche Überlieferungsschiene; siehe v. a. die Seiten 227–230, wo bereits der einschlägige Marker 
nuper Erwähnung findet (vgl. dort auch Seite 230, Fußnote 11). Vgl. zum Eventcharakter der 
Ciceronischen Dialoge auch Stroup (2014).

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



280 Die Anekdote als Philosophem – Epistemologie der Anekdote

tur zeitgleich im Makronarrativ wiederholt. Angestoßen von den dadurch ermög-
lichten semiotischen In- und Deduktionsverfahren sowie einer wechselseitigen 
Bedeutungszuschreibung soll abschließend die Frage gestellt werden, ob narra-
tive Gebilde, die wie die mise en abyme auf einem Abbildverhältnis beruhen, sich 
nicht nur narratologisch, sondern auch epistemisch begreifen lassen. Einerseits 
kann das repetitive Geflecht von Mikro- und Makroerzählung zu gegenseitigem 
Verständnis und reziproker Sinngenerierung beitragen, andererseits die isoliert 
betrachtete Miniatur wie eine Art Reduktion oder Destillat auftreten, aus dessen 
narrativer Dichte sich – wie in diesem Kapitel vorgeführt – eine Episteme der Tech-
niken Ciceronischen Dialogs und der Strategien Akademischer Skepsis lösen lässt.

Ein klassisch narratologischer Ansatz, der hier, gerade weil er auch die wichtig-
sten theoretischen Vorgänger zu diesem Thema vereint, als exemplarisch stehen 
kann, findet sich bei Werner Wolf, der die mise en abyme im Allgemeinen den il-
lusionsbrechenden Narrativen zurechnet; 37 gerade ihr „unwahrscheinlicher Ord-
nungsüberschuss“, der sich aus der „Wiederholung eigentextueller Strukturen“ 
einer Geschichte ergebe, entlarve die Artifizialität der Fiktion. 38 Im Gegensatz zu 
seinen Vorgängern Jean Ricardou und Lucien Dällenbach fasst Werner Wolf die 
mise en abyme weiter: Zu ihrer Definition sei keineswegs eine vollständige Abbil-
dung des Großnarrativs im Kleinnarrativ nötig; es reichten dagegen bereits ein-
zelne formale wie inhaltliche Elemente dazu aus. 39 Neben dieser großzügigeren 
Definition ist vor allem auch Wolfs differenzierterer Blick auf die Wirkungsästhe-

 37 	Wolf (1993) 292–305 bespricht drei verwandte Formen: Variation, Symmetrie, Spiegelung/mise 
en abyme; eine fundierte Darstellung, die auch die wichtigsten Titel zur mise en abyme, v. a. die 
beiden Monographien von Jean Ricardou (1973) und Lucien Dällenbach (1977), versammelt 
und diskutiert.

 38 	Wolf (1993) 292f., 295 und 298.
 39 	Siehe dazu ebd., 296: „Lucien Dällenbach definiert die mise en abyme (…) wie folgt: ‚[…] est 

mise en abyme toute enclave entretenant une relation de similitude avec l’œuvre qui la contient.‘ [Däl-
lenbach 1977:18] Er spezifiziert dies dann: ‚[…] au sens où nous l’entendons ici, la mise en 
abyme a pour seuil d’émergence la réflexion de la totalité du récit.‘ [S.125, note 2] Diese De-
finition würde jedoch die mise en abyme zu sehr einengen und alle Teilspiegelungen eines 
Textes in sich ausschließen (…). [Es] ist in Anlehnung an Ricardous vielleicht noch griffigeren 
Formel von einer ‚micro-histoire‘ als ‚miroir [d’une] histoire préalable‘ [Ricardou 1967:182] 
(…) mise en abyme folgendermaßen zu bestimmen: Sie ist die Spiegelung einer Makrostruk-
tur eines literarischen Textes in einer Mikrostruktur innerhalb desselben Textes. ‚Spiegelung‘ 
impliziert dabei erstens immer ein formal isolierbares Vorgehen, das sich jedoch auch auf 
Inhaltliches beziehen kann, und zweitens im Unterschied zu den sonstigen ‚similitudes tex-
tuelles‘, dass die Wiederholung sich auf einer anderen Ebene (einer anderen Realitätsebene 
und/oder einer anderen erzähllogischen Ebene) konstituiert als der ursprünglich gegebe-
nen.“ Gegen Dällenbachs „réflexion totale“ möchte ich Wolfs „Teilspiegelungen“ folgen (siehe 
erneut Fußnote 8 dieses Kapitels). Ricardous Term der „micro-histoire“ ist dabei prädestiniert 
für eine Engführung mit dem Miniaturnarrativ der Anekdote; auch Wolfs Beobachtungen 
zur Verschränkung verschiedener Erzählebenen, zur Verhältnisbestimmung von Mikro- 
und Makrotext sowie zur „formalen Isolierbarkeit“ der mise en abyme (neben weiteren Facet-
ten der Positionierung im Kontext) scheinen unmittelbar anschlussfähig an die Anekdote, 
wie sie Cicero in der von mir im hiesigen Kapitel analysierten Form zum Einsatz bringt. Siehe 
zu einer eingehenden Besprechung von Dällenbachs Monographie auch Mieke Bals (1978) 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



281Cicero scepticus

tik der mise en abyme zentral; bisweilen könne sie geradezu „plausibel und illusi-
onskompatibel (…), Verständnis- und Konkretisationshilfe für den Leser“ sein. 40 
Diese Feststellungen können auch für die epistemische Vermittlungskraft des von 
Cotta angeführten „narrativen Kondensats“ 41 stehen. Im hier besprochenen Bei-
spiel ist aber das Entscheidende, dass keineswegs nur erzählter Inhalt oder Plot 
eines größeren Narrativs sich dem Leser entfalten, sondern zeitgleich eine Fülle 
unterschiedlichster Momente und Parameter zu Tage treten, die ebenso Reflexio-
nen auslösen über Techniken des Dialogs, über Rezeptionsverhalten oder (noch 
allgemeiner) über philosophische Methodik – Reflexionen also, die deutlich über 
narratologische Aspekte hinausreichen. 42 So scheint selbst die von Wolf abstra-
hierte Wirkungsästhetik der mise en abyme an sich bereits der Cotta-Anekdote ein-
geschrieben: die Neigung der mise an abyme zu einem „Arretieren der Handlung“ 
(und somit, laut Wolf, auch zu einer Suspension von Illusion und Verständnis-
fortschritt). 43 Dies kreuzt sich mit Cottas unmittelbarer Performanz skeptischer 
Verfahren im Erzählmoment der Anekdote als Stillstand der Haupthandlung; zu-
gleich trifft das „Arretieren“ auch die in der Anekdote dargestellte ἐποχή. 44 Fasst 
man die mise en abyme als Retardation, muss sie – um sich selbst treu zu bleiben – 
diese wiederum in sich selbst abbilden, wie auch Simonides in serieller Unend-
lichkeit Tag für Tag vorführt.

116–128 Rezension „Mise en abyme et iconicité“. Vgl. zur Engführung von Anekdote und mise 
en abyme auch Abiven (2015) 289–293.

 40 	Wolf (1993) 299.
 41 	Diese Bezeichnung der Anekdote verwendet auch Schwindt (2021) 31.
 42 	Ein wichtiger Punkt ist auch die Zeitlichkeit der Erzählung. Das Adverb „zeitgleich“ aus mei-

nem obigen Satz soll hierbei für eine tendenzielle Unwichtigkeit einer präzisen zeitlichen 
Einordnung der mise en abyme stehen, also im Sinne einer Irrelevanz der Unterscheidung, ob 
sie am Anfang oder am Ende des Großnarrativs gesetzt ist. Denn das Geschehen der (Simoni-
des-)Anekdote beispielsweise ist jederzeit wiederholbar und scheint bis in die Unendlichkeit 
parallel zum Haupttext abzulaufen (auch ganz konkret: Vielleicht ist Simonides – so wirkt 
die Anekdote zumindest mit ihrer absurden Reihung dessen täglicher Enthaltung – gerade 
bei seiner millionsten Vertagung angelangt!). Die von Wolf aufgeführten analeptischen oder 
proleptischen Momente der mise en abyme scheinen mir hier nicht signifikante Unterschei-
dungskriterien; bei einer Spiegelung sollten Davor und Danach eigentlich austauschbar sein. 
Dies zeigt sich auch bei einem Blick zurück an den Anfang dieses Kapitels: Ada und Vans 
Erinnerungen an die Kapricen ihrer Kindheit (oder deren „snapshots“) kursieren ständig 
und wiederholbar im Jetzt der Erzählung; vgl. dazu Fußnote 2 dieses Kapitels.

 43 	Siehe Wolf (1993) 298 (erneut mit Lucien Dällenbach): „Außer bei Spiegelungen, welche die 
Haupthandlung als Orakel, Traum oder ähnliches antizipieren und wesentliche Elemente 
der Geschichte ‚enthüllen‘ – Ricardou nennt diese funktionalen Formen ‚mises en abyme 
révélatrices‘ –, bewirkt eine mise en abyme zum einen häufig ein Arretieren der Handlung 
und damit wenigstens eine Illusionssuspension (‚[elle] sabote […] l’avancée successive du ré-
cit)‘ [Dällenbach 1977:82]) (…).“

 44 	Zur mise en abyme/der Anekdote als Retardation der Haupthandlung siehe erneut Cic. 
nat. deor. 1, 57: roges me qualem naturam deorum esse dicam: nihil fortasse respondeam sowie die 
Fußnoten 23 und 26 dieses Kapitels (zum Ritardando und der Präteritio). Die Anekdote be-
setzt zwar die Lücke des nihil, lässt in ihrer Ablenkung von einer geradlinigen Entwicklung 
des Dialogs diesen jedoch für kurze Zeit pausieren.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



282 Die Anekdote als Philosophem – Epistemologie der Anekdote

Die ganz auf Spiegelung und auf der besagten „Wiederholung eigentextuel-
ler Strukturen“ beruhende mise en abyme, die – folgt man Wolfs Theorie – gerade 
deshalb die Illusion der künstlerischen Fiktion zerbrechen ließe, könnte in ihrer 
Fusion mit der Anekdote (oder gar in ihrer Erscheinung als Anekdote) diese ihre 
Neigung zum Illusionsbruch im Einmaligen und Besonderen der Anekdote ka-
schieren. Denkt man dabei noch zurück an die hiesigen Ausführungen zum ef­
fet de réel, der Anekdoten über ihre Artifizialität und Literarizität hinwegzutäu-
schen hilft, erscheint die Kombination aus Anekdote und mise en abyme geradezu 
symbiotisch-komplementär, und der Simonides-Auftritt im Auftritt der vier Ge-
sprächspartner eine nicht nur narrativ tragbare, sondern auch epistemisch ertrag-
reiche Konstellation. 45

Folgt man der These, dass die Anekdote in dieser besonderen Erscheinungs-
form eines Dialogs im Dialog über eine partielle Verwandtschaft mit der narrati-
ven Kleinform der mise en abyme ein vielfältiges Wissen der Akademischen Skepsis 
einzukapseln vermag, so ließe sich als logische Konsequenz die Frage nach weite-
ren epistemischen Potenzialen der Anekdote anschließen, gerade wenn diese ins 
Gewand anderer kleiner Wissensformen, wie in Ciceros Academici libri (Kap. 18) 
oder anderen Passagen (Kap. 19) in das der Aitiologie, schlüpft.

*

 45 	Siehe zu einer genauen Besprechung des effet de réel erneut das Kapitel 9 „Historiographische 
Zugänge: Medialität – ‚Natürlichkeit‘ – ‚Realitätseffekt‘ – Kontingenz“, v. a. die Seiten 151–154 
und die entsprechenden Fußnoten 12–26.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



18

Die Anekdote im Gewand der Aitiologie (I)

Etymologie und Neologismus

mare illud, quod nunc favonio nascente purpureum videtur, idem huic 
nostro [sc. sapienti] videbitur, nec tamen adsentietur, quia nobismet ip­
sis modo caeruleum videbatur mane ravum, quodque nunc qua a sole 
conlucet albescit et vibrat dissimileque est proximo ei continenti, ut 
etiam si possis rationem reddere cur id eveniat tamen non possis id ve­
rum esse quod videbatur oculis defendere. 1

Marcus Tullius Cicero

Blicke über den Golf
Es ist bemerkenswert, wie präsent in Ciceros Academici libri – trotz der dort allge-
genwertigen Problematisierung menschlicher Wahrnehmungsmöglichkeiten und 
des davon abgeleiteten Wissens – die erfolgreiche Erprobung des Sehsinns ist, und 
wie oft der Blick der Akteure in das szenische Außerhalb des Textes weist; 2 weit-
aus deutlicher und häufiger, als das in anderen Dialogen der Fall ist. 3 Zwar gel-
ten die Sehversuche (wie im zitierten Beispiel) letztendlich der Demontage einer 
verlässlichen Optik, dennoch lässt sich in Analogie zu den vorherigen Kapiteln 

 1 	 Cic. ac. 2, 105 – „Jener Fleck Meer, der jetzt, da sich der Westwind hebt, purpurn erscheint, 
wird auch unserem Weisen ganz so erscheinen. Dennoch wird er dem nicht zustimmen, weil 
er uns selbst gerade noch bläulich, heute morgen dagegen gräulich erschien, und was jetzt, 
worauf die Sonne fällt, weißlich ist und schillert, das ist ganz anders als der Fleck Meer, der 
sich unmittelbar daran anschließt. Folglich kannst du, selbst wenn du den Grund dieser Phä-
nomene anzugeben fähig bist, nicht erfolgreich daran festhalten, dass das, was deinen Augen 
nur wahr schien, auch in Wirklichkeit wahr ist.“

 2 	 Weniger überraschend ist dabei, dass gerade die Rolle der (einigermaßen) funktionierenden 
Sinneswahrnehmung dem Sehsinn zukommt. Gleichwohl scheint es Cicero dort nicht darum 
zu gehen, eine Hierarchisierung der einzelnen Sinne vorzunehmen und dem optischen dabei 
ein Primat zuzuschreiben; entscheidend scheint vielmehr die Diskrepanz zwischen einer als 
brüchig behaupteten und einer sich nebenbei doch als durchaus praktikabel ausnehmenden 
Optik (als grundsätzlichen Stellvertreterin der Sinne). Siehe zur auffälligen Präsenz der Sze-
nerie in den Academici libri auch Albrecht (1973) 1296; zur fundamentalen Rolle der Szenerie 
in Ciceros Dialogen allgemein Calcò (2018).

 3 	 Vgl. zum Beispiel den Anfang von Ciceros Dialog De oratore, wo die Sprecher zur Beschrei-
bung der Szenerie auf „Platons Platane“ Bezug nehmen (vgl. Cic. de orat. 1, 28); während diese 
– gerade durch den Verweis auf Platon – ein durch und durch literarisch vorgeprägtes Objekt 
fernab von jeglicher ‚Realität‘ darstellt, erscheinen die so zahl- wie detailreichen Blicke in den 
Schauplatz der Academici libri viel ‚natürlicher‘.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



284 Die Anekdote als Philosophem – Epistemologie der Anekdote

nicht so sehr von einer generellen Negation von Perzeption und Episteme als von 
einer Pluralisierung und kritischen Auffächerung dieser Entitäten sprechen. Wie 
nach skeptischer Regel kein Wissen absolut gesetzt ist, so kann das Meer (je nach 
Zeit- und Blickpunkt) mit einem Meer von Farben beschrieben werden. Ciceros 
differenzierte Nennung von viererlei Farben, die womöglich dem kaleidoskop-
artigen Effekt der Textur des Meeres gleichkommen soll, ist auch im Text anhand 
unterschiedlicher Begrifflichkeiten abgebildet (purpureum – caeruleum – ravum – al­
bescit). 4 Einem signifié, der Farbe des Meeres, scheinen mehrere signifiants zukom-
men zu können. Diese multidirektionale Annäherung an und Sensibilisierung 
für die korrekte Versprachlichung wahrnehmungsästhetischer Konzepte lässt 
sich einmal mehr an Ciceros signifikanter Unterscheidung von dogmatischer und 
skeptischer Sprachpraxis, nämlich der nuancierten Differenz von verum esse und 
videri, ablesen, wie sie im Eröffnungszitat deutlich hervortritt. 5 Doch trotz der Vag-
heit von Wahrnehmung und deren sprachlicher Abbildung interferieren Szenerie 
und Text, wie eingangs beschrieben, kontinuierlich, indem einerseits die Szenerie 
ihren unmittelbaren Effekt auf den entstehenden Text hat, und andersherum der 
Text mit zahlreichen Beispielen seinen Schwenk nach außen vollzieht. 6

Zenons Geste
Neben dieser Dichte der Beschreibung optischer Einzelfälle soll derselbe Schwenk 
vom Text auf das außertextliche Zeichensystem im Folgenden auch anhand eines 
zusammenhängenden narrativen Beispiels gezeigt werden. 7 Hierbei soll der Fo-

 4 	 Siehe auch die Beschreibung des Gefieders am Hals der Taube (vgl. Cic. ac. 2, 79: in columba 
pluris videri colores nec esse plus uno).

 5 	 Zur Verwendung des Wortes videri bei Cicero vgl. Reinhardts (2016) Beitrag „To See and to Be 
Seen: On Vision and Perception in Lucretius and Cicero“ (insbesondere die Seiten 78–88).

 6 	 Der Effekt der Szenerie auf den Text ist beispielsweise am Ende des Dialogs evident, wenn 
sich die Akteure auf den Heimweg machen: Es ist nicht nur der Schiffer, sondern vor allem 
der Wind (favonius ipse), der ihnen aufzubrechen bedeutet (Cic. ac. 2, 147: Verum quoniam non 
solum nauta significat sed etiam favonius ipse insusurrat navigandi nobis Luculle tempus esse […] sit 
mihi perorandum). Bemerkenswert hier auch die Wahl des Verbes significare als „ein Zeichen 
geben“ und das klar als sprachlichen Akt deutbare insusurrare, das die Verwischung von au-
ßertextlicher Wahrnehmung und innertextlicher Reaktion deutlich hervortreten lässt. Siehe 
zum handlungserwirkenden Effekt der Sinneseindrücke auch Cic. ac. 2,  99f.: Kein wahrer, 
auch nur ein scheinbarer Sinneseindruck ist als Handlungsmotivator ausreichend; als deik-
tisches Beispiel dient dort eine imaginäre Schifffahrt über den Golf von Neapel (sed si iam ex 
hoc loco proficiscatur Puteolos). Zum umgekehrten Effekt des Schwenks des Textes nach außen 
siehe Stellen wie Cic. ac. 2, 80, an der die Akteure ihren Blick über den Golf schweifen lassen, 
um die Reichweite ihres Auges zu erproben (o praeclarum prospectum: Puteolos videmus; at fami­
liarem nostrum P. Avianium in porticu Neptuni ambulantem non videmus) oder Cic. ac. 2, 81, wo es 
erneut um die Abhängigkeit der Wahrnehmung vom Standpunkt des Betrachters geht: Ein 
fahrendes Schiff in der Ferne scheint zu stehen (videsne navem illam: stare nobis videtur; at iis qui 
in nave sunt moveri haec villa).

 7 	 Neben der allgemeinen Nähe dieser Phänomene zu den Ansätzen der Semiotik – eine Ge-
samtinterpretation der Academici libri unter diesem Gesichtspunkt schiene mir mehr als loh-
nend – sollte bei dieser markanten Überkreuzung von Außen und Innen aber auch erneut auf 
Barthes’ „Realitätseffekt“ und Fluderniks „Natural Narratology“ zurückverwiesen werden, 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



285Die Anekdote im Gewand der Aitiologie (I)

kus auf der spezifischen epistemischen Kraft des Narrativs liegen, die es vor allem 
aus seiner Erscheinung als Aitiologie gewinnt; gerade in der Fusion von Aitiologie 
und Anekdote könnte ein ganz besonderes „epistemisches Genre“ entstehen. 8

Am Ende der ersten Edition seiner Academici libri lässt Cicero – selbst Sprecher 
(vgl. Cic. ac. 2, 64–146) – den Stoiker Zenon auftreten und setzt dabei eine signifi-
kante Geste in Szene (Cic. ac. 2, 145: et hoc quidem Zeno gestu conficiebat). 9 Die Passa-
ge findet sich im Kontext der Logik (vgl. Cic. ac. 2, 142–146), des dritten Teils von Ci-
ceros dreigliedriger Darstellung der akademischen Philosophie nach Physik und 
Ethik (vgl. Cic. ac. 2, 116–141). Dabei konzentriert sich Cicero unter dem Bereich der 
Logik vor allem auf Fragen nach der kognitiven Urteilskraft des Menschen über 
wahre und falsche Wahrnehmungen (Cic. ac. 2, 144: quo modo iudicare oporteat ve­
rum falsumne sit) und vergleicht dazu die Meinungen einzelner Philosophen. Dass 
er hier das Postulat eines reinen videri, das mit der Existenz eines ausschließlich 
subjektiven verum einhergeht, erneut anführt, ist demnach nicht verwunderlich 
(vgl. Cic. ac. 2, 142: id cuique verum esse quod cuique videatur). Deshalb wird sich auch 
die eingangs beschriebene Struktur und Spannung zwischen der Problematisie-
rung einer auf unklaren Sinneseindrücken fußenden Episteme in der Theorie und 
dem, was am Beispiel der Anekdote praktisch vorgeführt wird, wiederholen.

Ciceros skeptische Vision ist dabei explizit die einer Demokratisierung der 
Wissensmöglichkeiten, sozusagen als gemeinsames Scheitern aller an klarer Er-
kenntnis (vgl.: Cic. ac. 2, 146: id tollere nos quod nusquam esset), und nicht so sehr die 
einer Monarchisierung von Episteme, wie sie die Stoiker und Vertreter der Alten 
Akademie verfolgen (vgl. Cic. ac. 2,  144). 10 Als Stellvertreter hierfür (und occasio 
der Anekdote) führt er Zenon an, dessen These es ist, dass nur der stoische Wei-
se zu Wissen befähigt sei (Cic. ac. 2, 145: At scire negatis quemquam rem ullam nisi 

Ansätze, die ich in Kapitel 9 (v. a. auf den Seiten 151–154 und den entsprechenden Fußnoten 
12–26 sowie 158f., Fußnoten 46–49) bespreche; die Wirkweise der im Folgenden analysierten 
Anekdote trifft m. E. Barthes’ und Fluderniks Konzepte haargenau. Siehe zu einer ausführli-
chen philologischen (und philosophischen) Lektüre der Academici libri Orazio Cappellos (2019) 
Monographie The School of Doubt. Skepticism, History and Politics in Cicero’s Academica.

	  8 	Den Begriff „epistemisches Genre“ übernehme ich von Gianna Pomata, die diesen in ihrem 
Aufsatz „The Medical Case Narrative: Distant Reading of an Epistemic Genre“ (2014) auf für 
medizinische Textcorpora typische Fallgeschichten anwendet; gleichwohl grenzt Pomata 
„case“ und „anecdote“ voneinander ab (vgl. ebd., 1), wobei literaturgeschichtlich gesehen 
eine klare Unterscheidung, so Pomata selbst, nicht immer gewährleistet sei (vgl. ebd., 11). Zur 
Aitiologie als Wissensform siehe u. a. Christian Baduras (2019) rezente Dissertationsschrift 
Ovids Fasti und das kulturelle Wissen des römischen Kalenders, in der er die „Aitiologie als Modus 
des Wissenserwerbs“ bezeichnet; siehe dazu auch Loehr (1996) 26–31 – „‚Aitiologie‘ (wissen-
schaftlich) (…) befriedigt (…) ein Kausalitätsbedürfnis. Ihre Wahrheit ist eine Wahrheit des 
Wissens“ (31) – oder Reitz/Walter (2014), die in ihrem Sammelband Von Ursachen sprechen: eine 
aitiologische Spurensuche eine Rubrik „Ursache und Wissen“ (429ff.) führen. Zur Kombination 
von Anekdote und Aitiologie siehe auch Abiven (2015) 370–378.

	  9 	Vgl. zur Editionsgeschichte der Academici libri Fußnote 21, Seite 272, des vorherigen Kapitels 17.
 10 	Siehe zur Gleichsetzung der Alten Akademie mit der Stoa auch die Seiten 245–252 des Kapi-

tels 15.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



286 Die Anekdote als Philosophem – Epistemologie der Anekdote

sapientem); zur Erläuterung und Veranschaulichung dieser Behauptung entfaltet 
sich darauf das besagte Narrativ: 11

nam cum extensis digitis adversam manum ostenderat, ‚visum‘ inquiebat ‚huius modi 
est‘; dein cum paulum digitos contraxerat, ‚adsensus huius modi‘; tum cum plane con­
presserat pugnumque fecerat, conprensionem illam esse dicebat, qua ex similitudine 
etiam nomen ei rei, quod ante non fuerat, κατάλημψιν imposuit; cum autem laevam 
manum admoverat et illum pugnum arte vehementerque conpresserat, scientiam talem 
esse dicebat, cuius compotem nisi sapientem esse neminem. 12

Das hohe Maß an Deixis dieser Anekdote lässt sich weiterhin an der extremen 
Häufung von Demonstrativpronomen an dieser Stelle ableiten (huius modi, illa, ea 
res, ille pugnus, talis); sie begleiten die Entwicklung der Geste Schritt für Schritt und 
legen nahe, dass auch Cicero als Erzähler dieser Begebenheit die Handbewegun-
gen simultan zum Fortgang des Erzählten vor seinen Zuhörern ausführt. Diese 
Anekdote ist nicht nur eine Geschichte zum Nacherzählen, sondern gerade auch 

 11 	Während ich grundsätzlich die Reduktion dieses Miniaturnarrativs auf eine bloße Fähigkeit 
zur Veranschaulichung gemieden habe, unter welchem Kriterium sie oft ungeachtet ihrer ar-
gumentativen Kraft behandelt wurde, so ist dieser Aspekt der Anekdote an keinem anderen 
als diesem Beispiel erwähnenswerter: Allein der in ihrem Zentrum platzierte gestus unter-
streicht ihre deiktische Kompetenz explizit; hier lässt sich wahrlich von einer Bildwerdung 
der Anekdote, von einer ebenso zeichenhaften wie texthaften Struktur sprechen. Dass die 
Anekdote Gesten mag, ist seit Kapitel 4, Seite 77f., bekannt, wo ich ein Narrativ interpretiere, 
in dessen Zentrum eine Statue mit einer typischen Chrysipp-Geste steht. Dass auch Zenon 
Gesten mag, also mitunter bereits einschlägig ‚anekdotisch‘ vorbelastet ist wie so manch 
andere typische ‚Anekdoten-Figur‘ (wie ein Simonides, Karneades, Dionysios oder Dioge-
nes), zeigt eine Anekdote aus Ciceros Orator, in der Zenon den Unterschied zwischen Rhe-
torik und Dialektik darzustellen versucht (vgl. Cic. orat. 113): Zeno quidem ille, a quo disciplina 
Stoicorum est, manu demonstrare solebat quid inter has artis interesset; nam cum compresserat digitos 
pugnumque fecerat, dialecticam aiebat eius modi esse; cum autem deduxerat et manum dilataverat, 
palmae illius similem eloquentiam esse dicebat. Eine besondere Pointe zur folgenden Anekdote 
mag sich daraus ergeben, dass ein und dieselbe Geste (die Faust) für zwei verschiedene Wor-
te steht (wie hier beschrieben für die Dialektik, später für das Wort conprensio); da es in der 
Anekdote der Academici libri unter anderem um die ‚korrekte‘ Abbildung von Wortbedeutun-
gen durch Gesten gehen wird, hat gerade die Doppelbesetzung der Faust das Potenzial, Ze-
nons Arbitrarität beim Wortschöpfen hervorzukehren. Tobias Reinhardt (2021), der in seinem 
Beitrag „Zenons Hand (Cicero, Lucullus §§ 144–6)“ dasselbe Narrativ als Anekdote bespricht, 
listet in Fußnote 8, Seite 47, ebenso weitere Passagen – von Cicero bis Sextus Empiricus –, in 
denen Zenon als Gestikulierender auftritt. Reinhardt hat sich der Interpretation dieser Szene 
auch bereits in dem Aufsatz „Cicero and Augustine on Grasping the Truth“ (2017) gewidmet. 
Siehe zu dieser Textstelle auch Lévy (1992a) 223–244 sowie jüngst auch Stojanović (2019).

 12 	Cic. ac. 2,  145 – „Denn in dem Moment, als er seine Finger auseinanderspreizte und seine 
Handfläche zeigte, sagte er, ‚Genau das ist ein Sinneseindruck.‘ Dann, indem er seine Finger 
ein wenig zusammenzog, sagte er ‚Genau das ist eine Zustimmung.‘ Schließlich, indem er 
seine Hand vollends zusammendrückte und zur Faust machte, sagte er, das nun sei das Be-
greifen, und aufgrund der Ähnlichkeitsbeziehung gab er diesem Vorgang auch den Namen 
κατάληψις, den es davor noch gar nicht gegeben hatte; als er dann aber die linke Hand dazu 
nahm und mit ihr die rechte Faust eng und fest zusammendrückte, da sagte er, genau das sei 
Wissen, und dazu sei niemand außer dem Weisen fähig.“

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



287Die Anekdote im Gewand der Aitiologie (I)

zum Nachmachen, ihr Medium beschränkt sich nicht allein auf die Schriftlichkeit 
eines Textes oder die Mündlichkeit einer Erzählerstimme, sondern erstreckt sich 
auf den ganzen Körper des performenden Rhetors. Ihren Kern findet sie in kei-
nem factum oder dictum, sondern – wenn man so will – in einem ‚deikton‘. Ebenso 
das auf das Zeigen ausgerichtete Wortmaterial (digitus, ostendere, similitudo, manus) 
unterstützt diese Gewichtverlagerung vom Sprechakt auf den Akt an sich und, 
einmal mehr, vom Text auf das außertextliche Zeichen.

Auch die einfach strukturierten narrativen Einzelschritte der Anekdote (cum, 
dein cum, tum cum) entsprechen den vorgeführten kognitiven Gedankengängen 
und denjenigen, die der Zuhörer nachzuvollziehen hat, zugleich. Nach und nach 
wird er an das ‚Begreifen‘ dessen, was das Konzept und die Bezeichnung ‚Begrei-
fen‘ im eigentlichen Sinne bedeuten, herangeführt. Die narrativen Stufen befin-
den sich in einer steten, der provocatio einer Anekdote angemessenen Steigerung. 
Der Zuhörer steigt und denkt mit, bis ihm die vierte Stufe, die sich beinahe wie 
ein überflüssiger, hintangestellter Zusatz ausnimmt, verweigert wird: Zum Wis-
sen schaffe es nur der Weise. Das Hintanstellen und der Überraschungseffekt des 
vierten Gliedes finden im leicht adversativen cum autem ihren sprachlichen Aus-
druck und als Pointe ihren Platz innerhalb der Struktur der Anekdote. Das pro-
vokante Surplus des Finales äußert sich außerdem im sprunghaften Hinzuziehen 
der zweiten Hand, die die erste, sorgsam entwickelte Geste überlagert. Der schein-
bar einfache, da graduell nachvollziehbare Weg zur conprensio wird im letzten, zur 
scientia führenden Abschnitt plötzlich ungangbar.

Stoa vs. Skepsis: zwischen Möglichkeit und Unmöglichkeit von Wissen
Ciceros Reaktion darauf ist polemisch: Mit einer rhetorischen Frage verur-
teilt er Zenons letzte Geste und Worte als arrogant und Anstoß erregend (vgl. 
Cic. ac. 2, 146: num minus haec invidiose dicuntur?) und schätzt ihre Darstellung als 
nicht sehr geistreich ein (vgl. ebd.: nec tamen nimis eleganter). Wichtig ist dabei, dass 
– wie bereits zuvor anhand der graduellen Entwicklung der Erzählung beobacht-
bar war – Cicero den vierten narrativen Schritt (als unmittelbar zurückliegendes 
haec) vom ersten Teil der Anekdote explizit abgrenzt, welcher seines Erachtens mit 
viel mehr Scharfsinn ausgeführt worden sei (vgl. ebd.: illa subtilius). Auch seine 
ironische Bemerkung, die Gesprächsteilnehmer Catulus und Hortensius hätten 
nach Zenons Logik nicht einmal ein gesichertes Wissen über ihren unmittelba-
ren temporalen wie lokalen Kontext, zielt auf die Demontage von Zenons letztem, 
übertrieben anmutenden Schritt ab (Cic. ac. 2, 145: ita tu nunc Catule lucere nescis, nec 
tu Hortensi in tua villa nos esse). 13

Gerade mit dieser Feststellung positioniert Cicero die Anekdote innerhalb 
der eingangs behaupteten Spannung zwischen Theorie und Lebenswelt. Erneut 

 13 	Siehe zum Topos des stoischen Weisen und den polemischen Reaktionen, die mit diesem 
Hand in Hand zu gehen scheinen, erneut Julia Annas’ (2008) Beitrag „The Sage in Ancient 
Philosophy“; siehe dazu ebenso Fußnote 22, Seite 251, des Kapitels 15. Hierzu ist auch das 
Konzept des Weisen in der Akademie interessant; siehe Neuhausen (1987).

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



288 Die Anekdote als Philosophem – Epistemologie der Anekdote

schwenkt der Text nach einem Postulat der Unmöglichkeit zuverlässiger Sinnes-
eindrücke direkt auf das Hier (in tua villa) und Jetzt (nunc) der Szenerie, deren au-
genscheinliche Richtigkeit nicht von der Hand zu weisen ist. So erscheint auch 
die Anekdote im Licht eines Paradoxes, indem sie den Zuhörern eine Verknüp-
fung vom didaktischen Ansatz des Zeigens und schrittweisen Führens mit dem 
endgültigen Erreichen eines allumfassenden Verständnisses letztendlich verwei-
gert. Zenon als alleiniger Hauptakteur der Anekdote inszeniert seinen eigenen 
Widerspruch. Es ist, als ob trotz der durch die Geste unterstützten Dichte des de-
monstrativen Wortmaterials, welches die Rezipienten zum besseren ‚Begreifen‘ 
der einschlägigen ‚Begriffsbildung‘ begleitet, Zenons Vorgehen dennoch nicht 
deiktisch genug sein soll, um die Zuhörer auch zu einem völligen Verständnis 
des Dargestellten zu führen; die conprensio ist ihnen sozusagen noch ‚begreiflich‘, 
nur die ‚wirkliche‘ scientia liegt außerhalb ihrer Möglichkeiten. Es bleibt das Para-
dox der Unvermittelbarkeit Zenons eigner, so evident werdender Vermittlung und 
die inhärente Dekonstruktion der Glaubwürdigkeit seines eigenen Auftretens. Im 
Rückblick auf das Narrativ als Ganzes entsteht dieser Widerspruch erst durch den 
vierten Erzählschritt, durch das in die Pointe gelegte Surplus, das Zenons letzten 
Zusatz und die erweiterte Geste als maßlos übertrieben markiert. Formal gesehen 
ist es auch erst dieser Zusatz, der die Szene zur Anekdote macht, nach deren Poin-
te die dargelegten Thesen schief stehen und fragwürdig wirken. 14

Was Zenons nach einem ‚Monarchisieren‘ von Wissen und nach Exklusion von 
‚minderen‘ Philosophen heischender Beweisführung dienlich sein sollte, kann Ci-
cero mittels der Entlarvung der Zweiteilung dieser Anekdote (siehe erneut: haec 
und illa) als konstruktives Argument für seine eigene Linie der Beweisführung 
verwenden. Demzufolge schließt er unmittelbar an das Narrativ die kurz zuvor 
bereitgestellten Überlegungen zu einer Demokratisierung der Wissensmöglich-
keiten an. Zwar scheinen sowohl Stoa als auch Skepsis auf den ersten Blick eine 
ähnliche Unmöglichkeit des Wissens zu postulieren, doch während die Stoa in ih-
rem letzten Schritt eine tatsächliche Existenz von Wissen und zugleich dessen Pri-
vatisierung beansprucht und damit ein Gros der Menschen ausgrenzt, widersetzt 
sich die Skepsis diesem ihr suspekten Sprung – genau wie ihn auch die Anekdote 
in ihrer Pointe hervortreten lässt – und schließt den Weg zum absoluten Wissen 
von vornherein aus; die Neue Akademie beseitige etwas, das es nirgendwo je ge-
geben habe (siehe erneut: Cic. ac. 2,  146: id tollere nos quod nusquam esset). Diese 
Formulierung erleichtert Ciceros ähnlich ernüchterndes Postulat der Ermange-

 14 	Interessant ist dabei auch die Beobachtung, dass sich Cicero bis zum dritten und vierten 
Erzählschritt zunehmend vom Geschilderten distanziert: Während die ersten Schritte der 
conprensio in direkter Rede wiedergegeben werden, schlägt die Schilderung in deren Nen-
nung und im Schritt zur scientia in eine indirekte um; Cicero, ließe sich erneut schließen, 
denkt und spricht die Erklärung bis zur conprensio mit (für die die einzelnen Schritte der sich 
schließenden Hand wichtiger scheinen als die finale Faust an sich); Zenons Surplus dagegen 
markiert er nicht als seine eigenen Worte, sondern fremde. Ich verdanke diesen Hinweis Jo-
hanna Schubert.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



289Die Anekdote im Gewand der Aitiologie (I)

lung wahrer Episteme und holt als eine Art Berufung auf eine allen gemeinsame 
condicio humana die von der Stoa Ausgegrenzten zurück ins Boot. 15 Der Mangel an 
absoluter scientia (ebd.) wird außerdem durch die Einführung des probabile (ebd.) 
kompensiert, das als Bezugsgröße für gute Lebensbewältigung und signifikante 
Handlungsentschlüsse ausreichend sei (vgl. ebd.: id quod probabile esset satis ma­
gnam vim habere). 16 Als Beispiel führt Cicero eine Reihe berühmter Maler an, die 
– Unmöglichkeit theoretischen Wissens hin oder her – durch eine allein auf dem 
probabile gestützte, praktische Kunstfertigkeit Meisterwerke zustande gebracht 
hätten (vgl. ebd.: an pateretur hoc Zeuxis aut Phidias aut Polyclitus, nihil se scire, cum in 
iis esset tanta sollertia?). Ein Vergleich mit von alters her gültigen Gerichtsfloskeln 
rundet Ciceros Strategie der Relativierung und des Ersatzes absoluter scientia zu 
Gunsten eines Starkmachens bloßer sententia (ebd.) ab; dabei wiederholen die an-
geführten Formulierungen des Glaubens und Scheinens entsprechend der skep-
tischen Grammatik und Sprachpraxis Ciceros Bemühen um einen subtilen, mög-
lichst korrekten und unanfechtbaren Sprachgebrauch (vgl. ebd.: qui testimonium 
diceret ut arbitari se diceret etiam quod ipse vidisset, quaeque iurati iudices cognovissent ut 
ea non aut esse aut non esse facta sed ut videri pronuntiarentur).

„Mimologie“, Etymologie und Neologismus
Doch trotz aller skeptischen Vagheit des esse überlagernden videri, so meine ab-
schließende These, schreibt Cicero dieser Anekdote ein hohes Potenzial von Epis
teme ein. Entscheidend ist dabei ein differenzierender Blick auf unterschiedliche 
Arten von Wissen. 17 Auch wenn eine absolute scientia nicht verfügbar ist, könnten 
nicht etwa spezifische Bruchstücke als deren Teil- oder Untergattungen erreicht 
werden? Mit anderen Worten: Bis zu welchem Grad könnte die Erzeugung und 
Vermittlung von Episteme in besagter Anekdote funktionieren?

Hierbei scheint erneut Ciceros kommentierender Einschnitt signifikant, der die 
Anekdote in zwei Teile zerfallen lässt, wobei sich aufgrund der polemischen De
montage des letzten Teiles (haec) der Fokus eindeutig auf den ersten (illa) verschiebt. 
Auch dessen Bewertung als subtilius, die sich auf die so klare wie scharfsinnige 
Entwicklung des dargestellten Gedankengangs zu beziehen scheint, trägt zu be-
sagter Gewichtsverlagerung bei. Es ist ebendieser erste Teil, in dem Geste und 
Wort, außertextliches Zeichensystem und Text nahtlos ineinandergreifen. Denn 
parallel zur Erklärung des ‚Begriffes‘ conprensio verläuft auch eine ‚reale‘ con­
prensio. Ihre similitudo wird zum Moment der Vereinigung des Innen und Außen, 
einer schrittweisen Vereinigung, die der erste Teil der Anekdote so meisterhaft 

 15 	Siehe zur Verknüpfung der Anekdote als demokratischer Form mit dem Bild der condicio 
humana auch das Kapitel 8.

 16 	Siehe zum Konzept der Handlungsmotivation erneut Fußnote 6 dieses Kapitels.
 17 	Wie man ihn von Cicero bereits kennt; siehe zum Thema „Pluralisierung“ von Wissen v. a. 

das Kapitel 15.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



290 Die Anekdote als Philosophem – Epistemologie der Anekdote

vor Augen führt. 18 Deixis und Plastizität der Anekdote lassen die Zuhörer zu Zu-
schauern werden; ihr kognitiver Höhepunkt ist dort, wo sie dem Sinneseindruck 
der Handbewegung (visum) zustimmen (adsensus) und das analoge, geistige Kon-
zept des ‚Begreifens‘ (conprensio) als logisch richtig ‚begreifen‘. Während also die 
Entwicklung der Geste des ‚Umfassens‘ zum mentalen Konzept des ‚Begreifens‘ 
aufgrund der exakten Analogie einwandfrei nachvollziehbar ist, scheint Zenons 
letzter Schritt von der um die linke Hand erweiterten Geste zum Begriff scientia 
unverständlich und geradezu arbiträr. 19

Dagegen täuscht das unmittelbar entstandene Wort conprensio über seine will-
kürliche Daseinsform hinweg. Es ist, als könnte das durch den gestus der Anekdo
te veranschaulichte Konzept der Erkenntnis nur im Wort conprensio seine natürli-
che wie adäquate Abbildung finden. 20 Es ist folglich auch, als ob die Aufführung 
dieser Szene einen tiefen Blick in die Metaphysik der Sprache werfen sollte, um an 
einem Beispiel den Prozess der Versprachlichung, das Zusammenfinden von réfé­
rent, signifié und signifiant zu erklären; dabei ist der Clou dieser Szene die logische 
Einheit der drei Größen im polysemantischen Wort conprensio. Zugleich liegt da
rin meines Erachtens der epistemische Kern der Anekdote. Das ist die Erklärung 
und Vermittlung von Sprachwissen und die Möglichkeit, die das Narrativ gibt, auf 
den Ursprung eines Wortes zurückzublicken. Die Anekdote liefert gewisserma-
ßen das αἴτιον für die Ligatur von signifié und signifiant, und Cicero weist mit den 
entsprechenden lateinischen Begriffen, nomen und res, explizit daraufhin; 21 ebenso 
markiert er die fundamentale Neuheit dieses Begriffs (vgl. Cic. ac. 2, 145: quod ante 

 18 	Vielleicht hat Cicero zugleich auch die konkrete Ähnlichkeit der Wörter conprensio und con­
presserat, wie er die Geste in ihrem dritten, abschließenden Schritt bezeichnet, vor Augen.

 19 	Im Lateinischen steht für die deutschen Ausdrücke ‚Umfassen‘ und ‚Begreifen‘ natürlich 
zweimal conprensio sowohl für die Geste als auch für den kognitiven Vorgang; dafür lässt sich 
im Deutschen noch die dritte Komponente, auf die nun im Weiteren eingegangen werden 
soll, anführen: der ‚Begriff‘. Die Anekdote inszeniert die Verschmelzung von außersprachli-
chem Zeichen, mentalem Konzept und textlichem Wort: ‚Umfassen‘/‚Umgreifen‘, ‚Begreifen‘ 
und ‚Begriff‘. Oder: référent, signifié und signifiant.

 20 	Hier führt Cicero m. E. genau das vor, was Gérard Genette später „Mimologismus“ nennen 
wird: Den „Traum“ von einem natürlichen, mimetischen Verhältnis zwischen Ding und 
Wort; siehe Genette (2001) 10: „diese Denkhaltung oder Vorstellungsweise, die zu Unrecht 
oder zu Recht zwischen dem ›Wort‹ und dem ›Ding‹ eine Beziehung widerspiegelnder Ana-
logie (der Nachahmung) annimmt, welche die Existenz und die Wahl von ersterem moti­
viert, das heißt rechtfertigt. In Übereinstimmung (beinahe) mit der rhetorischen Tradition 
und ohne übertriebene Undurchsichtigkeit in der Terminologie werden wir diesen Typ von 
Beziehung Mimologie nennen, die Träumerei, die sie in ihren Bann schlägt, Mimologik und 
Mimologismus das sprachliche Faktum, an dem sie sich (vorgeblich) entfaltet, sowie, in meto
nymischem Gleiten, den Diskurs, der sie übernimmt.“ Ciceros Academici libri sind somit also 
auch an diesem Diskurs beteiligt; die Anekdote ist es – zumindest bis zum Wort conprensio – 
die die Entstehung des neuen Wortes so plastisch „motiviert“ (selbst wenn sie im Grunde 
auch nur über die Arbitrarität der Beziehung vom référent/signifié zum signifiant „conprensio“ 
hinwegtäuscht – aber es geht hier ja nur um eine „Träumerei“).

 21 	Die Abbildung der Geste innerhalb der Anekdote wiederum erzeugt den Effekt der Überlap-
pung und Austauschbarkeit von signifié und référent. Das ist erneut der Barthes’sche effet de 
réel; siehe dazu Kapitel 9 sowie Fußnote 7 dieses Kapitels.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



291Die Anekdote im Gewand der Aitiologie (I)

non fuerat). Bemerkenswert ist auch, dass Cicero den Terminus der conprensio nicht 
so sehr als Übersetzung der griechischen Entsprechung κατάληψις vorstellt, wel-
che offensichtlich nur der Vollständigkeit halber angeführt wird; vielmehr scheint 
das Wort genuin lateinisch gesetzt (imponere) – was Zenon einst für das Griechi-
sche erwirkte, kreiert Cicero nun auch für die lateinische Sprache. 22 Dank der 
deiktischen Kraft der Anekdote, die den Ausdruck der conprensio ‚im wahrsten 
Sinne des Wortes‘ erklärt, das heißt, das Wissen um dessen ἔτυμον zugänglich 
macht (welches unabhängig von Sprache ganz im gestus verankert ist), wird eine 
bloße Übersetzung des Wortes überflüssig.

Diese Anekdote vor einem derartigen sprachphilosophischen Hintergrund zu 
lesen, lässt sich in Ciceros Großprojekt der philosophischen Schriftstellerei einfü-
gen, wie er es zu Beginn der Reihe der Academici libri skizziert: 23 Philosophie auf 
Latein zu betreiben bedeutet zugleich Arbeit an der lateinischen Sprache; konkret 
sei das die unvermeidbare Neuschöpfung philosophischen Wortmaterials bei der 
Erörterung bisher (in Rom) unangetasteter philosophischer Konzepte (Cic. ac. 1, 5: 
verbis quoque novis cogimur uti). 24 Die obige Anekdote kann somit insofern als ein 

 22 	Auch mit der Stilisierung der Szene sozusagen als latio (vgl. imponere) statt translatio scheint sich 
Cicero in den besagten mimologischen Diskurs zu setzen, den Gérard Genette (2001) 9–45 mit 
Platons Dialog Kratylos beginnen lässt; denn gerade die dort behandelten Themen der Sprach-
setzung, des Sprachursprungs und der Etymologie könnte Cicero bei seinen Ausführungen 
in den Academici libri im Kopf gehabt haben. In Platons Kratylos als mimologischem Prototext 
findet Cicero unter anderem das Prinzip der latio von Worten vorgeprägt: Ἆῤ  οὖν (…) δεῖ (…), 
βλέποντα πρὸς αὐτὸ ἐκεῖνο ὃ ἔστιν ὄνομα, πάντα τὰ ὀνόματα ποιεῖν τε καὶ τίθεσθαι, εἰ 
μέλλει κύριος εἶναι ὀνομάτων θέτης (Plat. Krat. 389d4–8; der Text folgt der Ausgabe Plato­
nis Opera. Tomus I tetralogias I-II continens. Euthyphro. Apologia Socratis. Crito. Phaedo. Cratylus. 
Theaetetus. Sophista. Politicus, ed. J. Burnet, Oxford 1977) – Cicero als ὀνομάτων θέτης, der den 
Römern das Wort conprensio schenkt (dabei ist mit dem ThLL s. v. compre(he)nsio festzuhalten, 
dass Cicero das Wort bereits in seinen rhetorischen Schriften verwendet; mit der kognitiven 
Konnotation erscheint die conprensio – soweit es uns überliefert ist – tatsächlich zum ersten 
Mal in Ciceros Academici libri). Diese Fußnote sei zugleich eine Fußnote zu Genettes Mimologi­
ken und der darin skizzierten Rezeption sprachtheoretischer Werke, in deren Reihe zu erschei-
nen auch Ciceros Zenon-Anekdote aus den Academici libri verdient hätte.

 23 	Für uns nur als kurzes Fragment der zweiten Edition greifbar. Auch dort findet sich eine (ver-
kürzte) Version der oben interpretierten Anekdote (vgl. Cic. ac. 1, 41), wodurch das Narrativ 
näher an Ciceros theoretische Vorüberlegungen rückt. Dies mag jedoch auch eine Rückbin-
dung der Anekdote vom Ende der ersten Edition auf Ciceros Sprachtheorie am Anfang der 
überarbeiteten Edition erlauben. Beide Versionen enthalten denselben entscheidenden Fokus 
auf das ἔτυμον des Begriffes, erklärt durch die Ähnlichkeitsbeziehung von Wort und Geste 
als logischen Ursprung und insbesondere markiert durch die grundlegende Neuheit des Be-
griffs (vgl. ebd.: comprehensionem appellabat, similem is rebus quae manu prenderentur; ex quo etiam 
nomen hoc duxerat, cum eo verbo antea nemo tali in re usus esset).

 24 	Zum Thema ‚Neologismus‘ bei Cicero (meist im Zusammenhang mit Übersetzung) gibt es 
reichlich Literatur; siehe u. a. Lévy (1992b), Powell (1995), Disler (2004), McElduff (2004) oder 
Neuhausen (2004). Mir geht es hier jedoch um das Phänomen des Neologismus als Konkur-
renz-Konzept zur Übersetzung, eine Gewichtverlagerung, wie sie auch in der besprochenen 
Anekdote bemerkbar ist – neben einer einfachen Übertragung aus dem Griechischen scheint 
es Cicero (sprachunabhängig) immer wieder um die Genese des lateinischen Begriffs aus 
dessen konzeptuellem Ursprung heraus zu gehen. Zur Relation von Griechisch und Latein 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



292 Die Anekdote als Philosophem – Epistemologie der Anekdote

Beispiel für diese Arbeit an der lateinischen Sprache dienen, als sie mit dem neu-
gebildeten Wort conprensio einen zuvor nichtvorhandenen linguistischen Baustein 
für ein neues System lateinischer Philosophie liefert. Gerade in Varro findet Cicero 
den Protagonisten, der sich seiner Meinung nach am meisten um die (Weiter)Ent-
wicklung der lateinischen Sprache verdient gemacht habe (vgl. Cic. ac. 1, 9: pluri­
mum quidem poetis nostris omninoque Latinis et litteris luminis et verbis attulisti sowie 
Cic. ac. 1, 26). 25 So werden die Academici libri zur Bühne einer simultanen Kreation 
von Philosophie in lateinischer Sprache, die mit der simultanen Schöpfung der 
lateinischen Sprache an sich vonstattengeht (vgl. Cic. ac. 1, 14: simul videre satisne ea 
commode dici possint Latine und Cic. ac. 1, 18).

Dieses Bild eines regelrechten ‚work in progress‘, das sich weiterhin in der Mar-
kierung seiner Originalität äußert (vgl. Cic. ac. 1, 25: nunc primum), findet im ersten 
von Varro vorgeführten Neologismus ein programmatisches Beispiel: 26 Bei der 
Versprachlichung kosmogonischer Konzepte, deren Grundlage die wechselseitig 
abhängige Fusion von erzeugender Kraft und Materie ist, kann Varro nicht um-
hin, das Instrument der Wortneuschöpfung anzuwenden (vgl. Cic. ac. 1, 24: dabitis 
enim profecto ut in rebus inusitatis […] utamur verbis interdum inauditis sowie auch 
Cic. ac. 1, 25). Dort ist der simultan entstehende einschlägige philosophische Term 
das Wort qualitas. 27 Es ist Ausdruck einer gelungenen Fusionierung der besagten 

und den Fragen nach Imitation und Innovation siehe Feeneys Monographie Beyond Greek. 
The Beginnings of Latin Literature (2016), zu Ciceros Anspruch auf einen kulturellen Wert sei-
ner philosophischen Schriften in Verbindung mit der Übersetzung griechischer Philosophie 
auch Baraz (2004) v. a. 72–116; vgl. dazu auch Müller (2015).

 25 	Vgl. zur Figur des Varro erneut Seite 236f. und Fußnote 23 des Kapitels 14. Eine ähnliche Po-
sition schreibt Cicero Cato (Uticensis) im dritten Buch seiner Schrift De finibus zu: Wie Varro 
huldigt Cicero Cato regelrecht für sein Verdienst an der lateinischen Sprache, mit dem eine 
Latinisierung und Romanisierung der Philosophie einhergehe (vgl. Cic. fin. 3, 40: Itaque mihi 
videris Latine docere philosophiam et ei quasi civitatem dare); wie in den Academici libri kommt es in 
De finibus vor allem auf die präzise Beobachtung des Zusammenfindens von signifié und signi­
fiant an (vgl. ebd.: Quare attendo te studiose et quaecumque rebus iis de quibus hic sermo est nomina 
imponis memoriae mando). Die Ähnlichkeit dieser Passagen und ihrer Akteure Varro und Cato 
mag die Omnipräsenz dieses Anliegens Ciceros und seine Erscheinung als ‚Großprojekt‘ un-
terstreichen. Dazu kommt, dass auch in Ciceros De finibus als signifikantes, ja somit geradezu 
Parade-Beispiel hierfür erneut Zenons κατάληψις – wenn auch nur als verkürzter Verweis – 
angeführt wird (vgl. Cic. fin. 3, 15: ‚Si enim Zenoni licuit, cum rem aliquam invenisset inusitatam, 
inauditum quoque ei rei nomen imponere, cur non liceat Catoni?‘ und 17: Rerum autem cognitiones, 
quas vel comprehensiones vel perceptiones vel, si haec verba aut minus placent aut minus intelleguntur, 
catalepsis appellemus licet). Ebenso gehört dazu – wie im Folgenden für die Academici libri noch 
zu zeigen ist – die Inszenierung der Erstmaligkeit der Sprachgenese, die die Lückenhaftig-
keit des lateinischen linguistischen Systems der Philosophie durch die Entstehung des neuen 
Textes unmittelbar wettzumachen sucht (vgl. Cic. fin. 3, 3: idque cum Graecis tum magis nobis, 
quibus etiam verba parienda sunt imponendaque nova rebus novis nomina und 3, 5: quanto id nobis 
magis est concedendum qui ea nunc primum audemus attingere?).

 26 	Siehe zum Aspekt der Simultanität in den Academici libri erneut Seite 236, Fußnote 25, des 
Kapitels 14 und zum damit verbundenen Bild der ‚Naissance‘ römischer Philosophie in Rom 
(gegenüber einer Renaissance griechischer Philosophie in Rom) auch die Seite 239.

 27 	Wieder erwirkt eine Analogiebildung mit erklärendem Simile, dass das entstandene Wort 
eher als Neusetzung denn als Übersetzung (nämlich von ποιότης) erscheint, wieder verschiebt 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



293Die Anekdote im Gewand der Aitiologie (I)

Größen (erzeugende Kraft und Materie); sie verleiht der entstandenen Sache gewis-
sermaßen eine ‚qualitative‘ Existenz in Zeit und Raum (vgl. ebd.), aber zugleich 
auch erst eine ‚qualitative‘ Beschreibbarkeit des dargestellten Konzeptes (da das 
dafür nötige Wortmaterial ja erst einmal entstehen musste). 28

Die Anekdote im Gewand der Aitiologie (I)
Als analoges, praxisbezogenes Beispiel funktioniert die oben analysierte Anekdo­
te: Um das kognitive Konzept des ‚Begreifens‘ erfolgreich und präzise erläutern zu 
können, bedarf es der Neuprägung des ‚Begriffes‘ conprensio. 29 Dabei werden das 
αἴτιον als „erster“ Moment und das ἔτυμον als „wahrer“ Sinn zu einer Anekdote 
narrativiert; insbesondere in dieser Narrativierung zeigt sich also eine Überkreu-
zung der literarischen Kleinformen Anekdote und Aitiologie. 30 Dazu zählt zum 

sich der Fokus von einer imitatio zu einer inventio. Zum Begriff der ποιότης – auch wenn Cicero 
diesen Index zu seinem Prätext verschleiert (wie scheinbar auch überhaupt in den Academi­
ci libri den massiven Platonischen Einfluss), um womöglich erneut die Übersetzung hinter 
eine Neuschöpfung treten zu lassen – siehe Platons Theaitetos (Plat. Tht. 182a8–9: ἴσως οὖν ἡ 
‘ποιότης’ ἅμα ἀλλόκοτόν τε φαίνεται ὄνομα; Text nach Platonis Opera. Tomus I tetralogias I-II 
continens. Euthyphro. Apologia Socratis. Crito. Phaedo. Cratylus. Theaetetus. Sophista. Politicus, ed. 
J. Burnet, Oxford 1977); auch dort markiert Sokrates das Wort als ungewohnte Neuheit; auch 
dort wird das Wort zu einem linguistischen Bauelement, das ermöglicht, insbesondere über 
einen Teil der Philosophie debattieren zu können, nämlich (wie in Ciceros Academici libri) über 
Fragen der Epistemologie. Zur Rolle des Platonischen Schöpfungskonzeptes in Ciceros Acade­
mici libri siehe Motta (2018), zur Entstehung des Begriffes qualitas Lévy (2008).

 28 	Auch hier ließe sich – wie in obiger Anekdote – das Phänomen der Verschmelzung von res 
und verba alias signifié/référent und signifiant schrittweise beobachten; das Besondere (und 
daher Programmatische) dieser Passage ist jedoch, dass das Thema Kosmogonie zusätzlich 
als Gleichnis für Sprachschöpfung lesbar ist: Im Gespräch über Zeugungskraft und Materie 
hantieren Varro und Cicero mit Konzepten und deren Worten als fundamentales Material 
der Sprache; so entsteht nicht nur das Wort qualitas (als Bezeichnung für das Wesen auf die 
Welt gekommener Dinge), sondern zugleich auch die qualitas des Wortes qualitas selbst (und 
grundsätzlich als Bezeichnung für die Erklärung jeder logischen Verknüpfung von Ding und 
Wort). Siehe zu einem ähnlichen Gedanken Cic. Tusc. 3, 7–10, wo es um die Überlegenheit des 
lateinischen Begriffes perturbationes animi gegenüber dem griechischen Wort πάθη bei der 
adäquaten Versprachlichung des Konzeptes der Leidenschaften geht: Das Wesen – oder die 
‚Qualität‘ – einer Sache zeige sich bestenfalls direkt in ihrer Bezeichnung (vgl. Cic. Tusc. 3, 11: 
totum igitur id quod quaerimus quid aut quale sit, verbi vis ipsa declarat).

 29 	Zum festen Junktim von Neologismus und Erklärung siehe Powell (1995) 273 und 291: „In 
fact, Cicero does not typically use his own inventions without explanation“; vgl. zur selben 
Beobachtung auch von Albrecht (1973) 1258.

 30 	Siehe zu all den folgenden definierenden Parametern (Narrativität, Kürze, Strukturelement, 
Signifikanz, Eventcharakter, Mythos, Historizität, Etymologie, Episteme) vor allem die Arti-
kel „Aitiologie“ von Fantuzzi/Wittenburg (1993) im DNP und von Bons (2012) im Historischen 
Wörterbuch der Rhetorik; vgl. ebenso die Literaturangaben zur Aitiologie in Fußnote 8. Interes-
sant vor dem Hintergrund meiner einleitenden Bemerkungen zur Wechselwirkung von Text 
und Textaußen, sei es in der gesamten Szenerie der Academici libri oder gerade in der Anek
dote selbst, sind Markus Aspers (2013) Beobachtungen zur Aitiologie als einem Narrativ, 
das ebenso stark im hors-texte verankert sei: „(…) if one compares, say, ‘nightfall’ and ‘book 
division’, that is, one device that is part of fiction and one device that is not, it is clear that 
the aetiology poses one problem that sets it apart: it crosses that divide and thus translates 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



294 Die Anekdote als Philosophem – Epistemologie der Anekdote

einen ihre Erscheinungsform als griffige Narrative, die von einer spezifischen 
Kürze und Kompaktheit geprägt sind und eher als Strukturelemente innerhalb der 
Argumentation eines größeren Textganzen, nicht als unabhängige Gattungen 
fungieren. 31 Zum anderen ließen sich auch Singularität und Signifikanz des be-
schriebenen Ereignisses als ihre weiteren Gemeinsamkeiten listen, ja überhaupt 
der Ereignischarakter an sich, sei er (im Falle der Aitiologie) myth(histor)ischen 
oder (im Falle der Anekdote) historischen Ursprungs; die sich an den Begriff der 
Signifikanz anschließenden Fragen der Anekdoten(-Forschung) zur ihrer Reprä­
sentanz bieten sich gewiss auch für die Aitiologie in ihrer Gründungsfunktion ei-
nes ganzen Kultes oder Rituales oder der Detailerklärung ganzer für die Realität 
der Rezipienten gültigen Sachverhalte an. Doch das Besondere und eher selten 
innerhalb von Anekdoten anzutreffende Element des obigen Beispiels ist die Ety-
mologie, die dagegen eine recht häufige Begleiterin der Aitiologie darstellt. Gerade 
die Etymologie verleiht der Anekdote hier epistemische Relevanz, ganz wie sie für 
die Aitiologie so oft zu einem integralen Wissenselement wird. Konkret bezieht 
sich ihre Episteme hier auf die Eröffnung des Ursprungs einer Wortbedeutung; 
Cicero weiß darzulegen, seit welcher Begebenheit und aus welchem Grund das 
Konzept des ‚Begreifens‘ die Bezeichnung κατάληψις trägt. Die Markierung des 
Wortes conprensio als Neologismus lässt dabei sowohl αἴτιον als auch ἔτυμον ef-
fektvoll in die Jetztzeit rücken. Cicero als Sprachschöpfer stilisiert sich darin selbst 
zu einem primus inventor einschlägiger Begriffe zur Bezeichnung bisher nicht lati-
nisierter Konzepte. 32

Auch wenn die epistemisch stärkere Form (zumindest wenn man dem folgt, 
was den beiden Miniaturgenres die Literatur- und Wissensgeschichte im Laufe 
der Jahrhunderte zugeschrieben haben) gewiss die Aitiologie ist, so scheint Cice-
ro in der Fusionierung dieser beiden Narrative, wie sie im obigen Beispiel ange-
legt ist, die Wissenskraft der Aitiologie auf die Anekdote zu überschreiben. Dabei 
teilen sich die beiden literarischen Kleinformen hier die präzise Ausleuchtung 

directly into extra-narrative reality“ (63f.); „With aetiology, not only is narrative economy at 
stake; it also relies on the audience’s respective real world“ (64). Neben der Verankerung der 
Aitiologie in außertextlichen Ritualen und Phänomenen ist sie als Erzählung oft zugleich 
Teil des kollektiven Gedächtnisses (vgl. ebd., 68), was sich wiederum mit dem Parameter der 
Mündlichkeit der Anekdote deckt.

 31 	Für Anekdoten ist dagegen auch das Phänomen der Anthologie-Bildung, in denen diese iso-
liert gelistet werden, zu beachten – aber gibt es auch Aitiologie-Anthologien? Asper (2013) 
69ff. jedenfalls charakterisiert einen Teil von Aitiologien auch als „‘detached’ aetiologies“, 
bezogen auf den Fakt, dass sie dazu neigen, ihren ursprünglichen lokalen Kontext (der Kul-
tur, dann aber auch von Texten) zu verlassen und zu wandern. Diese Möglichkeit ergibt sich 
– wie bei der Anekdote – gewiss erst aus ihrer Kompaktheit (mit Markus Asper „detachabili-
ty“). Damit ist aber noch nicht die Frage nach der Anthologie geklärt.

 32 	Siehe dazu erneut Ciceros Schrift De finibus, in der Zenon angesichts seiner Prägungen wie 
der der κατάληψις wortwörtlich derselbe Titel zukommt; die Bezeichnung „Erfinder“ wird 
dabei zu Recht nicht auf das philosophische Konzept, sondern auf die Versprachlichung des-
selben bezogen (vgl. Cic. fin. 3, 5: Zenoque, eorum [sc. Stoicorum] princeps, non tam rerum inventor 
fuit quam verborum novorum).

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



295Die Anekdote im Gewand der Aitiologie (I)

einer Ursprungsbegebenheit, die bis zur Zeit der (Nach-)Erzählung vor allem 
epistemisch relevant bleibt. Signifikanz als Wissensbestand – sei es einer ganzen 
Kultur oder, wie in dem besprochenen Beispiel, innerhalb eines linguistischen 
Systems der Philosophie – verleihen sie dem ins Licht genommenen Fakt insbe-
sondere durch die detaillierte Narrativierung desselben. So beweist Cicero, dass 
eine Miniaturerzählung, bringt sie eine auch noch so momenthafte Handbewe-
gung zur Darstellung, das in ihr eingekapselte Wissen um das ἔτυμον der con­
prensio als unabdingbares linguistisches Bauelement römischer Philosophie zu 
einem grundlegenden, für alle künftigen Rezipienten gültigen Wissensbestand 
machen kann. 33 Dazu lässt er Varro in den oben beschriebenen einleitenden Pas-
sagen der zweiten Edition seiner Academici libri die Etymologie in Rückgriff auf 
Platonische Theorien mit dem entscheidenden epistemischen Potenzial ausstatten 
(Cic. ac. 1, 32: scientiam autem nusquam esse censebant nisi in animi notionibus atque 
rationibus […]; verborum etiam explicatio probabatur, id est qua de causa quaeque essent 
ita nominata, quam ἐτυμολογίαν appellabant). Dies ist die theoretische Vorbereitung 
zu Beginn der Academici libri, die der Rezipient gegen Ende am konkreten Bei-
spiel der Anekdote wiederfindet und nachvollziehen kann. So verleiht Cicero dem 
Narrativ, das eigentlich für die stoische ‚Privatisierung‘ von scientia und somit für 
eine allgemeine Unmöglichkeit des Wissens steht, eine stichhaltige Episteme nach 
eigener Gewichtung: Es ist die Episteme der Sprache und Sprachentstehung als 
Fundamente und Medien seiner philosophischen Tätigkeit. Die Anekdote im Ge-
wand der Aitiologie beleuchtet ebendiesen Geniemoment der Sprachschöpfung 
und speichert das Wissen dieses Vorgangs.

*

 33 	Bei der Kombination von Aitiologie und Anekdote über das ἔτυμον als epistemischen Kern 
ließe sich auch an die Wortherkunft der Anekdote selbst denken, der (etymologisch betrach-
tet) ein entsprechender Hang zur Ursprünglichkeit eignet: Die Anekdote generiert Wissen, 
das erstmals (nunc primum!) in den öffentlichen Raum gelangt, also zuvor nicht preisgegeben 
war (ἀν-έκδοτον). Auch wenn das Wissen um Zenons Geste sehr wohl kursierte – wie ihre 
dreimalige Erwähnung in den beiden Editionen der Academici libri und dem dritten Buch der 
Schrift De finibus vermuten lässt –, eine präzise Quelle gibt Cicero nicht an: Er scheint erster 
Herausgeber der griechischen κατάληψις zu sein und bleibt dennoch primus inventor des 
lateinischen Wortes conprensio.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



19

Die Anekdote im Gewand der Aitiologie (II)

Anekdoten als ‚Geniemomente‘

quem [sc. Pythagoram], ut scribit auditor Platonis Ponticus Heraclides, 
vir doctus in primis, Phliuntem ferunt venisse, eumque cum Leonte, 
principe Phliasiorum, docte et copiose disseruisse quaedam. cuius in­
genium et eloquentiam cum admiratus esset Leon, quaesivisse ex eo, 
qua maxime arte confideret; at illum: artem quidem se scire nullam, sed 
esse philosophum. admiratum Leontem novitatem nominis quaesivisse, 
quinam essent philosophi, et quid inter eos et reliquos interesset. 1

Marcus Tullius Cicero

Die Anekdote im Gewand der Aitiologie (II)
Diese Passage vom Anfang des fünften Buches von Ciceros Dialog Tusculanae dis­
putationes führt die Nähe eines Zenon und eines Pythagoras vor Augen; so ist ers­
terer für seine Prägung der epistemologischen catalepsis, letzterer für seine noch 
grundlegendere Erfindung des Oberbegriffs des philosophus in eine Art ‚linguisti-
sche‘ Philosophiegeschichte eingegangen. Cicero macht beide – nicht anders als 
einen Varro, Cato oder sich selbst – zu den primi inventores innerhalb des sprachli-
chen Systems griechisch-römischer Philosophie. Ihre für die Fragestellungen die-
ser Kapitel entscheidende Nähe ergibt sich jedoch nicht nur in den sich wiederho-
lenden Konstanten des Inhalts, sondern in ganz besonderer Weise in der Iteration 
der narrativen Form, in der die beiden Akteure im Text erscheinen. Geht es um 
die Beleuchtung signifikanter Ursprungsmomente als Startpunkte von bis zur 
Zeit des Sprechers relevanten, alias wissenswerten, Entwicklungen, so scheint die 
Anekdote das präferierte Medium zu sein, das (bei Cicero) bei der Narrativierung 
dieses punctum zum Einsatz kommt. 2

 1 	 Cic. Tusc. 5, 8 – „Von ihm (sc. Pythagoras) – so schreibt der Platonschüler Herakleides von 
Pontus, ein ganz besonders gelehrter Mensch – heißt es, er sei nach Phlius gekommen und 
habe dort mit Leon, dem Herrscher über die Menschen in Phlius, über mancherlei Dinge 
gelehrt und wortreich diskutiert. Da habe Leon dessen Genie und Redegabe bewundert und 
ihn gefragt, auf welche Kunst er denn am meisten vertraue. Pythagoras aber habe geantwor-
tet: Kunst beherrsche er keine, aber er sei ein Philosoph. Da habe sich Leon über die Neu-
artigkeit der Bezeichnung gewundert und gefragt, wer denn diese Philosophen seien, und 
inwiefern sie sich vom Rest der Menschen unterschieden.“

 2 	 Lohnend wäre hier ein komparatistischer Blick auf andere Autoren, Zeiten und Gattungen. 
Aus der aus Kapitel  18 ersichtlichen Nähe der beiden Narrative Anekdote und Aitiologie 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



297Die Anekdote im Gewand der Aitiologie (II)

Zur Untermauerung dieser (Ciceros theoretische Prosa betreffenden) These 
werden in diesem Kapitel Beispiele verschiedentlicher Provenienz gesammelt und 
kursorisch besprochen, die eine vergleichbare Fusion von Inhalt und Form darle-
gen: Das sind nicht nur philosophische, sondern auch rhetoriktheoretische und 
kulturhistorische ‚Geniemomente‘ einzelner Akteure und ‚Sternstunden‘ ganzer 
systemischer und kultureller Zusammenhänge in Form von Anekdoten; noch 
deutlicher hervortreten wird dabei auch die enge Verknüpfung von Aitiologie 
und Anekdote, aus der letztere – sobald in besagte Konfiguration gesetzt – gerade 
ihre epistemische Kraft gewinnt. Zunächst kurz zurück zur Ursprungsanekdote 
über die epochemachende Schöpfung des Wortes „Philosoph“. 3

Pythagoras, der erste „Philosoph“ (nach Cicero, Tusculanae disputationes 5)
Mit der Bezeichnung des Pythagoras als „Erfinder“ des Begriffes philosophus mar-
kiert Cicero das Narrativ klar als ein aitiologisches (vgl. Cic. Tusc. 5, 10: Nec vero 
Pythagoras nominis solum inventor); 4 wieder findet das Moment des Ursprungs und 
der Neuheit im Neologismus sein unmittelbares Darstellungsinstrument (vgl. 
Cic. Tusc. 5, 8: novitas nominis). Mehr noch als es zuvor bei Zenon der Fall war, wo 
das Konzept des ‚Begreifens‘ bereits vorhanden und nur eine adäquate Bezeich-
nung desselben vonnöten war, ergeben sich bei Pythagoras nach der Schöpfung 
des signifiant „Philosoph“ zusätzlich konzeptuelle Transfers im Verständnis des 
signifié. Pythagoras’ Verdienst erstreckt sich somit auf eine sprachliche und kon-
zeptuelle Innovation im Bereich der Philosophie zugleich (vgl. Cic. Tusc. 5, 10: sed 
rerum etiam ipsarum amplificator fuit).

jedoch ist ein autoren-, epochen- und genreübergreifender Hang zur Konfiguration von Ur-
sprungsmomenten in der Form der Anekdote naheliegend. Eine literarische Grundkonstante 
der Anekdote ist m. E. demnach das Erzählen von Startpunkten, an die sich (einigermaßen, 
d. h. zumindest für den unmittelbaren Kontext) bedeutende Prozesse anschließen, sei es das 
Erzählen des Ursprungs eines Wortes, sei es das des Anfangs eines Textes oder eines Kapitels 
(wie es im obigen Zitat für Ciceros fünftes Tusculanen-Buch der Fall ist), des Anfangs eines 
Konzeptes oder einer kulturhistorisch relevanten Praktik oder eines Rituals oder gar eines 
Lebensabschnittes oder ganzen Lebens; interessant ist dabei die Beobachtung, dass sich eine 
sozusagen historische Ursprungs- oder Anfangsstellung mit einer Anfangsstellung im Text 
überkreuzen kann. Siehe zur Kombination von Anekdote und Aitiologie mit einem Blick auf 
die französische Literatur erneut Abiven (2015) 370–378.

 3 	 Epoche gemacht hat der Wissensbestand gewiss nicht etwa aufgrund der Autorität oder Gel-
tung des Wissensvermittlers, sondern aufgrund des Gehalts des Wissens an sich; so scheint 
die Episteme von der Genese des Wortes philosophus insofern ganz besonders relevant, als 
das Wort selbst, anders als der einschlägigere Terminus der catalepsis, eine epochemachende 
Dimensionen erreichte; und das schon zur Zeit Ciceros, da sich der Begriff augenscheinlich 
einer Übersetzung entzog. Die Anekdote kennt dabei erneut Ursprung (αἴτιον) und richtige 
Erklärung (ἔτυμον) des Begriffes, und gewinnt daraus ihre Signifikanz als wissensvermit-
telndes Medium.

 4 	 Zum primus inventor als explizit aitiologischem Wortmaterial siehe u. a. Graf (1996) 125–135; 
dabei ist es gleichbedeutend, ob sich die Erfindung auf die Initiation eines (religiösen) Kultes 
oder die Prägung eines (philosophischen) Begriffes bezieht. Siehe zur Figur des primus inven­
tor bei Cicero auch Fußnote 32f., Seite 294f., des vorherigen Kapitels.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



298 Die Anekdote als Philosophem – Epistemologie der Anekdote

Die bestechende Signifikanz der Pythagoras’schen Erfindung für das univer-
sale Fach der Philosophie, aber auch für Ciceros Text an sich wird aus dem Kon-
text der Passage ersichtlich: Unmittelbar zuvor entfaltet sich die berühmte laus 
philosophiae als Auftakt zum kulminierenden fünften Buch der Gespräche in Tus­
culum (vgl. Cic. Tusc. 5, 5f.). 5 Doch für eine Diskursivierung dieser Disziplin muss 
zunächst einmal ihr sprachontologischer Ursprung geklärt werden. Aus Pytha-
goras’ Perspektive und unter Beachtung des Phänomens des Neologismus gilt 
die zuvor bei Zenon und Varro beobachtete untrennbare Dopplung, die sich in 
den Academici libri als ‚work in progress‘ äußerte: Um über Philosophie an sich 
sprechen zu können, ist die Formung einer stringenten Bezeichnung dieser Dis-
ziplin unabdingbar. So mag die Anekdote zu Pythagoras als primus inventor, die 
ebendieses sprachliche Elementarwissen zugänglich macht, ihren Weg in Ciceros 
Text gefunden haben; die Entwicklung einer kleinen Philosophiegeschichte (vgl. 
Cic. Tusc. 5, 6–11) darf die Erklärung des Namens „Philosoph(ie)“ nicht entbehren. 6

Besonderes Augenmerk setzt Cicero auf die Erklärung des ἔτυμον des neu ent-
standenen Begriffs als epistemischen Kern von Aitiologie wie Anekdote. Anders 
als bei Zenons/Cicero Academicus’ schrittweiser conprensio als Definition desselben 
Wortes fächert Cicero Tusculanus vor dem eigentlichen Einsatz der Pythagoras-
Anekdote eine lange, prozesshafte Entwicklung des bislang namenlosen Konzep-
tes „Philosophie“ auf, was zur Darstellung eines multiplen Transfers der Disziplin 
innerhalb einzelner Stationen beiträgt. Eine Vorstellung, ein Konzept oder – erneut 
semiotisch gesprochen – ein ‚stummer‘ signifié dieses Faches sei seit langer Zeit im 
Umlauf gewesen (vgl. Cic. Tusc. 5, 7: Quam rem [sc. quae post philosophia nominata est] 
antiquissimam cum videamus, nomen tamen esse confitemur recens). Beachtenswert ist 
hier zudem die explizite Engführung der durchaus semiotisch lesbaren Teilberei-
che des außersprachlichen Konzeptes (signifié) und des sprachlichen Ausdrucks 
(signifiant): sapientes (…) et habebantur et nominabantur (ebd. und auch Cic. Tusc. 5, 8). 
Zunächst habe also das abstrakte Wort sapientia als Platzhalter für die Disziplin, 
der Titel σοφοί/sapientes (Cic. Tusc. 5, 7) für ihre Vertreter fungiert. 7 Dabei reicht 
Ciceros Blick zurück in die frühhistorische Zeit eines Lykurg und Homer und 
kratzt mit Odysseus und Nestor sogar an der Schwelle zum Mythischen (vgl. ebd.). 
Diese Bezeichnung, die grob gesprochen ein in rerum contemplatione studia ponere 

 5 	 Ein Echo der laus Varronis aus den Academici libri? Siehe dazu Fußnote 25, Seite 292, des vorhe-
rigen Kapitels 18 sowie die Seiten 236f. und Fußnote 23 des Kapitels 14.

 6 	 Zumal Cicero hier (wie zuvor in den Academici libri gesehen, wo die Etymologie als ein Teil-
bereich der Logik gesetzt war) jegliches Ursprungswissen explizit zu einem festen Bestand-
teil der Philosophie macht: initiorum causarumque cuiusque rei cognitione (Cic. Tusc. 5, 7). Die 
unmittelbar folgende Erklärung des Ursprungs des für die Philosophie wohl relevantesten 
Begriffes schlechthin („Philosoph[ie]“) wird hier gewissermaßen als der Disziplin inhärent 
angekündigt; so, könnte man sagen, wird auch die narrative Form der Anekdote, die die 
besagte Etymologie auf den Punkt bringt, als literarisch-praktischer Bestandteil der Philoso-
phie nobilitiert.

 7 	 Auch die Formulierung nomen assequi (vgl. ebd.) im Falle von sapientia/sapientes spricht für 
Ciceros Fokus auf die Prozesshaftigkeit des ‚etymologischen Vorgangs‘.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



299Die Anekdote im Gewand der Aitiologie (II)

(vgl. Cic. Tusc. 5, 8) beinhalten sollte, habe bis zum Auftreten des Pythagoras Gül-
tigkeit gehabt (vgl. ebd.).

Und dann kam Pythagoras: Es bleibt ungesagt, doch Pythagoras’ sowie der 
Anekdote Einsatz muss genau in dem Moment erfolgen, in dem das Wort studium 
zum ersten Mal genannt wird. Studium ist es, das die herkömmliche Bezeichnung 
σοφοί als unzureichend entlarvt und gemäß dem konzeptuellen Transfer von 
der bloßen Kognition, σοφία, hin zur Lust auf Kognition, φιλοσοφία, nach der 
sprachlichen Neusetzung φιλόσοφοι verlangt. Erst der Neologismus kann das in 
Bewegung gebliebene Konzept komplett abbilden. Somit hält die Anekdote nicht 
nur das Wissen um die Wortneuschöpfung fest, sondern verzeichnet ebenso den 
signifikanten Umschwung innerhalb des epistemischen Transfers der Konzep-
tualisierung von Philosophie an sich. Der Einblick in dieses Wissen ergibt sich 
jedoch nur in der sorgfältigen Kontextualisierung dieser Anekdote, wie sie Cicero 
vornimmt. Das anfängliche Verschweigen des auf der Bedeutungsnuance studi­
um basierenden logischen Anschlusses mag einerseits der Klarheit dieses Schrit-
tes geschuldet sein, kann aber auch für die Plötzlichkeit und ‚Punktualität‘ des 
Auftretens des Pythagoras in der Philosophiegeschichte stehen; zudem entspricht 
es dem Erscheinen der Anekdote im Text, die für gewöhnlich ebenso ad hoc hin-
zutritt. Unter der Entfaltung einer zusammenhängenden, szenischen Narration 
durchbricht sie die kursorisch wiedergegebenen Stationen von Ciceros Begriffsge-
schichte. Allein durch die Pausierung und Narrativierung wird die Aufmerksam-
keit der Leserinnen und Leser auf eine damit besonders wissenswerte Station der 
Begriffsentwicklung gelenkt.

Beim genauen Blick auf die Anekdote zeigen sich einmal mehr etliche ihrer de-
finitorischen Parameter. Trotz ihrer schriftlichen Überlieferung (vgl. Cic. Tusc. 5, 8: 
ut scribit auditor Platonis Ponticus Heraclides) liegt ihr eine breite mündliche Tradi
tion zugrunde, die irgendwo zwischen Herakleides und Pythagoras selbst verläuft 
(vgl. ebd.: ferunt sowie auditor). Auch der typische Dreischritt der Anekdote lässt 
sich einwandfrei nachzeichnen: Pythagoras trifft Leon (occasio), sie verstricken 
sich in Gespräche, in deren Rahmen eine besonders signifikante Frage fällt (pro­
vocatio), und der Hauptakteur, Pythagoras, vermag dieser mit einer trocken-süffi-
santen Antwort zu begegnen (dictum). Das Raffinement der Pointe kommt hier in 
der Verwendung des völlig neuen Begriffes philosophus – zudem genau am Ende 
von Pythagoras’ Antwort platziert – zum Ausdruck. Zusätzlich wird die Pointe 
durch die Reaktion des Gesprächspartners, der sich über den Klang des Wortes 
wundert, als solche markiert (vgl. ebd.: admiratum Leontem novitatem nominis). Die 
Verwunderung wird hier zugleich zum Motor eines Wissensdrangs, der eine wei-
tere Frage auf den Plan ruft (ebd.: quaesivisse, quinam essent philosophi, et quid inter 
eos et reliquos interesset). Indem er seine admiratio in ein studium des Wissens umpolt 
und noch dazu eine hochepistemische, da etymologische Frage, also eine Frage 
nach dem definitorischen Grund des Wortes philosophus, formuliert (siehe erneut 
Cic. Tusc. 5, 7: initiorum causarumque cuiusque rei cognitione), beweist Leon sein philo-
sophisches Wesen. Gerade die von Verwunderung und Wissensdurst geleitete Fra-

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



300 Die Anekdote als Philosophem – Epistemologie der Anekdote

ge nach dem Begriff „Philosoph“ erweist sich demnach schon als philosophische 
Frage, die Anekdote, hier Medium eines ein etymologisches Wissen eröffnenden 
Frage- und Antwortspiels, demnach als philosophische Form. 8 Neben den eben 
aufgezählten Parametern ist gerade dieses Moment des szenischen und dialogi-
schen Fragens und Antwortens ein weiteres typisches Input zur hybriden ‚Anek­
dote im Gewand der Aitiologie‘, das eindeutig von der Anekdote her stammt. Eher 
selten gibt sie sich mit einer rein deskriptiven Erzählung einer Begebenheit, wie 
es der Aitiologie mitunter genügen kann, zufrieden und verlangt nach bestenfalls 
zwei Akteuren, aus deren gegenseitiger provocatio sich die essentielle Spannung 
in einer Pointe entladen kann. Als weitere Trennlinie zwischen den beiden Mi-
niaturnarrativen kommt noch die klare Verankerung der Anekdote im historisch 
greifbaren Raum hinzu; erst Pythagoras kann anekdotischer Akteur werden, eine 
Story über Odysseus oder Nestor wäre Sache der Aitiologie und der mythischen 
fabella. Das narratologisch wie epistemologisch Bestechende, das Cicero in den in 
diesem und dem vorherigen Kapitel herausgegriffenen Beispielen generiert, findet 
sich jedoch gerade in deren beider Fusion.

Die ‚aitiologischste‘ Zugabe zu diesem narrativen Hybrid, selbstredend neben 
dem αἴτιον an sich, dem Urmoment, dessen punctum die Anekdote in Pythagoras’ 
pointierter Antwort einfängt, ist somit (wie auch im vorherigen Kapitel zu Zenons 
Wortneuschöpfung) das ἔτυμον als Worterklärung und darin die zweite epis­
temische Komponente. Interessant ist, dass, während das αἴτιον und Pythagoras’ 
Auftritt tatsächlich einem sekundenhaften punctum entsprechen, das ἔτυμον, wie 
eingangs nachverfolgt, schon vor der eigentlichen Anekdote in deren Kontextua-
lisierung vorbereitet wurde und ihm damit ein diachroner Aspekt verliehen ist. 
Gleichwohl erhält das ἔτυμον durch das so punktuell gesetzte αἴτιον der ersten 
Verwendung des Wortes philosophus auch einen synchronen Zug. 9 Leons dadurch 

 8 	 Siehe zum epistemischen Gehalt des Wunderbaren Eming/Quenstedt/Renz (2018) „Das Wun-
derbare als Konfiguration des Wissens – Grundlegungen zu einer Epistemologie“ sowie Falk 
Quenstedts (2021b) Monographie Mirabiles Wissen; zur rhetorischen Dimension des admirari 
siehe Möller (2013) sowie das Kapitel 12. Hier wie dort (am Beispiel Ciceros De divinatione) 
lässt sich ein Umschwung in der Bedeutung des admirari innerhalb von Anekdoten erken-
nen: Eine anfängliche Bewunderung wird im Zuge der Pointe zur Verwunderung. Hier ist 
beide Male das Wort admirari mit einer kognitiven Lust (quaesivisse) verbunden, also explizit 
epistemisch besetzt. Zur Formulierung „die Anekdote als philosophische Form“ siehe erneut 
Rüdiger Zills (2014a) Aufsatz.

 9 	 Siehe zu den Konzepten der Etymologie in der Antike Del Bello (2007) v. a. 72–94 sowie den 
Aufsatz von Sluiter (2015) „Ancient Etymology: A Tool for Thinking“. Sie vertritt die These, 
dass in der Antike vornehmlich ein Zugang, nämlich ein synchroner, der die Semantik ei-
nes Wortes zu einem bestimmten Zeitpunkt offenlegt, beobachtbar ist; dagegen sei für einen 
modernen Zugang zur Etymologie die Diachronie entscheidend, die eine Wortbedeutung zu 
mehreren Zeitpunkten in den Blick nimmt (vgl. v. a. 898). Nur im Falle des Platonischen Kra­
tylos macht sie eine Ausnahme (vgl. 899, Fußnote 8): „What is new in Socrates’ position is that 
he considers etymology a way to reconstruct the namegivers’ thoughts and considerations in 
producing specific names for specific things. This would make etymology a historical type of 
investigation, leading to knowledge about a situation in the past“. Die oben erläuterte Einbet-
tung der Anekdote als eine Skizze der diachronen Entwicklung des Konzeptes „Philosophie“ 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



301Die Anekdote im Gewand der Aitiologie (II)

motivierte Rückfrage und Pythagoras’ ausführlichere Erklärung machen zusätz-
lich den zunächst als verschwiegen beobachteten Übergang vom studium hin zur 
neuen Wortkomponente „φιλό-“ wett: Spätestens nach Pythagoras’ angeführtem 
simile zwischen dem Geschehen auf einem Markt und dem Menschenleben (vgl. 
Cic. Tusc. 5, 9), dessen tertium sich auf das studiose perspicere eines ökonomisch Des-
interessierten und das studiose intueri eines Philosophen stützt (vgl. ebd.), ist der 
auf Pythagoras zurückzuführende semantische Zusatz klar. Falls nicht, folgt so-
gleich die oben ausgesparte explizite Definition der Bezeichnung „Philosoph“: hos 
se appellare sapientiae studiosos – id est enim philsophos (ebd.); als Kreisschluss wird 
noch die Formulierung angeführt, an der die Historie des Begriffs kurz zuvor auf-
gehört hatte und die Anekdote getreten war (vgl. ebd.: omnibus studiis contemplatio­
nem rerum cognitionemque praestare).

Offen, und demnach epistemologisch brisant, bleibt dennoch, ob Pythagoras’ 
Neologismus mehr Reaktion (auf das Problem, dass zu einem kursierenden signi­
fié der signifiant längst nicht mehr passte) oder völlige Innovation ist. Leons Ver-
wunderung und die nachgereichte explizite Erklärung lassen eher letzteres ver-
muten. Pythagoras’ Prägung scheint also nicht so sehr dem zu entsprechen, was 
seine Zeitgenossen (noch) darunter verstanden, wie seiner eigenen Vorstellung 
(von der Philosophie als studium) zu folgen. Somit markiert der in der Anekdote 
eingefangene Neologismus rückwirkend auch einen semantischen Transfer des 
Begriffes „Philosophie“ an sich. Ebenso verzeichnet er eine ‚Disziplinierung‘ der 
Philosophie; erstmals wird darunter nicht nur das Abstraktum sapientia, sondern 
ein konkretes, praktizierbares Fach, eine ars verstanden. 10 Wobei sich tatsächlich 
von einer – oder der – Sternstunde der Philosophie, vermittelt durch das Narrativ 
der Anekdote, sprechen ließe.

Simonides’ Mnemotechnik (nach Cicero, De oratore 2)
Um erneut die Erscheinung einer ‚Anekdote im Gewand der Aitiologie‘ als Ganze 
vor Augen zu führen und um die besagte Fusion als eine fest verankerte Form in 
Ciceros narrativem Repertoire ausweisen zu können, möchte ich im Folgenden ein 
weiteres, ähnlich funktionierendes Beispiel, nun ein ‚Geniemoment‘ aus der Rhe-
torik, besprechen. Dabei soll es nicht so sehr um eine detaillierte Interpretation 
der Passage gehen, wie ich sie in Zenons und Pythagoras’ Fall unternommen habe, 
sondern lediglich um das Aufzeigen struktureller Ähnlichkeiten dieser Narrative.

und die Beleuchtung von Pythagoras’ „Gedanken und Erwägungen“ bei der Prägung des 
Wortes philosophus legen nahe, dass (zumindest) auch für Cicero eine derartige Ausnahme 
zu machen, Sluiters starke These der Trennung eines antiken und modernen etymologischen 
Verfahrens im Spiegel weiterer Texte zu schärfen und zu überdenken wäre.

 10 	Hierin kann man auch wieder einen paradoxen Zug der Anekdote sehen: Pythagoras ver-
weigert das Beherrschen einer ars und blockt so scheinbar Leons provokante Frage ab; im 
gleichen Zuge sorgt er mit seinem pointierten Neologismus für die besagte ‚Disziplinierung‘ 
der Philosophie, die sie erst recht zu einem studium oder einer ars macht; die Pointe der Anek
dote kann hier – wie so oft – als eine Gegenprovokation zur ersten provocatio gelesen werden, 
die mehr ‚ver-‘ als ‚entspannt‘.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



302 Die Anekdote als Philosophem – Epistemologie der Anekdote

Protagonist des ausgewählten Beispiels ist einmal mehr Simonides. 11 Als aitio-
logienspezifischen primus inventor lässt Cicero ihn im zweiten Buch seines Dialogs 
De oratore auftreten; 12 dort fungiert er als Erfinder der rhetorischen Mnemotech-
nik (vgl. Cic. de orat. 2, 350–360). Die Erstmaligkeit seiner Errungenschaft findet 
dabei explizite Erwähnung und markiert die im Anschluss daran entwickelte 
Szene folglich als αἴτιον (vgl. Cic. de orat. 2, 351: gratiamque habeo Simonidi illi Cio, 
quem primum ferunt artem memoriae protulisse). 13 Die Szene ist auch insofern αἴτιον, 
als das von Simonides vorgestellte Verfahren den „ersten Grund“ für die bis in 
die Zeit der Sprecher gültige Methode darstellt; Antonius’ (dem die Darstellung 
der Mnemotechnik zufällt) Danksagung an Simonides beweist diese Gültigkeit 
und schlägt ein zeitliches Kontinuum als Brücke von der Jetztzeit zurück zum 
Ursprungsmoment. 14 Die Mnemotechnik (memoria) wurde so zu einem der fünf 
wesentlichen Teile der Entstehung einer Rede und dabei zum entscheidenden 
Scharnier zwischen den theoretischen Vorbereitungen (inventio, dispositio, elocutio) 
und dem praxisorientierten Vortrag (actio). Die besagte Aitiologie speichert also 
das Wissen, warum und seit wann Simonides’ Methode praktiziert wird; unter 
Autopsie verweist Antonius’ auf eine Reihe von Rednern, die diese Methode eben-
so anwandten, und beweist damit einmal mehr die Aktualität und Gültigkeit der 
Simonidischen Technik (vgl. Cic. de orat.  2,  354: vidi enim ego summos homines et 
divina prope memoria, Athenis Charmadam, in Asia, quem vivere hodie aiunt, Scepsium 
Metrodorum, quorum uterque […] se aiebat imaginibus in eis locis, quos haberet, quae 
meminisse vellet, perscribere).

Ebenso stark ist die Kennzeichnung der Szene als Anekdote, wie sich vor allem 
von den Markern der mündlich-unpersönlichen Überlieferung ablesen lässt (vgl. 
Cic. de orat. 2, 351ff.: ferunt – dicunt – ferunt – dicitur – fertur). Weniger deutlich ist da-
bei eine konzise Dreiteilung der Erzählung. Zwar ist die Rahmenszenerie (occasio), 
der Auftritt Simonides’ auf einer Dinnerparty des Skopas (vgl. Cic. de orat. 2, 352), 
als solche noch sehr klar zu erkennen, doch scheint der eine Pointe auslösende Teil 
(provocatio) schon breiter gestreut: Eine erste Herausforderung ergibt sich in Sko-
pas’ Unzufriedenheit mit Simonides’ Intermezzo, die durchaus dialogisch ange-

 11 	Wie schon in Kapitel 17, wo ich das Anekdotische dieser Figur an sich erwogen habe. Ein 
Simonides, Karneades, Dionysios oder Diogenes ist – literarhistorisch gesehen – eine Figur, 
die oft in Anekdoten auftritt; siehe zum bevorzugten Personal von Anekdoten v. a. die Fuß-
note 12, Seite 267. Als kurzer (da einschlägig im NcI formulierter) Index auf die vor allem in 
anekdotischer Form kursierenden Informationen über Simonides kann auch eine Passage aus 
dem ersten Buch der Tusculanae disputationes angesehen werden: non quaero, quanta memoria 
Simonides fuisse dicatur (vgl. Cic. Tusc. 1, 59).

 12 	Siehe zum primus inventor als explizit aitiologischem Wortmaterial erneut Fußnote 4 dieses 
Kapitels.

 13 	Hier fallen die Etymologie der Anekdote, das ἀν-έκδοτον, und die aitiologische Dimension 
als ein auf der Schwelle des primum proferre befindliches Geschehen wieder in eins; konse-
quenterweise beschränken sich hier die Anekdotenshifter, wie im Folgenden erläutert, aus-
schließlich auf die mündliche Tradition – Cicero gibt keine schriftliche Quelle an.

 14 	Zu diesem zeitlichen Aspekt der Aitiologie (sogar als Definiens) siehe erneut Fantuzzi/Wit-
tenburg (1993), Graf (1996) und Bons (2012).

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



303Die Anekdote im Gewand der Aitiologie (II)

legt ist (vgl. ebd. nimis illum [sc. Scopam] sordide Simonidi dixisse). Allein Simonides’ 
Reaktion und Antwort auf den Vorwurf, er habe in seinem Loblied die Tyndariden 
zu sehr in den Vordergrund gestellt und müsse daher auf einen Teil seiner Gage 
verzichten (vgl. ebd.), bleibt völlig unerwähnt und retardiert so die Auflösung der 
sich entwickelnden Spannung; Simonides folgt schlicht und einfach der Aufforde-
rung, das Haus zu verlassen, da man draußen nach ihm gefragt habe (vgl. Cic. de 
orat. 2, 353). Als weitere Provokation (für Akteure und Rezipienten zugleich) kann 
die Plötzlichkeit und Heftigkeit des nun so unvermittelt eintretenden Geschehens 
angesehen werden: Skopas’ Haus stürzt ein und begräbt die Anwesenden unter 
sich. Alle sterben. Nur Simonides überlebt (vgl. ebd.). Daraus ergibt sich die nächs
te Problemstellung, die endlich eine unmittelbare Auflösung erhält: Die Angehö-
rigen der Verunglückten stehen vor der unlösbaren Aufgabe, den Leichen, die bis 
zur Unkenntlichkeit entstellt sind, eine individualisierte Bestattung zukommen zu 
lassen (vgl. ebd.). 15 Erst Simonides’ genialisches, ja photographisches Gedächtnis 
erlaubt eine Identifizierung der Toten: Er hatte sich gemerkt, wo ein jeder gesessen 
hatte; dieses verblüffende wie schlagkräftige Detail ist das αἴτιον, die Erklärung 
der daraus entwickelten ‚loci-Technik‘ (vgl. ebd.: Simonides dicitur ex eo, quod memi­
nisset, quo eorum loco quisque cubuisset, demonstrator unius cuiusque sepeliendi fuisse).

Es ist die Krudität der Begebenheit, die das Überraschungspotenzial über 
die daraus entstandene Mnemotechnik so besonders evident macht; es ist auch 
erst dieses ‚denk- und merkwürdige‘ pointierte factum, das die Szene zur Anek
dote macht. 16 Dazu gehört, dass dieses factum gewissermaßen – wenn auch nur 
mehr sehr kryptisch im Wort demonstrator ersichtlich und nicht als herkömmliche 
mündliche Pointe im Text greifbar – ein Simonidisches dictum als eine verspätete, 
trocken-süffisante Antwort auf gleich mehrere ausgesparte Reaktionsmöglichkei-
ten des Simonides und als ein Aufbrechen seines bisher eher stummen und passi-
ven Verhaltens nachreicht: Das letzte Wort hat Simonides. Es ist eine Namensliste, 
und bei deren Erstellung ist er wortgewandt und verblüffend präzise: Alle gefrag-
ten Namen kann er der richtigen Reihenfolge nach aufzählen. Wie Phönix aus der 
Asche ersteht die Erfindung der Mnemotechnik vor Simonides auf. Somit ist es 
nicht nur das Genie der Person, sondern auch das eines bestimmten signifikanten 
Moments, das die Anekdote hier abbildet. Ohne diese Begebenheit hätte Simoni-
des’ inventio nicht geschehen können; sie war der Auslöser zur Genese einer auf 
loci basierten Mnemotechnik (vgl. ebd.: hac tum re admonitus invenisse fertur ordinem 
esse maxime, qui memoriae lumen adferret). 17

 15 	Dass zudem ‚merkwürdigerweise‘ das Totengedenken bei dem starken Fokus auf die Genese 
der Gedächtniskunst in den Hintergrund oder gar in Vergessenheit gerät, zeigt Goldmann 
(1989) in seinem Aufsatz „Statt Totenklage Gedächtnis“; vgl. dazu auch Haverkamp (1993) XI. 
Zur Besprechung der Szene allgemein siehe auch Weinrich (2005) 21ff.

 16 	Siehe zum Aspekt der Katastrophe, die die Genese der Mnemotechnik erst auslöse, Haver-
kamp (1993) X und (1991); vgl. dazu auch Möller (2013) 277–310.

 17 	Diese Anekdote eignet sich auch ganz besonders dazu zu zeigen, dass bisweilen der Akzent 
auf dem ‚Passieren‘ von Anekdoten, nicht auf deren ‚Erzählen‘ liegen kann. Somit ließe sich 
das Anekdotische, unabhängig von Wiedererzählen und literarischer Aufbereitung, auch 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



304 Die Anekdote als Philosophem – Epistemologie der Anekdote

Die anschließende genauere Erklärung der Funktionsweise der auf Simonides 
zurückgehenden Methode durch Antonius motiviert einen Blick auf die rhetori-
sche Stellung der Anekdote genau innerhalb der beschriebenen Mnemotechnik. 
Sie ist sozusagen der von Antonius herangezogene plastische locus innerhalb sei-
ner Darlegungen in Ciceros De oratore. Hierbei ist erneut auf den visuellen As-
pekt der Anekdote einzugehen, der mir für die Interpretation dieser Szene ganz 
besonders wichtig erscheint. 18 Denn für Simonides’ Version der Mnemotechnik 
ist, so Antonius’ Erläuterungen, vor allem auf das bildhafte Können des Gedächt-
nisses zurückzugreifen: 19 Die Reihenfolge der zu memorierenden Abstrakta (ordo 
rerum) werde dabei auf eine weitaus leichter speicherbare Reihenfolge von kon-
kreten Orten (locorum ordo) ‚umgespannt‘ (vgl. Cic. de orat.  2,  354). Verantwort-
lich für die Beschleunigung der Memorierbarkeit sei der Sehsinn, der auch auf 
die menschliche Imagination den stärksten Eindruck ausübe, wie Antonius mit 
einem durchaus auch auf Materialität und ἐνάργεια abzielenden Wortfeld des Se-
hens untermauert (vgl. Cic. de orat. 2, 357ff.: sensus videndi – commendatio oculorum – 
aspectus iudicium – conformatio – imago – figura – intueri – formae – corpora – sedes – loci 
illustres – articuli – membra). Wie die inhaltliche Reihenfolge dabei durch loci ersetzt 
werde, so könnten einzelne Inhalte jeweils durch die Vorstellung von Personen, 
ganze Sinnabschnitte durch die von Bildern transformiert werden (vgl. Cic. de 
orat. 2, 359: rerum memoria propria est oratoris; eam singulis personis bene positis notare 
possumus, ut sententias imaginibus, ordinem locis comprehendamus). So werde die Rede 
bei diesem Vorgang im Gedächtnis schrittweise zum Gemälde, der Rhetor dabei 
gewissermaßen zu einem pictor (vgl. Cic. de orat. 2, 358). Indem sich die Anekdote 
hier in ihrer gewohnten Performativität zeigt, können die von Antonius geliste-
ten Kriterien der Mnemotechnik als metatextuelle Lesart des Miniaturnarrativs 
gelten: Die Simonides-Anekdote ist die direkte Umsetzung des Wissenskomple-
xes memoria in ein szenisches Bild und damit eine praktische Erprobung deren 
Kerntechnik zugleich. Da sie Antonius so unvermittelt zückt und sie ihren ‚einker-
benden‘ Eindruck gewiss auch bei den Rezipienten hinterlassen wird – das Bild 
vom einstürzenden Haus, das einen Massentod zur Folge hat, vergisst keiner so 
schnell –, erfüllt sie ihre Funktion als plastischer, gut erinnerbarer locus bestens. 
Sie ist imago agens, acris, insignita, quae occurrere celeriterque percutere animum possit 
(vgl. ebd. – „szenisches, heftiges, signifikantes Bild, das den Zuhörer anspringen 
und unmittelbar affizieren kann“).

Ein signifikanter Stolperstein ist dabei aber das nonchalante Geständnis des 
Antonius, dass Simonides als Erfinder eigentlich ersetzbar sei (vgl. Cic. de orat. 
2, 357: Vidit enim hoc prudenter sive Simonides sive alius quis invenit). Auf den ersten 

schon über das reine Wesen eines spezifischen Vorfalls charakterisieren – ein definitorisches 
Charakteristikum, das dieses Miniaturnarrativ erneut so meisterhaft zwischen Text und 
hors-texte changieren lässt. Vgl. dazu v. a. Kapitel 9.

 18 	Siehe zum Aspekt des Visuellen erneut Haverkamp (1993) XIf., der die Szene als „Denkbild“ 
und als „emblematisch“ (XII) bezeichnet.

 19 	Siehe dazu Möllers (2013) 177ff. Ausführungen zur „Gedächtniskunst als Bildkunst“.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



305Die Anekdote im Gewand der Aitiologie (II)

Blick scheint dies die Anekdote in eine Art Wissenskrise zu stürzen, gesetzt den 
Fall, man bemisst sie – wie v. a. in Kapitel  9 anhand der relevanten Forschung 
erläutert und problematisiert – nach dem Kriterium der Faktizität; vor allem was 
ihren Hauptakteur betrifft, wäre diese mit dem obigen Entweder-oder widerlegt; 
seine Überlieferung ist nämlich alles andere als gesichert. 20 Mit der Marginalisie-
rung der Faktizität bezüglich des zentralen Akteurs wird meines Erachtens aber 
erst der rhetorikspezifische Wissenskern der Anekdote sichtbar: Sie beschränkt 
sich ganz auf die für die Mnemotechnik essentiellen Strategien und Bestandteile; 
sie fragt nicht danach, wer der Erfinder der Gedächtniskunst war (Hauptsache ist, 
dass es irgendeinen primus inventor gab), sondern danach, wie die prima inventio 
genau geschehen ist und wie sie als Methode in der Rhetorik immer noch gültig 
ist. Personen, wie aus obiger Liste ersichtlich, dienen im Rahmen der Mnemo-
technik lediglich als anschauliche Platzhalter inhaltlicher Abstrakta (siehe erneut 
Cic. de orat. 2, 359: eam [sc. rerum memoria] singulis personis bene positis notare possu­
mus). Simonides ist also selbst nur lockerer Bestandteil eines (deshalb als erdacht 
markierten?) locus, eine beliebige Person als ‚Umspannung‘ des darzustellenden 
und zu memorierenden Abstraktums, kurz, des αἴτιον für die Mnemotechnik. 21 
Epistemologisch betrachtet verkörpert die besprochene Anekdote also eher einen 
rhetoriktheoretischen als einen historischen oder biographischen Wert; ihr epis
temischer Gehalt wird von einem Wissen von verbürgten ‚Realien‘ zu einem Wis-
sen von spezifischen Techniken und Methoden transferiert, das dadurch gleich-
sam eine ‚protokoll-unabhängige‘ Stabilität und Geltung erreicht. 22

Bei dem Stichwort ‚verbürgte Realien‘ muss zuletzt erneut auf die Kontakt-
zone von Historie und Mythos eingegangen werden, die für die Bewertung der 
Grenzen und Spielräume einer Fusion von Aitiologie und Anekdote entscheidend 
ist. Wie im vorigen Beispiel Pythagoras, so bewegen sich auch die Akteure der 
Simonides-Anekdote in Raum und Zeit des historisch Greifbaren. Wie die Pro-
tophilosophen bzw. ‚Protoweisen‘ Odysseus und Nestor zuvor im Vor-Kontext 
außerhalb der Anekdote standen, so sind nun die mythischen Figuren Kastor 
und Pollux auf eine innere Erzählebene, das Lobgedicht des Simonides, gebannt. 
Dennoch werden dem Rezipienten einige sozusagen untypische ‚Irrealien‘ die-

 20 	Zugleich könnte es sich hierbei erneut um einschlägiges Aitiologien-Wortmaterial handeln: 
um Vorschläge zu alternativen Überlieferungen. Siehe zu diesem Phänomen der ‚Mehr-
fachaitiologie‘ v. a. Loehr (1996). Dennoch bleibt hier das αἴτιον selbst unter Austauschbarkeit 
von Personen, Ort oder Zeit dasselbe.

 21 	Dies muss nicht heißen, dass die Anekdote nur ein beliebiges Bauelement und schematisier-
ter locus der rhetorischen inventio ist; siehe Farrell (1997) 383, der die Mnemotechnik (und die 
Beispiel-Anekdote als ihre Vertreterin) nicht als bloßen „storage“, sondern als „enactment“ 
verstanden wissen will.

 22 	Siehe zum Begriff des Protokolls erneut Fraser (1990) und zum Vergleich Pierre Bourdieus 
(1997) 59–78 „Habitus“ und „Kapital“; vgl. Fußnote 16, Seite 232, des Kapitels 14, wo ich den 
Begriff einführend erläutere. So gesehen scheinen die Spezifika des Akteurs Simonides (als 
Individuum, sein Geschlecht, Alter oder sozialer Stand) irrelevant; als das zu memorierende 
Abstraktum transportierende Person ist er austauschbar.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



306 Die Anekdote als Philosophem – Epistemologie der Anekdote

ser Anekdote ins Auge springen. Es ist, als ob die beiden Dioskuren in einer Art 
metaleptischem Sprung in die Realität ihres Laudators gewechselt wären – zwei 
unbekannte junge Männer hatten ihn hinauszitiert –, um ihn vor dem bevorste-
henden Einsturz zu bewahren (vgl. Cic. de orat. 2, 353: iuvenis stare ad ianuam duo 
quosdam, qui eum magno opere evocarent). Dieses Moment des Epiphanischen, gleich-
wohl es Cicero keineswegs explizit macht, mag das Narrativ einerseits in die Nähe 
des Mythos rücken; andererseits könnte es ebenso gut Ausdruck einer anekdoti-
schen Plötzlichkeit, eines weiteren staunenerregenden Provokationspunktes sein, 
eines unglaublichen Zufalls, der dem Leben bisweilen doch nicht ganz fremd ist. 23 
Durch die Anonymität der iuvenes jedoch, eine Leerstelle, 24 die die Möglichkeit 
des Mythischen lediglich auf die Rezeption beschränkt, lässt Cicero das Narrativ 
– gälte es, eine endgültige Entscheidung zu fällen – mehr zur Anekdote werden. 
Doch genau hier, besagte Entscheidung umgehend, setzt die von mir als ‚Anekdo­
te im Gewand der Aitiologie‘ bezeichnete narrative Fusion an, die bald mehr ins 
Aitiologische, bald mehr ins Anekdotische reichen kann.

Tages’ Etrusca disciplina (nach Cicero, De divinatione 2)
Nach den drei Beispielen zu einem ‚anekdotischen Übergewicht‘ dieser Hybrid-
form (Zenon, Pythagoras, Simonides), gilt es zuletzt noch, einen Blick auf einen 
stärker aitiologisch anmutenden ‚Geniemoment‘ zu werfen (Tages). Das ausge-
wählte punctum entstammt folglich dem Bereich des Kultischen, dem autochtho-
nen Feld der Aitiologie, in dem auch das Mythische klarer hervortritt. So soll 
zum einen die Liste der Ciceronischen ‚Anekdoten im Gewand der Aitiologie‘ ge-
schlossen und zum anderen Ciceros Bewertung dieses Narrativs, gesetzt den Fall, 
es driftet zu weit ins Mythische ab, erläutert werden.

 23 	Zwar weist die Anekdote einige, gerade als ‚Irrealien‘ bezeichnete Unstimmigkeiten auf, wie 
den Einsturz des Gebäudes ohne jegliche realistische Motivation, die zu ergänzen durchaus 
möglich gewesen wäre (z. B. als Erdbeben etc.), oder die Rettung des Simonides durch den Ruf 
nach draußen, der völlig unerklärlich bleibt, da ihn dort am Ende gar niemand erwartete (vgl. 
ebd. vidisse neminem) – Ungereimtheiten, die die Illusion der Erzählung störend durchbrechen 
könnten; dazu gehört auch die potenzielle metaleptische Überkreuzung von Mythos und 
Wirklichkeit. Aber Cicero entzieht den Text letztendlich einer expliziten ‚Mythifizierung‘ – 
für ihn muss die ‚reine‘ Anekdote m. E. frei von mythischem Personal sein und eher auf das 
‚Realistische‘ setzen (vgl. dazu v. a. mein Großkapitel  IV). Eine Art ‚Mystifizierung‘ bleibt 
dem Narrativ ob der genannten Ungereimtheiten dennoch anhaften. Genau in dieser Grau-
zone bewegt sich die ‚Anekdote im Gewand der Aitiologie‘, ist gerade darin bestechend, weil 
sie die Rezipienten (und davor schon ihre Akteure?) an den Rand des (Ver-)Zweifelns führt: 
Die Realität scheint irreal, aber real genug, um passieren zu können. Simonides’ Rettung 
gleicht dem Entgehen eines Flugzeugabsturzes, weil er den fatalen Flug im letzten Moment 
– warum auch immer – nicht angetreten hatte. Merkwürdig, aber passiert. Die Anekdote ist 
dasjenige Medium, das die Denkwürdigkeit dieses durchaus lebensweltlichen Ereignisses 
festhält (und vielleicht gerade deswegen entstanden ist). Siehe zum Aspekt der Plötzlichkeit 
erneut Bohrer (1981).

 24 	Ich folge mit dem Begriff Wolfgang Isers Konzept; vgl. dazu v. a. seine Monographien Die 
Appellstruktur der Texte. Unbestimmtheit als Wirkungsbedingung literarischer Prosa (1970) und Der 
Akt des Lesens. Theorie ästhetischer Wirkung (1976) v. a. 284ff.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



307Die Anekdote im Gewand der Aitiologie (II)

Vor der Interpretation der Tages-Geschichte ist es sinnvoll, eine kurze Einord-
nung von Ciceros Umgang mit und Einstellung zum Kultischen und Mythischen 
(sofern lebensweltlich relevant) vorzunehmen, wie sie vor allem aus den einschlä-
gigen Schriften De natura deorum, De divinatione und De fato ersichtlich sind. 25 Als 
aitiologisch – und damit auch im weitesten Sinne kausaldeterministisch – orien
tiert stellt Cicero sehr trefflich die Stoiker dar. Zu Beginn des zweiten Buches sei-
nes Dialogs De natura deorum beispielsweise lässt Cicero den Stoiker Balbus die 
Ansicht vertreten, dass der römische Kult keineswegs ein unerklärbares und 
zufälliges Phänomen sei (vgl. Cic. nat. deor. 2, 5f.: Itaque […] deorum cultus religio­
numque sanctitates existunt in dies maiores atque meliores; idque evenit non temere nec 
casu). 26 „Beweismomente“ für die rechtmäßige Existenz des religiösen Apparates 
seien – wie im vorherigen Beispiel nur andeutungsweise enthalten – Epiphanien 
(vgl. Cic. nat. deor. 2, 6: praesentes saepe di suam vim declarant), die sogar in die his
torisch greifbare Zeit hineinreichten, wie eine Reihe von Beispielen aus der römi-
schen Geschichte zeigen soll (vgl. ebd.). Ein Beispiel, in dem die Dioskuren sogar 
in jüngerer Vergangenheit in Erscheinung getreten sein sollen (vgl. ebd.: et recen­
tiore memoria idem Tyndaridae Persem victum nuntiaverunt. P. enim Vatinius […], cum 
e praefectura […] venienti noctu duo iuvenes […] dixissent), wird dabei ausführlicher 
erzählt und als szenisches Narrativ damit vermeintlich zur Anekdote. 27 Ebenso 
der überraschende Umschwung vom provokativen Abtun des Berichtes des Vati-
nius als ‚Humbug‘ hin zu dem factum, dass der Senat Vatinius’ Schilderung letzt-
endlich als wahr anerkennen muss und ihn dafür reich belohnt (vgl. ebd.), trägt 
zur Gestaltung dieser Passage nach der Form der Anekdote bei. Sie beweist, dass 
– aus stoischer Sicht – ein ‚grundlos-leichtsinniger‘ Umgang (ebd.: temere) mit der-
artigen prophetischen Ereignissen der falsche ist. Auch die folgenden kürzeren 
Beispiele (vgl. Cic. nat. deor. 2, 6–11), ihr mündlicher Überlieferungsweg im Gebiet 
des kollektiven Gedächtnisses (Cic. nat. deor. 2, 6: memoriae proditum est) und die für 

 25 	Somit ergibt sich, wie auch im Folgenden klar zu erkennen sein wird, eine Affinität zu den 
Kapiteln 10–12. In den dort besprochenen Beispielen (v. a. aus De divinatione) wird Cicero die 
Anekdote zu einem rationalistischen Instrument der Aufklärung, die eine radikale Skepsis 
am allzu Mythischen und vor allem auch allzu Mystischen übt; siehe zu einer ersten kurzen 
Besprechung der Tages-Geschichte Seite 178 und Fußnote 12 des Kapitels 10.

 26 	Dies wäre ein erster ernstzunehmender Scheidungsgrund der beiden Narrative. Liest man die 
Anekdote als Erscheinung des Zufalls (casus), der in seiner Plötzlichkeit scheinbar jeglicher 
causae entbehrt, dann wäre sie gewissermaßen eine Gegenform der erklärungssuchenden 
Aitiologie. Für ein anderes Verständnis des Wortes casus in Bezug auf narrative Miniaturen 
siehe André Jolles’ (2006) 171–199 Kasus-Konzept, in dessen Rahmen er juristische Fallbei-
spiele bespricht; unter den in seiner Monographie Einfache Formen. Legende, Sage, Mythe, Rät­
sel, Spruch, Kasus, Memorabile, Märchen, Witz gelisteten Erzählformen könnte das Memorabile 
(200–217), das Zeitungsnachrichten und faits divers nahesteht, wohl am ehesten der Anekdote 
entsprechen. Auch Ciceros Listen juristischer Fallbeispiele, vornehmlich in seinen Schriften 
De inventione (Cic. inv. 2, 14–154) und De oratore (Cic. de orat. 1, 175–183), die ich im Rahmen 
dieser Studie nicht bespreche, aber im Anekdotenverzeichnis (ab Seite 347) anführe, ähneln 
formal und inhaltlich der Erzählform der Anekdote.

 27 	Zu einer Sammlung von Zitaten zur „Epiphanie der Dioskuren“ in antiken Texten siehe Lo-
renz (1992).

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



308 Die Anekdote als Philosophem – Epistemologie der Anekdote

sie verwendete narratologische Bezeichnung exemplum (vgl. Cic. nat. deor. 2, 7 und 
11) mit dem Hang zum Witzigen (vgl. ebd.: per iocum, inridens, risus) setzen diese 
Passage in einen Diskurs über das Anekdotische. 28 Selbst der Mythos (vgl. ebd.: fa­
bulae) enthalte einen wahren Kern, und so müsse alles Epiphanische, Prophetische 
oder Prodigienhafte, das den Götterkult begründet und immer wieder bestätigt 
habe, ernst genommen werden (vgl. ebd.).

Das Entscheidende ist jedoch, diese Anekdote in Kombination mit Cottas (des 
Skeptikers) Reaktion darauf im dritten Buch zu lesen: Unter genauer Berufung 
auf Balbus’ Beispielfülle am Anfang dessen Rede – der Wortlaut wird dabei kurz 
anzitiert (vgl. Cic. nat. deor. 3, 11: ‚At enim praesentis videmus deos‘) – hinterfragt Cot-
ta deren Glaubhaftigkeit grundlegend; 29 seine Fragen nehmen sich durchweg als 
rhetorische aus (vgl. Cic. nat. deor. 3, 11f.). Selbst die so evidenten, da heute noch 
sichtbaren Hufabdrücke der Pferde der Dioskuren (vgl. Cic. nat. deor. 3,  11: quod 
hodie apparet […] vestigium) – das klingt wie ein aitiologischer Marker, dessen Exis
tenz durch eine Geschichte zu erklären war – verlacht Cotta und schließt kurz und 
polemisch: Balbus’ Beispielkatalog gleiche Altweibermärchen (vgl. ebd.: fabellae 
aniles), deren Inhalte außerhalb des Möglichen und Erklärbaren lägen (vgl. ebd.: si 
hoc fieri potuisse dicis, doceas oportet quo modo). Mit dem hier abwertend gebrauchten, 
aber erneut einschlägigen Begriff der fabella (gewiss als iterierende, doch leicht 
abgeänderte Allusion an Balbus’ Verwendung des Wortes fabula) situiert auch 
Cotta seine Überlegungen auf dem Feld des Anekdotischen. Dazu gehört ebenso 
der Vorwurf, Balbus’ Gerüchte (vgl. Cic. nat. deor. 3,  13: rumores) könnten Cottas 
skeptisches Verlangen nach rationalen Erklärungen (vgl. ebd.: rationes) keineswegs 
befriedigen. Das ist Cottas Antwort auf Balbus’ antiskeptische veritas, auf die un-
hinterfragte Wahrheit der Zeichendeutung als Disziplin (vgl. Cic. nat. deor. 2,  9). 
Sofern diese lediglich auf derartigen unglaublichen Geschichten (wie Balbus’ Bei-
spielen) fußt, wird sie den aufklärerischen Kommentaren eines Skeptikers (wie 
Cotta einer ist) nicht standhalten können – eine dichotomische Dynamik, wie sie 
für die gesamte Schrift De divinatione typisch ist (vgl. erneut Kap. 10–12).

Diese Kritik muss m. E. jedoch nicht als eine Kritik am Gebrauch der Anekdo­
te an sich genommen werden, sondern hilft, wie angekündigt, die Grenzen der 
‚Anekdote im Gewand der Aitiologie‘ auszuloten. Nähert sie sich zu sehr dem 
Mythischen und Fabulösen, so mag sie – narratologisch gesehen – ihr erzähle­
risches Aussehen zwar noch bewahren, doch wird sie – epistemologisch be-
trachtet – ihre von der Aitiologie geborgte Wissenskraft, ja sogar ihren letzten 

 28 	Den Cicero selbst im zweiten Buch seiner rhetoriktheoretischen Schrift De oratore eröffnet 
hat; dort finden sich neben dem einschlägigen Terminus facetiae (und anderen angrenzenden 
Stichworten wie die obigen iocus oder ridere) auch die Bezeichnungen fabella oder narratio; 
siehe dazu erneut das Kapitel 4.

 29 	Diese Strategie der Iteration und Dekonstruktion habe ich auch für Ciceros De divinatione he
rausgearbeitet; vgl. dazu Kapitel 11. Vor dem dortigen Hintergrund würde Balbus’ Narrativ 
angesichts der Cotta’schen Kritik als bloße ‚Pseudo-Anekdote‘ entlarvt – oder eben als Anek­
dote, die zu sehr mythologische Aitiologie ist.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



309Die Anekdote im Gewand der Aitiologie (II)

Funken Wahrscheinlichkeit verlieren, da sie ihr αἴτιον im beweislosen, luftleeren 
Raum platziert. 30 Anders gesagt erhält die Anekdote gerade dadurch erneut eine 
rationalistische Konturierung; ihre Akteure, ihr zeitliches wie örtliches Umfeld 
und ihre Inhalte haben für Cicero im Bereich des Möglichen zu liegen und dür-
fen sich nie außerhalb des Realismus bewegen. 31 Außerdem lässt sich an Balbus’ 
sozusagen substanzloser (angesichts der Kritik Cottas sogar als ‚fehlerhaft‘ zu 
bezeichnender) Verwendung der Anekdote einmal mehr der Sitz dieses Minia-
turnarrativs in der Ciceronischen Skepsis festigen: Balbus’ ‚Pseudo-Anekdoten‘ 
sollen das dogmatische Postulat, wo ein vermeintlich göttliches Zeichen ergehe, 
müsse eine höhere Bedeutung desselben vorliegen, illustrieren. Genau darin le-
gen diese ‚Pseudo-Anekdoten‘ als Vertreterinnen von Determinismus und strikter 
Kausalität eine stark aitiologisch geprägte Funktionsweise an den Tag; aus Fall A 
muss notwendigerweise Z geschlossen werden. Cottas Reaktion dagegen entkop-
pelt diese für ihn unerklärbare Verknüpfung von Zeichen und Bedeutung und er-
innert seine Rezipienten an das Gegenteil: Die Anekdote als Medium des Zufalls 
und der Kontingenz, und hierin der Aitiologie geradezu diametral entgegengesetzt, 
ist eine Form, die keine klaren Linien aufzudecken sucht, sondern jedes (philoso-
phische) Wissen aufs Peinlichste genau befragt, teils relativiert, teils anzweifelt 
und so in Bewegung hält. Nur unter dem Deckmantel einer wirklichen Aitiologie 
kann sie bisweilen epistemische Festigkeit an den Tag legen.

Vor diesem Hintergrund ist auch die letzte von mir ausgewählte Szene zu be-
urteilen, welche eine Narrativierung des αἴτιον für die römische Opferschau und 
Zeichendeutung darstellt; die Funktion dieser Szene als Ursprungserklärung ist 
dabei rahmenhaft markiert (vgl. Cic. div. 2,  50: ortum videamus haruspicinae und 
hunc fontem habent disciplinae). Zu finden ist sie im zweiten Buch von Ciceros Dialog 
De divinatione; Cicero selbst ist Sprecher und tritt als skeptischer Kritiker an seines 
Bruders blindem Glauben an eine beweisbare Sinnhaftigkeit der haruspicina als 
Disziplin auf. Neben besagter Markierung als Aitiologie, die erklärt, dass diese 
Disziplin auf eine Rede des sogenannten Tages zurückgehe (vgl. ebd.: omnem au­
tem orationem fuisse eam qua haruspicinae disciplina contineretur), welcher in einer Art 
Epiphanie mit umgekehrter Vertikale auf die Erde gekommen war (vgl. ebd.: Tages 
quidam dicitur […], cum terra araretur et sulcus altius esset impressus, extitisse), sind 
auch etliche definitorische Parameter der Anekdote in diesem Narrativ vertreten. 
Allein schon das Epiphanisch-Plötzliche entspricht ihrer Erscheinung als Ein-
sprengsel im Text (vgl. ebd.: repente). Ebenso finden sich die einschlägigen anek-

 30 	Aus Ciceros skeptischer Perspektive heißt das ebenso wenig, dass das Narrativ den Status 
der Anekdote verliert und wieder reine Aitiologie wird; vielmehr bricht die Fusion als rhe-
torisches Beweismittel mit der bestechlichen Natürlichkeit, Evidenz und Episteme als Ganzes 
zusammen. Ein Cotta würde diesen fabellae nicht einmal den Status der Aitiologie zuerken-
nen, da er ja gerade die logischen, rationalen causae in ihnen vermisste.

 31 	So auch das Fazit meiner Interpretation der Anekdoten in Ciceros Dialog De divinatione im 
Großkapitel IV; daher rührt unter anderem auch meine Einführung des Aspektes des Realis­
mus als definitorischen Parameter der Anekdote in Kapitel 2.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



310 Die Anekdote als Philosophem – Epistemologie der Anekdote

dotischen Shifter, die das dargestellte Wissen teils auf mündlich-unpersönlichem 
Weg (vgl. ebd.: dicitur [2x] – accepimus), teils über Berufung auf eine schriftliche 
Überlieferung in den Text gebracht haben (vgl. ebd.: ut in libris est – litteris manda­
re – haec scripta conservant). Eine besondere, übertrieben anmutende Betonung liegt 
auf der Beteuerung von Autopsie und Authentizität der Begebenheit (vgl. ebd.: 
tota Etruria – multis audientibus), die so im Folgenden Ciceros Demontage derartiger 
Szenen noch deutlicher hervortreten lässt. Des Weiteren gehört zum Anekdoti-
schen dieses Narrativs die Überraschung des beteiligten Protagonisten über die 
staunenerregenden facta, die sich ihm darbieten (vgl. ebd.: obstipescere – admiratio).

Was die Anekdote somit an formalen und inhaltlichen Kriterien genresicher 
bereitstellt, kann sie im Bereich der personalen und räumlich-zeitlichen Veror-
tung nicht halten: Tages, Etrurien und Mythos lassen sie – unter Verwendung des 
oben erarbeiteten Wortmaterials – zu einer bloßen (epistemisch negativ konnotier-
ten) fabella werden. Schon Ciceros einleitender Satz über die simple Bewertbarkeit 
der Geltung dieses Narrativs (vgl. ebd.: facillume quid habeat auctoritatis iudicabimus) 
kündigt seine scharfe Polemik an dessen Irrationalität an, die seinem Einwand 
nicht standhalten wird (vgl. Cic. div. 2, 51: refellere). Wie im Falle des Beispiels aus 
De natura deorum setzt Cicero auf ein Feuerwerk rhetorischer Fragen, das einzelne 
Details der Erzählung als unlogisch entlarvt und so eine inhärente Dekonstruk-
tion derselben zulässt (vgl. ebd.). 32 Wer an die Erscheinung des Tages als legendä-
ren ‚römischen Moses‘ glaube, sei wahnsinnig (vgl. ebd.: desipiens). Selbstironisch 
schließt sich Cicero in den Kreis der Wahnsinnigen ein (vgl. ebd.: ego insipientior), 
weil er sich überhaupt auf eine so ausführliche Diskussion dieses Narrativs einge-
lassen habe. Kein Wort, keine Aufmerksamkeit sei den Vertretern derartiger An-
schauungen zu widmen. Nicht das beschriebene Geschehen an sich sei wunder­
sam (und somit epistemisch prokreativ), sondern, ganz im Gegenteil, der Umgang 
der Rezipienten mit ihm höchst verwunderlich (und so mitunter epistemologisch 
interessant). Cicero transferiert das Moment der admiratio, indem er mit dem poin-
tierten dictum schließt, verwunderlich sei es, dass sich die Vertreter der haruspicina 
nicht gegenseitig auslachten (vgl. ebd.: mirari se aiebat, quod non rideret haruspex ha­
ruspicem cum vidisset). 33 Mit der ausführlichen Dekonstruktion dieser anekdotisch-
aitiologischen Passage gelingt es Cicero jedoch zu zeigen, dass ihre Lächerlichkeit 
schon dem αἴτιον der Genese der haruspicina an sich inhärent war. Cicero dreht 
den Zweck des Narrativs sozusagen um: Es scheint, als ob er aus der Aitiologie der 
Zeichendeutung eine Aitiologie der Lächerlichkeit der Zeichendeutung gemacht 
hätte. Während so der Wissensgehalt des Narrativs als irrational-unwissenschaft-
lich markiert wird, lässt der diachrone Blick auf die unhinterfragte Tradition die-

 32 	Vgl. zur Interpretation der Tages-Geschichte auch Linderski (1982), der zu einem ähnlichen 
Schluss kommt: „Cicero ridicules the story of Tages, the discoverer of the Etruscan disci-
pline (…), he does not demolish something that is accidental to the Etruscan religion, he de-
molishes its very essence“ (23).

 33 	Siehe zu diesem Transfer auch Kapitel  12 „De ménager son admiration“; die Pointe des 
Haruspex-Lachens bespreche ich bereits in Kapitel 11, Seite 197f. und Fußnote 17.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



311Die Anekdote im Gewand der Aitiologie (II)

ser Episteme doch gewissermaßen eine Rekonstruktion der divinatorischen Wis-
sensgeschichte zu.

Diese Demontage wird nur ins Auge springen, wenn sie vor dem Hintergrund 
des Ciceronischen Hybrid-Narrativs der ‚Anekdote im Gewand der Aitiologie‘ 
gelesen wird. Wieder fällt für den Skeptiker das Narrativ als Anekdote, ebenso 
als ‚seriöse‘ Aitiologie, durch, weil ihr Anfang zu weit ins Mythische, ihr Per-
sonal und die geschilderten Begebenheiten zu sehr ins Fabulöse und Unmögli-
che reichen. 34 Gerade der anekdotischen Komponente der narrativen Fusion sind 
die Grenzen des Potentialis und des Realismus gesetzt; gen Irrealis darf sie diese 
nicht überschreiten. Doch trotz des Verlustes ihrer epistemischen Kraft und ihrer 
logisch-erklärbaren Evidenz kann sie sozusagen in ihrer eigenen Fehlerhaftigkeit 
als Erzählung des initium einer fehler- und zweifelhaften Geschichte der Divina
tion Instrument der Ciceronischen Beweisführung bleiben.

Bewegt sich dieses Hybrid-Narrativ jedoch in seinen von Cicero gesetzten 
rational-skeptischen Grenzen, so sollte letztendlich aus den so komplementären 
Beispielen dieses und des vorherigen Kapitels klar geworden sein, dass Cicero 
mit der ‚Anekdote im Gewand der Aitiologie‘ ein ganz besonders wirkungsrei-
ches Medium geschaffen hat, eine Doppelform mit bestechender Rhetorik, da sie 
zum einen von den Charakteristika anekdotischen Erzählens wie Plastizität, His
torizität und natürlicher ‚Realität‘, und zum anderen von denen der Aitiologie, 
allen voran von deren epistemischen Qualitäten, zugleich profitiert.

*

 34 	Eine Mythen- bzw. Fiktionalitätskritik lässt sich bei Cicero nicht nur an dieser Stelle fassen, 
sondern ist – wie ich in den Kapiteln 9–12 gezeigt habe – Grundthema von Ciceros Schrift De 
divinatione. Dabei geht es nicht um eine grundsätzliche Absage an die Fiktionalität, sondern 
um die korrekte Auslotung derselben nach den Regeln des Realismus. Eine der berühmtes
ten Stellen dieser Fiktionalitätsdebatte ist der Auftakt zu Ciceros Schrift De legibus, wo er die 
Historiker Herodot und Theopomp der Verwendung zu vieler fabulae (als Gegenpol his
toriographischer veritas) bezichtigt (vgl. Cic. leg. 1, 4f.); siehe zur Erwähnung dieser Passage 
auch Fußnote 12, Seite 52, Kapitel 3. Vgl. zu einer anderen einschlägigen Stelle, in der diese 
Fiktionalitätsdebatte im Hintergrund wirkt, Fußnote 88, Seite 40, Kapitel 2. Zu einer Bespre-
chung des antiken Fiktionalitätsdiskurses – u. a. bei Cicero – und dessen Rezeption im Huma-
nismus siehe Feddern (2018).

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



VI 

Schluss

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



20

Die Anekdote und andere kleine Formen

Zusammenfassung und Ausblick

Und was heißt ‚petit jeu?‘ Ich wollte wirklich meine Anekdote  
erzählen, und nun habe ich sie erzählt; ist es nicht recht? 1

Fjodor Dostojewskij

Zusammenfassung und Ausblick
Da es jede Gliederung, sei es eine Gliederung nach einzelnen Schriften oder themati
schen Einheiten, von sich aus mit sich bringt, dass man Dinge, die eigentlich zusam
mengehören, getrennt behandeln muss und doppelte oder gar mehrfache Relevan
zen über kurze Querverweise hinaus schwerlich mehrmals wiederholen und neu 
besprechen möchte, sei an dieser Stelle einer Zusammenfassung Raum gegeben, die 
nicht nur die einzelnen Teilkapitel kurz rekapituliert, sondern auch in ihren mög-
lichen Berührungspunkten beleuchtet. Sie alle zusammengenommen sollten näm-
lich in ihrer jeweiligen Spezifizierung an ein und demselben Doppelstrang arbeiten: 
nämlich zum einen – literaturwissenschaftlich-komparatistisch gesprochen  – an 
der Anekdote als narrativer Erscheinung, deren Gattungsgeschichte sich von der 
Antike bis zur Moderne als ein Kontinuum beschreiben lässt, und zum anderen 
– aus einer klassisch-philologischen Perspektive im engeren Sinne – am Phänomen 
der Anekdote in Ciceros rhetoriktheoretischen und philosophischen Schriften mit 
ihren unterschiedlichen Erscheinungsformen, Wirkweisen und ihrer systemati­
schen Funktionalisierung innerhalb der Struktur und Logik der Ciceronischen Tex-
te. Zudem soll die erweiterte Zusammenfassung denjenigen Aspekten gelten, die 
über die Zielsetzung dieser Arbeit hinaus erst durch die konkrete Beschäftigung mit 
der Form der Anekdote und dem analysierten Textmaterial zum Vorschein gekom-
men sind und die – wie die Querverweise zu thematischen Wiederholungen sowie 
teils verblüffenden Überschneidungen – bisher nur in konjunktivischer Form als 
mögliche Richtungen des Weiterdenkens Erwähnung gefunden haben.

Ein zentrales Anliegen dieser Arbeit war es, die Anekdote unter epistemischen 
Gesichtspunkten unter die Lupe zu nehmen und sie als ‚Wissensform‘ auszuloten, 
die mehr als nur ein propositionales Sach- oder Personenwissen (à la Bio- oder 
Historiographie) zugänglich macht. Dabei kam ich bei der Auswertung unter-

 1 	 Dostojewskij (2015) 225.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



316 Schluss

schiedlicher Texte und Beispiele, nimmt man die Stränge nun vereinfacht zusam-
men, auf zwei komplementäre Grundbeobachtungen: Die Funktion der Anekdote 
als ‚Wissensform‘ auf der einen Seite und als ‚Nichtwissensform‘ auf der anderen. 
Wichtig ist es dabei, die Beziehung der beiden Pfeiler nicht antithetisch, sondern 
komplementär zu verstehen; so ist die Anekdote als ‚Nichtwissensform‘ ein ent-
scheidendes Medium zur Vermittlung skeptischer Epistemologie, kann also gera-
de darin wieder epistemische Kraft erlangen.

Die Anekdote als ‚Wissensform‘ (I)
Die Anekdote als ‚Wissensform‘, so legen gerade die letzten drei Teilkapitel (Kap. 19, 
18, 17) nahe, kann dann von besonderem epistemischen Potenzial sein, wenn sie 
sich die Qualitäten anderer Miniaturnarrative einverleibt. So kann sie als aitiolo-
gische Anekdote (oder ‚Pseudo-Aitiologie‘) Ursprungswissen speichern, das bis in 
die Zeit der Rezipienten Geltung besitzt. Entscheidend ist dabei, dass die Anekdote 
entgegen modernen (oft zu inhaltsgebundenen) Definitionen, die sie meist als ge-
ringfügiges, doch relevantes Detail aus dem Leben ihres Hauptakteurs verbuchen, 
auf viel größere oder eben noch ganz andere Strukturen als die eines Menschen-
lebens ausgreifen kann. Sie verzeichnet beispielsweise gesichertes Sprachwissen, 
indem sie das ἔτυμον von Begriffen wie der catalepsis (Kap.  18) und Konzepten 
wie des philosophus (Kap. 19) narrativiert, und wird so ein integraler Bestandteil 
der (linguistischen) Genese römischer Philosophie. In derselben Erscheinung und 
Funktion kann sie aber auch einschlägige rhetorische Episteme vermitteln, wie es 
das Beispiel der Erfindung der Mnemotechnik gezeigt hat; dort wurde besonders 
klar, dass der Wissenskern der Anekdote kein biographischer ist, sondern vielmehr 
rhetorische Techniken und Methoden betrifft (Kap. 19). Bisweilen neigt, wie sich 
beobachten ließ, die Anekdote in der Form der Aitiologie zu verschiedentlichen 
Metamorphosen; so wird sich, zeigt sie sich im ‚Gewand der Aitiologie‘, ihre häu-
figste Schlussform, das mündliche dictum, in ein eher inhaltliches punctum einer 
verblüffenden (Er-)Findung wandeln. Manchmal kann sie dabei auch an den Rand 
ihres Realismus geraten. Wichtig ist, dass man sie – wie im Beispiel des Tages – als 
Mischform akzeptiert, die sich trotz oder gerade aufgrund der Überschreitung ei-
gener generischer Grenzen hin zu anderen Gattungen ihrer eigenen Erscheinungs-
form bewusst bleibt. Nur so kann sie als ‚Pseudo-Aitiologie‘ bzw. ‚Pseudo-Anekdo­
te‘ wahrgenommen werden, die insofern Anekdote bleibt, als sie ‚ernstere‘ Formen 
(wie die der Aitiologie) persifliert: die Tages-Erzählung als unglaubliches αἴτιον für 
den (Unglauben am) römischen Opfer- und Weissageapparat. Und darin scheint 
zugleich ihre skeptische, wissensbrechende Dimension durch (Kap. 19).

Die Anekdote als Persiflage 2 anderer kleiner Formen (I)
Vor dem Hintergrund der Grenzüberschreitung und der Persiflage oder Ironisie­
rung ‚ernsterer‘ Gattungen lässt sich hier eine Brücke zum Anfang dieser Arbeit, 

 2 	 Ich folge bei der Bezeichnung „Persiflage“ Genettes (2018) Definitionsvorschlägen in seiner 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



317Die Anekdote und andere kleine Formen

also zur Definition der Anekdote, schlagen und ein möglicher Lösungsvorschlag 
zur eingangs geschilderten Definitionsaporie formulieren, die sich in der For-
schung oft in der (verzweifelten) Abgrenzung der Anekdote von anderen Klein-
formaten niedergeschlagen hat (Kap.  2 und 4). Was, wenn es die Anekdote ge-
rade darauf anlegt, unter Nachahmung anderer, benachbarter Gattungen deren 
ernsthaftes Wesen durch radikale inhaltliche Umwälzung zu karikieren? Damit 
ließe sich – und meines Wissens ist dieser Zusammenhang so noch nicht formu-
liert worden und verdiente deshalb eingehendere Auseinandersetzung – das Ver-
hältnis der Anekdote zur Aitiologie, zum exemplum, zur Chrie, zur Fallgeschichte 
und ähnlichen Miniaturformen als persiflierendes bezeichnen. Es sind also nicht 
(wie von der Forschung versucht) Trennungen, sondern Überlappungen (mit Ge-
nette „Palimpseste“), die die Anekdote in ihrer anderen Kleingattungen ähneln-
den Erscheinung zu implizieren scheint. Gerade zum exemplum ergibt sich darin 
eine untrennbare, aber diskrepante Beziehung: Die Anekdote scheint es zunächst 
nachzubilden, indem sie einen Hauptakteur in ihr Zentrum stellt, konzentriert 
sich jedoch im Folgenden nicht auf eine (un)vorbildliche Eigenschaft oder Tat 
ihres Helden, sondern lenkt die Aufmerksamkeit auf abwegige und unverhoffte 
Details; das ist Q.  Fabius Maximus, dessen rhetorisches facetum mehr zählt als 
die Rückeroberung Tarents (Kap. 6), das ist Dionysios von Syrakus, der nicht als 
Parade-exemplum des bösen Tyrannen, sondern als schrulliger und gewitzter Ver-
ächter der religio vorgeführt wird (Kap. 10), oder Themistokles, der trotz muster-
gültiger memoria sich auf der devianten Suche nach der oblivio befindet (Kap. 3). 
Man könnte in diesen Fällen auch von der Genese der Anekdote aus dem exem­
plum sprechen, die als komische Antwort auf und tangentiale Gegenform zu den 
Narrativen annalistischer, elitärer (Familien-)Traditionen fungiert. 3

Die Anekdote als ‚Wissensform‘ (II)
Als ‚Wissensform‘ mit reduktiven, verdichtenden Qualitäten zeigte sich die Anek­
dote weiterhin in ihrer Erscheinung als mise en abyme, die große Strukturen in sich 
selbst abzubilden vermag (Kap. 17); gerade hier ließ sich auch der einschlägige de-

Monographie Palimpseste. Die Literatur auf zweiter Stufe (v. a. 32–47 sowie 287). Als Beispiel 
für Persiflagen nennt Genette Texte „Nach Art von…“ (44), die „funktionelle Abarten einer 
einzigen, relativ komplexen, aber fast ausschließlich durch die Beschaffenheit der Vorlage 
vorgegebenen Technik (der Imitation) ein[setzen]“ (287); das wäre die Anekdote mit der spie-
lerischen Wiederaufnahme anderer kleiner Formen ‚nach deren spezifischer Art‘. Allerdings 
sind die Übergänge – sowohl in Genettes Begriffsapparat als auch in der von ihm rekonstru-
ierten europäischen Literaturgeschichte – fließend: So erscheint die Persiflage bei Genette 
bisweilen auch als „satirische[s] Pastiche“ (40) oder „komisch-heroische[s] Pastiche“ (ebd.); 
sie seien – weniger differenzierend gesprochen – grundsätzlich auch Formen der (wenn allen 
Abschattierungen übergeordneten) Parodie (ebd.); auch eine Nähe zur Karikatur biete sich 
an (ebd., Fußnote 1).

 3 	 Siehe zu diesem Verhältnis sowie zum Aspekt der Ironisierung auch erneut Wittchows (2021) 
Beitrag „Vom exemplum zur Anekdote?“, v. a. die Unterkapitel „Die Krise der Republik und 
der Untergang des exemplum“ (53–57) und „Die Anekdote als ironisches Zitat des exemplum“ 
(57–64).

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



318 Schluss

finitorische Aspekt der Repräsentanz der Anekdote, der laut Forschung beinahe ei-
ner jeden Anekdote zukommen sollte, auf besondere Weise starkmachen: Gestützt 
auf das offensichtliche Abbildverhältnis zwischen der Anekdote als Mikrotext und 
dem sie umfassenden Makrotext waren sowohl die Ciceronische Dialogtechnik 
(mit ihrer Tagesstruktur, szenisch-natürlichen Lebenswelt, ihrem Gesprächscha-
rakter oder dem dialektischen Aspekt) als auch die einschlägige Methode der 
Skepsis (des wiederholten Hinterfragens, Revidierens, Sich-Enthaltens oder der 
Paradoxie und der Öffnung im Sinne mangelhafter Vollendung) rekonstruierbar. 
Epistemisch (auch zeigend-didaktisch) wurde die Anekdote hier besonders des-
halb, weil sie auf engstem Raum eine Fülle von entscheidenden Informationen be-
reithielt; im Grunde reichte hier – mit Friedrich Nietzsche (und Hans Blumenberg) 
gesprochen – eine einzige Anekdote, um Ciceros philosophische Schriftstellerei 
als Ganze überblicken und verstehen zu können.

Epistemische Qualitäten der Anekdote ließen sich aber auch schon dort fest-
halten, wo ich das Narrativ noch gar nicht unter diese einschlägige Überschrift 
gesetzt hatte. So stand die Anekdote als ein Teil der Ciceronischen facetiae (und die 
facetiae in ihrer Gesamtheit) in den Schriften Cato und Laelius für die Genese eines 
innovativen (römischen) Wissensmodells, das – unter massivem Einfluss dieser 
Darstellungsform – nicht so sehr Theoremen als viel mehr praxisorientierten und 
lebensweltlichen Anweisungen Platz bot; damit ist die Anekdote zugleich Medi-
um eines Wissenstransfers, der Episteme (dort sapientia) in eine nachhaltige Ab-
hängigkeit von ihrer ästhetischen Ausformung setzt (Kap. 6 und 7).

Doch lässt sich diese Funktion der Anekdote als praxeologische und evidente 
Zeigeform wiederum auch auf andere Beispiele beziehen und nicht nur auf die 
– zugunsten einer klaren Gliederung – dort genannten; so musste beispielswei-
se in der Szene zu Zenons catalepsis eine theoretische Erörterung einer einfachen 
Geste mit enormem deiktischen Potenzial weichen. Auch die Urpassage der face­
tiae, meiner Interpretation zufolge Ciceros Grundlegungen zu einer ‚Anekdotolo-
gie‘, baut auf dieselbe Umgewichtung von Theorie auf Praxis; unter Absage an ein 
theoretisches System (ars) werden dort die zu vermittelnden Wissenselemente fast 
ausschließlich anhand von konkreten Beispielnarrativen (natura) gezeigt und ge-
wonnen (Kap. 4). Zugleich entfalten die facetiae (in der beschriebenen Darstellung) 
insbesondere als fester Bestandteil der (Ciceronischen) Rhetorik epistemische 
Relevanz. Der angehende Rhetor (allgemeiner gesprochen aber auch der scriptor) 
erfährt, inwiefern die Anekdote als potenzielles Bauelement alias locus oder ar­
gumentum im Bereich der inventio Eingang in das rhetorische System findet. An-
zuschließen war sie dort jedoch auch an den Bereich der elocutio, da das facetum 
zugleich eine Stilkategorie darstellt. Dies wiederum zeitigt Auswirkungen auf die 
actio selbst, insofern die Anekdote nach den Gesetzen eines spezifischen decorum 
an ein bestimmtes Publikum, spezielle Situationen und Gelegenheiten, aber auch 
an Personen und Themen gebunden ist (Kap. 4 und 5).

Epistemische Generalisierung (und davon ableitbar eine ‚Topisierung‘ oder 
Kategorisierung von Anekdoten) ließ sich im Anschluss daran vor allem anhand 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



319Die Anekdote und andere kleine Formen

von denjenigen Narrativen zeigen, die anonymes und (stereo-)typenhaftes Per-
sonal zur Aufführung bringen: In ihnen tritt besonders häufig der (lakonische) 
Spartaner auf, und die Anekdote reicht in ihrer Gabe zur Metamorphose dabei an 
Sprichwörtliches und Aphoristisches heran; die sich daraus entwickelnde Epis
teme für den verwendenden Redner/scriptor bezüglich des einschlägigen decorum 
beläuft sich vor allem auf eine thematische Abhängigkeit des Narrativs – den Bei-
spielen zufolge auf die Darstellung einer universalen condicio humana (Kap. 8).

Die Anekdote als ‚Nichtwissensform‘ (I)
Die andere Seite der Medaille, die die Anekdote als ‚Nichtwissensform‘ ausstellt, 
zeigte sich vor allem im Zusammenhang mit Ciceros skeptischer Philosophie, die 
sich als Methode jedoch auch auf die Darstellung und Umsetzung seiner Rheto-
riktheorie auswirkt. Komparatistische Anschlussfähigkeit ergab sich dabei vor 
allem an das Œuvre Hans Blumenbergs und seine Philosophie der Nachdenklich­
keit (Kap. 13). Deren gerade durch die Anekdote eröffnete Denkräume ließen sich 
gleich unter mehreren Gesichtspunkten auf Ciceros skeptische Methodik übertra-
gen (Kap. 14–17). Grundsätzlich ist die Anekdote aber als ‚Nichtwissensform‘ nicht 
Form, die kein Wissen zur Verfügung stellt, sondern eine Form, die jedes potenzi-
elle Wissen und seine Geltung infrage stellt und problematisiert, indem sie Über-
schüsse, Alternativen oder Marginalien auftut und damit Wissen immer dynami-
siert (und gerade darin ist sie, wie gesagt, indirekt auch wieder hochepistemisch).

Zunächst ergaben sich Überschneidungen zu Ciceros Vorstellungen von Epis
teme an sich, da für den Skeptiker eine Vollendung von Wissen grundsätzlich 
zweifelhaft ist; dieser Vollendung treten – in einem der Anekdote kongenialen 
Lupenblick – Pluralisierung, Individualisierung und damit auch eine stete Rela-
tivierung von Wissen entgegen. Wissen wird dabei zusätzlich als von Diskursen, 
sozialen Konstellationen und einzelnen Individuen abhängige Größe beschrie-
ben. Insbesondere Ciceros Dialoge, seien sie philosophischer oder rhetoriktheo-
retischer Natur, spiegeln diese Mündlichkeit und Exklusivität sowie den akziden-
tiellen Charakter dieser Wissensgenese wider (eine Handvoll Freunde kommt auf 
dem Land zu Diskussionen zusammen); dies sind Parameter, wie sie auch der 
Anekdote als Wissensmedium entsprechen (Kap. 14). So gesehen ist für den skep-
tischen Cicero Wissen etwas, das sich stets in Bewegung befindet, etwas Kom-
plexes, Instabiles, das sich nicht mit dogmatischen Regeln fassen lässt, sondern 
sich im Gestus der unendlichen Annäherung und Auslotung kontinuierlichen 
Verhandlungen, ja sogar Selbstrevisionen unterziehen muss. Karneades als proto-
typsicher Skeptiker wurde dabei zu einem wiederholten Beispiel einer anekdoti-
schen Figur, die diese Programmatik und Methodik par exellence verkörpert; nicht 
nur epistemisch, sondern auch argumentativ durchbrach er in seinen Narrativen 
(oder die Narrative dank ihm) gegnerische (stoische, alt-akademische) Positionen. 
So ließ sich die Anekdote als ‚Prüferin‘ des Wissens und damit als ein Instrument 
und Element eines dynamischen Wissensmodells etablieren (Kap. 15). Punktuelle 
Ausnahmen wären gleichwohl Phänomene wie die oben beschriebene Fusion der 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



320 Schluss

Anekdote mit anderen ‚stabileren‘ Wissensformen wie der Aitioloige oder der mise 
en abyme (Kap. 18 und 19).

Zum Bild der Anekdote als ‚Dynamisiererin‘ von Wissen gehört zudem ihre 
Erscheinung als Fragment, die, wie ich anhand einiger Beispiele zeigen konnte, 
auch Cicero selbst explizit reflektiert: Das waren Aristoteles oder Theophrast, 
dargestellt in kurzausgeschnittenen Lebensschnipseln, auf der Suche nach dem 
– in komischer Spannung zur kleinen Form der Anekdote – großen Allwissen 
(Kap.  16). Die Anekdote kann also (epistemologisch gesehen) Wissensfragment 
und (erneut parallel dazu argumentativ gesprochen) Einsprengsel und Durchbre-
cherin traditioneller und konventioneller Strukturen sein, die auch darin wieder 
zum Hinterfragen, Nachdenken, Relativieren und Differenzieren von Episteme 
ermahnt. Produktive Spannung und Ausnahmen ergaben sich hierbei vor allem 
mit der narrativen wie bildhaften Dichte und Kompaktheit der Anekdote, die dieser 
Form trotz ihrer Kleinheit etwas immerhin punktuell Abgeschlossenes verleihen. 
Gerade mit den semiotischen Verfahren der De- und Induktion ließ sich die Reprä­
sentanz der Anekdote beweisen und vor allem dort logisch nachvollziehen, wo die 
Anekdote sich einer klaren Verweisstruktur in ihre Kontexte bediente: Das war 
die Anekdote als mise en abyme, die als kompaktes Fragment die gesamte Cicero-
nische Skepsis in ihrer Methodik, Epistemologie und literarischen Ausformung 
zugleich in sich vereinte (Kap. 17).

Als skeptische ‚Nichtwissensform‘ und argumentatives Konternarrativ trat 
die Anekdote vor allem auch in Großkapitel IV auf. So hätte dieses genauso gut 
(wie Kapitel V) unter der Überschrift der Skepsis und der Epistemologie behan-
delt werden können. Eine eigenständige Logik (und daher eigene Position inner-
halb der Gliederung) erhielt es vor allem deswegen, weil sich anhand der dort 
behandelten Schrift De divinatione der definitorische Parameter des Realismus der 
Anekdote abstrahieren und sich das Narrativ so – unabhängig von einem (religi-
ons-)philosophischen – vor allem auch in einem historiographischen Diskurs mit 
den einschlägigen Fragen nach der Faktizität der Anekdote betrachten ließ. Da-
her folgte dort zunächst ein Überblick über die einschlägigen Forschungsbeiträge 
zur Anekdote innerhalb der (literarischen) Geschichtswissenschaft. Die zentralen 
Impulse waren die der bestechenden „Natürlichkeit“ der Anekdote (Monika Flu-
dernik) und des „Realitätseffektes“ (Roland Barthes) und ihr Auftreten als Medi-
um der „counterhistory“ mit der dafür nötigen Prise Subversivität, Marginalität 
und Kontingenz (Catherine Gallagher, Stephen Greenblatt, Joel Fineman); ebenso 
schlossen sich Fragen nach der (eigenen!) Zeitlichkeit der Anekdote fernab großer 
Stränge und durées an (Fernand Braudel) und Beobachtungen zur Repräsentanz der 
Anekdote auf dem Spannungsfeld von Singularität und Exemplarität sowie zu 
ihrer Eignung als Element der Rekonstruktion mikroskopischer sozialgeschicht-
licher Zusammenhänge (Carlo Ginzburg). Ergebnis war es, die Anekdote nicht 
zwischen Fiktionalität und Faktizität zu positionieren, sondern ihr den Maßstab des 
Realismus als einer Form von Fiktion anzulegen (Kap. 9).

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



321Die Anekdote und andere kleine Formen

Die Anekdote als Persiflage anderer kleiner Formen (II)
An diese ‚realistische‘ Komponente der Anekdote ließ sich vor allem deren Ge-
brauch im zweiten Buch der Schrift De divinatione als Medium der rationalen 
Aufklärung anknüpfen, das Marcus Cicero zu einem strategisch eingesetzten 
Konternarrativ zur Durchbrechung der Argumentation seines Bruders Quin-
tus wird; der Clou ist, dass die Anekdote dort nicht nur die ‚un-realistischen‘ 
(d. h. anti-skeptischen und somit zugleich stoischen) Narrative des ersten Buches 
als (epistemologisch) untragbar entlarvt, sondern sich gerade in der Negation 
und Dekonstruktion der als ‚Pseudo-Anekdoten‘ bezeichneten Narrative selbst 
generisch stärkt und sich in die Sphäre des Realismus einschreibt (Kap. 10–12). 
Während die Ereignisse und ihre Deutungen in Form der ‚Pseudo-Anekdote‘ in 
Buch 1 für (stoisches) fatum, causae und necessitas und daher für die Existenz der 
Divination als funktionierendes System stehen, vertritt die Anekdote in Buch 2 
explizit (skeptische) Größen wie Kontingenz oder casus und stellt damit die divina­
tio als überkommenen, inhaltsleeren Komplex aus; die Anekdote wird zu einem 
Kommentar und Korrektiv der ‚Pseudo-Anekdote‘, die in ihrem Realismus ratio-
nalistisch-kühl, aber ebenso karikierend-witzig sowohl die schiere Unmöglich-
keit als auch die banale Möglichkeit und unglaubwürdige Arbitrarität der gegne-
rischen Beispielnarrative aufspürt (Kap. 10). Wieder ließe sich also das Verhältnis 
der Anekdote zu möglichen Konkurrenzformen (hier zur ‚Pseudo‘-Anekdote) als 
ein persiflierendes und hier auch im weitesten Sinne parodistisches weiterden-
ken: Unter ähnlicher (oder gar Beibehaltung der) Form, setzt sie auf überraschen-
de inhaltliche Twists und Innovationen.

Besonders deutlich wird diese ihre Funktion und gewissermaßen partielle Ite-
ration (als Persiflage) in der genauen Verhältnisbestimmung der Argumentation 
des zweiten zu der des ersten Buches der Schrift De divinatione. Die Anekdote greift 
dabei nämlich immer wieder auf den Mechanismus des Paradoxes zurück und 
reizt mit ihren Inhalten und Gedankenspielen konsequent die Ränder des Mögli-
chen und Unmöglichen aus. Sie inszeniert sich selbst als und unterzieht zugleich 
die gegnerischen ‚Pseudo-Anekdoten‘ einer reductio ad absurdum, was erneut für 
die fatale Sprengkraft der Anekdote als argumentatives Bauteil, aber auch für ihre 
Funktion als fundamentale ‚Prüferin‘ des Wissens stehen kann (Kap. 11). Diese 
Überbietungs- oder Übertreibungsstrategie (oder erneut mit Genette gesprochen 
„Palimpsest“-Struktur) ließ sich vor allem anhand des inflationären Gebrauchs 
des Wortes (ad)mirari (und sämtlicher Nebenformen) in der Schrift De divinatio­
ne nachzeichnen. Parallel zur agonalen Doppelstruktur von ‚Pseudo-Anekdote‘ 
und Anekdote etabliert Cicero nämlich das Verhältnis von (‚pseudo‘-)mirabile und 
meta-mirabile. Dieses Verhältnis zeitigt dieselben Mechanismen der Iteration und 
Dekonstruktion: Ciceros Anekdoten wundern sich sozusagen über die (flache, 
wunderlose) Möglichkeit oder die (allzu verwunderliche) Unmöglichkeit und Ar-
bitrarität der Beispielnarrative seines Bruders (Kap. 12). Nur ein ‚korrektes‘ mirari, 
das die bestechende Sphäre des Realismus nicht verlässt, aber durchaus mit der 
Erzeugung von Paradoxien, Aporien oder Absurditäten spielt, kann der Anekdote 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



322 Schluss

als genuine Mirabilität und Auslöser der Nachdenklichkeit inhärent sein, wie ich es 
auch bereits in den definitorischen Kapiteln in Ausblick auf Kapitel IV vorwegge-
nommen habe (Kap. 2–4).

Die Anekdote als ‚Nichtwissensform‘ (II)
Abstrakt betrachtet – und um die Kapitel IV und V zusammenzunehmen – ist die 
Anekdote (über ihre argumentative Funktion hinaus) also auch hier eine Form der 
Destabilisierung von Wissen, die nicht so sehr Wissen erzeugt, als Nichtwissen 
entlarvt, ihr epistemisches Potenzial aber auch so als Bestandteil und Instrument 
eines dynamischen Wissensmodells sichert. Damit ist sie prädestiniert für eine 
Verwendung als skeptisches Medium der Argumentation und Wissensvermitt-
lung und ist zugleich sowohl epistemologisch als auch historiographisch oder re-
ligionsphilosophisch eine Form, die sich der Monodirektionalität, dem teleologi-
schen Determinismus und dem stabilen Dogmatismus der Stoa widersetzt. Es ist 
diese Möglichkeit der Abstrahierung einer zentralen Verwendungsart der Anek
dote, die – wie gesagt, nuanciert und getrennt durch die Gliederung – gerade im 
Rück- und Überblick einen systematischen, werkübergreifenden Einsatz der Anek­
dote bei Cicero in Philosophie und Rhetoriktheorie beweist. Damit einher geht ein 
Bruch mit der reduktionistischen Vorstellung, die Anekdote sei ein Supplement 
der Argumentation, deren Funktion sich vor allem auf Veranschaulichung und 
das Dasein eines Schmuckwerks belaufe. Meine Auswahl und Interpretation Ci-
ceronischer dicta und facta sollte kein bloßes „counting flowers on the wall“ sein. 4 
Bei aller ‚enargetischer‘ Kraft, die diese Erzählform gewiss auch bei Cicero nicht 
vermissen lässt – die Stärken der Anekdote, vor allem als zusammenhängendes 
System und Strategie (ernst) genommen, manifestierten sich genauso in ihrer epis­
temologischen und argumentativen Dimension. Es ist also lohnend, sich dieses 
Narrativ auch über punktuelle Einzelinterpretation hinaus unter der These einer 
logischen Eigen-Struktur- und Netzwerk-Bildung vorzunehmen, wie es mit dem 
systematischen Gebrauch des exemplum, der Metapher, des simile oder Dichterzitats 
(bei Cicero oder anderen antiken Autoren) bereits zur Genüge geschehen ist.

Die facetiae als Ciceros Theorie der Anekdote
Das werkübergreifende System, das damit zutage tritt und von dem ein Strang 
die anti-stoische/skeptische Epistemologie und Argumentationstechnik betrifft, 
verkörpert aber zugleich auch ganz andere Aspekte, die beispielweise eher in eine 
literarisch-poetische Sphäre greifen. So ließ sich entlang des besagten skeptischen 
Stranges und der damit verbundenen Verwendung der Anekdote eine Fiktionali­
tätsdebatte nachzeichnen, innerhalb derer die realistisch-rationale Form der Anek­
dote in (persiflierender) Konkurrenz zu potenziellen Gegenformen auftrat. Dies 
galt im Besonderen für die Schrift De divinatione (sowie Teile von De natura deorum) 
(Kap. 9–12), aber auch für das Verhältnis der Anekdote zur Aitiologie (Kap. 19) 

 4 	 Vgl. dazu erneut Haight (1940) 178 und Fußnote 77, Seite 37, meines Kapitels 2.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



323Die Anekdote und andere kleine Formen

und zu mythischen Erzählformen im Allgemeinen (Kap. 2); entscheidend ist hier 
jedoch die Verknüpfung mit den oft explizit als fiktional gekennzeichneten loci 
des Rhetors, wie es zum Beispiel bei den narrationes und fabellae der facetiae der 
Fall ist (Kap. 4). Mit dieser literarisch-poetischen Dimension lässt sich der Strang 
der Anekdote als skeptischer Form, die nun – wie zuvor Wissen oder die Stich-
haltigkeit einer Argumentation – die Grenzen der Glaubwürdigkeit der Fiktion 
absteckt, auch in Ciceros Rhetoriktheorie einbinden. Die Anekdote als skeptische 
Form, und das ist der letzte große hierzu gehörende ‚Brückenschlag‘ von Kapi-
tel V und IV zum definitorischen Kapitel II, hat ihren genuinen Ursprung bereits 
in Ciceros rhetorischem System, insofern den Beispielen und Kategorien der face­
tiae die mit der Skepsis verwandten Mechanismen der Ambiguität, des (absicht-
lichen) Missverstehens, der Absurdität, Paradoxie oder Ironie genuin eincodiert 
sind. Dies nannte ich dort die Aufführung oder Auslösung einer hermeneutischen 
Krise durch die facetiae/Anekdote und ihre Mirabilität/Nachdenklichkeit (Kap. 4); es 
entspricht der durch das Narrativ provozierten ‚Wissenskrise‘ in Kapitel IV und V.

Diese Facette des skeptischen Stranges, die die facetiae sozusagen als Grundle-
gung und Urprinzip einer theoretischen ‚Anekdotologie‘ mit der m. E. zeitlosen Be-
schreibung der spezifischen Wirkweise des Narrativs etabliert, ist von fundamen-
taler Wichtigkeit für das Verständnis der Form und der Verwendung der Anekdote 
bei Cicero. Er schafft mit der facetiae-Passage trotz der oder gerade durch die Liste 
von unzähligen Beispielen nicht nur konkretes Anschauungsmaterial, sondern 
auch ein theoretisches Grundgerüst, auf welches im Grunde ein/e jede/s facete dic­
tum et factum/Anekdote der Ciceronischen Texte theoretisch zurückgeführt wer-
den kann (Kap. 4). Mein zentrales Anliegen hierbei war es also, die facetiae-Passage 
nicht so sehr als einen der (forensischen) Rhetorik inhärenten Exkurs zu verstehen 
(vgl. Edwin Rabbie, Harold Gotoff, Elaine Fantham, Mary Beard), sondern als eine 
Grundlagenpassage, die auch werk-, genre- und diskursübergreifende Wirkung 
zeitigen kann. Sie ist gleichsam der Schlüssel zur Grundannahme dieser Arbeit, 
d. h. zum Versuch der Beschreibung eines in sich logischen Systems der Anekdo­
tenverwendung bei Cicero in Theorie und Praxis. Dafür standen zum einen die 
exemplarischen close readings der Schriften Cato maior de senectute und Laelius de 
amicitia, die – so meine dortige These – die Theorie der facetiae-Passage systema-
tisch in die Praxis des Textes (als legeres Gespräch) übersetzen (Kap. 6 und 7); zum 
anderen aber bestätigten auch all jene Anekdoten dieses mit der facetiae-Passage ge-
borene System, die gewissermaßen als narrative Inseln und Ableger davon, egal in 
welchem Ciceronischen Text und egal, ob als scheinbar isoliertes Einzelphänomen 
auftretend, indirekten Bezug auf die Kategorie(n) des facetum nahmen (Kap. 4). Ein 
zweites, damit verbundenes Anliegen war es, die facetiae-Passage über ihre Funk-
tionalisierung als Schablone für den Ciceronischen Gebrauch der Anekdote hinaus 
als entscheidenden Meilenstein innerhalb der diachronen Begriffsgeschichte der 
Anekdote zu verstehen, als formenden Impuls also für das spätere, vor allem auch 
literaturübergreifende Verständnis von dieser narrativen Form.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



324 Schluss

Die Anekdote innerhalb des rhetorischen Systems Ciceros:  
Zwischen elocutio, inventio und dispositio
Mit der Besprechung der Ciceronischen facetiae hat sich aber auch ein weiterer 
Strang eröffnet, der der Anekdote bisher selten abgewonnen wurde: nämlich die 
Frage nach einem spezifischen (anekdotischen) Stil und der Versuch, die Anekdo­
te als Stilmerkmal zu begreifen. Als kein völlig eigener, sondern vielmehr kom-
plementärer und im Rückblick vielseitig anschlussfähiger Strang erweist er sich 
insofern, als sich mit den Fragen nach einem Junktim von (anekdotischem) Stil 
und spezifischer persona erneut der Stoiker als diametraler Gegenpol zum Anek-
dotischen zeigte (Kap. 5); nicht nur epistemologisch und argumentativ, sondern 
auch stilistisch gesehen ist die Anekdote (bei Cicero) also etwas Anti-Stoisches. 
Analog dazu ließe sich die Anekdote also auch stilistisch (Kap. 5ff.) dem Skeptiker 
(Kap. 10ff. und 13ff.) zuordnen. Neben diesen vereinheitlichenden Strängen ging 
es mir in den entsprechenden Kapiteln jedoch vor allem um einen besonderen 
Teilaspekt der Ciceronischen anekdotischen Strategie: um das Aufzeigen einer 
systematischen Zu- und Abschreibung der Verwendung der Anekdote durch spe-
zifische Sprecher, also um die These einer individuellen Erzähler- und Figurenge-
staltung qua Anekdote (Kap. 5). Ciceros Darstellung der Person des Älteren Cato 
schien dabei (auch werkübergreifend) am meisten vom Narrativ der Anekdote 
abzuhängen (Kap. 6). Zudem ließen sich so ästhetische Dimensionen der Anek
dote/des facetum nachweisen, die – wie oben aus epistemologischer Perspektive 
bereits betrachtet – erneut über einen rein formalen und stilistischen Aspekt (à la 
ornamentum) hinaus sozusagen auch an der propositionalen Schraube des Textes 
drehen; das war vor allem Laelius’ ‚fazetisches‘ und lebensweltliches filum oratio­
nis mit seiner massiven Teilhabe am dort generierten Wissenskonzept, welches 
Praxiswissen und Knowhow miteinschließt (Kap. 7).

Eine ganz besondere Art von einem weitgreifenden anekdotischen System 
oder Netzwerk ergab sich im besagten Großkapitel III jedoch nicht nur im Blick 
auf die erzählenden Akteure (mit den besagten stilistischen und gestalterischen 
Implikationen), sondern auch auf die anekdoteninhärenten Akteure, die (immer 
wieder) als handelnde Protagonisten auftreten (Kap. 8). Rekapitulieren möchte ich 
dieses System in meiner Zusammenfassung vor allem unter dem Stichwort der 
rhetorischen dispositio, da diese bisher zu kurz und teils nur indirekt oder in Fuß-
noten zur Geltung kam. Die im besagten Kapitel beobachtete Anonymisierung 
bestimmter anekdotischer Figuren (für die facetiae der Siculus, für die Tusculanae 
disputationes die Lacedaemonii) ließ sich nämlich nicht nur als Bereitstellung eines 
generalisierten oder ‚topisierten‘ Wissens fassen (inventio), sondern erlaubte es 
auch, Beobachtungen zu einer spezifischen, auch einem distinkten decorum fol-
genden Positionierung der Anekdote in Zeit und Raum eines Textes einzuleiten 
(dispositio). Zum einen scheinen bestimmte Sprecher, Protagonisten oder auch 
Adressaten (im Sinne von „wenn“ oder „wo“ XY vor XY spricht oder auftritt) den 
Gebrauch von Anekdoten zu favorisieren oder, im Gegenteil, zu verwehren; zum 
anderen (oder zugleich) ist die Verwendung des Narrativs vor allem von bestimm-

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



325Die Anekdote und andere kleine Formen

ten Stoffen und Themen (im Sinne von „wenn“ oder „wo“ XY verhandelt wird) 
abhängig. So zeigten sich (werk- und literaturübergreifend) Textpassagen, die sich 
um den Tod und die ultima verba verschiedener Protagonisten drehten, als beson-
ders anekdotenreich; ebenso Passagen zur condicio humana, deren bevorzugtes 
Medium die (stereo-)typisierte Spartaner-Anekdote war (Kap. 8). Doch auch der 
divinatorische Diskurs mit all seinen Beispielnarrativen war ein für die Anekdote 
prädestinierter (Kap. 9ff.).

Als Ausblick, besonders auf die rhetorische Dimension der dispositio, ließe sich 
hier noch eine ganz neue Struktur zugrunde legen, die wortwörtlich nach der 
Platzierung der Anekdote im Text fragt, also nach den bevorzugten Orten der 
Anekdote über ihren Einsatz in der zentralen argumentatio hinaus. Neigt sie auch 
zu einem Erscheinen an den Enden oder Anfängen von Texten, zum Beispiel in 
Ciceros Proömien (im Sinne einer Aufmerksamkeit erregenden captatio benevolen­
tiae)? Oder zur Zerstreuung des Publikums und somit zur Platzierung in Exkursen 
oder an den Enden von Texten (sozusagen als Retterin der Aufmerksamkeit)? Die-
se Fragen eigneten sich insbesondere für eine komplementäre Studie zur Verwen-
dung der Anekdote in der Praxis der Ciceronischen Rede. Gleichwohl ist schon in 
der Theorie sichtbar, dass die Anekdote bestimmen (Text-)Zeiten- und Orten folgt. 
Verwandt wären hiermit (gerade im Blick auf die Akteure) auch Fragen nach Ort 
und Zeit der Anekdote im (vertexteten) Leben, also ebenso nach Anfang/Geburt, 
Mitte/signifikanten (Wende-)Punkten oder Ende/Tod, wobei vor allem der letztere 
Zeitpunkt mehrmals beobachtbar war. Zwar scheint mir bei Cicero das anekdoti-
sche Interesse selten bis nie ein biographisches zu sein, doch lässt sich vermuten, 
dass Cicero auch indirekt Weichen für die antike Biographik stellte, hält er doch 
etliche Lebensfetzen – zudem von bestimmten wiederkehrenden Figuren – bereit, 
die auf spätere Philosophenviten (Karneades, Simonides etc.) oder auch die kaiser-
zeitliche Biographie Wirkung entfalten konnten; mit Dionysios von Syrakus führt 
Cicero beispielsweise wiederholt eine anekdotische Figur ein, die dafür nahezu 
prototypisch ist.

Die Anekdote und ihr ‚Kosmos‘
Gerade bei der Beobachtung dieser Wiederkehr von bestimmten Protagonisten 
drängte sich immer wieder die Überlegung auf, ob der Anekdote neben eigenen 
Diskursen auch ein ganz eigener Kosmos (vor allem von Figuren, aber auch von 
strukturell wiederholbaren Begebenheiten) gehörte; 5 ähnlich dem relativ stabilen 
Wissensbestand der exempla (jeder weiß, wie sich ein Regulus, wie sich eine Lukre-
zia, wie sich ein Cocles im Medium des exemplum verhalten sollte etc.) oder – mit 
den antiken Poetiken gesprochen – ähnlich dem Mythos, der sich seine Figuren 
zwar flexibel, aber doch mit einem stabilen Kern denkt (jeder weiß, wie sich ein 

 5 	 Bei dem Begriff „strukturell“ denke ich vor allem daran, was Claude Lévi-Strauss (2000) für 
Mythen und ihre Strukturen veranschlagt hat; zu untersuchen wäre demnach, ob sich auch 
eine ‚Struktur der Anekdoten‘ etablieren ließe; vgl. zu einem möglichen Beispiel Fußnote 36, 
Seite 79, des Kapitels 4.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



326 Schluss

Achill, wie ein Odysseus, wie eine Medea verhalten oder eben gestaltet werden 
sollte). In Analogie dazu wäre in Struktur und Kosmos (oder der Parallelwelt) der 
Anekdote Themistokles etwa der kontinuierliche Verfechter der oblivio, Zenon der 
immer wieder Gestikulierende, Thales der Stürzende, Karneades der ewig Ambi-
ge, Dionysios der schrullige Tyrann. Insbesondere die wandernde Anekdote über 
Themistokles, die sich gleich dreimal in Ciceros philosophischem und rhetorik-
theoretischem Werk fassen ließ, zeitigte darin trotz einiger formaler Veränderun-
gen eine Art Stabilisierungsbewegung ihres Wissenselements (Kap. 3). Anekdoten 
können also ihr etymologisches Prädikat des Geheimen und Neuen ganz aufge-
ben und sich qua Iteration zu einem etablierten Netzwerk oder Kosmos struktu-
rieren. Zu einem Kosmos des Wissens, das – tatsächlich am besten mit dem Bild 
der Parallelwelt oder der Subkultur – die Kehrseite ‚großer Geschichte‘ abbildet, 
zugänglich macht und als Kehrseite den großen Strang des Recto kontinuierlich 
begleitet, umschlingt, durchsetzt und bisweilen verdeckt. Anekdoten, das sind 
die Ausschläge eines Seismographen der Geschichte entlang der sonst erdbeben-
losen teleologischen Linie, Ausschläge und Wellen aber eher nach unten, ins Un-
scheinbare und vermeintlich Unwichtige; die großen Events haben, so scheint es, 
im Gegensatz zu ihr alle Unmittelbarkeit der Aufzeichnung verloren und sich der 
einebnenden Linie gefügt. Das Interessante im Vergleich zur Linie der Ereignisge-
schichte, zum Netzwerk des Mythos, aber auch zu dem des exemplum ist, dass der 
anekdotische Wissensbestand – gerade unter der Möglichkeit der Beibehaltung 
des etymologischen Deckmantels des Geheimen – nahezu beliebig erweiterbar ist, 
ja gerade darin eine unerschöpfliche Quelle besitzt.

Diskurs-, Struktur-, Kosmos-, Figuren- oder thematisches System und gerade 
der fest etablierte Bestand von wandernden Anekdoten, welche allesamt die sys­
tematische Untersuchung der Anekdote bei Cicero zu Tage gefördert hat, müssen 
nachgerade zu einer komplementären Untersuchung der rhetorischen Praxis und 
der Ciceronischen Briefe, aber auch zu einer Studie der Rezeption der Anekdote 
anstoßen, die von Ciceros Vorgängern bis zu seinen Nachfolgen reicht. Erst so las-
sen sich Linien, Strukturen und Netzwerke erkennen, die sich noch weiter als auf 
den Aspekt des Werkübergreifenden erstrecken, und die anekdotischen Wissens-
bestände als mächtige, autorenunabhängige ‚Konkurrenzsysteme‘ begreifen. Au-
ßerdem sollte dies ebenso Ansporn sein zu analogen systematischen Studien zur 
Verwendung der Anekdote in der Historiographie oder den Naturwissenschaften, 
um das Narrativ in seiner spezifischen antiken Erscheinung (auch im Sinne einer 
genaueren Definition) sowohl formal als auch inhaltlich, strukturell, funktionell 
oder seine Wirkweise betreffend besser ausloten und so einen stärkeren Beitrag 
zur Gattungsgeschichte der Anekdote liefern zu können, die, wie gesagt, wenn 
schon nicht begrifflich, so doch konzeptuell noch stärker vor Prokop ansetzen sollte 
(Kap. 2) und deshalb nicht immer eine „chronique scandaleuse“ sein muss.

*

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



VII

Anhang

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



Literaturverzeichnis

Primärliteratur – Texte der Antike
Aristophanes. Clouds. Edited with Introduction and Commentary, ed. Dover, K. J., Oxford 1968.
Aristotelis De arte poetica liber, ed. R. Kassel, Oxford 1965.
Aristotelis Metaphysica, ed. W. Jaeger, Oxford 1957.
Marci Tulli Ciceronis scripta quae manserunt omnia. Fasc. 42. Academicorum reliquiae cum Lucullo, 

ed. O. Plasberg, Stuttgart/Leipzig 21996.
Marci Tulli Ciceronis scripta quae manserunt omnia. Fasc. 46. De divinatione. De fato. Timaeus, ed. 

W. Ax (post O. Plasberg), Stuttgart 1965.
Marci Tulli Ciceronis De finibus bonorum et malorum libri quinque, ed. L. D. Reynolds, Oxford 

1994.
Cicero. De inventione. De optimo genere oratorum. Topica, ed. and trans. H. M. Hubbell, Cam-

bridge (Mass.)/London 1949.
Marci Tulli Ciceronis scripta quae manserunt omnia. Fasc. 45. De natura deorum, ed. W. Ax (post 

O. Plasberg), Berlin/New York 2008.
Cicero in Twenty-Eight Volumes (vol. XIX). De Natura Deorum. Academica, ed. and trans. 

H. Rackham, Cambridge (Mass.)/London 61972.
Marci Tulli Ciceronis De officiis, ed. M. Winterbottom, Oxford 1994.
Cicero in Twenty-Eight Volumes (vol. IV). De Oratore. Book III. De Fato. Paradoxa Stoicorum. De 

Partitione Oratoria, ed. and trans. H. Rackham, Cambridge (Mass.)/London 41968.
Marci Tulli Ciceronis De re publica. De legibus. Cato maior de senectute. Laelius de amicitia, ed. 

J. G. F Powell, Oxford 2006.
Marci Tulli Ciceronis Epistulae. Vol. II. Epistulae ad Atticum, ed. L. C. Purser, Oxford 1958.
Marci Tulli Ciceronis Rhetorica. Tomus I. Libros De oratore tres continens, ed. A. S. Wilkins, Ox-

ford 1979.
Marci Tulli Ciceronis Rhetorica. Tomus II. Brutus. Orator. De optimo genere oratorum. Partitiones 

oratoriae. Topica, ed. A. S. Wilkins, Oxford 1982.
Marci Tulli Ciceronis scripta quae manserunt omnia. Fasc. 44. Tusculanae disputationes, ed. M. Poh

lenz, Stuttgart 21967.
Merklin (2010) = Marcus Tullius Cicero. De oratore. Über den Redner. Lateinisch/Deutsch. Über­

setzt und herausgegeben von H. Merklin, Stuttgart 2010.
Plasberg (1996) = Marci Tulli Ciceronis scripta quae manserunt omnia. Fasc. 42. Academicorum 

reliquiae cum Lucullo, ed. O. Plasberg, Stuttgart/Leipzig 21996.
Platonis Opera. Tomus I tetralogias I–II continens. Euthyphro. Apologia Socratis. Crito. Phaedo. 

Cratylus. Theaetetus. Sophista. Politicus, ed. J. Burnet, Oxford 1977.
Plutarch’s Lives with an English Translation by B. Perrin in Eleven Volumes. VII. Demosthenes and 

Cicero. Alexander and Caesar, ed. E. H. Warmington et al., London 1967.
Rackham (1972) = Cicero in Twenty-Eight Volumes (vol. XIX). De Natura Deorum. Academica, ed. 

and trans. H. Rackham, Cambridge (Mass.)/London 61972.
C.  Suetoni Tranquilli De vita Caesarum libros VIII et De grammaticis et rhetoribus librum, ed. 

R. A. Kaster, Oxford 2016.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



330 Anhang

Primärliteratur – Texte der Frühen Neuzeit und Moderne
Benjamin (1955): Walter Benjamin. Schriften. Band II., ed. Th. W. Adorno u. G. Adorno, Frank-

furt am Main 1955.
Blumenberg  (1981): Blumenberg,  H., Nachdenklichkeit. Dankrede, Deutsche Akademie für 

Sprache und Dichtung. Jahrbuch II/1980 (1981) 57–61.
Blumenberg (1983a): Blumenberg, H., Glossen zu Anekdoten, Akzente 30.1 (1983) 28–41.
Blumenberg (1983b): Blumenberg, H., Wolf und Lamm. Vier Glossen zur Fabel, Akzente 30.5 

(1983) 389–392.
Blumenberg  (1984): Blumenberg,  H., Verfehlungen. Glossen zu Anekdoten, Akzente 31.5 

(1984) 390–396.
Blumenberg (1987a): Blumenberg, H., Das Lachen der Thrakerin. Eine Urgeschichte der Theorie, 

Frankfurt am Main 1987.
Blumenberg (1987b): Blumenberg, H., Die Sorge geht über den Fluss, Frankfurt am Main 1987.
Blumenberg (1988): Blumenberg, H., Nächtlicher Anstand. Glossen zu Anekdoten, Akzente 

35.1 (1988) 42–55.
Blumenberg (2014): Blumenberg, H., Schiffbruch mit Zuschauer. Paradigma einer Daseinsmeta­

pher, Frankfurt am Main 62014.
Blumenberg (2017): Blumenberg, H., Arbeit am Mythos, Frankfurt am Main 52017.
Brecht (1963): Brecht, B., Schriften zum Theater I. 1918–1933. Augsburger Theaterkritiken. Über 

das alte Theater. Der Weg zum zeitgenössischen Theater, Frankfurt am Main 1963.
Dostojewskij (2015): Dostojewskij, F., Der Idiot, Frankfurt am Main 102015.
Frisch (2014): Frisch, M., Tagebuch. 1946–1949, Frankfurt am Main 2014.
Goethe (2008): Goethe, J. W., Faust. Der Tragödie Erster Teil, Stuttgart 2008.
Les Essais de Michel de Montaigne, ed. P. Villey et al., Paris 31978.
Nabokov (2011): Nabokov, V., Ada or Ardor: A Family Chronicle, London 2011.
Nabokov (2016): Nabokov, V., Pnin, London 2016.
Nietzsche (1954): Friedrich Nietzsche. Werke in drei Bänden. 3. Band, ed. K. Schlechta, Mün-

chen 1954.
Novalis (1978): Novalis. Werke, Tagebücher und Briefe Friedrich von Hardenbergs. Bd. 2. Das phi­

losophisch-theoretische Werk, ed. H.-J. Mähl, München/Wien 1978.
Pessoa (2006): Pessoa, F., Livro do desassossego. Composto por Bernardo Soares, ajudante de guar­

da-livros na cidade de Lisboa, São Paulo 2006.
Pirandello (2018): Pirandello, L., L’umorismo, Florenz 2018.
Sciascia (2012): Sciascia, L., Occhio di capra, Mailand 2012.

Sekundärliteratur
Abiven (2015): Abiven, K., L’Anecdote ou la fabrique du petit fait vrai. De Tallemant des Réaux à 

Voltaire (1650–1750), Paris 2015.
Achard (1999): Achard, G., Les proverbes dans l’œuvre de Cicéron, in: Biville, F. (Hg.), Pro­

verbes et sentences dans le monde romain: actes de la table ronde du 26 novembre 1997, Paris 
1999, 91–104.

von Albrecht (1973): Albrecht, M. von, s. v. M. Tullius Cicero: Sprache und Stil, in: Ziegler, K. 
et al. (Hgg.), Paulys Realencyclopädie der classischen Altertumswissenschaft. Supplementband 
XIII, Stuttgart 1973, 1237–1347.

Algra (1997): Algra, K. A., Chrysippus, Carneades, Cicero: The Ethical Divisions in Cicero’s 
Lucullus, in: Inwood, B./Mansfeld, J. (Hgg.), Assent and Argument. Studies in Cicero’s Aca-
demic Books. Proceedings of the 7th Symposium Hellenisticum (Utrecht, August 21–25, 1995), 
Leiden u. a. 1997, 107–139.

Allen (1994): Allen, J., Academic Probabilism and Stoic Epistemology, CQ 44.1 (1994) 85–113.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



331Literaturverzeichnis

Allen (1997): Allen, J., Carneadean Argument in Cicero’s Academic Books, in: Inwood, B./
Mansfeld, J. (Hgg.), Assent and Argument. Studies in Cicero’s Academic Books. Proceedings 
of the 7th Symposium Hellenisticum (Utrecht, August 21–25, 1995), Leiden u. a. 1997, 217–256.

Alverdes/Rinn  (1967): Alverdes, P./Rinn, H., Deutsches Anekdotenbuch. Eine Sammlung von 
Kurzgeschichten aus vier Jahrhunderten, München 51967.

Annas (2008): Annas, J., The Sage in Ancient Philosophy, in: Alesse, F. et al. (Hgg.), Anthro­
pine Sophia. Studi di filologia e storiografia filosofica in memoria di Gabriele Giannantoni, Nea-
pel 2008, 11–27.

Arrighetti (2007): Arrighetti, G., Anekdote und Biographie. μάλιστα τὸ μικρὸν φυλάττειν, 
in: Erler, M./Schorn, S. (Hgg.), Die griechische Biographie in hellenistischer Zeit. Akten des 
internationalen Kongresses vom 26.–29. Juli 2006, Würzburg 2007, 79–100.

Arweiler (2012): Arweiler, A., Cicero rhetor. Die Partitiones oratoriae und das Konzept des ge­
lehrten Politikers, Berlin/New York 2012.

Asper  (2011): Asper, M., ‘Frame Tales’ in Ancient Greek Science Writing, in: Pohl, K.-H./
Wöhrle, G. (Hgg.), Form und Gehalt in Texten der griechischen und der chinesischen Philoso­
phie, Stuttgart 2011, 91–112.

Asper  (2013a): Asper,  M., Narratives in (Late-Antique) Commentary, in: Erler,  M./Heß-
ler, J. E. (Hgg.), Argument und literarische Form in antiker Philosophie, Berlin 2013, 435–456.

Asper (2013b): Asper, M., Minding the Gap: Aetiology and (False) Closure, in: Grewing, F. 
et. al. (Hgg.), The Door Ajar. False Closure in Greek and Roman Literature and Art, Heidelberg 
2013, 63–82.

Asper (2020): Asper, M., Storytelling in Greek Law Courts, in: Ders. (Hg.), Thinking in Cases. 
Ancient Greek and Imperial Chinese Case Narratives, Berlin/Boston 2020, 49–66.

Assmann (1999): Assmann, A., Erinnerungsräume. Formen und Wandlungen des kulturellen Ge­
dächtnisses, München 1999.

Assmann (2016): Assmann, A., Formen des Vergessens, Göttingen 2016.
Assmann (1992): Assmann, J., Das kulturelle Gedächtnis. Schrift, Erinnerung und politische Iden­

tität in frühen Hochkulturen, München 1992.
Auerbach (1946): Auerbach, E., Mimesis. Dargestellte Wirklichkeit in der abendländischen Litera­

tur, Bern 1946.
Badura (2019): Badura, Ch., Ovids Fasti und das kulturelle Wissen des römischen Kalenders (als 

Dissertationsschrift eingereicht an der FU Berlin, 2019).
Badura/Möller  (2019): Badura,  Ch./Möller,  M., Authorship in Classical Rome, in: Berens-

meyer, I./Buelens, G./Demoor, M. (Hgg.), The Cambridge Handbook of Literary Authorship, 
Cambridge 2019, 65–81.

Bachtin (2015): Bachtin, M., Die Ästhetik des Wortes. Aus dem Russischen übersetzt von R. Grübel 
und S. Reese, Frankfurt am Main 92015.

Bal (1978): Bal, M., Mise en abyme et iconicité, Littérature 29 (1978) 116–128.
Baraz (2004): Baraz, Y., Prosimus Aliquid Civibus Nostris Otiosi. The Cultural Contribution of 

Cicero’s Philosophy, ProQuest Dissertations Publishing 2004.
Barthes (1967): Barthes, R., Le discours de l’histoire, Social Science Information 6.4 (1967) 63–75.
Barthes (1968): Barthes, R., L’effet de réel, Communications 11.1 (1968) 84–89.
Barthes (1980): Barthes, R., La chambre claire. Note sur la photographie, Paris 1980.
Beard (1986): Beard, M., Cicero and Divination: The Foundation of a Latin Discourse, JRS 76 

(1986) 36–46.
Beard (2014): Beard, M., Laughter in Ancient Rome. On Joking, Tickling, and Cracking up, Berke-

ley u. a. 2014.
Becker-Sawatzky (2021): Becker-Sawatzky, M., Anekdoten im frühneuzeitlichen Kunstdis-

kurs. Kontexte und Funktionen am Beispiel akademischer Zirkel in Rom und Paris, in: 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



332 Anhang

Grandl, M./Möller, M. (Hgg.), Wissen en miniature. Theorie und Epistemologie der Anekdo­
te, Wiesbaden 2021, 227–279.

Benne (2009): Benne, Ch., Philologie und Skepsis, in: Schwindt, J. P. (Hg.), Was ist eine philo­
logische Frage?, Frankfurt am Main 2009, 192–210.

van den Berg  (2019): Berg, Ch. S. van den, The Invention of Literary History in Cicero’s 
Brutus, CPh 114.4 (2019) 573–603.

Berthold (1965): Berthold, H., Die Gestalt des Themistokles bei M. Tullius Cicero, Klio 43 
(1965) 38–48.

Blänsdorf (1991): Blänsdorf, J., ›Augurenlächeln‹ – Ciceros Kritik an der römischen Mantik, 
in: Wißmann, H. (Hg.), Zur Erschließung von Zukunft in den Religionen. Zukunftserwartung 
und Gegenwartsbewältigung in der Religionsgeschichte, Würzburg 1991, 46–65.

van der Blom (2007): Blom, H. van der, Graecophile or Graecophobe? Cicero’s Choice be
tween Greek and Roman Exempla, The Classical Outlook 84.4 (2007) 157–162.

van der Blom (2010): Blom, H. van der, Cicero’s Role Models. The Political Strategy of a Newco­
mer, Oxford 2010.

Bloomer (1997): Bloomer, W. M., Latinity and Literary Society at Rome, Philadelphia 1997.
Bohrer (1981): Bohrer, K. H., Plötzlichkeit. Zum Augenblick des ästhetischen Scheins, Frankfurt 

am Main 1981.
Bons (2003): Bons, J. A. E., s. v. Aetiologia, in: Ueding, G. (Hg.), Historisches Wörterbuch der 

Rhetorik. Bd. 1. A–Bib, Berlin/Boston 2003, 203–209.
Bosman (2007): Bosman, P. R., King Meets Dog: The Origin of the Meeting between Alexan-

der and Diogenes, Acta Classica 50 (2007) 51–63.
Bourdieu (1997): Bourdieu, P., Der Tote packt den Lebenden. Schriften zu Politik & Kultur 2. Hg. 

von M. Steinrücke. Aus dem Französischen von J. Bolder, Hamburg 1997.
Braudel (1969): Braudel, F., Écrits sur l’histoire, Paris 1969.
Braudel (1998): Braudel, F., Das Mittelmeer und die mediterrane Welt in der Epoche Philipps II. 

1. Band. Übersetzt von G. Osterwald, Frankfurt am Main 1998.
Bringmann (1971): Bringmann, K., Untersuchungen zum späten Cicero, Göttingen 1971.
Burkert  (2005): Burkert,  W., Signs, Commands, and Knowledge: Ancient Divination be

tween Enigma and Epiphany, in: Johnston, S. I. (Hg.), Mantikê. Studies in Ancient Divina­
tion, Leiden 2005, 29–49.

Burnyeat (1980): Burnyeat, M., Can the Sceptic Live his Scepticism?, in: Schofield, M. et al. 
(Hgg.), Doubt and Dogmatism. Studies in Hellenistic Epistemology, Oxford 1980, 20–54.

Burnyeat (1983): Burnyeat, M., The Skeptical Tradition, Berkeley 1983.
Burnyeat (1997): Burnyeat, M., Antipater and Self-Refutation: Elusive Arguments in Cicero’s 

Academica, in: Inwood,  B./Mansfeld,  J. (Hgg.), Assent and Argument. Studies in Cicero’s 
Academic Books. Proceedings of the 7th Symposium Hellenisticum (Utrecht, August 21–25, 
1995), Leiden u. a. 1997, 277–310.

Butler (2015): Butler, Sh., The Ancient Phonograph, New York 2015.
Calcò (2018): Calcò, V., Oltre il topos letterario: il locus amoenus come spazio vissuto nei dia-

loghi ciceroniani, Ciceroniana on line 2.2 (2018) 207–228.
Cancik-Kirschbaum/Traninger  (2015): Cancik-Kirschbaum,  E./Traninger,  A., Institution – 

Iteration – Transfer. Zur Einführung, in: Dies. (Hgg.), Wissen in Bewegung. Institution – 
Iteration – Transfer, Wiesbaden 2015, 1–13.

Cappello (2019): Cappello, O., The School of Doubt. Skepticism, History and Politics in Cicero’s 
Academica, Leiden 2019.

Carsana/Schettino (2019): Carsana, Ch./Schettino, M. T., De la réalité factuelle à la construc-
tion historiographique: la figure de Caton l’Ancien, L’Antiquité Classique 88 (2019) 69–101.

Casamento (2004): Casamento, A., ‘Parlare e lagrimar vedrai insieme’. Le lacrime dell’oratore, 
in: Petrone, G. (Hg.), Le passioni della retorica, Palermo 2004, 41–62.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



333Literaturverzeichnis

Ceaicovschi (2008): Ceaicovschi, K. R., (Re)Constructing Cato Maior: A Literary Assessment of 
the Reception of Cato the Elder in the Works of Cicero, Livy, and Aulus Gellius, ProQuest Dis-
sertations Publishing 2008.

Chalkomatas (2007): Chalkomatas, D., Ciceros Dichtungstheorie. Ein Beitrag zur Geschichte der 
antiken Literaturästhetik, Berlin 2007.

Ciafardone (2017): Ciafardone, G., Cicerone e l’esistenza divina: qualche appunto su De di­
vinatione 2.41, Prometheus 43 (2017) 97–111.

Ciafardone (2018a): Ciafardone, G., Cicerone, gli Stoici e il linguaggio sorvegliato: la censura 
di Balbo in De natura deorum 2, 138, Prometheus 44 (2018) 141–148.

Ciafardone (2018b): Ciafardone, G., Il De divinatione ciceroniano e la polemica di Carneade 
contro la divinazione, Acme 71.2 (2018) 65–82.

Cicu (2000): Cicu, L., Cicerone e il prepon, Paideia. Rivista Letteraria di Informazione Bibliografica 
55 (2000) 123–162.

Citroni Marchetti  (2008): Citroni Marchetti,  S., Tiberio Gracco, Cornelia e i due serpenti 
(Cic. div. 1, 36; 2, 62; Val. Max. 4, 6, 1; Plut. Ti. Gracch. 1, 4 s.; Plin. nat. 7, 122), Materiali e 
discussioni 60 (2008) 39–68.

Coleman-Norton (1948): Coleman-Norton, P. R., Resemblances between Cicero’s Cato Maior 
and Laelius, The Classical Weekly 41.14 (1948) 210–216.

Cooper (2004): Cooper, J. M., Arcesilaus: Socratic and Sceptic, in: Karasmanis, V. (Hg.), So­
crates: 2400 years since his death, Athen 2004, 401–414.

Corbeill (2004): Corbeill, A., Nature Embodied. Gesture in Ancient Rome, Princeton/Oxford 2004.
Corbeill (2012): Corbeill, A., Cicero and the Etruscan Haruspices, Papers of the Langford Latin 

Seminar 15 (2012) 243–266.
Corbeill  (2013): Corbeill,  A., Cicero and the Intellectual Milieu of the Late Republic, in: 

Steel, C. (Hg.), The Cambridge Companion to Cicero, Cambridge 2013, 9–24.
Dällenbach (1977): Dällenbach, L., Le récit spéculaire. Essai sur la mise en abyme, Paris 1977.
Darab (2020): Darab, Á., The Anecdotal Narration and Encyclopedic Thought of Pliny the Elder’s 

Naturalis Historia, Newcastle upon Tyne 2020.
DeFilippo (2000): DeFilippo, J. G., Cicero vs. Cotta in De natura deorum, Ancient Philosophy 

20.1 (2000) 169–187.
Del Bello  (2007): Del Bello, D., Forgotten Paths. Etymology and the Allegorical Mindset, Was-

hington D. C. 2007.
Denyer  (1985): Denyer,  N., The Case against Divination: An Examination of Cicero’s De 

divinatione, PCPhS 31 (1985) 1–10.
Derrida (1968): Derrida. J., La différance, in: Foucault, M. (Hg.), Théorie d’ensemble, Paris 1968, 

41–66.
Derrida (2001): Derrida. J., Limited Inc. Aus dem Französischen von W. Rappl unter Mitarbeit von 

D. Travner, Wien 2001.
Dibbern (2015): Dibbern, C. H., As virtudes da narratio no De oratore de Cícero, Letras Clás­

sicas 19.2 (2015) 55–68.
Dilcher (2009): Dilcher, R., Über die Charaktere und die dichterische Begabung (Kap. 15–

18), in: Höffe, O. (Hg.), Aristoteles. Poetik, Berlin 2009, 159–176.
Disler (2004): Disler, C. A., Cicero and Translation in the Summer of 45 BCE. A Study of De Finibus, 

Academica Posteriora, Tusculanae Disputationes, ProQuest Dissertations Publishing 2004.
Doderer (1973): Doderer, K., Die Kurzgeschichte in Deutschland, Darmstadt 1973.
Dorothée (2014): Dorothée, S., « Signum » et « significare » dans le vocabulaire de la divi-

nation : du signe au présage, in: Guillaumont, F./Roesch, S. (Hgg.), La divination dans la 
Rome antique, Paris 2014, 15–28.

Dorson et al. (2020): Dorson, J. et al. (Hgg.), Anecdotal Modernity. Making and Unmaking His­
tory, Berlin/Boston 2020.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



334 Anhang

Dugan (2005): Dugan, J., Making a New Man. Ciceronian Self-Fashioning in the Rhetorical Works, 
Oxford 2005.

Dugan (2013): Dugan, J., Cicero’s Rhetorical Theory, in: Steel, C. (Hg.), The Cambridge Compa­
nion to Cicero, Cambridge 2013, 25–40.

Dunsch (2012): Dunsch, B., Homo an liber? Zur Ethik des Scherzens in Cicero, De off. 1, 103f., 
Hyperboreus 18.1 (2012) 87–106.

Dyck (1996): Dyck, A. R., A Commentary on Cicero, De Officiis, Ann Arbor 1996.
Dyck (2003): Dyck, A. R., Cicero. De Natura deorum. Liber 1, Cambridge 2003.
Eco (1988): Eco, U., An Ars oblivionalis? Forget it!, PMLA 103.3 (1988) 254–261.
Eming/Quenstedt/Renz (2018): Eming, J./Quenstedt, F./Renz, T., Das wunderbare als Kon-

figuration des Wissens – Grundlegungen zu einer Epistemologie, Working Paper des SFB 
980 Episteme in Bewegung 12/2018, Freie Universität Berlin.

Engels (2009): Engels, D., Der Hahn des Honorius und das Hündchen der Aemilia. Zum 
Fortleben Heidnischer Vorzeichenmotivik bei Prokop, A&A 55 (2009) 118–129.

Fantham (2004): Fantham, E., The Roman World of Cicero’s De Oratore, Oxford 2004.
Fantuzzi/Wittenburg (1996): Fantuzzi, M./Wittenburg, A., s. v. Aitiologie, in: Cancik, H. et 

al. (Hgg.), Der Neue Pauly. Enzyklopädie der Antike. Bd. 1. A–Ari, Stuttgart/Weimar 1996, 
369–371.

Farrell (1997): Farrell, J., The Phenomenology of Memory in Roman Culture, CJ 92.4 (1997) 
373–383.

Feddern (2018): Feddern, S., Die Rezeption des antiken Fiktionalitätsdiskurses durch den 
spanischen Humanisten Juan Luis Vives, Gymnasium 125.4 (2018) 327–354.

Feeney (2016): Feeney, D., Beyond Greek. The Beginnings of Latin Literature, Cambridge (Mass.)/
London 2016.

Feldherr  (2003): Feldherr,  A., Cicero and the Invention of Literary History, in: Eigler,  U. 
(Hg.), Formen römischer Geschichtsschreibung von den Anfängen bis Livius. Gattungen, Auto­
ren, Kontexte, Darmstadt 2003, 196–212.

Fellner/Grandl (2021), Fellner, I./Grandl, M., Inszenierte Negation, inszeniertes Nicht-Wis-
sen, in: Dadaş, Ş./Vogel, Ch., Dynamiken der Negation. (Nicht)Wissen und negativer Transfer 
in vormodernen Kulturen, Wiesbaden 2021, 187–214.

Fineman  (1989): Fineman,  J., The History of the Anecdote: Fiction and Fiction, in: Vee-
ser, H. A. (Hg.), The New Historicism, New York 1989, 49–76.

Fischer (2013): Fischer, S. L., “Que sçay-je / Que sais-je?” Montaigne, Knowing, and Gestalt, 
Gestalt Review 17.1 (2013) 2–5.

Fleck (1980): Fleck, L., Entstehung und Entwicklung einer wissenschaftlichen Tatsache. Einfüh­
rung in die Lehre vom Denkstil und Denkkollektiv, Frankfurt am Main 1980.

Fleck (1993): Fleck, M., Cicero als Historiker, Stuttgart 1993.
Fleming (2011): Fleming, P., The Perfect Story: Anecdote and Exemplarity in Linnaeus and 

Blumenberg, Thesis Eleven 104.1 (2011) 72–86.
Fleming  (2012): Fleming,  P., On the Edge of Non-Contingency: Anecdotes and the Life-

world, Telos 158 (2012), 21–35.
Fludernik (1996): Fludernik, M., Towards a ‘Natural’ Narratology, London/New York 1996.
Formarier (2018): Formarier, M., La narratio chez Cicéron doit-elle être brève pour persua-

der?, Interférences 10 (2018) 1–24.
Formisano (2017): Formisano, M., Fragile Expertise and the Authority of the Past: ‘The Ro-

man Art of War’, in: König, J./Woolf, G. (Hgg.), Authority and Expertise in Ancient Scientific 
Culture, Cambridge 2017, 129–152.

Fott (2012): Fott, D., The Politico-Philosophical Character of Cicero’s Verdict in De Natura 
Deorum, in: Nicgorski, W. (Hg.), Cicero’s Practical Philosophy, Notre Dame 2012, 152–180.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



335Literaturverzeichnis

Foucault (2012a): Foucault, M., Die Regierung des Selbst und der anderen. Vorlesung am Collège de 
France 1982/83. Aus dem Französischen von J. Schröder, Frankfurt am Main 2012.

Foucault (2012b): Foucault, M., Der Mut zur Wahrheit. Die Regierung des Selbst und der anderen 
II. Vorlesung am Collège de France 1983/84. Aus dem Französischen von J. Schröder, Frankfurt 
am Main 2012.

Foucault  (2019a): Foucault,  M., Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissen­
schaft. Aus dem Französischen von U. Köppen, Frankfurt am Main 2019.

Foucault (2019b): Foucault, M., Sexualität und Wahrheit. Bd. 1. Der Wille zum Wissen. Übersetzt 
von U. Raulff und W. Seitter, Frankfurt am Main 2019.

Fox (2007): Fox, M., Cicero’s Philosophy of History, Oxford 2007.
Franchis (2008): Franchis, M. de, Caton et le plaisir dans le Cato Maior: un visage paradoxal 

de Caton l’Ancien?, in: Galand-Hallyn, P. et al. (Hgg.), Le plaisir dans l’Antiquité et à la Re­
naissance, Turnhout 2008, 395–406.

Fraser (1990): Fraser, N., Rethinking the Public Sphere. A Contribution to the Critique of 
Actually Existing Democracy, Social Text 25/26 (1990) 56–80.

Fuhrmann (1995): Fuhrmann, M., Persona, ein römischer Rollenbegriff, in: Marquard, O./
Stierle, K. (Hgg.), Identität, München 1979, 122–137.

Gärtner (1996): Gärtner, H. A., s. v. Anekdote, in: Cancik, H. et al. (Hgg.), Der Neue Pauly. 
Enzyklopädie der Antike. Bd. 1. A–Ari, Stuttgart 1996, 697–698.

Gärtner  (2005): Gärtner, U., Cicero und die Geschichtsschreibung, Potsdamer Lateintage 1 
(2005) 21–52.

Galand-Hallyn (1994): Galand-Hallyn, P., Le reflet des fleurs: description et métalangage poétique 
d’Homère à la Renaissance, Genf 1994.

Gallagher (2001): Gallagher, C., Counterhistory and the Anecdote, in: Dies./Greenblatt, S. 
(Hgg.), Practicing New Historicism, Chicago/London 2001, 49–74.

Gallagher/Greenblatt (2001): Gallagher, C./Greenblatt, S., Introduction, in: Dies. (Hgg.), Prac­
ticing New Historicism, Chicago/London 2001, 1–19.

Gallop (2002): Gallop, J., Anecdotal Theory, Durham 2002.
Genette  (2001): Genette,  G., Mimologiken. Reise nach Kratylien. Aus dem Französischen von 

M. v. Killisch-Horn, Frankfurt am Main 2001.
Genette (2018): Genette, G., Palimpseste. Die Literatur auf zweiter Stufe, Frankfurt am Main 82018.
Gigon (1995): Gigon, O., s. v. Anekdote, in: Andresen, C. et al. (Hgg.), Lexikon der Alten Welt. 

Bd. 1. A commentariis–Gynaikonomen, Augsburg 1995, 160–161.
Gildenhard (2013): Gildenhard, I., Cicero’s Dialogues: Historiography Manqué and the Evi-

dence of Fiction, in: Föllinger, S./Müller, G. M. (Hgg.), Der Dialog in der Antike. Formen und 
Funktionen einer literarischen Gattung zwischen Philosophie, Wissensvermittlung und dramati­
scher Inszenierung, Berlin/Boston 2013, 235–274.

Gill (1988): Gill, Ch., Personhood and Personality: The Four-Personae Theory in Cicero, De 
Officiis I, Oxford Studies in Ancient Philosophy 6 (1988) 169–199.

Ginzburg (2002): Ginzburg, C., I benandanti. Stregoneria e culti agrari tra Cinquecento e Seicento, 
Turin 2002.

Ginzburg (2011): Ginzburg, C., Der Käse und die Würmer. Die Welt eines Müllers um 1600. Aus 
dem Italienischen von K. F. Hauber, Berlin 2011.

Glucker (1995): Glucker, J., Probabile, Veri Simile and Related Terms, in: Powell, J. G. F. (Hg.), 
Cicero the Philosopher. Twelve Papers, Oxford 1995, 115–143.

Glucker  (2012): Glucker,  J., Cicero’s Remarks on Translating Philosophical Terms – Some 
General Problems, in: Ders./Burnett, Ch. (Hgg.), Greek into Latin from Antiquity until the 
Nineteenth Century, London 2012, 37–96.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



336 Anhang

Godart (2021): Godart, S., Heiterkeit. Anekdotische Isosthenie bei Montaigne, in: Grandl, M./
Möller, M. (Hgg.), Wissen en miniature. Theorie und Epistemologie der Anekdote, Wiesba-
den 2021, 107–129.

Görler (1974): Görler, W., Untersuchungen zu Ciceros Philosophie, Heidelberg 1974.
Görler (1995): Görler, W., Silencing the Troublemaker: De Legibus 1.39 and the Continuity of 

Cicero’s Scepticism, in: Powell, J. G. F. (Hg.), Cicero the Philosopher. Twelve Papers, Oxford 
1995, 85–113.

Görler (1997): Görler, W., Cicero’s Philosophical Stance in the Lucullus, in: Inwood, B./Mans-
feld, J. (Hgg.), Assent and Argument. Studies in Cicero’s Academic Books. Proceedings of the 
7th Symposium Hellenisticum (Utrecht, August 21–25, 1995), Leiden u. a. 1997, 36–57.

Goldhill  (2009): Goldhill, S., The Anecdote. Exploring the Boundaries between Oral and 
Literate Performance in the Second Sophistic, in: Johnson, W. A./Parker, H. N. (Hgg.), 
Ancient Literacies. The Culture of Reading in Greece and Rome, Oxford 2009, 96–113.

Goldmann (1989): Goldmann, S., Statt Totenklage Gedächtnis. Zur Erfindung der Mnemo-
technik durch Simonides von Keos, Poetica 21.1/2 (1989) 43–66.

González (2014): González, Ch. L., ‘Hateful’ and ‘Doubtful’ Wisdom. Roman Disdain and 
Appropriation of Greek Philosophy in Cicero’s Laelius, New England Classical Journal 41.3 
(2014) 195–221.

Gorman (2005): Gorman, R., The Socratic Method in the Dialogues of Cicero, Stuttgart 2005.
Gossman (2003): Gossman, L., Anecdote and History, History and Theory 42.2 (2003) 143–168.
Gotoff (1981): Gotoff, H. C., Cicero’s Style for Relating Memorable Sayings, Illinois Classical 

Studies 6.2 (1981) 294–316.
Gowing (2000): Gowing, A., Memory and silence in Cicero’s Brutus, Eranos 98 (2000) 39–64.
Gowing (2005): Gowing, A., Empire and Memory: The Representation of the Roman Republic in 

Imperial Culture, Cambridge 2005.
Graevenitz (1998), Graevenitz, G. von/Marquard, O., Vorwort zu: Dies. (Hgg.), Kontingenz, 

München 1998, XI–XVI.
Graf (1996): Graf, F., Römische Kultaitia und die Konstruktion religiöser Vergangenheit, in: 

Flashar, M. et al. (Hgg.), Retrospektive: Konzepte von Vergangenheit in der griechisch-römi­
schen Antike, München 1996, 125–135.

Grafton (1999): Grafton, A., The Footnote. A Curious History, Cambridge (Mass.) 1999.
Grandl (2019): Grandl, M., „(Nicht) auf den Mund gefallen“ – Caesars Rhetorik zwischen 

Schlagfertigkeit und Sprachlosigkeit in Suetons apophthegmatischen Anekdoten, Wor­
king Paper des SFB Episteme in Bewegung 13/2019, Freie Universität Berlin.

Grandl (2021): Grandl, M., Wie sich Anekdoten kommentieren. Theorie einer ‚Affordanz‘ 
der Anekdote (nach H. Blumenberg, L. Sciascia und M. T. Cicero), in: Ders./Möller, M. 
(Hgg.), Wissen en miniature. Theorie und Epistemologie der Anekdote, Wiesbaden 2021, 
203–224.

Grandl/Möller (2021): Grandl, M./Möller, M. (Hgg.), Wissen en miniature. Theorie und Episte­
mologie der Anekdote, Wiesbaden 2021.

Greco (2013): Greco, P., Latin Accusativus cum Participio: syntactic description, evidential va-
lues, and diachronic development, Journal of Latin Linguistics 12.2 (2013) 173–198.

Greenblatt (1992): Greenblatt, S., Marvelous Possessions. The Wonder of the New World, Oxford 
1992.

Greenblatt (2001): Greenblatt, S., The Touch of the Real, in: Gallagher, C./Ders. (Hgg.), Prac­
ticing New Historicism, Chicago/London 2001, 20–48.

Greenblatt (2007): Greenblatt, S., Learning to Curse. Essays in Early Modern Culture, New York/
London 2007.

Greenblatt (2011): Greenblatt, S., The Swerve. How the World Became Modern, New York/Lon-
don 2011.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



337Literaturverzeichnis

Grenzmann (2001): Grenzmann, W., s. v. Anekdote, in: Kohlschmidt, W./Mohr, W. (Hgg.): 
Reallexikon der deutschen Literaturgeschichte. Bd. 1. A–K, Berlin/New York 22001, 63–66.

Grothe (1971): Grothe, H., Anekdote, Stuttgart 1971.
Guérin (2019): Guérin, Ch., Laughter, Social Norms, and Ethics in Cicero’s Works, in: Des-

trée, P./Trivigno, F. V. (Hgg.), Laughter, Humor, and Comedy in Ancient Philosophy, Oxford 
2019, 122–144.

Gurd (2012): Gurd, S. A., Work in Progress: Literary Revision as Social Performance in Ancient 
Rome, Oxford 2012.

Hadjadj (1990): Hadjadj, D., L’Anecdote au péril des dictionnaires, in: Montandon, A. (Hg.), 
L’Anecdote: Actes du colloque de Clermont-Ferrand 1988, Clermont-Ferrand 1990, 1–20.

Hahmann (2019): Hahmann, A., Cicero Defining the Stoic Science of Divination, Apeiron 
52.3 (2019) 317–337.

Haight (1940): Haight, E. H., The Roman Use of Anecdotes in Cicero, Livy, and the Satirists, New 
York 1940.

Hanchey (2014): Hanchey, D., Days of Future Passed: Fiction Forming Fact in Cicero’s Dia-
logues, CJ 110.1 (2014) 61–75.

Haury (1955): Haury, A., L’ironie et l’humour chez Cicéron, Leiden 1955.
Haverkamp (1991): Haverkamp, A., Auswendigkeit. Das Gedächtnis der Rhetorik, in: Ders./

Lachmann, R. (Hgg.), Gedächtniskunst: Raum – Bild – Schrift. Studien zur Mnemotechnik, 
Frankfurt am Main 1991, 25–52.

Haverkamp/Lachmann (1993): Haverkamp, A./Lachmann, R. (Hgg.), Memoria. Vergessen und 
Erinnern, München 1993.

Hein (1976): Hein, J., Deutsche Anekdoten, Stuttgart 1976.
Hein (1982): Hein, J., Die literarische Anekdote, ihre Entwicklung und ihre Stellung in der 

Literatur, Universitas 37.1 (1982) 637–642.
Hein  (2019): Hein, C.-D., Cicero als Philosophischer Schriftsteller. Kommentar zu ausgewählten 

Briefen aus den Jahren 45–44, Heidelberg 2019.
Hénaff (2009): Hénaff, M., The Anecdotal: Truth in Detail, Substance 38.1 (2009) 97–111.
Hendrix (2000): Hendrix, H., Historiographical Anecdotes as Depositories and Vehicles of 

Cultural Memory, in: Gorp, H. van/Musarra-Schröder, U., Genres as Repositories of Cultu­
ral Memory, Amsterdam/Atlanta (GA) 2000, 17–26.

Hertfelder (2021): Hertfelder, K., Bewegungslinien der Anekdote bei Hans Blumenberg, in: 
Grandl, M./Möller, M. (Hgg.), Wissen en miniature. Theorie und Epistemologie der Anekdo­
te, Wiesbaden 2021, 177–202.

Ioppolo (2008): Ioppolo, A. M., Arcésilas dans le Lucullus de Cicéron, Revue de Métaphysique 
et de Morale 1 (2008) 21–44.

Iser (1970): Iser, W., Die Appellstruktur der Texte: Unbestimmtheit als Wirkungsbedingung litera­
rischer Prosa, Konstanz 1970.

Iser (1976): Iser, W., Der Akt des Lesens. Theorie ästhetischer Wirkung, München 1976.
Iser  (1991): Iser,  W., Das Fiktive und das Imaginäre. Perspektiven literarischer Anthropologie, 

Frankfurt am Main 1991.
Jaeger (2002): Jaeger, M., Cicero and Archimedes’ Tomb, JRS 92 (2002) 49–61.
Jakobson  (1974): Jakobson, R., Form und Sinn. Sprachwissenschaftliche Betrachtungen, Mün-

chen 1974.
Jolles (2006): Jolles, A., Einfache Formen. Legende, Sage, Mythe, Rätsel, Spruch, Kasus, Memorabi­

le, Märchen, Witz, Berlin/New York 82006.
Jordan (1859): Jordan, H., Über die Apophthegmen und Sentenzen des Cato, RhM 14 (1859) 

261–283.
Jouanno (2017): Jouanno, C., De l’intérêt des lieux communs: deux épisodes privilégiés de 

l’histoire de Thémistocle, Les Études classiques 85.4 (2017) 337–360.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



338 Anhang

Jünger (1948): Jünger, F. G., Über das Komische, Frankfurt am Main 31948.
Kammer (1964): Kammer, U., Untersuchungen zu Ciceros Bild von Cato Censorius, Frankfurt 

a. M. 1964.
Kany-Turpin (2003): Kany-Turpin,  J., La divination augurale romaine, une science des si-

gnes?, in: Lévy, C. et al. (Hgg.), Ars et Ratio. Sciences, art et métiers dans la philosophie hellé­
nistique et romaine, Brüssel 2003, 61–74.

Keith (2011): Keith, Th. R., Blood, Toil, Tearless Sweat: Sparta in Philosophical Thought of the Late 
Republic and Early Empire, ProQuest Dissertations Publishing 2011.

Kenty (2016): Kenty, J., Cicero’s Representation of an Oral Community in De oratore, in: Sla-
ter, N. W. (Hg.), Voice and Voices in Antiquity, Leiden/Boston 2016, 351–376.

Kirchner (2005): Kirchner, R., Die Mysterien der Rhetorik. Zur Mysterienmetapher in rheto-
riktheoretischen Texten, RhM 148 (2005) 165–180.

Kris/Kurz  (2018): Kris,  E./Kurz,  O., Die Legende vom Künstler. Ein geschichtlicher Versuch, 
Frankfurt am Main 72018.

Krostenko (2000): Krostenko, B., Beyond (Dis)belief: Rhetorical Form and Religious Symbol 
in Cicero’s de Divinatione, TAPA 130 (2000) 353–391.

Laird (2001): Laird, A., Ringing the Changes on Gyges: Philosophy and the Formation of 
Fiction in Plato’s Republic, JHS 121 (2001) 12–29.

Latour (1996): Latour, B., On Actor-Network Theory. A few clarifications, Soziale Welt 47.4 
(1996) 369–381.

Lausberg (1973): Lausberg, H., Handbuch der literarischen Rhetorik. Eine Grundlegung der Lite­
raturwissenschaft, München 21973.

Leeman (1985): Leeman, A. D., Form und Sinn. Studien zur römischen Literatur (1954–1984), 
Frankfurt a. M. u. a. 1985.

Leeman/Pinkster/Rabbie (1989): Leeman, A. D./Pinkster, H./Rabbie, E., M. Tullius Cicero. De 
oratore libri III. Kommentar. 3. Band: Buch II, 99–290, Heidelberg 1989.

Lefèvre (2001): Lefèvre,  E., Panaitios’ und Ciceros Pflichtenlehre. Vom philosophischen Traktat 
zum politischen Lehrbuch, Stuttgart 2001.

Lefèvre (2007): Lefèvre, E., Der Tithonos Aristons von Chios und Ciceros Cato. Von der phi-
losophischen Theoria zur politischen Betätigung, Hermes 135 (2007) 43–65.

Levine  (1957): Levine,  Ph., The Original Design and the Publication of the De Natura 
Deorum, HSPh 62 (1957) 7–36.

Lévi-Strauss (2000): Lévi-Strauss, C., Mythologica I. Das Rohe und das Gekochte, Frankfurt am 
Main 2000.

Lévy (1992a): Lévy, C., Cicero Academicus. Recherches sur les Académiques et sur la philosophie 
cicéronienne, Rom 1992.

Lévy (1992b): Lévy, C., Cicéron créateur du vocabulaire latin de la connaissance: essai de 
synthèse, in: La langue latine, langue de la philosophie. Collection de l’École française de Rome 
161, Rom 1992, 91–106.

Lévy (2003): Lévy, C., Chrysippe dans les Tusculanes, in: Besnier, B. et al. (Hgg.), Les passions 
antiques et médiévales, Paris 2003, 131–143.

Lévy (2008): Lévy, C., Cicéron, le moyen platonisme et la philosophie romaine: à propos de 
la naissance du concept latin de qualitas, Revue de Métaphysique et de Morale 1 (2008) 5–20.

Lévy (2017a): Lévy, C., De la rhétorique à la philosophie: le rôle de la temeritas dans la pensée 
et l’œuvre de Cicéron, in: Müller, G. M./Zini, F. M. (Hgg.), Philosophie in Rom – Römische 
Philosophie?, Berlin/Boston 2017, 285–303.

Lévy (2017b): Lévy, C., Cicéron était-il un « Roman sceptic »?, Ciceroniana on line 1.1 (2017) 
9–24.

Linderski (1982): Linderski, J., Cicero and Roman Divination, PdP 37 (1982) 12–38.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



339Literaturverzeichnis

Lobsien (2020): Lobsien, V. O., Anecdotal Ambiguity: Andrew Marvell, in: Dorson, J. et al. 
(Hgg.), Anecdotal Modernity. Making and Unmaking History, Berlin/Boston 2020, 53–67.

Lobsien  (2021): Lobsien,  V. O., Andrew Marvell, oder die Kunst des Schwebens, in: 
Grandl, M./Möller, M. (Hgg.), Wissen en miniature. Theorie und Epistemologie der Anekdo­
te, Wiesbaden 2021, 131–144.

Loehr (1996): Loehr, J., Ovids Mehrfacherklärungen in der Tradition aitiologischen Dichtens, Stutt-
gart/Leipzig 1996.

Long/Sedley (1987a): Long, A. A./Sedley, D. N., The Hellenistic Philosophers. Vol. 1. Translations 
of the Principal Sources with Philosophical Commentary, Cambridge 1987.

Long/Sedley (1987b): Long, A. A./Sedley, D. N., The Hellenistic Philosophers. Vol. 2. Greek and 
Latin Texts with Notes and Bibliography, Cambridge 1987.

Lorenz (1992): Lorenz, Th., Die Epiphanie der Dioskuren, in: Froning, H. et al. (Hgg.), Koti­
nos. Festschrift für Erika Simon, Mainz 1992, 114–122.

Lowrie (2008): Lowrie, M., Cicero on Caesar or Exemplum and Inability in the Brutus, in: 
Arweiler, A./Möller, M. (Hgg.), Vom Selbst-Verständnis in Antike und Neuzeit. Notions of the 
Self in Antiquity and Beyond, Berlin/New York 2008, 131–154.

Luck (1964): Luck, G., Zur Geschichte des Begriffs ‚sapientia‘, ABG 9 (1964) 203–215.
Machek (2016): Machek, D., Using Our Selves: An Interpretation of the Stoic Four-personae 

Theory in Cicero’s De Officiis I, Apeiron 49.2 (2016) 163–191.
MacKendrick (1989): MacKendrick, P., The Philosophical Books of Cicero, London 1989.
Manuwald (2018): Manuwald, G., Die ‚religiöse Stimme‘ Ciceros, in: Becker, E.-M./Rüpke, J. 

(Hgg.), Autoren in religiösen literarischen Texten der späthellenistischen und der früh-
kaiserzeitlichen Welt, Tübingen 2018, 39–55.

Marchese (2019): Marchese, R. R., Piantare alberi. Storie e modelli di crescita nel Cato maior 
de senectute di Cicerone, Bollettino di Studi Latini 49.2 (2019) 467–494.

Martins (2015): Martins, A. I. C., A seriedade do Humor ao longo dos séculos: uma retórica 
do poder político ou de um contra-poder?, Ágora. Estudos Clássicos em Debate 17 (2015) 
323–346.

McElduff  (2004): McElduff,  S. R., Surpassing the Source. Roman Theories of Translation, Pro-
Quest Dissertations Publishing 2004.

Merklin (2010) = Marcus Tullius Cicero. De oratore. Über den Redner. Lateinisch/Deutsch. Über­
setzt und herausgegeben von H. Merklin, Stuttgart 2010.

Michel (1982): Michel, A., Le Caton et le Laelius. Originalité philosophique et experience 
personelle dans deux traités cicéroniens, Vita Latina 85 (1982) 12–18.

Miller (2015): Miller, P. A., Cicero Reads Derrida reading Cicero. A Politics and a Friendship 
to Come, in: Altman, W. H. F. (Hg.), Brill’s Companion to the Reception of Cicero, Leiden/
Boston 2015, 175–197.

Möller (2004): Möller, M., Talis oratio – qualis vita. Zu Theorie und Praxis mimetischer Verfah­
ren in der griechisch-römischen Literaturkritik, Heidelberg 2004.

Möller (2009): Möller, M., Rhetorik und Philosophie. Fußnoten zu einer Theorie der Auf-
merksamkeit, in: Schwindt, J. P. (Hg.), Was ist eine philologische Frage?, Frankfurt am Main 
2009, 137–159.

Möller (2010): Möller, M., Der Schwanengesang des Crassus. Modi sprachlicher Repräsen-
tation in Ciceros De oratore (3, 1–6), in: Fuhrer, Th./Nelis, D. (Hgg.), Acting with Words. 
Communication, Rhetorical Performance and Performative Acts in Latin Literature, Heidelberg 
2010, 31–46.

Möller (2013): Möller, M., Ciceros Rhetorik als Theorie der Aufmerksamkeit, Heidelberg 2013.
Möller (2015): Möller, M., Exemplum and Exceptio. Building Blocks for a Rhetorical Theory of the 

Exceptional Case, in: Lowrie, M./Lüdemann., S. (Hgg.), Exemplarity and Singularity. Thinking 
through Particulars in Philosophy, Literature, and Law, London/New York 2015, 96–110.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



340 Anhang

Möller (2019): Möller, M., Konfigurationen des Wissenstransfers in biographischen Anek­
doten. Theoretische Grundlegungen im Fokus der Konzepte „Medium“, „Wissensoiko-
nomie“ und „Negation“, Working Paper des SFB Episteme in Bewegung 18/2019, Freie Uni-
versität Berlin.

Möller/Grandl (2021): Möller, M./Grandl, M., Epistemische Konstruktionen des (Auto)Bio-
graphischen in antiken und modernen Texten. Einführung, in: Grandl, M./Dies. (Hgg.), 
Wissen en miniature. Theorie und Epistemologie der Anekdote, Wiesbaden 2021, 3–27.

Moncelet (1990): Moncelet, Ch., L’Anecdotique photographié (à propos de gens qui rient et 
de gens qui pleurent), in: Montandon, A. (Hg.), L’Anecdote: Actes du colloque de Clermont-
Ferrand 1988, Clermont-Ferrand 1990, 263–279.

Montandon (2018): Montandon, A., Les Formes brèves, Paris 2018.
von Moos (1988): Moos, P. von, Geschichte als Topik: Das rhetorische Exemplum von der Antike 

zur Neuzeit und die historiae im „Policraticus“ Johanns von Salisbury, Hildesheim 1988.
Moretti (2013): Moretti, F., Distant Reading, London 2013.
Moretti  (1995): Moretti,  G., Acutum dicendi genus. Brevità, oscurità, sottigliezze e paradossi 

nelle tradizioni retoriche degli Stoici, Bologna 1995.
Moser (2006): Moser, Ch., Die supplementäre Wahrheit des Anekdotischen: Kleists Prinz 

Friedrich von Homburg und die europäische Tradition anekdotischer Geschichtsschrei-
bung, in: Blamberger, G. et al. (Hgg.), Kleist-Jahrbuch 2006, Stuttgart/Weimar 2006, 23–44.

Moser-Rath (1977): Moser-Rath, E., s. v. Anekdote, in: Ranke, K. et al. (Hgg.), Enzyklopädie 
des Märchens. Handwörterbuch zur historischen und vergleichenden Erzählforschung. Bd.  1, 
Berlin/New York 1977, 528–541.

Motta (2018): Motta, A., The Philosophy of Artistic Creation: Phidias, the Ideas, and Cicero, 
Apeiron 51.3 (2018) 325–344.

Mülder-Bach (2021): Mülder-Bach, I., Einzelfall, Exempel, Ausnahme: Spielräume des An-
ekdotischen bei Fontane, in: Grandl, M./Möller, M. (Hgg.), Wissen en miniature. Theorie 
und Epistemologie der Anekdote, Wiesbaden 2021, 145–160.

Müller (2015): Müller, G. M., Transfer und Überbietung im Gespräch in den Dialogen Cice-
ros, Gymnasium 122.3 (2015) 275–301.

Müller (2017): Müller, G. M., Philosophie im Plauderton. Zum philosophischen Gehalt der 
Horazischen Episteln, in: Ders./Zini, F. M. (Hgg.), Philosophie in Rom – Römische Philoso­
phie?, Berlin/Boston 2017, 115–136.

Murphy  (1991): Murphy,  J. P., The Anecdote in Suetonius’ Flavian ‚Lives‘, ANRW II.35.2 
(1991) 3780–3793.

Neuhausen (1987): Neuhausen, K. A., Academicus sapiens: Zum Bild des Weisen in der Neu-
en Akademie, Mnemosyne 40.3 (1987) 353–390.

Neuhausen  (2004): Neuhausen,  K. A., ‚Neue Sachen erfordern neue Wörter‘. Ciceros 
Grundlegung eines von der Antike bis zur Gegenwart gültigen Leitsatzes der lateini-
schen Sprache und Literatur, Acta Classica Universitatis Scientiarum Debreceniensis 40/41 
(2004/2005) 157–191.

Neureuter (1973): Neureuter, H. P., Zur Theorie der Anekdote, Jahrbuch des freien deutschen 
Hochstifts (1973) 458–480.

Nicgorski (2008): Nicgorski, W., Cicero’s Distinctive Voice in Friendship: De Amicitia and De 
Re Publica, in: Heyking, J./Avramenko, R. (Hgg.), Friendship and Politics: Essays in Political 
Thought, Notre Dame 2008, 84–111.

Nicgorski  (2016): Nicgorski,  W., Cicero’s Skepticism and His Recovery of Political Philosophy, 
New York 2016.

Niehaus (2013): Niehaus, M., Die sprechende und die stumme Anekdote, ZfdPh 132.2 (2013) 
183–202.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



341Literaturverzeichnis

Niehues-Pröbsting (1983): Niehues-Pröbsting, H., Anekdote als philosophiegeschichtliches 
Medium, Nietzsche-Studien 12 (1983) 255–286.

Norden (1958): Norden, E., Die Antike Kunstprosa. Vom VI. Jahrhundert v. Chr. bis in die Zeit der 
Renaissance. 1. Band, Darmstadt 51958.

Nosarti (2006): Nosarti, L., Le „forme brevi“ nella letteratura latina, in: Rigoni, M. A. (Hg.), 
La brevità felice. Contributi alla teoria e alla storia dell’aforisma, Venedig 2006, 89–120.

Padilla Peralta (2018): Padilla Peralta, D., Ecology, Epistemology, and Divination in Cicero 
De Divinatione 1.90–94, Arethusa 51.3 (2018) 237–267.

Pausch (2004): Pausch, D., Biographie und Bildungskultur. Personendarstellungen bei Plinius dem 
Jüngeren, Gellius und Sueton, Berlin/New York 2004.

Pease (1913): Pease, A. S., The Conclusion of Cicero’s De Natura Deorum, TAPA 34 (1913) 
25–37.

Peetz (2005): Peetz, S., Ciceros Konzept des probabile, Philosophisches Jahrbuch 112 (2005) 97–133.
Perl (1982): Perl, G., Der Redner Helvius Mancia und der pictus Gallus (Cicero, de oratore 

2, 266), Philologus 126.1 (1982) 59–69.
Petsch (1942): Petsch, R., Wesen und Formen der Erzählkunst, Halle (Saale) 21942.
Poeschel (1940): Poeschel, H., Von der antiken Anekdote, Frankfurter Zeitung 383/384 (1940).
Pomata (2014): Pomata, G., The Medical Case Narrative: Distant Reading of an Epistemic 

Genre, Literature and Medicine 32.1 (2014) 1–23.
Powell (1988): Powell, J. G. F., Cicero. Cato maior de senectute. Edited with Introduction and Com­

mentary, Cambridge 1988.
Powell (1990): Powell, J. G. F., Cicero: Laelius, on Friendship (Laelius de amicitia) & the Dream 

of Scipio (Somnium Scipionis). Edited with an Introduction, Translation & Commentary, War-
minster 1990.

Powell  (1995): Powell,  J. G. F., Cicero’s Translations from Greek, in: Ders. (Hg.), Cicero the 
Philosopher. Twelve Papers, Oxford 1995, 273–300.

Powell (2013): Powell, J. G. F., Cicero’s Style, in: Steel, C. (Hg.), The Cambridge Companion to 
Cicero, Cambridge 2013, 41–72.

Preisendanz  (2007): Preisendanz,  W., s. v. Komische (das), Lachen (das), HWPh 4 (2007) 
889–893.

Price  (1975): Price, B. J., Cicero De Oratore 2.264–265 – facetiae ex exemplis?, CW 71.2 (1975) 
165–168.

Prost (2008): Prost, F., Le thème du plaisir dans le Cato Maior: aspects philosophiques, in: 
Galand-Hallyn, P. et al. (Hgg.), Le plaisir dans l’Antiquité et à la Renaissance, Turnhout 2008, 
377–394.

Quenstedt (2021a): Quenstedt, F., Mediation neuen Wissens. Anekdoten in Marco Polos Di­
visament dou monde und dessen deutschsprachigen Fassungen, in: Grandl, M./Möller, M. 
(Hgg.), Wissen en miniature. Theorie und Epistemologie der Anekdote, Wiesbaden 2021, 85–105.

Quenstedt  (2021b): Quenstedt,  F., Mirabiles Wissen. Deutschsprachige Reiseerzählungen um 
1200 im Kontext arabischer Literatur. Straßburger Alexander – Herzog Ernst – Brandan-Reise, 
Wiesbaden 2021.

Rabbie (2007): Rabbie, E., Wit and Humor in Roman Rhetoric, in: Dominik, W./Hall, J., A 
Companion to Roman Rhetoric, Malden (Mass.) 2007, 207–217.

Rackham (1968): Rackham, H., Cicero in Twenty-Eight Volumes (vol. IV). De Oratore. Book III. 
De Fato. Paradoxa Stoicorum. De Partitione Oratoria. With an English Translation, Cambridge 
(Mass.) and London 41968.

Rackham (1972): Rackham, H., Cicero in Twenty-Eight Volumes (vol. XIX). De Natura Deorum. 
Academica. With an English Translation, Cambridge (Mass.) and London 61972.

Rawson (1972): Rawson, E., Cicero the Historian and Cicero the Antiquarian, JRS 62 (1972) 
33–45.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



342 Anhang

Rawson (1985): Rawson, E., Roman Intellectual Life in the Late Roman Republic, London 1985.
Rawson (1991): Rawson, E., Roman Culture and Society. Collected Papers, Oxford 1991.
Reichel (2015): Reichel, J., Zwischentöne und Untergründe. Eine rezeptionsästhetische An-

näherung an Hans Blumenbergs ‚Kleine Schriften‘, in: Möller, M. (Hg.), Prometheus gibt 
nicht auf. Antike Welt und modernes Leben in Hans Blumenbergs Philosophie, Paderborn 2015, 
203–218.

Reinhardt (2016): Reinhardt, T., To See and to Be Seen: On Vision and Perception in Lucre-
tius and Cicero, in: Gareth, W./Volk, K. (Hgg.), Roman Reflections: Studies in Latin Philoso­
phy, Oxford 2016, 63–90.

Reinhardt (2017): Reinhardt, T., Cicero and Augustine on Grasping the Truth, in: Müller, G. M./
Zini, F. M. (Hgg.), Philosophie in Rom – Römische Philosophie?, Berlin/Boston 2017, 305–323.

Reinhardt (2018): Reinhardt, T., Pithana and Probabilia, in: Bénatouïl, Th./Ierodiakonou, K. 
(Hgg.), Dialectic after Plato and Aristotle, Cambridge 2018, 218–253.

Reinhardt (2021): Reinhardt, T., Zenons Hand (Cicero, Lucullus § §  144–6), in: Grandl, M./
Möller, M. (Hgg.), Wissen en miniature. Theorie und Epistemologie der Anekdote, Wiesba-
den 2021, 41–50.

Reitz (2014): Reitz, Ch./Walter, A. (Hgg.), Von Ursachen sprechen: eine aitiologische Spurensuche, 
Hildesheim 2014.

Repici (1995): Repici, L., Gli Stoici e la divinazione secondo Cicerone, Hermes 123.2 (1995) 
175–192.

Ricardou (1973): Ricardou, J., Le nouveau roman, Paris 1973.
Riccobono (2011): Riccobono, U., ‘Isle-solitudes’ and European Archaeologies in Leonardo 

Sciascia, in: Riccobono, R. M. (Hg.), The Poetics of the Margins. Mapping Europe from the 
Interstices, Oxford u. a. 2011, 17–32.

Röd (1992): Röd, W., Heureka! Philosophische Streifzüge im Licht von Anekdoten, München 2013.
Rohmer (1992): Rohmer, E., s. v. Anekdote, in: Ueding, G. (Hg.), Historisches Wörterbuch der 

Rhetorik. Bd. 1. A–Bib, Tübingen 1992, 566–579.
Rudd (2001): Rudd, N., Cicero’s Academic Connections. A Note on Acad. 1.13 and 43, Herma­

thena 170 (2001) 3–8.
Ruge (2013): Ruge, E., Shakespeare, Greenblatt und die Macht der Anekdote, in: Unseld, M./

Zimmermann, Ch. von (Hgg.), Anekdote – Biographie – Kanon. Zur Geschichtsschreibung in 
den schönen Künsten, Köln u. a. 2013, 85–104.

Ruta (2018): Ruta, A., Traduzioni artistiche di responsi oracolari nel ‘De divinatione’, Res 
Publica Litterarum 41 (2018) 172–182.

Saller (1980): Saller, R., Anecdotes as Historical Evidence for the Principate, G&R 27.1 (1980) 
69–83.

Santangelo  (2005): Santangelo, F., The Religious Tradition of the Gracchi, Archiv für Reli­
gionsgeschichte 7 (2005) 198–214.

Sauer (2013): Sauer, J., Dialog, Argument und der implizite Leser in Ciceros staatsphiloso-
phischen Schriften, in: Föllinger, S./Müller, G. M. (Hgg.), Der Dialog in der Antike. Formen 
und Funktionen einer literarischen Gattung zwischen Philosophie, Wissensvermittlung und dra­
matischer Inszenierung, Berlin/Boston 2013, 173–197.

Schäfer (1982): Schäfer, R., Die Anekdote. Theorie – Analyse – Didaktik, München 1982.
Schäfer (1977): Schäfer, W. E., Anekdote – Antianekdote. Zum Wandel einer literarischen Form in 

der Gegenwart, Stuttgart 1977.
Scheidegger Lämmle (2016): Scheidegger Lämmle, C., Werkpolitik in der Antike. Studien zu 

Cicero, Vergil, Horaz und Ovid, München 2016.
Scheidegger Lämmle (2017): Scheidegger Lämmle, C., Last Words: Cicero’s Late Works and 

the Poetics of a Literary Legacy, in: Gavrielatos, A. (Hg.), Self-Presentation and Identity in 
the Roman World, Cambridge 2017, 17–36.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



343Literaturverzeichnis

Schievenin (2000): Schievenin, R., Amicizia perfetta e amicizia comune nel Laelius cicero-
niano, Bollettino di Studi Latini 30.1 (2000) 447–465.

Schildknecht (2004): Schildknecht, Ch., Kolloquium 18. Ausdrucksgrenzen: Theorien nicht-
propositionaler Wissensformen, in: Hogrebe, W. (Hg.), Grenzen und Grenzüberschreitun­
gen. XIX. Deutscher Kongress für Philosophie. Vorträge und Kolloquien, Berlin 2004, 759–761.

Schildknecht (2017): Schildknecht, Ch., Rhetorizität und Literarizität der Philosophie, in: Het-
zel, A./Posselt, G. (Hgg.), Handbuch Rhetorik und Philosophie, Berlin/Boston 2017, 473–492.

Schirren (2010): Schirren, Th., Quam efficax est animi sermonisque grauitas – Dicta als Marker 
symbolischer Interaktion, in: Fuhrer, Th./Nelis, D. (Hgg.), Acting with Words. Communica­
tion, Rhetorical Performance and Performative Acts in Latin Literature, Heidelberg 2010, 79–100.

Schlaffer (1972): Schlaffer, H., s. v. Anekdote, in: Weimar, K. et al. (Hgg.): Reallexikon der deut­
schen Literaturwissenschaft. Bd. 1. A–G, Berlin/New York 2007, 87–89.

Schmidt et al.  (2021): Schmidt, N./Pissis, N./Uhlmann, G. (Hgg.), Wissensoikonomien. Ord­
nung und Transgression vormoderner Kulturen, Wiesbaden 2021.

Schmitt (1972): Schmitt, Ch. B., Cicero Scepticus: A Study of the Influence of the Academica in the 
Renaissance, Den Haag 1972.

Schmitt-Pantel (2008): Schmitt-Pantel, P., Anecdotes et Historie chez Plutarque. État de la que-
stion et interrogations, Revue littéraire Europe. Historiens de l‘Antiquité 945/946 (2008) 236–251.

Schneider (2000): Schneider, W. Ch., Vom Salz Ciceros. Zum politischen Witz, Schmäh und 
Sprachspiel bei Cicero, Gymnasium 107.6 (2000) 497–518.

Schofield (1986): Schofield, M., Cicero for and against Divination, JRS 76 (1986) 47–65.
Schofield (2008): Schofield, M., Ciceronian Dialogue, in: Goldhill, S. (Hg.), The End of Dia­

logue in Antiquity, Cambridge 2008, 63–84.
Schofield (2013): Schofield, M., Writing Philosophy, in: Steel, C. (Hg.), The Cambridge Compa­

nion to Cicero, Cambridge 2013, 73–87.
Schultz (2014): Schultz, C. E., Commentary on Cicero De Divinatione I, Ann Arbor 2014.
Schulz (2019a): Schulz, V., Die Erzeugung von ‚Vergessen‘ in der römischen Historiographie, 

in: Möller, A. (Hg.), Historiographie und Vergangenheitsvorstellungen in der Antike, Stuttgart 
2019, 149–164.

Schulz (2019b): Schulz, V., tenerorum oblitus amorum (Tr. 5,7a,21). Das ‚Vergessen‘ in Ovids 
Tristia und Epistulae ex Ponto, Gymnasium 126.6 (2019) 567–591.

Schulz (2020): Schulz, V., Material to Remember? ‘Tyrannical’ Space in Roman Imperial His­
toriography and Biography, Mnemosyne 73 (2020) 296–319.

Schwindt  (2021): Schwindt,  J. P., Was weiß die Anekdote – und wie? Grundlinien einer 
Theorie der Lücke (nach Sueton), in: Grandl, M./Möller, M. (Hgg.), Wissen en miniature. 
Theorie und Epistemologie der Anekdote, Wiesbaden 2021, 31–37.

Sedlmeier/Snyder-Körber  (2020): Sedlmeier,  F./Snyder-Körber,  M., Introduction, in: Dor-
son,  J. et al. (Hgg.), Anecdotal Modernity. Making and Unmaking History, Berlin/Boston 
2020, 1–30.

Sjöblad (2009): Sjöblad, A., Metaphors Cicero Lived by: The Role of Metaphor and Simile in De 
Senectute, Lund 2009.

Sluiter (2015): Sluiter, I., Ancient Etymology: A Tool for Thinking, in: Montanari, F. et al. 
(Hgg.), Brill’s Companion to Ancient Greek Scholarship. Vol. 2. Between Theory and Practice, 
Leiden/Boston 2015, 896–922.

Soós (1979): Soós, I., Einige Angaben zum Porträt des Themistokles in Ciceros Werken, Acta 
Classica Universitatis Scientiarum Debreceniensis 15 (1979) 35–41.

Spahlinger (2005): Spahlinger, L., Tulliana Simplicitas. Zu Form und Funktion des Zitats in den 
philosophischen Dialogen Ciceros, Göttingen 2005.

Spoerhase (2020): Spoerhase, C., Skalierung. Ein ästhetischer Grundbegriff der Gegenwart, 
in: Ders. et al. (Hgg.), Ästhetik der Skalierung, Hamburg 2020, 5–15.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



344 Anhang

Stark  (2008): Stark,  R. J., Some Aspects of Christian Mystical Rhetoric, Philosophy, and 
Poetry, Philosophy & Rhetoric 41.3 (2008) 260–277.

Steel (2002): Steel, C., Cicero’s Brutus: The End of Oratory and the Beginning of History?, 
BICS 46 (2002) 195–211.

Steel (2013): Steel, C., Structure, Meaning and Authority in Cicero’s Dialogues, in: Föllin-
ger,  S./Müller,  G. M. (Hgg.), Der Dialog in der Antike. Formen und Funktionen einer lite­
rarischen Gattung zwischen Philosophie, Wissensvermittlung und dramatischer Inszenierung, 
Berlin/Boston 2013, 221–234.

Stefanovska  (2009): Stefanovska, M., Exemplary or Singular? The Anecdote in Historical 
Narrative, Substance 38.1 (2009) 16–30.

Steinfeld (2009): Steinfeld, Th., Skepsis. Über August Böckh, die Wissenschaft der unend-
lichen Approximation und das Glück der mangelnden Vollendung, in: Schwindt,  J. P. 
(Hg.), Was ist eine philologische Frage?, Frankfurt am Main 2009, 211–226.

Stenger (2006): Stenger, J., Apophthegma, Gnome und Chrie. Zum Verhältnis dreier literari-
scher Kleinformen, Philologus 150.2 (2006) 203–221.

Stojanović  (2019): Stojanović,  P., Zeno of Citium’s Causal Theory of Apprehensive Ap-
pearances, Ancient Philosophy 39.1 (2019) 151–174.

Strässle (2005): Strässle, Th., De arte salis. Von der Modellierung einer stofflichen Poetologie 
in der römischen Rhetorik, A&A 51 (2005) 97–119.

Striker (1980): Striker, G., Sceptical Strategies, in: Schofield, M. et al. (Hgg.), Doubt and Dog­
matism. Studies in Hellenistic Epistemology, Oxford 1980, 92–115.

Striker (1997): Striker, G., Academics fighting Academics, in: Inwood, B./Mansfeld, J. (Hgg.), 
Assent and Argument. Studies in Cicero’s Academic Books. Proceedings of the 7th Symposium 
Hellenisticum (Utrecht, August 21–25, 1995), Leiden u. a. 1997, 257–276.

Stroup (2014): Stroup, S. C., ‘When I read my Cato, it is as if Cato speaks: the birth and evo-
lution of Cicero’s dialogic voice, in: Marmodoro, A./Hill, J. (Hgg.), The Author’s Voice in 
Classical and Late Antiquity, Oxford 2014, 123–151.

Suerbaum (2002): Suerbaum, W., § 162. M. Porcius Cato (Censorius), in: Ders. (Hg.), Die Ar­
chaische Literatur von den Anfängen bis Sullas Tod. Die vorliterarische Periode und die Zeit von 
240 bis 78 v. Chr., München 2002, 380–418.

Suerbaum (2004): Suerbaum, W., Cato Censorius in der Forschung des 20.  Jahrhunderts. Eine 
kommentierte chronologische Bibliographie für 1900–1999 nebst systematischen Hinweisen und 
einer Darstellung des Schriftstellers M. Porcius Cato (234–149 v.Chr.), Hildesheim u. a. 2004.

Tarrant  (2000): Tarrant, H., Recollection and Prophesy in the De Divinatione, Phronesis 45 
(2000) 64–76.

Taylor (1970): Taylor, A., The Anecdote: A Neglected Genre, in: Mandel, J./Rosenberg, B. A. 
(Hgg.), Medieval Literature and Folklore Studies. Essays in Honor of Francis Lee Utley, New 
Brunswick/New Jersey 1970, 223–228.

Thomä et al. (2015): Thomä, D./Kaufmann, V./Schmid, U., Der Einfall des Lebens. Theorie als 
geheime Autobiographie, München 2015.

Thorsrud (2002): Thorsrud, H., Cicero on His Academic Predecessors: the Fallibilism of Ar-
cesilaus and Carneades, Journal of the History of Philosophy 40.1 (2002) 1–18.

Thorsrud (2012): Thorsrud, H., Radical and Mitigated Skepticism in Cicero’s Academica, in: 
Nicgorski, W. (Hg.), Cicero’s Practical Philosophy, Notre Dame 2012, 133–151.

Tischer (2019): Tischer, U., Quotations in Roman Prose as Intermedial Phenomena, Trends in 
Classics 11.1 (2019) 34–50.

Tschögele  (2021): Tschögele,  Th., Die Erzählungen des Valerius Maximus (als Dissertations-
schrift eingereicht an der FU Berlin, 2021).

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



345Literaturverzeichnis

Tsouni (2018): Tsouni, G., The ‘Academy’ in Rome: Antiochus and his vetus Academia, in: 
Müller, G. M./Zini, F. M. (Hgg.), Philosophie in Rom – Römische Philosophie?, Berlin/Boston 
2017, 139–149.

Vallozza (2012): Vallozza, M., La voce di Demostene nella tradizione aneddotica, Maia 64.2 
(2012) 209–219.

Verbaal (2006): Verbaal, W., Cicero and Dionysios the Elder, or the End of Liberty, Classical 
World 99.2 (2006) 145–156.

Vielberg  (2019): Vielberg,  M., Philosophie und Religion in Ciceros Schrift De divinatione, 
Gymnasium 126.1 (2019) 47–71.

Volk (2017): Volk, K., Signs, Seers and Senators: Divinatory Expertise in Cicero and Nigidius 
Figulus, in: König, J./Woolf, G. (Hgg.), Authority and Expertise in Ancient Scientific Culture, 
Cambridge 2017, 329–347.

Walter (2014): Walter, U., Memoria und res publica. Zur Geschichtskultur im republikanischen 
Rom, Frankfurt am Main 2004.

Wardle (2006): Wardle, D., Cicero on Divination. De Divinatione. Book 1. Translated with Intro­
duction and Historical Commentary, Oxford 2006.

Weber (1993): Weber, V., Anekdote. Die andere Geschichte. Erscheinungsformen der Anekdote in 
der deutschen Literatur, Geschichtsschreibung und Philosophie, Tübingen 1993.

Weeber (2018): Weeber, K.-W., Humor in der Antike, Stuttgart 2018.
Wehrli (1973): Wehrli, F., Gnome, Anekdote und Biographie, MH 30.4 (1973) 193–208.
Weinrich (2005): Weinrich, H., Lethe. Kunst und Kritik des Vergessens, München 2005.
Wendt (2022): Wendt, D., Detailliert. Die Anekdote als Poetik der Ausnahme bei Cicero und 

Horaz, in: Möller, R. M./Moser, Ch. (Hgg.), Das Anekdotische. Interdisziplinäre Perspektiven 
auf Geschichte und Poetik einer kleinen Form, Berlin/Boston 2022, 135–160.

West  (1992): West,  S., Not at Home. Nasica’s Witticism and Other Stories, CQ 42.1 (1992) 
287–288.

Wetters/Fuchs (2014): Wetters, K./Fuchs, F., s. v. Skepsis, in: Buch, R./Weidner, D. (Hgg.), Blu­
menberg lesen. Ein Glossar, Frankfurt am Main 2014, 276–290.

White (1986): White, H. V., Auch Klio dichtet, oder die Fiktion des Faktischen. Studien zur Tropo­
logie des historischen Diskurses, Stuttgart 1986.

Wierzcholowski (2019): Wierzcholowski, R. C., Zwischen Philosophie und Rhetorik. Die Ar-
gumentation a persona und ihr Beitrag zur römischen Religionsphilosophie in Ciceros 
De natura deorum, RhM 162 (2019) 292–360.

Wisse  (2002): Wisse,  J., The Intellectual Background of Cicero’s Rhetorical Works, in: 
May, J. M. (Hg.), Brill’s Companion to Cicero. Oratory and Rhetoric, Leiden u. a. 2002, 331–374.

Wittchow (2001): Wittchow, F., Exemplarisches Erzählen bei Ammianus Marcellinus. Episode, Ex­
emplum, Anekdote, München/Leipzig 2001.

Wittchow (2021): Wittchow, F., Vom exemplum zur Anekdote? Das Erbe der Annalistik bei 
Caesar, Livius und Tacitus), in: Grandl, M./Möller, M. (Hgg.), Wissen en miniature. Theo­
rie und Epistemologie der Anekdote, Wiesbaden 2021, 51–66.

Wolf (1993): Wolf, W., Ästhetische Illusion und Illusionsdurchbrechung in der Erzählkunst: Theorie 
und Geschichte mit Schwerpunkt auf englischem illusionsstörenden Erzählen, Tübingen 1993.

Wondratschek (XXXX): Wondratschek, W., Früher begann der Tag mit einer Schusswunde. Ein 
Bauer zeugt mit einer Bäuerin einen Bauernjungen, der unbedingt Knecht werden will, Mün-
chen 2007.

Woolf (2015): Woolf, R., Cicero. The Philosophy of a Roman Sceptic, London/New York 2015.
Wulfram (2009): Wulfram, H., Ex uno plures. Drei Studien zum postumen Persönlichkeitsbild 

des alten Cato, Berlin 2009.
Wynne (2014): Wynne, J. P. F., Learned and Wise: Cotta the Sceptic in Cicero’s On the Nature 

of the Gods, Oxford Studies in Ancient Philosophy 47 (2014) 245–273.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



346 Anhang

Zetzel (2016): Zetzel, J. E. G., Philosophy Is in the Streets, in: Gareth, W./Volk, K. (Hgg.), Ro­
man Reflections: Studies in Latin Philosophy, Oxford 2016, 50–62.

Zill (2014a): Zill, R., Minima historia. Die Anekdote als philosophische Form, Zeitschrift für 
Ideengeschichte 8.3 (2014) 33–46.

Zill  (2014b): Zill, R., s. v. Anekdote, in: Buch, R./Weidner, D. (Hgg.), Blumenberg lesen. Ein 
Glossar, Frankfurt am Main 2014, 26–42.

Zill (2015): Zill, R., Nachdenklichkeit, antik – und modern. Sokrates als Urbild narrativer 
Philosophie, in: Möller, M. (Hg.), Prometheus gibt nicht auf. Antike Welt und modernes Leben 
in Hans Blumenbergs Philosophie, Paderborn 2015, 219–238.

Zill (2021): Zill, R., Geschichten in Bewegung. Zum Funktionswandel der Anekdote im 17. 
und 18. Jahrhundert, in: Grandl, M./Möller, M. (Hgg.), Wissen en miniature. Theorie und 
Epistemologie der Anekdote, Wiesbaden 2021, 163–176.

* 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



Anekdotenverzeichnis

Dieses Anekdotenverzeichnis soll einen raschen Überblick über alle als Anekdo-
ten in Frage kommenden oder mit der Anekdote in Verbindung stehenden, also 
auch die im Laufe der Arbeit als „Gegen- oder Konkurrenzformen“ bezeichneten 
Narrative, wie sie in der Ciceronischen Rhetoriktheorie und Philosophie auftre-
ten, ermöglichen. Einerseits sind in den nachfolgenden Tabellen diejenigen Nar-
rative gelistet und mit Seitenzahlen versehen, die ich im Rahmen meiner Analyse 
genauer bespreche; andererseits sollen die Tabellen gerade diejenigen Anekdoten 
nachreichen, die ausführlich zu besprechen nicht möglich war, und somit eine 
Kompensation der zwingenden Selektion darstellen. Als Instrumentarium eines 
distant reading bieten die Tabellen neben dem (oft mehrmaligen) Vorkommen in 
Ciceros Werk einen Blick auf die Anzahl und somit Frequenz der Anekdote im je
weiligen Werk, auf einschlägige Anekdoten-Shifter, anekdotische Parameter oder 
andere Schlüsselwörter sowie auch eine knappe Überschrift in Schlagwörtern 
zur Thematik und Figurenkonstellation des Narrativs. Zusätzlich zu einem ersten 
Vertrautmachen mit dem reichen anekdotischen Material in Ciceros Schriften mö-
gen die Tabellen ebenso zu einem schnellen Abgleich mit den bei anderen Auto-
ren überlieferten und wiederkehrenden Anekdoten dienen.

Nicht unerwähnt bleiben sollen dabei die gelegentlichen Schwierigkeiten der 
Definition der Anekdote, wie ich sie insbesondere in den definitorischen Kapi-
teln 2–4 bespreche. Bei ausschließlicher Listung von im strengen Sinne definier-
ten Anekdoten bliebe wichtiges Vergleichsmaterial unbeachtet. Ziel dieses Anek-
dotenverzeichnis ist es jedoch, eine möglichst komplette Übersicht über das bei 
Cicero im Rahmen der einschlägigen Fragestellung greifbare ‚anekdotische Ma-
terial‘ zu geben und somit auch nicht genuine Anekdoten sowie benachbarte Nar-
rative miteinzubeziehen. Nicht komplett ‚narrativierte‘ Anekdoten, wenn im Text 
beispielsweise nur eine kurze Referenz zu einer als bekannt vorauszusetzenden 
Anekdote, ihrem einschlägigen Akteur oder der Thematik ergeht, ebenso Apo
phthegmata, Aphorismen, Sentenzen oder witzige Aussprüche erscheinen zur 
geschwinden Abgrenzung daher in runden Klammern: (1). Konkurrenzformen 
wie exempla aus der römischen Historie, eine Reihe von juristischen Beispielfällen, 
aber auch die von mir mehrmals erwähnte ‚Pseudo-Anekdote‘ werden unter dem 
Zusatz einer Tilde verzeichnet: ~1.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



348 Anhang

Academici libri (ac. 1/ac. 2)

1 § 2, 2 ferunt; respon­
disse dicitur

Themistokles’ memoria
(vgl. de orat. 2, 299–300; fin. 2, 104)

46–58, 
1473, 23829, 
25120

(2) § 2, 3 fateretur Mithridates über den ‚leibhaftigen‘ 
Feldherrn L. Lucullus –

3 § 2, 11 audiebam; sto­
machari; mirabar

Antiochos’ Entsetzen über Philons 
Bücher –

4 § 2, 28 resistebat; 
dicebat

Karneades über das nicht begreif-
bare Nicht-Begreifen 247–249

~5 § 2, 57 accepimus; ‚dice­
re‘ solebant

Delische Bauern können ein Ei 
vom anderen unterscheiden
(vgl. ac. 2, 86)

–

6 § 2, 93 inquit Karneades’ Schlagfertigkeit (I) –
7 § 2, 98 ludere solebat Karneades’ Schlagfertigkeit (II) –

8 § 2, 137
legi apud 
Clitomachum; 
iocantem dixisse

Die Philosophengesandtschaft in 
Rom: Stoa vs. Akademie  
(vgl. Tusc. 4, 5)

49, 7735, 
249–252

9 § 2, 145
gestu conficie­
bat; inquiebat; 
dicebat

Zenons Geste (vgl. ac. 1, 41;  
fin. 2, 17 & 3, 15; orat. 113)

284–289, 
29123, 29225

Brutus (Brut.)

(1) § 42–43
finxit; Thucy­
dides scripsit; 
aiunt

Todesarten (Themistokles vs. 
Coriolan) –

(2) § 56
ut erat laena 
amictus ita 
venit…

M. Popilius im Flamenoutfit –

(3) § 85–90

memoria teneo 
me audivisse 
accidisse; ex hac 
narratione

C. Laelius gibt Prozess an (emo-
tionaleren) Servius Galba, den 
‚Mitleiderheischer‘, ab  
(vgl. de orat. 1, 227–228)

92f., 23419

4 § 142 ferunt respon­
disse

Demosthenes über die actio  
(vgl. de orat. 3, 213; orat. 56) 498, 9910

5 § 172 ego memini Titus Tincas dialektale Einfärbung 
wird verspottet 23419

6 § 172 non mirer; acci­
disse; dicitur

Theophrasts Akzent  
(vgl. de orat. 3, 42)

498, 7735, 
23419

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



349Anekdotenverzeichnis

7 § 187 dixerit; dixerim Ausspruch des Flötenspielers 
Antigenidas –

8 § 191 dixisse ferunt; 
inquit

Antimachos’ Zuhörer nehmen 
Reißaus (außer Platon) –

(9) § 197
delectavit; ani­
mos in hilarita­
tem traduxit

Crassus beginnt Rede mit An-
ekdote (als captatio benevolentiae): 
Kleiner Junge am Strand

–

10 § 204 dixisse traditum 
est

Isokrates lehrt mit Sporen und 
Zügel (vgl. de orat. 3, 36) –

11 § 216 cachinnus; 
inridere

C. Iulius verspottet Curios actio: 
„Redner auf Boot“ –

12 § 217 ridiculus; inquit vgl. Cn. Sicinius über Curios actio: 
„Fliegenvertreiber“ –

13 § 217–
219

dicebat; minime 
mirum

Cicero über Curios löchrige memo­
ria (vgl. orat. 129) –

14 § 225 ridere Sextus Titius’ actio wird bekannt 
als Tanz namens „Titius“ –

15 § 260
inquit; maximi 
risus; familiaris 
meus

Sisenna über Rusius’ Argumente: 
sputa-tilica –

(16) § 277–
278 memini me…

Cicero entlarvt M. Calidius’ Lüge: 
Zu wenig Pathos für ernstes 
Thema

–

Cato maior de senectute (Cato)

1 § 8 fertur respon­
disse

Themistokles, oder ‚von nichts 
kommt nichts‘ (nach Platon) 498, 10725

2 § 11 me audiente;
inquit ridens

Q. Fabius Maximus Cunctator, 
gewitzter Eroberer von Tarent  
(vgl. de orat. 2, 273)

463, 498, 
7735, 
103–106, 
10725

3 § 13 inquit; praecla­
rum responsum Der hundertjährige Gorgias 10725

(4) § 16
non dubitavit 
dicere; a patribus 
accepimus

Appius Claudius Caecus, der 
Weitsichtige 10725

5 § 22 dicitur Sophokles widerlegt seine Seni-
lität 498, 10725

6 § 27 vox; dicitur 
dixisse

Milon von Kroton klagt über die 
Vergänglichkeit seines Körpers 498, 10725

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



350 Anhang

(7) § 30 apud Xenophon­
tem

Der junggebliebene Kyros auf dem 
Sterbebett (nach Xenophon) –

8 § 33 dicitur Milon, der Ochsenträger –

9 § 34 audire te arbitror Masinissa, der zähe Neunzigjäh-
rige 10725

(10) § 39–41
adulescens; a 
maioribus natu 
accepisse

Archytas von Tarent wettert gegen 
die voluptas –

(11) § 42 invitus feci Cato stößt L. Flaminius für Frevel 
als Statthalter aus dem Senat aus –

12 § 43
audivi; audis­
se; audisset; 
audientes

Gerüchte um Epikur: ‚voluptas 
über alles‘ 152f., 23728

13 § 44 videbam puer C. Duellius und die kleinen Freu-
den bei Gastmählern –

14 § 47 inquit Sophokles vermisst die Liebe im 
Alter überhaupt nicht –

15 § 49–50 videbamus; vidi; 
vidimus

Ambitionierte Wissenschaftler, 
Autoren und Politiker im Alter –

16 § 55–56 admirari; dixit
M.’ Curius verweigert samniti-
sches Gold  
(vgl. parad. 48; rep. 3, 30b)

108, 2053

17 § 59 (ad)mirari; 
respondisse

Lysander in Kyros’ Garten  
(nach Xenophon) –

(18) § 60 accepimus M. Valerius Corvinus, der hun-
dertjährige Gärtner –

19 § 62 dixi Cato über eine seiner Sentenzen –

20 § 63–64

dicere aiunt so­
litum; memoriae 
proditum est; 
dicuntur; dixisse

Lysander: Sparta, ein Paradies für 
Senioren (vs. Athen) –

21 § 72
responsum est; 
respondisse 
dicitur

Solon trotzt Peisistratos –

22 § 73 elogium Solon fordert Trauer bei seinem 
Tod –

(23) § 79–81
apud Xenophon­
tem; moriens 
dicit

Kyros im Moment seines Todes –

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



351Anekdotenverzeichnis

De divinatione (div.)

~1 § 1, 4 memoria nostra L. Iulius lässt Tempel erneuern 
aufgrund eines Traumes –

~2 § 1, 16 mirabilia; dixe­
runt

Summanus wird vom Blitz getrof-
fen (vgl. div. 2, 45) 2089

~3 § 1, 23 fingebat Carnea­
des

Durch Steinspaltung entsteht 
Abbild des Pan (vgl. div. 2, 48) –

~4 § 1, 
26–27

hospitem nos­
trum commemo­
rem; ut ex ipso 
audiebam

Deiotarus verschiebt Reise wegen 
ungünstigem Vogelflug  
(vgl. div. 2, 20)

–

5 § 1, 27
hoc praeclaris­
simum; negat; 
evenerint

Deiotarus läuft zu Pompeius über 
aufgrund von günstigem Vogel-
flug (vgl. div. 2, 78–79)

–

~6 § 1, 
29–30

acciderit; vide­
mus; ut ex te 
audire soleo

M. Crassus, Appius & C. Ateius 
im Streit um fehlerhaft durchge-
führte Auspizien

–

~7 § 1, 30 traditus Der unversehrbare Augurstab des 
Romulus (vgl. div. 2, 80) 9030, 175

~8 § 1, 31
dicitur; mirabi­
li; ut scriptum 
videmus

Die Riesentraube des Attus Na-
vius

9030, 175, 
18218, 2089

~9 § 1, 
32–33

dixit; respondit; 
inspectante et 
rege et populo; 
ex quo evenit; 
accepimus

Attus Navius besteht Prüfung bei 
Tarquinius Superbus als Augur 
(vgl. div. 2, 80)

–

10 § 1, 33 scriptum apud te Ti. Gracchus gibt Fehler bei  
Auspizien zu (vgl. div. 2, 74) 18218

~11 § 1, 36 incredibilis Sterile Mauleselin gebiert  
(vgl. div. 2, 49) 203, 2089

~12 § 1, 36 scriptum reliquit; 
respondissent

Ti. Gracchus findet Schlangen im 
Haus (vgl. div. 2, 62) 189–191

~13 § 1, 39

exemplis; 
scriptum apud 
Philistum;  
responderunt

Mutter des Dionysios träumt von 
Geburt eines Satyrn  
(vgl. div. 2, 136)

–

~14 § 1, 46 scribit Ponticus 
Heraclides

Traum der Mutter des Phalaris 
von blutrünstigem Sohn  
(vgl. div. 2, 136)

–

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



352 Anhang

~15 § 1, 46 scribit; dixisse; 
ita contigit

Traum des Kyros von 30 Jahren 
Herrschaft (vgl. div. 2, 136) –

~16 § 1, 47 inquit; rogaret; 
ita contigit

Sterbender Callanus prophezeit 
Alexanders Tod –

~17 § 1, 47 constat Die Geburt Alexanders  
(vgl. nat. deor. 2, 69) –

~18 § 1, 48 Coelius scribit
Hannibal wird im Traum vor 
Juno-Frevel gewarnt  
(vgl. div. 2, 136)

–

~19 § 1, 49
hoc item; histo­
ria; admiratum; 
respondisse

Hannibals Traum von der Ver-
wüstung Italiens (vgl. div. 2, 136) 16888

20 § 1, 50
apud Agathoclem 
scriptum in his­
toria; inproviso

Traum des Hamilkar vom Abend-
essen in Syrakus (vgl. div. 2, 136) 20122

~21 § 1, 51 extat in anna­
libus

P. Decius träumt von ruhmvollem 
Tod (vgl. div. 2, 136) –

~22 § 1, 52
scribitur conti­
gisse; eventus 
mirabiles

Sokrates träumt von eigenem Tod 2089

~23 § 1, 53 scribit Aristoteles Eudemos träumt von weiterem 
Lebensweg bis zum Tod –

~24 § 1, 54 – Sophokles erkennt Tempeldieb im 
Traum und überführt ihn –

~25 § 1, 55
omnes hoc his­
torici; memoriae 
proditum est

Römischer Bauer träumt dreimal 
den gleichen Traum –

~26 § 1, 56
scriptum apud 
Coelium; dixisse 
multis

Ti. Gracchus prophezeit seinem 
Bruder im Traum denselben Tod 
(vgl. div. 2, 136)

–

~27 § 1, 56 commemorantur
Traum des Simonides mit War-
nung vor Schiffbruch  
(vgl. div. 2, 134–135 & 143)

–

~28 § 1, 57 ita traditum Reisender deckt durch Traum 
Mord an Freund auf –

~29 § 1, 58
saepe narravi; 
eventus; accide­
runt

Q. Cicero träumt von Unfall seines 
Bruders Marcus  
(vgl. div. 2, 136–140)

–

~30 § 1, 59
audivi ex te; 
noster Sallustius 
narravit

M. Cicero träumt von Marius, der 
ihm Heimkehr prophezeit  
(vgl. div. 2, 136–140)

–

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



353Anekdotenverzeichnis

~31 § 1, 64 illo exemplo con­
firmat Posidonius

Mann aus Rhodos prophezeit 
sechs Menschen den Tod –

~32 § 1, 
68–69

ex te ipso rem 
factam audivi

Die Prophezeiung von Dyrrha­
chium 16888

~33 § 1, 72

in Sullae scrip­
tum historia 
videmus; te 
inspectante

Sulla entdeckt Schlange auf Op-
feraltar (vgl. div. 2, 65) 16888

~34 § 1, 73 ut ait Philistus
Dionysios’ Pferd rettet sich aus 
Strudel: Glücklicher Amtsantritt 
(vgl. div. 2, 67)

18014

~35 § 1, 
74–76

ut ait Callis­
thenes; dixisse 
dicitur

Liste der Wunderzeichen vor der 
Schlacht bei Leuktra  
(vgl. div. 2, 67–69)

–

~36 § 1, 
77–78

repente; quaesi­
vit; respondisset

C. Flaminius fällt von Pferd vor 
Schlacht mit Hannibal und igno-
riert Hühner-Auspizien (& weitere 
Vorzeichen) (vgl. div. 2, 21 & 2, 67)

18014, 18218

~37 § 1, 78 quod evenit; 
responsum est

Midas mit Ameisen, Platon mit 
Bienen im Mund (vgl. div. 2, 66) –

~38 § 1, 79 responderunt Roscius mit Schlangen in Wiege 
(vgl. div. 2, 66) –

~39 § 1, 80 in te saepe vidi; 
familiari tuo

M. Cicero, Aesopus und ihr furor 
rhetoricus –

~40 § 1, 81 contigisse dicitur; 
ferunt Brennus und der Schnee 18014

~41 § 1, 
97–98

responderunt; 
evenerunt

Liste von Wunderzeichen in 
Abgleich mit den Sibyllinischen 
Büchern (vgl. div. 2, 58)

–

~42 § 1, 99 mirifice
Traum der Caecilia und weitere 
Wunderzeichen im Marserkrieg 
(vgl. div. 2, 59 & 2, 136)

–

~43 § 1, 100
in annalibus 
habemus; dixisse; 
mirabilis; dicitur

Die Eroberung Vejis und die Pro-
phezeiung vom Albaner See  
(vgl. div. 2, 69)

2089

~44 § 1, 101
dicuntur; exem­
pla; videmus; 
scriptum

Prophezeiende Stimmen aus dem 
Nichts (vgl. div. 2, 69) –

45 § 1, 103 exempla; inquit 
(3x)

L. Paullus und der Tod des Hünd-
chens seiner Tochter  
(vgl. div. 2, 83)

–

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



354 Anhang

~46 § 1, 104 ego audivi; 
dixisse

Caecilia wird die Nachfolge ihrer 
Nichte in der Ehe prophezeit 
(vgl. div. 2, 83)

–

~47 § 1, 105 nuntiavit Ap. Claudius prophezeit M. Cicero 
die Catilinarische Verschwörung –

48 § 1, 
111–112 dicitur; fertur Thales und die Ölbäume von 

Milet
498, 7936, 
22351

49 § 1, 112 habebitur
Erfolgreiche Vorhersagen von Erd-
beben (Anaximander, Pherekydes) 
(vgl. div. 2, 31)

–

50 § 1, 119 contigit; diceret Caesar vs. Spurinna: Opfertier 
fehlt Herz (vgl. div. 2, 36–37) 16888, 177f.

~51 § 1, 121 historia tradidit; 
scriptum illud

Liste von Zeichen und Träumen 
mit wahren Prophezeiungen 
(Dareios, Kroisos, Servius Tullius)

–

~52 § 1, 
122–123

inquit; scriptum 
est item; respon­
disset; mirabiliter

Sokrates über die Wichtigkeit von 
Orakeln (& Beispiele seines Wahr-
sagekönnens)

2089

(53) § 2, 20 – P. Clodius’ Hühner (vgl. div. 1, 29 
& 2, 71; nat. deor. 2, 7) 2015

~54 § 2, 50

dicitur; repente; 
in libris; cum ad­
miratione; multis 
audientibus; 
accepimus

Tages und der Ursprung der 
Etrusca disciplina

498, 178, 
2053, 
309–311

55 § 2, 51
vetus illud 
Catonis; mirari se 
aiebat

Treffen sich zwei haruspices…
(vgl. nat. deor. 1, 71)

197–199,
21111, 310

56 § 2, 52 negabat; inquit
Hannibal vs. Prusias: Feldherrner-
fahrung besser als Divination aus 
Stück Rindfleisch

194–199

(57) § 2, 52 responsa Caesar widersetzt sich Empfeh-
lung eines haruspex –

~58 § 2, 56 inquies; accidisse Hähne verkünden den Sieg über 
Theben 194

(59) § 2, 59 nuper Mäuse knabbern an Ciceros 
Platon-Ausgabe –

60 § 2, 62
non inscite re­
spondisse dicitur; 
inquit; responso

Opferdeuter vertauscht Schlange 
mit Türriegel

498, 
191–195, 
204, 209f.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



355Anekdotenverzeichnis

61 § 2, 77 ille dicebat; solere
M. Marcellus geht jedem mögli-
chen Zeichen konsequent aus dem 
Weg

195–197

62 § 2, 84 clamitabat M. Crassus versteht versteckte 
Prophezeiung nicht –

~63 § 2, 
85–87

Praenestinorum 
monumenta de­
clarant; dicunt

Numerius Suffusius entdeckt Lose 
nach Traum –

64 § 2, 87
Clitomachus 
scribit; dicere 
solitum

Karneades’ Ausspruch über die 
glücklichste Glücksgöttin von 
Praeneste

–

65 § 2, 96 ut; scribit Pha­
lereus

Demosthenes’ Redeübungen: 
Lernt, ῥ zu sprechen 
(vgl. de orat. 1, 260)

–

(66) § 2, 114

inquies; facta 
sunt; acciderint; 
audiebamus; quid 
mirum

Rudermann Coponius prophezeit 
Schlacht in Thessalien –

67 § 2, 
115–116 accidisset Kroisos’ Orakel 20224

68 § 2, 116 responsum Pyrrhos’ Orakel 20224

69 § 2, 118 dicebat Demosthenes über die parteiische 
Pythia 19615

~70 § 2, 134
in Chrysippi 
libro; respondit; 
inquit

Traum von Ei deutet auf Schatz 
hin –

~71 § 2, 135 
& 141

dicitur (2x); 
narrasset

Der Traum des Alexander: Freund 
Ptolemaios wird geheilt 498, 210

~72 § 2, 143 dicitur; evenit Traum und Blasensteine –

~73 § 2, 143 scribitur; eveni­
ret; casus Der Traum des Alkibiades –

~74 § 2, 
144–145

inquit (3x); liber 
Chrysippi Träume und ihre Vieldeutigkeit 199–202

De fato (fat.)

1 fr. 4 
(ed. Ax)

forte; ut ferunt; 
in aurem inquit

Flüsterpost von einem ‚Störfall‘
(vgl. Macr. Sat. 3, 16, 4) –

(2) § 5–6 fortuita; absurda; 
mirum

Todesarten: Daphitas, Philipp, 
Ikadios –

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



356 Anhang

3 § 10 accepimus; 
scribunt Stilpons Laster –

4 § 10
legimus; cachin­
num dicitur 
sustulisse

Sokrates’ Laster –

De finibus bonorum et malorum (fin.)

(1) § 1, 7 ait; facete; urba­
nitas Lucilius (?) über seine ‚Zielgruppe‘ –

(2) § 1, 9 idem Lucilius; 
locus; sal

Lucilius über den Schlagabtausch 
zwischen Q. Mucius Scaevola & 
T. Albucius

–

3 § 1, 39

e patre audiebam; 
facete et urbane 
inridens; pater 
aiebat

Torquatus’ Vater nimmt Chrysipp-
Statue auf den Arm 498, 77f.

(4) § 2, 17 dicebat

Zenons/Aristoteles’ Sentenz: Rhe-
torik und Dialektik verhalten sich 
wie flache Hand und Faust 
(vgl. orat. 113; ac. 1, 41 und 2, 145)

28611

(5) § 2, 24 solebat edere; 
illud; inquit

Lucilius (?) über zwei Luxus verach-
tende Aussprüche des C. Laelius –

(6) § 2, 54 nec respondere 
ausus

L. Tubulus, der offensichtlich Be-
stechliche –

(7) § 2, 55 memini me ades­
se; aderamus

P. Sextilius Rufus, der Erbschlei-
cher –

8 § 2, 62 exempla; dicere 
solebat

Der Richter Aulus Varius über die 
Bedeutung des Wortes satis –

~9 § 2, 65 Regulus liefert sich freiwillig aus
(vgl. off. 1, 39 & 3, 99–111) –

10 § 2, 69 verbis depingere 
solebat

Kleanthes’ Gedankenexperiment 
von der Lust und den Tugenden –

11 § 2, 97 quaesivit; rogavit Epaminondas’ letzte Fragen –

12 § 2, 104 inquit Themistokles’ memoria
(vgl. de orat. 2, 299–300; ac. 2, 2)

46–58, 
1473, 
23829, 
25120

(13) § 4, 30 iocari interdum
Stoikerwitz: Leben mit Parfüm-
fläschchen erstrebenswerter als 
Leben ohne

–

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



357Anekdotenverzeichnis

(14) § 5, 5 aiunt solitum Demosthenes und die Brandung –
(15) § 5, 50 Archimedes’ Kreise –

(16) § 5, 54 saepe audiebam Cn. Aufidius’ Sentenz vom Sehen-
wollen um des Sehens willen –

(17) § 5, 87 dicitur Demokrits Selbstblendung –
18 § 5, 94 inquit Der gichtkranke Arkesilaos –

De inventione (inv.)

~1 § 1, 51–52
velut apud 
Socraticum 
Aeschinen

Xenophon, Aspasia und die besten 
Ehepartner der Welt –

~2 § 1, 55–56 in hac causa Epaminondas siegt ohne legalen 
Oberbefehl –

(3) § 1, 109 quemadmodum 
dixit Ausspruch des Apollonios –

4 § 2, 1–3 existimabatur; 
miraretur; Zeuxis’ Helena –

~5 § 2, 14–15 exemplum Mord in der Taverne –

~6 § 2, 52 exemplum; haec 
causa

Volksnaher C. Flaminius wird von 
aristokratischem Vater geächtet –

~7 § 2, 59 exemplum; in 
causa

Ritter verliert Hand in Handge-
menge –

~8 § 2, 62 huiusmodi Erbstreitigkeiten –

~9 § 2, 69 huiuscemodi Thebaner schaffen trotz Verbot 
ewiges Kriegsdenkmal –

~10 § 2, 72 huiusmodi General wirft Handtuch, um Trup-
pen zu retten –

~11 § 2, 78–79 huiusmodi Horatius tötet Horatia –

~12 § 2, 87 exemplo Rhodische Gesandtschaft wird 
beauftragt, aber nicht bezahlt –

~13 § 2, 91–92 huiusmodi Streit um jungen Opferassistenten –
~14 § 2, 95 ut; casu Verbotenes Kalbsopfer für Diana –

~15 § 2, 96–97 casus; ut in hac; 
subito

Versprochene Opfertiere können 
aufgrund von Hochwasser nicht 
geliefert werden

–

~16 § 2, 98–99 hoc modo; 
exempla

Verbotenerweise eingelaufenes 
Schiff wird konfisziert –

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



358 Anhang

~17 § 2, 111 huiusmodi L. Licinius Crassus verlangt Tri-
umph für Taten in Gallien –

~18 § 2, 116 ex ambiguo; dicit Sohn deutet letzten Willen des 
Vaters auf seine Weise –

~19 § 2, 118 fictam; exempli 
loco

Prostituierte wird als öffentliches 
Gut eingezogen –

~20 § 2, 
122–124

hoc modo; 
ut (6x)

Erbprobleme und weitere Beispiele 
für brenzlige Rechtsfälle –

~21 § 2, 144 hoc modo Widerstreitende Gesetze: Tyran-
nenmord –

~22 § 2, 
148–149 hoc pacto Ist Elternmörder ‚testamentfähig‘? –

~23 § 2, 
153–154 hoc modo Streit um gerettetes Schiff –

De legibus (leg.)

1 § 1, 53 memini; iocu­
lare; derisum

L. Gellius trommelt alle Philoso-
phen Athens zusammen –

2 § 2, 40 

oraculum 
editum est; 
iterum;  
respondit

Doppeltes Apoll-Orakel über die 
Vortrefflichkeit alter Bräuche –

(3) § 2, 41 dicitur Alexander & Kleisthenes nutzen 
Tempel als Bank –

4 § 3, 30 ferebatur; 
respondisset

L. Lucullus rechtfertigt seinen 
Luxus –

5 § 3, 36 avus noster; 
inquit

Cicero über das öffentliche Enga-
gement seines Großvaters –

De natura deorum (nat. deor.)

(1) § 1, 10
accepimus; 
ferunt; respon­
dere solitos

Pythagoras als ‚Totschlagargu-
ment‘ –

2 § 1, 60 admirans; in­
quit; traditur Simonides als Skeptiker 498, 2053, 

266–276

(3) § 1, 71 mirabile; mira­
bilius

Treffen sich zwei haruspices…
(vgl. div. 2, 51)

197–199,
21111, 310

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



359Anekdotenverzeichnis

(4) § 1, 93 dicebat; vo­
cabat Chrysipp & Chrysippe –

~5 § 2, 6

recentiore 
memoria; 
memoriae 
proditum est

Epiphanien tun Wahrheit kund
(vgl. nat. deor. 3, 11–13)

9439, 
182–184, 
307f.

~6 § 2, 7

domestica 
exempla; per 
iocum; inri­
dens

P. Clodius: Huhn über Bord
(vgl. div. 1, 29; 2, 20 & 2, 71) 2015

~7 § 2,
10–11

repente; e patre 
audiebam; 
exempla

Todesfall mit Folgen –

~8 § 2, 69
in historia; 
minime esse 
mirandum

Die Geburt Alexanders 
(vgl. div. 1, 47) –

9 § 3, 50 non inurbane 
inquit Alabandos von Alabanda 7735, 184f.

(10) § 3, 77 si verum est; 
dicere solebat

Aristons Sentenz vom wohlweisli-
chen Schweigen der Philosophen 1473

11 § 3, 83 dicere solebat Diogenes’ Sentenz vom glückli-
chen Seeräuber

12 § 3, 83
ridens inquit; 
cavillatus est; 
diceret; idem

Dionysios, der glückliche Tempel-
räuber (I–III) 185f., 2555

13 § 3, 84
dicebat; idem 
dicebat; eun­
dem ferunt

Dionysios, der glückliche Tempel-
räuber (IV–VI)

2016, 185f., 
2555

14 § 3, 89 dicitur; inquit Diagoras, der Atheist (I) 498, 18523

15 § 3, 89 idem; ostendit Diagoras, der Atheist (II) 18523, 22027

De officiis (off.)

(1) § 1, 25 nuper negabat M. Crassus’ Sentenz vom ‚militäri-
schen Reichtum‘ –

2 § 1, 33 ut ille Kleomenes: Was tagsüber verbo-
ten, ist des Nachts erlaubt 147

3 § 1, 33 auditum Q. Fabius Labeo: Wenn sich zwei 
streiten, freut sich der Dritte 147f.

(4) § 1,
36–37

epistula Ca­
tonis

Nur ‚richtige‘ Soldaten haben das 
Recht in den Krieg zu ziehen –

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



360 Anhang

~5 § 1, 39
ut primo 
Punico bello 
Regulus

Regulus liefert sich freiwillig aus
(vgl. off. 3, 99–111; fin. 2, 65) –

~6 § 1, 40 secundo autem 
Punico bello

Ein abtrünniger Soldat erschleicht 
sich Ausrede (vgl. off. 3, 113) –

~7 § 1, 40 exemplum
Giftanschlag auf Erzfeind Pyrrhos 
wird ehrenhalber vereitelt
(vgl. off. 3, 86)

–

8 § 1, 84 ut Callicrati­
das; respondit

Kallikratidas: Soldaten sind ersetz-
bar, nicht aber Ruhm –

(9) § 1, 90
auditor; fami­
liaris; solitum 
ait dicere

Panaitios über eine Sentenz des 
Scipio: Menschen sind zu zügeln 
wie Pferde

–

(10) § 1, 138 accepimus Cn. Octavius’ Haus als Schlüssel 
zu seinem Wahlsieg –

11 § 1, 144 bene Pericles; 
casu; dixisset 

Perikles, Sophokles und die Au-
genweide –

12 § 2, 25 solitum
Groteske Angst des Tyrannen (I): 
Dionysios als sein eigener Frisör
(vgl. Tusc. 5, 57–63)

2016

13 § 2, 25
scriptum legi­
mus; scriptum 
est 

Groteske Angst des Tyrannen (II): 
Die Paranoia des Alexander von 
Pherai

–

14 § 2, 71 auctor; inquit 
Themistokles will lieber einen 
‚richtigen‘ als einen reichen Mann 
zum Schwiegersohn

–

15 § 2, 75 inquit C. Pontius’ Sentenz von der Käuf-
lichkeit der Römer –

16 § 2, 89
illud Catonis; 
respondit; 
inquit

Catos Sentenz von der Hierarchie 
des Vermögenserwerbs: Vieh-
zucht, Viehzucht, Viehzucht

99f.

(17) § 3, 1
dicere solitum 
scripsit Cato; 
vox

Scipios Sentenz von der geselligen 
Einsamkeit
(vgl. rep. 1, 27)

49, 100

18 § 3, 10 dicere solere; 
audire

P. Rutilius Rufus: Panaitios’ Buch-
fragmente sind so unvollendbar 
wie Apelles’ Venus von Kos

–

(19) § 3, 42 scite inquit Sentenz des Chrysipp: Nur ehren-
hafter Sieg zählt –

20 § 3, 45 ferunt; admi­
ratus

Zu Dionys dem Tyrannen…  
(vgl. Tusc. 5, 57–63) 2016, 2053

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



361Anekdotenverzeichnis

21 § 3, 49 magna exspec­
tatione; dixit

Themistokles vs. Aristeides:
Blind stellen die Athener
Ehrenhaftigkeit über den Nutzen

–

22 § 3,
58–60

nec infacetus; 
mirum; inquit; 
mirabar

C. Canius kauft die Katze im Sack 78f., 2053

23 § 3, 62 dixit Q. Scaevola zahlt freiwillig mehr 
als er müsste –

(24) § 3,
66–67

ut; propinquus 
noster

P. Calpurnius Lanarius &
C. Sergius Orata kaufen die Katze 
im Sack

–

(25) § 3, 77
audiebam de 
patre nostro 
puer; dixisse

C. Fimbria über den wahren vir 
bonus –

(26) § 3,
79–80

criminatus est; 
noster

C. Marius erschleicht sich politi-
sche Ämter –

~27 § 3, 86 factum
Giftanschlag auf Erzfeind Pyrrhos 
wird ehrenhalber vereitelt
(vgl. off. 1, 40)

–

~28 § 3,
99–111

res facta nos­
tra; mirabilia 
exempla 

Regulus liefert sich freiwillig aus
(vgl. off. 1, 39; fin. 2, 65) –

(29) § 3, 112 dicitur; 
confestim T. Manlius verteidigt seinen Vater –

(30) § 3, 113 Polybius dicit Ein abtrünniger Soldat erschleicht 
sich Ausrede (vgl. off. 1, 40) –

(31) § 3, 
114–115

scribit idem; 
C. Acilius 
scripsit

Senat macht Eindruck auf Hanni-
bal, indem er tausende Soldaten 
ausliefert

–

De optimo genere oratorum (opt. gen.)

–

De oratore (de orat.)

1 § 1, 82–95 nuper; excita­
batur

Antonius über seinen Griechen-
landaufenthalt: Menedemos vs. 
Charmadas (§ 85)

–

2 § 1, 103 ferunt Gorgias kann über alles sprechen 
(vgl. de orat. 3, 129) –

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



362 Anhang

3 § 1, 121 equidem; adu­
lescentulus Crassus über sein Lampenfieber –

4 § 1, 126 solebat Apollonios von Alabanda nimmt 
nur begabte Schüler –

5 § 1, 129 soleo audire Roscius ist mit keinem Schüler 
zufrieden –

6 § 1, 
166–169

ridens; stoma­
chans; memini 
mihi narrare; 
in his paucis 
diebus; nobis 
sedentibus

Patt: Hypsaeus und Cn. Octavius 
agieren unwissentlich gegen ihre 
Mandanten (vgl. tagesaktuellen 
Fall)

–

(7) § 1, 170 solitus est per­
saepe dicere

Ausspruch des P. Crassus zur 
Personalunion von Redner und 
Rechtsgelehrtem

–

~8 § 1, 175 in ea causa Totgeglaubter Soldat wird enterbt –
~9 § 1, 176 in ea causa Erbstreitigkeiten (I) –

~10 § 1, 177 accepimus; in 
ea causa Tod im römischen Exil –

~11 § 1, 178 nuper Falscher Kaufvertrag (I) –

~12 § 1, 179 familiaris nos­
ter; nuper Falscher Kaufvertrag (II) –

~13 § 1, 180
clarissima 
causa; nuper; 
in ea causa;

Erbstreitigkeiten (II) –

~14 § 1, 
181–182

exempla causa­
rum Die Ächtung des C. Mancius –

~15 § 1, 183 memoria 
patrum

Das Doppelleben eines paterfami­
lias –

(16) § 1, 
227–228

solebeat; apud 
Catonem scrip­
tum esse video

P. Rutilius Rufus kritisiert Servius 
Galba für dessen ‚Mitleiderhei-
schen‘ (vgl. Brut. 85–90)

92f., 23419

17 § 1, 
231–233

inquit; respon­
dit; responsum

Sokrates verzichtet auf Lysias’ 
Verteidigungsrede –

18 § 1, 
239–240

equidem saepe 
audivi; respon­
sum; inquit

P. Crassus lehnt Verteidigung 
eines Mandanten ab (vs. Servius 
Galba)

–

19 § 1, 243
frequens audi­
vi atque adfui; 
facete

Crassus witzelt gegen Scaevola –

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



363Anekdotenverzeichnis

20 § 1, 260 dicitur Demosthenes’ Redeübungen (I): 
Lernt, ῥ zu sprechen (vgl. div. 2, 96) –

21 § 1, 261 ut memoriae 
proditum est

Demosthenes’ Redeübungen (II): 
Atemübungen und Kieselsteine –

22 § 2, 22

saepe ex socero 
meo audivi; 
incredibiliter; 
solet narrare

Laelius und Scipio beim Muscheln 
Sammeln

498, 154, 
23728

(23) § 2, 24 illud; dixi; 
inquam

Crassus ermahnt Scaevola zu 
mehr Freizeit –

24 § 2, 75
ut ille dicitur; 
respondisse 
fertur

Hannibal verspottet Phormion für 
dessen Praxisferne 498, 19513

~25 § 2, 106

causam; me 
audiente; 
responderat; 
casu

Mordprozess um C. Gracchus –

(26) § 2, 
194–196

in illa causa; 
feci Crassus der ‚Mitleiderheischer‘ 93

(27) § 2, 197 casu; constabat Steinwurf im Prozess –

28 § 2, 220 interrogatus 
respondit

Catulus, der bissige Kläffer 
(vgl. de orat. 2, 255)

69, 71–73, 
109 

29 § 2, 
223–226

illa brevia; 
inquit; audivi

Crassus über Brutus’ ‚Schweißaus-
brüche‘ (vgl. Cluent. 140f.) 7735

30 § 2, 
240–244

fabella narra­
tur; ficta nar­
ratio; facetum

Crassus spöttelt gegen Memmius: 
L.L.L.M.M (& weitere Aussprüche 
des Crassus) (vgl. de orat. 2, 264)

6923, 7126

31 § 2, 245 inquit; risus Kurze Fragen, kurze Menschen –

32 § 2, 246 inquit; familia­
ri meo

Appius witzelt über Einäugigen, 
der gekonnt kontert –

33 § 2, 247 risum Fragwürdige Umarmung –
34 § 2, 248 ridiculum illud Über einen ‚vertrauten‘ Sklaven –

35 § 2, 249
dixit; ridicu­
lum; subridi­
cule

Paronomastische Wortspiele über 
körperliche Gebrechen –

36 § 2, 250 inquit Über ‚Großköpfige‘ (& weitere 
ambige Aussprüche) –

37 § 2, 
253–255

risum; dicta; 
ut illud; inquit

Titius’ ‚Armbruch‘ (& weitere 
ambige Aussprüche) –

38 § 2, 256 ut; inquit; 
responsio Catos Paronomasien 75, 101, 

11715

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



364 Anhang

39 § 2, 257 ridiculum; ut 
ego nuper

Verspottung eines Eigennamens: 
Nummius –

40 § 2, 257 facete; stoma­
chante

Witziger Einwurf von berühmten 
Versen und Sprichwörtern 11610

41 § 2, 259
nuper; inquisti; 
inquit; vetus 
illud; aiunt

Crassus versteht wörtlich, was 
übertragen gemeint war  
(vgl. Scipio, Nasica)

–

42 § 2, 261 ut olim; inquit Rusca verspottet M. Servilius mit 
metaphorischem Kommentar –

43 § 2, 262 ut; dixit
Scipio Maior spöttelt mittels 
Übertragung von Vokabular aus 
anderem Bereich

75

44 § 2, 262 ut; ut nostis; 
inquit (3x) Crassus’ Ironie –

45 § 2, 263 facetum; ut; 
inquit; illud

Servius Galba witzelt mit Antithe-
sen (vgl. Glaucia) –

46 § 2, 265 inquit Antonius macht seinen Kontrahen-
ten zu Kassandra 75

47 § 2, 265 ut olim; inquit; 
ut illud

Gallus verspottet Piso durch witzi-
ge Ähnlichkeitsbeziehung  
(vgl. M. Cicero senex) 

–

48 § 2, 266 ut meum illud Verspottung durch abgebildete 
oder imaginierte Ähnlichkeit 617

49 § 2, 267 velut tu; illud; 
dicitur

Übertreibungen: Memmius zieht 
Kopf unter Triumphbogen ein 7330

50 § 2, 268 ut; inquit (2x) Entlarvende Anspielungen  
(P. Cornelius, Scipio Africanus) 7330

51 § 2, 269 ut noster; 
inquit Scaevolas Ironie –

52 § 2, 272 ut; inquit Africanus ächtet Kontrahenten mit 
Euphemismus 75

53 § 2, 273 illud; ut; inquit
Inszeniertes Missverstehen: Maxi-
mus und Salinator vor Tarent 
(vgl. Cato 11)

463, 498, 
7735, 
103–106, 
10725

54 § 2, 
274–275

ut; inquit; ut 
ego; inquam

Komödienhafte Kommentare und 
Scherzbemerkungen –

55 § 2, 276 ut illud; inquit Ennius hat keine Zeit für Nasica – 
und umgekehrt

6414, 74, 
21923

56 § 2, 277 illud; ut; inquit Q. Opimius’ und Egilius’ Traves-
tien –

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



365Anekdotenverzeichnis

57 § 2, 278 illud; inquit Sizilische Feigenbäume 7634, 
129–131

58 § 2, 278 dixit; inquit Catulus verspottet Redner für 
erbarmungswürdige Leistung 1309

59 § 2, 279 illud; ut; 
rogavit

Gestellte Wut oder Gelassenheit 
(Cato) 101

60 § 2, 280 ut; inquit Offene Gehässigkeit eines Siziliers 131–133

61 § 2, 280 ut; inquit Lustige Umdeutung von Abkür-
zungen: A.F.P.R –

62 § 2, 
281–282 ut; inquit Gespielt-gehässige Freundlichkeit 

(Granius) –

63 § 2, 283 ut; inquit Verspottung des Erbglückspilzes 
Scaurus –

64 § 2, 284 exempla; vel; 
inquit

Unerwarteter Widerspruch: 
Appius vs. Lucullus –

65 § 2, 285 illud; inquit; Scipio verspottet parteiischen 
Richter –

66 § 2, 285 nihil facetius; 
inquit

Crassus wickelt Silus rhetorisch 
um den Finger –

67 § 2, 286 facete; ut; 
inquit Laelius’ ironische Zustimmung 75f.

68 § 2, 286 ut; inquit Spöttischer Schlagabtausch: 
C. Cento vs. M. Cincius –

69 § 2, 287 ut; inquit Unerfüllbare Sehnsüchte 
(M. Lepidus) –

70 § 2, 287 ut; inquit Gekonntes Ignorieren des Gegen-
übers: Lepidus vs. M. Antistius –

71 § 2, 
296–297

memoria 
teneo; multis 
audientibus; 
respondere 
memini

Iulius Caesar Strabo über Antoni-
us’ Redetaktiken –

72 § 2, 
299–300

fertur; dicitur; 
dixisse;  
respondisse

Themistokles’ memoria
(vgl. ac. 2, 2; fin. 2, 104)

46–58, 
1473, 23829, 
25120

73 § 2, 316 admirari soleo; 
solet; ait Philippus’ Reden aus dem Stegreif –

74 § 2, 
351–353

ferunt; dicunt; 
dicitur; fertur Simonides und die Mnemotechnik

4089, 498, 
53, 55, 
1473, 26712, 
301–306

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



366 Anhang

75 § 3, 1–6

recordatio; 
subita; fereba­
tur; constabat; 
ferebantur; 
audiebamus

Crassus’ letzter Auftritt –

76 § 3, 36 illud exem­
plum; dicebat

Isokrates lehrt mit Sporen und 
Zügel (vgl. Brut. 204) –

77 § 3, 
126–127

accepimus; 
cuncta paene 
audiente 
Graecia

Hippias von Elis als Allroundge-
nie –

78 § 3, 141 dixit Aristoteles spöttelt gegen Isokrates 
mit Tragödienvers –

79 § 3, 213 dicitur Demosthenes über die actio 
(vgl. Brut. 142; orat. 56) 498, 9910

80 § 3, 213

illud dictum; 
fertur; admi­
rantibus omni­
bus; inquit

Aischines liest Demosthenes’ Rede 
(aber nicht wie Demosthenes…) –

81 § 3, 214 meministi; me 
puero Gracchus der ‚Mitleiderheischer‘ –

82 § 3, 221 solitum esse 
dicere

Tauriskos’ Ausspruch zum Blick-
kontakt beim Reden –

83 § 3, 225 potes audire; 
audivi

Gracchus und sein Sklave mit der 
Pfeife –

De re publica (rep.)

1 § 1, 3 ferunt; respon­
disse

Xenokrates’ Sentenz vom freiwilli-
gen Zwang –

(2) § 1,
21–22

memoria teneo; 
casu; admiratus

Das vielleicht erste Planetenmobile 
der Welt –

(3) § 1, 23 memini C. Sulpicius Galus erklärt die 
Mondfinsternis –

(4) § 1, 25 repente; dicitur Perikles erklärt die Mondfinsternis –

(5) § 1, 27 solitum esse 
dicere 

Scipios Sentenz von der geselligen 
Einsamkeit (vgl. off. 3, 1) 49, 100

(6) § 1, 29 perelegans; 
dicunt

Robinson Platon entdeckt Spuren 
am Strand –

7 § 1, 59 inquit Archytas von Tarent über Milde 
aus Zorn (vgl. Tusc. 4, 78) –

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



367Anekdotenverzeichnis

8

§ 3, 24
=fr. 3, 1 
(ed. Pow-
ell)

inquit
Alexander und der Pirat
(vgl. Non. 125 M; 318 M; 534 M; 
Aug. civ. 4, 4)

–

(9)
§ 3, 30b
(ed. Pow-
ell)

ut ex ipso 
audiebamus

M.’ Curius und die Samniten
(vgl. Cato 55–56; parad. 48) 108, 2053

Laelius de amicitia (Lael.)

1 § 37
hospes; 
aderam;
inquit

C. Blossius, der hörige Freund 122

2 § 53–54 dixisse ferunt;
miror

Tarquinius Superbus über treue 
und untreue Freunde –

(3) § 59
vox; dictum; 
sententia;
cuiuscumque

Bias’ (?) Sentenz von der Hassliebe –

(4) § 76 dicere audivi Catos Sentenz vom Ende einer 
Freundschaft 117

(5) § 88
ut opinor;
commemorare 
audivi

Archytas von Tarent über Zwei-
samkeit –

(6) § 90 illud Catonis Catos Sentenz von der Ehrlichkeit 
in der Freundschaft 117

Orator (orat.)

1 § 51 dicere solebat Karneades zur Unterscheidung 
von Was und Wie beim Reden –

(2) § 56 ut Demosthe­
nes

Demosthenes über die actio 
(vgl. Brut. 142; de orat. 3, 213) 498, 9910

(3) § 73 dicebat Apelles weiß, wann genug ist –

(4) § 74 – Künstler stellt Agamemnons Blick 
nicht dar –

5 § 113
manu demons­
trare solebat; 
aiebat; dicebat

Zenons Sentenz/Geste: Rhetorik 
und Dialektik verhalten sich wie 
flache Hand und Faust 
(vgl. fin. 2, 17; ac. 1, 41 & 2, 145)

28611

6 § 129 respondere; 
subito; diceret

Cicero über Curios löchrige memo­
ria (vgl. Brut. 217–219) –

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



368 Anhang

7 § 131 uti solemus; 
exempla

Details, die Pathos erzeugen: Red-
ner mit Kind auf Arm –

8 § 213–214 me stante; dixit; 
admirabile

C. Carbo überwältigt Volks-
versammlung mit gekonntem 
Dichoreus

–

Paradoxa Stoicorum (parad.)

1 § 8
ut opinor;
inquit;
illustrare

Der ‚güterlose‘ Bias von Priene 1473

(2) § 48 responsum M.’ Curius und die Samniten
(vgl. Cato 55–56; rep. 3, 30b) 108, 2053

Partitiones oratoriae (part.)

–

Topica (top.)

1 § 51 inquiebat Gal­
lus noster

Ausspruch des Gallus über Cice-
ros ‚Eigengesetzlichkeit‘ –

2 § 75–76

ut Staieno 
nuper accidit; 
accepimus; 
casu

Staienus wird heimlich abgehört 6618

Tusculanae disputationes (Tusc.)

(1) § 1, 4 dicitur Epaminondas als Meistersänger –

(2) § 1, 34 – Phidias verewigt sich auf eigenem 
Werk –

3 § 1, 83–84 dicatur

Hegesias’ Lehrverbot wegen Le-
bensgefahr seiner Schüler  
(vgl. Theombrotos’ Tod nach 
Platon-Lektüre)

–

(4) § 1, 86 nostro familiari Pompeius überlebt schwere 
Krankheit in Neapel –

5 § 1, 96
legimus; ad­
ridens inquit; 
lusit

Theramenes’ letzte Kottabospartie 7735, 
137–139

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



369Anekdotenverzeichnis

6 § 1, 100 voltu hilari; 
responderit

Anonymer Spartaner geht frohge-
launt und zynisch in den Tod 139

7 § 1, 101 dicit Ausspruch des Leonidas vom 
Abendessen in der Unterwelt –

8 § 1, 101 inquit Anonymer Spartaner trotzt Perser 
mit mutigem Ausspruch 139f.

9 § 1, 102 inquit Spartanerin zeugt Sohn nur für 
Tod in Schlacht 140

10 § 1, 102 miramur; 
inquit; dicto

Theodoros ist es egal, wo er ver-
west 141, 2053

11 § 1, 104 inquit Diogenes’ Spott über Bestattungs-
vorschläge 13820

12 § 1, 104 inquit Anaxagoras’ Spott über Bestat-
tungsvorschläge –

13 § 1, 111 illa vox; inquit Anonymer Spartaner empfiehlt, 
am Zenit des Lebens zu sterben

~14 § 1, 113 fabula; dicitur Kleobis’ und Bitons Tod –

~15 § 1, 114 dicuntur; 
dicunt Trophonios’ und Agamedes’ Tod –

~16 § 1, 114 adfertur fabella; 
scribitur

Silens Ausspruch vom Vorzug des 
Todes gegenüber dem Leben –

~17 § 1, 116 commemorant Kodros’ Tod im falschen Gewand 
(und ähnliche Beispiele) –

(18) § 2, 52 proponatur Zenon, Anaxarchos & Callanus 
haben keine Angst vor Schmerz –

19 § 2, 53 dicitur C. Marius’ heldenhafte Fuß-OP –

20 § 2, 57 vidi
M. Antonius stützt Knie auf Erde 
für Körperspannung und Konzen-
tration im Prozess

–

21 § 2, 60 respondit; 
ferunt dixisse

Dionysios von Herakleia wirft Ge-
lerntes über Bord, als er ‚wahren‘ 
Schmerz fühlt

–

22 § 2, 61
saepe vidi; 
solebat narrare; 
inquit

vs. Poseidonios, der noch auf dem 
Krankenbett philosophiert –

23 § 3, 27 dicitur Dionysios und Tarquinius können 
nicht ohne Herrschaft –

24 § 3, 30 auditor; ferunt 
dixisse; vox

Anaxagoras ist vom Tod des Soh-
nes unbeeindruckt (vgl. Tusc. 3, 58) 2053

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



Anhang370

25 § 3, 31 dicitur; accepi­
mus

Gesichtsausdrücke eines Sokrates 
oder M. Crassus –

26 § 3, 48
audiente po­
pulo Romano; 
inquit

C. Gracchus und L. Piso Frugi sind 
sich selbst untreu –

27 § 3, 59–60
video nostrum 
scribere Antio­
chum; solebat

Karneades und Chrysipp im Zwist –

28 § 3, 62 facetum illud Bion spottet über Agamemnons 
Haareraufen 7735, 257f.

29 § 3, 69 ait Aristoteles glaubt an die Vollend-
barkeit der Philosophie 258–260

30 § 3, 69 dicitur Theophrast klagt über die Kürze 
des Lebens

498, 
260–263

31 § 3, 77–78 ut accepimus Sokrates verspottet Alkibiades –

32 § 4, 5 video
Die Philosophengesandtschaft 
(Diogenes und Karneades) 
(vgl. ac. 2, 137)

49, 7735, 
249–252

33 § 4, 40 scriptum apud 
Fannium est Aus Wahlniederlage Selbstmord –

34 § 4, 44 respondebat; 
auditae; aiebat

Schlaflose Nächte (Themistokles & 
Demosthenes) –

(35) § 4, 49–50 propter recen­
tem memoriam

Zornige Größen (Torquatus, Mar-
cellus, Africanus, L. Brutus) –

36 § 4, 51 – Scipio und Ti. Gracchus im Zwist –

37 § 4, 78 illud; inquit Archytas von Tarent über Milde 
aus Zorn (vgl. rep. 1, 59) –

38 § 4, 79 ut videmus Alexanders Skrupel –

39 § 4, 80 ut dicitur; 
derisus est Sokrates kontert Zopyros’ Spott –

40 § 5, 8–9
ut scribit; fe­
runt; admira­
tus; respondisse 

Pythagoras erfindet den Begriff 
„Philosophie“

498, 2053, 
296–301

41 § 5, 20 – Xerxes der Unersättliche –

42 § 5, 40 ut illud dictum; 
inquit

Ausspruch eines anonymen Spar-
taners vom Glück am seidenen 
Faden

134f.

43 § 5, 42 quaesiverunt Spartaner verspotten ihren Peini-
ger Philipp 135f.

(44) § 5, 56 respondit Der Zorn des C. Marius –

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



371Anekdotenverzeichnis

45 § 5, 57–63

scriptum acce­
pimus; dicitur; 
iocans; dictum; 
risu; inquit

Die Ängste des Dionysios (I–V): 
Frisörinnen – Ehefrauen – Gelieb-
ter – Damokles – Zu Dionys dem 
Tyrannen… (vgl. off. 2, 25 & 3, 45)

2016, 498

(46) § 5, 64–66 acceperam Cicero an Archimedes’ Grab 39f.

47 § 5, 90–92 fertur; inquit 
(3x)

Anekdoten der Bescheidenheit 
(I–IV): Der Skythe Anacharsis – 
Sokrates – Xenokrates – Diogenes 
und die Sonne

–

48 § 5, 97–98 ferunt respon­
disse; inquit

Anekdoten der Bescheidenheit 
(V–VIII): Dareios – Ptolemaios – 
Sokrates – Dionysios in Sparta

–

49 § 5, 100 ferunt dixisse; 
scriptum est

Anekdoten der Bescheidenheit 
(IX–X): Timotheos isst bei Platon – 
Platon über italische und sizilische 
Essgewohnheiten

–

50 § 5, 101 inquit Der Grabstein des Sardanapal –

51 § 5, 
103–105

dicebat; inquit; 
apud Heracli­
tum; ait 

(Un)Eitelkeiten (I–IV): Demosthe-
nes – Demokrit – Hermodoros – 
Aristeides

–

52 § 5, 108 inquit Sokrates als Kosmopolit –

53 § 5, 112

illud; inquit; 
credibile vix; 
ferunt respon­
disse

Anekdoten der Blindheit (I–III): 
Antipatros – Diodotos – Askle
piades

–

54 § 5, 
117–118 inquit Todesverachtung (I–II): Theodoros 

& Lysimachos – Paullus & Perseus –

*

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



Index rerum

A
Aberglaube: s. superstitio
absolutus, absolut: s. Vollendung
Abstraktion: s. Generalisierung
absurdum, das Absurde .. . . . . . . . . . .  11, 29, 

33, 36, 45, 53, 55, 72, 74, 103, 166, 173, 
185–188, 192–197, 199, 200f., 204, 209f., 
219f., 244, 248, 261, 271, 281, 321, 323

Achtsamkeit: s. Aufmerksamkeit, 
			  aufmerken
actio .. . . . .  65, 99, 276, 302, 318, 348f., 366f.
adsensio, adsentiri .. . . . .  172, 240, 250, 253,  

269, 275f., 278, 283, 286, 290
aegritudo, aegrum: s. Trauer
Ästhetik, ästhetisch .. . . . . . . . . .  11, 30, 38,  

89, 97f., 100, 109, 111, 113f., 279, 281, 
284, 306, 318, 324

Affekt, affizieren .. . . . . . . .  44, 92, 133, 304
Aitiologie, aitiologisch .. . . . . . . . . . .  12, 17, 

40, 53, 55, 168, 178, 282f., 285, 287, 289, 
291, 293–304, 305–311, 316f., 322

αἴτιον .. . . . .  290, 293f., 297, 300, 302f., 305,  
309f., 316

Akademie, akademisch . . . . . . . .  95, 181f.,  
184, 236, 243, 246–249, 252, 268f., 273, 
275f., 280, 282, 285, 287f., 319, 348

(Ak)Kumulation, kumulativ .. . . .  20, 38,  
108, 175, 179, 206, 245, 255

Akteur/in .. . . . . . . . . . . .  6f., 9–11, 32, 38, 53, 
56, 66, 70–72, 81, 83–86, 88, 90, 92, 94, 
98, 100–104, 106–108, 110, 112, 114, 116, 
118, 120, 122, 124–143, 153f., 161, 196, 
216f., 222–225, 227, 230, 232, 235, 237, 
248, 256, 261f., 265, 269, 271, 283f., 288, 
292, 296f., 299f., 303, 305f., 309, 316f., 
324f., 347

akzidentiell, accidere .. . . .  66, 79, 142, 202, 
205, 256, 279, 310, 348, 351f., 354f., 368

Allegorie, Allegorese .. . . . . . . . . . . .  75, 222
Alliteration .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  117

Alltag, Alltäglichkeit .. . . . .  26, 29, 39, 43,  
54, 65, 93, 112, 119, 176, 189, 243, 251, 
257, 279

Allusion .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  308
Alternative, alternativ .. . . . . . . . .  153, 156,  

159f., 164, 170, 202, 251, 319
Ambiguität, ambig . . . .  66, 72f., 128, 202, 

250f., 265, 277, 323, 326, 358, 363
Ambivalenz, ambivalent .. . . . . .  185, 190,  

196, 201f.
amicitia, amicus .. . . . . . . . .  74, 109, 113–115, 

117f., 120–123, 130f., 185, 231, 233, 279, 
319, 352, 355, 367

Anachronismus, anachronistisch .. . .  46,  
100

Anagnorisis .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  44f.
analeptisch .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  281
Analogie, analogisch .. . . . . . . . . . .  17f., 22, 

25f., 44, 47f., 51f., 70, 89f., 93, 97, 118, 
152f., 161, 178, 183, 188, 198, 221, 224, 
265, 290, 292f.

(Auto-)Anekdotisierung .. . . .  40, 107, 196
ἀνέκδοτον, -α . . . . . . . . . . . . . . . .  6, 19, 37, 16f.
Annalistik, annalistisch, Annalen .. .  160, 

164f., 202, 317, 352f.
Annäherung, annähern .. . . . . . . . . . .  3, 12,  

29, 218, 241, 245, 252f., 261–263, 268, 
271–273, 277, 284, 319

Anonymisierung, Anonymität, 
		 anonym . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  11, 15,  

126f., 129–143, 192, 200, 216, 223f., 227, 
255f., 267, 306, 319, 324, 369f.

Anthologie .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  4f., 24,  
27, 31, 35, 47, 64, 96, 98, 100f., 107, 217–
219, 239, 294

anthropologisch .. . . . . .  128, 133, 135, 159
Antike, antik .. . . . .  3–6, 10, 13, 16, 18–22, 

24, 26, 28, 30–32, 34, 36–44, 46, 48, 50, 
52, 54–56, 58, 60, 62, 64, 66, 68f., 70, 72, 
74, 76, 78, 85, 94, 96f., 126, 136, 138, 152, 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



373Index rerum

164–166, 216, 221f., 235, 276, 300f., 307, 
311, 315, 322, 325f.

Antithese, antithetisch .. . . . . .  61, 75, 182,  
316, 364

ἀπάθεια .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  92
Aphorismus, aphoristisch .. . . . .  19f., 111,  

124, 128, 143, 152, 319, 347
Apophthegma, 
		 apophthegmatisch .. . . .  17–20, 31–33,  

35, 37, 39, 65, 68, 79, 96, 98f., 142, 223, 
258, 347

Aporie, aporetisch .. .  29, 45, 55, 219, 223, 
248, 250, 255, 260, 270f., 276, 278f., 321

Apotheose . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  184
Appropriation .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  118
aptum .. . . . . . .  42, 88f., 91, 97, 128, 132, 143
Arbitrarität, arbiträr .. . . . . .  181, 199, 201,  

215, 286, 290, 321
Archaismus, archaisch .. . . . . . . . .  86f., 114
Argument, argumentativ, 
		 argumentum . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  7–9, 11,  

17, 38, 41f., 63, 66f., 70, 78, 83f., 86f., 89–
93, 95, 99–101, 106, 108, 111, 114, 125, 
130, 135f., 141, 148, 168, 171–184, 186–
189, 191, 193–202, 204, 206, 209–211, 
218, 220, 243, 246–250, 252f., 258, 260, 
263, 270f., 276, 286, 288, 294, 318–325, 
349, 358

Aristoteliker .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  94
Arkadien .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  149
ars 	 .. . . . . . . . . . .  46–48, 54–56, 63f., 69, 115,  

124, 133, 229, 251, 296, 301f., 318
Asianismus .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  85, 94
astronomisch . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  170
asyndetisch .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  91
Atheist . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  220, 359
Atom .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  163, 166
Attizismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  85, 94
audire .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  47, 49, 57,  

62, 67, 76f., 83, 90, 93, 106, 111, 113, 117, 
119, 121, 148, 151–154, 168, 178, 195, 
232–235, 237f., 243, 267–269, 273f., 292, 
296, 299, 310, 348–357, 359–363, 365–
367, 369f.

Aufklärung, aufklärerisch .. . . . .  11, 150,  
169f., 178f., 181–183, 187f., 195, 198f., 
202f., 206, 208, 210, 258, 307f., 321

Aufmerksamkeit, aufmerken .. . . . . .  28–30, 
55, 135, 139, 143, 205, 235, 245, 265, 268, 
299, 310, 317, 325, 369

Augur, augurium .. . . . . . . . .  175, 181f., 196,  
198, 351

Autarkie .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  120, 135f.
Authentizität, authentisch .. . . . .  74, 152,  

265, 310
Autopsie . . . . .  153, 233, 235, 238, 302, 310
Autorität . 99, 201, 138, 248f., 252, 258, 297
Axiom .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  111, 148, 183

B
das ‚Begreifen‘, der ‚Begriff‘ .. . .  245, 251, 

286–290, 293f., 297, 348
Bewegung .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  7, 12,  

123, 162, 230, 241f., 245–247, 253, 299, 
309, 319, 326

Biographem . . . . . . .  9, 39, 44, 51, 81, 84–142
(Auto)Biographie, 
		 (auto)biographisch .. . . . . . . . . .  6, 9, 20, 

22, 24, 27, 32, 36, 38f., 43, 51, 70, 76, 89, 
98, 106f., 112, 133, 137, 159f., 164f., 168, 
224, 260, 266, 305, 315f., 325

Bonmot .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  19
brevitas: s. Kürze, kurz
Brief(literatur) .. . .  6, 19, 39, 43, 77, 84–86, 

108, 165, 239, 243, 326
Bukolik, bukolisch .. . . . . . . . . . . . . . . . . . .  149

C
captatio benevolentiae .. . .  70, 134, 325, 349
casus: s. Zufall
Chrie .. . . . .  17, 19, 32–35, 37, 39, 42, 65, 317
chronotopisch . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  137
cliffhanger .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  44f., 54
close reading .. . . . . . . . . . . . . . . . . .  95, 107, 323
condicio humana . . . . . . .  136, 138, 140–143,  

224, 289, 319, 325
conprensio, conpre(he)ndere .. . . .  184, 245f., 

248, 253, 286–295, 298, 304
counterhistory .. . . . . . . .  156, 159–166, 320

D
decorum, decere . . . . . . . . . . . . .  61, 67, 88–91, 

95–98, 100–102, 105–108, 128, 132, 218, 
232, 318f., 324

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



Deduktion, deduktiv .. . . . . .  42, 138, 280,  
255, 320

Deixis, deiktisch .. . . . . . . . . . .  47, 250, 284,  
286–288, 290f., 318

Dekonstruktion .. . . . . . . . . . .  159, 172, 176,  
187f., 190, 198, 201, 246, 262, 288, 308, 
310, 321

delectare .. . . . . . . . .  73, 78, 91, 120, 138, 168,  
195, 238, 249

demokratisch .. . . . . . . .  91, 126f., 133, 135,  
139f., 142, 224, 285, 288f.

Demontage, demontieren .. . . . . .  71, 176, 
178f., 183, 187–189, 194, 198, 200f., 204, 
206, 209f., 283, 287, 289, 310f.

Denkstil .. . . . . . . . . . . . . . .  168, 232, 237, 244
Destillat .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  51, 235, 280
Detail .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  9, 15–17, 20, 

22–24, 26, 30, 36f., 41, 43, 48, 50, 53–55, 
58, 66, 69, 76–78, 93, 103, 107, 137, 151, 
153f., 160, 165, 176f., 179f., 195, 216, 220, 
264f., 283, 294f., 303, 310, 316f., 368

Determinismus, deterministisch .. . .  11, 
171f., 174, 307, 309, 322

Devianz, deviant .. . . . . . . . . . . . . . .  221, 317
différance .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  188, 190, 198
Dialektik, dialektisch .. . . .  188, 198, 272f., 

276, 278, 286, 318, 356, 367
Dialog, dialogisch .. . . . . . . . . . . . .  5, 8, 11f., 

25, 38, 49f., 65, 70, 76, 86, 91, 100f., 103, 
107, 109f., 112f., 116, 121, 137, 148, 150, 
170–211, 219, 228–235, 241–243, 247, 
249, 253, 258, 263, 266–276, 278–284, 
291, 296, 300, 302, 307, 309, 318f.

Dialogizität . . . . . . . . . . . . . . . . .  160, 233, 243
Dichte, Verdichtung .. . . . . . . . . .  9, 23f., 26,  

64, 79, 107f., 116, 137, 255, 280, 284, 288, 
317, 320

Dichter, Dichtung . . . . . . . . . . .  39, 86, 90f.,  
93f., 97, 116f., 148, 150, 160, 258, 266, 
292, 305, 322

dictum, -a .. . . . .  3, 5, 16, 18–21, 23, 25f., 31, 
33, 36, 41–44, 50, 53, 57f., 60f., 63–66, 
68–73, 77–79, 90, 92, 96–102, 106f., 109, 
112, 114, 117f., 120, 122, 124, 128, 130f., 
134–136, 139–143, 154, 157, 164f., 185, 
197, 205, 207, 219, 222, 257f., 287, 299, 
303, 310, 316, 322f., 363, 366f., 369–371

Didaktik, didaktisch . . . . . . .  34, 105, 236,  
288, 318

digressio .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  40, 68, 123
Diskurs, diskursivieren, discours .. . . .  12,  

16, 26, 48, 89, 101, 103, 150–156, 159–
161, 226f., 231–233, 235–237, 239, 253, 
279, 290f., 298, 308, 311, 319f., 323, 325f.

Dispositiv .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  231
dispositio .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  302, 324f.
distant reading . . . . . . . . . .  94f., 107, 285, 347
Divergenz .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  221
Diversität .. . . . . . . . . . . . .  85, 232f., 244, 253
Divination, divinatorisch .. . .  6, 9, 11, 29, 

40f., 90, 94f., 148, 150, 153, 157, 167–211, 
231, 243, 246, 258, 300, 306–309, 311, 
320–322, 325, 351, 354

Dogma, dogmatisch .. . . . . .  199, 239, 241,  
247, 249, 256–259, 261, 269, 272–274, 
284, 309, 319, 322

Dramatik, dramatisch, Drama .. . .  26, 29,  
35f., 44f., 50, 116, 126f., 129, 133, 149, 
151, 223, 249, 254, 257, 267

dubitare: s. Zweifel
Duktus .. . . . .  68, 89, 92, 104, 108, 118, 125
durativ .. . . . . . . . . . . . . . . .  246, 262, 274, 279
durée .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  162f., 320
Dynamik, dynamisch .. . .  12, 53, 74f., 95,  

123, 137, 148, 150, 154, 163, 165–167, 
173, 181, 194, 200, 210, 216, 226, 230, 
232, 234, 245, 247, 252f., 258, 308, 319f., 
322

E
Edition, edieren .. . . . . . . . . .  6, 19, 167, 229,  

234, 238, 272, 275, 285, 291, 295
effet de réel .. . . . . . . .  147, 151–156, 158, 282,  

284, 290, 320
Eklektizismus .. . . . . . . . . . . . . .  112, 239, 271
ekphrastisch .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  78
Elite, elitär . . . . . . . . . . . . . . . .  121, 228f., 231,  

233–235, 237, 317
elocutio .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  67f., 85, 90,  

102, 276, 302, 318, 324
eloquentia .. . . . . . . . . . . . . .  229, 231, 286, 296
Emotion, emotional . . . . . . .  57, 61, 92–94,  

104, 121, 128, 133, 257, 348
ἐνάργεια .. . . . . . . . .  50, 67, 91, 158, 304, 322
enzyklopädisch .. . . . . . . . .  65, 94, 141, 278

Anhang374

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



Epigramm .. . . . . . . . . . . . . . . . . .  19, 29, 42, 60
Epikureer, Epikureismus .. . . . .  8, 48, 77f.,  

89, 94f., 112, 141, 172, 174, 178f., 185, 
197, 266, 271

Epilog .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  271
Epiphanie, epiphanisch .. . . . . . .  94, 183f.,  

279, 306–309, 359
Episode .. . . . . . . . . .  5, 19, 34f., 168, 179, 254
Epistem(ologi)e, 
		 epistem(olog)isch . . . . .  5, 7–9, 11f., 19, 

26, 28f., 35, 38, 110–112, 124, 129, 132f., 
135f., 142f., 148, 202–204, 213, 215–311, 
315f., 318–322, 324

Epistel: s. Brief(literatur)
Epoche .. . . . . . . .  27, 37, 162f., 167, 223, 297
ἐποχή .. . . . . . . . . . . .  250, 271f., 274–276, 281
Epos .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  22, 151, 257f.
Ereignis, ereignen .  15, 23, 25, 27, 37, 40f., 

49f., 66, 90, 105, 134, 137, 149, 154, 156f., 
160, 162–165, 169–171, 173–176, 179f., 
182f., 186, 190f., 194–199, 201–205, 207–
209, 255, 261, 267, 279, 283, 293f., 306f., 
312, 326, 251–353, 355

Erfahrung, erfahren .. . . . . . . . . .  11, 34, 37,  
62, 65, 77, 79, 92, 94, 102–106, 110–113, 
115, 117, 119–121, 123f., 127, 133, 169, 
176, 195–197, 199, 203f., 207f., 223f., 
232, 234, 238f., 241, 243, 256–260, 262, 
272f., 276, 278, 284f., 289, 297f., 301f., 
304, 318, 324, 354, 363

Erinnerung, erinnern . . . . . . . . . .  47f., 54f.,  
57, 228, 230f., 234, 242, 264, 281, 304

Erkenntnis, erkennen . . . . . . . .  11, 28f., 31,  
50, 55f., 71, 110f., 122, 128, 142, 162, 
173, 225, 235f., 240, 245–251, 253, 255, 
258–260, 262–264, 269, 273, 275, 285, 
287, 290–293, 298–301

Erwartung: s. ex(s)pectatio, exspectare
Ethik, ethisch, Ethos .. . . . . . . .  32f., 60, 62,  

65, 67, 98, 120, 285
Etrusca disciplina .. . . . . . . . . . .  306, 310, 354
Etymologie, etymologisch . . . . . . . . .  6, 12,  

23, 36, 43, 49, 156, 166, 228, 234, 272, 
283, 289, 291, 293–295, 298–302, 326

ἔτυμον .. . . . . .  291, 293–295, 297f., 300, 316
eudaimonisch .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  110
euhemeristisch . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  179f.

Euphemismus .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  75, 364
Evidenz, evident .. . . . . . . . . . . . .  26, 30, 38f.,  

43, 50f., 58, 67, 72, 76, 78f., 91, 93f., 122, 
155, 158, 175, 221, 267, 279, 288, 303, 
308f., 311, 318

eventus: s. Ereignis, ereignen
exegetisch .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  222
Exemplarität, exemplarisch .. . . .  5, 17, 27,  

32f., 35, 40, 52, 72, 92, 141, 160f., 195, 
216, 320

exemplum .. . . . . . . . . . . .  5, 19, 29, 34–37, 51, 
56f., 65f., 86f., 94f., 101, 105–107, 122, 
138, 142, 160, 167f., 174–176, 185, 193, 
206, 210, 308, 317, 322, 325f., 347, 351, 
353, 356–362, 365f., 368

exercitatio .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  64f., 119
Exklusivität, exklusiv . . . . . .  12, 227–230,  

232, 235–237, 253, 279, 319
Exkurs .. . . . . . . . . . . . . . .  10, 60, 63, 108, 111,  

123, 323, 325
Experte, experiri: s. Erfahrung, erfahren
ex(s)pectatio, exspectare . . . . . . .  30f., 36, 39,  

43–45, 54f., 57, 60, 72–74, 76, 79, 84, 
128, 153, 157, 171, 173, 191f., 195, 200f., 
204f., 238, 246, 248, 251, 268, 271, 361, 
365

extradiegetisch . . . . . . . . . . . . . . .  47, 51, 156,  
159, 238, 267f.

F
Fabel .. . . . . . . . . . . . . . .  29, 37, 175, 219f., 223
fabella .. .  64, 69, 90, 94, 102, 175, 183, 300, 

308–310, 323, 363, 369
fabula, das Fabulöse .. . .  34, 40, 52, 65, 90, 

157, 175, 308, 311, 369
facetiae, facetum .. . . . . . . . . . .  10f., 16, 19, 42, 

46f., 50, 55, 57, 59–79, 85–87, 89–96, 98–
109, 112, 114–119, 121f., 124f., 128–135, 
143, 148, 171, 173, 184f., 195, 201, 204f., 
211, 218f., 234, 238, 249, 251, 256f., 308, 
317f., 322–324, 356, 361–365, 370

factum, -a, Fakt, faktisch .. . . . .  3, 5, 15–21,  
23, 31, 36, 41, 43f., 47f., 49f., 53, 58, 66, 
69, 72, 79, 93, 95, 97, 112, 120, 128, 131, 
133, 137, 147–151, 154, 157, 160, 164–167, 
171, 189, 207, 238, 257, 267, 287, 295, 
303, 307, 310, 322f., 361

375Index rerum

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



376 Anhang

Faktizität .. . . . . . . . . . . .  9, 11, 24f., 31, 34, 40, 
43, 53f., 147–151, 153, 155, 158, 160, 163, 
168f., 305, 320

Fallhöhe .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  44, 72
Familie, familiär, familia .. . . . . . . .  76, 130,  

228, 231–234, 249, 258, 284, 317, 349, 
353, 360, 362f., 368

fatum .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  172, 174, 321
Fazetie, fazetisch: s. facetiae, facetum
fictum, Fiktionalität, Fiktion .. . . . . . .  9, 11f.,  

24f., 32, 34, 40, 43, 53f., 60, 66, 69, 90f., 
94, 100, 115, 145, 148–210, 229f., 234, 
253, 275, 279f., 282, 293, 311, 320, 322f., 
351, 358, 363

Fragment, fragmentarisch .. . . . . . . . .  6, 12,  
19f., 27, 35, 52, 156, 159, 161, 163, 166, 
221, 226, 244, 246, 250f., 253–256, 258–
263, 266, 272, 289, 291, 320, 360

Freund, Freundschaft: s. amicitia, amicus
Fusion .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  12, 276,  

282, 285, 292, 294, 297, 300f., 305f., 309, 
311, 319

G
Garten .. . . . . . . . . . . . . . . . .  111–113, 130, 350
Gattung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  5f., 10, 15, 

17–19, 21f., 24, 31–35, 37, 39–43, 48, 58, 
83–95, 119, 124, 128, 143, 149f., 152, 157, 
159, 164, 180, 204, 220, 285, 294, 296f., 
310, 315–317, 321, 323, 326

Geheimnis, geheim .. . . . . . .  6, 15, 37, 46f.,  
224, 227, 229, 326

Geltung . . . . . . . . . . . . . . . .  7, 135f., 142, 230,  
232, 234f., 252, 267, 278, 297, 305, 310, 
316, 319

Gender: s. Geschlecht
Generalisierung . . . . . . . . . . .  11, 33, 71–73,  

124, 127f., 130–138, 140–143, 160, 245, 
259, 305, 318f., 324

Genre, generisch: s. Gattung
Geschlecht .. . . . . . .  128, 132, 136, 140, 305
Geste, gestus .. . .  42, 77, 137, 284–291, 295, 

318, 348, 367
Gleichnis: s. simile
Glosse .. . . . . . .  22, 24, 57, 64, 218–222, 227
Gnome . . . . . . . . . . . . . . . . . .  17, 19, 32–34, 39
Grammatik (der Anekdote) . .  49, 244, 267

Grammatik (der Skepsis) .. . . . .  241f., 245,  
248, 261f., 271, 289

das Groteske .. . . . . . . . . . . . . . . .  33, 198, 360

H
Habitus .. . . . . . . . . . . . . .  132, 135f., 232, 305
Handlung .. . . . . . . . . .  18, 23, 30, 32, 44, 50,  

54f., 66, 73, 76, 79, 111, 200, 219, 257
haruspex, haruspicina .. . . . . . . . . .  177f., 181,  

189–192, 194f., 197–199, 208–210, 309f., 
354, 358

herausgeben: s. Edition, edieren
Hermeneutik, hermeneutisch .. .  21, 27f.,  

36, 62, 68, 72–76, 79, 104, 173, 226, 249, 
323

Heuristik, heuristisch .. .  8, 84, 125, 255f.
Hierarchisierung .. . . . . .  99, 105, 120, 161,  

175, 283, 360
histoire .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  15, 48
Historem .. . . . . . . . . . . . . . . . . .  9, 145, 148–210
Historiographie, 
		 historiographisch .. . . . . . . .  6, 9, 11, 17,  

19f., 24, 27, 34, 38f., 43, 49, 90, 112, 147–
169, 180, 282, 311, 315, 320, 322, 326

Hörensagen .. . . . . . .  49, 148, 151, 235, 244
honestum .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  62, 75, 88, 97
hors-texte . . . . . . . .  16, 25f., 28, 48, 151, 153, 

272–274, 283f., 287, 289, 293f., 304
Humor, humoristisch . . . . .  10, 30, 33, 44, 

59–64, 68, 75, 86f., 105, 119, 131, 186
hybrid .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  300, 306, 311
Hybris .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  185

I
Identität .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  129, 131
Illusion(sbruch), illusorisch .. . . .  54, 116,  

149, 151, 159, 174, 272, 280–282, 306
illustre, illustrare, illustrativ .. . . .  7, 32, 38, 

50, 67, 76, 87, 91, 99, 103, 108, 112, 114, 
121f., 137, 195, 225, 236, 286, 290, 304f., 
322, 368

Imagination, imaginär .. . . .  151, 161, 221, 
223, 229, 252, 259, 266, 284, 304, 364

Imitation: s. Mimesis, mimetisch
Indifferenz .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  120, 185
Individualität, (über)individuell .. . .  4, 8,  

10, 12, 21, 27, 37, 39, 78, 83, 85f., 88–90, 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



377Index rerum

95, 98, 107, 112, 117, 127, 129f., 132, 135–
139, 161f., 166–168, 173, 216, 227f., 232f., 
243f., 252f., 256, 259, 262, 271, 303, 305, 
319, 324

Induktion, induktiv . . . . . . . . .  12, 42, 226,  
255, 260f., 320

ingenium, ingeniosus .. .  46, 48, 51f., 54–57, 
70, 72, 83, 96, 99, 119, 202, 237–239, 251, 
259, 296

Innovation, innovativ .. . . . . . . . . . .  55, 117,  
159, 166, 202, 207, 209, 229, 239, 292, 
297, 301, 318, 321

Institution .. .  7, 83f., 89f., 95, 120, 125, 220
Interferenz .. . . . . . . .  7f., 101, 109, 115, 119,  

121f., 133, 142f., 217, 222, 224, 261, 284
Intermundien .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  185
intertextuell .. . . . . .  116, 118, 253, 255, 263
intim . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  228, 231, 235, 238
intradiegetisch .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  47, 51,  

238, 267f., 270, 274
intratextuell .. . . . . . . . . . . . . . . . .  57, 255, 263
inventio .. . . . . . . . .  65–67, 85, 102, 131, 178,  

247, 276, 293, 302f., 305, 318, 324
Ironie, (selbst)ironisch .. . . . . . . . . .  44, 60f.,  

74f., 100, 108f., 111, 121, 138, 185f., 
194f., 197, 210, 257, 271, 277f., 287, 310, 
316f., 323, 364f.

Irrationalität, irrational .. . . . . . . . .  90, 172,  
174, 177, 179, 182–184, 187, 190, 195, 
198, 201, 310

Irrealis, irreal .. . . . . . .  24, 34, 72, 149, 169,  
178, 186, 305f., 311

Isochronie, isochronisch .. . . . . . . .  26, 151
Isosthenie .. . . . . . . . . . . . . . . . . .  198, 271, 276
Iteration, iterativ .. . . . . . . . . . . .  7, 47, 49, 52,  

57, 69, 77, 103, 106, 117, 131, 135, 139, 
172, 175f., 179, 182, 187f., 190, 194, 198, 
200–202, 206, 208–210, 221f., 246, 261f., 
266, 271, 274, 280–282, 296, 308, 318, 
321, 325f.

K
καιρός .. . . . . . . . . . . . . . .  9, 16, 65, 97, 108, 260
kanonisch .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  153, 159
Kapital . . . . . . . . . . . . . . . . .  132, 139, 232, 305
Karikatur, karikieren .. . . . . . . .  33, 60, 179,  

317, 321

katachrestisch . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  75
κατάληψις .. . .  286, 291f., 294–297, 316, 318
Katastrophe, katastrophal .. .  43f., 54, 303
Kausallogik, kausallogisch . . . .  171, 174, 

179, 183, 185, 285, 309
Kipp(-Bewegung, -Erzählung…):  

s. Wende(punkt)
Klassische Philologie .. . . . . . . . . .  5, 10, 16,  

31f., 34, 37, 39–42, 55, 315
Klausel .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  85–87
Knowhow: s. Erfahrung, erfahren
Kognition, kognitiv:  

s. Erkenntnis, erkennen
Koinzidenz .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  279
Kollektiv, kollektiv . . . . . . . . . . . .  117, 135f.,  

139–141, 232, 234, 237
kollektives Gedächtnis .. . . . . . .  6, 49, 103,  

107, 152, 227, 234f., 267, 294, 307
Komik, das Komische .. . . . . . . . . . .  30, 33,  

42, 44f., 55, 57, 59–62, 69–71, 73–76, 
78f., 103f., 115f., 129, 131f., 196, 317, 320

Kommentar, kommentieren .. . . . . . . . .  18, 
22, 51f., 55–58, 76, 78f., 122, 138, 175, 
178f., 182–184, 186–190, 194, 197f., 206, 
208–210, 217, 219f., 223, 225–227, 251, 
257, 265, 268, 289, 308, 321, 364

Komödie .. . . . . . . . . . .  96, 114–116, 118, 364
Kompaktheit .. . . . . . . . . . . . . . . .  3, 12, 21, 23f., 

27, 30, 33, 35, 43, 47f., 52, 58, 69, 76, 176, 
187, 256, 269f., 294, 320

komparativisch .. . . . . . . . . . . .  241, 248, 271
komparatistisch .. . . . . . . . . .  5, 46, 173, 226,  

296, 315, 319
Konfiguration, 
		 (neu-)konfigurieren .. . . . . . . . .  7f., 10f.,  

104, 108, 110, 112–114, 120–123, 142, 
297, 300

Konjektur, coniectura .. . . . . .  57f., 96, 172f.,  
192, 200–202, 207, 231, 253

Konstruktivismus .. . . . . . .  4, 89, 184–186,  
196, 198

Kontemplation .. . . . . . . .  100, 205, 298, 301
(De-, Re-)Kontextualisierung, 
		 Kontext .. . . . . . . . . . .  3f., 7–9, 20, 27, 33,  

36, 43–45, 47f., 50f., 55–57, 74, 84, 87f., 
90, 100, 103–105, 107, 110, 116–118, 131–
133, 135, 143, 148, 197, 217, 219f., 222f., 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



378 Anhang

225f., 231f., 242, 248, 260f., 264, 274, 
280, 285, 287, 294, 297–300, 305, 320

Kontingenz, kontingent . . . . . . .  11, 17, 24f.,  
40, 43, 54, 112, 125, 147, 149f., 155–157, 
160, 162f., 167f., 170–174, 176–178, 180, 
182, 186, 189–192, 199f., 206, 224, 241, 
255, 279, 282, 309, 320f.

Kontinuität, kontinuierlich, 
		 Kontinuum .. . . . . . . .  3f., 8, 68, 86, 123,  

218, 255, 257, 274, 302, 315, 319, 326
kontrafaktisch .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  160
Konvention, (un)konventionell .. . .  60, 65,  

105, 126–128, 139, 153, 197, 256–259, 
263, 320

Konzentration: s. Aufmerksamkeit, 
		 aufmerken
Korrektiv, korrigieren .. . . . . . .  4, 186, 194,  

206, 321
Kosmogonie, kosmogonisch .. . . . . .  292f.
(Mikro-, Makro-)Kosmos .. . . . . .  167, 222,  

232, 244, 325f.
Kosmopolit .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  371
(Anekdoten-)Kritik .. . . .  3f., 12, 162, 173– 

178, 180, 182–184, 198, 215f., 225, 308f.
Kürze, kurz .. . . . . .  15, 17, 21–24, 29, 31, 34,  

43, 47, 51, 68, 76, 79, 91f., 102f., 108f., 
116, 118, 138, 150, 163, 180, 200f., 219, 
227, 259, 262, 273, 275, 281, 291, 293f., 
307, 363, 370

Kult, kultisch . . . . . . . .  168, 181, 183f., 244,  
257, 294, 297, 306–308

Kultur, kulturell .. . . . . . . . . . . .  20, 107, 133, 
135f., 160, 163, 166–168, 184, 228f., 230, 
232, 234, 239, 285, 292, 294f., 297, 326

Kummer: s. Trauer
Kurzschluss .. . . . . . . .  79, 94, 194, 208, 220
Kyniker, kynisch . . . . . . . .  60, 94, 99, 137f.,  

140, 220, 369
Kyrenaiker, kyrenaisch . . . . . . . . . . . . . .  141

L
das Lachen: s. ridere, ridiculum
lakonisch, lakedämonisch . . . . .  134–143,  

147, 319, 324f., 350, 369–371
Lebenswelt, lebensweltlich . . . .  5, 34, 62, 

111f., 117–119, 121, 123f., 127, 149, 218, 
224, 263, 279, 287, 306f., 318, 324

Leerstelle .. . . . . . . . . . . . . . . . . . .  106, 236, 306
Legende, legendär .. . . . . . . . .  222, 307, 310
Leidenschaft, leidenschaftlich .. . .  65, 99, 

102, 108, 126f., 129, 133, 141, 229, 259f., 
293

Linguistik, linguistisch .. . . . . . . . .  49, 233,  
292f., 295f., 316

Litotes .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  78
locus, loci .. . . . . . . . . . . .  61, 66, 69, 106f., 202,  

302–305, 318, 323, 356
Logik .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  285, 298
Logos .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  224f.
Lücke .. . . . . . . . . . .  210, 220, 236f., 255, 260,  

262, 281, 292
Lust: s. voluptas

M
Macht . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  231f., 235
Märchen, märchenhaft .. .  172, 183, 307f.
Marginalität, marginal .. . . . . . . .  7, 27, 36, 

159–162, 164, 166, 205f., 228, 319f.
Medium, Medialität .. . . . . . . . . . .  3, 7, 24f.,  

28, 34, 49, 79, 111f., 126–128, 136, 139, 
147–150, 152, 159, 169f., 173, 182, 187, 
195, 202f., 205, 216, 230, 233f., 253, 
265f., 282, 287, 295–297, 300, 306, 309, 
311, 316, 318–322, 325

Maxime: s. Sentenz
Meinung: s. opinio, opinari
Memorabile, memorabel . . . . . . . . . .  19, 31,  

41f., 118, 138, 163, 235, 307
memoria, meminisse, commemorare . . . .  34, 

46–57, 118, 122, 138, 140, 142, 163, 180, 
183f., 199, 205, 228, 230f., 234, 237f., 
270, 292, 302–305, 307, 317, 348–352, 
356, 358f., 362f., 365–367, 369f.

Metalepse, metaleptisch . . .  115, 224, 306
Metamorphosen, metamorph .. . . .  7, 219, 

222, 316, 319
Metapher, metaphorisch .. . . . .  32, 50, 75, 

87, 91, 110f., 113–115, 123, 151, 156, 158, 
166, 222, 229–231, 322, 364

Metaphysik, metaphysisch .. . . . . . . .  9, 16,  
258f., 290

metatextuell .. . . . . .  105–107, 209, 257, 304
Metonymie, metonymisch .. . . . .  15f., 18,  

52, 75, 161, 167, 266, 290

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



379Index rerum

microstoria .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  166f.
Milieu .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  163, 167f., 228
Mimesis, mimetisch .. . . . . . . . . . .  4, 29, 35,  

62, 76, 88, 105, 110, 113, 127, 158, 174, 
180, 224, 233, 290, 292f., 317

Mimologie, Mimologismus .. . . .  289–291
Miniatur(narrativ) .. . . . . . . . . .  4–6, 12, 15,  

17–20, 24, 34f., 43, 50, 90, 125, 148, 153, 
158, 206, 217, 224, 264–267, 270, 279f., 
286, 294f., 300, 304, 307, 309, 316, 317

(ad)mirabile, mirari, mirum .. . .  11, 29f., 44,  
65, 70, 72f., 77, 79, 110, 119, 141, 149, 153, 
157, 171, 173, 175f., 178–180, 184–186, 
189, 191–197, 199, 201, 203–211, 217, 
238, 266–268, 296, 299f., 310, 321, 348–
355, 357–361, 365–370

Mirabilienliteratur .. . . . . . . . . . . . . . .  43, 181
Mirabilität . . . . . .  28–31, 42–45, 48, 54–58, 

60, 65, 72–74, 76, 154, 157, 171, 173, 176, 
180, 203, 205, 211, 217, 226, 267, 322f.

mise en abyme .. . . . . . . .  12, 17, 28, 161, 226,  
265–267, 269–271, 275, 279–282, 317, 
320

Missverhältnis .. . . . . . . .  44, 54f., 61f., 75f.
Missverständnis, Missverstehen .. . . .  30,  

53, 74, 103f., 201, 219, 249, 251, 323, 364
Mnemotechnik . . . . . . . .  46–48, 51, 53, 55, 

301–305, 316, 365
das (Un)Mögliche, (Un)Möglichkeit . 12, 25, 

53, 55f., 148, 150, 153f., 156f., 160, 168, 
170–174, 176–180, 182–184, 186, 188f., 
192–194, 204f., 208, 210, 226, 232, 245–
247, 252, 259–261, 265, 285, 287–289, 
295, 308f., 311, 321

momentum, Momente, momenthaft,
		 das Moment .. . . . . . . . . . . . . . .  3–6, 8, 21,  

26–28, 30, 33, 43f., 51f., 54, 76, 86, 92–
94, 123, 126f., 129, 131, 137–139, 143, 
150, 163, 167f., 185, 195, 201, 205, 208, 
210, 215, 217, 221, 225f., 228, 230, 238, 
243, 250f., 254, 257, 262, 271, 273f., 281, 
289, 293, 295–297, 299–303, 306f., 310, 
350

Monarchisierung, monarchisch .. . . .  91,  
285, 288

Monodirektionalität .. . . . .  128, 173, 189f.,  
200, 202, 209, 218, 247, 263, 322

Monopol . . .  110, 120, 231–235, 238, 249f., 
253, 262

Moral, moralisch . . . .  29, 35, 44, 61f., 78f., 
97f., 100, 105, 130, 185f., 220

(com)movere, (com)motus .. .  72f., 92–94, 97, 
133f., 179, 247, 253, 278

Mündlichkeit, mündlich .. . .  6, 12, 17f., 23, 
25f., 30–32, 34, 43, 48–50, 70f., 77, 118, 
130, 152, 154, 159, 163f., 227, 230, 232, 
234–239, 242, 249, 253, 256f., 267f., 279, 
287, 294, 299, 302f., 307, 310, 316, 319

Mysterien, mystisch .. . . . . . .  95, 225, 229,  
236, 306f.

Mythos, mythisch .. . . . . . . . . . . .  38, 40, 42, 
52f., 66, 89f., 94, 127, 168, 175f., 178f., 
184f., 193f., 206, 210, 224f., 244, 293f., 
298, 300, 305–308, 310f., 323, 325f.

N
Nachahmung: s. Mimesis, mimetisch
Nachdenklichkeit, nachdenklich, nachden-

ken . . . . . . . . .  28–31, 43–45, 48, 54–59, 
65, 68, 73, 76, 78f., 99, 104, 128, 173, 205, 
208f., 211, 215, 217–222, 224–226, 246f., 
252f., 255f., 266, 269, 272, 274f., 278f., 
281, 319f., 322f.

narratio .. . . . . . . . . . . . . . . .  22, 34, 38, 64–69,  
71, 90, 102, 148, 308, 323, 348, 363

Narratologie, narratologisch .. . . .  5, 158,  
161, 224, 280f., 284, 300, 308

natura .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  63f., 69, 73, 97,  
108, 110, 112, 120, 124, 133f., 138, 141, 
182, 201, 203, 208, 229, 244f., 257, 260, 
263, 267, 269f., 274, 279, 281, 318

Natürlichkeit, natürlich .. . . . . .  25, 50, 54,  
69, 111, 125, 133f., 147, 158f., 183, 196, 
258, 282–284, 290, 309, 311, 318, 320

necessitas: s. das (Nicht-)Notwendige
Negation .. .  131f., 135, 187, 203, 232, 234, 

237, 245, 267f., 284f., 321
Neologismus .. . . . . . . . . . .  86, 239, 283, 289,  

291–294, 297–299, 301
Neoteriker, neoterisch .. . . . . . . . . .  113, 229
Netzwerk .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  6, 83, 127f.,  

130, 133, 136, 230–233, 235–237, 244, 
249, 253, 322, 324, 326

New Historicism .. . . .  20, 34, 152, 154–156, 
158–166

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



380 Anhang

nicht-propositional .. . . .  29, 111, 124, 249
Nichtwissen . . . .  203, 215, 225, 258f., 262, 

279, 316, 319f., 322
das (Nicht-)Notwendige .. . . . . . .  110, 128, 

170–172, 178, 182, 186, 190–192, 200, 
206, 243, 248, 250, 269, 309, 231

Novelle, novellistisch .. . . . . . . . .  19, 32, 34
nuper .. . . . . . . . . .  66, 113, 230, 233, 242, 279,  

354, 359, 361f., 364, 368
Nutzen, nützlich: s. (in)utile, utilitas

O
Objektivität .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  151f.
oblivio: s. (das) Vergessen
obscuritas, obscurum .. . . . . . . . . .  76, 91, 121,  

182, 202, 245, 266, 270, 275
occasio, okkasionell . . . .  18–21, 23, 31–33, 

41–44, 68, 70, 107, 114f., 118, 129f., 134, 
138–140, 157, 256, 279, 285, 299, 302

officia oratoris .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  99
οἴκος .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  230f.
ὅμοιον . . . . . . . . . . . . .  127–130, 133, 139, 142
Opfer .. . . . . . . . . . . . . . . .  168, 177f., 195, 199,  

309, 316, 353f., 357
opinio, opinari .. .  83, 110, 134, 147, 181, 197, 

202, 205, 234f., 237f., 242–244, 248, 252, 
256f., 263, 269f., 274, 277, 279, 285, 367f.

Optik, optisch . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  283f.
Orakel .. . . . . . . . . . . . . . . .  178, 180, 196, 202,  

207, 217, 281, 354f., 358
Ornament .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  7, 38, 324
oxymoral .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  104

P
Palimpsest .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  317, 321
Parabel .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  79
Paradoxie, paradox .. . . . . . .  11, 29, 33, 45,  

55, 64, 72, 74, 76, 78, 91, 139f., 186f., 193, 
195–197, 201, 209, 216, 219f., 230, 238, 
247–249, 251, 255, 260, 270f., 276, 278f., 
288, 301, 318, 321, 323

Paradoxographie .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  43
Parallelismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  91, 140
Parodie .. . . . . . . . . . . . . . . . . . .  33, 60, 317, 321
Paronomasie, paronomastisch .. . . . . .  75,  

101, 117, 123, 363
pars pro toto .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  130, 167

Parrhesie .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  138
Pastiche .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  317
πάθος, pathetisch . . . . . . . .  92–94, 133, 293,  

349, 368
Pause, Pausierung, pausieren .. . . . . .  189,  

256, 274, 281, 299
perfectus, Perfektion: s. Vollendung
Performativität, performativ .. . . . . . . .  18, 

48, 57, 71, 92–94, 133, 221, 231, 272, 274, 
281, 287, 304

Peripetie: s. Wende(punkt)
Peripatos .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  95, 141
Persiflage, persiflieren .. . .  33, 316f., 321f.
persona .. . . . . . . . . . . . . . .  8–10, 83–86, 88–91,  

97f., 102, 106f., 114, 118, 125, 127, 133, 
136, 220, 270, 324

(per)suadere, suasio .. . . . . . . . . . . . . . .  91f., 104
Perzeption, percipere: s. Wahrnehmung
Phänomenologie, 
		 phänomenologisch .. . . . . . . .  4f., 8–10,  

19f., 46, 64, 85, 133, 215, 217, 255, 315
Philosophem .. . . . . . . . . . . . . . .  9, 213, 216–310
Philosophiegeschichte .. . . . .  3, 160, 215f.,  

226, 296, 298f.
φόβος .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  30, 36, 127
Phonetik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  233
Photographie . . . . . . . . . .  23, 43f., 149, 264f.
Physik, physiologisch, physiologia, 
		 physicus .. . . . . . . . . . .  177, 179, 193f., 285
Pionier . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  112, 238f.
Plastizität, plastisch .. . . . . . .  50, 122, 238,  

290, 304, 311
Plötzlichkeit, plötzlich .. . . . . . . .  30, 36, 44, 

54, 74, 179, 194, 228, 255, 257–259, 274, 
278f., 287, 299, 303, 306f., 309

Pluralisierung, Pluralität .. . . . . . . .  12, 88,  
232f., 243f., 252, 256, 259, 269f., 278, 
284, 289, 319

poeta: s. Dichter, Dichtung
Poetik, poetisch .. . . . .  17, 37, 69, 86, 89, 91, 

97f., 100f., 105, 114, 126–128, 130, 132f., 
136, 143, 149, 188, 278, 322f., 325

Pointe, pointiert . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  15, 18,  
21–23, 29–32, 36, 41–44, 50, 54, 57, 
60f., 69f., 73, 75, 78, 92, 99, 103, 108f., 
111f., 114f., 118f., 130, 135, 171, 175–177, 
184–188, 190–195, 197f., 200–202, 209, 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



381Index rerum

219–223, 226f., 248–250, 257f., 261, 268, 
270f., 276, 279, 286–288, 299–303, 310

Polemik, polemisch .. . . . . . . . . . .  29, 92, 95,  
109, 121, 160, 175, 177f., 187, 194, 198, 
204, 247, 249, 257, 287, 289, 308, 310

Politiker, politisch .. . . . . . . . .  77, 100, 104f., 
122, 132, 181, 183, 188, 231f., 234f., 239, 
285, 350, 361

Polyptoton .. . . . . . . . . . .  200f., 207, 211, 272
poststrukturalistisch .. . . . . . . . . . . . . . . .  155
Potentialis .. . . . . . . . . . . . . . . . . .  150, 170, 311
Präfigierung, Präfix .. . . . . . . . . . . . .  62, 123,  

180, 207, 229
Präfiguration, präfigurativ .. . . . . . . . .  222,  

235, 237
Prägnanz: s. Kürze, kurz
Präteritio .. . . .  65, 139, 141, 210, 273f., 281
Prätext .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  127, 293
Praktiken, praktisch, Praxis, pragmatisch: 
	 s. Erfahrung, erfahren
πρέπον: s. decorum, decere
primus inventor . . . . . . . . . . . .  294f., 296–298,  

302, 305
Privatisierung, privat .. . . . . . . . . . .  6, 17, 37,  

100, 111, 153, 157, 167, 181, 188, 232, 237, 
270, 288, 295

probare, probabile .. . . . . . . . .  70, 97, 111, 181,  
184, 201, 242f., 245, 251, 253, 274, 289, 
295

Prokrastination .. . . . . . . . . . . . . . . . .  272–275
proleptisch .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  54, 281
Proömium . . . . . . . . . . .  84, 86, 95, 100, 182,  

269–271, 275, 325
Prophezeiung, prophetisch .. . .  177, 191, 

307f., 352–355
Proposition, propositional .. .  6f., 29, 111, 

205, 217, 224, 251, 278, 315, 324
Prosa, prosaisch .. . .  37, 49, 85f., 116, 126, 

297, 306
Protokoll .. . . . . .  136, 139f., 142f., 232, 305
Prototyp, prototypisch .. . . . . . .  74, 76, 98,  

120, 233, 255, 266, 276f., 319, 325
protreptisch .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  236
provocatio, provokant .. . . . . . . . . . . .  18–23,  

26, 30f., 33, 41f., 44, 57f., 70–72, 76, 107, 
114f., 118, 134, 139, 157, 173, 219, 248, 
250f., 256, 268, 270f., 279, 287

Prüfung, prüfen .. . .  12, 30, 181, 202, 226, 
228, 242, 252f., 258, 276, 319, 321

‚Pseudo‘(-Anekdote, -mirabile…) . . .  11, 34,  
95, 114, 152, 157, 172f., 176, 178–181, 
184–191, 193, 196–198, 201f., 204, 206, 
208–210, 226, 270, 308f., 316, 321, 347

punctum, punktuell .. . . . . . . . . . .  23, 25, 31,  
36, 43–44, 50f., 54f., 68, 71f., 76, 78f., 
102, 109, 114, 118, 149, 157, 162f., 225, 
248, 250f., 256, 260, 262, 265, 274, 296, 
299f., 306, 316, 320

 	  
Q
qualitas, ποιότης . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  292f.

R
Rätsel .. . . . . . . . . . . . . . .  19, 54, 155, 278, 307
Rationalität, rational .. . . . . . . . . . .  150, 156, 

169f., 173–175, 177f., 180–185, 190, 193, 
195, 198, 235, 245, 307–309, 311, 321f.

Realismus .. . . . . . . . .  11f., 24–27, 30, 34, 38,  
40, 42f., 52–54, 58, 66, 72, 76f., 94, 147–
149, 153f., 156–158, 166–169, 171, 173f., 
176–181, 190, 206, 309, 311, 316, 320f.

récit .. . . .  15–18, 26, 30, 151, 156, 161, 280f.
Reduktion, reduktiv .. . . . . . . . . .  4, 12, 111,  

131, 196, 216, 267, 280, 317
référent, Referenz .. . . . . . . .  27, 33f., 87, 121, 

151–155, 177, 186, 290, 293, 347
Relativität, Relativierung, Relation .. .  4, 

12, 132, 209, 242, 261–263, 276–278, 289, 
309, 319f.

Religion, religiös .. . . . . . . . . .  150, 168, 177,  
181–183, 244, 277, 297, 307, 310, 317, 320, 
322

Repetition: s. Iteration, iterativ
Repräsentanz .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  4, 6, 12,  

27f., 30f., 34, 42f., 50–52, 58, 72, 76, 78, 
128, 158, 160f., 163, 167, 216, 261, 263, 
266, 294, 318, 320

Retardation, retardieren . . . . . . . . . .  21, 23,  
44, 273, 281, 303

Revision, revidieren .. . . . . . . . . .  3, 12, 225,  
243, 252, 272f., 318f.

Rezeption, rezeptionsästhetisch .. . . . .  3, 
26, 30, 33, 40, 42, 53f., 57f., 72–74, 76f., 
87, 97, 122, 126, 128f., 131, 133, 142, 157, 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



382 Anhang

165, 172, 179f., 199, 203, 205, 211, 215–
218, 221–224, 236, 251, 255, 260, 268, 
281, 291, 306, 311, 326

Reziprozität, reziprok .. . .  87, 105f., 111f., 
117, 123, 143, 230, 280

Rhesis .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  127
Rhythmus .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  85–87, 162
ridere, ridiculum . . . . . . .  59–63, 65f., 70–78, 

94, 101, 104, 119, 129, 131–134, 137, 143, 
176f., 185f., 188, 195–199, 205, 208, 219, 
222–224, 251, 261, 271, 277, 308, 310, 
349, 356

Ritardando .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  273f., 281
Ritual .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  232, 294, 297
Rolle .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  88, 270
Roman .. . . . . . . . . . . . .  22, 29, 151f., 160, 265

S
Sage . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  40, 307
Sammlung: s. Anthologie
sapiens .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  91, 100, 110f.,  

117, 119–123, 141, 152, 233, 247, 249–
251, 266, 283, 285–287, 298

sapientia . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  97, 110–115,  
119–124, 138, 143, 218, 233, 247, 249, 
251, 258f., 298, 301, 318

Satire, satirisch . . . . . . . .  5, 33f., 37, 60, 317
Schauspieler .. . . . . . . . . . . . . . . .  89, 93f., 207
Schicksal .. . . . . . . . . . . . . . . . . . .  120, 127, 140
Schock: s. Überraschung
Schriftlichkeit, schriftlich .. . . . . .  6, 17, 25f., 

48f., 102, 152, 163, 227, 230f., 234–236, 
238, 242, 249, 287, 299, 302, 310

Schwank .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  17, 19, 66
das (Ver-)Schweigen .. . . . . . . . . . .  190, 230,  

234, 299, 301, 359
scientia, scire .. . . . . . . . . . .  110, 227–263, 269,  

275, 278, 285–290, 295f.
Selektion, selektiv .. . . .  7, 12, 26, 216, 241
Semantik, semantisch .. . . . . . .  10, 15f., 23,  

25, 28, 31, 43, 50, 61–63, 67, 75f., 105, 
110, 114, 170, 190, 197, 206f., 209, 211, 
235, 238, 251, 261f., 290, 300f.

Semiotik, semiotisch .. . . . . . . . . .  151, 154,  
181, 201, 226, 280, 284, 298, 320

sensus: s. Sinn, Sinneseindruck

Sentenz .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  19, 32–34, 92, 
96, 98, 110f., 117, 136, 138, 181, 243, 263, 
347, 350, 356f., 359f., 366f.

Serie, seriell .. . . . . . . . . . . .  38, 131, 174, 238,  
265, 268f., 271, 281

Shifter .. . . . . . . . .  25, 48f., 73, 77, 117, 151f.,  
175, 178, 180, 210, 234, 244, 267, 302, 
310, 347

signifiant, Signifikant . . . . . . . . . . .  151, 154,  
284, 290, 292f., 297f., 301

significare, signum . . . . . . . . . .  62, 70, 76, 78,  
142, 181, 185f., 201, 284, 304

signifié, Signifikat .. . . . . . . . . . . . .  151f., 284,  
290, 292f., 297f., 301

Signifikanz, signifikant .. . . . . . . .  3, 5, 10,  
12, 20, 27, 29, 33, 43, 61, 63, 72, 75, 78, 
83, 89–91, 105, 109, 162, 167, 176, 180, 
184–188, 194, 196, 216, 221, 234, 244, 
256, 265f., 269, 279, 281, 284f., 289, 292–
299, 303f., 325

simile .. . . . . . . . .  52, 63, 87, 97, 110, 174, 244,  
292f., 301, 322

Simultanität, simultan .. . . .  106, 236, 239, 
286, 292

Singularität, singulär .. . . . . . . . .  3f., 27, 32,  
43, 47, 52, 56, 72, 151, 157, 160f., 216, 
229f., 238, 294, 320

Sinn, Sinneseindruck .. . . . .  235, 283–286,  
288, 290, 304

Skepsis, Skeptiker .. . . .  3f., 8, 11f., 94f., 99, 
110, 182f., 185, 193, 198, 209, 211, 215, 
217, 226, 239–248, 250, 252f., 256, 258f., 
262–281, 284f., 289, 308f., 311, 316, 319–
324, 358

Sophist .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  90f., 94
Soziolekt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  233
Spartaner, spartanisch: s. lakonisch, 
		 lakedämonisch
Spiegelung, spiegeln . . . . . . . . . .  28, 30, 50,  

161, 197, 215, 263, 265–270, 274–276, 
279–282

Spontaneität, spontan .. . . . .  57, 69, 71, 99,  
117, 134, 159, 257, 272, 279

Sprichwort, sprichwörtlich .. . .  19, 70, 86,  
115–119, 121, 124, 128, 135, 143, 147, 
200, 227f., 319, 364

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



383Index rerum

(Aus-)Spruch .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  3, 19, 
30, 32f., 42, 54, 56, 62, 66, 70–73, 76–79, 
96, 98–102, 106–108, 115–118, 130, 134, 
142, 147, 163, 177, 185, 195f., 202, 216f., 
220, 238, 307, 347, 349, 355–357, 362f., 
365f., 368–370

Spur .. . .  28, 55, 79, 104, 117, 131, 167, 170, 
184, 206, 285, 366

Stabilität, (De-)Stabilisierung, 
		 (in)stabil .. . . . . . . . . . . . . . . . .  4, 7, 12, 132, 

147f., 172, 182, 202, 209, 221, 243–247, 
249–251, 253, 305, 319f., 322, 325f.

Staunen . . . . . . . . . . . . . . . .  28, 30, 36, 44, 54, 
141, 149, 153, 157, 174f., 179f., 184, 191, 
204f., 207–210, 217, 221–223, 225, 238, 
265, 267f., 306, 310

Stereotyp(isierung): s. Typ(en), Typus, 
typisch

Stil, Stilistik .. . . . . .  8, 10f., 19, 21, 38, 41, 64,  
67f., 83–92, 94–96, 98–103, 105–115, 
117–119, 121–123, 126, 130f., 133, 142f., 
176, 188, 219–221, 223, 263, 277, 318, 324

Stoiker, stoisch, Stoa .. . . . . . . . . . . .  4, 8, 11, 
77f., 89, 91f., 94f., 110, 112, 117, 120–122, 
141, 171f., 174, 176, 178, 182f., 198f., 205, 
208, 245f., 249–252, 263, 267f., 270–272, 
274, 279, 285–289, 294f., 307, 319, 321f., 
324, 348, 356

studium .. . . . . . .  64, 83, 120, 237, 298f., 301
Subjektivität, subjektiv .. . . .  115, 200, 285
Subversivität, subversiv .. . . . . . .  161, 190,  

196, 218, 262, 320
superstitio .. . . . . . .  169, 175, 177f., 180–182,  

184f., 188, 194, 201, 203, 206, 208
Supplement .. . . . .  7, 39, 153, 162, 164, 322
Surplus .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  76, 287f.
surprise: s. Überraschung
swerve .. . . . . . . . . . . . . . . .  155f., 250, 257, 274
Syllogismus, syllogistisch .. . . . . . .  99, 111,  

152, 192f.
Symbol, symbolisieren .. . . . . .  37, 40, 149,  

188, 200, 265
Symmetrie .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  280
Synekdoche, synekdochisch .. . .  167, 266
Synkrisis .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  33, 120, 192
Szenerie .. . . . . . . . . .  29, 50, 228, 279, 283f.,  

288, 293, 302

T
Tatsache, Tatsächlichkeit, 
		 tatsächlich . . . . . . . . . .  24, 137, 147, 149, 

153f., 166, 171, 175, 177, 185, 191, 194, 
202, 207, 210, 237f., 271, 273, 275, 288

Teleologie, teleologisch .. . .  11, 155f., 164, 
218, 247, 251, 274, 322, 326

temeritas, temere .. . . . .  170, 240, 275f., 307
Theater, theatralisch .. . . . . . . .  93, 126, 257
Theodizee .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  185
Theorie, theoretisch .. . . . . . .  4–8, 10f., 16,  

18, 39–42, 47, 59, 62, 64f., 69f., 72, 76f., 
79, 84, 87–95, 97f., 100–117, 119–121, 
124, 128f., 131–133, 176, 181f., 185, 
188, 193, 195, 202, 204, 206, 208, 219, 
221f., 224f., 229, 235, 238f., 249, 251f., 
255, 260, 268f., 275, 285, 287, 289, 291, 
295, 297, 302, 305, 308, 315, 318f., 322f., 
325f., 347

Tod .. . . . . . . . . . . . . . . . .  36, 95, 130, 136–141,  
143, 147, 168, 177, 186, 189–191, 205, 
207, 221–223, 257, 260–262, 304, 325, 
348, 350, 352f., 355, 359, 362, 368f., 371

Topik, Topos, Topisierung .. .  66, 72, 106, 
129–131, 135, 143, 196, 318, 324

τόπος .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  9, 16, 65, 260
Tradition, tradere .. . . . . . . . . . . . . .  6, 24f., 37,  

39, 42, 46f., 49, 63, 84, 89, 100, 120, 135, 
152, 178, 181, 183–185, 188, 192, 207f., 
229–233, 238f., 243f., 250, 252, 257, 
266f., 290, 299, 302, 310, 317, 320, 349, 
351f., 358

Tragödie, Tragik .. . . . .  36, 41f., 45, 59, 61,  
65, 75, 79, 93f., 118, 127, 258, 366

Transfer, transferieren .. . . . . . . . . . . . .  7, 87,  
111–113, 115, 124f., 133, 138, 140, 142f., 
218, 223, 228, 231, 237, 239, 253, 258, 
297–299, 301, 305, 310, 318

Transformation, transformieren .. . .  112, 
221, 223, 304

Transzendenz, transzendieren .. . . . . . .  9,  
135f., 140, 149, 197, 316

Trauer .. . . . . . . . . . . . . . . . .  141, 256–263, 350
Traum(deutung) .. . . . . .  149, 168, 172, 176, 

199–201, 208–210, 281, 351–355
Travestie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  33, 364
Trikolon .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  247, 253, 256

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



384 Anhang

Tugend .. . . . . . .  97, 120–122, 134, 138, 356
Typ(en), Typus, typisch . . . . . . .  34, 40, 72,  

99, 105, 114, 129–133, 135f., 139f., 142, 
157, 161, 216, 223, 248, 286, 319, 325

U
Überraschung . . . . . . . . . . . .  21, 23, 29f., 33,  

36, 44, 50, 54–56, 58, 60, 71–76, 78, 94, 
128, 140, 157, 173, 185, 191, 193f., 197, 
200, 209f., 222, 226, 246, 250, 265, 271, 
279, 287, 303, 307, 310, 321

Übersetzung, übersetzen .. . .  196f., 238f., 
291–293, 297

Umgangssprache .. . . . . . . . . . . . . . .  86, 118f.
Umschrift .. . . . . . . . . . .  219f., 225, 241, 272
Umweg .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  218, 221, 225
Unbehagen .. . . . .  62, 73, 149, 153, 215, 220
Unmündigkeit .. . . . .  181f., 199, 201f., 208
Universalität: s. Generalisierung
usus: s. Erfahrung, erfahren
(in)utile, utilitas .. .  78, 99, 121, 181, 223, 361
Utopie .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  125, 157

V
Variante(n) .. . . . . . . . . . .  25, 50, 53, 57, 166,  

172, 185f., 188–191, 193f., 200, 209, 253
Verallgemeinerung: s. Generalisierung
Veranschaulichung, Anschaulichkeit: 
		 s. illustre, illustrare, illustrativ
(das) Vergessen .. . . . . . . . . . . . .  47f., 54–57,  

72, 117, 131, 135, 231, 234f., 238, 251, 
303, 317, 326

Vergleich, s. simile
videre . . . . . . . . . .  3, 47, 49–51, 57, 69, 76, 78, 

106f., 122, 142, 152, 163, 165, 168, 175, 
178, 180, 185, 195, 197, 199, 203f., 207f., 
233–235, 238, 242, 253, 257, 259f., 262, 
273, 277, 279, 284, 289, 292, 298, 302, 
304, 306, 308–310, 350f., 353, 362, 369f.

videri .. . . . .  61, 63, 65–67, 69, 72, 74, 90, 93,  
99, 108, 113f., 123, 135, 141f., 176, 180f., 
197, 201f., 207, 239, 243, 246, 250, 266, 
270f., 274, 277f., 283–286, 289f., 292

virtus: s. Tugend
Vollendung, vollendet .. .  39, 83, 110, 112,  

122f., 154, 173f., 223, 241f., 245, 253, 256, 
259–262, 272f., 284, 288f., 318f., 360, 370

voluptas .. . . . . . . . . .  48, 77f., 111f., 152, 258,  
300, 350, 356

W
Wahrnehmung . . . . . . .  235, 246–250, 253,  

269, 283–285, 292
wahrsagen: s. Weissagung
Wahrscheinlichkeit .. . . . . . . . . . . . . . .  24f., 35, 

53, 66, 128, 149f., 153, 156, 167, 174, 189, 
204, 242, 274f., 278, 280, 309

Wende(punkt) . . . . . . . . . . . .  23, 29, 36, 44f.,  
54f., 71f., 76, 154, 188, 200, 325

Weissagung .. . . . . . . . . .  20, 94, 168f., 189f.,  
192, 196, 207, 243, 316, 354

Wider(-Erwarten, -spruch…) .. . .  44f., 54, 
57–60, 62, 65f., 68, 72–76, 78, 199, 201, 
246, 248–250, 252, 288, 322, 365

Wiederholung: s. Iteration, iterativ
Wissenschaft, 
		 (un)wissenschaftlich .. . . . . . . . .  17, 22,  

25, 36, 43, 159, 162f., 198, 215f., 218f., 
222, 224, 265, 285, 310, 326, 350

Wissensoikonomien .. . . . . . . . . . .  230–232
Witz, witzig . . . . . . . . . . . . . . . . .  10, 15, 17, 19,  

29–31, 46, 57, 59–61, 63f., 66, 69, 71, 73, 
76f., 92, 94–96, 100f., 103, 105, 108f., 
114f., 118f., 129, 131f., 134, 185, 188, 194, 
227, 250, 256, 258, 273, 307f., 317, 321, 
347, 349, 356, 362–364

Wunder, wundersam, 
		 sich wundern .. . . .  30f., 36, 54, 65, 70,  

73, 79, 119, 149, 156f., 172, 179f., 182, 189, 
191–195, 197, 199, 203–209, 217, 238, 266, 
296, 299–301, 310, 321, 353

Z
Zitat, (re)zitieren .. . . . . . . . . . .  41f., 86, 102,  

114–118, 121, 135, 163, 177, 183, 188f., 
198, 202, 257f., 308, 317, 322

Zufall, zufällig .. . . . . . . .  66, 120, 134, 166,  
170–175, 179, 190–192, 199, 206, 230, 
241, 254f., 257, 279, 306f., 309, 321, 355, 
357, 360, 363, 366, 368

Zweifel, das Zweifeln . . . . . . . . . .  181, 189,  
218, 240, 243, 247, 266f., 269, 273, 275f., 
278, 285, 306, 309, 311, 319

Zynismus: s. Kyniker, kynisch

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



Index nominum

A
Abiven, Karine .. . .  15–19, 25, 30, 149, 205, 

281, 297
Accius . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  257
Achard, Guy .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  117
Achill .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  326
Acilius, C. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  361
Acilius, L. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  120
Ada 	 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  264f., 281
Adorno, Theodor W. .. . . . . . . . . . . . . . . .  224
Aelius .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  233f.
Aesopus .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  353
Agamben, Giorgio .. . . . . . . . . . . . . . . . . . .  161
Agamedes .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  369
Agamemnon .. . . . . . . . . . . . . . . . .  257, 367, 370
Agathokles .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  352
Aischines .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  366
Ajax .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  75
Alabandos von Alabanda .. . . . . .  184f., 359
Albinus, A. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  250f.
Albrecht, Michael von .. . . . . . . .  83, 85–87,  

283, 293
Albucius, T. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  356
Alexander der Große . . . .  33, 47, 165, 210, 

352, 355, 358f., 367, 370
Alexander von Pherai .. . . . . . . . . . . . . . .  360
Algra, Keimpe A. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  252
Alkibiades .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  355, 370
Allen, James .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  245, 252
Alverdes, Paul .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  24
Ammianus Marcellinus .. . . . . . . . . . . .  34f.
Amynias .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  116
Anacharsis .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  271
Anaxagoras .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  205, 369
Anaxarchos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  369
Anaximander .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  354
Angela .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  228
Annas, Julia .. . . . . . . . . . . . . . . .  121, 251, 287
Antigenidas .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  349
Antimachos .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  349

Antiochos . . . . . . . . . . . . . . . . .  237, 243, 246f.,  
252, 273, 348, 370

Antipatros .. . . . . . . . . . . . .  208, 247–249, 371
Antipho .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  200
Antistius, M. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  365
Antonius, M. (de orat.) .. . . . . . . . .  39, 47, 56,  

63f., 66, 70, 83f., 93, 119, 195, 229, 278, 
302, 304, 361, 364f., 369

Apelles . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  360, 367
Apoll . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  202, 358
Apollonios von Alabanda .. . . . .  357 , 362
Archimedes .. . . . . . . . . . . . . . . . .  39, 357, 371
Archytas von Tarent .. . . . .  350, 366f., 370
Aristeides . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  361, 371
Ariston von Chios . . . . . . . . . . . . . . .  147, 359
Aristophanes .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  115f.
Aristoteles .. . . . . .  23, 42, 93f., 97, 127–130,  

133, 139, 142, 149–151, 160, 179, 249, 
252, 258–262, 320, 352, 356, 366, 370

Arkesilaos .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  250, 357
Arrighetti, Graziano .. . . . . . . . . . . . . . . . . .  39
Arweiler, Alexander .. . . . . . . . . . .  228, 230
Asklepiades .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  371
Aspasia .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  357
Asper, Markus .. . . . . . . . . . . . . . . . .  43, 239f.
Assmann, Aleida .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  234
Assmann, Jan . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  234
Ateius, C. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  351
Atticus .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  19, 277f.
Attus Navius .. . . . . . . . . . . . . . .  175, 182, 351
Auerbach, Erich .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  4
Aufidius, Cn. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  357
Augustinus .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  286, 367
Avianius, P. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  284
Ax, Wolfram . . .  90, 95, 172, 177, 266, 272, 

355

B
Bachtin, Michail .. . . . . . . . . . . . . . . . .  160, 233
Badura, Christian .. . . . . . . . . . . . . . .  270, 285

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



386 Anhang

Bal, Mieke .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  280
Balbus . . . . . . . . . . .  94, 182–186, 245f., 267f.,  

270f., 279, 307–309
Baraz, Yelena .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  292
Barthes, Roland .. . . . . . .  22f., 43f., 48, 149, 

151–156, 158, 165, 265, 284f., 290, 320
Bateson, Gregory .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  157
Beard, Mary .. . . . . . .  63f., 67, 198, 231, 323
Becker-Sawatzky, Mira .. . . . . . . . . . . . . . . .  40
Benjamin, Walter .. . . . . . . . . . . . . . . . . .  28, 30
Benne, Christian .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  218
Berg, Christopher S. van den .. . . . . . .  150
Berthold, Heinz .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  47
Bias von Priene .. . . . . . . . . . . . . . . . .  147, 367f.
Bion .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  257f., 370
Biton . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  369
Blänsdorf, Jürgen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  198
Blom, Henriette van der .. . . . . . . . .  95, 105
Bloomer, W. Martin .. . . . . . . . . . . .  232, 236
Blumenberg, Hans .. . . .  11, 22, 24, 28–30, 

64, 74, 112, 137, 202, 205, 209, 211, 216, 
218–225, 227, 246, 252, 254f., 260, 271f., 
274, 318f.

Bohrer, Karl Heinz .. . . . . . . . . . . . . .  279, 306
Bolotov (Professor) .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  163
Bons, Jeroen A. E. .. . . . . . . . . . . . . . .  293, 302
Bosman, Philip .. . . . . . . . . . . . . . . . . . .  33f., 40
Bourdieu, Pierre . . . . . . . . . . . .  132, 232, 305
Braudel, Fernand .. . . . . . . . . . . . . .  162f., 320
Brecht, Bertolt .. . .  126–130, 133f., 139, 142
Brennus .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  353
Bringmann, Klaus . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  271
Brucker, Jakob .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  223
Brutus, L. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  370
Brutus, M. (Vater) .. . . . . . . . . . . .  61, 77, 363
Brutus, M. (Sohn) .. . . . . . . . . . . . . . .  231, 277
Buddenhagen, Sophie . . . . . . . . . . . . . . . .  137
Burkert, Walter .. . . . . . . . . . . . . . . . . .  196, 198
Burnet, John .. . . . . . . . . . . . . . . .  291, 293, 329
Burnyeat, Myles F. . . . . . . . . . . . . . .  246–248
Butler, Shane .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  118

C
Caecilia .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  353f.
Caecilius .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  116, 142
Caesar, C. Iulius .. . . . . . . . . . .  36, 115f., 163,  

165, 168, 177–179, 192, 207, 230, 354

Caesar, C. Iulius Strabo .. . .  61–64, 66, 69, 
71–75, 101, 109, 116, 131, 134, 349, 365

Calcò, Valentina .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  283
Calidius, M. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  349
Callanus .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  352, 369
Cammoranesi, Serena . . . . . . . . . . . . . . . . .  42
Cancik-Kirschbaum, Eva .. . . .  7, 188, 222
Canius, C. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  78f., 361
Cannutius, P. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  234
Cappello, Orazio .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  285
Carbo, C. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  368
Carsana, Chiara .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  96
Casamento, Alfredo . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  93
Cato (Maior/der Ältere) .. .  10f., 49,  61, 75,  

85, 87–89, 91, 93, 95f., 98–114, 116–120, 
123–125, 132, 139, 143, 152, 195, 197f., 218,  
273, 324, 350, 354, 359f., 362f., 365, 367

Cato (Uticensis) .. . . . . . . .  95, 279, 292, 296
Catulus (de orat.) .. . . . . . . . . .  69, 71, 73, 109,  

130, 363, 365
Catulus (ac. 2) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  287
Ceaicovschi, Kari R. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  96
Cento, C. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  365
Cethegus, M. Cornelius . . . . . . . . . . . . . .  231
Chalkomatas, Dionysios .. . . . . . . . . . . . . .  97
Charmadas .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  302, 361
Chateau (Professor) .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  163
Chrysipp . . . . . . . . . . . . . .  77f., 172, 252, 286,  

355f., 359f., 370
Ciafardone . . . . . . . . . . . . . . . . .  174, 182f., 198
Cicero, M. (senex) .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  364
Cicero, Q. Tullius .. . . . . . . . . . . .  40f., 90, 94,  

157, 168f., 174–196, 198f., 201f., 204, 
206–210, 226, 312

Cicu, Luciano . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  97
Cincius, M. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  365
Citroni Marchetti, Sandra .. . . . . . . . . . .  189
Claudius, Appius Caecus .. . . . . . .  107, 349
Claudius, Appius (de orat.) .. . . . .  363, 365
Claudius, Appius (div.) .. . . . . . . . . . . . . .  351
Claudius, M. Marcellus .. . . . . . . . . . . . . .  370
Clodius, P. Appius .. . . . . . . . . .  20, 254, 259
Cocles, P. Horatius .. . . . . . . . . . . . . . . . . .  325
Coelius Antipater .. . . . . . . . . . . . . . .  168, 352
Coleman-Norton, Paul R. .. . . . . . .  109, 118
Columbus .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  157
Connolly, Joy .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  163

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



Cooper, John M. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  250
Coponius .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  355
Corbeill, Anthony .. . . . . . . . . .  198, 229, 236
Cornelia .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  189
Coriolan .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  348
Corvinus, M. Valerius . . . . . . . . . . . . . . .  350
Cotta, C. Aurelius (nat. deor.) .. . . . . . . . .  95,  

182–187, 197, 266–271, 273–276, 278f., 
281, 308f., 244–247

Cotta, L. Aurelius (de orat.) .. . . . . . . . . .  235
Covarrubias, Miguel .. . . . . . . . . . . . . . . . .  157
Crassus, L. Licinius .. . . . . . . . . . . . . . . . .  358
Crassus, M. Licinius (de orat.) .. . . . .  39, 56,  

61, 69, 71, 77, 83f., 119, 154, 229, 236, 
278, 349, 362–366, 370

Crassus, M. Licinius (Triumvir) .. . . .  207,  
351, 355, 359

Crassus, P. Licinius .. . . . . . . . . . . . . . . . .  362
Cumanus, C. Blossius .. . . . . . . . . . . . . . .  122
Cunctator, Q. Fabius Maximus .. . .  46, 74, 

103–107, 317, 349, 364
Curio . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  349, 367
Curius, M.’ . . . . . . . . . . . . . . . .  108, 350, 367f.

D
Dällenbach, Lucien . . . . . . . . . . . . . . . . .  280f.
Damokles .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  20, 371
Daphitas .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  355
Darab, Ágnes .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  40
Dareios .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  354, 371
Decius, P. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  352
DeFilippo, Joseph G. .. . . . . . . . . . . . . . . .  271
Deiotarus .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  351
Del Bello, Davide .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  300
Demokrit .. . . . . . . . . . . . . . . . . . .  165, 357, 371
Demosthenes .. . . . . . . . . . .  99, 165, 196, 348,  

355, 357, 363, 366f., 370f.
Denyer, Nicholas .. . . . . . . . . . .  172, 174, 198
Derrida, Jacques .. . . . . . . . . . . .  188, 190, 198
Diagoras .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  185, 359
Diana .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  357
Dilcher, Roman . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  93, 127
Diodotos .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  371
Diogenes Laertios .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  216
Diogenes von Babylon .. . . . . . . . . .  250, 370
Diogenes von Sinope . . . .  33, 60, 138, 142, 

286, 302, 359, 369, 371

Dionysios von Heraklea .. . . . . . . . . . . .  369
Dionysios von Syrakus (I+II) . . . . . . . . .  20,  

36, 180, 185f., 255, 286, 302, 317, 325f., 
351, 353, 359f., 369, 371

Dioskuren .. . . . . . . . . . . .  94, 183f., 306–308
Disler, Caroline A. .. . . . . . . . . . . . . .  239, 291
D’Israeli, Isaac .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  160
Doderer, Klaus .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  18
Dorothée, Stéphane .. . . . . . . . . . . . . . . . . .  181
Dorson, James .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  161
Dostojewskij, Fjodor .. . . . . . . . . . . . . . . . .  315
Dover, Kenneth J. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  116
Duellius, C. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  350
Dugan, John .. . . . . . . . . . . . . . . . .  64, 229, 277
Dunsch, Boris .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  96
Dyck, Andrew R. .. . . . . . .  97, 266, 271, 275

E
Eco, Umberto .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  55
Egilius .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  364
Eming, Jutta .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  300
Engels, David . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  40
Ennius .. . . . .  64, 74, 116–118, 202, 231, 364
Epaminondas . . . . . . . . . . . . . . . . . .  356f., 368
Epikur .. . . . . . . . . . . . .  3, 39, 84, 95, 152, 172,  

176, 178f., 185, 267, 350
Erechtheus .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  184
Eudemos .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  352
Euhemeros .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  179f., 184

F
Fabricius, C. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  153
Fabrizio .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  228
C. Fannius .. . . . . . . . . . . . .  113, 115, 120, 370
Fantham, Elaine .. . . . . . . . . . . . .  63f., 67, 323
Fantuzzi, Marco .. . . . . . . . . . . . . . . . .  293, 302
Farrell, Joseph .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  40, 305
Feddern, Stefan . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  311
Feeney, Denis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  292
Feldherr, Andrew .. . . . . . . . . . . . . . . . . . .  150
Fellner, Isabelle . . . . . . . . . . . .  111, 124, 172,  

267f., 271, 273f.
Fimbria, C. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  361
Fineman, Joel .. . . . . . . . . . . . . . . . . . .  34, 149f.,  

155–159, 163, 257, 320
Fischer, Susan L. .. . . . . . . . . . . . . . . .  215, 250
Flaminius, C. .. . . . . . . . . . . . . . .  182, 353, 357

387Index nominum

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



388 Anhang

Flaminius, L. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  350
Fleck, Ludwik .. . . . . . . . . . . . . . . . . . .  232, 237
Fleck, Martin .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  150
Fleming, Paul . . . . . . . . . . . . . .  112, 124, 149,  

215, 218, 220, 224, 279
Fludernik, Monika .. . . . .  22, 34, 50, 158f., 

284f., 320
Formisano, Marco .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  195
Fott, David .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  271
Foucault, Michel . . . . .  138, 159f., 164, 231
Fox, Matthew .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  277
Franchis, Marielle de . . . . . . . . . . . . . . . . .  112
Fraser, Nancy . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  232, 305
Frisch, Max .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  254f.
Fuchs, Florian .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  225
Fuhrmann, Manfred .. . . . . . . . . . . . . .  88, 98

G
Gärtner, Hans A. .. . .  15, 21, 24, 27, 31, 148
Gärtner, Ursula . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  150
Galand-Hallyn .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  93
Galba, Servius .. . . . . . . . . .  92, 348, 362, 364
Gallagher, Catherine .. . . . . . . . . . .  158–162,  

164, 166, 320
Gallop, Jane . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  159
Gallus (de orat.) .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  364
Gallus (top.) .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  368
Galus, C. Sulpicius .. . . . . . . . . . . . . . . . . .  366
Geertz, Clifford . . . . . . . . . . . . .  50, 157f., 162
Gellius, L. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  358
Genette, Gérard .. . . . . . . . .  290f., 316f., 321
Gigon, Olof .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  31
Gildenhard, Ingo .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  150
Gill, Christopher .. . . . . . . . . . . . . . . . .  88f., 98
Ginzburg, Carlo .. . . . . . . . . . . . . . .  166f., 320
Glaucia . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  364
Glucker, John .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  239, 253
Godart, Simon .. . . . . . . . . . . . . . . . . . .  198, 223
Goethe, Johann Wolfgang von .. . . . .  122
Görler, Woldemar .. . . . . . . . . . . . . . .  242, 276
Goldmann, Stefan .. . . . . . . . . . . . . . . . . . .  303
González, Christian L. .. . . . . . . . . . . . . . .  121
Gorgias .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  107, 349, 361
Gorman, Robert .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  243
Gossman, Lionel .. . . . . . .  18f., 21, 166, 267
Gotoff, Harold .. .  41f., 47, 64f., 87, 107, 323
Gowing, Alain .. . . . . . . . . . . . . . . . .  230, 234

Gracchen (C., Ti. Vater & Sohn) . . . . .  182, 
189–191, 193, 351f., 363, 366, 370

Graevenitz, Gerhart von .. . . . . . . . . . . . .  170
Graf, Fritz .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  297, 302
Grafton, Anthony .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  162
Granius, Q. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  234, 365
Greco, Paolo .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  267
Greenblatt, Stephen .. . . . . . .  4, 20, 22, 26f.,  

29f., 34, 37, 50, 155–159, 161f., 164, 166, 
205, 250, 257, 266, 271, 274, 320

Grenzmann, Wilhelm . . . .  19, 30f., 44, 86
Grothe, Heinz .. .  17, 19, 25, 31, 44, 47, 222
Guérin, Charles .. . . . . . . . . . . . . . . . . . .  62, 67
Gurd, Sean A. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  243
Gyges .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  40

H
Hadjadj, Dany .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  15, 17
Hahmann, Andree .. . . . . . . . . . . . . . . . . . .  172
Haight, Elizabeth .. . . . . . . . . .  5, 36–38, 40,  

107, 112, 124, 322
Hamilkar .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  201, 352
Hanchey, Dan .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  148
Hannibal .. . . . . . . . .  104, 168, 195, 197, 199,  

352–354, 361, 363
Haury, Auguste .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  278
Haverkamp, Anselm .. . . . . . . . . . . . . . .  303f.
Hegel, Georg Wilhelm Friedrich .. . . . .  3,  

215f.
Hegesias .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  368
Hein, Caecilia-Désirée .. . . . . . . . . . . . . .  239
Hein, Jürgen .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  16f., 24
Hénaff, Marcel .. . . . . . . . . . . . . . . . . . .  17, 166
Hendrix, Harald .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  163
Herakleides . . . . . . . . . . . . . . . . .  296, 299, 351
Heraklit .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  165, 371
Hercules .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  179, 184f.
Hermodoros .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  371
Herodot .. . . . . . .  28, 40, 42, 52, 54, 157, 311
Hertfelder, Katharina .. . . . . . . . . . . . . . . .  218
Hieron .. . . . . . . . . . . .  266–268, 270, 274, 279
Hippias von Elis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  366
Homer .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  52, 257, 298
Horatia . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  357
Horatius .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  357
Horaz .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  69, 97, 108, 113
Hortensius . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  247f., 287

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



389Index nominum

Hubbell, Harry M. .. . . . . . . . . . . . . . . . . .  240
Hypsaeus .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  362

I
Ikadios .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  355
Ioppolo, Anna Maria . . . . . . . . . . . . . . . .  250
Iser, Wolfgang .. . . . . . . . . . . . . . . . . . .  149, 306
Isokrates .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  349, 366
Iulius, L. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  351

J
Jaeger, Mary .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  39f., 124
Jaeger, Werner .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  258
Jakobson, Roman . . . . . . . .  25, 48, 151, 234
Jespersen, Otto .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  48
Jolles, André .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  307
Jona .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  194
Jordan, Henri .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  96
Jouanno, Corinne .. . . . . . . . . . . . . . . . .  40, 47
Jünger, Friedrich Georg .. . . . . . . . . . . . . . .  44
Juno .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  352
Jupiter .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  185

K
Kallikratidas .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  360
Kallisthenes .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  353
Kammer, Ulrich .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  96
Kant, Immanuel .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  217
Kany-Turpin, José .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  181
Karneades .. . . .  39, 178, 201, 247–252, 267, 

271, 286, 302, 319, 325f., 348, 351, 355, 
367, 370

Kassandra .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  75, 364
Kassel, Rudolf .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  93, 127
Kaster, Robert A. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  116
Kastor .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  305
Keith, Thomas R. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  136
Kenty, Joanna . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  235
Kineas .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  153
Kirchner, Roderich .. . . . . . . . . . . . . . . . . .  229
Kleanthes .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  356
Kleist, Heinrich von . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  39
Kleisthenes .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  358
Kleitomachos .. . . . . .  49, 249, 251, 348, 355
Kleobis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  369
Kleomenes .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  147, 359
Klio 	 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  150

Kodros .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  369
Kris, Ernst .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  40
Kritias .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  137
Kroisos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  202, 354f.
Krostenko, Brian A. .. . . . . . . .  172, 193, 196
Kurz, Otto .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  40
Kyros . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  350, 352

L
Labeo, Q. Fabius .. . . . . . . . . . . . . . . . .  147, 359
Laelius, C. .. . . . . . . . . . . . . . . .  75f., 85, 89, 91, 

95, 107, 109–125, 143, 154, 218, 324, 348, 
356, 363, 365

Laird, Andrew .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  40
Lanarius, P. Calpurnius . . . . . . . . . . . . . .  361
Latour, Bruno .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  83
Lausberg, Heinrich .. . . . . . . . . . . . . . .  34, 65
Leeman, Anton D. . . . . . . . . . . . . .  63, 71, 73,  

92, 98, 101, 117, 131, 278
Leon .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  296, 299–301
Leonidas .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  139, 369
Lepidus, M. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  365
Levine, Philip .. . . . . . . . . . . . . . . . . . .  269, 271
Lévi-Strauss, Claude .. . . . . . . . . . . . . . . .  325
Lévy, Carlos .. . . . . . . . . . . . . . .  239, 242, 245,  

250, 252, 286, 291, 293
Linderski, Jerzy .. . . . . . . . . . . . . . . . .  172, 310
Livius .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  5, 36f.
Lobsien, Verena O. .. . . . .  73, 201, 218, 251
Loehr, Johanna .. . . . . . . . . . . . . . . . .  285, 305
Long, Arthur A. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  242
Lorenz, Thuri . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  307
Lowrie, Michèle .. . . . . . . . . . . . . . . . .  161, 230
Lucilius .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  356
Luck, Georg .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  110
Lucullus, L. .. . . . . . . . . . .  47f., 51f., 56, 237f.,  

246–250, 252f., 279, 284, 348, 358, 365
Lukrez .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  178, 284
Lukrezia .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  36, 325
Lykurg .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  298
Lysander .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  179, 350
Lysias .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  362
Lysimachos .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  141, 371

M
Machek, David .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  89, 98
MacKendrick, Paul . 188, 194, 198, 242, 246

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



390 Anhang

Macrobius .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  355
Mancius, C. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  362
Mandeville .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  157
Manilius .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  53
Manuwald, Gesine .. . . . . . . . . . . . . . . . . . .  270
Marcellus, M. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  196, 355
Marchese, Rosa R. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  110
Marius, C. .. . . . . . . . . . . . .  352, 361, 369, 370
Marquard, Odo . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  170
Martins, Ana I. C. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  63
Marvell, Andrew .. . . . . . . . . . . .  73, 202, 251
Masinissa .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  107, 350
McElduff, Siobhan R. . . . . . . . . . . . .  239, 291
Mead, Margaret .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  157
Medea .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  326
Memmius . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  69, 71, 363f.
Menedemos .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  361
Menocchio .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  166f.
Merklin, Harald .. . . . . . . . . . . . . . . . . . .  64, 70
Metellus,  C. (Caprarius) .. . . . . . . . . . . . . .  73
Metrodor .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  302
Michel, Alain .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  104
Michele .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  228
Midas .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  353
Miller, Paul Allen .. . . . . . . . . . . . . . . . . .  121f.
Milon von Kroton .. . . . . . . . .  106, 107, 349f.
Minerva .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  116f., 121
Mithridates .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  348
Möller, Melanie .. . . . . . . . . . . . . . . .  5, 17–19,  

24, 28, 30, 35, 55, 87f., 98, 123, 148, 160, 
165, 205, 224, 229, 235, 257, 268, 270, 
300, 303f.

Moncelet, Christian .. . . . . . . . . . . . . . . . .  265
Montaigne, Michel de .. . . . . . . . . .  165, 198,  

203, 215, 221f., 225, 250
Montandon, Alain .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  17
Moos, Peter von .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  266
Moretti, Franco .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  94
Moretti, Gabriella .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  91
Moser, Christian .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  39
Moser-Rath, Elfriede .. . . . . . .  17, 19, 21, 27
Moses . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  310
Motta, Anna .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  293
Mülder-Bach, Inka .. . . . . . . . . . . . . .  161, 257
Müller, Gernot Michael .. . . . . . . . .  108, 292
Murphy, John P. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  39

N
Nabokov, Vladimir .. . . . . . .  163, 264f., 270
Napoleon .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  47
Nestor .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  298, 300, 305
Neuhausen, Karl August .. . . . . . .  287, 291
Neureuter, Hans Peter .. . . . . . . .  18, 21, 24,  

27f., 148, 161, 218
Nicgorski, Walter . . . . . . . . . . . . . . .  122, 242
Niehaus, Michael . . . . . . . . . .  17, 23, 43, 50,  

86, 135, 149, 265
Niehues-Pröbsting, Heinrich .. . .  161, 216
Nietzsche, Friedrich .. . . . . .  3, 27, 51f., 160, 

215–217, 261, 318
Nonius .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  367
Norden, Eduard .. . . . . . . . . . . . . . . . . . .  85–87
Nosarti, Lorenzo .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  32
Novalis .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  163, 167
Numa .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  53
Numerius Suffusius . . . . . . . . . . . . . . . . .  355
Nummius . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  364

O
Octavius, Cn. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  360, 362
Odysseus .. . . . . .  42, 255, 298, 300, 305, 326
Opimius, Q. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  364
Orata, C. Sergius .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  361

P
Padilla Peralta, Dan-el .. . . . . . . . . . . . .  203f.
Pacuvius .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  93
Paine, Thomas . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  194
Panaitios .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  99, 172, 360
Paullus, L. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . .  75, 353, 371
Pausch, Dennis .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  39
Pease, Arthur Stanley .. . . . . . . . . . .  194, 271
Peetz, Siegbert .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  253
Peisistratos .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  350
Perikles .. . . . . . . . . . . . . . . .  115, 224, 360, 366
Perl, Gerhard .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  61
Perrin, Bernadotte .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  165
Perseus .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  371
Pessoa, Fernando . . . . . . . . . . . . . . . .  187, 197
Petsch, Robert .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  44f.
Phäaken .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  52
Phalaris .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  351
Pherekydes .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  354
Phidias . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  289, 368

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



391Index nominum

Philipp (von Makedonien) .. . . .  135f., 196, 
355, 370

Philipp II. (von Spanien) .. . . . . . . . . . . . .  162
Philippus .. . . . . . . . . . . . . . . . . .  69, 71, 73, 365
Philistos .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  351, 353
Philon von Larisa .. . . . . . . . . .  237, 269, 348
Phormion .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  195, 363
Pinkster, Harm .. . . . . . . .  63, 71, 73, 92, 98,  

101, 117, 131
Pirandello, Luigi .. . . . . .  44, 59–61, 65, 68,  

72, 75, 79
Piso (de orat.) .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  364
Piso, L. Frugi .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  370
Piso, Pupius (fin.) . . . . . . . . . . . . . . . . .  95, 244
Plasberg, Otto .. .  48, 90, 95, 172, 250, 266
Platon .. . . . . .  40, 42, 49, 97, 134, 252, 277f.,  

283, 291, 293, 295f., 299f., 349, 353f., 
366, 368, 371

Plautus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  96
Plinius (der Ältere) .. . . . . . . . . . . . . . . .  40, 42
Plutarch . . . . . . . .  32f., 39, 42, 96, 164f., 224
Poeschel, Hans .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  37
Pohlenz, Max .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  3
Pollux . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  305
Polo, Marco .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  205
Polybios . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  361
Polyklet .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  289
Pomata, Gianna .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  285
Pompeius .. . . . . . . . . . . . . .  199, 207, 351, 368
Pomponius, M. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  189
Pontius, C. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  360
Popilius, M. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  348
Poseidonios .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  353, 369
Powell, Jonathan .. . . . . . . . . . . . . .  41, 52, 84, 

 87f., 102f., 105, 107, 109, 113, 115–118, 
121–123, 239, 291, 293, 367

Preisendanz, Wolfgang .. . . . . . . . . . . . . . .  59
Price, Bennett J. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  64
Prokop .. . . . . . . . . . . . . . . . .  18f., 150, 164, 326
Prost, François . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  112
Prusias .. . . . . . . . . . . . . . . .  194f., 197, 199, 354
Ptolemaios .. . . . . . . . . . . . . . . . . .  210, 355, 371
Purser, Louis C. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  19
Pyrrhos .. . . . . . . . .  153, 202, 221, 355, 360f.
Pythagoras .. .  53, 296–301, 305f., 358, 370
Pythia . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  196, 355
Pythius .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  78f.

Q
Quenstedt, Falk .. . . . . . . . . . . .  205, 257, 300
Quintilian .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  42
Quintus = Cicero, Q. Tullius  

R
Rabbie, Edwin .. . . . . . . . . .  63–65, 67, 69, 71,  

73, 92, 98, 101, 117, 131, 323
Rackham, Harris . . . . . . . . . . . .  147, 197, 250,  

266, 272
Rawson, Elizabeth .. . . . . . . . .  150, 229, 236
Regulus .. . . . . . . . . . . . . . .  36, 325, 356, 360f.
Reichel, Juliane .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  218
Reinhardt, Tobias .. . . . . . . . . . . . . .  172, 253,  

260, 284, 286
Reitz, Christiane . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  285
Renz, Tilo .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  300
Repici, Luciana .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  172
Reynolds, Leighton D. .. . . . . . . . . . . . . . . .  48
Ricardou, Jean .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  280f.
Riccobono, Ubaldo .. . . . . . . . . . . . . . . . . .  228
Rinn, Hermann .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  24
Röd, Wolfgang .. . . . . . . . . . . . . .  30, 216–218
Rohmer, Ernst .. . . . . . . . . . . . . .  15f., 18f., 21,  

24–28, 31, 126, 148, 161, 215
Romulus .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  175, 351
Roscius .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  353
Rudd, Niall .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  242
Rufus, P. Rutilius .. . . . . . . . . . . .  92, 360, 362
Rufus, P. Sextilius .. . . . . . . . . . . . . . . . . . .  256
Rufus, P. Sulpicius .. . . . . . . . . . . . . . . . . .  278
Ruge, Enno .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  155
Rusca .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  364
Rusius .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  349
Ruta, Alessio .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  196, 202

S
Salinator .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  103, 364
Saller, Robert .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  39
Sallustius .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  352
Santangelo, Federico .. . . . . . . . . . . . . . . . .  189
Sardanapal .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  371
Sauer, Jochen .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  243
Saussure, Ferdinand de .. . . . . . . . . . . . . .  181
Scaevola, Q. Mucius .. . . . . . . . . . . .  113, 115,  

118f., 154, 228, 356, 361–364
Scaurus .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  365

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



392 Anhang

Schäfer, Rudolf .. . . . . . . . . . .  18f., 21, 23, 27,  
31f., 41, 44, 70

Schäfer, Walter Ernst . . . . . . . . . . .  126, 147,  
161, 216, 254

Scheidegger Lämmle, Cedric .. . . . . . .  137,  
235, 260

Schettino, Maria Teresa .. . . . . . . . . . . . . . .  96
Schievenin, Romeo . . . . . . . . . . . . . . . . . .  122
Schildknecht, Christiane .. . .  29, 111, 124
Schirren, Thomas .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  18
Schlaffer, Heinz .. . . . . . .  15, 19, 21, 24f., 31
Schmidt, Nora .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  230
Schmitt, Charles B. .. . . . . . . . . . . . . . . . . .  242
Schmitt-Pantel, Pauline .. . . . . . . . . . . . . . .  39
Schneider, Wolfgang Christian . . . . . . .  77
Schofield, Malcolm .. . . . . . . . . .  41, 176, 189,  

193, 198, 242f., 245
Schubert, Johanna . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  288
Schultz, Celia E. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  189
Schulz, Verena .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  55
Schwindt, Jürgen Paul .. . . . . . . . . .  220, 281
Sciascia, Leonardo .. . . . . . . . . . . . .  135, 200,  

219, 227–230
Scipionen .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  73, 75, 100,  

105, 107, 110f., 113f., 131, 154, 168, 207, 
233, 360, 363–366, 370

Scipio Nasica .. . . . . . . . . . . .  64, 74, 219, 364
Sedley, David N. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  242
Sedlmeier, Florian . . . . . . . . . . . . . . .  155, 166
Servilius, M. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  364
Servius Tullius .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  354
Sextus Empiricus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  286
Shakespeare .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  126
Sicinius, Cn. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  349
Silenos von Kaleakte .. . . . . . . . . . . .  168, 369
Silus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  365
Simonides .. . . . . . . . . . .  40, 47f., 51–56, 139,  

147, 238, 246, 266–277, 279, 281f., 286, 
301–306, 325, 352, 358, 365

Sisenna .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  349
Sjöblad, Aron .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  110
Skopas .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  302f.
Sluiter, Ineke .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  300f.
Snyder-Körber, MaryAnn .. . . . . . .  155, 166
Sokrates . . . . . . . . . . .  33f., 96, 100, 120, 138,  

142, 208, 217, 225, 243, 247, 274, 277, 
291, 293, 300, 352, 354, 356f., 362, 370f.

Solon .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  350
Soós, István . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  47
Sophokles . . . . . . . . . . .  106f., 349f., 352, 360
Spahlinger, Lothar .. . . . . . . . . . . . . .  116, 258
Spoerhase, Carlos .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  94
Spurinna . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  177, 354
Staienus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  66, 368
Stark, Ryan J. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  93
Statius .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  93
Steel, Catherine .. . . . . . . . . . . .  150, 229, 277
Stefanovska, Malina .. . . . . . . . . . . . . . . . .  160
Steinfeld, Thomas .. . . . . . . . . . . . . . . . . . .  245
Stenger, Jan .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  32–35, 38
Stilpon .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  356
Stojanović, Pavle .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  286
Strässle, Thomas .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  63
Stratonikos .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  184f.
Striker, Gisela .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  245f.
Stroup, Sarah C. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  279
Suerbaum, Werner .. . . . . .  96, 98, 101, 106
Sueton .. . .  36, 39, 42, 115f., 137, 164f., 177
Sulla .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  168, 353
Sulpicius (Brut.) .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  234
Summanus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  351

T
Tages .. .  178, 206, 306f., 309f., 316, 318, 354
Tarquinius Superbus . . . . . . .  351, 367, 369
Tarrant, Harold . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  172
Tauriskos .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  366
Taylor, Archer .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  159
Terenz .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  114, 116
Thales . . . . . . . .  79, 217, 222f., 225, 326, 354
Themistokles .. . . . . . . . . . . . . .  40, 46–58, 72,  

107, 147, 238, 251, 317, 326, 348f., 356, 
360f., 365, 370

Theodoros .. . . . . . . . . . . . . . . . . .  141, 369, 371
Theombrotos .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  368
Theophrast .. . . . . . .  260–263, 320, 348, 370
Theopomp .. . . . . . . . . . . . . . . .  19, 52, 164, 311
Theramenes .. . . . . . . . . . . . . . . . . . .  137f., 368
Thomä, Dieter .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  224
Thompson, Edward P. .. . . . . . . . . . . . . . .  160
Thorsrud, Harald .. . . . . . . . . . . . . .  242, 250
Thukydides . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  155, 348
Timaios von Tauromenion . . . . . . . . . . . .  95
Timotheos .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  371

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



393Index nominum

Tinca, T. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  234, 348
Tischer, Ute .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  49
Titius, Sextus .. . . . . . . . . . . . . . . .  75, 349, 363
Torquatus, L. .. . . . . . . . . . . . . . . .  77f., 95, 356
Torquatus, T. Manlius . . . . . . . . . . .  361, 370
Traninger, Anita . . . . . . . . . . . . . .  7, 188, 222
Trimalchio .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  164
Trophonios .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  369
Tubulus, L. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  356
Tschögele, Thomas .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  5
Tsouni, Georgia .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  246
Tyndariden .. . . . . . . . . . . . . . . . .  184, 303, 307

V
Valerius Maximus . . . . . . . . . .  5, 31, 42, 165
Vallozza, Maddalena . . . . . . . . . . . . . . . . . .  41
Van 	 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  264f., 281
Varius, Aulus .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  356
Varro .. . . . . . . . . . .  235–238, 292f., 295f., 298
Vatinius, P. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  307
Velleius .. . . . . . .  95, 197, 266–271, 274, 279
Verbaal, Wim .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  20
Verginia .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  36
Verginius .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  36
Vielberg, Meinolf . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  198
Villey, Pierre . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  165
Vito .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  228

W
Walter, Anke .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  285
Walter, Uwe .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  234
Wardle, David .. . . . . . . .  172, 176f., 193, 198
Warmington, Eric H. .. . . . . . . . . . . . . . . . .  165
Weber, Volker .. . . . . . . . . . .  19, 30, 202, 218

Weeber, Karl-Wilhelm .. . . . . . . . . . . . . . . .  64
Wehrli, Fritz .. . . . . . . . . . . . . . . . . . .  32, 35, 38
Weinrich, Harald . . . . . . . . . . . . . . . . .  47, 303
Wendt, Daniel .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  69, 163
West, Stephanie .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  64
Wetters, Kirk .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  225
White, Hayden .. . . . . . . . . . . . . . . .  148, 150f.
Wierzcholowski, Rainer C. .. . . . . . . . . .  270
Wilkins, Augustus S. .. . . .  21, 66, 99, 228
Winterbottom, Michael .. . . . . . . . . . . . . . .  40
Wisse, Jakob .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  229
Wittchow, Frank .. .  5, 34f., 38, 46, 176, 317
Wittenburg, Andreas .. . . . . . . . . . .  293, 302
Wolf, Werner .. . . . . . . . . . . . . . . . . . .  280–282
Wondratschek, Wolf .. . . . . . . . . . . .  147, 154
Woolf, Raphael .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  242
Wulfram, Hartmut .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  96
Wynne, J. P. F. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  183

X
Xenokrates . . . . . . . . . . . . . . . . . .  252, 366, 371
Xenophon . . . . . . . . . . . . . . . .  42, 49, 350, 357
Xerxes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  370

Z
Zenon von Kition .. . . . . . . . .  120, 284–288,  

290–292, 294–298, 300f., 306, 318, 326, 
348, 356, 367

Zenon von Elea .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  369
Zetzel, James E. G. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  236
Zeuxis .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  289, 357
Zill, Rüdiger .. . . .  5, 28, 124, 209, 215–218, 

220f., 300
Zopyros . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  370

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



Index locorum

A
Aristophanes
Nub.
	 1298ff., 1299 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  115f.

Aristoteles
metaph.
	 1, 980a21 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  258
poet.
	 1451a36–1451b5 . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  150
	 1451b6–7 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  160
	 1453a5f., 1454a16 .. . . . . . . . . . . . . . . . .  127
	 1454a20–24 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  128
	 1454a24, 1454a25 .. . . . . . . . . . . . . . . . .  127
	 1454a26 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  128
	 1454a26–28 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  249
	 1454a26ff. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  128
	 1455a30ff. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  93
	 1454a34 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  128

Augustinus
civ.
	 4, 4 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  367

B
Benjamin, Walter
Der Erzähler
	 S. 235ff. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  30
	 S. 237 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  28

Blumenberg, Hans
Arbeit am Mythos
	 S. 17f., 32f. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  225
Das Lachen der Thrakerin

S. 11 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  224
S. 13 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  223
S. 17f. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  222, 224
S. 18, 20 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  223
S. 22 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  222
S. 24ff. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  223

S. 27f. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  224
S. 35, 45 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  222
S. 52 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  223
S. 53, 62ff. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  222
S. 92 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  205
S. 93, 94f. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  223
S. 98 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  224
S. 107, 109 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  223
S. 133ff. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  216
S. 160 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  222
S. 162 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  223

Die Sorge geht über den Fluß
	 S. 11 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  220
	 S. 32, 34, 47, 137ff. .. . . . . . . . . . . . . . . . .  221
	 S. 169–193, 179, 198 .. . . . . . . . . . . . . . .  220
	 S. 222 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  137, 221, 260
Nachdenklichkeit
	 S. 61 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  225
Nächtlicher Anstand. Glossen zu Anekdoten
	 S. 50 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  220
Schiffbruch mit Zuschauer
	 S. 9, 15–19 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  222
Verfehlungen. Glossen zu Anekdoten
	 S. 391f. .. . . . . . . . . . . . . . . .  64, 74, 219, 254
	 S. 392 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  219
Brecht, Bertolt
Schriften zum Theater I
	 S. 203 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  126

C
Cicero
ac. 1

1 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  279
5 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  291
9 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  236, 292
14; 18; 24; 25; 26 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . .  292
32 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  295
41 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  291

ac. 2
1f. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  237f.

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



395Index locorum

2 .. . . . . . . . . . . . . . . .  47–49, 51–53, 57, 238
4 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  237f., 273
5 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  236
8 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  243
23 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  246f.
24; 26; 27 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  247
28 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  247f.
29 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  249
53 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  275
59 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  250, 275
60 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  229
63 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  243
64–146 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  249, 285
68 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  275
79; 80; 81 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  284
94 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  275
99f. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  284
104 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  275
105 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  283
116–141 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  285
119 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  275
121 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  274
136 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  197, 249
137 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  49, 77, 249–252
138 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  252
139 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  251
141 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  252f.
142; 142–146; 144 .. . . . . . . . . . . . . . . . . .  285
144–146 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  286
145 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  285–287, 290f.
146 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  285, 287–289
147 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  284
148 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  275

Att.
	 2, 6, 2; 14, 17, 6 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  19
Brut.

20; 52–56; 57f.; 60 .. . . . . . . . . . . . . . . . . .  231
61–69 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  102
61 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  231
62 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  231f.
63; 65; 65ff. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  102
83; 83–93 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  114
85 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  234
100; 105; 107; 109; 131 .. . . . . . . . . . . . .  233
142 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  49, 99
147; 156; 161 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  233
172 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  49, 77, 234

190 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  233
191 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  49
205 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  233f., 236
207 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  233f.
210 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  232f.
211; 212; 213 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  233
231 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  230
248; 250; 252 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  233
277 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  234
290 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  233
292; 292–300 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  277
293 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  277f.
294–296 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  277
296 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  233, 278
297; 298; 299 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  278
304ff. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  233
316f.; 326 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  234
330 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  231

Cato
1 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  116
2 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  110
3 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  102f., 109
4 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  110
5 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  110f., 120
8 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  49, 107
10 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  104f., 116
11 .. . . . . . . . . . . . . . .  46, 49, 77, 103f., 106f.
13 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  107
14 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  116
15; 15–26 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  111
16 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  107, 116
18 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  107
22 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  49, 106f.
24f. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  116
26 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  106f.
27 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  49, 106f.
33 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  49
34 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  107
39–66 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  111
43 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  152f., 237
51–60 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  108, 111
55 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  103, 108, 205
55f. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  108
59 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  108, 205
60 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  108
62 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  107
72 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  49

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



73 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  116
85 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  111

Cluent.
	 140f. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  77
de orat.

1, 5 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  241
1, 5–23 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  229
1, 17 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  65
1, 17f. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  278
1, 26 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  235
1, 28 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  283
1, 29 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  235
1, 48; 1, 53; 1, 59f.; 1, 92; 1, 158f. .. .  278
1, 167 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  49
1, 175–183 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  307
1, 206; 1, 206f. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  229
1, 218 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  278
1, 219–224; 1, 219–233; 1, 220 .. . . . . . .  92
1, 228 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  92f.
1, 230 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  92
1, 243 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  119
1, 248ff. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  278
1, 260 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  49
1, 262; 1, 263; 1, 264 .. . . . . . . . . . . . . . .  278
2, 3; 2, 7 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  235
2, 8 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  235, 237
2, 22 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  49, 154, 237
2, 40 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  278
2, 75 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  49, 195
2, 76 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  185
2, 93 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  115
2, 114–306 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  66
2, 154 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  53
2, 159 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  91f.
2, 168; 2, 169; 2, 170 .. . . . . . . . . . . . . . . . .  66
2, 185–216; 2, 188; 2, 189; 2, 190f.; 
	 2, 193; 2, 193f.; 2, 194; 2, 195 . . . . . . .  93
2, 215 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  66
2, 216 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  62f.
2, 216–290 . . . . . . . . . . . . . . . . . .  60, 66, 129
2, 217 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  131, 133
2, 218 . . . . . . . . . . . . . . . . .  62f., 68, 109, 114
2, 219 . . . . . . . . .  63, 68f., 109, 114f., 133f.
2, 219f. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  130
2, 220 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  69–71, 109
2, 221 . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  61, 68, 109, 132
2, 222 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  68

2, 224 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  77
2, 225 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  61, 171, 134
2, 227 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  63, 134
2, 228 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  61
2, 229 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  61, 63, 132
2, 230 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  70, 132
2, 231f. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  63
2, 232 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  64, 133
2, 233 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  65, 116f.
2, 235 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  61f.
2, 236 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  61f., 70, 134
2, 237; 2, 237f. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  61
2, 237ff. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  98, 132
2, 238 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  61
2, 239 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  61f., 71
2, 240 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  64, 66, 69, 148
2, 241 . . . . . . . . . . . . . . . . . .  66f., 71, 93, 148
2, 242 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  76
2, 243 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  69
2, 243f. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  64
2, 244 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  131
2, 246 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  70
2, 247 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  61, 63, 133
2, 248 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  62f., 66, 71
2, 249 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  75
2, 250 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  66, 72
2, 251 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  62
2, 252 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  71
2, 253 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  72
2, 254 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  72, 251
2, 255 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  71, 73, 251
2, 256 .. . . . . . . . . . . . . . . . . .  70, 75, 101, 117
2, 257 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  116
2, 258 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  117
2, 259 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  74
2, 260 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  73
2, 261 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  75
2, 262 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  61, 75
2, 263 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  75
2, 264 .. . . . . . . . . . . . . . .  62, 64, 66f., 69, 93
2, 265 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  66, 75
2, 266 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  61
2, 267 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  72f.
2, 268 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  76, 131
2, 269 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  74f., 79
2, 269f. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  131
2, 270 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  65, 74, 100

Anhang396

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



397Index locorum

2, 270f. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  61, 100, 105
2, 271 . . . . . . . . . . . . . . . . . .  65, 98, 101, 131
2, 272 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  75
2, 273 . . . . . . . . . . . .  46, 74, 103f., 131, 251
2, 274 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  74
2, 275; 2, 276 .. . . . . . . . . . . . . . .  64, 74, 219
2, 277 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  71
2, 278 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  64, 76, 129f.
2, 279 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  101
2, 280 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  21, 64, 131
2, 281 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  66, 75
2, 283 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  72
2, 284; 2, 285 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  74
2, 286 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  75f.
2, 287 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  55, 72, 78
2, 288 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  63, 66, 72, 74
2, 290 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  63, 101
2, 291 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  66
2, 299 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  46f., 49–55
2, 300 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  47, 50f., 56f.
2, 333–340; 2, 340 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . .  92
2, 350f. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  278
2, 350–360 .. . . . . . . . . . . . . . . . .  53, 55, 302
2, 351; 2, 351ff. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  302
2, 352 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  49, 302f.
2, 353 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  303, 306
2, 354 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  302, 304
2, 357 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  53, 147, 304
2, 357ff.; 2, 358 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  304
2, 359 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  304f.
3, 16 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  83, 85, 88
3, 17 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  235
3, 34 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  88
3, 45; 3, 46 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  233
3, 66 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  91
3, 103 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  115
3, 202 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  67
3, 213 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  49, 99

div.
1, 6 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  171f.
1, 7 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  181
1, 8 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  182, 279
1, 10 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  171
1, 13ff. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  188
1, 16 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  208
1, 17–22 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  188
1, 23 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  174f.

1, 27 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  49
1, 29 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  20
1, 30 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  175, 179
1, 30f. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  175
1, 31 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  175, 208
1, 31f.; 1, 33 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  182
1, 36 .. . . . . . . . . . . . . . . . .  175, 179, 189, 208
1, 39–71 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  199
1, 49 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  168
1, 50 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  168, 201
1, 52 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  208
1, 55; 1, 68; 1, 72 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  168
1, 73 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  180
1, 74 .. . . . . . . . . . . . . . . . .  175, 179, 181, 194
1, 74ff.; 1, 75 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  179
1, 76 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  180
1, 77 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  180, 182
1, 79 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  175, 179
1, 81 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  180
1, 98; 1, 99 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  179
1, 100 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  208
1, 111 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  49
1, 111f. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  79, 223
1, 112 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  49
1, 119 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  168, 177
1, 120 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  177
1, 123 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  208
2, 8 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  168, 171, 243
2, 15 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  170, 191
2, 17; 2, 18 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  170
2, 27 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  174f., 206, 210
2, 28 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  181
2, 37 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  176–178
2, 48 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  174
2, 49 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . .  174, 203f., 207f.
2, 50 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  49, 178, 309f.
2, 50f. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  205, 207
2, 51 .. . . . . . . . . . . . . . . . .  178, 197–199, 310
2, 52 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  195, 199
2, 53 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  199
2, 54 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  175f.
2, 55 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  202
2, 56 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  194
2, 58 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  179f.
2, 60 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  208
2, 61f. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  192f.
2, 62 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  49, 189f., 209

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



398 Anhang

2, 66 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  179, 207
2, 67 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  175, 179f., 207
2, 67f.; 2, 68 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  179
2, 69 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  175, 179f., 207
2, 70; 2, 75 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  181
2, 77 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  196
2, 80 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  90, 175
2, 81 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  208
2, 83 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  175
2, 85 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  175, 178
2, 89–95 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  188
2, 90 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  208
2, 92; 2, 97 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  175, 179
2, 99 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  207
2, 109 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  172
2, 110; 2, 111; 2, 116 .. . . . . . . . . . . . . . .  202
2, 118 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  196
2, 119–147 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  199
2, 135 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  49, 210
2, 136 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  168
2, 144 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  200f.
2, 144f. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  201
2, 144ff. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  200
2, 145 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  201
2, 146 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  172, 199
2, 147 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  172, 200
2, 148 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  181f.
2, 150 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  181, 243

fat.
	 9–16; 21 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  172
fin.

1, 39 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  49, 77f.
2, 104 . . . . . . . . . . . . . . .  48f., 51, 53, 57, 147
3, 3 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  292
3, 5 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  292, 294
3, 7; 3, 8 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  279
3, 15; 3, 17; 3, 40 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . .  292
4, 1; 4, 80 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  273
5, 26 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  244

inv.
1, 2; 1, 5 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  229
2, 4; 2, 4f. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  239
2, 10 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  240, 276
2, 14–154 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  307

leg.
	 1, 4f. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  311
	 1, 5 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  52

Lael.
	 1 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  118f.
	 2 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  228, 230
	 4f. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  118

5 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  119
6 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  119f.
7; 10; 15 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  120
17 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  113
18 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  117, 120f.
19; 21 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  121
22 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  118
24; 25 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  113
26 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  115
37; 38; 39 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  122
45; 45f.; 47; 48 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  121
49 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  117
62 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  121
64 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  118
67; 69 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  117
76 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  117, 122f.
77 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  122f.
81; 85 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  117
86 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  118
89 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  116
90; 92 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  117
93 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  116
97 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  117
98 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  114, 116
98f. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  114
100 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  123
101 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  117

nat. deor.
1, 1 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  236, 269, 275
1, 2 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  182
1, 6 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  228
1, 10 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  49
1, 14 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  269
1, 15; 1, 16 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  279
1, 17 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  269, 275
1, 18–56 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  266
1, 57 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  267f., 274, 281
1, 57–124 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  266
1, 60 .. . .  49, 205, 266, 268–270, 272, 274
1, 71 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  197, 199, 211
1, 123 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  95
2, 2 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  267f.
2, 5f. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  307

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



399Index locorum

2, 6 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  94, 183, 307
2, 6–11 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  307
2, 7 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  20, 95, 308
2, 8; 2, 8ff. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  182
2, 9 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  182, 308
2, 10f. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  182
2, 11 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  308
2, 62 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  184
2, 63–72 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  182
2, 69 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  95
2, 73 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  272
2, 74 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  95
2, 147 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  245
2, 168 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  182
3, 1 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  243
3, 2 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  268
3, 5 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  270
3, 5f. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  182
3, 6 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  270
3, 9 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  183
3, 9–15 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  211
3, 10 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  183
3, 11 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  183, 308
3, 11f. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  308
3, 12 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  183f.
3, 13 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  183, 308
3, 14 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  182f.
3, 15 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  183
3, 18 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  246, 272
3, 18f. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  245
3, 19 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  246, 274
3, 50 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  77, 184, 211
3, 53–60; 3, 60 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  244
3, 77 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  147
3, 83; 3, 83f. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  20, 185
3, 84 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  20
3, 85 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  185
3, 86 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  186
3, 89 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  49, 185, 220
3, 93 .. . . . . . . . . . . . . . . . .  182, 186, 245, 270
3, 94 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  272
3, 95 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  271

off.
1, 18 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  275
1, 18f.; 1, 20–60 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  97
1, 33 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  147, 151
1, 61–92; 1, 93 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  97

1, 93–106 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  89
1, 93–151; 1, 94; 1, 96 .. . . . . . . . . . . . . . . .  97
1, 97 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  97f., 102
1, 98 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  97
1, 103f. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  67
1, 104 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  96, 102f.
1, 105–151 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  97
1, 107 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  89
1, 107ff. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  98
1, 108 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  89, 101, 114
1, 113f.; 1, 115; 1, 117; 1, 122f.; 
	 1, 124f.; 1, 126; 1, 129; 1, 130f. .. . . . .  89
1, 132ff. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  89, 98
1, 133 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  101
1, 137 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  62
1, 151 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  98
2, 1ff. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  99
2, 5 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  236
2, 36; 2, 36–38 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  205
2, 88 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  99
2, 89 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  99f., 102
3, 1 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  49, 100
3, 39 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  40
3, 45 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  205
3, 58 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  78f.
3, 58ff. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  205
3, 59 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  78f.
3, 60; 3, 61 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  78
3, 77 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  49
3, 110f. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  205

orat.
7; 8f.; 10 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  277
12 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  276
23 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  230
62–68 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  90
62–236 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  67
65 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  90f.
69–112; 71 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  90
74 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  91
76–90; 76–112; 87 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . .  67
87ff. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  63
88f. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  67, 98
113 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  286
139 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  67
148 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  230
237 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  230, 277

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



400 Anhang

parad.
1 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  104
4 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  197
8 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  147
10 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  104
35 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  197
48 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  108

part.
	 1; 2 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  228
	 139 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  276
rep.
	 1, 27 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  100
	 2, 1 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  96, 105
	 2, 28f. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  53
	 3, 30b .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  108
top.
	 24; 72–78; 75; 76 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  66
Tusc.

1, 7 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  279
1, 8 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  274
1, 9 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  136
1, 17 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  253
1, 26–81 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  137
1, 59 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  302
1, 82–111 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  137
1, 96 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  77, 137f.
1, 96ff. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  137
1, 97–99 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  138
1, 100 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  138–140
1, 101 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  139f.
1, 102 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  140f., 205
1, 104 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  138
1, 113 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  49
2, 4 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  273
2, 5 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  239, 274
2, 6 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  239
2, 53 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  49
3, 7 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  141, 256
3, 7–10; 3, 11 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  293
3, 14–51 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  141
3, 25 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  256
3, 27 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  49
3, 30 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  49, 205
3, 31 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  39
3, 48 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  49
3, 52–60 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  141
3, 56 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  141f.

3, 57; 3, 58; 3, 59; 3, 60 . . . . . . . . . . . . . .  142
3, 61 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  256
3, 62 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  77, 257
3, 64 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  256f.
3, 65 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  257, 263
3, 68 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  258, 260
3, 69 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  49, 259–262
3, 70 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  262
3, 71; 3, 73f. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  263
3, 77 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  49
3, 80; 3, 82 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  263
4, 9 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  242
4, 80 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  49
5, 5f.; 5, 6–11 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  298
5, 7 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  298f.
5, 8 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . .  49, 205, 296–299
5, 9 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  301
5, 10 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  297
5, 12; 5, 21–31 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  134
5, 31 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  3
5, 32 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  3, 242
5, 33 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  241f., 272
5, 36; 5, 37; 5, 39f. .. . . . . . . . . . . . . . . . .  134
5, 40 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  134f.
5, 41 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  135
5, 42 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  135f.
5, 60 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  49
5, 57–63 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  20
5, 64ff. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  39
5, 73 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  89
5, 81 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  205
5, 90 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  49
5, 92 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  33
5, 97; 5, 100; 5, 113 .. . . . . . . . . . . . . . . . . .  49

D
Dostojewskij, Fjodor
Der Idiot
	 S. 225 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  315

F
Frisch, Max
Tagebuch 1946–1949
	 S. 9, 16, 18, 29, 37, 39, 58, 64–101, 
			    101, 103, 127, 132, 133 .. . . . . . . . . .  254
	 S. 303, 304, 407f., 408 .. . . . . . . . . . . . .  255

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4



401Index locorum

G
Goethe
Faust
	 V. 167 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  122

M
Macrobius
Sat.
	 3, 16, 4 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  355

Montaigne, Michel de
Les Essais
	 I 50, 302 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  165
	 III 10 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  203

N
Nabokov, Vladimir
Ada or Ardor
	 S. 308–320, 310 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  264
	 S. 312, 313 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  265
	 S. 314, 316, 317 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  264
Pnin
	 S. 101f. .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  163

Nietzsche, Friedrich
Werke in drei Bänden
	 S. 352 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  27, 51f., 216

Nonius
	 125 M; 318 M; 534 M .. . . . . . . . . . . . .  367

P
Pessoa, Fernando
Livro do desassossego
	 S. 287 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  187, 197
	 S. 288 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  197

Pirandello, Luigi
L’umorismo
	 S. 5 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  44, 60
	 S. 6, 10, 12 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  60

S. 12f., 15, 17 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  44, 60
S. 21 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  68
S. 23 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  60
S. 26 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  44, 60
S. 37 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  68
S. 50 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  60
S. 66 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  44, 59
S. 67 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  65
S. 76 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  60
S. 82 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  68
S. 83 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  44, 68

Platon
Krat.
	 389d4–8 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  291
Tht.
	 182a8–9 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  293

Plutarch
Alex.
	 1, 2 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  165

S
Sciascia, Leonardo
Occhio di capra
	 S. 11f., 17 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  228
	 S. 55f. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  200, 227
	 S. 62 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  227, 229f.

Sueton
Iul.
	 77 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  177
	 81, 4 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  115f., 177
	 82, 1 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  177

W
Wondratschek, Wolf
Früher begann der Tag…
	 S. 88, 94 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  147

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11811-8 - ISBN E-Book: 978-3-447-39246-4


