
L
un W

en 26 
L

uhn · V
on B

riefen und K
om

pilatoren 
H

arrassow
itz

Clara Luhn

Von Briefen und Kompilatoren
Zur Einbindung von Texten des Genres shu 

in Geschichts- und Sammelwerken

Lun Wen
Studien zur Geistesgeschichte 

und Literatur in China 26

Harrassowitz Verlagwww.harrassowitz-verlag.de



© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5

H
ar

ra
ss

ow
itz

 J
ou

rn
al

s
nu

r 
zu

m
 p

er
sö

nl
ic

he
n 

G
eb

ra
uc

h 
/ k

ei
ne

 u
nb

ef
ug

te
 W

ei
te

rg
ab

e

P
ow

er
ed

 b
y 

T
C

P
D

F
 (

w
w

w
.tc

pd
f.o

rg
)

http://www.tcpdf.org


2022

Harrassowitz Verlag . Wiesbaden

Lun Wen

Studien zur Geistesgeschichte und Literatur 
in China

Herausgegeben von Hans van Ess, 
Roderich Ptak und Thomas O. Höllmann

Band 26

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Clara Luhn

Von Briefen und Kompilatoren
Zur Einbindung von Texten des Genres shu 

in Geschichts- und Sammelwerken

2022

Harrassowitz Verlag . Wiesbaden

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet 
über https://dnb.de abrufbar.

Bibliographic information published by the Deutsche Nationalbibliothek 
The Deutsche Nationalbibliothek lists this publication in the Deutsche 
Nationalbibliografie; detailed bibliographic data are available in the internet 
at https://dnb.de. 

Informationen zum Verlagsprogramm finden Sie unter 
https://www.harrassowitz-verlag.de
© Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 2022
Das Werk einschließlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschützt.
Jede Verwertung außerhalb der engen Grenzen des Urheberrechtsgesetzes ist ohne 
Zustimmung des Verlages unzulässig und strafbar. Das gilt insbesondere 
für Vervielfältigungen jeder Art, Übersetzungen, Mikroverfilmungen und  
für die Einspeicherung in elektronische Systeme.
Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier.
Für die Kalligraphie auf dem Umschlag danken wir Herrn Ni Shaofeng
Druck und Verarbeitung: docupoint, Magdeburg
Printed in Germany
ISSN 1610-711X	 ISBN 978-3-447-11819-4
eISSN 2747-9765	 Ebook ISBN 978-3-447-39278-5
DOI Reihe 10.13173/1610-711X	 DOI Titel 10.13173/9783447118194

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



 
 
 

für Renate und Achim

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Inhalt 

Danksagung ......................................................................................................................  XI 
Technische Hinweise ........................................................................................................  XIII 

1 Einleitung: Die Deutungshoheit über den Text .............................................................  1 
2 Briefe in Dynastiegeschichten .......................................................................................  7 

2.1 Geschichtswerke, ihre Quellen und ihr Umgang mit Primärtexten .......................  7 
Überlegungen zur Einbindung von Briefen in narrative Texte .............................  7 
Die Primärtexte der Geschichtswerke und ihre Quellen .......................................  10 

2.2 Eine Frage der Glaubwürdigkeit: Sima Qians „Brief an Ren An“ ........................  18 
Sima Qians „Brief an Ren An“ im Han shu .........................................................  18 
Das Jahr 99 v. Chr. im Han ji ...............................................................................  24 
Sima Qians „Brief an Ren An“ im Han ji .............................................................  27 
Zusammenfassung und Bewertung .......................................................................  35 

2.3 Das Beweisstück: Yang Yuns „Brief an Sun Huizong“ ........................................  36 
Yang Yuns „Brief an Sun Huizong“ im Han shu .................................................  36 
Das Jahr 54 v. Chr. im Han ji ...............................................................................  43 
Yang Yuns „Brief an Sun Huizong“ im Han ji .....................................................  46 
Zusammenfassung und Bewertung .......................................................................  48 

2.4 Charakterzeichnung: Zhu Fus „Brief an Peng Chong“ .........................................  50 
Zhu Fus Biographie im Hou Han shu ...................................................................  50 
Zhu Fus „Brief an Peng Chong“ ...........................................................................  54 
Die Rolle des Briefes in Zhu Fus Biographie .......................................................  58 
Zusammenfassung und Bewertung .......................................................................  61 

2.5 Die Bedeutung von Jian’an: Cao Pis Briefe an Wu Zhi ........................................  61 
Literaten und Primärtexte im Literatenkapitel des Sanguo zhi .............................  61 
Cao Pis „Brief an Wu Zhi“ im Haupttext .............................................................  65 
Die Briefe von Cao Pi an Wu Zhi in Pei Songzhis Kommentar ...........................  68 
Zusammenfassung und Bewertung .......................................................................  76 

2.6 Herrscher und Minister: Cao Pis Briefe an Zhong Yao ........................................  78 
Zhong Yaos Biographie im Sanguo zhi ................................................................  78 
Pei Songzhis Kommentar zu Zhong Yaos Biographie ..........................................  81 
Die Briefe zwischen Zhong Yao und Cao Pi bei Pei Songzhi ..............................  83 
Zusammenfassung und Bewertung .......................................................................  90 

2.7 Zur Einbindung von Briefen in Dynastiegeschichten ...........................................  92 
Die Rolle der Kompilatoren ..................................................................................  92 
Zwecke der Einbindung von Briefen ....................................................................  94 
Die Rolle der Adressaten ......................................................................................  96 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Inhalt 
 

VIII 

3 Briefe in der Anthologie Wen xuan...............................................................................  99 
3.1 Anthologien, Anthologisierung und die Sammlung Zhaoming Wen xuan ...........  99 

Anthologien, die Sammlung Wen xuan und ihre Zielsetzung ..............................  99 
Ein Vorschlag zur Gliederung der Ursprungsedition des Wen xuan ....................  106 

3.2 Kompilationsentscheidungen im Wen xuan .........................................................  114 
Die Auswahl der Briefe ........................................................................................  115 
Die Anordnung der Briefe ....................................................................................  120 
Die Rahmung der Briefe ......................................................................................  129 
Die Bearbeitung der Briefe ..................................................................................  135 
Zwischenfazit .......................................................................................................  139 

3.3 Die Grenzen der Loyalität: Die drei Briefe der Früheren Han-Dynastie ..............  141 
Alte Verbindungen und ein neuer inhaltlicher Fokus...........................................  142 
Li Lings „Antwortbrief an Su Wu“ ......................................................................  144 
Die Grenzen der Loyalität ....................................................................................  146 

3.4 Freunde, Feinde und Berater: Die vier Briefe der Späteren Han-Dynastie ..........  153 
Alte Verbindungen und ein neuer inhaltlicher Fokus...........................................  153 
Zhu Fus „Brief an Peng Chong“ und Kong Rongs „Brief über Sheng Xian“ ......  155 
Chen Lins „Brief für Cao Hong an Cao Pi“ .........................................................  162 
Ruan Yus „Brief für Cao Cao an Sun Quan“ .......................................................  170 
Freunde, Feinde und Berater ................................................................................  176 

3.5 Zur Einbindung von Briefen im Wen xuan ...........................................................  180 
Kompilatoren und Kanonisierung ........................................................................  180 
Kompilationsentscheidungen und ihre Auswirkungen .........................................  182 
Das Genre der shu im Wen xuan ..........................................................................  183 

4 Briefe im Kategorienbuch Yiwen leiju ..........................................................................  185 
4.1 Kategorienbücher und das Yiwen leiju .................................................................  185 

Zum Genre der Kategorienbücher und dem Yiwen leiju ......................................  185 
Kompilationsentscheidungen und der Umgang mit Briefen im Yiwen leiju ........  192 

4.2 Briefe über das „Abbrechen von Beziehungen“ (jue jiao) ...................................  202 
Das Verständnis von Freundschaft und ihrem Abbruch im Yiwen leiju ...............  202 
Briefe über Freundschaft und ihren Abbruch .......................................................  206 
Xi Kangs „Brief an Shan Tao“ im Yiwen leiju .....................................................  212 

4.3 Briefe über „Besichtigungstouren“ (youlan) ........................................................  217 
Das Verständnis einer Besichtigungstour im Yiwen leiju.....................................  217 
Ying Qus Briefe an Man Gongyan und an die Cousins .......................................  222 
Briefe über Besichtigungstouren ..........................................................................  229 

4.4 Zur Einbindung von Briefen im Yiwen leiju .........................................................  230 
Kompilationsentscheidungen und ihre Auswirkungen .........................................  230 

5 Schlussfolgerungen: Kompilatoren und ihr Einfluss ....................................................  233 
Zu Briefen und ihrer Verwendung .......................................................................  233 
Zu Kompilatoren und ihren Entscheidungen........................................................  236 
Die Macht der Leser .............................................................................................  240 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Inhalt IX 

Appendix ..........................................................................................................................  241 
Übersicht der Briefe aus dem Wen xuan mit Belegstellen in Parallelquellen .............  241 
Vergleich unterschiedlicher Genreeinteilungen im Wen xuan ....................................  243 

Literaturverzeichnis ..........................................................................................................  247 
Index .................................................................................................................................  259  

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



 

Danksagung 

Die vorliegende Arbeit wurde im Winter 2020 an der Ludwig-Maximilians-Universität Mün-
chen als Dissertation angenommen. Mein herzlicher Dank gilt an dieser Stelle allen, die zu 
ihrer Entstehung beigetragen haben – allen voran Hans van Ess und Antje Richter, die mein 
Vorhaben über die letzten Jahre hinweg betreut haben. Ihre Hilfsbereitschaft, ihr Fachwissen, 
ihre Neugier, und nicht zuletzt ihre Begeisterung für die Sinologie und ihre Texte haben mich 
über diese Arbeit hinaus geprägt.  

Dank gebührt auch dem Institut für Sinologie der Ludwig-Maximilians-Universität Mün-
chen, der Graduiertenschule Distant Worlds und dem Münchener Zentrum für Antike Wel-
ten, in deren Umfeld ich lehren und lernen durfte. Darüber hinaus danke ich dem Center for 
Asian Studies der University of Colorado Boulder, das mich 2017 für einen sechsmonatigen 
Forschungsaufenthalt willkommen hieß. 

Zudem möchte ich meinen Weggefährtinnen und Weggefährten der letzten Jahre danken 
– für ihre Inspiration, ihre Zeit, ihre Hilfsbereitschaft und noch so vieles mehr. Einige darun-
ter sind geschätzte Kolleginnen und Kollegen, andere gute Freundinnen und Freunde, und 
viele beides. In alphabetischer Reihenfolge danke ich insbesondere Maddalena Barenghi, 
Alma Brodersen, Albert Dietz, Olivier Dufault, Sebastian Eicher, Daniel Fallmann, Hannah 
Griebler, James Hamrick, Fabian Heil, Patrizia Heindl, Andrea Kreuzpointner, Guje Kroh, 
Nina Meyer zum Felde, Martin Lehnert, Anahita Mittertrainer, Michael Neef, William Nien-
hauser, Marc Nürnberger, Jakob Pöllath, Armin Selbitschka, Anna Stecher, Fabius Steinber-
ger, Barbara Witt und Wadieh Zerkly.  

Zum Schluss danke ich Line, Jannik, Achim und Renate, ohne deren unerschütterliches 
Vertrauen und bedingungslose Unterstützung dieses Buch nicht entstanden wäre.  

 
Clara Luhn 

Laim, im November 2021

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



 

Technische Hinweise 

Da sich die Titel der in diesem Buch behandelten Briefe von Sammlung zu Sammlung un-
terscheiden können, erfolgen Verweise der Einfachheit halber in der Regel durch Nennung 
eines Kurztitels, bestehend aus dem Namen des Adressaten und, wenn nötig, des Auftragge-
bers oder Absenders. Grundlage ist die sechsbändige Wen xuan-Ausgabe des Shanghai guji 
chubanshe (Wen xuan 文選, hrsg. von Xiao Tong 蕭統, komm. von Li Shan 李善, Shanghai, 
1982). Wird aus dem Text des entsprechenden Briefes zitiert, so wird auf Kapitelnummer 
und Seitenzahl verwiesen. Für eine Übersicht der Brieftitel mit den jeweiligen Belegstellen 
und Titelvarianten siehe die Aufstellung im Appendix. 

Für die Geschichtswerke wird auf die Standardausgaben des Zhonghua shuju zurückge-
griffen. Grundlage für die Kapitel aus dem Yiwen leiju ist die zweibändige Ausgabe des 
Shanghai guji chubanshe (Yiwen leiju 藝文類聚, komp. von Ouyang Xun 歐陽詢 et al., hrsg. 
von Wang Shaoying 王紹楹, Shanghai, 1982).  

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



 

1 Einleitung: Die Deutungshoheit über den Text 

Wer hat die Deutungshoheit über einen Text? Im September 2015 verstarb der Schriftsteller, 
Philosoph und Wissenschaftler Umberto Eco. In seinem Testament verfügte er, dass sich 
zehn Jahre lang niemand in öffentlichen Veranstaltungen mit seinem Werk auseinanderset-
zen sollte.1 Die Frage danach, wie Bedeutung im Spannungsfeld von Autor, Leser und Text 
zustande kommt, beschäftigte Eco sein Leben lang – ob aus der Position des Schreibenden 
heraus oder der des Lesenden. Er formulierte mehrfach seine Zweifel an der Macht des Au-
tors über die Interpretation seiner Werke und fand sich dabei in guter Gesellschaft. Denn er 
war bekanntlich nicht der Einzige, der sich mit der schwindenden Rolle des Autors auseinan-
dersetzte und die Macht der Leser in den Vordergrund rückte.2 War Ecos letzter Wunsch also 
ein ernsthafter Versuch, die Kontrolle über sein Werk zu behalten, zumindest für eine be-
grenzte Zeit? Oder eher ein letztes großes Ausrufezeichen, das er mit einem Schmunzeln 
hinter eine der bestimmenden Fragen seiner Forschung setzte? 

Thematisch ist dieses Buch auf einem anderen Kontinent und viele Jahrhunderte vor Ecos 
Lebzeiten angesiedelt. Und doch befasst es sich mit einer verwandten Fragestellung: Wer 
nimmt Einfluss auf das Verständnis von Texten, nachdem ihre Verfasser sie aus der Hand 
gegeben haben? Und woran lässt sich eine solche Einflussnahme festmachen? Eine Antwort 
auf diese Fragen versuche ich anhand einer Zusammenstellung von 22 kurzen Prosatexten zu 
geben, die im Zeitraum zwischen dem 1. Jahrhundert vor und dem 6. Jahrhundert nach unse-
rer Zeitrechnung in dem Gebiet verfasst wurden, das heute die Volksrepublik China aus-
macht. Unter der Genrebezeichnung shu 書 wurden sie um das Jahr 530 n. Chr. von einer 
Gruppe von Kompilatoren um einen gewissen Xiao Tong 蕭統 (501–531 n. Chr.), Kronprinz 
der Liang-Dynastie, als die besten und wertvollsten Brieftexte ausgewählt, die die chinesi-
sche Literatur seit ihren Anfängen hervorgebracht hatte. Die Kompilatoren, so erklärt Xiao 
Tong in seinem Vorwort, „ließen das Unkraut beiseite und pflückten nur die reinsten Blüten“ 
(略其蕪穢，集其清英)3 und schufen so eine Anthologie, die heute unter dem Namen Wen 
xuan 文選 (Auswahl von Literatur) bekannt ist. Diese hat die Briefe, neben einer Vielzahl 
von Texten anderer Genres, bis in die Gegenwart getragen und über die Zeit hinweg Zehn-
tausende, vielleicht sogar ein Millionenpublikum erreicht.  

Doch wer sind eigentlich die Leser dieser Briefe im chinesischen Altertum und Frühmit-
telalter? Gerade bei Texten der Gattung der Briefe stellt sich diese Frage in besonderer Weise. 

 
1  Diesen letzten Wunsch Ecos übermittelte Ecos Witwe Renate Eco-Ramge der Universität von Bologna, 

siehe Ilaria Venturi, „Il testamento di Umberto Eco: ‚Per 10 anni non parlate di me‘“, la Repubblica, 22. 
März 2016. 

2  Siehe im umfangreichen Werk Ecos beispielsweise Umberto Ecos Lector in fabula (Mailand 1979), Eco 
und Heinz-Georg Held (Übers.), Lector in fabula. Die Mitarbeit der Interpretation in erzählenden Texten, 
München, 1987. Weitere wichtige Literaturtheoretiker, die in ihren Schriften die Rolle des Lesers beton-
ten, waren unter anderem Roland Barthes, Wolfgang Iser und Stanley Fish. 

3  Wen xuan, „Wen xuan xu“, S. 3. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Die Deutungshoheit über den Text 2 

Denn ein herkömmlicher Brief hat ja zunächst einmal einen konkreten Adressaten oder eine 
zahlenmäßig begrenzte Adressatengruppe. Antje Richter definiert das Genre wie folgt:  

A letter […] is a communication written on a tangible medium by one historical per-
son and addressed to another (or, as the case may be, by one narrowly circumscribed 
group to another), which, in order to reach its spatially removed addressee, undergoes 
some sort of transmission involving a third party and is, more often than not, part of 
an exchange.4  

Jeder Brief adressiert einen oder mehrere Leser – zumindest in seiner ursprünglichen Form. 
Doch kein einziger der Briefe aus der Anthologie Wen xuan ist in einer Version überliefert, 
die dem in dieser Definition beschriebenen Kontext entspricht. Zwar sind sie im Wen xuan, 
wie in den meisten Textsammlungen, einem Verfasser zugeordnet und tragen im Regelfall 
ihren Adressaten im Titel. Oftmals berichten Geschichtswerke oder Kommentare über den 
Hintergrund eines Briefes und das Verhältnis zwischen Absender und Empfänger. Doch 
diese Absender und Empfänger sind lange verstorben und die ursprünglichen materiellen 
Träger der Brieftexte sind verloren – falls sie denn überhaupt existierten, denn in einigen 
Fällen wird die Authentizität der Schreiben zurecht in Zweifel gezogen. Die Texte selbst 
überdauerten nur, weil sie von anderen, späteren Lesern, die gleichzeitig als Bibliothekare, 
Editoren oder Kompilatoren agierten, für bedeutsam, illustrativ oder kontrovers genug be-
funden wurden, um für zukünftige Generationen bewahrt zu werden – sei es aufgrund ihrer 
schriftstellerischen Qualität, ihres Inhalts, aufgrund des Namens des Autors, mit dem sie as-
soziiert wurden, oder aufgrund ihrer Verwendbarkeit für die eigenen Zwecke. Den oder die 
ursprünglichen Adressaten und uns, die heutige Leserschaft, verbindet also eine mitunter sehr 
lange Kette an weiteren Lesenden. Sie alle trugen ihre eigenen Ansichten und Interessen be-
wusst oder unbewusst mit in ihre Interpretation der Brieftexte hinein. Der größte Teil dieser 
Leserschaft, auch der übermittelnden, hinterließ dabei keine sichtbaren Spuren. Ihre Inter-
pretationen der Texte sind verloren. Manche jedoch zitierten, anthologisierten und verarbei-
teten die Briefe im Rahmen eigener Werke. Sie stellten sie in einen neuen Zusammenhang, 
der über ihren Ursprungskontext hinausgeht, ihn überlagert und manchmal sogar ersetzt, und 
passten sie den eigenen Zwecken an. In den wenigen Fällen, in denen solche Werke überlie-
fert sind, haben wir die Möglichkeit, die Einbindung von Quellentexten in einen größeren 
Textzusammenhang zu betrachten. Dieses Material bietet uns die seltene Gelegenheit, dieser 
Lesergruppe auf die Schliche zu kommen. Die Suche nach ihren Spuren ist Thema der vor-
liegenden Untersuchung. 

Wie in den ersten Sätzen dieser Einleitung bereits angedeutet wurde, sind meine Überle-
gungen von Ideen der Rezeptionstheorie geleitet, die weniger die Verfasser, sondern viel-
mehr die Leserschaft und ihre Wahrnehmung von Texten in den Vordergrund rücken.5 Im 

 
4  Siehe Antje Richter, Letters and Epistolary Culture in Early Medieval China, Seattle, 2013, S. 37. 
5  Neben den bereits erwähnten Eco, Fish und Iser, die alle als Vertreter der Rezeptionstheorie, der Rezep-

tionsästhetik oder auch des „reader-response criticism“ geführt werden, haben mich vor allem die Ansätze 
von Anne Ferry, Anna M. Shields und Thomas Barbier in ihren Arbeiten inspiriert. Siehe Anne Ferry, 
Tradition and the Individual Poem. An Inquiry into Anthologies, Stanford, 2001; Anna M. Shields, „De-
fining the ‚Finest‘: A Northern Song View of Tang Dynasty Literary Culture in the Wen cui“, Journal of 
Chinese Literature and Culture 4.2 (2017), S. 306–35 und Thomas Barbier, „L’assujettissement des tex-
tes: quelques réflexions sur le classement par catégories dans les « encyclopédies » (leishu 類書) en Chine 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Die Deutungshoheit über den Text 3 

Speziellen interessieren mich die Medien, in denen Texte transportiert werden, und diejeni-
gen Personen, die für diese Medien verantwortlich zeichneten. Jedes der drei folgenden Ka-
pitel untersucht also ein Textgenre, in dem Primärquellen wie Briefe von unterschiedlichen 
Kompilatoren verarbeitet und interpretiert werden: Geschichtswerke, Anthologien und Kate-
gorienbücher (leishu 類書). Am Anfang steht die Vorstellung der jeweiligen literarischen 
Gattung, wobei ich der Motivation derjenigen Personen, die die Erstellung des Werkes ver-
antworteten, und den verschiedenen Entscheidungen, die sie bei der Kompilation trafen, be-
sondere Aufmerksamkeit widme. Im zweiten Teil der Kapitel zeige ich an ausgewählten 
Briefbeispielen, wie die Beweggründe der Kompilatoren und die daraus resultierenden Ent-
scheidungen die Einbindung von Primärtexten beeinflussten. Der zeitliche Rahmen der Un-
tersuchung ergibt sich aus der Datierung der behandelten Geschichts- und Sammelwerke. Sie 
beginnt mit Briefen in Ban Gus 班固 (32–92 n. Chr.) Han shu 漢書 (Buch der Han), das um 
etwa 110 n. Chr. entstand, und schließt mit Briefen im Kategorienbuch Yiwen leiju 藝文類
聚 (Literarische Werke, angeordnet nach Kategorie), das 624 n. Chr. eingereicht wurde. So 
deckt meine Betrachtung Brieflesungen aus dem Zeitraum von der Späteren Han-Dynastie 
(25–220 n. Chr.) bis zur Frühphase der Tang-Dynastie (618–907 n. Chr.) ab. 

Kapitel 2 befasst sich mit der Einbindung von Textdokumenten in historiographische 
Werke. Es behandelt sechs Briefe aus der Sammlung Wen xuan im Kontext von vier Ge-
schichtswerken, die vor der Liang-Dynastie entstanden. Es handelt sich dabei um Ban Gus 
Han shu, Xun Yues 荀悅 (148–209 n. Chr.) Han ji 漢紀 (Annalen der Han), Fan Yes 范曄 
(398–446 n. Chr.) Hou Han shu 後漢書 (Buch der Späteren Han), und Chen Shous 陳壽 
(233–297 n. Chr.) Sanguo zhi 三國志 (Aufzeichnungen der Drei Staaten) in der Kommentie-
rung von Pei Songzhi 裴松之 (372–451 n. Chr.). Darin sind Sima Qians 司馬遷 (145/135–
ca. 90/80 v. Chr.) „Brief an Ren An“, Yang Yuns 楊惲 (gest. 54/56 v. Chr.) „Brief an Sun 
Huizong“, Zhu Fus 朱浮 (gest. 57 n. Chr.) „Brief an Peng Chong“, sowie Cao Pis 曹丕 (Kai-
ser Wen 文 der Wei 魏, reg. 220–226 n. Chr.) Briefe an Wu Zhi 吳質 (178–230 n. Chr.) und 
Zhong Yao 鍾繇 (151–230 n. Chr.) verarbeitet. Das Kapitel beleuchtet, wie und warum diese 
Briefe von den Kompilatoren in Geschichtswerke eingebunden werden und was diese Kon-
textualisierung über die Rezeption der Texte durch die jeweiligen Kompilatoren aussagt. 
Nach einigen Vorbemerkungen zur Einbindung von Briefen in erzählende Texte und zum 
Umgang der betreffenden Geschichtswerke mit Primärquellen im Allgemeinen folgen die 
fünf Fallstudien zu diesem Zweck folgendem Aufbau: Zunächst wird der Kontext des jewei-
ligen Briefes (bzw. der jeweiligen Briefe) beschrieben. Dies geschieht durch eine Vorstellung 
von Thema und Inhalt des betreffenden Kapitels innerhalb des Geschichtswerks. Anschlie-
ßend wird der Inhalt der Einzelbiographie oder, im Falle des Han ji, der Inhalt der Jahresbe-
schreibung wiedergegeben, dem oder der der Primärtext zuzuordnen ist, und die Funktion 
dieses Abschnitts im Geschichtswerk betrachtet. Auf Grundlage einer Übersetzung oder Zu-
sammenfassung wird im Anschluss der Brieftext vor dem Hintergrund des Kontextes des 
Geschichtswerks interpretiert. Wo das Material dies zulässt, erfolgt ein Vergleich der Ver-
wendung unterschiedlicher Versionen desselben Briefes in verschiedenen historiographi-
schen Kontexten sowie eine Gegenüberstellung der Briefe mit anderen Texten schriftlicher 
Kommunikation, die von den Kompilatoren in denselben Kapiteln verarbeitet wurden.  

 
ancienne“, Asiatische Studien – Études Asiatiques 71.1 (2017), S. 151–65. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Die Deutungshoheit über den Text 4 

Kapitel 3 behandelt die Abschnitte 41 bis 43 der Anthologie Wen xuan, die 22 Texte des 
Genres shu in sich versammeln und das Kernkorpus dieser Arbeit bilden. An seinem Anfang 
steht die Frage, wie sich der Begriff der Anthologie im chinesischen Frühmittelalter definie-
ren lässt. Ausgehend von einigen Überlegungen zum Entstehungsumfeld der Sammlung Wen 
xuan und der Gestaltung ihres Ursprungsmanuskripts thematisiert das Kapitel die Entschei-
dungen, die die Kompilatoren im Hinblick auf Auswahl und Präsentation der Briefe trafen. 
Das Genre kann hierbei als Beispiel für die Auswahl und Präsentation von Texten der Pro-
sagenres im Wen xuan generell verstanden werden. Das Kapitel stellt vier konkrete Entschei-
dungsbereiche heraus, in denen die Kompilatoren sich im Schaffensprozess des Werkes fest-
legten. Sie bestimmten zunächst, welche Texte sie in ihre Sammlung aufnahmen. Dann 
entschieden sie sich dafür, die Texte in einer bestimmten Weise zu präsentieren. Das betrifft 
die Anordnung genauso sehr wie die Rahmung der Einzeltexte. Schließlich trafen die Kom-
pilatoren Entscheidungen hinsichtlich der Auswahl aus unterschiedlichen Versionen dieser 
Einzeltexte und hinsichtlich ihrer Bearbeitung. In einem zweiten Schritt soll gezeigt werden, 
welche Wirkung diese Kompilationsentscheidungen in Bezug auf die Wahrnehmung der 
Texte durch die Leserschaft entfalteten. Dazu mache ich die ersten sieben Briefe der Samm-
lung zum Gegenstand einer genaueren Untersuchung. Dies sind die drei Briefe der Früheren 
Han-Dynastie und die vier Briefe der Späteren Han-Dynastie. Das Kapitel greift hierzu auf 
die Analysen dreier Briefe aus dem zweiten Kapitel zurück: Sima Qians „Brief an Ren An“, 
Yang Yuns „Brief an Sun Huizong“ und Zhu Fus „Brief an Peng Chong“. Ergänzt werden 
sie durch Li Lings „Antwortbrief an Su Wu“, Kong Rongs 孔融 (153–208 n. Chr.) „Brief 
über Sheng Xian“ an Cao Cao 曹操 (155–220 n. Chr., posthum Kaiser Wu 武 der Wei), Chen 
Lins 陳琳 (gest. 217 n. Chr.) „Brief für Cao Hong an Cao Pi“ und Ruan Yus 阮瑀 (gest. 212 
n. Chr.) „Brief für Cao Cao an Sun Quan“. Das Augenmerk der Betrachtung liegt dabei auf 
denjenigen inhaltlichen und formalen Aspekten, die diese Briefe teilen, und auf die die Kom-
pilatoren die Aufmerksamkeit ihrer Leser durch die Zusammenstellung lenken. Auf Basis der 
Analyse der Kompilationsentscheidungen und ihrer Auswirkung auf die Lesung der sieben 
Briefe lassen sich abschließend einige Überlegungen zum Verständnis des Genres der shu 
durch die Kompilatoren des Wen xuan anstellen. 

Kapitel 4 beschäftigt sich mit der Frage, wie Briefe generell und speziell die 22 Briefe 
aus dem Wen xuan von den Kompilatoren des Kategorienbuchs Yiwen leiju gelesen und ver-
arbeitet wurden. Kategorienbücher können als Untergruppe von Anthologien betrachtet wer-
den. Mithin werden auch die in Kategorienbüchern enthaltenen Einzeltexte durch Kompila-
tionsentscheidungen bezüglich ihrer Auswahl, Rahmung, Anordnung und Bearbeitung 
bestimmt. Nach einer knappen Einordnung des Entstehungsumfelds und der Zielsetzungen 
der Sammlung soll wie im vorangegangenen Kapitel ein erster Schwerpunkt der Darstellung 
auf diesen vier Entscheidungsbereichen liegen. Denn auch im Yiwen leiju sind sie ein zent-
rales Mittel, durch das die Kompilatoren Einfluss auf die Kontextualisierung der von ihnen 
gewählten Texte und Textausschnitte nahmen und durch das sie deren Wahrnehmung und 
Interpretation durch die Leser leiteten. Die Art und Weise, in der diese Leserlenkung erfolgte, 
soll beispielhaft an den Briefen aus den Abschnitten zu den Themenbereichen „Abbrechen 
von Freundschaften“ (juan 21) und „Besichtigungstouren“ (juan 28) des Yiwen leiju heraus-
gestellt werden. Sie enthalten drei Briefe, die zuvor schon Teil des Wen xuan waren: Xi 
Kangs 嵇康 (224–263 n. Chr.) „Brief an Shan Tao“, Ying Qus 應璩 (190–252 n. Chr.) „Brief 
an Man Gongyan“ und Ying Qus „Brief an die Cousins Junmiao und Junzhou“. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Die Deutungshoheit über den Text 5 

Im Schlusskapitel werden die Ergebnisse der drei Teilbereiche zusammengeführt. Ver-
gleichend greife ich noch einmal zwei thematische Schwerpunkte heraus: zum einen das 
Briefverständnis, das sich in den Geschichts- und Sammelwerken widerspiegelt, sowie die 
Verwendung von Briefen in den betreffenden Werken; zum anderen die Rolle von Kompila-
toren und ihren Entscheidungen bei der Zusammenstellung ihrer Werke.  

Die Suche nach den Spuren von Lesern und ihrer Einflussnahme innerhalb der verschie-
denen Geschichts- und Sammelwerke kreist also um zwei Punkte: das Genre der Briefe und 
die Rolle von Kompilatoren. Die Untersuchung verfolgt dabei vier Ziele. Erstens soll sie 
darlegen, wie die Kompilatoren das Genre shu für ihre Zwecke abgrenzten und zweitens zei-
gen, wie diese Kompilatoren die Mittel ihrer eigenen Werkgattung verwendeten. Drittens 
sollen einige Fallstudien Aufschluss darüber geben, wie die Kompilatoren ausgewählte Brief-
texte verstanden. Die Aufmerksamkeit gilt somit zunächst einmal literaturgeschichtlichen 
und genretheoretischen Fragen. Grundsätzlich ist meine Fragestellung allerdings eine über-
lieferungsgeschichtliche. Denn die behandelten Kompilatoren hielten in ihren Geschichts- 
und Sammelwerken nicht nur die Texte und, teils ohne dies zu beabsichtigen, durch die Art 
und Weise der Präsentation ihre eigenen Interpretationen dieser Texte fest. Vielmehr noch 
beeinflussten ihre Zusammenstellungen maßgeblich die Rezeption der Einzeltexte durch spä-
tere Leser. Dieser Einfluss wirkt mitunter bis in die heutige sinologische Forschung nach. 
Eine vierte Zielsetzung der Arbeit besteht daher in der Frage, wie überliefertes Quellenma-
terial im Rahmen der sinologischen Forschung zu beurteilen ist. 

Als Anschauungsmaterial für die Verwendung überlieferter Texte in unterschiedlichen 
Kontexten dienen in dieser Untersuchung im Speziellen Briefe. Das Genre eignet sich aus 
zwei Gründen besonders für eine solche vergleichende Analyse. Zunächst einmal sprechen 
Briefe per Definition konkrete Adressaten an. Durch ihren dialogischen Charakter lenken sie 
wiederholt die Aufmerksamkeit ihrer Leser auf die Absender und Empfänger. Durch diese 
Gegenwart im Text lassen sich die Adressaten der Briefe besonders gut mit anderen Lesern, 
beispielsweise solchen, die von den Kompilatoren der Briefe angesprochen werden, verglei-
chen und zu ihnen in Beziehung setzen. Darüber hinaus betonen Briefautoren oft die Materi-
alität und Schriftlichkeit ihrer Brieftexte. In einem Zeitalter der Manuskriptkultur haben diese 
Aspekte von Texten große Bedeutung. Denn bevor die Verfügbarkeit von Druckerzeugnissen 
die literarische Landschaft prägte, war jede Version eines Textes einzigartig. Die Fluidität 
von Texten war nicht die Ausnahme, sondern setzte vielmehr den Standard. Der Einfluss 
dieser Eigenschaft handgeschriebener Texte auf die Forschung mit Materialien aus der Zeit 
des chinesischen Altertums und Frühmittelalters kann nicht genug betont werden. Besonders 
Briefe rufen ihrer Leserschaft die Instabilität und Komplexität ihrer Trägermedien immer 
wieder in Erinnerung.6 Da sie in besonderer Weise die Herausforderungen verdeutlichen, die 

 
6  Diese Beobachtung stammt von Antje Richter und Charles Chace. Sie identifizieren vier grundlegende, 

unlösbare Probleme für die Arbeit mit Primärtexten aus dem chinesischen Frühmittelalter, allen voran der 
Briefliteratur: Die oft fragmentarische Überlieferung einzelner Texte und Textkorpora, das Problem der 
Authentizität der überlieferten Texte, das Fehlen zuverlässiger Informationen über die ursprünglichen 
Kontexte der Brieftexte und schließlich das Problem, dass Materialien bisweilen schwer zu entziffern und 
noch schwerer zu interpretieren sind. Daraus schließen Richter und Chace: „[This] means that reading 
and interpreting these letters poses just about the same problems as reading and interpreting many other 
texts from early medieval China. The most important way to address the challenge presented by these 
sources is to maintain an awareness of their fragmentary nature“, siehe Antje Richter und Charles Chace, 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Die Deutungshoheit über den Text 6 

überlieferte Texte generell an ihre Leserschaft stellen, bieten sie sich als Quellenmaterial für 
diese Arbeit an. 

Nicht jeder der 22 im Wen xuan überlieferten Briefe kann in diesem Rahmen ausführlich 
behandelt werden. Während gerade die früheren Briefe viel Raum einnehmen, werden einige 
spätere Texte nur am Rande erwähnt. Dies liegt zu einem großen Teil in der Überlieferungs-
situation der Texte begründet. Nicht alle Briefe fanden über ihr Erscheinen im Wen xuan 
hinaus Eingang in Geschichtswerke oder das Yiwen leiju. Je älter ein Brief ist, desto höher 
ist die Wahrscheinlichkeit, dass er in mehreren Überlieferungskontexten zu finden ist. Zudem 
bieten sich nur solche Texte, die in verschiedenen Fassungen vorliegen, für eine verglei-
chende Analyse an. Im Fokus stehen daher elf der 22 Briefe. Acht weitere werden weniger 
ausführlich behandelt. Eine Übersicht der 22 Briefe samt Belegstellen findet sich im Appen-
dix.

 
„The Trouble with Wang Xizhi: Illness and Healing in a Fourth-Century Chinese Correspondence“, 
T’oung Pao 103.1 (2017), S. 38–40. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



 

2 Briefe in Dynastiegeschichten 

2.1 Geschichtswerke, ihre Quellen und ihr Umgang mit Primärtexten 

Überlegungen zur Einbindung von Briefen in narrative Texte 
Geschichtswerke, die Briefe enthalten, binden diese in einen Ereigniskontext ein. Die Ge-
schichtsschreiber machen sie so zu einem Teil ihres historischen Narrativs. Im Folgenden 
behandle ich daher Kapitel der Dynastiegeschichten, in denen die ersten Briefe aus dem Wen 
xuan erscheinen, unter narratologischen Gesichtspunkten. Dem lege ich die genauso weit 
gefasste wie pragmatische Definition von Edward Morgan Forster zugrunde, der eine Erzäh-
lung aus zwei Elementen zusammensetzt: der Geschichte (story), der Abfolge von mindes-
tens zwei Ereignissen, und der Handlung (plot), die diese Ereignisse durch Kausalbeziehun-
gen miteinander verbindet.1 Jedes der hier behandelten Kapitel aus den Geschichtswerken 
erfüllt diese Basisdefinition und ist somit eine Form von Erzählung. Die Feststellung, dass 
Geschichtsschreibung keine „objektiven Fakten“ präsentieren kann und will, ist nicht neu. 
Schon Roland Barthes schloss Geschichtsschreibung explizit in die Genres ein, die von Er-
zählstrategien bestimmt werden, und auch Hayden White betonte, dass sich Historiographie 
der gleichen sprachlichen Mittel bediene wie fiktionale Texte.2 Von der europäischen Ge-
schichtsschreibung der Moderne ausgehend argumentierte Dorrit Cohn für eine Abgrenzung 
zwischen narratologischen Techniken in fiktionalen und historiographischen Werken. Sie 
setzte dabei aber voraus, dass beide Genres solche Techniken anwendeten. Irene J. F. de Jong 
beschäftigte sich mit ihren Einwänden und kam zu dem Ergebnis, dass sie in Bezug auf die 
antike (griechische) Geschichtsschreibung zu vernachlässigen seien. Zwar sei es, wie Cohn 
dies fordert, manchmal sinnvoll, der Unterscheidung zwischen Diskurs, Geschichte und Fa-
bel eine vierte Ebene des Materials beizuordnen. Doch zwei weitere Kritikpunkte träfen auf 
die antike Geschichtsschreibung nicht in gleichem Maße zu wie auf die moderne. Erstens 
zeigt de Jong, dass, im Gegensatz zur modernen Historiographie, die Geschichtsschreibung 
der Antike sehr wohl in großem Umfang mit in die Erzählung eingebetteten Standpunkten 
(embedded focalization) arbeitete. Der Einwand, Historiker könnten nicht wissen, was ihre 

 
1  Vgl. Edward Morgan Forster, Aspects of the Novel, London, 1990, S. 85–89. Briefe als Genre fallen nicht 

zwingend unter das Verständnis von Erzählung nach Forster. Ihr Gegenstand kann, aber muss nicht un-
bedingt die Wiedergabe von Ereignissen in einer bestimmten Ordnung sein. Zwar enthalten alle der hier 
behandelten Briefe erzählende Passagen, daneben aber auch argumentative oder mimetische Abschnitte. 
Die Briefe an sich sind also keine Erzählungen, können jedoch als Bestandteil in Erzählungen eingebun-
den werden und dann unter Umständen als „embedded narratives“ wirken. 

2  Roland Barthes schreibt: „le récit [...] est présent dans le mythe, la légende, la fable, le conte, la nouvelle, 
l'épopée, l'histoire, la tragédie, le drame, la comédie, la pantomime, le tableau peint [...], le vitrail, le 
cinéma, les comics, le fait divers, la conversation [...] international, transhistorique, transculturel, le récit 
est là, comme la vie“, siehe Roland Barthes, „Introduction à l'analyse structurale des récits“, Communi-
cations 8 (1966), S. 1; vgl. außerdem Hayden White, „The Historical Text as Literary Artifact“, in: Geof-
frey Roberts (Hrsg.), The History and Narrative Reader, London, 2001, S. 221–36. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in Dynastiegeschichten 8 

Figuren wirklich dachten oder fühlten, greife im Selbstverständnis der antiken griechischen 
und römischen Autoren nicht. Zweitens bezeichnet de Jong die Annahme, der Erzähler sei in 
der Geschichtsschreibung mit dem Autor gleichzusetzen, im Hinblick auf die Geschichts-
werke der Antike als „naiv“. Denn wie Autoren fiktionaler Werke schufen auch die Verfasser 
historiographischer Werke eine Autorenpersona, die die Geschichte wiedergebe.3 Das Selbst-
verständnis des Geschichtsschreibers der Antike liegt laut de Jong also sehr nah an dem eines 
Verfassers literarischer Werke. Diese Feststellungen lassen sich durchaus auf die frühen Ge-
schichtswerke im chinesischen Raum übertragen. Auch die Kompilatoren traditioneller chi-
nesischer Geschichtswerke bedienten sich einer Vielzahl an erzählerischen Mitteln, um ihren 
Lesern die eigene Sicht auf die Vergangenheit sowie die Schlüsse, die sich aus dieser Ver-
gangenheit ziehen lassen, nahezubringen und sie von deren Richtigkeit und Wichtigkeit zu 
überzeugen.4 Ein solches Mittel kann die Einbettung von Primärtexten Dritter sein. Nicht 
selten greifen die Kompilatoren speziell auf Briefe zurück, deren Einbindung verschiedene 
Formen annehmen und ganz unterschiedlichen Zwecken dienen kann. In der sinologischen 
Forschung hat dieses Phänomen der Einbindung von Briefen in historiographische Texte bis-
her wenig Aufmerksamkeit erfahren. Zwar hat die Epistolographie spätestens mit Antje Rich-
ters Sammelband A History of Chinese Letters and Epistolary Culture auch in der Sinologie 
fest Fuß gefasst.5 Doch eine systematische Untersuchung der Verwendung von Briefen mit 
Blick auf ihre Zwecke speziell in der Geschichtsschreibung steht noch aus.6 Für theoretische 
Impulse lohnt sich daher ein Blick auf die Altphilologie, die sich mit den Texten der europä-
ischen Antike beschäftigt. In diesem Bereich existiert inzwischen eine Vielzahl an epistolo-
graphischen Studien.7 Margot Neger gab kürzlich einen knappen Überblick über die vielfäl-
tigen Funktionen von Briefen in längeren narrativen Texten. Autoren streuen demnach Briefe 
ein, 

 
3  Vgl. Irene J. F. de Jong, Narratology and Classics. A Practical Guide, Oxford, 2014, S. 167–72. Diese 

Autorenpersona ist nicht gleichzusetzen mit dem „Erzähler“, der als eine weitere Persona vom Verfasser 
geschaffen wird. 

4  Zum Selbst-, Geschichts- und Geschichtsschreibungsverständnis chinesischer Historiographen wurden 
bereits eine Reihe an lesenswerten Studien angestellt. Ich verweise hier z.B. auf David Schaberg, A Pat-
terned Past. Form and Thought in Early Chinese Historiography, Cambridge, 2001, Wai-yee Li, The 
Readability of the Past in Early Chinese Historiography, Cambridge, 2007, Kai Vogelsang, Geschichte 
als Problem. Entstehung, Formen und Funktionen von Geschichtsschreibung im Alten China, Wiesbaden, 
2007 und Kathrin Leese-Messing, Tradition im Wandel. Historiographiegeschichtliche Studien zu Chen 
Shous Sanguo zhi, Wiesbaden, 2016. 

5  Antje Richter (Hrsg.), A History of Chinese Letters and Epistolary Culture, Leiden, 2015. 
6  Zu erwähnen ist an dieser Stelle Carsten Metelmann, der sich in seiner Dissertation mit dem Han-zeitli-

chen Schriftverkehr generell beschäftigte und dabei vor allem Geschichtswerke betrachtete. Er legte den 
Schwerpunkt seiner Analyse allerdings auf formale Fragen und zeigte verschiedene Gattungen auf. Der 
Verfasser selbst regte im Ausblick seiner Arbeit einen detaillierteren Vergleich der Korrespondenz inner-
halb der Geschichtswerke an, um die Rolle der Historiker näher zu beleuchten. Die vorliegende Arbeit 
folgt in Teilen auch diesem Aufruf. Siehe Carsten Metelmann, Schriftverkehr der Han-Zeit, Hamburg, 
2001, S. 265–66. 

7  Für Studien zur Einbettung von Briefen siehe beispielsweise Patricia A. Rosenmeyer, Ancient Epistolary 
Fictions. The Letter in Greek Literature, Cambridge, 2001; Ruth Morello und Andrew D. Morrison 
(Hrsg.), Ancient Letters. Classical and Late Antique Epistolography, Oxford, 2007; Michael Trapp, „Bi-
ography in Letters. Biography and Letters“, in: Brian McGing und Judith Mossman (Hrsg.), The Limits 
of Ancient Biography, Swansea, 2006, S. 335–50. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Geschichtswerke, ihre Quellen und ihr Umgang mit Primärtexten 9 

um Handlungen und Ereignisse zu illustrieren, der Darstellung größere Authentizität 
zu verleihen, Personen zu charakterisieren oder Handlungsschauplätze miteinander zu 
verbinden. Nicht selten stellt das Abfassen, Senden, Lesen oder Abfangen von Briefen 
einen wichtigen Punkt im Verlauf der Handlung dar. Der Schwerpunkt kann hierbei 
auf dem Inhalt eines Briefes liegen, der in indirekter oder direkter Rede wiedergege-
ben wird, oder auf materiellen Aspekten und dem Vorgang der Zustellung des Schrei-
bens. [...] Briefe erfüllen zudem oft ähnliche Funktionen wie in narrative Texte ein-
gelegte mündliche Figurenreden und dienen so als Mittel zur Fokalisierung.8 

Viele der genannten Funktionen von Briefen lassen sich auch in den hier behandelten chine-
sischen Werken zeigen. Ganz grundsätzlich bietet es sich an, zwei Arten der Einbindung von 
Briefen in einen Text zu unterscheiden. Die Geschichtswerke Han shu, Hou Han shu und 
Sanguo zhi enthalten jeweils sowohl erzählende als auch kommentierende Passagen. Ein 
Brief kann einerseits in die Handlung selbst integriert werden und damit als Bestandteil der 
erzählten Folge von Ereignissen präsentiert werden. Das ist bei den meisten der hier behan-
delten Briefe der Fall, zum Beispiel bei Zhu Fus „Brief an Peng Chong“ im Hou Han shu. 
Markiert der Brief eine Pause im Handlungsfortgang, so ist ein anderer Fall gegeben. Die 
Handlung wird durch ein Briefzitat unterbrochen und das Zitat ist als ein Kommentar des 
Kompilators zu verstehen. Als ein Beispiel wäre hier Cao Pis „Brief an Wu Zhi“ im Sanguo 
zhi zu nennen.9 

Einfluss nimmt die Einbettung von Briefen auch auf Erzählperspektive, Erzähler- und 
Adressatenfiguren von Texten.10 Han shu, Hou Han shu, Han ji und Sanguo zhi haben eine 
in ihren Grundzügen ähnlich gestaltete Erzählerfigur, die die Geschehnisse wiedergibt. Es 
handelt sich um einen externen Erzähler, der nicht persönlich an den Ereignissen beteiligt ist, 
sondern diese aus einem gewissen zeitlichen Abstand betrachtet. Diese Erzählerfigur hält 
sich über weite Strecken der Haupterzählung mit offensichtlich wertenden Aussagen zurück, 
äußert sich jedoch ab und an kommentierend. Diese Bemerkungen sind dann explizit als sol-
che gekennzeichnet. In Ban Gus Han shu, Fan Yes Hou Han shu und Chen Shous Sanguo 
zhi finden sich solche Kommentare jeweils am Ende der Kapitel. Im Han ji werden sie in 
unregelmäßigen Abständen in den Text eingestreut. Nochmals ist zu betonen, dass diese 

 
 8  Siehe Margot Neger, „Quod epistulis eius ostenditur. Die narrative Funktion von Briefen in antiken Pro-

saerzählungen“, in: Markus Schauer und Johannes Zenk (Hrsg.), Text, Kontext, Klartext. Festschrift für 
Niklas Holzberg zum 70. Geburtstag, Berlin, 2018, S. 121–23. 

 9  Siehe zu Zhu Fus „Brief an Peng Chong“ S. 50–61 und zu Cao Pis „Brief an Wu Zhi“ S. 61–78. 
10  Die Darstellung und Wirkung von Zeit und Raum sowie die von Erzählperspektive, Erzähler- und Adres-

satenfiguren sind traditionell Schwerpunkte narratologischer Analysen. Einen Überblick über die erzäh-
lerischen Mittel zur Gestaltung von Zeit, Raum und Erzähler- und Adressatenfiguren mit einem Schwer-
punkt auf der Anwendung auf die erzählende Literatur der griechischen Antike bieten die Einführungen 
von Irene J.F. de Jong in den Sammelbänden der Reihe Studies in Ancient Greek Narrative. Vgl. Irene J. 
F. de Jong, „Narratological Theory on Narrators, Narratees, and Narrative“, in: de Jong, René Nünlist und 
Angus Bowie (Hrsg.), Narrators, Narratees, and Narratives in Ancient Greek Literature, Leiden, 2004, 
S. 1–10, de Jong, „Narratological Theory on Time“, in: de Jong und René Nünlist (Hrsg.), Time in Ancient 
Greek Literature, Leiden, 2007, S. 1–14, und de Jong, „Narratological Theory on Space“, in: de Jong 
(Hrsg.), Space in Ancient Greek Literature, Leiden, 2014, S. 1–18. Auf die Analyse von Zeit und Raum 
in Bezug auf die Briefe, die später im Wen xuan erscheinen, gehe ich nur am Rande ein. Ergiebiger ist die 
Betrachtung der Briefe und ihres Einflusses auf Erzählerfiguren und ihre Perspektiven. Vor allem auf den 
ersten der drei Sammelbände habe ich in der folgenden theoretischen Hinführung daher zurückgegriffen. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in Dynastiegeschichten 10 

Erzählerfigur nicht mit der historischen Figur des Verfassers gleichgesetzt werden sollte. 
Wird nun ein Primärtext, wie beispielsweise ein Brief, in die Erzählung eingebunden, gesel-
len sich zur primären Erzählerfigur und ihrem Gegenüber, der Adressatenfigur des Ge-
schichtswerks, mindesten zwei weitere Figuren (oder Figurengruppen). Dies sind der (oder 
die) Verfasser des Briefes und sein Adressat (oder mehrere Adressaten).11 Beide Figuren oder 
Figurengruppen können auch zuvor schon Gegenstand der Erzählung gewesen sein. Dies ist 
allerdings nicht zwingend notwendig. Tatsächlich kann ein Brief ein elegantes Mittel sein, 
eine weitere Figur oder Figurengruppe in die Erzählung einzubinden. 

Die textinterne Figur des Verfassers des Briefes bringt eine eigene Perspektive in die 
Erzählung ein, die sich von der des Erzählers unterscheidet. Während der Erzähler durch 
seinen zeitlichen Abstand den Ausgang der Ereignisse kennt, hat die Verfasserfigur des Brie-
fes zumindest zum Zeitpunkt des Verfassens nur begrenztes Wissen über den Fortgang der 
Handlung. Gleichzeitig wird sie von persönlichen Motiven und Emotionen gelenkt, die nicht 
mit denen des Erzählers übereinstimmen müssen. Durch die Einbindung eines Briefes voll-
zieht sich so ein Perspektivwechsel. Interessant wird dies dann, wenn im Brief Ereignisse 
geschildert werden, die zuvor schon Gegenstand der Haupterzählung waren oder im An-
schluss an den Brief aus Sicht des Erzählers beschrieben werden. In solch einem Fall wird in 
der Gegenüberstellung der Perspektivwechsel besonders deutlich. Neben dieser thematischen 
Funktion kann der Brief noch weitere Zwecke in der Erzählung erfüllen. Er kann Erklärungen 
für bereits erfolgte oder noch kommende Ereignisse bieten oder er kann Vorhersagen für 
zukünftige Entwicklungen liefern. Außerdem kann der Kompilator versuchen, durch den 
Brief die Adressaten von einer bestimmten Ansicht oder Haltung zu überzeugen.12 Dabei ist 
der Brief in erster Linie an die interne Adressatenfigur gerichtet. Doch gleichzeitig beeinflus-
sen die Inhalte des Briefes auch die Adressaten der Gesamterzählung, in diesem Fall die Ad-
ressaten des Geschichtswerks. Die Rolle von Adressaten- und Verfasserfiguren und ihre Per-
spektiven werden die Überlegungen zu den Briefen und ihren Kontexten in diesem Kapitel 
im Besonderen leiten. 

Die Primärtexte der Geschichtswerke und ihre Quellen 
Die Geschichtswerke Han shu, Hou Han shu und Sanguo zhi sind jeweils die früheste Über-
lieferungsstufe der in ihnen verarbeiteten Briefe. Gleichzeitig ist bei den meisten der Briefe 
unstrittig, dass das Geschichtswerk nicht ihr Ursprungskontext ist. Doch Informationen über 
diesen Ursprungskontext der Briefe, also darüber, wer der Verfasser war und unter welchen 
Umständen er an welchen Adressaten schrieb, sind begrenzt und potenziell konstruiert: Sie 
stammen meist aus den Briefen selbst oder den Geschichtswerken, in denen sie erscheinen – 
und, wie oben bereits festgehalten, verfolgen deren Kompilatoren mit ihren Werken und da-
mit auch der Einbettung und der Bearbeitung der Briefe mitunter eigene Ziele. Vergleichs-
material zu den Briefen und ihrem Entstehungskontext aus der Zeit vor der Kompilation des 
Wen xuan um 530 n. Chr. liegt kaum vor, auch weil lediglich ein Bruchteil der Werke dieser 

 
11  Da in den meisten Fällen der Brief übermittelt wird, kann man außerdem einen oder mehrere Boten an-

nehmen. In denjenigen Fällen, in denen die Absenderfigur den Brief nicht selbst verfasst, sondern jeman-
den anderen schreiben lässt, kommt eine weitere Figur ins Spiel. 

12  Theoretisch ist es natürlich auch möglich, dass ein Brief gar keinen Bezug zur Haupterzählung hat und 
rein als „Ablenkung“ fungiert. Das ist jedoch in den hier behandelten Dynastiegeschichten nicht der Fall. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Geschichtswerke, ihre Quellen und ihr Umgang mit Primärtexten 11 

Zeit erhalten ist. Stephen Owen vermutet optimistisch, dass nur etwa ein Drittel der Literatur 
der Tang-Dynastie in Sammelwerken bis heute überdauerte. Diese Verluste lägen in Ereig-
nissen wie beispielsweise Bibliotheksbränden, vor allem in den Übergangsphasen zwischen 
Dynastien, verändertem literarischen Geschmack und nicht zuletzt historischem Zufall be-
gründet. Für das chinesische Frühmittelalter, das noch weiter zurückliegt, stehen die Schät-
zungen solcher Zahlen nicht besser.13 Auch der Weg, den die Texte nahmen, bis sie in die 
Werke Han shu, Han ji, Hou Han shu und Sanguo zhi aufgenommen wurden, liegt aus heu-
tiger Sicht weitgehend im Dunkeln. Bei manchen Briefen lassen sich Vermutungen anstellen. 
So schreibt beispielsweise Ban Gu im Han shu, dass Sima Qians Neffe Yang Yun die Werke 
seines Onkels bekannt machte. Diese Aussage lässt sich nicht nur auf das Shi ji 史記 (Auf-
zeichnungen des Chronisten), sondern auch auf Sima Qians „Brief an Ren An“ beziehen. 
Außerdem hält Ban Gu fest, dass Yang Yuns „Brief an Sun Huizong“ im Prozess gegen Yang 
Yun vom Kaiser gelesen wurde. Der Text könnte also auf Prozessunterlagen zurückgehen.14 
Doch hier ist Vorsicht geboten. Denn diese Vermutungen gründen auf Informationen, die aus 
eben den Geschichtswerken stammen, die diese Briefe verwenden. Neben Prozessunterlagen 
sind, vor allem nach Ende der Späteren Han-Dynastie, auch individuelle Werksammlungen 
(bieji 別集) der Verfasser oder frühe Sammelwerke als Quellen denkbar. Letztlich bleibt dies 
jedoch Spekulation. Denn auf welche Werke sich die Kompilatoren konkret stützten, lässt 
sich selten zurückverfolgen. Sieht man vom Namen des Briefautors ab, nennen Han shu, Han 
ji, Hou Han shu und Sanguo zhi für keinen der hier behandelten Briefe eine Quelle. Nur der 
Kommentator des Sanguo zhi, Pei Songzhi, gibt die Texte an, aus denen seine Briefe stam-
men.15 Aber auch Pei Songzhis Angaben verschieben die Quellenfrage im Grunde nur und 
lösen sie nicht. Denn woher die Kompilatoren dieser Werke ihre Primärtexte wiederum nah-
men, lässt sich meist nicht mehr klären. Um diese Problematik zu illustrieren, möchte ich im 
Folgenden die Geschichtswerke Han shu, Han ji, Hou Han shu und Sanguo zhi vorstellen 
und dabei die Frage nach ihren Quellen sowie den Quellen der eingebetteten Briefe in den 
Vordergrund rücken. 

Ban Gus Han shu überliefert die frühesten Versionen von Sima Qians „Brief an Ren An“ 
und von Yang Yuns „Brief an Sun Huizong“. Es behandelt die Geschichte der Früheren bzw. 
Westlichen Han-Dynastie, beginnt dabei etwa 206 v. Chr. und endet mit dem Interregnum 
von Wang Mang 王莽 23 n. Chr. Ban Gu verarbeitet eine Vielzahl an Quellen, die Clyde B. 
Sargent zufolge drei Kategorien zugeordnet werden können: Werke von Autoren der Frühe-
ren Han-Zeit, unter die Sima Qians Shi ji als Ban Gus Hauptquelle fällt, Dokumente aus der 

 
13  Vgl. Stephen Owen, „The Manuscript Legacy of the Tang: The Case of Literature“, Harvard Journal of 

Asiatic Studies 67.2 (2007), S. 295–96 und 325–26, sowie Glen Dudbridge, Lost Books of Medieval 
China, London, 2000, S. 6–8. 

14  Han shu 62.2737 und 66.2898. 
15  Die Schreiben, die auch im Wen xuan enthalten sind, stammen in Pei Songzhis Versionen aus den Werken 

Wei lüe 魏略 (Abriss über Wei), Dian lüe 典略 (Kanonische Abrisse) und Kuaiji dianlu 會稽典錄 
(Kanonische Aufzeichnungen über Kuaiji). Wei lüe und Dian lüe gehen beide auf einen gewissen Yu Huan 
魚豢 (fl. 3. Jh. n. Chr.) zurück und sind möglicherweise unterschiedliche Bezeichnungen für ein und 
dasselbe Werk. Siehe dazu Martin Hanke, Geschichtsschreibung im Spannungsfeld zwischen Zentrale 
und Region am Beispiel der Jin-Zeit (265–420), Hamburg, 2002, S. 134 Anm. 318. Das Kuaiji dianlu 
stammt von Yu Yu 虞預 (fl. 307–329 n. Chr.), siehe David R. Knechtges, „Yu Yu“, in: Knechtges und 
Taiping Chang (Hrsg.), Ancient and Early Medieval Chinese Literature. A Reference Guide, Leiden, 
2010–2014, S. 2030–31. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in Dynastiegeschichten 12 

Zeit der Früheren Han, die in den Archiven der Späteren Han lagerten, und persönliche Er-
fahrungen und mündliche Tradition von Ereignissen.16 Einige Aspekte zu Ban Gus Umgang 
mit seinem Quellenmaterial erfuhren in der Forschung große Aufmerksamkeit. Vor allem der 
Teilaspekt des Verhältnisses zwischen den Darstellungen in Shi ji und Han shu beschäftigt 
Leser der Han-Geschichte seit Jahrhunderten. Solche Betrachtungen werden unter dem Be-
griff Banma yitong 斑馬異同 (Unterschiede und Gemeinsamkeiten zwischen Ban [Gu] und 
[Si-]ma [Qian]) zusammengefasst. Sie konzentrieren sich auf Ban Gus Umgang mit seiner 
Textgrundlage und Hauptquelle, dem Shi ji, sowie auf die unterschiedlichen Sichtweisen der 
beiden Autoren bezüglich der Geschichte der frühen Han-Dynastie.17 Auch zu Art, Umfang 
und Bedeutung der Materialien von Ban Biao 班彪 (3–54 n. Chr.), Ban Gus Vater, wurden 
Überlegungen angestellt.18 Wie viele Kapitel und vor allem welche Abschnitte des Han shu 
genau auf Ban Biaos Unterlagen zurückgehen, ist jedoch anhand der heute vorliegenden 
Quellen nicht mehr befriedigend zu klären.19 

 
16  Vgl. Clyde B. Sargent, „Subsidized History: Pan Ku and the Historical Records of the Former Han Dy-

nasty“, The Far Eastern Quarterly 3.2 (1944), S. 129. Anthony E. Clark rekonstruiert den Entstehungs-
prozess des Han shu unter Berücksichtigung dieses Quellenmaterials in fünf Phasen. Demnach habe Ban 
Gu diejenigen Abschnitte aus Sima Qians Shi ji, die die Zeit vor Kaiser Wu 武 der Han behandelten, als 
Grundlage für sein Werk genommen. Dann habe er die Materialien von Geschichtsschreibern, die sich 
mit der Phase zwischen dem Ende des im Shi ji dargestellten Zeitraums und Ban Biaos Zeit beschäftigten, 
hinzugefügt und in einem dritten Schritt Material aus Ban Biaos Hou zhuan 後傳 (Spätere Überlieferun-
gen) eingearbeitet. Schließlich habe er ergänzendes Material eingefügt, sein Manuskript überarbeitet und 
seine eigenen Abschnitte geschrieben. Das Ende dieser vierten Entstehungsphase datiert Clark in das Jahr 
79 n. Chr. Nach Ban Gus Tod wurde das Manuskript mindestens von seiner Schwester Ban Zhao 班昭 
und den Beamten Ma Rong 馬融 und Ma Xu 馬續 bearbeitet, vgl. Anthony E. Clark, Ban Gu’s History 
of Early China, Amherst, 2008, S. 49–56. 

17  Der Begriff Banma yitong geht auf den Titel eines Werkes des Song-zeitlichen Gelehrten Ni Si 倪思 
(1174–1220 n. Chr.) zurück. Für einen knappen Überblick zu Werken der Banma yitong-Tradition siehe 
Hans van Ess, Politik und Geschichtsschreibung im alten China. Pan-ma i-t’ung, Wiesbaden, 2014, S. 
14–19. 

18  In der Familienbibliothek der Ban fanden sich unter anderem Kopien aus der Palastbibliothek, die Ban 
Biaos Onkel Ban You 班斿 zum Geschenk gemacht wurden. Aus Fan Yes Hou Han shu erfahren wir 
außerdem, dass Ban Biao verschiedene zeitgenössische Fortsetzungswerke zum Shi ji vorlagen. Diese 
habe er überarbeitet und ergänzt und so „einige dutzend Abschnitte“ (shu shi pian 數十篇) seiner Hou 
zhuan verfasst, vgl. Otto Berkelbach van der Sprenkel, Pan Piao, Pan Ku, and the Han History, Canberra, 
1964, S. 2–7. Fan Ye schreibt: „Zur Zeit von Kaiser Wu verfasste Sima Qian das Shi ji. Ab [der Regie-
rungsperiode] taichu (104–101 v. Chr.) gab es eine Lücke und keine Aufzeichnungen mehr. Danach stell-
ten Interessierte in großer Zahl zeitgenössische Ereignisse zusammen, doch viele [dieser Darstellungen] 
waren minderwertig oder gewöhnlich und waren es nicht wert, weitergeführt zu werden. [Ban] Biao sam-
melte und verband dann übersehene Angelegenheiten der früheren Geschichtswerke und durchsetzte sie 
mit bemerkenswerten Berichten. Er verfasste die Hou zhuan in mehreren Dutzend Abschnitten, und 
machte sich die Gelegenheit zunutze, die früheren Geschichtswerke zu beurteilen und ihre Vorzüge und 
Nachlässigkeiten zu kritisieren und richtigzustellen“ (武帝時，司馬遷著史記，自太初以後，闕而不
錄，後好事者頗或綴集時事，然多鄙俗，不足以踵繼其書。彪乃繼採前史遺事，傍貫異聞，作
後傳數十篇，因斟酌前史而譏正得失), Hou Han shu 40.1324. 

19  Diese Meinung vertritt schon van der Sprenkel, ibid., S. 7–8. Diskutiert wird Ban Biaos Beitrag zum Han 
shu etwas genauer in Clark, Ban Gu’s History of Early China, S. 43–49. Er gelangt zu einem ähnlichen 
Ergebnis: „As I hope is clear by now, just who wrote specific sections of the History of the Han is not 
easy to assert confidently; the best scholars can do is speculate“ (Zitat auf S. 44, Kursivsetzung durch 
Clark). 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Geschichtswerke, ihre Quellen und ihr Umgang mit Primärtexten 13 

Ban Gus Umgang mit kürzeren Primärquellen wie Throneingaben, Befehlen und Briefen 
wurde bisher kaum systematisch untersucht.20 Das mag zum großen Teil daran liegen, dass 
das Han shu für viele dieser Texte die früheste Quelle darstellt. Damit mangelt es der heuti-
gen Forschung an zeitgenössischen, geschweige denn älteren Textversionen, die als Ver-
gleichsmaterial dienen könnten. So kann in den meisten Fällen nicht mehr geklärt werden, 
welche Freiheiten sich Ban Gu bei der Bearbeitung seiner Quellen nahm. Carsten Metelmann 
verglich das spärliche Material aus archäologischen Funden und Inschriften mit dem Schrift-
verkehr, der in Geschichtswerken über die Frühere und Spätere Han-Dynastie überliefert ist. 
Er stellte fest, dass „kein einziges vollständig erhaltenes Beispiel in den Geschichtswerken 
erhalten ist“. Einleitendes und Abschließendes entfiel oder wurde paraphrasiert; die Haupt-
teile sind meist auszugsweise wiedergegeben. Die höchste Nähe zum „Original“ – welches, 
wie Metelmann bemerkt, wohl bereits auf dem Amtsweg Veränderungen unterzogen wurde, 
die selbst in den Funden nicht mehr nachvollziehbar seien – wiesen noch die Texte in Shi ji 
und Han shu auf. Han ji und Hou Han shu dagegen zeigten im Vergleich größere Abwei-
chungen. Dies sei, so vermutet er, dem Stellenwert geschuldet, den die jeweiligen Kompila-
toren der Treue zum Quellentext einräumten.21  

Darüber hinaus ist nicht gänzlich auszuschließen, dass Ban Gu oder Ban Biao Texte selbst 
verfassten und ihren Protagonisten die Worte in den Mund legten. Man könnte hier dazu 
tendieren, im Zweifel für den oder die „Angeklagten“ zu entscheiden. So nimmt Clyde B. 
Sargent an, dass zumindest die im Han shu wiedergegebene Hofkommunikation auf Archiv-
material basiert. Doch das ist keineswegs gesichert. Wang Chongs 王充 (geb. 27 n. Chr.) Lun 
heng 論衡 berichtet, dass 25 n. Chr. im Zusammenhang mit dem Aufstand der Roten Augen-
brauen die Hauptstadt Chang’an geplündert und der Bestand der kaiserlichen Archive dabei 
stark in Mitleidenschaft gezogen wurde.22 So ist wohl stattdessen davon auszugehen, dass 
Ban Gu sich, zumindest was die Dokumente der Zeit vor 25 n. Chr. betrifft, neben dem Shi 
ji auf frühere Geschichtswerke stützen musste.23 Ungeachtet der Frage, ob den chinesischen 
Historiographen der Antike nun Archivmaterial zur Verfügung stand, zeigt sich Gareth P. S. 
Olberding hinsichtlich einer präzisen Darstellung der Fakten grundsätzlich skeptisch. Auch 
bei Ban Gu vermisst er ein Bekenntnis zur „sachlichen Richtigkeit“ seiner Angaben – auch 
wenn dieser Umstand Olberdings Ansicht nach weniger dem Unwillen der Historiker, son-
dern vielmehr dem monarchischen Umfeld der Han-zeitlichen Geschichtsschreibung ge-
schuldet ist, in dem Wissen grundsätzlich politisiert und damit unzuverlässig gewesen sei.24  

 
20  Ausgenommen sind hierbei die Texte, die im Shi ji schon Verwendung fanden und damit unter die Banma 

yitong-Literatur fallen. 
21  Siehe Carsten Metelmann, Schriftverkehr der Han-Zeit, S. 73 und 88–97 (Zitat auf S. 96). Nur am Rande 

finden sich in der jüngeren Sekundärliteratur ähnliche Feststellungen wie zum Beispiel bei Clark. Dieser 
schließt aus dem Vergleich zweier Zitate einer Anfrage von Kaiser Wu im Han shu, dass sich Ban Gu 
große Freiheiten in der Wiedergabe seiner Primärquellen genommen haben muss, vgl. Clark, Ban Gu’s 
History of Early China, S. 218–19 Anm. 142. 

22  Vgl. Sargent, „Subsidized History“, S. 130–31. 
23  Stephen Durrant erwähnt fünf historiographische Quellentexte, mit denen Sima Qian arbeitete und die 

auch den Ban noch verfügbar waren, vgl. Stephen Durrant, „Ban Biao, Ban Gu, Their Five Shiji Sources, 
and the Chu Han chunqiu“, in: Michael Nylan und Griet Vankeerberghen (Hrsg.), Chang’an 26 BCE. An 
Augustan Age in China, Seattle, 2015, S. 217–41. 

24  Siehe Gareth P. S. Olberding, Dubious Facts. The Evidence of Early Chinese Historiography, Albany, 
2012, S. 13–20. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in Dynastiegeschichten 14 

Da die Quellen der von Ban Gu zitierten kürzeren Prosatexte also weitgehend im Dunkeln 
liegen, erübrigt sich eine vergleichende Analyse. Die Frage, wie exakt Ban Gu wirklich zi-
tierte, ist aber nur ein Teil des Problems, das sein Umgang mit Quellen darstellt. Ein weiteres 
Thema, das in diesem Zusammenhang noch nicht hinreichend untersucht wurde, betrifft die 
Form, in der er Primärtexte in seine Han shu-Kapitel aufnahm. Auch ich kann in dieser Arbeit 
nicht auf alle diese Primärtexte der dritten Kategorie im Han shu eingehen. Ich möchte mich 
stattdessen exemplarisch auf die beiden Briefe konzentrieren, die später in die Anthologie 
Wen xuan aufgenommen wurden, nämlich auf Sima Qians „Brief an Ren An“ und auf Yang 
Yuns „Brief an Sun Huizong“. Beide Briefe wurden bereits mehrfach übersetzt und vielfach 
in der Sekundärliteratur behandelt. In meiner Analyse greife ich einen Aspekt heraus, der 
bisher noch kaum Beachtung fand. Es handelt sich hierbei um Xun Yues Bearbeitungen der 
beiden Briefe in seinem Geschichtswerk Han ji, das 200 n. Chr. dem Thron vorgelegt wurde. 

Xun Yues Han ji sollte das umfangreiche Han shu kondensieren und dessen Inhalte, die 
in Annalen, Tabellen und Biographien aufgeteilt waren, in eine chronologische Abfolge brin-
gen. Das Han shu ist somit seine Hauptquelle. Über die formale Neuordnung und Kürzung 
der Inhalte hinaus standen hinter der Kompilation des Han ji allerdings wohl auch konkrete 
politische Beweggründe. Chen Chi-yun zufolge lagen diese in dem Wunsch, eine Apologie 
der Han-Herrschaft zu schaffen, die „in einer Zeit politischer Krise von vergangenen Ver-
diensten und Tugenden berichten sollte, um das Anrecht auf eine durchgehende Herrschaft 
zu begründen.“ In Xun Yues Biographie im Hou Han shu stellt sich die Situation etwas an-
ders dar. Hier scheint es, als habe der Kaiser das Han ji für konkrete Anwendungszwecke 
erstellen lassen: Ihm sei das Han shu schlicht zu kompliziert gewesen.25 In der Zeit der Sechs 
Dynastien und der Tang-Zeit wurde das Han ji jedoch bei weitem nicht nur als simples De-
rivat von Ban Gus Han shu betrachtet. Fan Ye (398–446 n. Chr.), der Autor des Hou Han 
shu, und Yuan Hong 袁宏 (330–378 n. Chr.), der Autor des Hou Han ji 後漢紀 (Annalen der 
Späteren Han), hielten große Stücke auf Xun Yue. Es gibt Hinweise darauf, dass von der 
Wei-Dynastie bis zur Mitte der Tang-Dynastie das Han ji, das schließlich auch Eingang in 
den Tang-zeitlichen Prüfungskanon fand, sich gewisser Beliebtheit erfreute. Erst in der Song-
Zeit (960–1279 n. Chr.) scheint sein Gebrauch abgenommen zu haben.26 Einem Teil der Le-
serschaft des chinesischen Frühmittelalters, der sich für die Han-Zeit interessierte, werden 
die Briefe von Sima Qian und Yang Yun also im Han ji begegnet sein – auch wenn sich kaum 
bestimmen lässt, wie groß diese Gruppe tatsächlich war. Gleichzeitig ist Xun Yues Umgang 

 
25  Vgl. Chen Chi-yun, Hsün Yüeh (A.D. 148–209). The Life and Reflections of an Early Medieval Confucian, 

Cambridge, 1975, S. 84–85. Dagegen das Hou Han shu: „Der Kaiser liebte Chroniken und dachte schon 
lange, Ban Gus Han shu sei zu umfangreich und kompliziert. Da ließ er Xun Yue, angelehnt an die Struk-
tur des Kommentars von Herrn Zuo, das Han ji in 30 Rollen fertigen“ (帝好典籍，常以班固漢書文繁
難省，乃令悅依左氏傳體以為漢紀三十篇), Hou Han shu 62.2062. 

26  Vgl. Chen, Hsün Yüeh, S. 171–77. Chen hält fest, dass der einflussreiche Kritiker Liu Zhiji 劉知幾 (661–
721 n. Chr.) sogar schrieb, das Han ji habe mehr Anklang als das Han shu gefunden. Nicht ganz klar ist 
hier jedoch, welches Han ji Liu Zhiji damit meinte. Neben Xun Yues Han ji wurden nämlich gelegentlich 
auch spätere Geschichtswerke, Dongguan Han ji und zwei Werke mit dem Titel Hou Han ji, mit der 
Bezeichnung Han ji abgekürzt. Einige der von Chen zitierten Quellen könnten sich also auch auf das 
Dongguan Han ji bezogen haben. Zu diesen Werken siehe Sebastian Eicher, Das Hou Han ji des Yuan 
Hong, Wiesbaden, 2018, S. 20–36. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Geschichtswerke, ihre Quellen und ihr Umgang mit Primärtexten 15 

mit dem Han shu und seinen Inhalten ein wertvoller Hinweisgeber für dessen frühe Rezeption 
und lässt nicht zuletzt auf eine frühe Lesung der beiden Briefe schließen. 

Eva Yuen-wah Chung zählt insgesamt 229 persönliche Briefe (shu), die aus der Früheren 
und der Späteren Han-Dynastie gemeinsam überliefert sind. Aus 21 davon wird im Han shu 
zitiert.27 Von diesen 21 Briefen wiederum gibt Xun Yue im Han ji fünf Briefe wieder.28 Im 
Übergang von Han shu zu Han ji zeigt sich zweierlei: Erstens löscht Xun Yue einen Großteil 
der Brieftexte, die er im Han shu vorfand. Teils liegt das daran, dass er die gesamte Episode 
kürzte, in der der Brief im Han shu zitiert wurde. Doch auch wenn er Episoden aufnahm, 
scheint Xun Yue die Briefe nicht zu den Kerninhalten des Han shu gerechnet zu haben. Er 
betrachtete sie wohl als in den meisten Fällen ergänzendes, illustrierendes Material, das ent-
behrlich war – umso interessanter also, dass die Briefe von Sima Qian und Yang Yun dieses 
Schicksal nicht ereilte. Zweitens entspricht keine einzige Version eines Briefes im Han ji der 
Version im Han shu. In allen Brieftexten wurde großzügig gekürzt. Umstellungen nimmt 
Xun Yue jedoch nur bei Sima Qians „Brief an Ren An“ vor.29 

Die früheste Quelle, in der Zhu Fus „Brief an Peng Chong“ heute noch erhalten ist, ist 
Fan Yes Hou Han shu, verfasst zwischen 432 und 437 n. Chr. Damit ist die darin enthaltene 
Version des Briefes etwa 100 Jahre älter als die im Wen xuan überlieferte. Fragmente zeigen, 
dass eine Version des Briefes auch im Dongguan Han ji 東觀漢紀 (Annalen zur Späteren 
Han aus der Ostwarte) enthalten war, das heute nicht mehr in seiner Gänze erhalten ist. Die-
ses im Annalen-Biographien-Stil verfasste Werk, das ebenfalls die Geschichte der Späteren 
Han-Zeit zum Thema hat, wurde ca. 225 n. Chr. fertiggestellt. Damit ist es wiederum etwa 
200 Jahre älter als Fan Yes Hou Han shu. Es war dessen wichtigste und früheste Quelle. Und 
nicht nur das Hou Han shu, auch viele andere Geschichtswerke, die die Zeit der Späteren 
Han-Dynastie behandelten, bedienten sich an den Materialien, die unter der Ägide von Ban 

 
27  Vgl. die Aufstellung in Eva Yuen-wah Chung, A Study of the „shu“ (Letters) of the Han Dynasty (206 

B.C. – A.D. 200), Seattle, 1982, S. 712–50. Sie orientiert sich an den Angaben in Yan Kejuns 嚴可均 
Sammlung Quan Han wen (in Quan shang gu San dai Qin Han Sanguo Liu chao wen 全上古三代秦漢
三國六朝文, Beijing, 1991). Eine weit geringere Anzahl an Texten der Kategorie des „Schriftverkehrs 
unter Gleichen“ (shu) identifiziert Metelmann. Ihm zufolge sind für die Frühere und Spätere Han-Dynas-
tie lediglich 130 Texte erhalten, die in den Geschichtswerken als shu gekennzeichnet sind. Er betont aber 
auch, dass diese Kennzeichnungen nicht mit den Gattungsgrenzen der tatsächlichen Schriftstücke über-
einstimmen, vgl. Metelmann, Schriftverkehr der Han-Zeit, S. 102–22. 

28  Dies sind Cheng Yus 陳餘 „Yi Zhang Han shu“ 遺章邯書 (Han ji 1.9–10), Zhang Tangs 張湯 „Xie zui 
shu“ 謝罪書 (Han ji 13.134), Sima Qians „Brief an Ren An“ (Han ji 14.247–49), Yang Yuns „Brief an 
Sun Huizong“ (Han ji 20.350–51) und Yang Guis 楊貴 „Bao Qi hou Zeng tuo shu“ 報祁侯繒它書 (Han 
ji 26.457–58). Die Sammlung Quan Han wen ist keine verlässliche Quelle für Primärtexte aus dem Han 
ji. Der Kompilator Yan Kejun gibt nur bei dem letzten der fünf Briefe an, dass er auch im Han ji erscheint, 
siehe Quan Han wen 22.249-01–249-02. Das liegt wohl daran, dass dies der einzige Brief ist, der in einer 
von Xun Yues persönlichen Widmungen verarbeitet ist. Yan Kejun scheint nur diese für seine Sammlung 
berücksichtigt zu haben. Insgesamt gibt er sieben Texte an, die auch in Xun Yues Han ji enthalten sind. 

29  Zum Umgang mit Texten der Kategorie „Korrespondenz“ in Han shu und Han ji („Schriftstücke, die von 
Partei A an Partei B gerichtet sind“, also beispielsweise auch Eingaben) notiert Metelmann folgende Zah-
len: Er zählt im Han ji 165 Korrespondenzfälle, im Han shu dagegen 891. Etwa 90% der Korrespondenzen 
im Han ji gingen auf das Han shu zurück, 10% seien von Xun Yue aus anderen Quellen ergänzt worden. 
Auch er erkennt eine stärkere Bearbeitung der Texte durch Xun Yue. Siehe Metelmann, Schriftverkehr 
der Han-Zeit, S. 18–19, 253–55 und 262.  

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in Dynastiegeschichten 16 

Gu und diversen Folgekomitees in diesem Werk zusammengestellt und verarbeitet wurden.30 
Ob sich Fan Ye auch bezüglich des Brieftextes von Zhu Fu am Dongguan Han ji orientierte, 
lässt sich nicht mit Sicherheit sagen. Zwar können wir davon ausgehen, dass Fan Ye die 
dortige Briefversion kannte. Doch in der Tang-zeitlichen Sammlung Chu xue ji 初學記 (Auf-
zeichnungen zum Lernen der Grundlagen), der einzigen Quelle, die den Brief nach dem 
Dongguan Han ji zitiert, ist nur ein einziger Satz daraus belegt.31 Wir wissen also nicht, ob 
der Brieftext im Dongguan Han ji in vollem Umfang oder nur teilweise aufgeführt war. 
Dadurch erübrigt sich ein Versionsvergleich mit dem Hou Han shu oder dem Wen xuan. Ob 
und in welchem Ausmaß der Brief von den Kompilatoren des Dongguan Han ji und in einem 
weiteren Schritt von Fan Ye bearbeitet wurde, muss offenbleiben.32 

Von den 229 Briefen der Han-Zeit, die Chung zählt, erscheinen ihrer Liste nach 53 im 
Hou Han shu, 17 in Yuan Hongs Hou Han ji und nur einer in den Überresten des Dongguan 
Han ji. Neun Briefe sind sowohl im Hou Han shu als auch im Hou Han ji verzeichnet.33 Da 
zwischen den drei Werken jedoch keine so klare Rezeptionsbeziehung wie zwischen Han shu 
und Han ji hergestellt werden kann, und der einzige Brief aus dem Hou Han shu, der in das 
Wen xuan aufgenommen wurde, sich nicht für einen Abgleich mit einem der beiden Werke 
anbietet, soll darauf hier verzichtet werden. Meine Analyse wird sich im Fall von Zhu Fus 
„Brief an Peng Chong“ auf die Rolle des Briefes als erzählerisches Element im Text der 
Biographie von Zhu Fu richten. 

Das dritte Geschichtswerk, das in diesem Kapitel behandelt wird, ist Chen Shous Sanguo 
zhi. Fertiggestellt zwischen 280 und 290 n. Chr. behandelt es die Geschichte der drei Staaten 
Wei 魏, Shu 蜀 und Wu 吳, die sich nach dem Untergang der Späteren Han-Dynastie her-
ausbildeten. Der Kompilator Chen Shou hatte zunächst im Staat Shu gedient, war dann je-
doch auf Empfehlung an den Hof der Jin-Dynastie berufen worden und arbeitete dort in der 
Palastbibliothek. Sein Hauptwerk Sanguo zhi wird durch einen umfangreichen Kommentar 
von Pei Songzhi aus dem Jahr 429 n. Chr. ergänzt. Darin zitiert Pei Songzhi aus über 200 
verschiedenen Quellen und erweitert damit Chen Shous Darstellung um zahlreiche zusätzli-
che Inhalte und Perspektiven.34 

Martin Hanke stellte die große Bedeutung von Primärquellen als Basismaterial für das 
Sanguo zhi heraus. Fast die Hälfte des Gesamttextes des Sanguo zhi geht auf Primärquellen 
zurück, knapp ein Drittel besteht aus markierten Zitaten aus Dokumenten, 4,5% des Gesamt-
textes sind Zitate aus „offiziellen Briefen zwischen Gleichrangigen“. Darüber hinaus ist au-
ßerdem davon auszugehen, dass Briefe als Vorlage für im Text wiedergegebene Gespräche 

 
30  Siehe dazu Eicher, Das Hou Han ji des Yuan Hong, S. 20–33. 
31  Chu xue ji 29.711. 
32  Das zweite heute noch überlieferte Geschichtswerk, das die Spätere Han-Dynastie behandelt, ist Yuan 

Hongs Hou Han ji, das zwischen Dongguan Han ji und Hou Han shu entstand. Auch das Hou Han ji ist 
damit älter als das Wen xuan und könnte den Kompilatoren theoretisch als Quelle zur Verfügung gestan-
den haben, nahm Zhu Fus Brief allerdings nicht in seine Darstellung mit auf. 

33  Vgl. auch hier die Aufstellung in Chung, A Study of the „shu“ (Letters) of the Han Dynasty, S. 712–50. 
Metelmann liefert folgende Zahlen für Korrespondenzen: 828 Korrespondenzen im Hou Han shu, 360 im 
Hou Han ji und 182 im Dongguan Han ji. Siehe Metelmann, Schriftverkehr der Han-Zeit, S. 255–62. 

34  Vgl. Robert Joe Cutter, „Sanguo zhi“, in: Cynthia Chennault et al. (Hrsg.), Early Medieval Chinese Texts. 
A Bibliographical Guide, Berkeley, 2015, S. 250–57. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Geschichtswerke, ihre Quellen und ihr Umgang mit Primärtexten 17 

dienten.35 Inwieweit Chen Shou solche Dokumente unmittelbar (beispielsweise als Archiv-
material) oder mittelbar (verarbeitet in Geschichtswerken) vorlagen, ist unbekannt. In man-
chen Fällen sind Dokumente, die im Sanguo zhi zitiert werden, in verschiedenen Versionen 
erhalten.36 Durch einen Vergleich sind dann Rückschlüsse auf Chen Shous Umgang mit dem 
Material möglich. Aus einer positivistischen Sicht der Geschichtsschreibung ist das Ergebnis 
einer solchen Analyse jedoch ernüchternd. Obwohl Kathrin Leese-Messing dem Kompilator 
Chen Shou durch seine Tätigkeit als Hofarchivar einen „gewissen Respekt vor der schriftli-
chen Fixiertheit von Texten“ unterstellt und somit nicht davon ausgeht, dass er Texte frei 
erfand, schließt sie dennoch, man könne bei keinem einzigen im Sanguo zhi zitierten Doku-
ment mit Sicherheit davon ausgehen, dass es mit einem „Originaltext“ übereinstimme.37 Au-
ßerdem stellt sie fest, dass sich Chen Shou maximal der Authentizität seiner Quelle verpflich-
tet sah, doch gewiss nicht dem exakten Wortlaut.38 Für die Analyse der Briefe im Sanguo zhi 
hat das zur Folge, dass man wohl nicht davon ausgehen sollte, dass die als Verfasser ange-
gebenen Personen einen vorliegenden Text wörtlich so verfassten, wie er heute im Sanguo 
zhi erscheint. Aus einem Vergleich von Passagen aus dem Quellenmaterial des Sanguo zhi 
und solchen des Geschichtswerks selbst schließt Hanke zudem, dass Chen Shou Straffungen 
des Textes seiner Quellen vor allem im Bereich der zitierten Dokumente vornahm. Texte 
wurden seiner Auffassung nach in das Sanguo zhi nur insoweit aufgenommen, „wie sie zum 
besseren Verständnis eines politischen Vorgangs oder aber zur Beleuchtung eines Hinter-
grundes hilfreich waren“.39 Die aufgenommenen Texte hatten also möglicherweise nicht nur, 
abgesehen von ihrem Authentizitätswert, kaum Ähnlichkeit mit der Vorlage. Sie wurden dar-
über hinaus einem konkreten Zweck im Narrativ des Geschichtswerks untergeordnet. 

Fünf Briefe aus dem Wen xuan sind in früheren Versionen in Chen Shous Sanguo zhi 
beziehungsweise in Pei Songzhis Kommentar dazu enthalten. Chen Shou zitiert im Litera-
tenkapitel (Kapitel 21) aus Cao Pis „Brief an Wu Zhi“. Pei Songzhi zitiert im Kommentar zu 
diesem Literatenkapitel eine weitere Version desselben Briefes sowie einen zweiten Brief 
von Cao Pi an Wu Zhi, den „Brief an Wu Zhi, den Präfekten von Zhaoge“. Außerdem zitiert 
Pei Songzhi Cao Pis „Brief an Zhong Yao“ in den Anmerkungen zu Zhong Yaos 鍾繇 (gest. 
230 n. Chr.) Biographie (Kapitel 13).40 Die Briefe in Kapitel 13 und 21 des Sanguo zhi wer-
den Gegenstand meiner Fallstudien sein. 

 
35  Diese Zahlen, 48% und 27,9%, gehen auf die Berechnungen von Martin Hanke zurück. Unter „offiziellen 

Briefen zwischen Gleichrangigen“ versteht Hanke Briefe (shu 書), Mitteilungen (yi 移), Kundgebungen 
(xi 檄) offizielle Briefe (jian 牋) und Berichte (zi 咨), insgesamt 107 Dokumente. Siehe Hanke, Ge-
schichtsschreibung im Spannungsfeld, S. 127–29. 

36  Beispielsweise Texte, die in Pei Songzhis Kommentar noch einmal aufgenommen wurden, wie das bei 
Cao Pis „Brief an Wu Zhi“ der Fall ist. 

37  Vgl. Kathrin Leese-Messing, Tradition im Wandel, S. 137–42. 
38  Vgl. ibid., S. 142–49. 
39  Hanke beschäftigt sich hier konkret mit dem Quellenmaterial von Einzelbiographien, die im Auftrag der 

Familien über Angehörige verfasst wurden (biezhuan 別傳), siehe Hanke, Geschichtsschreibung im Span-
nungsfeld, S. 131 und 242. 

40  Darüber hinaus finden sich Cao Zhis „Brief an Yang Dezu“ im Kommentar zu Cao Zhis Biographie (Ka-
pitel 19) sowie Kong Rongs „Brief über Sheng Xian“ an Cao Cao im Kapitel zu wichtigen Angehörigen 
des Sun-Clans (Kapitel 51). 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in Dynastiegeschichten 18 

2.2 Eine Frage der Glaubwürdigkeit: Sima Qians „Brief an Ren An“ 

Sima Qians „Brief an Ren An“ im Han shu 
Sima Qians „Brief an Ren An“ findet sich am Ende der Biographie von Sima Qian im 62. 
Kapitel des Han shu. Der erste Teil dieses Kapitels ist inhaltlich in weiten Teilen identisch 
mit Sima Qians autobiographischem Nachwort im 130. Kapitel des Shi ji. Denn Ban Gu 
übernahm Sima Qians Autobiographie bekanntermaßen fast vollständig in sein Han shu. Auf 
diesen Sachverhalt verweist Ban Gu am Ende des ersten Teils seines Kapitels selbst. Dort 
schreibt er: „So lautet [Biographie] Nummer 70, das autobiographische Nachwort von [Sima] 
Qian“ (第七十，遷之自敘云爾).41 Ban Gu bietet seinen Lesern in Kapitel 62 eine Collage 
aus Texten und schriftlich festgehaltenen Gesprächen seiner Protagonisten Sima Qian und 
Sima Tan 司馬談, in denen Positionen der Sima zu Themen wie Staatsideologie, Geschichts-
schreibung und Autorschaft deutlich werden. Diese Teilelemente, die inhaltlich oft nicht in 
direkten Zusammenhang zueinander stehen, werden durch das chronologische Gerüst der Fa-
milienbiographie zusammengehalten.  

Sima Qians Lebensbeschreibung beginnt mit einem Abriss der Genealogie des Sima-
Clans. Es folgt die Biographie seines Vaters Sima Tan. Die Leser erfahren in knappen Worten 
zunächst, bei welchen namhaften Gelehrten Sima Tan seine Ausbildung erhielt, bevor er in 
das Amt des Höchsten Chronisten aufstieg. Im Anschluss ist aus Sima Tans Essay zu den 
sechs Schulen zitiert, in dem er die Stärken und Schwächen der Yin-yang-Schule, der Kon-
fuzianer, der Mohisten, der Legalisten, der Terminologen (ming jia 名家) und der Daoisten 
aufführt, um schließlich die Daoisten als fähigste Staatsmänner herauszustellen. Nun springt 
die Darstellung zu Sima Qians Jugendzeit und den Reisen, die er in diesem Lebensabschnitt 
unternahm. Auch Sima Tan bricht zu einer Reise auf. Er begleitet Kaiser Wu 武 der Han (Liu 
Che 劉徹, reg. 141–87 v. Chr.) zum Vollzug der Staatsopfer. Als er auf dem Weg zurückge-
lassen wird, nimmt er seinem Sohn am Totenbett ein tränenreiches Versprechen ab: Sima 
Qian soll der Sima-Familie zu altem Glanz zurückverhelfen und zu diesem Zweck das von 
Sima Tan begonnene Geschichtswerk vollenden. Die Leser erfahren im nächsten Schritt, dass 
Sima Qian drei Jahre später tatsächlich zum Höchsten Chronisten ernannt wurde und sich 
nach einigen weiteren Jahren daran machte, sein Versprechen einzulösen und das Werk sei-
nes Vaters fertigzustellen. An dieser Stelle des Kapitels ist eine Diskussion zwischen Sima 
Qian und seinem Kollegen Hu Sui 壺遂 eingefügt, die Sima Qians Ansichten zur Geschichts-
schreibung zum Thema hat. Verpackt ist diese Agenda in ein Gespräch über Konfuzius’ Ab-
sichten beim Verfassen der Frühlings- und Herbstannalen. Bis zu dieser Stelle gleichen sich 
die Texte des Shi ji und des Han shu im Wesentlichen.42 

Beide Texte fahren fort mit Sima Qians „Verwicklung ins Unheil von Li Ling“ (遭李陵
之禍). Gemeint ist die Niederlage des Generals Li Ling 李陵 gegen die Xiongnu 匈奴, die 

 
41  Han shu 62.2724. Zhang Hanmo vertritt die These, dass nicht Sima Qian, sondern ein späterer Autor, 

möglichweise Sima Qians Enkel Yang Yun, der Autor von Sima Qians autographischem Nachwort ist. 
Er vermutet außerdem, dass Ban Gu sich dieses Umstands bewusst gewesen sein könnte und trotzdem 
das Nachwort bereitwillig als Sima Qians Werk präsentierte, siehe Zhang Hanmo, Authorship and Text-
making in Early China, Boston, 2018, S. 285–90. 

42  Vgl. Shi ji 130.3285–300, Han shu 62.2707–19. Ein umfassenderer Vergleich der beiden Kapitel findet 
sich z.B. in van Ess, Politik und Geschichtsschreibung im alten China, S. 670–85. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Eine Frage der Glaubwürdigkeit: Sima Qians „Brief an Ren An“ 19 

nördlichen Nachbarn der Han-Dynastie – gleichzeitig jedoch auch Sima Qians eigenes 
Schicksal. Denn weil er Li Ling gegenüber dem Kaiser verteidigt hatte, wurde an ihm in der 
Folge die Kastration vollzogen. Sima Qians Äußerungen im Shi ji enthalten einige Überle-
gungen zur Frage, wie man angesichts einer solchen Bestrafung noch als Autor wirken könne. 
Diese werden von Ban Gu im Han shu größtenteils gekürzt. Beide Werke fügen nun eine 
Liste der 130 Kapitel des Shi ji samt Titeln an. Darauf folgen die Worte, mit denen Sima 
Qian seine Autobiographie beschließt. Er gibt seinen Lesern darin einen Überblick über die 
Entwicklung der Literatur seit dem Untergang der Zhou-Dynastie und ordnet das Werk der 
Sima in diese Textgenealogie ein. Sima Qians Text endet an dieser Stelle. Ban Gu übernimmt 
Sima Qians Aussagen und verweist dann auf das Shi ji als seine Hauptquelle.43 

Ban Gu hat den Worten seines Vorgängers allerdings noch einiges hinzuzufügen. Zu-
nächst ergänzt er Sima Qians Überblick über die Entwicklung der Literatur durch die Aus-
sage, dass zu seiner Zeit bereits zehn Kapitel des Shi ji verloren waren. Er bemerkt außerdem, 
dass Sima Qian von Kaiser Wu zum Palastsekretär ernannt und so bei seiner Chronistentä-
tigkeit unterstützt wurde. Es folgt Sima Qians „Brief an Ren An“. Nach einigen kurzen Be-
merkungen zur Übermittlung von Sima Qians Texten nach seinem Tod schließt Ban Gu mit 
einer Würdigung Sima Qians in eigenen Worten, in der er diesen als Person und als Ge-
schichtsschreiber beurteilt.44 

Auf den ersten Blick scheint der Inhalt von Sima Qians „Brief an Ren An“ recht eindeutig 
zu sein. Ren An 任安 wird in der Einleitung als ein „alter Bekannter“ (gu ren 故人) von Sima 
Qian eingeführt. Aus den ersten Zeilen des Briefes erfahren die Leser, dass jener Ren An 
Sima Qian in einem Brief darum gebeten habe, „Würdige zu empfehlen und Männer zu be-
fördern“ (tui xian jin shi 推賢進士). Sima Qian erwidert, dass er diesem Wunsch aufgrund 
seiner persönlichen Situation nicht nachkommen könne. Dann setzt er dazu an, seine Absage 
durch vier Argumente zu begründen. Erstens habe er selbst durch seine Kastration jede 
Würde verloren. Während seiner langjährigen Karriere am Hof habe er zweitens beim Herr-
scher keinen bleibenden Eindruck hinterlassen können. Drittens habe er, ironischerweise 
eben genau durch das Eintreten für jemanden anderen, nämlich Li Ling, den Zorn des Kaisers 
erregt und Schande auf sich geladen. Schließlich habe er noch nicht einmal standesgerecht 
Selbstmord begangen, sondern sich dazu entschieden, sein Versprechen gegenüber seinem 
Vater zu erfüllen, dessen Geschichtswerk fertigzustellen. Selbst wenn Sima Qian Ren An 
unterstützen wollte, so schließt er, könnte er es in seiner Situation nicht tun.45  

Betrachtet man den Brieftext und Ban Gus Einbindung des Briefes sein Geschichtswerk 
näher, so lässt dies Rückschlüsse auf Ban Gus Lesung des Briefes zu. Interessant ist zunächst 
der Aspekt der Positionierung des Briefs innerhalb des Han shu insgesamt. Es wären drei 
Kapitel denkbar, in die Ban Gu den Brief im Han shu hätte einfügen können. Auf den ersten 
Blick würde man den Brief an einer Stelle erwarten, an der es um die Beziehung zwischen 

 
43  Shi ji 130.3300–22, Han shu 62.2720–25. 
44  Han shu 62.2725–39. Die Biographie ist beispielsweise übersetzt in Burton Watson, Ssu-ma Ch’ien. 

Grand Historian of China, New York, 1958, S. 40–69. 
45  Han shu 62.2725–37. An dieser oberflächlichen Lesung bestehen Zweifel. Begründete Fragen an Inhalt 

und Intention des Briefes stellten Stephen Durrant, Hans van Ess, Wai-yee Li und Michael Nylan in einer 
kürzlich erschienene Aufsatzsammlung. Dort findet sich auch eine der zahlreichen Übersetzungen des 
Briefes, siehe Durrant et al. (Hrsg.), The Letter to Ren An and Sima Qian’s Legacy, Seattle, 2016, S. 22–
29. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in Dynastiegeschichten 20 

Sima Qian und Ren An geht. Immerhin besteht die Hauptaussage des Textes darin, dass Sima 
Qian Ren An seine Unterstützung verweigert. Direkte Auswirkungen hat der Text also vor 
allem auf Ren Ans Schicksal, weniger auf das von Sima Qian. Außerdem steht der Brief 
inhaltlich in engem Zusammenhang mit der Niederlage des Generals Li Ling gegen die 
Xiongnu. Aber auch in Li Lings Biographie findet sich der Brief nicht. Stattdessen entschei-
det sich Ban Gu, den Text in das Kapitel zu Sima Qian aufzunehmen. Offensichtlich scheinen 
ihm die inhaltlichen Bezüge des Briefs zu Li Ling und Ren An weniger zentral zu sein als 
die Aussagen, die in Bezug auf das Shi ji und seinen Autor getroffen werden.46 

Innerhalb von Kapitel 62 des Han shu entscheidet sich Ban Gu dafür, den Brief zwischen 
Sima Qians Ernennung zum Palastsekretär nach seiner Kastration (um 99 v. Chr.) und die 
Ereignisse zu stellen, die sich nach seinem Tod zutrugen. Die Datierung des Briefes ist zwar 
umstritten – diskutiert werden traditionell die Jahre 93 und 91 v. Chr.47 –, beide Daten fallen 
jedoch in die Zeit zwischen Sima Qians Einsetzung als Palastsekretär und seinen Tod. Inso-
fern ist diese Einbindung naheliegend. Fragen zur chronologischen Struktur des Kapitels 
wirft ein anderer Punkt auf. Wann Sima Qian seine Autobiographie, die den ersten Teil der 
Biographie im Han shu ausmacht, verfasste, ist nicht bekannt. Geht man von einer chronolo-
gischen Anordnung aus, so signalisiert die Positionierung am Anfang von Kapitel 62 aller-
dings, dass die Autobiographie vor dem Brief entstand. Dadurch erweckt Ban Gu den Ein-
druck, dass das Shi ji bereits abgeschlossen war, bevor Sima Qian kastriert wurde. 48 
Betrachtet man den Inhalt des Geschichtswerks, so wäre dies durchaus möglich. Denn die 
Darstellung im Shi ji endet in etwa mit der Regierungsperiode taichu (104–101 v. Chr.). Doch 
im Brief selbst begründet Sima Qian seine Entscheidung, die Körperstrafe anzunehmen, unter 
anderem damit, dass er das Shi ji vollenden wollte. Beides passt nicht zusammen. Dies war 
sicherlich auch Ban Gu bewusst. Was, wenn nicht die korrekte zeitliche Anordnung, bewegte 
ihn also dazu, sein Kapitel so zu gestalten? Und welche möglichen Auswirkungen hat dies 
auf die Lesung des Briefes im Kontext des Han shu? Wenn der Brief tatsächlich nach der 
autobiographischen Selbstdarstellung verfasst wurde, wie die Anordnung suggeriert, 49 
könnte dies für den Brief bedeuten, dass Sima Qian sich die Chronologie der Ereignisse für 
sein Argument gegen die Unterstützung von Ren An zurechtdrehte. Dies säht Zweifel an der 

 
46  Ren An hat keine eigene Biographie im Han shu und wird abgesehen von Sima Qians Biographie nur an 

wenigen Stellen erwähnt, beispielsweise in Han shu 55.2488. Li Lings Biographie findet sich in Han shu 
54.2451–58. 

47  Für einen Überblick zur Diskussion zur Datierung des Briefes siehe Stephen Durrant, „Seeking Answers, 
Finding More Questions“, in: Durrant et al. (Hrsg.), The Letter to Ren An and Sima Qian’s Legacy, S. 31–
38. 

48  Dieser Eindruck ergibt sich dadurch, dass Ban Gu Sima Qians Autobiographie inklusive des Schlussworts 
zitiert, bevor er seine eigenen Ergänzungen anbringt. Im Schlusswort steht zum Shi ji: „Ich habe es in 
einem berühmten Berg aufbewahrt und eine Kopie in der Hauptstadt belassen, um es so den späteren 
Weisen und den Edlen zur Verfügung zu stellen“ (臧之名山，副在京師，以竢後聖君子), Han shu 
62.2724. 

49  Ich folge hier Hans van Ess, der aus der Positionierung des Briefes schließt, dass Ban Gu seine Leser 
davon überzeugen möchte, der Brief sei von Sima Qian zeitlich nach der autobiographischen Selbstdar-
stellung verfasst worden, siehe Hans van Ess, „Dissent Against Emperor Wu of the Han“, in: Durrant et 
al. (Hrsg.), The Letter to Ren An and Sima Qian’s Legacy, S. 69–70. Wäre das der Fall, dann gäbe es in 
Kapitel 62 nur drei Ereignisse in chronologischer Reihenfolge, erstens das Verfassen des autobiographi-
schen Vorworts, zweitens das Verfassen des Briefes und drittens die Ereignisse nach Sima Qians Tod. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Eine Frage der Glaubwürdigkeit: Sima Qians „Brief an Ren An“ 21 

Glaubwürdigkeit von Sima Qian. Wenn er in einem Brief derart nachlässig mit den Tatsachen 
umgeht, so könnten die Leser des Han shu schließen, wird er in seinem Geschichtswerk mög-
licherweise ähnlich unsauber arbeiten.  

Ban Gu kam es jedoch aus noch einem anderen Grund gelegen, den Brief am Ende der 
Biographie von Sima Qian als Gegengewicht zur autobiographischen Selbstdarstellung zu 
positionieren. So konnte er dessen Inhalte denen der Biographie, wie sie von Sima Qian ver-
fasst wurde, gegenüberstellen. Ban Gu steckt im Hinblick auf die Darstellung von Sima Qian 
in einem Dilemma. Sima Qians Aussagen über sich selbst in Shi ji 130 stellen die Hauptquelle 
für sein Kapitel 62 dar. Dazu besteht die Möglichkeit, dass das Shi ji schon zu Ban Gus Zeiten 
ein bekanntes Werk und die Autobiographie damit mindestens der geschichtsinteressierten 
Leserschaft am Hof verfügbar war.50 So konnte Ban Gu Kapitel 130 des Shi ji nicht guten 
Gewissens ignorieren. Er musste sich zu seinem Vorgänger und damit zu dessen Agenda als 
Geschichtsschreiber positionieren. Dabei stand er vor der Frage, wie er einem Experten wi-
dersprechen konnte. Denn behandelt man eine Person, lässt sich autobiographisches Material 
schwerlich ignorieren. Große Teile des Textes sind für Ban Gu nicht angreifbar. Sima Qians 
Niederschriften der Gespräche mit seinem Vater oder mit Hu Sui abzuändern, hätte er wohl 
kaum rechtfertigen können. Sima Qian hat in dieser Hinsicht volle Autorität. Ban Gu kann 
ihn nur mit seinen eigenen Waffen schlagen. Dazu stellt er Sima Qians eigenen Äußerungen 
eine zweite Quelle aus Sima Qians Hand gegenüber, die Sima Qian seinen Lesern gewisser-
maßen „unterschlägt“. Das ist eben der „Brief an Ren An“. Dadurch, dass Ban Gu Ren An in 
der Hinführung als Sima Qians „alten Bekannten“ tituliert,51 lässt er den Brief noch glaub-
würdiger erscheinen. Denn einem guten Bekannten vertraut man seine persönlichen Ansich-
ten sicher leichter an als einem autobiographischen Text, der an ein größeres, unbekanntes 
Publikum gerichtet ist. 

In seiner Würdigung am Ende des Kapitels schreibt Ban Gu dann schließlich über Sima 
Qian: „Dann wurde er mit der Höchststrafe belegt und machte seinem Ärger in der Dunkel-
heit Luft. Sein Brief ist doch wirklich glaubwürdig!“ (既陷極刑，幽而發憤，書亦信矣).52 
Zwar ist der Bezug des Zeichens shu 書 hier nicht eindeutig und ließe sich auch auf Sima 
Qians Schriften generell beziehen.53 Doch wenn man shu als „Brief“ interpretiert, dann be-
wertet Ban Gu mit dieser Aussage Sima Qians Schreiben als Gegendarstellung zu Sima Qians 
Selbstdarstellung. Er präsentiert den Text als authentischen Ausdruck dessen, was Sima Qian 
wirklich dachte – diese Ansichten äußert Sima Qian aber nur im privaten Austausch mit sei-
nem alten Bekannten. In der Autobiographie, die an eine größere Leserschaft gerichtet ist, 
filtert er seine Aussagen. 

 
50  Wer genau zu Ban Gus Zeiten Zugang zum Shi ji hatte, ist nicht ganz klar. Die einzigen zeitgenössischen 

Informationen zur Verbreitung des Shi ji zur Han-Zeit stammen von Ban Gu selbst, der schreibt: „Nach-
dem Qian gestorben war, drangen seine Schriften nach und nach nach außen. Zur Zeit von Kaiser Xuan 
gab Yang Yun, Markgraf von Pingtong und der Enkel von Qian, seine Schriften weiter, sodass sie sie sich 
nach und nach verbreiteten“ (遷既死後，其書稍出。宣帝時，遷外孫平通侯楊惲祖述其書，遂宣布
焉), Han shu 62.2737. Siehe auch van Ess, Politik und Geschichtsschreibung im alten China, S. 13–14. 

51  Mit der schwierigen Frage der Freundschaft zwischen Sima Qian und Ren An hat sich Michael Nylan 
auseinandergesetzt, siehe Michael Nylan, „Friendship and Other Tropes in the Letter to Ren An“, in: 
Durrant et al. (Hrsg.), The Letter to Ren An and Sima Qian’s Legacy, Seattle, 2016, S. 71–95. 

52  Han shu 62.2738. Mit Dunkelheit ist hier wohl Sima Qians Gefangenschaft gemeint.  
53  Siehe van Ess, „Dissent Against Emperor Wu of the Han“, S. 69. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in Dynastiegeschichten 22 

Ban Gu arbeitet in Kapitel 62 ganz gezielt mit Perspektivwechseln. Er beginnt sein Ka-
pitel mit einem langen Zitat aus der Autobiographie von Sima Qian, das als solches aber nicht 
sofort angezeigt wird. Solchen Lesern, die Kapitel 130 des Shi ji kannten, mag die Parallele 
im Leseprozess aufgefallen sein. Vollends klar wird dieser Umstand aber erst, als Ban Gu 
am Ende des Zitats Sima Qian als seine Quelle nennt. Scheinbar von Ban Gu als externem 
Erzähler präsentiert, der seine eigenen Wertungen zumindest nicht explizit zum Tragen kom-
men lässt, wirken die beschriebenen Ereignisse zunächst glaubwürdig. Erste Zweifel dürften 
sich in den Lesern geregt haben, als Ban Gu seine Quelle deutlich macht, indem er schreibt: 
„So lautet das autobiographische Nachwort von [Sima] Qian“ (遷之自敘云爾).54 Denn in-
wieweit kann man einer Lebensbeschreibung glauben, die von der betreffenden Person selbst 
verfasst wurde? Erst im Nachhinein wird den Lesern klar, dass tatsächlich aus der Perspek-
tive einer sekundären Erzählerfigur gesprochen wurde, nämlich der von Sima Qian selbst. 
Diese Perspektive ist noch dazu eine textinterne, denn Sima Qian betrachtet sein Leben nicht 
von außen, sondern ist aktiv daran beteiligt und vertritt eigene Ansichten und Interessen. Hier 
wird die Glaubwürdigkeit des Textes durch Ban Gu das erste Mal unterlaufen. Der zweite 
Perspektivwechsel erfolgt unter Ankündigung, denn der „Brief an Ren An“ wird explizit als 
Sima Qians Werk eingeführt. Auch hier stoßen die Leser auf Widersprüche, denn bei ge-
nauem Hinsehen weichen die Ansichten des Sima Qian, der den Brief verfasste, von denen 
des Sima Qian, der die Autobiographie verfasste, ab. Diese Kontraste macht sich Ban Gu 
zunutze, um Sima Qians Glaubwürdigkeit in Zweifel zu ziehen.  

Der konkrete Inhalt des Briefes wurde in der Sekundärliteratur zur Genüge mit dem der 
autobiographischen Selbstdarstellung verglichen. Am schwersten wiegen dabei wohl zwei 
Punkte, die inhaltlich miteinander in Verbindung stehen. Erstens betont Sima Qian in seiner 
Autobiographie das Prinzip der Kindespietät (xiao 孝) als das Leitmotiv seines Handelns. 
Mit Rückgriff auf die Kindespietät verpflichtet Sima Tan seinen Sohn darauf, das Shi ji zu 
vollenden. Im Brief wird dieser noble Handlungsgrundsatz weit weniger deutlich. Stattdessen 
erscheint Sima Qian dort als undankbarer Untertan der Han. Kaiser Wu gab ihm nach seiner 
Kastration großmütig eine Anstellung am Hof und Sima Qian, so scheint es, habe diese ge-
nutzt, um seine Regierung schlechtzureden. Das Shi ji wird so als regierungskritisches Werk 
entlarvt – und Ban Gus Han shu erscheint vor dieser Folie als lobenswertes Gegenbeispiel.55 

Neben seinem Beweischarakter für Sima Qians „wahre“ Ansichten zitiert Ban Gu den 
Brief wohl zweitens, um Sima Qians Persönlichkeit zu illustrieren. Zwar stellt der Brief die 
Glaubwürdigkeit der Darstellung dessen in Frage, was in der Autobiographie berichtet 
wurde. Doch auf der anderen Seite gibt der Brief dem Kapitel eine private und emotionale 
Komponente, die Ban Gus übrige Darstellung allein nicht leisten kann. Deren Inhalte waren 
zuvor ja von Sima Qian selbst gefiltert worden. Sie wurden von Ban Gu auch deshalb in 
dieser Form präsentiert, um der Leserschaft Grund zum Zweifeln zu geben. Eine größere 
Unmittelbarkeit der Emotionen und persönlichen Ansichten von Sima Qian kann hier der 
Brief liefern. Damit lässt Ban Gu Sima Qian natürlich nicht nur fehlbar und dadurch mensch-
lich erscheinen. Besonders sticht Sima Qians Selbstmitleid heraus, das den Brief durchzieht. 
Der Brief schmälert auch den Eindruck der objektiven Distanz zum Gegenstand des Shi ji, 
den Sima Qian in seiner Autobiographie zu erwecken versucht. Seine persönliche 

 
54  Han shu 62.2724. 
55  Vgl. beispielsweise van Ess, „Dissent Against Emperor Wu of the Han“, S. 53–70. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Eine Frage der Glaubwürdigkeit: Sima Qians „Brief an Ren An“ 23 

Betroffenheit von den Ereignissen erwähnt Sima Qian dort nur knapp mit der euphemisti-
schen Rede von der „Verwicklung in das Unglück von Li Ling“. Im Brief wird um einiges 
deutlicher, wie sehr Sima Qian unter seiner Bestrafung tatsächlich litt. 

Die Diskrepanzen zwischen Brief und Autobiographie von Sima Qian führen zu der viel 
diskutierten Frage, wie es um die Authentizität des Briefes tatsächlich steht. Vergleiche der 
Textversionen von Han shu, Han ji und Wen xuan sowie Analysen von Parallelen im Text zu 
verschiedenen Kapiteln des Han shu und zu Yang Yuns „Brief an Sun Huizong“ wecken 
begründete Zweifel an der Echtheit des Dokuments. Diese Zweifel führen im äußersten Fall 
zur Betrachtung des Briefes als Fälschung oder Imitation. Öfter noch wird die abgeschwächte 
These vertreten, dass der Brief im Kern von Sima Qian stammt, aber in unterschiedlichem 
Grad von späteren Autoren bearbeitet wurde. Als Hauptverdächtige gelten dabei Ban Gu und 
Sima Qians Enkel Yang Yun.56 Abschließend wird die Authentizitätsfrage nach heutiger 
Quellenlage wohl nicht geklärt werden können. Ob Ban Gu selbst Zweifel an der Echtheit 
des Briefes hegte, lässt sich aus heutiger Sicht genauso wenig feststellen. Seine Leser weist 
er zumindest nicht auf mögliche Probleme hin. Wenn man davon ausgeht, dass Ban Gu den 
Brief bearbeitete, stellt sich auf der anderen Seite natürlich die Frage, in welchem Maße er 
ihn veränderte.57 Inwieweit es ihm möglich war, den Brief zu bearbeiten und trotzdem dessen 
Authentizität außer Frage stehen zu lassen, hängt davon ab, wie bekannt und zugänglich Sima 
Qians Brief abseits des Han shu war. Wenn der Brief nicht breit zirkulierte und Ban Gu als 
einer der wenigen Leser Zugriff darauf hatte, musste er einen Vergleich seiner Version mit 
dem „Original“ nicht fürchten. In diesem Fall konnte er abändern, wie es ihm gefiel. Wenn 
wir aber annehmen, dass der Brief der Leserschaft unabhängig vom Han shu verfügbar war, 
konnte Ban Gu wirklich nur beschränkt von seiner Quelle abweichen.58 

Die Vermutung, dass Ban Gu den Brief als die „wahren Ansichten“ von Sima Qian prä-
sentieren wollte, erklärt nicht zuletzt, warum der Brief so viele Elemente enthält, die keinen 
direkten Bezug zum Kapitel haben. Auch deswegen stellt er die Forschung noch heute vor 
große Fragen. Das betrifft beispielsweise den Aspekt der Beziehung zwischen Ren An und 

 
56  Die Authentizitätsfrage wird in beinahe jeder Veröffentlichung zu Sima Qians Brief berührt. Einen Über-

blick bietet Stephen Durrant, „Seeking Answers, Finding More Questions“, S. 30–50. Insgesamt ist fest-
zuhalten, dass fast immer angenommen wird, dass Ban Gu den Brief in irgendeiner Form bearbeitete. 
Bezüglich der Frage, zu welchem Grad er das tat, besteht aber Uneinigkeit. Die These, dass Yang Yun 
den Brief verfasst haben könnte, vertritt Zhang Hanmo, siehe Zhang Hanmo, Authorship and Text-making 
in Early China, S. 241–305. Sowohl Stephen Durrant als auch Esther Sunkyung Klein setzen sich kritisch 
mit dieser Position auseinander, siehe Durrant, ibid. und Esther Sunkyung Klein, Reading Sima Qian from 
Han to Song: The Father of History in Pre-modern China, Leiden, 2019, S. 41–47.  

57  Stichhaltige Argumente gegen eine Fälschung des Briefes seitens Ban Gu legte Dorothee Schaab-Hanke 
vor. Sie argumentierte anhand der Einhaltung von Namenstabus, anhand von Parallelen zum Shi ji in 
Bezug auf das Verständnis des Konzepts des Ehrenmanns (shi 士) und anhand der Tatsache, dass sich der 
Brief durchaus nicht widerspruchsfrei in Ban Gus Kapitel einbinden lässt, für die Authentizität des Schrei-
bens. Siehe Dorothee Schaab-Hanke, „Anfechtungen eines Ehrenmannes: Argumente für die Authentizi-
tät des Briefes an Ren An“, in: Michael Friedrich (Hrsg.), Han-Zeit. Festschrift für Hans Stumpfeldt aus 
Anlaß seines 65. Geburtstages, Wiesbaden, 2006, S. 283–98. 

58  Esther Sunkyung Klein nimmt an, dass der Brief zu Ban Gus Zeiten keine große Bekanntheit genoss, 
siehe Klein, Reading Sima Qian from Han to Song, S. 52. Gleichzeitig schließt sie aber nicht aus, dass 
der Brieftext im Wen xuan auf eine Parallelüberlieferung des Briefes zurückgehen könnte, siehe Klein, 
ibid., S. 49. Für einen genaueren Abgleich der beiden Versionen siehe Esther Sunkyung Klein, The His-
tory of a Historian. Perspectives on the Authorial Roles of Sima Qian, Princeton, 2010, S. 446–81. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in Dynastiegeschichten 24 

Sima Qian. Für den Kontext von Kapitel 62 des Han shu ist diese Beziehung irrelevant, denn 
Ren An wird dort nicht thematisiert. Ban Gus Fokus liegt vielmehr darauf, wie Sima Qian 
sich selbst darstellt und in welchen Punkten Sima Qians Aussagen im Brief denen in der 
Autobiographie widersprechen. Trotzdem behält Ban Gu den brieflichen Rahmen der Bezie-
hung zwischen Absender und Adressat bei. Solche Elemente erhöhen den Beweiswert des 
Dokuments, indem sie bei den Lesern den Eindruck erwecken, der Brief sei eben nicht zu 
dem Zweck verfasst, Sima Qians Person und historiographische Agenda zu verteidigen. 

Das Jahr 99 v. Chr. im Han ji 
In Xun Yues Han ji findet sich Sima Qians Brief im Rahmen der Schilderung der Vorkomm-
nisse im zweiten Jahr der Regierungsperiode tianhan 天漢 (99 v. Chr.) wieder.59 In diesem 
Jahr unternahm man einen Feldzug gegen die nördlichen Nachbarn der Han-Dynastie, die 
Xiongnu, der mit Li Lings Kapitulation endete. Xun Yue beginnt seine Darstellung mit einer 
kurzen Zusammenfassung der Ereignisse, die sich stark an den Eintrag in den Annalen des 
Han shu anlehnt: 

Im Sommer, im fünften Monat, befehligte der Sutrishna-General60 Li Guangli drei-
ßigtausend Reiter und zog über Jiuquan aus, um die Xiongnu anzugreifen. Die Zahl 
der abgehackten Köpfe der Feinde betrug mehr als zehntausend. Der Yinyu-General 
(Gongsun Ao) zog aus Xihe aus, und der Kommandant der Kavallerie Li Ling befeh-
ligte fünftausend Fußsoldaten und zog aus Juyan aus; sie lieferten sich einen Kampf 
mit dem Dihan-Shanyu,61 und die Zahl der abgeschnittenen Köpfe betrug mehr als 
zehntausend. [Li] Lings Truppen wurden besiegt, und er ergab sich den Xiongnu.62 

夏五月，貳師將軍李廣利將三萬騎出酒泉擊匈奴，斬首虜萬餘級。因杅將軍出
西河，騎都尉李陵將步卒五千出居延，與鞮汗單于戰，斬首萬餘級。陵兵敗，
降匈奴。 

Die folgende, detailliertere Beschreibung des Feldzugs und seiner Folgen lässt sich in fünf 
Abschnitte untergliedern. Zunächst berichtet Xun Yue, unter welchen Umständen Li Ling 
sein Kommando erhielt. Im Sommer des Jahres 99 v. Chr. gibt Kaiser Wu General Li Guangli 
李廣利 den Befehl, die Xiongnu anzugreifen. Li Ling ist zu diesem Zeitpunkt für den Nach-
schub der Truppen von Li Guangli zuständig, bittet den Kaiser jedoch brüsk und nicht ohne 
gewisse Überheblichkeit um ein eigenes Einsatzkommando: „Ich möchte mit einer kleinen 
[Gruppe] eine große angreifen und mit fünftausend Fußsoldaten in den Hof des Shanyu ein-
dringen“ (願以少擊眾，步兵五千人涉單于庭). Der Kaiser schenkt Li Ling sein Ver-
trauen.63 

 
59  Han ji 14.246–49. 
60  „Sutrishna“ (ershi 貳師) verweist auf den Ortsnamen Sutrishna in Dayuan 大宛 (Ferghana oder Sogdien), 

siehe Anthony François Paulus Hulsewé und Michael Loewe, China in Central Asia. The Early Stage: 
125 B.C.-A.D. 23. An Annotated Translation of Chapters 61 and 96 of the History of the Former Han 
Dynasty, Leiden, 1979, S. 76 Anm. 41. 

61  Im Han shu ist lediglich vom Shanyu die Rede. Dort wird stattdessen ein Berg mit dem Namen Dihan 鞮
汗 erwähnt, siehe Han shu 54.2454. Zur Lesung Shanyu (alternativ: Chanyu) siehe Hulsewé und Loewe, 
China in Central Asia, S. 78 Anm. 53.  

62  Han ji 20.246. Die Parallelstelle steht in Han shu 12.203. 
63  Han ji 14.246. Parallelstelle in Han shu 54.2451. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Eine Frage der Glaubwürdigkeit: Sima Qians „Brief an Ren An“ 25 

Es folgt eine Beschreibung der Kampfhandlungen, in denen Li Ling trotz zahlenmäßiger 
Unterlegenheit den Xiongnu anfänglich schwere Verluste zufügt. Die Xiongnu, so erfährt Li 
Ling, fürchten um ihren Ruf als ernstzunehmende Gegner der Han, vermuten einen Hinterhalt 
und sind kurz davor, sich zurückzuziehen. Als Guan Gan 管敢, ein Offizier, der einen per-
sönlichen Groll gegen Li Ling hegt, den Feinden von Li Lings tatsächlicher Schwäche be-
richtet, entschließt sich der Shanyu zum Angriff. Er besiegt Li Ling. Der will daraufhin 
Selbstmord begehen, doch seine Offiziere überreden ihn, sich stattdessen zu ergeben. Um 
dem Großteil seiner überlebenden Soldaten die Flucht zu ermöglichen, lenkt Li Ling mit 
einigen wenigen Kampfgefährten die Xiongnu ab. Als schließlich sein Offizier Han Yannian 
韓延年 fällt, ergibt er sich mit den Worten: „Wie könnte ich die Stirn haben, Seiner Majestät 
[von dieser Niederlage] Bericht zu erstatten“ (無面目以報陛下).64 

Li Lings Kapitulation zieht weitreichende Folgen nach sich. Als der Kaiser von der Nie-
derlage und Li Lings Hochzeit mit einer Tochter des Shanyu erfährt, ist er wütend. Sima Qian 
setzt sich für Li Ling ein und argumentiert, dass Li Ling sich im Vergleich zu Li Guangli 
richtig verhalten habe.65 Der Kaiser glaubt Sima Qian nicht und vermutet, er lobe Li Lings 
Verdienste, um Li Guangli zu beschädigen. Doch er reagiert erst, als ein Überläufer der 
Xiongnu berichtet, Li Ling würde die Feinde in chinesischer Kriegskunst unterweisen. Jetzt 
lässt er Li Lings Familie hinrichten und Sima Qian kastrieren. Das hat erstens zur Folge, dass 
Li Ling den eigentlichen Verräter, der die Xiongnu-Truppen trainierte, Li Xu 李緒, ermorden 
lässt und zweitens, dass Sima Qian sein Shi ji verfasst. Im Han ji liest sich der Passus zu 
Sima Qians Schicksal so:  

Als Sima Zichang in das Unglück von Li Ling verwickelt wurde, seufzte und klagte 
er. Er saß im Gefängnis und machte seinem Ärger Luft, verfasste daraufhin historische 
Aufzeichnungen vom Gelben Kaiser bis zu den Qin und Han und nannte sie die Auf-
zeichnungen des Großen Chronisten.66 

司馬子長既遭李陵之禍，喟然而嘆，幽而發憤，遂著史記，始自黃帝以及秦漢，
為太史公記。 

Für die Einbindung von Sima Qians Brief greift Xun Yue den Ereignissen vor. Obwohl er 
sich noch im Eintrag zum Jahr 99 v. Chr. befindet, schildert er Sima Qians weitere Karriere 
am Hof: 

Als er später Palastsekretär wurde, war er in diesem Amt geschätzt und geachtet. Der 
Regionalinspekteur von Yizhou Ren An schrieb Qian einen Brief und kritisierte ihn 

 
64  Han ji 14.247. 
65  Im Han ji steht: „Der Höchste Chronist Sima Qian reichte eine Rede über Lings Verdienste ein. Er war 

der Meinung, dass Ling dadurch, dass er nicht gestorben sei, er sicherlich (yi) die Gelegenheit erhalten 
wollte, den Han von den [wahren Vorkommnissen] Bericht zu erstatten. Als der Höchste damals den 
Sutrishna-General entsandt habe, auszurücken, befahl er Ling, als [Anführer der] Hilfstruppen zu agieren. 
Als Ling dann in eine Pattsituation mit dem Shanyu geraten sei, habe der Sutrishna keine Verdienste 
errungen“ (太史公司馬遷上言陵功，以陵之不死，宜欲得當以報漢也。初，上遣貳師將軍出時，
令陵為助兵，及陵與單于相持，而貳師無功), Han ji 14.247. 

66  Han ji 14.247. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in Dynastiegeschichten 26 

dafür, keine würdigen Personen für Ämter vorzuschlagen. Qian antwortete ihm in ei-
nem Brief.67 

後為中書令，尊寵任職。益州刺史任安與遷書，責以不推賢貢士。遷報書。 

Im Anschluss zitiert Xun Yue seine Version des Briefs von Sima Qian an Ren An. Xun Yue 
schließt mit einer Bewertung des Shi ji als Geschichtswerk und von Sima Qian als Autor. 
Diese stammt jedoch größtenteils nicht von ihm selbst. Ein kurzer Teil zu Sima Qians Vor-
fahren ist als Zitat aus Sima Qians Autobiographie (Zi xu 自敘) markiert, der Rest als Zitat 
aus Ban Gus abschließender Bewertung im Han shu (ben zhuan 本專) gekennzeichnet.68 

Xun Yues Darstellung des Sommers 99 v. Chr. besteht aus einer Kombination dreier Ab-
schnitte des Han shu. Die einleitende Zusammenfassung stammt, leicht gekürzt, aus den An-
nalenkapiteln zum Jahr 99 v. Chr.69 Die Schilderung des Feldzugs von Li Ling gegen die 
Xiongnu bis zur Ermordung von Li Xu werden in Ban Gus Biographie von Li Ling behandelt. 
Bis zu dessen Kapitulation streicht Xun Yue die Darstellung in Kapitel 54 des Han shu um 
mehr als die Hälfte zusammen, ohne jedoch dabei inhaltlich von Ban Gus weitgehend Li 
Ling-kritischer Sicht abzuweichen.70 Der Abschnitt zu den Folgen der Niederlage bedient 
sich nicht mehr nur an Li Lings Biographie, sondern bindet auch Passagen aus der Biographie 
von Sima Qian ein.71 Die Ereigniskette ist so dargestellt, dass sie Kaiser Wus Entscheidungen 
als verständlich und nachvollziehbar erscheinen lässt. Xun Yues abschließende Bewertung 
des Shi ji und seines Autors ist größtenteils Ban Gus Würdigung entnommen.72 

Interessant ist die Parallelität, in der Xun Yue die Figuren Li Ling und Sima Qian kon-
struiert. Die erste Entsprechung besteht in der Verweigerung des Selbstmords. Vor Kaiser 
Wu verteidigt Sima Qian Li Ling dafür, nicht im Kampf gegen die Xiongnu gestorben zu 
sein. Das wäre einer Selbsttötung gleichgekommen. In seinem Brief dann argumentiert Sima 
Qian, warum er selbst sich gegen den standesgemäßen Freitod entschied. Beide reagieren 
also anders als von ihnen erwartet wird und wählen einen zweiten Weg. Eine weitere Paral-
lele besteht in den Antworten der beiden auf Kaiser Wus Entscheidungen. Während der eine 
zu kriegerischen Mitteln greift und Li Xu ermordet, nimmt der andere das Wort als Instru-
ment der Rache und verfasst ein Geschichtswerk. Diese Parallelen sind natürlich im Han shu 
schon angelegt. Doch nur im Han ji, das die Han shu-Kapitel 54 über die Generäle und 62 
über die Sima-Familie in der Darstellung des Jahres 99 v. Chr. kombiniert, werden die Ähn-
lichkeiten zwischen den Schicksalen von Li Ling und Sima Qian so deutlich hervorgehoben. 

Die Einbindung des Briefes in das Jahr 99 v. Chr. ist also von der Agenda des Geschichts-
schreibers Xun Yue bestimmt. Zwar ist, wie bereits bemerkt, das Entstehungsjahr des Textes 
umstritten, doch auf 99 v. Chr. wird er in der Regel nicht datiert. Wie schon Ban Gu standen 
Xun Yue andere Kapitel zur Verfügung, in denen er den Brief hätte platzieren können. Doch 
er wählte den Kontext von Li Lings Niederlage. Denkbar wäre auch gewesen, den Brief ins 

 
67  Ibid. 
68  Das Han ji enthält 39 Diskussionen (lun 論), in denen Xun Yue sich kritisch mit der Han-Regierung 

auseinandersetzt, siehe Chen, Hsün Yüeh, S. 87. Die Ereignisse des Jahres 99 v. Chr. erfahren keine ex-
plizite Beurteilung durch Xun Yue. 

69  Han shu 6.203. 
70  Han shu 54.2451–55. 
71  Han shu 54.2457, Han shu 62.2720–23. 
72  Han shu 62.2707, 2723, 2737. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Eine Frage der Glaubwürdigkeit: Sima Qians „Brief an Ren An“ 27 

Jahr 91 v. Chr. zu stellen, in dem im Han ji Ren Ans Verurteilung thematisiert wird. Eine 
weitere Alternative hätte sich im Schlussabschnitt des Werkes angeboten, der auch Ban Gus 
Han shu bespricht.73 Durch die Positionierung des Briefes in den Kontext der Kapitulation 
von Li Ling gegen die Xiongnu trifft Xun Yue die Entscheidung, den Brief nicht in seinen 
unmittelbaren historischen Kontext einzubinden, sondern den Geschehnissen vorzugreifen. 
Dem Han ji geht es genauso wenig wie dem Han shu um die Frage, die dem Brief selbst 
zufolge Ren An beschäftigt, nämlich die Empfehlung würdiger Beamter bzw. Sima Qians 
Unterstützung dabei.74 Stattdessen liegt das Interesse am Brief im Han ji, wie auch schon im 
Han shu, in den Schlüssen, die sich daraus auf Sima Qians Charakter ziehen lassen. Das lässt 
sich auch an Inhalt und Aufbau der Han ji-Version des Briefes erkennen, die fast alle Ele-
mente, die sich auf Ren An beziehen, ausspart. 

Sima Qians „Brief an Ren An“ im Han ji 
Nicht nur der Kontext, in den Sima Qians „Brief an Ren An“ im Han ji eingebunden ist, 
unterscheidet sich stark von dem des Han shu. Auch inhaltlich weichen die beiden Versionen 
des Brieftextes stark voneinander ab. Der Brief im Han ji lässt sich in vier Teile gliedern. Er 
beginnt mit einer Selbstdarstellung des Werdegangs von Sima Qian und fährt fort mit einer 
Beurteilung der Person und Taten von Li Ling. Nach einer Schilderung der Ereignisse im 
Zusammenhang mit Sima Qians Verteidigung von Li Ling vor Kaiser Wu liefert der Brief 
schließlich zwei Argumente für Sima Qians Entscheidung, die Kastration dem Selbstmord 
vorzuziehen. Da der Brief in dieser Version noch kaum besprochen wurde, folgt hier eine 
vollständige Übersetzung und Analyse des Textes.75 In Xun Yues Version des Briefes stellt 
Sima Qian den Verlauf seiner Karriere wie folgt dar: 

Dank der Stellung meines Vaters war es mir vergönnt, mehr als dreißig Jahre lang76 
in [ständiger] Erwartung von Bestrafungen am Fuße des kaiserlichen Wagens zu die-
nen. Regelmäßig nahm ich, in die Reihen der hohen Beamten gestellt, an minderen 
Diskussionen am äußeren Hof teil. Ich war nicht in der Lage, ein [politisches] Konzept 

 
73  Ren Ans Verurteilung steht in Han ji 15.263, der Schlussabschnitt in Han ji 30.547–48. Ren An wird nur 

noch ein weiteres Mal am Rande erwähnt. Dort ist seine Loyalität zum General Huo Qubing 霍去病 
Thema, siehe Han ji 13.221–22. Sima Qian erscheint nur im Jahr 99 v. Chr. und eben im Schlussabschnitt 
in Han ji 30.547–48. 

74  Auf Ren Ans Anliegen wird im Brief nur einmal beiläufig Bezug genommen: „Wie können Sie denken, 
dass das, was nach Messer und Säge übriggeblieben ist, außerordentliche Männer des Reiches empfehlen 
könnte?“ (奈何使刀鋸之餘薦天下之豪傑哉), Han ji 14.248. 

75  Meines Wissens hat sich bisher lediglich Esther Sunkyung Klein mit der Version des Briefes im Han ji 
auseinandergesetzt. Siehe Klein, Reading Sima Qian from Han to Song, S. 51–52, genauer in der 
Abgabeversion ihrer Dissertation The History of a Historian, S. 455–64. Der Schwerpunkt dieser Analyse 
liegt auf den textuellen Änderungen, die Xun Yue am Brief vornimmt und die Esther Klein genauer nach-
zeichnet, als ich es hier tun möchte. Mich interessiert eher die Rolle des Briefes im Han ji, die Klein 
wiederum ausspart. In meiner Übersetzung orientiere ich mich an der englischen Übersetzung der länge-
ren Version des Briefes in Durrant et al. (Hrsg.), The Letter to Ren An and Sima Qian’s Legacy, S. 22–
29, in deren Anmerkungen auch die verwendeten Anspielungen ausführlich erklärt werden. Für den Brief-
text siehe Han ji 14.247–49. 

76  Die Textversionen weichen an dieser Stelle voneinander ab. Die Editoren des Zhonghua shuju verbessern 
den Text des Han ji hier nach Han shu, das von mehr als 20 Jahren spricht (二十餘年), siehe auch Anm. 
107 in Han ji 14.257. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in Dynastiegeschichten 28 

zu ersinnen oder meine Gedanken und Überlegungen erschöpfend darzustellen. Heute 
befinde ich mich mit meinem beschädigten Körper unter den Niedrigsten der Niedri-
gen. Was soll ich da sagen? Als früher Herzog Ling von Wei im Wagen mit Yong Qu 
fuhr, ging Konfuzius nach Chen. Als sich Shang Yang für eine Audienz [mit dem 
Herrscher von Qin] auf Eunuch Jian verließ, wurde Zhang Liang deswegen kalt ums 
Herz. Als der Herr mit demselben Namen (wie Sima Tan, nämlich Zhao Tan 趙談) 
[vom Kaiser der Han aufgefordert wurde,] sich mit ihm einen Wagen zu teilen, ver-
färbte sich Yuan Sis Gesicht. Seit dem Altertum schämte man sich darüber (Kontakt 
mit Eunuchen zu haben).77 Wie können Sie denken, dass das, was nach Messer und 
Säge übriggeblieben ist, außerordentliche Männer des Reiches empfehlen könnte? In 
meiner Jugend war mein Verhalten ungezügelt und als ich erwachsen wurde, erwarb 
ich mir in meinem Heimatdorf keine Empfehlung (für die Beamtenlaufbahn). [Der 
Herrscher] gewährte mir, meine mageren Fähigkeiten am Hof einzubringen und durch 
die Reihen der Palastgarden ein- und auszugehen.78  Doch in meinen Tätigkeiten 
beging ich einen großen Fehler. 

僕賴先人緒業，得待罪輦轂下，二十餘年矣。嘗厠下大夫之列，陪外庭末議，
不能引綱維，盡思慮。今以虧形，在闒茸之間，當何言哉！昔衛靈公與雍渠載，
孔子適陳，商鞅因景監見，趙良為之寒心，同子參乘，袁絲變色：自古而恥之。
奈何使刀鋸之餘，薦天下之豪俊哉！僕少負不羈之氣，長無鄉曲之譽，幸得奉
薄伎，出入周衛，而事乃有大謬。 

Sima Qian erklärt, er habe sein Leben lang in Staatsämtern gedient und doch nie einen be-
merkenswerten Beitrag zum politischen Geschehen leisten können. Besonderes Augenmerk 
legt er auf die Schande, die er durch seine Kastration auf sich lud. Gleich vier Beispiele aus 
der chinesischen Geschichte liefert er, in denen modellhafte Beamte den Verkehr ihrer Herr-
scher mit Eunuchen missbilligten.  

Der Text fährt mit Sima Qians Ansichten zu Li Ling fort. Zunächst preist Sima Qian 
dessen Persönlichkeit, die seiner Ansicht nach ganz dem konfuzianischen Ideal entspricht. Li 
Ling sei pietätvoll, vertrauenswürdig, unbestechlich, rechtlich und stelle die Interessen des 
Staates stets vor seine eigenen. Dann beschreibt er eindrucksvoll Li Lings Heldentaten im 
Kampf gegen die Xiongnu: 

Nun, in dem was Li Ling und ich unterstützten und verwarfen, gingen wir unterschied-
liche Wege und wir waren nie eng miteinander befreundet. Doch wenn ich mir ansehe, 
was für ein Mensch er war, so war er pietätvoll im Dienst an seinen Eltern, vertrau-
enswürdig im Umgang mit Kollegen, unbestechlich im Umgang mit Geld und recht-
lich im Geben und Nehmen. Immer war er darauf bedacht, sich ohne Rücksicht auf 
sein körperliches Wohlergehen zu verausgaben, und so nahm er die Gefahren für Staat 

 
77  Zu den hier genannten Eunuchen Yong Qu, Eunuch Jing und Zhao Tan siehe Shi ji 47.1921, 68.2227–37 

und 101.2739. 
78  Hier ist vom Verwandtschaftsprivileg (ren 任) die Rede. Ab einem bestimmten Rang konnten Beamte 

männliche Verwandte für niedrige Ämter vorschlagen und so ihren Nachkommen den Karriereeinstieg 
erleichtern. Sima Tan hatte dieses Privileg für seinen Sohn Sima Qian erworben. Siehe Hans Bielenstein, 
The Bureaucracy of Han Times, Cambridge, 1980, S. 132–33. 

 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Eine Frage der Glaubwürdigkeit: Sima Qians „Brief an Ren An“ 29 

und Herrscherfamilie in Angriff. Ich hielt ihn für jemanden mit der Qualität eines 
Mannes für den Staat. Nun, wenn jemand mit dem Plan, ohne Rücksicht auf sein ei-
genes Leben unzählige Tode zu sterben, auszieht und die Probleme des Fürsten und 
der Herrscherfamilie angeht, dann ist das doch wirklich bemerkenswert! Nun ist er in 
der Erfüllung seiner Pflichten einer einzigen Sache nicht gerecht geworden, und die 
Staatsdiener, die ihre Körper ganz hielten und ihre Frauen und Kinder beschützten, 
übertrieben in der Folge seine Schwächen. Das macht mein Herz wirklich krank! Au-
ßerdem führte Li Ling nicht einmal 5 000 Fußsoldaten an und marschierte tief in das 
Gebiet der gepanzerten Reiter. Zu Fuß legten sie den Weg bis zum Königshof zurück 
und legten ihre Köder im Maul des Tigers aus. Mutig traten sie den starken Barbaren 
entgegen und hielten mehrere zehntausend Soldaten in Schach. Den Feinden gelang 
es nicht, die Sterbenden zu retten und die Verwundeten zu stützen und sie verpflich-
teten jeden, der einen Bogen spannen konnte. Der gesamte Staat griff sie gemeinsam 
an. Sie kämpften über 1 000 li hinweg, bis die Pfeile erschöpft waren und der Weg 
blockiert. Als keine Entsatztruppen kamen, türmten sich Tote und Verwundete auf. 
Doch als Li Ling mit [nur] einem Schrei seine Truppen antrieb, da gab es keinen unter 
den Soldaten, der sich nicht anstrengte und dem nicht die Tränen herabströmten. Blut-
beschmiert und ihr Weinen erstickend streckten sie ihre leeren Armbrüste vor, um den 
blanken Klingen zu trotzen. Im Norden kämpften sie am Ort ihrer Todfeinde. Auch 
unter den berühmten Generälen des Altertums sieht man keinen, der das übertroffen 
hätte. Obwohl er selbst in die Falle gelockt und besiegt wurde, sollte doch [die An-
zahl] derer, die er vernichtete und zerstörte, genügen, seine Verdienste im Reich of-
fenzulegen. 

夫僕與李陵，趨舍異路，素非相善也。然觀其為人，事親孝，與士信，臨財廉，
取與義，常思奮不顧身以徇國家之急，僕以為有國士之風。夫人出萬死不顧一
生之計，赴公家之難，斯亦奇矣。今舉事一不當，而全軀保妻子之臣隨而媒孽
其短，僕誠痛心。且李陵提步卒不滿五千，深距戎馬之地，足歷王庭，垂餌虎
口，橫挑強胡。挫億萬之師。虜救死扶傷不給，悉舉引弓之民，一國共攻之。
轉鬬千里，矢盡道窮，救兵不至，士卒死傷如積。然李陵一呼勞軍，軍士無不
奮躬流涕，沬血飲泣，張空弮，冒白刃，北首爭死敵場，雖古名將，不見過也。
身雖陷敗，其所摧破，亦足暴功於天下。 

Nun kommt der Brief zu Sima Qians Bewertung von Li Lings Handlungen und den Folgen 
der Äußerung derselben gegenüber Kaiser Wu: 

Ich bin der Meinung, dass Ling dadurch, dass er nicht gestorben ist, sicherlich die 
Gelegenheit erhalten wollte, den Han [von den wahren Vorkommnissen] Bericht zu 
erstatten.79 Als der gegenwärtige Herrscher von Lings Niederlage hörte, verging ihm 
der Appetit und bei Audienzen war er unausstehlich. Betrübt und ängstlich wusste ich 
keinen Ausweg. Ich überschätzte meine Fähigkeiten und wollte [dem Herrscher] 
meine ehrlichen Dummheiten darlegen. Bei der Gelegenheit machte ich in meinen 
Erklärungen von diesen Inhalten Gebrauch und wollte so das Verständnis des 

 
79  Alternativ: „Gelegenheit erhalten wollte, die Han zu entschädigen“ – möglicherweise, indem er bei den 

Xiongnu die Interessen der Han-Dynastie vertrat.  

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in Dynastiegeschichten 30 

Herrschers erweitern. Der Höchste war der Meinung, ich verleumde den Sutrishna (Li 
Guangli) und verteidige Ling, und daraufhin reichte er die Sache zu den [Justiz-] Be-
amten herab. In meiner festen Loyalität war ich bis zum Ende nicht in der Lage, mich 
zu erklären. Ich bestehe nicht aus Holz oder Stein und mit den Justizbeamten als ein-
zige Gesellschaft wurde ich tief in den Gefängnismauern gefangen gehalten. Wem 
hätte ich meine Sorgen berichten können?  

僕以為陵之不死，直欲得當報漢也。時主上聞陵敗，食不甘味，聽朝不怡，憂
懼不知所出。僕竊不自量，欲效其款款之愚，因推此意以言之，欲以廣主上之
意。上以僕非沮貳師，而為陵遊說，遂下之於吏。拳拳之忠，終不能自明列，
身非木石，獨與法吏為伍，深幽囹圄之中，誰可告愬者！ 

Abschließend rechtfertigt Sima Qian seine Entscheidung, auf den Selbstmord zu verzichten, 
mit zwei Argumenten. Erstens stelle er den Dienst an den Vorfahren über das eigene Ehrge-
fühl. Zweitens habe er ein Werk zu vollenden, das ihm in der Zukunft Ruhm bescheren solle. 

Ich habe gehört, dass man vor allem seine Vorfahren nicht entehren darf. Dann darf 
man nicht sich selbst entehren. Dann darf man sein Äußeres nicht entehren. Dann darf 
man seine Worte und Befehle nicht entehren. Außerdem gibt man [selbst] einer 
Dienstmagd oder Sklavin, wenn sie gefangengenommen wird, immerhin die Gelegen-
heit, [ihre Absichten] vorzubringen und dazu zu stehen.80 Der Grund, weshalb ich 
[meine Bestrafung] schweigend erduldete, ein unbedeutendes Leben führe und mich 
in meiner Beschmutzung nicht zurückzog, besteht darin, dass ich in meinem Herzen 
etwas hatte, was noch nicht fertiggestellt war. Ich würde darunter leiden, wenn ich 
sterben würde und mein Name in der Nachwelt nicht gepriesen würde.81 Im Altertum 
war der Graf des Westens gefangen und erklärte die Wandlungen der Zhou, Konfuzius 
war in Schwierigkeiten und schrieb die Frühlings- und Herbstannalen, Qu Yuan 
wurde verbannt und dichtete das „Li sao“, Zuo Qiuming verlor sein Augenlicht und 
dann war da das Guo yu, Sunzi wurde ein Fuß abgehackt und dann wurde die Kriegs-
kunst aufgeschrieben. Ohne meine eigenen Fähigkeiten einzuschätzen, habe ich mich 
meinen unfähigen Worten anvertraut. Ich wollte ein Netz über die verstreuten alten 
Texte des Reiches werfen und wollte außerdem die Grenzen des Himmlischen und 
des Menschlichen prüfen, die Umschwünge des Alten und des Neuen durchdringen 
und eine Tradition für meine Familie schaffen. Wenn ich dieses Buch wirklich ver-
fasse, werde ich es in einem berühmten Berg82 verstauen und an spätere Generationen 

 
80  Stephen Durrant versteht yin jue 引決 als „einen Kanal zu öffnen“, um großen emotionalen Druck zu 

lindern, und damit als Synonym für den Selbstmord. Vgl. Stephen Durrant, The Cloudy Mirror. Tension 
and Conflict in the Writings of Sima Qian, Albany, 1995, S. 18–19. Li Zhouhan 李周翰 der Fünf Unter-
tanen glossiert den Ausdruck in seinem Kommentar zum Text im Wen xuan anders. Er schreibt: „Das 
bedeutet, dass sie nicht in der Lage waren, ihre Absichten vorzubringen, standfest und unnachgiebig zu 
bleiben und so sich selbst zu richten“ (言不能引志決列以自裁), Kyujanggak, S. 669-2A, zum ersten 
Vorkommnis von yin jue im Brief. Ich folge hier Li Zhouhan. 

81  Lunyu 15.19, vgl. Lunyu zhushu 15.140-1. Hier und im Folgenden verwende ich die Zählung der Sprüche 
nach James Legge (Übers.), The Chinese Classics. Vol. 1. Confucian Analects, The Great Learning, and 
The Doctrine of the Mean (London, 1861–72), Nachdruck Hongkong 1960, S. 137–354. 

82  Die Bedeutung des „berühmten Berges“ ist unklar. Möglicherweise ist eine Bibliothek, ein Archiv oder 
ähnliches gemeint, siehe Durrant et al. (Hrsg.), The Letter to Ren An and Sima Qian’s Legacy, S. 135 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Eine Frage der Glaubwürdigkeit: Sima Qians „Brief an Ren An“ 31 

weitergeben. Auch wenn ich zehntausend Tode sterben müsste, wie könnte ich es be-
reuen? 

僕聞太上不辱先，其次不辱身，其次不辱色，其次不辱辭令。且藏獲婢妾猶能
引决，僕所以隱忍苟活，身陷糞土之中而不辭者，私心有所不盡，疾没世而名
不稱於後世也。昔西伯拘而演周易；仲尼厄而作春秋；屈原放逐，乃賦離騷；
左丘明失明，厥有國語；孫子臏足，兵法修列。僕竊不自量，託於無能之辭，
欲網羅天下放逸舊文，亦欲以究天人之際，通古今之變，成一家之言。僕誠以
著此書，藏之名山，傳之後人，雖萬被戮，豈有悔哉！ 

Der „Brief an Ren An“ ist der einzige Passus im Han ji, in dem die Leser etwas über die 
Person und den Werdegang des Geschichtsschreibers Sima Qian erfahren.83 Damit ersetzt er 
für Xun Yues Leser gewissermaßen Sima Qians Biographie, der im Shi ji und Han shu noch 
je ein eigenes Kapitel gewidmet war. Insofern hat Ban Gu das Ziel, das er mit der Aufnahme 
des Briefes in seine Biographie von Sima Qian verfolgte, erreicht. Der „Brief an Ren An“ 
sollte ein Gegenbild zu Sima Qians eigenen Aussagen über sein Leben und seine Absichten 
als Historiker darstellen. Sima Qian hatte sich in seiner Autobiographie als den pietätvollen 
Sohn präsentiert, der mit der Vollendung des Shi ji den letzten Wunsch seines verstorbenen 
Vaters erfüllt. Im von Ban Gu zitierten Brief erschien er dagegen als undankbarer Minister, 
der die Gnade seines Herrschers ausnutzt, um ihn in seinem Geschichtswerk zu kritisieren. 
Dieses Gegenbild ist im Han ji zum Hauptbild geworden und hat Sima Qians Eigendarstel-
lung vollends verdrängt.  

Xun Yue nahm weitreichende Änderungen am Brieftext vor. Er kürzte den Brief auf 
knapp ein Drittel des Textes im Han shu zusammen, stellte großzügig um, änderte dabei die 
Bedeutung einzelner Phrasen und fügte sogar einen zusätzlichen Teilsatz ein.84 Durch die 
Kürzung und Umstellung des Brieftextes treibt Xun Yue in seiner Version des Briefes Ban 
Gus Charakterisierung von Sima Qian auf die Spitze. Das wird besonders im vierten Ab-
schnitt deutlich, in dem Sima Qian sich dafür rechtfertigt, warum er sich kastrieren ließ, an-
statt Selbstmord zu begehen. 

Sima Qians erstes Argument im vierten Teilabschnitt des Briefes im Han ji besteht darin, 
dass das Bewahren der Ehre der Vorfahren wichtiger sei als das Bewahren der eigenen. Er 
schreibt: „Ich habe gehört, dass man vor allem seine Vorfahren nicht entehren darf. Dann 
darf man nicht sich selbst entehren“ (僕聞太上不辱先，其次不辱身). Hinter dieser Ma-
xime steht das Prinzip der Kindespietät. Der „Vorfahr“ (xian 先), der hier gemeint ist, ist 
Sima Tan. In Sima Qians Autobiographie war die Pflichterfüllung gegenüber seinem Vater 
Sima Tan noch ein Leitmotiv gewesen. Sie wurde sowohl in der letzten Bitte des Vaters als 
auch in Sima Qians Diskussion mit seinem Kollegen Hu Sui thematisiert. In der Han ji-

 
Anm. 57. 

83  Der Name Sima Qian erscheint nur noch ein einziges weiteres Mal im Han ji, nämlich im allerletzten 
Kapitel. Dort heißt es lediglich bezüglich Ban Gu: „Biao hatte einen Sohn namens Gu. Sein Mannesname 
war Mengjian. Er wurde Höfling in der Zeit von Kaiser Ming (Liu Zhuang 劉莊, reg. 58–75 n. Chr.). Er 
machte Anleihen am Shi ji des Höchsten Chronisten Sima Qian [...] und schuf das Han shu in insgesamt 
hundert pian“ (彪子固，字孟堅。明帝時為郎，據太史公司馬遷史記，[...] 為漢書，凡百篇), Han 
ji 30.545. 

84  Siehe dazu Klein, Reading Sima Qian from Han to Song, S. 51–52, genauer in Klein, History of a Histo-
rian, S. 459–64. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in Dynastiegeschichten 32 

Version des Briefes wird der Vater nur beiläufig im ersten Satz erwähnt.85 Der Begriff der 
Kindespietät erscheint ebenfalls nur einmal, und zwar in Bezug auf Li Ling, nicht in Bezug 
auf Sima Qian selbst. Die Kindespietät nimmt in der Han ji-Version des Briefes also nicht 
mehr den Stellenwert ein, den sie in Kapitel 130 des Shi ji hatte und den Ban Gu mit der Han 
shu-Version des Briefs zu konterkarieren versuchte. In der Han shu-Version des Briefes stand 
außer Zweifel, was mit der Abwägung zwischen dem „Entehren der Vorfahren“ (ru xian 辱
先) und dem „sich selbst Entehren“ (ru shen 辱身) gemeint war. Der Hintergrund dieser 
konfligierenden Grundsätze wurde schließlich in den vorangehenden Passagen des Kapitels 
ausführlich thematisiert. „Sich selbst zu entehren“ bedeutete, sich der Kastration zu unterzie-
hen. Das „Entehren der Vorfahren“ bezog sich darauf, das Versprechen gegenüber dem Vater 
zu brechen. Dieses Versprechen war einer der Kerninhalte in Kapitel 62 des Han shu gewe-
sen. In der Beschreibung des Jahres 99 v. Chr. im Han ji dagegen erfahren die Leser mit 
keinem Wort von Sima Tans letztem Wunsch. Im Gegensatz zu den Lesern des Han shu 
wissen sie also nichts von Sima Qians Versprechen. Der Grund dafür, dass Sima Qian die 
Kastration annahm, bleibt ihnen unbekannt. Damit können die Leser die Entscheidung, sich 
der Kastration zu unterziehen, nicht als eine Entscheidung interpretieren, die vor dem Hin-
tergrund der Kindespietät gefällt wurde. Stattdessen liest sich die Kastration für sie als die 
größtmögliche Schande – für Sima Qian selbst und in Ausdehnung seiner Person auch für 
seine Vorfahren. In der Han ji-Version des Briefes begründet Sima Qian seine Entscheidung 
für die Kastration damit, seine Vorfahren nicht entehren zu wollen. Doch gerade dadurch 
erreicht er dies. In der stark verkürzten Darstellung des Han ji kann sein Argument nicht 
überzeugen. 

Sima Qians zweites Argument gegen den Selbstmord besteht im Brief im Han ji darin, 
dass er in der Nachwelt durch die Fertigstellung des Shi ji Ruhm erwerben wolle. Sima Qian 
fürchtet, dass sein Name in kommenden Generationen nicht gepriesen werden könnte (疾沒
世而名不稱於後世也).86 Obwohl die Vorfahren in der traditionellen Vorstellung sicherlich 
auch vom Ruhm eines erfolgreichen Familienmitglieds profitieren, wirkt diese Äußerung 
doch recht selbstbezogen. Denn Sima Tans Beteiligung am Shi ji erwähnt Xun Yue auch hier 
nicht. Es wirkt so, als spräche Sima Qian nur von seinem Werk und seinem Ruhm. Diese 
Wertschätzung in der Nachwelt muss seinen Lesern im Han ji wichtiger erscheinen als die 
Ehre seiner Vorfahren. Im Han shu las sich die Sache noch etwas anders. Dort hoffte Sima 
Qian, er könne die Schande der Kastration durch sein Geschichtswerk aufwiegen (僕償前辱
之責) – eine weit weniger aggressive Formulierung seiner Absichten. 

Durch geschickte Reorganisation des Brieftextes gelingt es Xun Yue, Sima Qians Vorha-
ben als besonders vermessen herauszustellen. Er erreicht diesen Effekt dadurch, dass er zwei 
Aufzählungen an Anfang und Ende des Briefes stellt. Durch ihre exponierte Stellung bilden 
sie einen starken Kontrast. Sima Qian hatte sich zu Beginn seines Briefes in eine Reihe mit 
drei Eunuchen gestellt. Er nannte Yong Qu 雍渠, Eunuch Jian und Zhao Tan. Mit Männern 
wie diesen sollte Sima Qians Ansicht zufolge kein Herrscher, der etwas auf sich halte, 

 
85  Sima Tans Amt wird im allerersten Satz des Briefes als der Grundstein für Sima Qians Karriere genannt. 

Doch dieser Ausganspunkt ist während der Han-Dynastie nichts Ungewöhnliches. Einer von drei Wegen 
in die Beamtenlaufbahn bestand darin, sich auf das Verwandtschaftsprivileg (ren 任) zu berufen. Siehe 
dazu S. 28 Anm. 78. 

86  Lunyu 15.19, vgl. Lunyu zhushu 15.140-1. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Eine Frage der Glaubwürdigkeit: Sima Qians „Brief an Ren An“ 33 

Kontakt suchen. In seinem Argument gegen den Selbstmord nennt Sima Qian fünf namhafte 
Autoren als seine Vorbilder: den Grafen des Westens, Konfuzius, Qu Yuan 屈原, Zuo Qiu-
ming 左丘明 und Sunzi 孫子. Alle diese Männer hätten unter schwierigen Umständen be-
deutende Werke verfasst. Diese starke Kontrastierung dieser beiden Personengruppen, Eu-
nuchen und berühmte Autoren, stach in der Han shu-Version des Briefes weniger hervor. Die 
Aufzählung der Eunuchen stand dort in der Einleitung des Briefes. Sima Qian schilderte im 
Han shu seine eigene Situation, um dann zu seiner vierteiligen Begründung überzuleiten, aus 
welchem Grund er nicht in der Lage sei, Ren An zu unterstützen. Die Reihe der berühmten 
Autoren, die in der Han shu-Version noch drei weitere Glieder enthält, ist Teil von Sima 
Qians viertem Argument, das besagte, dass er sein Versprechen dem Vater gegenüber erfül-
len wollte, dessen Geschichtswerk fertigzustellen. Damit stehen die beiden Passagen zwar 
tendenziell am Anfang und Ende des Briefes im Han shu. Doch sie gehen in einer Vielzahl 
von Aufzählungen unter. Dem Vergleich mit den Eunuchen in der Einleitung beispielsweise 
geht eine Parallele mit ehrbaren Freunden und wertvollen Charakteren voraus. Sima Qian 
erwähnt hier Zhongzi Qi 鍾子期 und Bo Ya 伯牙, Xu You 許由 und Bo Yi 伯夷 sowie Suis 
Perle und Hes Jade, mit denen er selbst sich seiner Ansicht nach nicht vergleichen kann.87 
Außerdem enthält der Han shu-Brief noch eine Reihe weiterer Vergleiche. Neben der bereits 
erwähnten Gruppe um Zhongzi Qi und Bo Ya werden der Graf des Westens, Li Si 李斯, der 
König von Huaiyin (Han Xin 韓信) und einige weitere Figuren erwähnt, die Sima Qian zu-
folge trotz ihrer hohen Stellung nicht den Selbstmord wählten, obwohl sie beschuldigt wur-
den, in Verbrechen verwickelt gewesen zu sein.88 In der Version des Briefes im Han ji sind 
alle Aufzählungen bis auf die zwei einleitend genannten gestrichen worden. Der Brief im 
Han ji ist damit im Vergleich zum Brief im Han shu einfacher konstruiert. Durch die expo-
nierte Gegenüberstellung lenkt er besondere Aufmerksamkeit auf den Kontrast zwischen den 
Eunuchen und den berühmten Autoren. Obwohl ihr Ansehen im Volk und beim Kaiser nicht 
unterschiedlicher sein könnte, identifiziert sich Sima Qian mit beiden Personengruppen. 
Diese Gegenüberstellung von Wunschzustand (namhafte Autoren) und Ist-Zustand (verach-
tenswerte Eunuchen) lässt Sima Qians Selbstbild gespalten wirken. Sein zweites Argument 

 
87  Han shu 62.2725. Zhongzi Qi und Bo Ya waren ein berühmtes Freundespaar aus der chinesischen Ge-

schichte, das oft als Illustration des Ideals der absoluten Loyalität herangezogen wird, siehe Liezi jishi 
5.178–79 und Angus Charles Graham (Übers.), The Book of Lieh-tzu, London, 1960, S. 109–10. Das 
„Talent von Sui und He“ bezieht sich auf zwei legendäre Schätze, die dem Herrscher dargebracht wurden 
und die hier stellvertretend für den Beitrag eines Edlen zur Regierung stehen: Bian He aus Chu 楚, der 
mehrmals vergeblich verschiedenen Herrschern einen unansehnlichen Stein präsentierte, in dem sich Jade 
befand, und den Herzog von Sui, dem eine Schlange als Belohnung eine Perle übergab, siehe Han Feizi 
jijie 13.95 und Burton Watson (Übers.), Han fei tzu. Basic Writings, New York, 1964, S. 80, sowie den 
Kommentar von Gao Xiu 高誘 in Huainanzi jijie 6.458–59. Xu You war der Legende nach ein Berater 
des mythischen Urkaisers Yao und Bo Yi ein berühmter Einsiedler; beide lehnten es ab, zum Herrscher 
erkoren zu werden, und zogen sich zurück, siehe Zhuangzi jishi 28.965–66 sowie Shiji 61.2121–27, Wil-
liam H. Nienhauser Jr. et al. (Übers.), „Po Yi, Memoir 1“, in: Nienhauser (Hrsg.), The Grand Scribe’s 
Records. Vol. VII: The Memoirs of Pre-Han China, Bloomington, 1994, S. 1–8. Für eine Übersetzung der 
Passage siehe S. 151.  

88  Han shu 62.2733. Siehe die Biographien für den Grafen des Westens, den Vater des Gründers der Zhou-
Dynastie, in Shi ji 4.116 und für Li Si, Minister des ersten Kaisers der Qin-Dynastie, in Shi ji 87.2561–62 
und Michael Loewe, A Biographical Dictionary of the Qin, Former Han and Xin Periods, 221 B.C. – 
A.D. 24. Leiden, 2000, S. 228–30. Für Han Xin, einen frühen Unterstützer von Liu Bang, siehe Shi ji 
92.2624–29 und Loewe, Biographical Dictionary, S. 147–49. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in Dynastiegeschichten 34 

gegen den Selbstmord in der Briefversion im Han ji, nämlich das Vorhaben, ein großes Werk 
zu verfassen, wirkt so nur begrenzt glaubhaft. Die Kluft zwischen Anspruch und Wirklichkeit 
ist zu groß.  

Xun Yue überarbeitet den Brieftext nicht nur hinsichtlich der Schlagkraft von Sima Qians 
Argumentation sehr bewusst. Er nimmt dem Text auch einige seiner programmatischen 
Kernsätze. Hier ist beispielsweise die berühmte Passage zu nennen, mit der Sima Qian seine 
Gründe für die Annahme der Kastration auf den Punkt bringt: „Ein Mensch hat nur einen 
einzigen Tod. Dieser Tod kann schwer wie der Berg Tai sein oder leicht wie eine Gänsefeder. 
Der Unterschied liegt darin, wie man diesen Tod nutzt“ (人固有一死，死有重於泰山，或
輕於鴻毛，用之所趨異也).89 Des Weiteren kürzt Xun Yue solche Passagen, die dem Brief 
im Han shu seine emotionale Komponente verleihen und ihn von der autobiographischen 
Darstellung abgrenzen. So streicht er Ausrufe wie: „Wie tragisch! Wie tragisch!“ (悲夫！悲
夫！) bezüglich des Schicksals von Li Ling und Sima Qian. 90 Genauso fallen Zuspitzungen 
von im Brief getroffenen Aussagen weg. Nach der Aufzählung der drei verachtenswerten 
Eunuchen steht im Han shu-Brief beispielsweise „Sogar ein Mann mit durchschnittlicher Be-
gabung riskiert einen Schaden an seinem qi, wenn er in seinen Tätigkeiten mit Eunuchen in 
Kontakt gerät. Um wieviel mehr noch trifft das auf einen Höfling mit hohen Zielen zu?“ (夫
中材之人，事關於宦豎，莫不傷氣。況忼慨之士乎).91 Durch diese Raffungen wirkt die 
Briefversion im Han ji auf die Leser überlegter und objektiver als die im Han shu. 

Zusammenfassend lässt sich feststellen, dass Xun Yue durch die Reorganisation und Kür-
zung des Brieftextes stark in den aus dem Han shu bekannten Text eingreift. Im Brief im Han 
shu hatte Sima Qian vier Argumente präsentiert, um seine Entscheidung zu begründen, Ren 
An nicht zu Hilfe zu kommen. Ban Gu hatte den Text wohl mit dem Hintergedanken wieder-
gegeben, auf die Widersprüche zur autobiographischen Selbstdarstellung seines Protagonis-
ten hinzuweisen und Sima Qians wahre Intention hinter dem Verfassen des Shi ji herauszu-
stellen. Im Han ji kürzte Xun Yue große Teile dieses Textes und stellte die verbleibenden 
Elemente neu zusammen. Der Brief teilt sich dort in einen deskriptiven und einen argumen-
tativen Teil. Er beginnt mit einer Schilderung des Werdegangs von Sima Qian, fährt fort mit 
einer Beurteilung von Li Ling und beschreibt dann Sima Qians Eintreten für diesen vor dem 
Kaiser. Abschließend werden zwei Argumente für Sima Qians Entscheidung präsentiert, die 
Kastration dem Selbstmord vorzuziehen. 

In seiner Version des Briefes kürzt Xun Yue erstens solche Elemente, die dem Brief Emo-
tionalität verleihen. Dieser Zug des Briefes kam dem Kompilator des Han shu noch gelegen, 
um Sima Qian als menschlich und fehlbar und das Shi ji als ein Werk darzustellen, das von 
Enttäuschung über die amtierende Han-Dynastie geprägt war. So war es Ban Gu möglich, 
einen Kontrast zu Sima Qians autobiographischer Selbstdarstellung zu erzeugen. Im Han ji 
fehlt die emotionale Komponente, wodurch Sima Qians Brief überlegter und objektiver er-
scheint als im Han shu. Das wiederum kommt Xun Yue zugute, der Sima Qians Biographie 
durch den Brief gewissermaßen ersetzt – denn nur dort erfährt man näheres über das Leben 
des Geschichtsschreibers. Ein emotionsärmerer Stil erhöht im Kontext des Han ji die 

 
89  Han shu 62.2732. 
90  Han shu 62.2731. 
91  Han shu 62.2727. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Eine Frage der Glaubwürdigkeit: Sima Qians „Brief an Ren An“ 35 

Glaubwürdigkeit der Darstellung der Ereignisse um Sima Qian und trägt somit zur Glaub-
würdigkeit des Gesamtwerks bei.  

Zweitens bearbeitet Xun Yue den Brieftext so, dass Sima Qians Verteidigung der Ent-
scheidung, die Kastration anzunehmen, wenig glaubwürdig und vermessen wirkt. Sima Qian 
argumentiert im Han ji einerseits auf Basis des Prinzips der Kindespietät, dass das Bewahren 
der Ehre der Vorfahren wichtiger sei als das Bewahren der eigenen Ehre. Im Kontext des 
Han shu war dieser Gedankengang nachvollziehbar. Denn dort wurde deutlich, dass Sima 
Qian damit die Ehrung des letzten Willens seines Vaters, der Sohn solle das Shi ji fertigstel-
len, über die Wahrung der eigenen körperlichen Integrität stellte. Da im Kontext des Han ji 
Sima Tans letzter Wunsch nicht erwähnt ist, fragen die Leser sich verständlicherweise, wie 
denn eine Kastration die Würde der Vorfahren bewahren solle. Da Xun Yues Kürzungen 
dazu führen, dass diese Frage im Text nicht beantwortet wird, kann das erste Argument nicht 
überzeugen. Sima Qian argumentiert in einem zweiten Versuch, dass er seine Strafe ange-
nommen habe, weil er durch das Verfassen des Shi ji berühmt werden wollte. In der Han shu-
Version war diese Aussage noch defensiver formuliert. Die Version im Han ji dagegen ver-
stärkt das Argument durch die Gegenüberstellung einer Aufzählung von ehrlosen Eunuchen 
und namhaften Autoren. So wird dem Leser des Han ji die Kluft zwischen Anspruch und der 
Wirklichkeit des Geschichtsschreibers peinlich bewusst. Als Leser des Han ji fragt man sich 
folglich, ob Sima Qian die Situation und seine Möglichkeiten nicht falsch bewertet.  

Nun entspricht, wie bereits bemerkt, keine einzige Version eines Briefes im Han ji der 
Vorgängerversion im Han shu, da Xun Yue jeden der fünf Brieftexte, die er aus den 21 Brie-
fen im Han shu in sein Werk übernahm, großzügig kürzte. Doch nur bei Sima Qians „Brief 
an Ren An“ ändert Xun Yue die Aussage des Textes auch dadurch, dass er gezielte Umstel-
lungen vornimmt. In diesem Beispiel tritt die kompilatorische Absicht, die Xun Yue mit dem 
Han ji verfolgte, besonders stark hervor. Eine Untersuchung von Xun Yues Texttreue in Be-
zug auf Texte anderer Genres, die im Han ji wiedergegeben werden, könnte in Zukunft wei-
tere Rückschlüsse auf Xun Yues Agenda als Geschichtsschreiber ermöglichen.  

Zusammenfassung und Bewertung 
Sima Qians „Brief an Ren An“ beeinflusst sowohl im Han shu als auch im Han ji in entschei-
dender Weise die Darstellung der Figur des Sima Qian. Während Ban Gu den Text im Han 
shu der Autobiographie des Sima Qian gegenüberstellte, um Sima Qians Intention hinter dem 
Verfassen des Shi ji zu verdeutlichen, wird der Brief im Han ji zu einer Ersatzbiographie von 
Sima Qian umgewidmet. Denn dieser tritt im Han ji nur im Zusammenhang mit den Ereig-
nissen des Jahres 99 v. Chr. in Erscheinung. Darin spielt der Brief eine zentrale Rolle. Ban 
Gu zeichnete mithilfe des Briefes das Bild eines undankbaren, dynastiekritischen Ministers, 
dessen Werk, so lässt sich schließen, die Han-Dynastie in ein schlechtes Licht rücke. Xun 
Yue erhebt dieses Gegenbild zum Hauptbild des Sima Qian. Dabei spitzt Xun Yue die Cha-
rakterisierung von Sima Qian durch Umstellungen und Kürzungen innerhalb des Brieftextes 
zu. So nimmt er Sima Qians Verteidigung seiner Entscheidung, sich der Kastration zu unter-
ziehen, um das Shi ji fertigzuschreiben, große Teile ihrer Überzeugungskraft.  

Diese Bearbeitung des Briefes passt sich in Xun Yues Schilderung des Jahres 99 v. Chr. 
ein, in der er die im Han shu angelegten Parallelen zwischen dem glücklosen Beamten Sima 
Qian und dem erfolglosen Anführer Li Ling herausstellt. Beide entscheiden sich im Han ji 
gegen den Selbstmord und antworten mit den ihnen zur Verfügung stehenden Mitteln auf die 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in Dynastiegeschichten 36 

Entscheidungen von Kaiser Wu: Li Ling, indem er Li Xu tötet, und Sima Qian, indem er das 
Shi ji verfasst. Xun Yue nimmt den Brief für seine Zwecke aus dem Kontext heraus, der im 
Han shu als der Ursprungskontext des Briefes präsentiert wird: Ren Ans Hilfsgesuch an Sima 
Qian. Ban Gu markierte Ren An als den Adressaten. In seiner Version des Briefes finden sich 
Elemente eines brieflichen Rahmens, wie beispielsweise die an Ren An gerichtete Anrede, 
sowie Rückbezüge auf den Ursprungskontext im Verlauf des Brieftextes. Im Han shu dienen 
diese Referenzen nicht zuletzt dazu, die Beweiskraft des Textes zu erhöhen. Der Brief wirkt 
dort gerade wegen dieser Elemente, ergänzt durch den emotionalen, persönlichen Stil des 
Absenders, nicht als ein Text, der sich zum Ziel setzt, Sima Qians Person und historiographi-
sche Agenda zu verteidigen. Eben deshalb scheint er eine verlässliche Quelle für Antworten 
auf Fragen nach Sima Qians Motiven zu sein. Dagegen greift Xun Yue mit der Erwähnung 
des Briefes im Werkkontext des Han ji den Ereignissen vor. Er bindet den Brief proleptisch 
in das Jahr 99 v. Chr. ein. Außerdem kürzt er sowohl die Rahmungselemente des Briefes, die 
er in die Hinführung zum Brieftext integriert, als auch Bestandteile wie beispielsweise Aus-
rufe, die den emotionalen Charakter des Textes unterstützen. Das passt ins Bild, denn Xun 
Yue muss im Gegensatz zu Ban Gu die Beweiskraft seiner Quellen nicht besonders in den 
Vordergrund rücken. Sein Werk enthält keine abweichende, autobiographische Charakteri-
sierung der Person Sima Qian. Zudem ist das Han shu, Xun Yues Hauptquelle, 200 n. Chr. 
bereits ein etabliertes Werk, und es gibt keine Hinweise darauf, dass dessen Authentizität und 
Ban Gus Umgang mit seinen Quellen zur Diskussion stand. Xun Yue hat im Gegenteil ein 
Interesse daran, Sima Qians Aussagen im Brief möglichst nüchtern und objektiv zu halten, 
um seiner Charakterisierung von Sima Qian Glaubwürdigkeit zu verleihen. Es zeigt sich, dass 
Xun Yue als Kompilator nicht nur inhaltlich stark in den Brieftext eingriff, sondern sich auch 
die Freiheit nahm, diesen auf stilistischer Ebene anzupassen. Beides ist seiner Agenda als 
Geschichtsschreiber untergeordnet. Xun Yue möchte, so scheint es in dieser Passage des Han 
ji, Sima Qian als einen Autor darstellen, dessen Werk persönlich motivierte Kritik an der 
Früheren Han-Dynastie übt. Damit stellt er sich in eine Linie mit Ban Gu. Seinem Ziel ordnet 
Xun Yue offensichtlich auch die getreue Wiedergabe der ihm vorliegenden Textversion un-
ter. Stattdessen schafft er einen neuen, anderen Brief, der seinem Bild des Sima Qian stärker 
entspricht als Ban Gus Version. 

2.3 Das Beweisstück: Yang Yuns „Brief an Sun Huizong“ 

Yang Yuns „Brief an Sun Huizong“ im Han shu  
Wie schon Sima Qians „Brief an Ren An“ erscheint auch Yang Yuns „Brief an Sun Huizong“ 
sowohl im Han shu als auch im Han ji. In Kapitel 66 des Han shu behandelt Ban Gu die 
Biographien der Kanzler der Jahre 103–71 v. Chr. sowie die von zwei Kaiserlichen Sekretä-
ren.92 Zentral ist in dieser Zusammenstellung allerdings eine ganz andere Figur. Es handelt 

 
92  Zur Zusammenstellung der in Kapitel 66 behandelten Personen und zur Rolle des Kapitels im Gesamt-

konzept des Han shu sind weitreichendere Überlegungen angestellt worden. Neben ihren Ämtern lassen 
sich andere Verbindungen zwischen den Protagonisten des Kapitels ziehen. Zum einen sind da Verbin-
dungen zu Liu Jus 劉據 Aufstand gegen Kaiser Wu im Jahr 91 v. Chr., der schon in Bezug auf Sima Qians 
„Brief an Ren An“ erwähnt wurde. Zum anderen spielt das Thema der Volkswirtschaft eine wichtige 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Das Beweisstück: Yang Yuns „Brief an Sun Huizong“ 
 

37 

sich um Yang Yun, einen Sohn des fünften Kanzlers, Yang Chang 楊敞. Der ihn behandelnde 
Abschnitt nimmt etwa ein Drittel des Kapiteltextes ein. Das ist auffällig, denn er ist lediglich 
der Nachkomme eines Kanzlers. Damit wird seine Lebensbeschreibung formal nur an die 
Biographie seines Vaters angehängt. Interessant macht die Figur Yang Yun für den Ge-
schichtsschreiber Ban Gu die Tatsache, dass er Sima Qians Enkel ist.  

Sima Qians Schwiegersohn Yang Chang ist in Kapitel 66 nur ein kurzer Textabschnitt 
gewidmet. Er wird als feige, zögerlich und in wichtigen politischen Fragen unentschlossen 
beschrieben. Seine Frau, Sima Qians Tochter, zeichnet sich durch stärkeres politisches Ge-
spür aus. Sie ist die treibende Kraft hinter mindestens einer karrierebestimmenden Entschei-
dung ihres Mannes. Schon in der Beschreibung von Yang Chang scheint Ban Gu also gezielt 
die familiäre Linie von Sima Qian zu betonen. In diese ist Yang Yun seiner Ansicht nach 
einzuordnen.93 Dieser Rückbezug auf den Großvater Sima Qian und die gleichzeitige Ab-
grenzung vom Vater Yang Chang werden in den einleitenden Sätzen von Yang Yuns eigener 
Lebensbeschreibung noch einmal explizit herausgestellt. Dort erwähnt Ban Gu, dass Yang 
Yun sich unter anderem mit Sima Qians Geschichtswerk beschäftigte. Er teilt also die Inte-
ressen seines Großvaters. Auf der anderen Seite unterscheiden Yang Yuns Handlungen ihn 
von seinem Vater. Seine Karriere nimmt Fahrt auf, als er einen geplanten Coup der Familie 
Huo 霍 aufdeckt. Yang Chang hatte sich einige Jahre zuvor in einer ähnlichen Situation be-
funden, als ihm die aufrührerischen Pläne von Shangguan Jie 上官桀 zu Ohren gekommen 
waren. Letztlich hatte er aber gezögert, Shangguan Jies geplanten Staatsstreich publik zu 
machen. Yang Yun verhält sich also in einer vergleichbaren Lage ganz anders, als sein Vater 
es getan hatte.94 

In der Biographie folgen darauf zwei Episoden, die Yang Yun in ein besseres Licht rü-
cken. Er setzt sich gegen Korruption ein und beweist Menschenkenntnis, indem er fähige 
Untergebene empfiehlt, die rasch in hohe Ämter aufsteigen. Außerdem ist er freigiebig und 
teilt mehrfach hohe Geldbeträge unter Verwandten auf. Ban Gu legt ihm dies als „Vorliebe 
für Rechtlichkeit“ (hao yi 好義) aus. Ergänzend beschreibt er ihn als unbestechlich (lian 廉), 
unbescholten (jie 絜) und uneigennützig (wu si 無私). So steigt Yang Yun bis ins Amt des 
Arbeitsministers auf.95 Viel Positives hat Ban Gu allerdings im Folgenden nicht mehr zu 
Yang Yun zu sagen. Die bisherige Beschreibung mag für ihn sogar eher als Folie dafür die-
nen, Yang Yuns negative Charakterzüge nur noch stärker herauszustreichen. Denn neben 
seinen Vorzügen schreibt er Yang Yun Angeberei, Gehässigkeit, Missgunst und die Vorliebe 
zu, die Geheimnisse anderer offenzulegen. Diese Eigenschaften werden Yang Yun schließ-
lich zum Verhängnis, als der Große Stallmeister Dai Changle 戴長樂 beim Kaiser anonym 
dafür angezeigt wird, sich unangemessen geäußert zu haben (fei suo yi yan 非所宜言). Dai 
Changle hat sofort Yang Yun im Verdacht und verleumdet ihn seinerseits. Er bringt fünf 
unterschiedliche Anschuldigungen gegen Yang Yun vor. Alle diese Vorwürfe beziehen sich 
auf Aussagen, die Yang Yun in den Jahren zuvor getätigt haben soll. Er habe erstens Andeu-
tungen zum bevorstehenden Tod des gegenwärtigen Kaisers gemacht. Zweitens habe er sich 

 
Rolle, denn einige der im Kapitel aufgeführten Personen beschäftigten sich mit der Frage der Staatsmo-
nopole, vgl. dazu van Ess, Politik und Geschichtsschreibung im alten China, S. 744–49. 

93  Siehe die Biographie von Yang Chang, Han shu 66.2888–89. 
94  Han shu 66.2889. 
95  Han shu 66.2890. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in Dynastiegeschichten 38 

nicht entschlossen genug hinter die Entscheidung der Exekution eines bereits verurteilten 
Beamten gestellt, mit dem er befreundet gewesen sei. Drittens habe er am Einfluss des Kai-
sers gezweifelt, als er sich skeptisch zur Möglichkeit einer Unterwerfung einer Fraktion der 
Xiongnu geäußert habe. Viertens habe er durch einen Vergleich der Gegenwart mit der un-
tergegangenen Qin-Dynastie die Regierung des Kaisers schlecht gemacht. Fünftens habe 
Yang Yun schließlich dem Kaiser unterstellt, er habe bei den Staatsopfern nicht den gebüh-
renden Ernst walten lassen. Dai Changle beschuldigt Yang Yun daher „großer Widerspens-
tigkeit und Unvernunft“ (尤悖逆絕理).96 Ban Gu lässt die von Dai Changle vorgebrachten 
Anschuldigungen unkommentiert. Er berichtet jedoch, dass Yang Yun versuchte, die Beweis-
aufnahme im Prozess gegen ihn zu seinen Gunsten zu beeinflussen. Das kann durchaus als 
Schuldeingeständnis gewertet werden. Der Minister für Strafen sah Yang Yuns Schuld 
schließlich als erwiesen an und forderte die Exekution des Angeklagten. Doch anstatt diesem 
Beschluss Folge zu leisten, ließ Kaiser Xuan 宣 (Liu Bingyi 劉病已, reg. 74–48 v. Chr.) 
Milde walten. Er degradierte Yang Yun und Dai Changle zu Gemeinen.97  

Bisher hatte sich Yang Yuns Karriere weitgehend in der Hauptstadt abgespielt. Nun zieht 
er sich auf den Stammsitz seiner Familie zurück.98 Dort „verwaltet er seinen Besitz, errichtet 
Gebäude und erfreut sich an seinem Reichtum“ (治產業，起室宅，以財自娛). Dieses Ver-
halten stößt auf Unverständnis. Sun Huizong 孫會宗, ein „einfallsreicher und verständiger“ 
(zhi lüe 知略) Freund, schreibt an Yang Yun, um ihn zur Vernunft zu bringen. Yang Yun 
antwortet schriftlich, zeigt sich uneinsichtig und schlägt Sun Huizongs Mahnungen in den 
Wind. Sun Huizong bleibt nicht der Einzige, der Yang Yun ins Gewissen reden möchte. Auch 
sein Neffe Yang Tan 楊譚 versucht, ihn mit dem Hinweis auf eine baldige Wiedereinstellung 
als Beamter zu einer Änderung seines Verhaltens zu bewegen. Yang Yun empfindet es je-
doch als unter seiner Würde, seine Karriere noch einmal auf einem niedrigen Posten zu be-
ginnen. Da gibt Yang Tan klein bei.99 Als man eine Sonnenfinsternis beobachtet, bringt ein 
Pferdeknecht das Ereignis angeblich mit Yang Yuns fehlender Selbstkritik und Reue in Ver-
bindung und zeigt Yang Yuns Verhalten an.100 Derartige Himmelsereignisse wurden wäh-
rend der Han-Zeit als an den Herrscher gerichtete Warnungen des Himmels wegen schlechten 
Verhaltens oder schlechter Regierungsführung gelesen.101 Im Rahmen des Prozesses gegen 

 
 96  Han shu 66.2890–92. Die Kompilatoren der Zhonghua-Ausgabe schließen die Anführungszeichen 

nach Dai Changles Schreiben nicht. Ich folge Jurij Kroll und Yan Kejun in der Annahme, dass das 
Schreiben mit den Worten 以主上為戲語，尤悖逆絕理 endet, siehe Jurij Kroll, „Yang Yun’s Bio-
graphy, His Outlook, and His Poem“, in: Nylan und Vankeerberghen (Hrsg.), Chang’an 26 BCE, S. 
418–20, und Quan Han wen 33.306-2. 

 97 Han shu 66.2893. 
 98 Dieser befand sich in Huayin 華陰, etwa 100 km östlich von Chang’an. Siehe Tan Qixiang 譚其驤 

(Hrsg.), Zhongguo lishi ditu ji 中國歷史地圖集, Bd. 2, Shanghai, 1982, S. 15, 4/6. 
 99  Han shu 66.2894–97. 
100  Dai Changle war Großer Stallmeister gewesen. Hier deutet Ban Gu möglicherweise an, dass die Vor-

würfe gegen Yang Yun wieder aus dem gleichen Lager stammten. 
101  Omina wurden in Berichten an den Kaiser und in späteren Geschichtswerken als Hinweise des Himmels 

gelesen, die sowohl als glückverheißend als auch als unheibringend interpretiert werden konnten, siehe 
Hans Bielenstein, „An Interpretation of the Portents in the Ts’ien-Han-shu“, Bulletin of the Museum of 
Far Eastern Antiquities 22 (1950), S. 127–43 und Martin Kern, „Religious Anxiety and Political Inte-
rest in Western Han Omen Interpretation: The Case of the Han Wudi 漢武帝 Period (141–87 B.C.)“, 
Studies in Chinese History 中國史學 10 (2000), S. 1–31. Das Omen der Sonnenfinsternis wird im Han 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Das Beweisstück: Yang Yuns „Brief an Sun Huizong“ 
 

39 

Yang Yun kommt als Beweismittel auch der „Brief an Sun Huizong“ ans Licht. Kaiser Xuan 
lässt Yang Yun daraufhin exekutieren, seine Familie verbannen und Yang Yuns Protegés und 
Parteifreunde aus ihren Ämtern entlassen.102  

Folgt man Ban Gus Charakterisierung, so hat sich Yang Yun seinen tiefen Fall und 
schlussendlich seine Verurteilung selbst zuzuschreiben. Zwar hat er viele Eigenschaften, die 
ihn für den Staatsdienst qualifizieren. Doch durch seine charakterlichen Schwächen führt er 
seinen Untergang selbst herbei. Er machte sich Feinde am Hof und wird beschuldigt, dem 
Herrscher nicht den gebührenden Respekt entgegenzubringen. Auch wenn sich Ban Gu nicht 
festlegt, ob Dai Changles Anschuldigungen tatsächlich begründet sind, wirken Yang Yuns 
Verurteilung und der Verlust seiner Ämter in seiner Darstellung gerechtfertigt. Denn die Vor-
würfe gegen Yang Yun bestätigen sich in seinem „Brief an Sun Huizong“: Yang Yun mangelt 
es an Respekt der Dynastie gegenüber und er ist zu keinerlei Reue oder Selbstkritik bereit. 

Sun Huizong hatte seinen Freund Yang Yun vor den möglichen Folgen der sorglosen 
Zurschaustellung seines Reichtums als Privatmann gewarnt. Ban Gu gibt den Inhalt des 
Schreibens wie folgt wieder:  

Wenn ein hoher Minister sich nach Entlassung zurückzieht, dann sollte er seine Tore 
schließen und unruhig und ängstlich sein. Er sollte bemitleidenswert erscheinen und 
nicht seinen Besitz verwalten, mit Gästen und Klienten verkehren oder Ruhm und 
Ansehen haben.103  

大臣廢退，當闔門惶懼，為可憐之意，不當治產業，通賓客，有稱（舉）
〔譽〕。 

 
shu durchwegs als unheilvoll interpretiert, siehe Wolfram Eberhard, „Beiträge zur kosmologischen 
Spekulation Chinas in der Han-Zeit“, Baessler-Archiv 16 (1933), S. 86–97, Nachdruck in: Wolfram 
Eberhard, Sternkunde und Weltbild im alten China: Gesammelte Aufsätze von Wolfram Eberhard, 
Taipei, 1970, S. 11–110. Die einzige relevante im chinesischen Raum beobachtbare Sonnenfinsternis 
fand am 9. Mai des Jahres 53 v. Chr. statt. Zur Datierung des Ereignisses mit Rückgriff auf Daten der 
NASA siehe David W. Pankenier, „On the Reliability of Han Dynasty Solar Eclipse Records“, Journal 
of Astronomical History and Heritage 15.3 (2012), S. 200–12 (Finsternis gelistet als Nr. 36 auf S. 203). 
Homer H. Dubs datiert die Sonnenfinsternis auf den 9. Mai des Jahres 54 v. Chr., siehe Homer Hasen-
pflug Dubs (Übers.), The History of the Former Han Dynasty by Pan Ku, Bd. 2, Baltimore, 1938–1955, 
S. 276. Vermutlich handelt es sich bei der Jahresangabe von Dubs um einen simplen Schreibfehler. Die 
Verlässlichkeit der geschichtlichen Aufzeichnungen über Sonnenfinsternisse wurde in der Sekundärli-
teratur diskutiert und während Hans Bielenstein noch von weitreichenden Manipulationen solcher Vor-
zeichen durch Hofbeamte für politische Zwecke ausging, argumentierte Martin Kern überzeugend für 
die Zuverlässligkeit Han-zeitlicher Aufzeichnungen – Zweifel lässt er allerdings bei der späteren Inter-
pretation solcher Himmelsereignisse gelten, die, wie er zeigt, oft Jahre oder Jahrzehnte nach der eigent-
lichen Beobachtung liegen. Ein ähnlicher Fall mag hier vorliegen, denn die Sonnenfinsternis fand er-
wiesenermaßen nach Yang Yuns Hinrichtung statt. Der anonyme Pferdeknecht und sein Bericht mögen 
durch Ban Gu oder eine seiner Quellen hinzugedichtet worden sein, und die Finsternis um ein Jahr 
verschoben worden sein. 

102  Han shu 66.2897–98. Yang Yuns Todesdaten sind umstritten, denn schon im Han shu widersprechen 
sich die Angaben in den Annalenkapiteln und in Yang Yuns Biographie. Sowohl das Frühjahr 55 v. 
Chr. als auch 54 v. Chr. werden genannt. Ich folge in meiner Darstellung den Angaben in der Biogra-
phie selbst. Zu den unterschiedlichen Daten und möglichen Motivationen dahinter siehe Kroll, „Yang 
Yun’s Biography, His Outlook, and His Poem“, S. 420–22.  

103  Han shu 66.2894. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in Dynastiegeschichten 40 

Yang Yun widerspricht Sun Huizong in seinem Antwortschreiben ausdrücklich. Wie Sima 
Qians „Brief an Ren An“ wurde auch Yang Yuns „Brief an Sun Huizong“ schon mehrfach 
in westliche Sprachen übersetzt.104 Eine knappe Zusammenfassung seines Inhalts soll hier 
daher genügen. Yang Yun bedankt sich zu Beginn bei Sun Huizong für dessen Lehren und 
Korrekturen (jiao du 教督). Nur aufgrund der Errungenschaften seiner Vorfahren und aus 
purem Glück habe Yang Yun am Hof Karriere machen können und deshalb sei es nicht ver-
wunderlich, dass er nun seine Position wegen eines Fehltritts verloren habe. Doch Sun 
Huizongs Ansichten beruhten auf Hörensagen und er habe die Vorfälle und auch Yang Yuns 
Reaktion darauf nicht vollständig durchdacht (不深惟其終始). Daher wolle Yang Yun ihm 
seine Sicht der Dinge erklären. Dass der Kaiser Yang Yun nach dem Prozess um die Vor-
würfe von Dai Changle nicht zum Tode verurteilt habe, sei eine unermessliche Gnade gewe-
sen (聖主之恩，不可勝量). Sie sei weder durch die Leistungen seiner Vorfahren noch durch 
Yang Yuns eigenen Taten gerechtfertigt. Da seine Schuld so schwer wiege, wolle Yang Yun 
also den Rest seines Lebens als Bauer fristen. Nun seien seit seinen Verbrechen und damit 
seinem Ausscheiden aus dem Staatsdienst schon drei Jahre vergangen.105 Drei Jahre betrage 
auch die Trauerzeit für den eigenen Vater, das engste und wichtigste Familienmitglied. Yang 
Yun sieht sich nach Ablauf dieser Zeit zu keiner Reue oder Traurigkeit mehr verpflichtet. Er 
schreibt also, dass er sich nun eines bäuerlichen Lebens erfreue, die damit einhergehenden 
Feste feiere und sein Vermögen durch Geldverleih und Handel vermehre. Damit sei er in die 
untersten Schichten der Gesellschaft hinabgestiegen. Die Verhaltensmaßstäbe, die man an 
Minister und Würdenträger anlege, gälten für ihn nicht mehr, denn schon Konfuzius habe 
gesagt, dass solche, die unterschiedliche Wege gehen, keine Pläne füreinander machen soll-
ten (道不同，不相為謀).106  

Im Rahmen seiner Argumentation gibt Yang Yun den Text eines Liedes wieder, das er 
angeblich mit seiner Familie an Festtagen singe. Es handelt auf den ersten Blick von einem 
Bohnenfeld, das von Unkraut überwuchert ist. Schon Zhang Yan 張晏 (fl. 3. Jh. n. Chr.), 
einem Kommentator des Han shu, war jedoch bewusst, dass man es auch als einen satirischen 
Schmähgesang auf den Herrscher und seine Beamten interpretieren konnte.107 Yang Yun be-
lässt es nicht bei dieser schon sehr deutlichen Absage. Er wirft Sun Huizong vor, dass dieser 
sich durch den Umzug nach Anding 安定, wo er als Gouverneur diene, habe verderben las-
sen. Sun Huizong stamme ursprünglich aus Xihe 西河. Dort hätten die Menschen den Ruf, 

 
104  Ins Englische beispielsweise von Burton Watson in Watson, Early Chinese Literature, New York, 

1962, S. 116–19 und ins Französische von George Margouliès in Margoulies, Le Kou-wen chinois, 
Paris, 1926, S. 101–05 und ins Deutsche erst kürzlich von Hans van Ess in van Ess, Politik und Ge-
schichtsschreibung im alten China, S. 755–60. Für einen Überblick über weitere Kommentare und 
Übersetzungen siehe David R. Knechtges, „Letters in the Wen xuan“, in: Antje Richter (Hrsg.), A His-
tory of Chinese Letters and Epistolary Culture, S. 200. Der chinesische Text des Briefes findet sich im 
Han shu, siehe Han shu 66.2894–97. 

105  Diese Zeitspanne von „drei Jahren“ sollte unter Umständen nicht allzu wörtlich genommen werden, 
siehe dazu Kroll. „Yang Yun’s Biography, His Outlook, and His Poem“, S. 427. 

106  Lunyu 15.39, vgl. Lunyu zhushu 15.141-2. 
107  Han shu 66.2896. Für Zhang Yans Lesung siehe van Ess, Politik und Geschichtsschreibung im alten 

China, S. 758 Anm. 269. Die Tatsache, dass der Kommentator des Han shu Yan Shigu diese Interpre-
tation von Zhang Yan zitiert, deutet darauf hin, dass sie auch zur Zeit der Tang-Dynastie noch Anhänger 
fand. Für eine ausführliche Interpretation des Lieds und spätere Lesungen vgl. Kroll, „Yang Yun’s 
Biography, His Outlook, and His Poem“, S. 425–31. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Das Beweisstück: Yang Yuns „Brief an Sun Huizong“ 
 

41 

standfest und prinzipientreu zu sein und verstünden, wann man sich aus seinen Ämtern zu-
rückzuziehen habe. Exemplarisch stehen in Yang Yuns Augen dafür die Schüler des Konfu-
zius Duangan Mu 段干木 und Tian Zifang 田子方, die vom Markgrafen von Wei 魏 respek-
tiert wurden. Duangan Mu war interessanterweise sowohl als Pferdehändler als auch als 
Einsiedler bekannt und wurde dennoch von seinem Fürsten geachtet. Ein solches Leben, und 
vor allem der Respekt des Herrschers und seiner ehemaligen Kollegen, schwebt wohl auch 
Yang Yun selbst vor – so sehr er auch beteuert, er habe sich vom Beamtenleben für immer 
verabschiedet.108 Sun Huizong aber habe sich offensichtlich von den Idealen seiner Heimat-
region Xihe abgewandt. Zwar spricht Yang Yun von den Sitten aus Anding, die Sun Huizong 
korrumpiert hätten – eigentlich zielt seine Bemerkung aber wohl weniger auf den dort vor-
herrschenden Geiz und die Kulturlosigkeit (tan bi 貪鄙) als auf den schlechten Einfluss des 
Beamtendaseins an sich. Yang Yun schließt mit einer Aufforderung, die nach den eben getä-
tigten Aussagen über die unterschiedlichen Wege aus dem Lunyu 論語 fast einer Kündigung 
der Freundschaft gleichkommt. Sun Huizong solle ruhig zum „Glanz der großartigen Han“ 
(sheng Han zhi long 盛漢之隆) beitragen. Er, Yang Yun selbst, habe zu diesem Thema nichts 
mehr zu sagen.109  

Yang Yuns Brief kann in seiner Version im Han shu nur als deutliche Absage an Sun 
Huizong verstanden werden. Sun Huizong hatte zu erklären versucht, dass ein Mann wie 
Yang Yun selbst nach einer Entlassung nicht in Unabhängigkeit von der herrschenden Dy-
nastie leben könne. Auch durch sein Verhalten als Privatier beziehe er politisch Stellung und 
müsse damit rechnen, zur Verantwortung gezogen zu werden.110 Yang Yun ist dagegen der 
Meinung, er sei Kaiser Xuan überhaupt nichts mehr schuldig. Mit den Privilegien des Beam-
tenstands habe er auch seine Pflichten abgegeben. Stattdessen nimmt er Sun Huizongs Kritik 
zum Anlass, seinerseits den Freund anzugreifen. Sich aus dem Staatsdienst zurückzuziehen 
sei eine Entscheidung, die Respekt verdiene, keine Belehrungen. Sun Huizong selbst sei es, 
der auf der Hut sein sollte, denn er verrate durch seine Tätigkeit als Gouverneur die Ideale 
der Standfestigkeit und Prinzipientreue, die ihn einst ausgezeichnet hätten. Brisant ist Yang 
Yuns Schreiben aber vor allem, weil es nicht nur Sun Huizongs Charakter und Berufswahl 
kritisiert, sondern die Han-Dynastie selbst angreift. Das Schmähgedicht auf die Unfähigkeit 
des Kaisers, die ironische Spitze gegen den „Glanz der großartigen Han“ im Schlusssatz und 
nicht zuletzt die Implikation des Todes von Kaiser Xuan durch die abgeleistete „Trauerzeit“ 
wurden Yang Yun schließlich zum Verhängnis. Denn laut den Aufzeichnungen im Han shu 
kommt im zweiten Prozess gegen Yang Yun anlässlich der angeblichen Sonnenfinsternis 
dieser Brief ans Licht. Er wird dem Kaiser vorgelegt, der ihn daraufhin zum Tode verurteilt 

 
108  Duangan Mu und Tian Zifang waren beide Schüler von Konfuzius, die Markgraf Wen von Wei respek-

tierte und verehrte, vgl. van Ess, Politik und Geschichtsschreibung im alten China, 759 Anm. 275. Zu 
Duangan Mu als Einsiedler und als Pferdehändler, siehe John Knoblock und Jeffrey Riegel (Übers.), 
The Annals of Lü Buwei. A Complete Translation and Study, Stanford, 2000, S. 123 und 351. 

109  Han shu 66.2894–97. 
110  Anders als Dorothee Schaab-Hanke bin ich nicht der Meinung, dass Sun Huizongs Aussage Bezug auf 

eine mögliche Wiedereinstellung von Yang Yun nimmt. Die Passage ist meiner Ansicht nach zu kurz, 
um auf den Kontext zu schließen, siehe Dorothee Schaab-Hanke, „Inheritor of a Subversive Mind? 
Approaching Yang Yun from his Letter to Sun Huizong“, in: Hans van Ess, Olga Lomová und Dorothee 
Schaab-Hanke (Hrsg.), Views from Within, Views from Beyond: Approaches to the Shiji as an Early 
Work of Historiography, Wiesbaden, 2015, S. 194. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in Dynastiegeschichten 42 

und exekutieren lässt. Sollte der Kaiser das Dokument in der Version gelesen haben, die auch 
im Han shu wiedergegeben ist, und es auf eine Sonnenfinsternis bezogen haben, wirkt das 
Todesurteil durchaus nachvollziehbar.  

Darin besteht wohl auch der erste Grund, warum Ban Gu den „Brief an Sun Huizong“ in 
seine Biographie von Yang Yun einband. Der Brief ist nicht nur das Schlüsseldokument im 
im Han shu belegten Prozess gegen Yang Yun, sondern auch Beweisstück in Ban Gus Urteil 
als Geschichtsschreiber über Yang Yuns Ansichten und seinen Charakter. In dieser Verwen-
dung lässt sich eine Parallele zu Sima Qians „Brief an Ren An“ erkennen. Denn Ban Gu 
macht sich für seine Zwecke als Geschichtsschreiber auch im Fall von Yang Yun die An-
nahme zunutze, dass Menschen in privaten Konversationen ihre Ansichten freier äußern als 
in einer größeren gesellschaftlichen Gruppe, die potenziell politisch Andersgesinnte ein-
schloss. Ähnlich wie Ren An, Sima Qians „alter Bekannter“, wird auch Sun Huizong als 
„Freund“ (you ren 友人) des Verfassers bezeichnet und so der private Kontext des Briefes 
betont.111 Durch den Brief kann Ban Gu einerseits zeigen, dass die Gnade, die Kaiser Xuan 
im ersten Verfahren gegen Yang Yun walten ließ, ungerechtfertigt war. Dai Changle, so wird 
am Ende der Biographie deutlich, war mit seinen Anschuldigungen völlig im Recht. Yang 
Yun fehlte tatsächlich jeglicher Respekt vor der Dynastie der Han und ihrem Herrscher, wie 
nicht zuletzt das Schmählied zeigt, das er in seinem Brief wiedergibt. Außerdem gibt der 
Text Hinweise auf weitere Charakterzüge von Yang Yun. In der Biographie wird er unter 
anderem als gehässig und arrogant beschrieben. Diese Eigenschaften erkennt man im „Brief 
an Sun Huizong“ in Yang Yuns uneinsichtiger Reaktion auf die Anschuldigungen und sei-
nem harschen Umgang mit Sun Huizong wieder. Der Brief „beweist“ also, dass Ban Gus 
Einschätzung von Yang Yun begründet ist,112 und verleiht dem Han shu so zusätzliche 
Glaubwürdigkeit.  

Neben den inhaltlichen Gründen für die Aufnahme des Briefes und solchen, die die Stär-
kung der Glaubwürdigkeit des Geschichtsschreibers und seines Werkes betreffen, lassen sich 
schließlich auch strukturelle Gründe für seine Einbindung in Yang Yuns Biographie anfüh-
ren. Mithilfe des Briefes an Sun Huizong zieht Ban Gu eine unter vielen Parallelen zwischen 
der Biographie von Yang Yun und der seines Großvaters Sima Qian im Han shu. Anders als 
die inhaltlichen Parallelen wirkt der Brief auf formaler Ebene. Beide Kapitel enthalten ein 
Dokument, in dem der Protagonist sich für sein Verhalten rechtfertigt. Damit werden die 
Leser angehalten, Yang Yun und sein Verhalten im direkten Vergleich zu dem von Sima 
Qian zu sehen, mit allen negativen Konsequenzen, die das für beide Figuren zur Folge hat.113  

Nicht zuletzt wegen der Parallelität zu Sima Qians „Brief an Ren An“, die allzu gut in das 
von Ban Gu gezeichnete Bild der Sima und ihrer Nachkommen passt, stellt sich auch bei 
Yang Yuns „Brief an Sun Huizong“ die Frage nach der Authentizität und der Überlieferung 
des Textes. Grundsätzlich lässt sich festhalten, dass an der Echtheit dieses Briefes weit sel-
tener gezweifelt wird als an der des Schreibens des berühmten Großvaters und daher eher 
angenommen wird, der „Brief an Ren An“ sei nach dem Vorbild von Yang Yuns Brief 

 
111  Han shu 66.2894. 
112  Zu diesem Schluss kommt auch Dorothee Schaab-Hanke in „Inheritor of a Subversive Mind“, S. 210–

14. 
113  Ausführlicher dazu Dorothee Schaab-Hanke, ibid. und van Ess, Politik und Geschichtsschreibung im 

alten China, S. 761–63. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Das Beweisstück: Yang Yuns „Brief an Sun Huizong“ 
 

43 

modelliert, als umgekehrt.114 Ban Gu selbst lässt bei seinen Lesern keine Zweifel an der Echt-
heit des Dokuments aufkommen. Der von ihm zitierte Brief ist der, der in der Biographie im 
Han shu Yang Yuns Hinrichtung besiegelt. Den Lesern drängt sich hier die Vermutung auf, 
dass Ban Gu die Prozessakten im Fall Yang Yun als Archivmaterial vorlagen und ihm als 
Quelle für die Darstellung Geschehnisse dienten.115 Auch der von Ban Gu beschriebene Ver-
fasserkontext scheint, obwohl recht knapp präsentiert, glaubwürdig. Nichts spricht dagegen, 
dass Sun Huizong Yang Yun ermahnte, und es scheint nach Yang Yuns vorangegangener 
Charakterzeichnung auch plausibel, dass Yang Yun so antwortete, wie er von Ban Gu zitiert 
wird. Aus dem Fragment des Briefs von Sun Huizong lässt sich allerdings nicht schließen, 
was Sun Huizong Yang Yun genau schrieb, wie er diese Inhalte formulierte und ob möglich-
erweise noch mehr zwischen den beiden vorgefallen war, womit sich eine derart harsche 
Antwort von Yang Yun näher erklären ließe. Gerade die Tatsache, dass Yang Yun seinen 
Brief abschließend doch gegen Sun Huizong persönlich und nicht gegen die Han-Dynastie 
richtet, kann als Argument für die Echtheit des Schreibens gewertet werden. Denn dies setzt 
den Brief in einen anderen Kontext als den, in dem er im Han shu verwendet wird. Gerade 
das macht den Brief glaubhafter als es ein Text wäre, der sich direkt in Ban Gus Argumenta-
tionslinie zu Yang Yuns Respektlosigkeit den Han gegenüber einpasst. 

Sollte Yang Yuns Schreiben jedoch tatsächlich in der Form verfasst worden sein, die im 
Han shu vorliegt, war es wohl maximal für die Augen von Gleichgesinnten und nicht für 
einen größeren Adressatenkreis bestimmt. Denn selbst wenn Yang Yun tatsächlich der Mei-
nung gewesen wäre, er müsse nach seiner Degradierung nicht mehr nach den Regeln der 
Beamtenschaft spielen, muss ihm bewusst gewesen sein, dass ihm der Text eines solchen 
Briefes in den falschen Händen zum Verhängnis werden konnte. Die Art und Weise, in der 
er seinen Adressaten Sun Huizong angreift, war sicher einem freundschaftlichen Verhältnis 
zwischen den beiden nicht förderlich. Damit bleiben letzte Zweifel an der Echtheit des Brie-
fes und Spielräume für ein mögliches Eingreifen des Kompilators des Han shu, Ban Gu. 

Das Jahr 54 v. Chr. im Han ji 
In Xun Yues Han ji, das sich auf Ban Gus Aufzeichnungen im Han shu als Hauptquelle stützt, 
erscheint Yang Yun nur an einer einzigen Stelle. Seine Biographie aus dem Han shu wird im 
Abschnitt zum zweiten Jahr der Regierungsperiode wufeng 五鳳 von Kaiser Xuan verarbei-
tet. Im 12. Monat dieses Jahres, im Frühjahr 54 v. Chr., wird dort Yang Yuns Exekution 
vermerkt. Xun Yue paraphrasiert den entsprechenden Eintrag aus den Annalen-Kapiteln des 
Han shu, der die Episode kurz zusammenfasst.  

Ban Gu hatte im Han shu zu den Gründen der Verurteilung folgendes geschrieben:  

Im 12. Monat wurde der Markgraf von Pingtong Yang Yun verurteilt, weil er sich 
zuvor, als er Arbeitsminister gewesen war, etwas zuschulden hatte kommen lassen, 
und er wurde zum Gemeinen degradiert. Er bereute seine Übertretungen nicht, war 

 
114  Dorothee Schaab-Hanke vermutet dagegen, Yang Yun sei von Sima Qian beeinflusst worden, siehe 

„Inheritor of a Subversive Mind“, S. 210. 
115  Zur Frage der Verfügbarkeit dieser Archivtexte siehe S. 11–13 oben. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in Dynastiegeschichten 44 

nachtragend und wurde, weil er sehr widerspenstig gewesen und vom rechten Weg 
abgekommen war, in der Mitte in zwei Teile gehackt.116  

十二月，平通侯（陽）〔楊〕惲坐前為光祿勳有罪，免為庶人。不悔過，怨望，
大逆不道，要斬。 

Xun Yue dagegen schreibt im Han ji:  

Im 12. Monat wurde der Markgraf von Pingtong Yang Yun verurteilt, weil er nach-
tragend gewesen war und nicht den rechten Weg verfolgte. Er wurde in der Mitte in 
zwei Teile gehackt.117 

十有二月，平通侯楊惲坐怨望不道，腰斬。 

An der Stelle, an der das Han shu noch zwei Urteile thematisiert, reduziert das Han ji die 
Geschehnisse auf ein Urteil. Das Han shu datiert das erste Verfahren gegen Yang Yun und 
die anschließende Entlassung aus dem Beamtenstand in das Frühjahr des Jahres 54 n. Chr. 
Das zweite Urteil wird zu unbestimmter Zeit danach gesprochen. Im Han ji ist nur das zweite 
Urteil relevant, und es ist, möglicherweise aufgrund eines Flüchtigkeitsfehlers bei der Kür-
zung des Abschnitts,118 auf das Frühjahr 54 n. Chr. datiert.  

Um die Hintergründe der Verurteilung zu erläutern, paraphrasiert Xun Yue im Anschluss 
Ban Gus Biographie zu Yang Yun. Dabei behält er ihren Grundaufbau und die zeitlichen 
Zusammenhänge bei. Doch Xun Yues Version ist nur etwa ein Viertel so lang wie die Bio-
graphie im Han shu. Der „Brief an Sun Huizong“ wurde am stärksten gekürzt. Im Han shu 
nimmt Yang Yuns Brief etwa ein Drittel des Textes ein, im Han ji nur etwa ein Fünftel.  

Yang Yuns Familienhintergrund ist im Han ji nicht von Interesse.119 Xun Yue kürzt zu 
Beginn der Biographie den Text sogar so rigide, dass er Yang Yun fälschlicherweise als den 
jüngeren Bruder von Yang Chang vorstellt (惲，丞相敞弟).120 Auch Sima Qians Tochter, 
Yang Yuns Mutter, und Yang Yuns Interesse für das Shi ji werden nicht erwähnt. Jeder Rück-
bezug auf Sima Qian im Han shu wurde im Han ji gelöscht. Die Biographie beginnt stattdes-
sen erst mit Yang Yuns Meldung des geplanten Umsturzes der Familie Huo. Aufgrund dessen 
wird Yang Yun zum Arbeitsminister befördert. Im Han shu ist es sein Einsatz gegen Korrup-
tion gewesen, der ihm die Beförderung einbrachte. Diese Episode lässt Xun Yue allerdings 

 
116  Han shu 8.266. 
117  Han ji 20.350. 
118  Xun Yue könnte den Satz anders gegliedert haben als die Herausgeber des Zhonghua shuju und gelesen 

haben: „Im 12. Monat wurde der Markgraf von Pingtong Yang Yun verurteilt. Nachdem er sich zuvor, 
als er Arbeitsminister gewesen war, etwas zuschulden hatte kommen lassen, und zum Gemeinen de-
gradiert worden war, bereute er seine Übertretungen nicht, schaute voll Groll zurück und wurde, weil 
er sehr widerspenstig gewesen und vom rechten Weg abgekommen war, in der Mitte in zwei Teile 
gehackt.“ Das würde Xun Yues Kürzungen erklären. Trotzdem steht der Abschnitt im Widerspruch zu 
der Datierung der oben erwähnten Sonnenfinsternis. Den Verweis darauf kürzt Xun Yue interessanter-
weise am Ende seiner Aufzeichnungen zu Yang Yun. 

119  Yang Yuns Vater, Yang Chang, wird an mehreren anderen Stellen erwähnt, siehe Han ji 16.282–85, 
17.295–96. 

120  Laut Han shu ist Yang Yun der jüngere Bruder von Yang Zhong und beide sind Söhne von Yang 
Chang. Eine weitere Möglichkeit wäre, dass Xun Yue genauer über die Familienverhältnisse Bescheid 
weiß und Ban Gu in dieser Hinsicht korrigiert. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Das Beweisstück: Yang Yuns „Brief an Sun Huizong“ 
 

45 

aus. Er paraphrasiert dann die Beschreibungen von Yang Yuns Reichtum und Freigebigkeit 
sowie seine negativen Charakterzüge. Letzteren räumt er im Verhältnis mehr Platz ein. Nun 
folgt die Auseinandersetzung zwischen Yang Yun und Dai Changle. Hier kürzt Xun Yue 
zunächst den Anlass des Zerwürfnisses zwischen den beiden. Auch Dai Changles Eingabe 
mit den Vorwürfen gegen Yang Yun fällt in der Han ji-Version deutlich knapper aus. Xun 
Yue lässt Dai Changle nur drei der fünf Punkte gegen Yang Yun vorbringen, die im Han shu 
zu finden sind. Die Wiedergabe der Entscheidung des Kaisers weicht in zwei zentralen Punk-
ten von der Darstellung im Han shu ab. Zunächst wird vermerkt, dass der Kaiser die An-
schuldigungen gegen Yang Yun zwar als große Widerspenstigkeit und Unvernunft verur-
teilte, aber auch der Meinung gewesen war, Yang Yun habe die den Anschuldigungen 
zugrundeliegenden Äußerungen im Spaß getroffen (shang yi wei xi yu 上以為戲語).121 Diese 
Fehleinschätzung, angezeigt durch die Formulierung „der Höchste war der Ansicht“ (shang 
yi wei 上以為), verleitet ihn dazu, Yang Yun nur zum Gemeinen herabzustufen. Dai Chang-
les Degradierung bleibt unerwähnt. Auf der anderen Seite wird Yang Yuns Versuch, Zeugen 
im Prozess zu beeinflussen, nicht thematisiert.122 Der gesamte Abschnitt wird so gestrafft. 
Durch die Kürzung fast aller Referenzen auf Nebenfiguren wie Dai Changle liegt der Fokus 
stärker als im Han shu auf Yang Yuns eigenen Missetaten. In Xun Yues Darstellung erklärt 
die Tatsache, dass Kaiser Xuan die Vorwürfe gegen Yang Yun falsch einschätzte, sein mildes 
Urteil. Doch durch seine Formulierungen lässt der Kompilator seine Leser schon erahnen, 
dass Yang Yun dieses Vertrauen enttäuschen wird. Im zweiten Teil der Biographie themati-
siert Xun Yue die Ereignisse, die sich nach Yang Yuns Rückzug ins Privatleben zutragen. 
Noch stärker als im Han shu liegt sein Fokus auf den unterschiedlichen Meinungen, die ver-
schiedene Beteiligte zu Yang Yuns Lebenswandel vorbrachten. Xun Yue gibt Sun Huizongs 
und Yang Tans Ermahnungen weitgehend in der Version des Han shu wieder. Yang Yuns 
Antwort an Yang Tan ist ebenfalls fast in identischer Form aufgenommen. Nur der Antwort-
brief an Sun Huizong wird stark gekürzt und paraphrasiert. Xun Yues Text geht dann zur 
Anzeige des Pferdeknechts über, durch die der Brief von Yang Yun letztlich publik wird. 
Xun Yue löscht sowohl Ban Gus Zusammenfassung dieser Eingabe als auch die angebliche 
Sonnenfinsternis aus seiner Darstellung. Sie würden seine Datierung von Yang Yuns Verur-
teilung auf das Frühjahr in Zweifel ziehen. Die Erwähnung der undatierten Anzeige des Pfer-
deknechts dient lediglich als Erklärung für das Bekanntwerden des Briefes. Die Folgen der 
Exekution von Yang Yun sind dann wieder vollständig wiedergegeben, bevor Xun Yues Han 
ji zu den Ereignissen um Zhang Chang 張敞 überleitet, der im Zusammenhang mit dem Pro-
zess gegen Yang Yun sein Amt verlor.123  

 
121  In der Version der Biographie im Han shu ist dieser Satz noch als Teil der Anschuldigungen von Dai 

Changle zu lesen, der Yang Yun vorwirft, er habe sich über den Herrscher lustig gemacht (以主上為
戲語). Xun Yue zieht diesen Satz aus der Wiedergabe der Anschuldigungen heraus. Eine Tat, die im 
Spaß (xi 戲) begangen wurde, wurde in der frühen Han-Dynastie milder bestraft als eine Tat, die in 
böser Absicht verübt wurde, vgl. Anthony J. Barbieri-Low und Robin D. S. Yates, Law, State, and 
Society in Early Imperial China. A Study with Critical Edition and Translation of the Legal Texts from 
Zhangjiashan Tomb no. 247, Leiden, 2015, S. 399 und 433 Anm. 106. Möglicherweise traf ein ähnli-
cher Grundsatz auf die Bewertung von strafbaren Aussagen zu, die nicht ernst gemeint waren. 

122  Han ji 20.350. 
123  Han ji 20.350–51. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in Dynastiegeschichten 46 

Vergleicht man Ban Gus Darstellung von Yang Yun im Han shu mit der durch Xun Yue 
im Han ji, so ergibt sich im Großen und Ganzen ein ähnliches Bild. Doch Xun Yue verschärft, 
wie schon bei der Schilderung der Ereignisse um Sima Qian und Li Ling 99 v. Chr., auch bei 
seiner Darstellung von Yang Yun die Agenda des Han shu gezielt. Sowohl Sima Qian als 
auch sein Neffe Yang Yun werden vom Kompilator des Han ji kritischer bewertet als in der 
Vorlage. Ban Gu beschrieb Yang Yun als einen Beamten, der sich auf der einen Seite durch 
Talent, auf der anderen aber durch große Charakterschwächen auszeichnete. Durch seinen 
Mangel an Respekt der Dynastie gegenüber und seine fehlende Einsicht und Kritikfähigkeit 
hatte er sein Todesurteil selbst zu verantworten. Im Han ji wird Yang Yuns negativen Eigen-
schaften, seiner Angeberei, Gehässigkeit, Missgunst und der Vorliebe, Geheimnisse anderer 
offenzulegen, gegenüber seinen positiven Eigenschaften, Unbestechlichkeit, Unbescholten-
heit, Uneigennützigkeit und Freigebigkeit, mehr Platz eingeräumt. Wie auch im Han shu 
führt Xun Yue Yang Yuns Verurteilung auf diese schlechten Charakterzüge zurück. In beiden 
Texten macht sich Yang Yun Dai Changle zum Feind und wird deswegen von Kaiser Xuan 
zum Gemeinen herabgestuft. Xun Yue geht aber auch hier einen Schritt weiter als das Han 
shu. Er stellt die ungerechtfertigte Milde des Urteils heraus, die nur auf eine unglückliche 
Fehleinschätzung der Sachlage durch den Kaiser zurückzuführen ist, und behandelt ausführ-
lich die Ermahnungen von Yang Tan und Sun Huizong. Yang Yuns Antwortbrief an Sun 
Huizong ist, wie im Han shu, der Beweis dafür, dass er die Nachsicht des Kaisers nicht ver-
dient hat. 

Yang Yuns „Brief an Sun Huizong“ im Han ji 
Xun Yue zitiert aus Yang Yuns „Brief an Sun Huizong“ genau an der Stelle der Lebensbe-
schreibung von Yang Yun, an der schon Ban Gu den Brief in seiner Vorlage platzierte. Im 
Anschluss an die Zusammenfassung der Ratschläge von Sun Huizong lässt er Yang Yun 
schreiben:  

Weil ich selbst dachte, dass meine Fehler und Verbrechen bereits sehr schwer wogen 
und dass es am besten wäre, Bauer zu werden, widme ich mich den Angelegenheiten 
eines Kaufmannsburschen, pflüge Felder und pflege Maulbeerhaine und leiste so Ab-
gaben an die Obrigkeit. Es war nicht meine Absicht, dadurch einen erneuten Anstoß 
für Kritik zu liefern!124 

自惟罪過已重，長為農夫，故修賈豎之事，耕桑以給公上，不意當復以此為譏
也。 

Das Brieffragment im Han ji beginnt unmittelbar mit Yang Yuns Rechtfertigung seines Le-
benswandels. Yang Yun erklärt, dass er sein Urteil akzeptiert und dem Beamtentum und dem 
höfischen Leben den Rücken gekehrt habe. Stattdessen betätige er sich nun als Bauer und 
Kaufmann, zahle seine Steuern und habe nicht erwartet, schon wieder zur Zielscheibe für 
Kritik zu werden. Der Kompilator Xun Yue löscht fast die gesamte erste Hälfte seiner Brief-
vorlage im Han shu. Dieser Teil enthält den Rahmen des Schreibens, in den Yang Yun seine 
Rechtfertigung stellte. Im Han shu widerspricht Yang Yun zunächst ausdrücklich Sun 
Huizongs Einschätzung seiner Situation. Im Han ji steht nichts davon. Die Leser des Han ji 

 
124  Han ji 20.350–51. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Das Beweisstück: Yang Yuns „Brief an Sun Huizong“ 
 

47 

erhalten dadurch den Eindruck, Yang Yun erkenne Sun Huizongs Vorwürfe stillschweigend 
als berechtigt an. Die Anschuldigungen werden so von einer Meinung zu einem historischen 
Faktum aufgewertet. Yang Yun wird im Han ji nicht mehr nur vorgeworfen, dass er nicht 
angemessen auf das Urteil von Kaiser Xuan reagiert habe. Vielmehr wird als Tatsache prä-
sentiert, dass Yang Yun seinen Reichtum und sein Ansehen genießt und Unterstützer um sich 
schart. 

Außerdem treten in Yang Yuns Aussagen im Han ji noch deutlicher als im Han shu die 
Fronten zwischen Bauern und Kaufleuten auf der einen Seite und Beamten und dem Herr-
scher auf der anderen Seite zutage. Der Kompilator Xun Yue erreicht das, indem er erstens 
die Phrase „widme ich mich kaufmännischen, niederen Angelegenheiten“ (修賈豎之事) aus 
einem späteren Abschnitt der Briefvorlage im Han shu ausschneidet und parallel zu den Tä-
tigkeiten der Bauern (耕桑以給公上) stellt. Im ursprünglichen Abschnitt der Vorlage, den 
Xun Yue wiedergibt, war nur von Landwirtschaft die Rede, im Han ji werden die kaufmän-
nischen Unternehmungen ergänzt.125 Zweitens löscht Xun Yue Yang Yuns Ausführungen zur 
ihm vom Kaiser gewährten Gnade und zum gebotenen Respekt eines Untertanen seinem 
Herrscher gegenüber. Diese konnten im Han shu als ein Brückenschlag zwischen den beiden 
Seiten gelesen werden. Bis auf die Erwähnung von Steuerzahlungen, die zu Lasten des Vol-
kes gehen, wird jeder Hinweis auf eine Verbindung oder einen Austausch zwischen den bei-
den Lagern in der Han shu-Vorlage von Xun Yue gestrichen.126 Durch diese Veränderungen 
in den ersten Zeilen des Textes wird ein Gegensatz zwischen den Regierenden und den Re-
gierten aufgebaut. Während in der Han shu-Vorlage immer wieder Formulierungen erschei-
nen, die auf eine gegenseitige Abhängigkeit und auf Yang Yuns Bezug zu beiden Parteien 
hinweisen, liegt im Han ji der Fokus noch stärker auf Yang Yuns Seitenwechsel.  

In der Han ji-Version des Briefes folgt nun, fast unverändert, der Schlussabschnitt der 
Vorlage aus dem Han shu, in dem Yang Yun seinen Adressaten direkt angreift: 

Nun ist das Land der Präfektur westlich des He das Gebiet, in dem Markgraf Wen von 
Wei geboren wurde. Dort gibt es die von Duangan Mu und Tian Zifang überkomme-
nen Sitten, man schätzt Standfestigkeit und Mäßigung und ist sich darüber im Klaren, 
wann es einem gegeben ist, den Dienst zu quittieren. Vor kurzem haben Sie ihr frühe-
res Land verlassen und sich dem alten Gebiet der Kun und Rong zwischen Anding 
und Shanggu zugewandt. Ihre Nachkommen sind habgierig und unkultiviert. Das liegt 
ja wohl daran, dass die [neuen] Bräuche, die Sie sich jetzt angewöhnt haben, einen 
Menschen verändern können! Jetzt erst erkenne ich Ihre Absichten! Wenn sie gerade 
jetzt, im Glanz der großartigen Han, bereit sind, sich zu bemühen und Ihren Einfluss 
geltend zu machen, habe ich dazu nichts mehr zu sagen.127 

夫河西郡地，魏文侯所興，有段干木田子方遺風，尚節儉，明去就之分。今足
下離舊土，臨安定，山谷間昆戎舊壤，子弟貪鄙，豈習俗移人，於今乃覩子之
志矣！方今盛漢之隆，願勉旃，無多談。 

 
125  Han shu 66.2896. Kroll weist außerdem darauf hin, dass es den Ansichten der Zeitgenossen zur Folge 

schändlich war, mehr als einer Beschäftigung nachzugehen, siehe Kroll, „Yang Yun’s Biography, His 
Outlook, and His Poem“, S. 423. 

126  Han shu 66.2895–96. 
127  Han ji 20.351. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in Dynastiegeschichten 48 

Wie in der Vorlage kritisiert Yang Yun Sun Huizong für eine ganze Reihe von Verfehlungen: 
dafür, die Ideale aus der Region Xihe verraten zu haben; dafür, nicht mehr zu verstehen, was 
„Standfestigkeit und Mäßigung“ (jie jian 節儉)128 bedeuteten und wann man sich ins Privat-
leben zurückziehen sollte; und dafür, Yang Yuns Entscheidung für das Einsiedlertum nicht 
den angemessenen Respekt zu zollen. Für den Aufstieg in den Staatsämtern werfe er seine 
Prinzipien über Bord. Deswegen wolle Yang Yun auch nichts mehr mit ihm zu tun haben.  

Yang Yuns Vorwürfe unterscheiden sich nicht signifikant von denen, die Ban Gu in der 
Han shu-Vorlage vorbringt. Sie stechen in der Han ji-Version des Briefes lediglich besonders 
hervor, weil sie direkt auf Yang Yuns eigene Beteuerung folgen, es sei nicht seine Absicht 
gewesen, mit seinem Verhalten Kritik auf sich zu ziehen. Dieser Kontrast der beiden Passa-
gen entsteht nicht zuletzt dadurch, dass Xun Yue den dazwischenliegenden Abschnitt löscht. 
Damit kürzt er auch Yang Yuns Lied, das die Kommentatoren Zhang Yan und Yan Shigu 顏
師古 (581–645 n. Chr.) als das Element identifizierten, das die freimütigste Kritik an der 
herrschenden Han-Dynastie enthielt, und das damit als stärkstes Argument für Yang Yuns 
Respektlosigkeit und schließlich seine Verurteilung gelten kann. Da Xun Yue in seiner Dar-
stellung von Yang Yun insgesamt kritischere Töne anschlägt als noch Ban Gu im Han shu, 
ist die Auslassung auffällig. Mehrere Gründe kommen für diese Kompilationsentscheidung 
in Frage. Auf einer inhaltlichen Ebene befand Xun Yue den Liedtext möglicherweise für zu 
unverfroren, um ihn in ein Geschichtswerk mit aufzunehmen. Denn in der Missbilligung ge-
genüber dem Beamtenstand am Beispiel von Sun Huizong ist bereits reichlich Kritik am Staat 
der Han enthalten. Diese Passage allein vermag zu erklären, warum Kaiser Xuan Yang Yun 
zum Tode verurteilte. Genauso ist allerdings denkbar, dass Xun Yue keine kritischen Töne 
in den Text hineinlas. Dann kürzte er ihn, weil er ihn als Illustration ohne bedeutsame Zu-
satzinhalte für Yang Yuns Kernaussagen betrachtete. Formale Aspekte zumindest lenkten 
Xun Yue nicht, denn er verzichtet im Han ji nicht grundsätzlich auf Lyrikzitate.129 Welche 
Gründe letztlich für die Löschung ausschlaggebend waren, lässt sich nicht feststellen. 

Zusammenfassung und Bewertung 
Anders als bei Sima Qians „Brief an Ren An“ griff Xun Yue in seiner Version von Yang 
Yuns Brief nicht stark in Aussagen und Argumentationsstruktur des Briefes ein, und doch 
ändert sich die Leserwirkung des Textes in einigen Punkten. Erstens erscheint Yang Yuns 
Verhalten in der Version des Briefes bei Xun Yue defensiver als im Han shu. Sun Huizongs 
Vorwürfe werden im Han ji als historische Tatsache präsentiert, die selbst der beschuldigte 
Yang Yun anerkennt. Im Han shu findet zumindest noch das von Yang Yun dargestellte 
Szenario Erwähnung, dass die Berichte über seinen großzügigen Lebensstil und die ausgie-
bige Pflege seiner Kontakte nur Gerüchte seien. Im Han ji steht diese Auslegungsmöglichkeit 
nicht mehr zur Diskussion. Zweitens betont Xun Yue durch die nüchterne Gegenüberstellung 
zweier sozialer Gruppen, nämlich der Bauern und Kaufleute, die regiert werden, und der 
Beamten und des Herrschers, die das Reich verwalten, stärker deren unüberbrückbare Ge-
gensätze. Yang Yuns Seitenwechsel ist in dieser Darstellung weitgehend emotionslos be-
schrieben, während Yang Yun im Han shu durch die ausführlichere Besprechung der eigenen 
Schuld und der Milde des Kaisers seinen Entschluss zum Rückzug als einen Schritt 

 
128  Im Han shu war nur von Standfestigkeit (jie gai 節概) die Rede, Han shu 66.2896. 
129  So zitiert er z.B. Li Lings Abschiedslied an Su Wu, siehe Han ji 16.280–81. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Das Beweisstück: Yang Yuns „Brief an Sun Huizong“ 
 

49 

präsentieren kann, der ihn weit größere Überwindung kostete. Auch hier fallen im Han ji 
diejenigen Textabschnitte weg, in denen Yang Yun seine Entscheidung vor den Lesern ver-
teidigen oder zumindest Verständnis erzeugen kann. Drittens ist die inhaltliche Gewichtung 
der Aussagen des Briefes im Han ji eine andere als im Han shu. Zentraler als seine Verteidi-
gung der eigenen Beweggründe und auch als der Frontalangriff auf die Han-Dynastie in Form 
des Schmähgesangs, den Xun Yue löscht, ist im Brief in der Han ji-Version Yang Yuns Kritik 
an Sun Huizong. Genau wie im Han shu wirft Yang Yun seinem Adressaten vor, er habe über 
den Aufstieg in den Staatsämtern seine Ideale aus den Augen verloren, schätze grundlegende 
Werte wie Standfestigkeit oder Mäßigung nicht mehr und habe keinen Respekt vor dem letz-
ten und wohl wirkungsmächtigsten Instrument der Einflussnahme, das einem Staatsdiener 
zur Verfügung steht: dem Rückzug aus dem Amt. Diese Anschuldigungen sind zwar in bei-
den Versionen die gleichen. Der Unterschied liegt jedoch im relativen Stellenwert, der ihnen 
im Brief eingeräumt wird. Im Han shu war das Gedicht und damit die Kritik an Kaiser Xuan 
das Kernstück des Briefes, im Han ji ist es die Kritik an Sun Huizong und dem Beamtenda-
sein. Damit wirkt das Dokument im Han ji im Ton etwas gemäßigter. Dieser Abschwächung 
zum Trotz erfüllt Yang Yuns „Brief an Sun Huizong“ auch im Han ji den Zweck eines Be-
weismittels für das Urteil des Geschichtsschreibers Xun Yue über die Figur Yang Yun. Der 
Brief ist ausschlaggebend für das Todesurteil, das Kaiser Xuan über Yang Yun fällt. Er steht 
zudem beispielhaft für Yang Yuns gehässige und arrogante Art, die zuvor im Text des Han 
ji erwähnt worden war. Die strukturellen Gründe für die Aufnahme des Briefes, die im Han 
shu noch gegeben waren, weil durch die Briefe eine Parallele zwischen den Biographien von 
Yang Yun und Sima Qian erzeugt werden konnte, entfallen im Hinblick auf das Han ji dage-
gen vollständig. Zhang Hanmo identifizierte 14 Textpassagen, die in beiden Briefen ähnlich 
formuliert waren.130 Keine einzige dieser Passagen ist in der gekürzten Version von Yang 
Yuns „Brief an Sun Huizong“ im Han ji noch enthalten. Zwar ist nicht davon auszugehen, 
dass Xun Yue gezielt Ähnlichkeiten löschte, doch eine Gegenüberstellung der beiden Briefe 
hatte er wohl nicht im Sinn. Von der Auslassung des Schmähgedichts einmal abgesehen stellt 
Xun Yue seine Figur Yang Yun, wie auch schon den Großvater, insgesamt etwas kritischer 
dar, als Ban Gu dies noch tat. Im vorliegenden Abschnitt des Han ji vereinfacht er die Zeich-
nung eines vielschichtigen Charakters mit guten wie schlechten Eigenschaften hin zu einer 
eindeutigeren Lesung. Diese Interpretation geht zum Nachteil von Yang Yun. Zu seinem 
Vorteil wiederum ist die Trennung seiner Person von der des Sima Qian. Xun Yue liest die 
beiden Figuren nicht parallel. 

Das Problem der Auslassung des Gedichts, die so wenig in die Agenda passt, die Xun 
Yue im übrigen Teil dieser Episode im Han ji zu leiten scheint, gibt Grund zu einer weiteren 
Überlegung: Vielleicht lag Xun Yue neben seiner Han shu-Vorlage eine andere Version des 
Briefes vor und er orientierte sich auch an diesem Text, der das Gedicht möglicherweise nicht 
enthielt. Dies würde wiederum darauf hindeuten, dass Ban Gu sich einige Freiheiten im Um-
gang mit seinem Material nahm. Setzt man diese Überlegung fort, könnte man sich fragen, 
ob nicht Ban Gu die von Zhang Hanmo erkannten Parallelen zwischen den beiden Briefen 
im Han shu selbst erzeugte und vielleicht sogar den Schmähgesang eigens hinzufügte. Viel-
leicht hegte Xun Yue Zweifel an der Echtheit des Gedichts und der Parallelstellen und 

 
130  Vgl. die Tabellen 5-3 und 5-4 in Zhang Hanmo, Authorship and Text-making in Early China, S. 297–

99. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in Dynastiegeschichten 50 

entschied sich deshalb für eine Löschung dieser Passagen. Da jedoch Vergleichsmaterial 
fehlt, um diese Überlegungen zu stützen oder zu entkräften, müssen sie leider bis auf Weite-
res Spekulation bleiben. 

2.4 Charakterzeichnung: Zhu Fus „Brief an Peng Chong“ 

Zhu Fus Biographie im Hou Han shu 
Zhu Fus Lebensbeschreibung eröffnet Kapitel 33 des Hou Han shu.131 Fan Ye zufolge begann 
er seine Karriere im Gefolge von Kaiser Guangwu 光武 (Liu Xiu 劉秀, reg. 25–57 n. Chr.). 
26 n. Chr. wurde er von Kaiser Guangwu zum Großgeneral, zum Hirten von Youzhou 幽州 
und zum Markgrafen von Wuyang 舞陽 ernannt. Hier führt Fan Ye Zhu Fus Widersacher 
Peng Chong ein. Peng Chong 彭寵 (gest. 29 n. Chr.) hatte bereits unter Kaiser Guangwus 
Vorgänger die Position des Gouverneurs von Yuyang 漁陽 gehalten. Damit war ab 26 n. Chr. 
Zhu Fu sein neuer Vorgesetzter. Als Zhu Fu Beamte einstellte und sich anschickte, die Ge-
treidevorräte der Region für seine eigenen Zwecke zu verwenden, widersetzte sich Peng 
Chong seinem Befehl.132 Er war der Meinung, das Getreide werde für Truppenrationen be-
nötigt, da das Reich der Han-Dynastie nach der Restauration der Herrschaft noch nicht wie-
der stabilisiert sei. Fan Ye beschreibt Zhu Fu als überheblich, reizbar und von sich selbst 
überzeugt, Peng Chong als streitbar und starrsinnig.133 Beide waren nicht bereit, von ihrer 
Position abzurücken. Unzufrieden mit Peng Chongs Reaktion auf seine Forderung verleum-
dete Zhu Fu den Gouverneur beim Kaiser. Peng Chong traf aus Ärger darüber seinerseits 
Vorkehrungen, militärisch gegen Zhu Fu vorzugehen. An dieser Stelle im Text folgt Zhu Fus 
Brief, der Peng Chong zum eigentlichen Angriff provoziert. Fan Ye schreibt, Zhu Fu habe 
seinen Untergebenen zurechtgewiesen und ihm seine Verantwortung aufgezeigt (zhi ze zhi 

 
131  Das Kapitel enthält die Biographien von fünf Männern aus den ersten Jahrzehnten der Späteren Han-

Dynastie. Neben Zhu Fu werden Leben und Karriere von Feng Fang 馮魴, Yu Yan 虞延, Zheng Hong 
鄭弘 und Zhou Zhang 周章 beschrieben. Warum gerade diese fünf Männer gruppiert sind, wird weder 
im Titel des Kapitels noch in den ersten Sätzen thematisiert. Auch Fan Yes Diskussionen (lun 論) und 
die Preisung (zan 贊) am Ende des Kapitels lassen nicht auf prominente Gemeinsamkeiten der fünf 
Männer schließen. Zhu Fu, Feng Fang und Yu Yan waren drei frühe Unterstützer von Kaiser Guangwu. 
Zheng Hong und Zhou Zhang begannen ihre Karrieren erst nach Kaiser Guangwus Tod im Jahr 57 n. 
Chr. Die fünf hatten weder zu unterschiedlichen Zeitpunkten das gleiche Amt inne, noch gibt es Paral-
lelen in ihren Biographien, die ins Auge stechen würden. Am ehesten eint die Gruppe, dass alle diese 
Männer ihre Laufbahn auf niedrigen Posten in der Provinz begannen, um später in der Hauptstadt in 
hohe Ämter aufzusteigen. Zhu Fus Biographie ist die mit Abstand längste Biographie und nimmt knapp 
die Hälfte des gesamten Kapiteltextes ein. Zwei Drittel bestehen aus Zitaten aus fünf verschiedenen 
von Zhu Fu verfassten Dokumenten. In den Biographien der anderen vier Männer wird kein längeres 
Schriftstück wiedergegeben. Das trägt zu ihrer verhältnismäßigen Kürze bei. 

132  Im Hou Han shu steht: „Als dann die Zeit von Wang Mang kam, lockte er alle die Beamten an, die 
zuvor ein Gehalt von 2000 Scheffeln erhalten hatten, und gab ihnen eine Anstellung in seinem Privat-
sekretariat. Dann veräußerte er große Teile des Getreides aus den Kornspeichern der Kommandantur 
aus und versorgte damit deren/seine Ehefrauen und Söhne“ (及王莽時故吏二千石，皆引置幕府，
乃多發諸郡倉穀，稟贍其妻子), Hou Han shu 33.1137. Der Text ist hier nicht eindeutig. Entweder 
Zhu Fu versorgt seine eigene Familie oder aber die seiner Beamten mit Getreide. 

133  „Fu war in seinem Charakter hochmütig, reizbar und sehr von sich überzeugt. [...] Chong war ebenfalls 
stur und streitbar“ (浮性矜急自多 … 寵亦佷強), Hou Han shu 33.1037. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Charakterzeichnung: Zhu Fus „Brief an Peng Chong“ 51 

質責之).134 Die Tatsache, dass Fan Ye Peng Chongs Verhalten verurteilt, lässt sich auch an 
den Sätzen erkennen, die er direkt auf den Brief folgen lässt. Wie Zhang Feng 張豐 (gest. 28 
n. Chr.) wird Peng Chong von Fan Ye darin als „Rebell“ bezeichnet, der sich dem rechtmä-
ßigen Kaiser widersetzt: 

Als Chong den Brief erhielt, war er noch wütender und griff Fu mit umso größerem 
Nachdruck an. Im Jahr darauf hob Zhang Feng, der Gouverneur der Kommandantur 
Zhui, ebenfalls Truppen aus und rebellierte.135 

寵得書愈怒，攻浮轉急。明年，涿郡太守張豐亦舉兵反⁠。 

Zhu Fu hoffte auf Unterstützung des Kaisers bei der Niederschlagung der Unruhen in den 
nördlichen Regionen des Reiches. Doch Kaiser Guangwu konnte oder wollte sich nicht offen 
auf Zhu Fus Seite stellen. Das von Zhu Fu gesendete Unterstützungsgesuch lehnte er ab. Als 
in Zhu Fus Stadt Jicheng 薊城 durch die Belagerung die Getreidevorräte knapp wurden,136 
kam ihm stattdessen der Gouverneur der Nachbarprovinz Geng Kuang 耿況 (gest. 36 n. Chr.) 
zu Hilfe. So gelang Zhu Fu die knappe Flucht. Die Stadt fiel an Peng Chong. In der Haupt-
stadt forderte daraufhin Hou Ba 侯霸, Direktor des Kaiserlichen Sekretariats, Zhu Fus Hin-
richtung, da er ihn für den Fall von Jicheng an Peng Chong verantwortlich machte. Der Kaiser 
entschied sich jedoch dazu, Zhu Fu lediglich zu versetzen. Peng Chongs Rebellion zerfiel 
wenig später.137 

Auf die Episode mit Peng Chong folgt der zweite inhaltliche Teil der Biographie von Zhu 
Fu. Hier zitiert Fan Ye aus drei Throneingaben, die Zhu Fu zu bestimmten politischen Streit-
fragen machte. Die erste Eingabe anlässlich einer Sonnenfinsternis aus dem Jahr 30 n. Chr. 
thematisiert den korrekten Umgang mit Beamten, die sich kleine Fehler zuschulden kommen 
ließen.138 Zhu Fu spricht sich für Nachsicht diesen Beamten gegenüber aus. Sein Vorschlag 
wird angenommen. Die zweite Eingabe behandelt die Frage, wie der Rechtsweg bei Verdacht 
auf fehlerhaftes Verhalten von Regionalbeamten in ihren Amtstätigkeiten auszusehen habe. 
Zhu Fu argumentiert dafür, die Verantwortung bei zentralstaatlichen Stellen zu belassen und 
die Absetzungen nicht durch Regionalbeamte selbst vornehmen zu lassen. Es wird nicht er-
wähnt, ob der Kaiser diesem Vorschlag entsprach. In Zhu Fus dritter Eingabe 31 n. Chr. wird 
die Auswahl von Doktoren für die neugegründete Kaiserliche Akademie besprochen. Zhu Fu 
argumentiert für eine Auswahl aus dem ganzen Reich und spricht sich damit gegen eine Be-
schränkung auf die Hauptstadtregion aus. Auch dieser Vorschlag wird angenommen. Zhu 
Fus weiteres Leben handelt Fan Ye in knappen Sätzen ab. Bis zu Kaiser Guangwus Tod 57 
n. Chr. genießt er hohes Vertrauen. Er wird schließlich in den ersten Monaten der Regierung 
von Kaiser Ming 明  (Liu Zhuang 劉莊 , reg. 58–75 n. Chr.) aufgrund unbelegter 

 
134  Ibid. 
135  Hou Han shu 33.1040. 
136  Jicheng lag in der Gegend des heutigen Peking. Siehe Tan Qixiang, Zhongguo lishi ditu ji, Bd. 2, S. 27. 
137  Hou Han shu 33.1137–41. 
138  Datiert auf den 14. November 30 n. Chr., siehe David W. Pankenier, „On the Reliability of Han Dynasty 

Solar Eclipse Records“, S. 200–12 (Finsternis gelistet als Nr. 3 auf S. 204). Zur Bedeutung von Son-
nenfinsternissen siehe S. 38 Anm. 101. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in Dynastiegeschichten 52 

Anschuldigungen zum Selbstmord gezwungen. Fan Ye notiert, dass der Kaiser seine Ent-
scheidung letztlich bedauerte.139 

Im Anschluss bewertet Fan Ye Zhu Fus Leistungen: 

Als Wu Qi und Tian Wen über ihre Verdienste diskutierten, kam [Tian] Wen in drei 
Punkten nicht [an Wu Qi] heran und als Zhu Maichen mit zehn Fragen Gongsun Hong 
in Schwierigkeiten brachte, konnte [Gongsun] Hong keine einzige beantworten. Am 
Ende wurde [dennoch] Tian Wen Kanzler in Wei und Gongsun [Hong] Kanzler der 
Han.140 Daran lässt sich wirklich erkennen, dass die höchsten Minister einen ganz ei-
genen Stil haben! Einst sprach Meister Zeng: „Es sind drei Handlungsweisen, die der 
Edle am rechten Weg schätzen sollte. Für die Dienste an Körben und Schalen – dafür 
gibt es Minister.“141 Doch Kaiser Guangwu und Kaiser Ming beschäftigten sich gerne 
persönlich mit Amtsdingen und prüften und evaluierten sogar selbst die Drei Exzel-
lenzen. Wenn bei diesen Menschen kleine Fehler zu finden waren oder es kleine Nach-
lässigkeiten in ihrem Betragen gab, konnte es bis zu Strafen und Schmähungen kom-
men. Dass bei der Vergabe von Ämtern der Aspekt der Verantwortung übertrieben 
wurde und es in allen Fällen so weit kam, dass man an den Aufsatz von Jia Yi erinnert 
ist – ist das nicht besonders schwerwiegend?142 Zhu Fu übte auf höhnische Weise Kri-
tik und stellte pedantisch die schlechte Eigenschaft [der Kaiser], [Dinge] schnell erle-
digen zu wollen, zur Schau.143 So war es doch! Wie könnte man von ihm als einem 
„hohen Mann“144 sprechen?145 

吳起與田文論功，文不及者三，朱買臣難公孫弘十策，弘不得其一，終之田文
相魏，公孫宰漢，誠知宰相自有體也。故曾子曰：「君子所貴乎道者三，籩豆
之事則有司存。」而光武、明帝躬好吏事，亦以課覈三公，其人或失而其禮稍

 
139  Hou Han shu 33.1141–46. 
140  Für die Diskussion zwischen Wu Qi und Tian Wen, siehe Shi ji 65.2167. Die Diskussion zwischen Zhu 

Maichen und Gongsun Hong bezieht sich auf Investitionen in das Grenzgebiet Shuofang, siehe Shi ji 
112.2950. 

141  Lunyu 8.4. Gemeint sind die Opfertätigkeiten, siehe Lunyu zhushu 8.70-2–71-1. 
142  Dies ist Jia Yis „Shang shu chen zheng shi“ 上疏陳政事 („Eingabe, in der ich die Regierungsangele-

genheiten darlege“) in Han shu 48.2230–58. Der Kommentator des Hou Han shu, der unter Li Xian 李
賢 (654–684 n. Chr.) zusammengestellt wurde, zitiert eine konkrete Passage aus dem Aufsatz: „Mit 
Bescheidenheit und Scham, Anstand und Prinzipientreue hält man den Edlen gefangen. So kann man 
ihm den Tod gewähren, ohne ihn durch Gewalt zu beschämen. Daher liegt der Grund dafür, dass die 
Strafen der Verstümmelung nicht bis zu den hohen Würdenträgern reichen, darin, dass sie nicht weit 
vom Herrscher entfernt sind“ (廉恥禮節以繩君子，故有賜死而無戮辱，是以黥劓之罪不及大夫，
以其離主上不遠也), Hou Han shu 33.1146. 

143  Lunyu 13.17. Konfuzius erklärt hier, dass, wenn in Regierungsfragen zu schnell vorgegangen werde, 
dies auf Kosten der Gründlichkeit ginge, und dass, wenn man nur schnellen Profit im Sinn habe, die 
großen Projekte unbearbeitet blieben, siehe Lunyu zhushu, 13.118-1. 

144  Der Ausdruck „hoher Mann“ spielt auf Gong Suis 龔遂 Biographie im Han shu an. Bekannt als scharfer 
Kritiker von Liu He 劉賀 wird Gong Sui von dessen Nachfolger, Kaiser Xuan, zum Gouverneur von 
Bohai 渤海 bestimmt. Als er das Amt annimmt, antwortet er dem Kaiser mit den schmeichelhaften 
Worten, die ihm ein Untergebener geraten hatte. Der Kaiser ist erstaunt über diese „Worte eines Hohen 
Mannes“, die er von Gong Sui gar nicht gewohnt ist, siehe Han shu 89.3640–41. 

145  Hou Han shu 33.1146. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Charakterzeichnung: Zhu Fus „Brief an Peng Chong“ 53 

薄，至有誅斥詰辱之累。任職責過，一至於此，追感賈生之論，不亦篤乎！朱
浮譏諷苛察欲速之弊，然矣，焉得長者之言哉！ 

Gleich mehrere Aspekte aus Zhu Fus Wirken werden in dieser Bewertung in rascher Abfolge 
angesprochen. Drei Punkte sind für die Einordnung des Briefes und seines Autors im Hou 
Han shu besonders zentral. Zunächst ist festzustellen, dass Fan Ye ein grundsätzlich wohl-
wollendes Urteil über Zhu Fu fällt. Dies macht der Kompilator des Hou Han shu gleich zu 
Anfang seiner Diskussion durch den Rückgriff auf zwei Anekdoten im Han shu deutlich. Im 
ersten Fall wird der Physiognom Tian Wen 田文 bei der Auswahl zum Kanzler in Wei dem 
Militärstrategen Wu Qi 吳起 vorgezogen. Dahinter steht die Idee, dass für bestimmte Phasen 
in der Entwicklung eines Reiches bestimmte Beamtentypen dienlich sind. Wu Qi, der Tian 
Wen bezüglich der Loyalität seiner Truppen, der Fähigkeiten in der zivilen Verwaltung und 
der Bewunderung und Ehrfurcht bei den Nachbarstaaten überlegen ist, sei sicher ein fähiger 
Minister. Doch gerade, so wird im Shi ji erklärt, befinde man sich in einer Zeit, in der der 
Herrscher jung und das Reich noch nicht stabil, die hohen Minister noch nicht gewonnen 
seien und das Volk noch kein Vertrauen geschöpft habe (主少國疑，大臣未附，百姓不信，
方是之時).146 Da brauche man jemanden wie Tian Wen, der Menschen beurteilen könne. 
Mit dem gleichen Hintergedanken wird auch Gongsun Hong 公孫弘 zum Kanzler der Han 
ernannt, obwohl Zhu Maichen 朱買臣 über militärische und außenpolitische Fragen viel bes-
ser Bescheid weiß. Betrachtet man die Biographie im Hou Han shu, so scheint Zhu Fu der 
richtige Mann für die Gründungsphase des Reiches gewesen zu sein, denn er bewährt sich 
auf dem Schlachtfeld und ist loyal gegenüber Kaiser Guangwu. Außerdem gelingt es ihm, 
mit Peng Chong einen der ehemals großen Widersacher von Kaiser Guangwu aus der Reserve 
zu locken. Er steht dem Kaiser ferner beratend bei der ersten Besetzung wichtiger Ämter zur 
Seite. Doch mit Kaiser Mings Thronfolge 58 n. Chr. beginnt eine neue Phase des Reiches, in 
der der Kaiser für Zhu Fu keine Verwendung mehr hat. Mit Rückgriff auf das Lunyu beklagt 
Fan Ye zweitens, dass Kaiser Guangwu und Kaiser Ming sich zu sehr mit Kleinigkeiten be-
schäftigt hätten, deren Regelung eigentlich Aufgabe der Beamten sein sollte. Ein Herrscher 
dagegen müsse sich um die großen Linien in der Politik kümmern. Außerdem wirft er den 
beiden Kaisern vor, dass sie sich zu sehr dem schnellen Erfolg verschrieben hätten. Zhu Fu 
habe diese Fehler erkannt und kritisiert – hier spielt Fan Ye konkret auf Zhu Fus Aufsatz zu 
den Strafreformen an. Dabei sei Zhu Fu sicher kein Schmeichler gewesen, der den Kaisern 
nach dem Mund redete. Dieses Lob bezieht sich wohl auf den zweiten Teil der Biographie 
von Zhu Fu und dessen Eingaben zur korrekten Besetzung von Ämtern. Einen kleinen Sei-
tenhieb kann sich Fan Ye in seiner Bewertung nicht verkneifen. So sehr er Zhu Fu für den 
Inhalt seiner Beiträge und die Bereitschaft lobt, sich auch gegen die Ansichten der Herrscher 
zu stellen, so sehr kritisiert er ihn für seinen Stil. „Höhnische Kritik“ (ji feng 譏諷) und „pe-
dantisches zur Schau stellen“ (ke cha 苛察) können kaum als positive Gewohnheiten ver-
standen werden. Der Zweck heiligt aus Fan Yes Sicht nicht die Mittel. In der Preisung am 
Ende des Kapitels stellt Fan Ye das positive Vermächtnis von Zhu Fu ein letztes Mal heraus. 
Er schreibt: „Zhu [Fu] befriedete die nördlichen Regionen und provozierte einen Fehler von 
[Peng] Chong“ (朱定北州，激成寵尤 ). 147  Das ist schließlich das, wofür er Zhu Fu 

 
146  Shi ji 65.2167. 
147  Hou Han shu 33.1159. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in Dynastiegeschichten 54 

hauptsächlich erinnert sehen will: als erfolgreichen General, der dazu beitrug, Kaiser Guang-
wu die Macht im Norden des Reiches zu sichern. 

Zhu Fus „Brief an Peng Chong“ 
Wie bereits bemerkt äußert sich Fan Ye durchaus kritisch über Zhu Fus Argumentationsstil. 
Hier kommt Zhu Fus „Brief an Peng Chong“ ins Spiel. Er wird von Fan Ye wie folgt wieder-
gegeben:148 

Ich habe wohl gehört, dass der Wissende149 Pläne mit Rücksicht auf die Umstände 
schmiedet und der Dumme gegen die Vernunft handelt, und immer [schon] betrübte 
meine Wenigkeit, dass der „Onkel der Stadt Jing“,150 weil er nicht wusste, was genug 
war, und keinen würdigen Berater hatte, sich schließlich im [Staat] Zheng aufgab. Sie, 
Botong, wurden durch Ihren weitreichenden Ruf Gouverneur einer Provinz und haben 
Verdienste durch die Unterstützung des Mandats [des Herrschers] erworben. Sie ha-
ben das Volk151 [so sehr] im Blick gehabt und waren mit Ihren Pflichten [so] eng ver-
bunden, dass Sie sparsam und knausrig mit dem [Inhalt] Ihrer Warenlager und Korn-
speicher umgegangen sind. Doch als [ich,] Fu, die Verantwortung über eine 
Strafexpedition in den Händen hielt und vorübergehend in einer Notsituation Abhilfe 
schaffen wollte, geschah das beides ausschließlich im Interesse des Staates.152 Wenn 
Sie nun den Verdacht haben, [ich,] Fu, hätte Sie verleumdet, warum sind Sie nicht zu 
den Wachtürmen (am Kaiserhof) gegangen und haben selbst eine Erklärung abgege-
ben, sondern einen Plan ausgeheckt, der in der Auslöschung Ihrer Sippe [enden kann]? 

蓋聞知者順時而謀，愚者逆理而動，常竊悲京城太叔以不知足而無賢輔，卒自
棄於鄭也。伯通以名字典郡，有佐命之功，臨人親職，愛惜倉庫，而浮秉征伐
之任，欲權時救急，二者皆為國耳。即疑浮相譖，何不詣闕自陳，而為族滅之
計乎？ 

 
148  Der Brieftext steht in Hou Han shu 33.1138–40. Eine Parallelversion des Textes, die an einzelnen Stel-

len leicht von der Version im Hou Han shu abweicht, ist auch im Wen xuan finden, siehe Wen xuan 
41.1876–79. Die Version aus dem Wen xuan übersetzte bereits Erwin Ritter von Zach ins Deutsche, 
siehe Erwin Ritter von Zach (Übers.) und Ilse Martin Fang (Hrsg.), Die chinesische Anthologie, 
Cambridge, 1958, S. 770–72.  

149  Die Wen xuan-Editionen schreiben: „Der Weise“ 智者. 
150  Hier ist Gongsun Duan 共叔段, der Bruder von Herzog Zhuang von Zheng 鄭莊公 gemeint. Die Mutter 

der beiden möchte Duan auf dem Thron sehen und nicht Zhuang. Ihr Mann, Herzog Wu 武 von Zheng, 
entscheidet sich jedoch dagegen. Nachdem er zum Herrscher geworden ist, überlässt Zhuang seinem 
Bruder Duan die Stadt Jing. Ab diesem Zeitpunkt wird Duan „Jingcheng Taishu“ 京城太叔, „Onkel 
der Stadt Jing“, genannt. Duan plant mit Unterstützung seiner Mutter eine Rebellion, die jedoch aufge-
deckt wird. Schließlich flieht er und verliert seine Stadt. Vgl. Zuozhuan zhushu 2.35-01–37-01, über-
setzt in Stephen Durrant, Li Wai-yee und David Schaberg (Übers.), Zuo Tradition; Zuozhuan. Com-
mentary on the Spring and Autumn Annals, Seattle, 2016, S. 9–11. 

151  Bei Li Shan steht „die Menschen“ (ren 人) statt „das Volk“ (min 民). Hier stimmt die Version im Hou 
Han shu mit der Version des Textes der Fünf Untertanen überein, nicht mit der von Li Shan. 

152  Von Zach bezieht den Satz auf Zhu Fu und Peng Chong und übersetzt: „Wir beide handelten dabei im 
Interesse des Reiches“ (二者皆為國耳). Ich vermute allerdings, dass Zhu Fu Peng Chong nicht zuge-
stehen würde, im Interesse des Staates zu handeln. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Charakterzeichnung: Zhu Fus „Brief an Peng Chong“ 55 

Zhu Fu beginnt seinen Brief mit einer Rekapitulation der bisherigen Ereignisse und be-
schreibt die Position, die die beiden Kontrahenten Peng Chong und Zhu Fu einnehmen. Da-
mit erschließt sich den Lesern des Hou Han shu inhaltlich nichts grundsätzlich Neues, denn 
die Situation wurde von Fan Ye bereits vorgestellt. Interessant ist für die Leser die Art und 
Weise, in der Zhu Fu die Lage schildert. Schon in den einleitenden Sätzen erklärt er Peng 
Chongs Entscheidung, die Kornspeicher der Provinz nicht zu öffnen, zu einer riesigen 
Dummheit, der nur mit Unverständnis begegnet werden kann. Peng Chongs Mobilmachung 
lässt er als einen Schritt eines perfiden Plans erscheinen, der sich nur gegen den Kaiser selbst 
richten kann. Dabei steht, nüchtern betrachtet, zur Zeit der Entstehung des Briefes im Jahr 
26 n. Chr. nicht zweifelsfrei fest, wer auf der Seite von Guangwu steht und wer rebelliert. 
Liu Xiu 劉秀 hatte sich zwar 25 n. Chr. zum Kaiser der Späteren Han-Dynastie ausrufen 
lassen. Doch der Bürgerkrieg, der gegen Ende des Interregnums von Wang Mang im ehema-
ligen Gebiet der Früheren Han-Dynastie ausgebrochen war, sollte noch fast zehn Jahre an-
dauern. Gerade in den ersten Jahren der Regierung von Kaiser Guangwu waren die Macht-
verhältnisse und Loyalitätsbeziehungen in vielen Regionen des Reiches, unter anderem auch 
in den nördlichen Gebieten um Yuyang und Shanggu, noch ungeklärt.153 Zhu Fus Beschrei-
bung des status quo ist also eine subjektive. Noch könnte auch er selbst der Rebell sein, der 
sich gegen den loyalen Gouverneur Peng Chong stellt, der das Reich für Kaiser Guangwu 
stabilisieren möchte. Auch deswegen präsentiert sich Zhu Fu wohl so selbstbewusst, dass er 
in Bezug auf Peng Chong von einem „Plan, der in der Auslöschung seiner Sippe enden 
könnte,“ spricht. Durch diese Rhetorik versucht er, jegliche Zweifel an der Rechtmäßigkeit 
seiner eigenen Stellung schon im Keim zu ersticken. 

Was [das Verhalten] des Hofes gegenüber Ihnen, Botong, betrifft, so war die Gunst 
[Ihnen gegenüber] besonders groß. Man vertraute Ihnen eine große Provinz an und 
übergab Ihnen furchteinflößende militärische Macht. In den Angelegenheiten [des 
Staates] verließ man sich auf Sie wie auf die Säulen und Steine (eines Gebäudes), und 
die Gefühle [des Kaisers Ihnen gegenüber] waren wie die seinen Söhnen oder Enkeln 
gegenüber. Einfache Männer und alte Dienerinnen gehen so weit, dass sie ihr Leben 
für eine Mahlzeit geben.154 Ist es da etwa möglich, dass gerade Sie, behängt mit drei 
Siegelbändern und verantwortlich für ein großes Gebiet, sich nicht um die Gunst [des 
Kaisers] und um Rechtlichkeit kümmern und sich mit Ideen wie Rebellion mit den 
Gebieten außerhalb auseinandersetzen? Was für ein Gesicht wollen Sie denn machen, 
wenn Sie zu Ihren Beamten oder dem Volk sprechen? Wenn Sie umhergehen oder 
sich (aus Respekt) verbeugen und wieder aufstehen, wie wollen Sie sich da verhalten? 
Und wenn Sie im Sitzen oder Liegen darüber nachdenken, was für Gedanken wollen 

 
153  Vgl. zur politischen Situation Hans Bielenstein, „Wang Mang, the restoration of the Han dynasty, and 

Later Han“, in: Denis Twitchett und Michael Loewe (Hrsg.), The Cambridge History of China, Vol. 1: 
The Ch’in and Han Empires, Cambridge, 1986, S. 251–56. 

154  Das bedeutet, einfache Menschen sind so loyal, dass sie bereit sind, eine verhältnismäßig geringe 
Schuld mit ihrem Leben zu begleichen. Li Shan führt hier als Belegstelle unter anderem die Anekdote 
„Zhongshan jun yang du shi“ 中山君饗都士 aus dem Zhanguo ce an. Dort greift der König von Chu 
auf Anraten eines Beraters, der einen Groll gegen den Herzog von Zhongshan hegte, den Herzog an. 
Als dieser fliehen muss, wird er von zwei Fremden unterstützt. Sie eilen dem Herzog zu Hilfe, weil 
dieser vor langer Zeit ihren Vater durch eine Mahlzeit vor dem Verhungern gerettet hatte und sie diese 
Schuld begleichen wollen. Vgl. Zhanguo ce 33.1183–84. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in Dynastiegeschichten 56 

Sie sich da machen? Und mit was für einem Anblick wären Sie zufrieden, wenn Sie 
einen Spiegel zur Hand nehmen und einen Blick auf Ihr Spiegelbild erhaschen? Wenn 
Sie handeln, um Verdienste zu erwerben, wie können Sie sich als Menschen betrach-
ten? Schade! Sie werfen einen hervorragenden Ruf weg und schmieden umstürzleri-
sche Pläne wie eine Eule.155 Sie verzichten auf den glücklichen Segen, etwas an Ihre 
Nachwelt weitergeben [zu können], und rufen [stattdessen] das schwere Unglück von 
Vernichtung und Zerstörung [Ihrer Familie] herbei. Sie schwingen große Reden über 
den rechten Weg von Yao und Shun, aber kontrollieren nicht Ihre Natur, die der von 
Jie und Zhou gleicht.156 Im Leben machen Sie sich zum Gespött Ihrer Zeitgenossen, 
im Tod werden Sie zum törichten Geist. Das ist wirklich traurig! 

朝廷之於伯通，恩亦厚矣，委以大郡，任以威武，事有柱石之寄，情同子孫之
親。匹夫媵母尚能致命一餐，豈有身帶三綬，職典大邦，而不顧恩義，生心外
叛者乎！伯通與吏民語，何以為顏？行步拜起，何以為容？坐臥念之，何以為
心？引鏡窺影，何以施眉目？舉措建功，何以為人？惜乎！棄休令之嘉名，造
梟鴟之逆謀，捐傳世之慶祚，招破敗之重災，高論堯舜之道，不忍桀紂之性，
生為世笑，死為愚鬼，不亦哀乎！ 

Zhu Fu baut den im ersten Abschnitt aufgestellten Kontrast zwischen seiner eigenen Loyalität 
zu Kaiser Guangwu und Peng Chongs Verrat weiter aus. Er tut dies, indem er seine eigene 
Person ausklammert. Stattdessen verlegt er sich auf die Strategie, Peng Chong zahlreiche 
verwerfliche Eigenschaften zuzuschreiben. Peng Chong sei undankbar, obwohl er doch von 
Kaiser Guangwu geschätzt werde und ihm viel Verantwortung übertragen wurde. Er spiele 
nach außen hin den verantwortungsvollen Untertanen, der seinen Aufgaben nachkommt, sei 
aber innerlich verdorben. Und nicht nur sich selbst, so Zhu Fu, ziehe er durch seine Verant-
wortungslosigkeit ins Verderben, Peng Chong bringe auch seine Verwandten und den Ruf 
seiner Nachkommen in große Gefahr. 

Sie, Botong, haben sich zusammen mit Geng Xiayou erhoben, das Mandat [des Herr-
schers] unterstützt und haben gleichermaßen die Gunst des Staates empfangen.157 
[Geng] Xiayou wies das höflich zurück158 und benutzte oft Worte demütiger Unter-
werfung, doch Sie, Botong, gaben mit Ihrer eigenen Leistung an und dachten, Ihr Ver-
dienst sei der größte im Staat. Früher einmal gab es in Liaodong ein Schwein, das ein 
Junges mit einem weißen Kopf warf. Man hielt es für außergewöhnlich und wollte es 
[dem Kaiser] darbringen. Als man auf dem Weg in Hedong angekommen war, sah 
man, dass [dort] alle Schweine weiße Köpfe hatten, schämte sich und kehrte um. 

 
155  Zur Interpretation der Eule als unheilbringendem Vogel siehe Eduard Erkes, „Der ikonographische 

Charakter einiger Chou-Bronzen“, Artibus Asiae 7.1 (1937), S. 92–106. 
156  Für eine Gegenüberstellung der legendären vorbildlichen Herrscher Yao 堯 und Shun 舜 und der ver-

achtenswerten Herrscher Jie 桀 und Zhou 紂 siehe beispielsweise Liji zhushu 42.986-1. 
157  Das ist der oben bereits erwähnte Geng Kuang. Auch er hatte als Gouverneur von Shanggu im Norden 

mit dem Gedanken gespielt, die unsichere Situation im Reich zu nutzen und seine Machtposition aus-
zubauen, vgl. Rafe de Crespigny, A Biographical Dictionary of Later Han to the Three Kingdoms, 
Leiden, 2007, S. 255–56. 

158  Die Hou Han shu-Version entspricht mit „höflich zurückweisen“ (qian rang 謙讓) hier der Version 
von Li Shan und nicht der der Fünf Untertanen, die stattdessen „gab auf höfliche Weise Ratschläge“ 
(qian yi 謙議) schreibt. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Charakterzeichnung: Zhu Fus „Brief an Peng Chong“ 57 

Wenn Sie nun über Ihre Verdienste bei Hofe Reden schwingen,159 dann sind Sie dieses 
Schwein aus Liaodong. Jetzt sind Sie so töricht und arrogant, dass Sie sich selbst [mit 
einem Herrscher] der Sechs Staaten [der Zhanguo-Zeit] vergleichen. Zur Zeit der 
Sechs Reiche war die Macht eines jeden so großartig, dass sie ihre Gebiete um meh-
rere tausend li ausdehnten und ihre Elitetruppen fast eine Million Mann stark waren. 
Deshalb waren sie in der Lage, sich bei der Eroberung [anderer] Staaten gegenseitig 
in Schach zu halten und [diesen Zustand] jahrelang aufrechtzuerhalten. Wie viele li 
(im Geviert) hat das Reich und wie viele Städte gibt es in den Provinzen heute? Wieso 
wollen Sie mit der winzigen [Provinz] Yuyang die Abscheu des Himmelssohns auf 
sich ziehen? Das ist, als ob die Menschen160 an den Ufern des (Flusses) He mit einer 
Handvoll Erde die Furt Meng blockieren wollten: Daraus lässt sich nur erkennen, dass 
sie ihre Fähigkeiten nicht einschätzen können!161 

伯通與耿俠遊俱起佐命，同被國恩。俠遊謙讓，屢有降挹之言，俠遊謙讓，屢
有降挹之言，而伯通自伐，以為功高天下。往時遼東有豕，生子白頭，異而獻
之。行至河東，見群豕皆白，懷慙而還。若以子之功論於朝廷，則為遼東豕也。
今乃愚妄，自比六國。六國之時，其埶各盛，廓土數千里，勝兵將百萬，故能
據國相持，多歷年世。今天下幾里，列郡幾城，奈何以區區漁陽而結怨天子？
此猶河濱之人，捧土以塞孟津，多見其不知量也！ 

Zwar fielen bereits Worte wie „Dummheit“ oder „töricht“, doch bisher konnte man Zhu Fus 
Brief noch als nachdrückliche Ermahnung ansehen. Gegen Ende seines Briefes lässt Zhu Fu 
dann jede Höflichkeit fahren und wird beinahe polemisch. Er wirft Peng Chong Verblendung, 
Arroganz und Selbstüberschätzung vor und unterstützt diese Vorwürfe durch drei Vergleiche. 
Peng Chong verhalte sich in seiner Dummheit wie ein gewöhnliches Schwein, das seine Be-
sitzer für etwas Besonderes halten.162 Er sei zweitens arrogant, wenn er die militärische 
Macht seiner Provinz mit der eines Staats aus der Zeit der Streitenden Reiche vergleiche. 
Drittens überschätze er seine Möglichkeiten wie die Menschen, die versuchten, einen breiten 
Strom wie den Gelben Fluss durch mehrere Handvoll Erde aufzustauen. Zhu Fu fügt schließ-
lich eine kaum verdeckte Drohung an. Peng Chongs offenkundige militärische Fehleinschät-
zungen würden den Adressaten teuer zu stehen kommen und ihn schließlich seine Provinz 
kosten. Er sei krank und schätze die gegenwärtige politische Lage völlig falsch ein. 

Jetzt ist das Reich gerade erst stabilisiert, [die Gegend] innerhalb der vier Meere 
wünscht sich Ruhe, und alle Männer, egal ob würdig oder unwürdig, machen sich 
freudig einen Namen unter ihren Zeitgenossen. Sie allein, Botong, laufen wie ein 
Wahnsinniger umher, als ob Sie vom Schlag getroffen worden wären, und verzichten 
von sich aus auf diese großartigen Zeiten. Zu Hause hören Sie auf die irrigen Pläne 

 
159  Die Hou Han shu-Version entspricht der der Fünf Untertanen. Die Li Shan-Version schreibt: „große 

Reden schwingen“ (gao yan 高言). 
160  Hier entspricht die Hou Han shu-Version wieder der der Fünf Untertanen. Die Li Shan-Edition schreibt 

erneut „Volk“ statt „Menschen“. 
161  Lunyu zhushu 19.174-1. 
162  Dieses „Schwein aus Liaodong“ wird später zum geflügelten Wort und zum bekanntesten Ausdruck 

dieses Briefes. So zitiert die Tang-zeitliche Sammlung Chu xue ji beispielsweise nur diesen Ausdruck 
aus dem Brief, siehe Chu xue ji 29. 711. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in Dynastiegeschichten 58 

ihrer hochmütigen Frau, in der Öffentlichkeit vertrauen Sie den schmeichlerischen 
Worten von Verleumdern und Missetätern. So werden Sie auf lange Zeit ein schlech-
tes Beispiel für die Lehensfürsten abgeben und für immer ein warnender Spiegel163 
für verdiente Untertanen sein. Das ist doch sicher ein Fehler! Der, der [das Reich] 
innerhalb der vier Meere konsolidiert hat, (d.h. Kaiser Guangwu) hegt keinen persön-
lichen Groll gegen Sie. Schaden Sie wegen der vergangenen Angelegenheiten nicht 
sich selbst!164 Ich wünsche mir, dass Sie dies berücksichtigen und sich um Ihre alte 
Mutter und Ihre jüngeren Brüder kümmern. Wenn Sie eine Angelegenheit unterneh-
men, sollten Sie im Allgemeinen nichts tun, was engen Verwandten Schmerzen, aber 
denen, die Ihnen feindlich gesinnt sind, Freude bereitet.165 

方今天下適定，海內願安，士無賢不肖，皆樂立名於世。而伯通獨中風狂走，
自捐盛時，內聽驕婦之失計，外信讒邪之諛言，長為群后惡法，永為功臣鑒戒，
豈不誤哉！定海內者無私讎，勿以前事自誤，願留意顧老母幼弟。凡舉事無為
親厚者所痛，而為見讎者所快。 

Trotz aller vorangegangenen Schmähungen bietet Zhu Fu seinem Kontrahenten zum Schluss 
einen Ausweg aus der misslichen Lage an, in die er sich selbst gebracht hat. Er habe sicherlich 
auf die falschen Berater gehört und sei durch sie in die Irre geführt worden. Noch könne er 
aber auf den rechten Weg zurückkehren, seine Pläne beiseitelassen und auf Gnade beim Kai-
ser hoffen. Den beleidigenden Ton des Briefes mildert dieser Abschluss jedoch kaum. Er 
scheint nur der Form halber angefügt worden zu sein. Denn bei diesem Text muss sowohl 
Absender als auch Empfänger klar gewesen sein, dass eine friedliche Lösung des Konflikts 
nun in weite Ferne gerückt war. 

Die Rolle des Briefes in Zhu Fus Biographie 
Zhu Fus „Brief an Peng Chong“ ist sicherlich ein eindrucksvolles Dokument, durch das Fan 
Ye die Differenzen zwischen zwei starken Charakteren bezeugt. Für den Handlungsverlauf 
des Kapitels ist der Brieftext jedoch eigentlich nicht notwendig. Die Leser des Hou Han shu 
könnten ihn getrost überspringen, denn der Brief enthält keine essenziellen Informationen, 
die ihnen nicht bereits von Fan Ye zur Verfügung gestellt worden wären. Die Bedeutung des 
Briefes für das Hou Han shu liegt damit weniger in seinem Inhalt. Vielmehr dient er dem 
Kompilator des Hou Han shu als erzählerisches Mittel, das Spannung aufbaut und Kernaus-
sagen der Biographie über den Charakter des Protagonisten, sein Verhältnis zum Herrscher 
und seine Bedeutung für den Fortgang der Geschichte der Späteren Han-Dynastie illustriert. 

Formal stellt der Brief ein retardierendes Moment im Kapitel dar. Der Abschnitt, der dem 
Brief in der Biographie vorangeht und in dem von dessen Hintergrundgeschichte berichtet 
wird, nimmt etwa ein Drittel des Brieftextes ein. In dieser Einleitung wird der Bogen von 
Zhu Fus Jugendzeit über das Interregnum von Wang Mang bis in das Jahr 26 n. Chr. geschla-
gen. Fan Ye fasst hier das Geschehen von mindestens 15 Jahren in wenigen Worten 

 
163  Die Version entspricht der von Li Shan. Die Fünf Untertanen schreiben: „und für immer verdienten 

Untertanen als Warnung gezeigt werden“ (為功臣鑒戒). 
164  Die Wen xuan-Editionen schreiben: „Zweifeln Sie wegen der vergangenen Angelegenheiten nicht da-

ran!“ (勿以前事自疑). 
165  Hou Han shu 33.1138–40. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Charakterzeichnung: Zhu Fus „Brief an Peng Chong“ 59 

zusammen. Dabei räumt er den Ereignissen, je näher er an das Jahr 26 n. Chr. heranrückt, 
zunehmend mehr Platz in seiner Darstellung ein. Zhu Fus heimliche Eingabe gegen Peng 
Chong wird paraphrasiert, womit er die Erzählgeschwindigkeit noch weiter drosselt. Mit dem 
Briefzitat ist Fan Ye schließlich bei Sprech- bzw. Schreib- oder Lesegeschwindigkeit ange-
kommen. Je größer die Spannungen zwischen Zhu Fu und Peng Chong werden, desto mehr 
Zeit lässt sich Fan Ye in seiner Schilderung. Erst nach Abschluss des Briefes zieht das Er-
zähltempo wieder merklich an. Fan Yes Spannungsaufbau wird dadurch intensiviert, dass der 
Kompilator bis zum Zitat aus Zhu Fus Brief seine eigene Wertung der Ereignisse in der 
Schwebe hält. Erst nach dem Ende des Schreibens legt er seine Loyalitäten als Geschichts-
schreiber im Konflikt zwischen Zhu Fu und Peng Chong vollends offen. Fan Ye macht zu-
nächst keinen Hehl aus den charakterlichen Schwächen beider Männer, die er beide als ei-
gensinnig, reizbar und von sich selbst überzeugt charakterisiert. Dann gibt er den Inhalt der 
Eingabe an den Kaiser wieder, in der Zhu Fu seinen Kontrahenten heimlich anschwärzte. So 
stellt er Zhu Fu als Aggressor dar und lenkt dadurch die Sympathien der Leser zunächst auf 
Peng Chong. Laut Zhu Fu missachtete Peng Chong das Prinzip der Kindespietät, war be-
stechlich, zweigte Ressourcen ab, die für die Soldaten bestimmt waren, und schreckte auch 
vor Mord nicht zurück. Der polemische Brief, der schließlich die Eskalation des Streites zur 
Folge hat, trägt nicht dazu bei, die Unterstützung der Leser zurückzugewinnen. Das Sig-
nalwort der „Rebellion“ (fan 反) von Peng Chong fällt erst im Anschluss an den Brief. Ab 
hier muss den Lesern klar sein, dass Fan Yes Sympathien bei Zhu Fu liegen.  

Fan Ye schreibt sein Geschichtswerk mit etwa 400 Jahren Abstand zum Geschehen. Aus 
dieser Position heraus ist ihm natürlich bewusst, dass Kaiser Guangwu sich am Ende durch-
setzen wird, Peng Chong unterliegt und Zhu Fu zu einem der wichtigsten Vertrauten des 
Kaisers aufsteigt. Doch wird in seiner Darstellung deutlich, dass Zhu Fu und Peng Chong 
beide nicht gerade vorbildhafte Figuren sind. Für Fan Ye besteht der springende Punkt, der 
Peng Chong zum Rebellen macht, nicht in seinen charakterlichen Schwächen. Entscheidend 
ist stattdessen die Tatsache, dass Peng Chong sich durch den Brief zu einem Angriff auf Zhu 
Fus Stadt Jicheng hinreißen lässt. Erst dann bezeichnet er Peng Chong als einen Rebellen. 
Zhu Fus Aggressionen in schriftlicher Form sind für Fan Ye letztlich entschuldbar.  

Zhu Fus „Brief an Peng Chong“ ist allerdings nicht nur zum Zweck des Spannungsauf-
baus in das Kapitel integriert. Er dient auch zur Illustration eines Aspektes der Karriere von 
Zhu Fu, den Fan Ye besonders betonen möchte. Der Brief steht exemplarisch für die „höhni-
sche Kritik“ (ji feng 譏諷), durch die sich Zhu Fus Schriften auszeichnen und die Fan Ye in 
seiner Diskussion am Ende des Kapitels als Kritikpunkt an Zhu Fus Person anführt. Insge-
samt wird in Zhu Fus Biographie aus fünf von ihm verfassten Texten zitiert. Abgesehen von 
seinem „Brief an Peng Chong“ sind alle diese Texte an den Kaiser gerichtet. Kommunikation 
mit dem Kaiser erforderte einen gänzlich anderen Stil als ein Brief an einen Beamten in ähn-
licher Position. Selbstverständlich musste Zhu Fu sich hier einer gemäßigteren Ausdrucks-
weise bedienen. Dadurch eignen sich das Gesuch und die drei Eingaben aus Zhu Fus späteren 
Lebensjahren weniger als Beispiele für Fan Yes spöttische Formulierungen. Trotzdem finden 
sich Zhu Fus Provokationen auch dort. Ein Beispiel ist das von Fan Ye zitierte Hilfsgesuch 
an Kaiser Guangwu, welches Zhu Fu in Folge des Angriffs auf Jicheng im Jahr 26 n. Chr. 
verfasst. Darin fehlen beispielsweise die üblichen beschwichtigenden Floskeln und Respekt-
bekundungen am Anfang und Ende. Es ist nicht klar, ob Zhu Fu sie einfach nicht verwendete 
oder ob Fan Ye diese Floskeln kürzte. Im ersteren Fall würde das darauf hindeuten, dass Fan 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in Dynastiegeschichten 60 

Ye tatsächlich auf die gebührende Höflichkeit verzichtete. Im zweiten Fall dagegen würde 
Fan Ye die Hauptfigur seines Kapitels in einem schlechteren Licht präsentieren, als sie es 
womöglich verdiente. Im Text des Unterstützungsgesuchs heißt es beispielsweise: 

Sich der Umzingelung einer Stadt anzuschließen, anstatt ihr zu Hilfe zu kommen, und 
verräterische Verbrecher davonkommen zu lassen, anstatt sie zu strafen, das hält Euer 
Untertan wahrlich für irregeleitet. Einst war der Große Vorfahr (d.h. Liu Bang 劉邦) 
weise und kriegerisch, und als das Reich befriedet war, führte er trotzdem noch per-
sönlich Strafexpeditionen an und saß nie untätig herum. Ihre Majestät haben zwar ein 
großes Vorhaben begonnen, aber das Gebiet innerhalb der Meere hat sich noch nicht 
um Sie geschart. Doch Sie allein sind zufrieden und unbeeindruckt und kümmern sich 
nicht um die Randgebiete im Norden. Die hundert Geschlechter sind unruhig und ha-
ben nichts, an dem sie sich festhalten können. Wie soll das reichen, um (die Gebiete) 
Sanhe und Jizhou an Ihre Nachkommen weiterzugeben?166 

從圍城而不救，放逆虜而不討，臣誠惑之。昔高祖聖武，天下既定，猶身自征
伐，未嘗寧居。陛下雖興大業，海內未集，而獨逸豫，不顧北垂，百姓遑遑，
無所繫心，三河、冀州，曷足以傳後哉！ 

In seinem Gesuch greift Zhu Fu zwar zu einem anderen Register als im „Brief an Peng 
Chong“. Beleidigungen und polemische Formulierungen finden sich hier nicht. Nichts in die-
sem Hilfsgesuch erinnert an Zhu Fus Vergleich von Peng Chong mit dem „Schwein aus Liao-
dong“. Doch dem Kaiser in einer derart direkten Weise Untätigkeit und gravierende Fehlein-
schätzungen vorzuwerfen, wiegt innerhalb der stilistischen Grenzen einer Eingabe wohl ähn-
lich schwer.  

Ein dritter Punkt wird durch die Episode des Jahres 26 n. Chr. illustriert, die in der Aus-
einandersetzung zwischen Zhu Fu und Peng Chong ihren Höhepunkt findet. Hier werden 
wichtige politischen Weichen für die Frühphase der Regierung von Kaiser Guangwu gestellt. 
In Yuyang findet nicht nur eine militärische Auseinandersetzung statt, es prallen auch zwei 
verschiedene politische Fronten aufeinander. Während Zhu Fu auf eine politische Konsoli-
dierung des Reiches durch das Anstellen von Beamten für die Zivilverwaltung setzt, möchte 
Peng Chong, der bis vor kurzem noch die alleinige Entscheidungsgewalt über Yuyang hielt, 
die Ressourcen für eine militärische Stabilisierung der Region nutzen. Zwar befindet sich das 
ehemalige Gebiet der Früheren Han-Dynastie noch im Bürgerkrieg, doch Zhu Fu beginnt 
bereits mit dem Wiederaufbau der Zivilverwaltung. So steht er für die vorausschauende, zu-
kunftsgewandte Idee des Aufbaus einer neuen Dynastie bzw. das Wiedererstarken des Han-
Reiches. Zhu Fu liegt damit auf einer Linie mit Kaiser Guangwu, im Kontrast dazu erscheint 
Peng Chong als rückwärtsgewandt. 

Noch zentraler für Kaiser Guangwus frühe Herrschaftsjahre ist jedoch der Sieg gegen 
Peng Chong 29 n. Chr., den Zhu Fu zwar nicht selbst davontragen kann, den er aber durch 
seine Auseinandersetzung 26 n. Chr. einleitet. So kritisch Fan Ye Zhu Fus politischem Stil 
gegenübersteht – sein Brief steht doch auch für Zhu Fus wichtigsten Verdienst in der Kon-
solidierung der Herrschaft von Kaiser Guangwu. Seine unzähligen Provokationen hatten den 
Effekt, Peng Chong aus der Reserve zu locken und ihn zum Angriff zu bewegen. Zwar muss 

 
166  Hou Han shu 33.1140. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Die Bedeutung von Jian’an: Cao Pis Briefe an Wu Zhi 61 

Zhu Fu letztlich fliehen, und es sind andere, die Peng Chong später besiegen. Doch seine 
Initiative hat zur Folge, dass mit Peng Chong und Zhang Feng zwei wichtige Gegner im 
Norden des Reiches unschädlich gemacht werden. 

Zusammenfassung und Bewertung 
Vergleicht man die Rolle von Zhu Fus „Brief an Peng Chong“ im Hou Han shu mit der von 
Sima Qians und Yang Yuns Briefen im Han shu, so unterscheiden sie sich in einem zentralen 
Punkt. Ban Gu nahm die Briefe im Han shu aus dem zeitlichen Ursprungskontext, dem er sie 
zuordnete, weitgehend heraus. Sima Qians „Brief an Ren An“ ist nicht wegen seiner Bedeu-
tung für den Fortgang der in der Biographie geschilderten Handlung eingebunden. Vielmehr 
wird er kommentierend der autobiographischen Selbstdarstellung gegenübergestellt. Yang 
Yuns „Brief an Sun Huizong“ erscheint als Beweisdokument in seinem Prozess einige Mo-
nate nach dem Zeitpunkt, an dem Yang Yun ihn schrieb. Gelesen werden diese Briefe von 
Rezipienten, an die sie ursprünglich nicht gerichtet waren: Den Lesern von Ban Gus Han shu 
und, im Fall von Yang Yuns Schreiben, auch von Kaiser Xuan als oberstem Richter. Zhu Fus 
„Brief an Peng Chong“ dagegen ist elementarer Gegenstand der Handlung der Biographie im 
Hou Han shu. Seine Rezeption erfolgt durch den Adressaten selbst und hat konkrete Konse-
quenzen für das Geschehen: Peng Chongs Angriff auf Zhu Fu und Peng Chongs Niederlage 
wenig später. Damit ist der Grundstein für Zhu Fus Karriere im Staat der Späteren Han gelegt.  

Fan Ye verwendet den Brief als erzählerisches Mittel. Er drosselt durch seine Aufnahme 
das Erzähltempo und lässt seine Leser bis zum Ende des Brieftextes im Unklaren über seine 
Loyalitäten. Erst im Anschluss an das Schreiben wird deutlich, dass Peng Chong der Rebell 
und Zhu Fu Guangwus loyaler Untertan ist. Fan Ye illustriert durch diese Ambivalenz der 
Darstellung nicht zuletzt die Volatilität der politischen Situation zu Beginn der Späteren Han-
Dynastie, als noch nicht gesichert ist, wer das Reich schließlich unter sich vereinen kann. 

Der Kompilator des Hou Han shu fällt ein wohlwollendes Urteil über Zhu Fu. Der er-
zwungenen Selbsttötung seines Protagonisten steht Fan Ye kritisch gegenüber. Zhu Fu sei 
der richtige Mann für die Gründungsphase des Reiches gewesen, denn er war loyal und 
kampferprobt. Außerdem redete er dem Kaiser nicht nach dem Mund und unterstützte ihn in 
strategischen Fragen wie der Ämterbesetzung und Strafverfolgung. Die Dokumente, die der 
Kompilator in Zhu Fus Biographie einfließen lässt, illustrieren dessen inhaltliche Positionen 
genauso wie den Stil, in dem er diese Inhalte formuliert. Während Fan Ye die Aussagen im 
Kern gutheißt, bemängelt er die schonungslose und, besonders im Brief, polemische Aus-
drucksform. 

2.5 Die Bedeutung von Jian’an: Cao Pis Briefe an Wu Zhi 

Literaten und Primärtexte im Literatenkapitel des Sanguo zhi 
Kapitel 21 des Sanguo zhi ist den Literaten des Wei-Staates gewidmet. Es behandelt das Le-
ben und Schaffen von insgesamt 30 verschiedenen Männern. Obwohl sie für ihre Fähigkeiten 
als Schriftsteller bekannt waren, zählen die namhaften Brüder Cao Pi und Cao Zhi 曹植 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in Dynastiegeschichten 62 

(192–232 n. Chr.) nicht zu den aufgeführten Personen.167 Trotzdem enthält Kapitel 21 meh-
rere Briefe, die von Cao Pi verfasst wurden. Cao Pis „Brief an Wu Zhi“ („Yu Wu Zhi shu“ 
與吳質書) wird im Haupttext und in einer längeren Version später noch einmal in Pei Song-
zhis Kommentar zum Kapitel wiedergegeben. Dort ist er in Verbindung zu zwei weiteren 
Briefen von Cao Pi an Wu Zhi gesetzt, einer davon der ebenfalls in die Anthologie Wen xuan 
aufgenommene „Brief an Wu Zhi, den Präfekten von Zhaoge“ („Yu Zhaoge ling Wu Zhi 
shu“ 與朝歌令吳質書). 

Gegliedert wird das 21. Kapitel des Sanguo zhi durch fünf Hauptbiographien. Dies sind 
die Lebensbeschreibungen von Wang Can 王粲 (177–217 n. Chr.), Wei Ji 衞覬 (ca. 155–
229 n. Chr.), Liu Yi 劉廙 (180–221 n. Chr.), Liu Shao 劉劭 (ca. 180–ca. 245 n. Chr.) und Fu 
Gu 傅嘏 (209–255 n. Chr.). Die restlichen 25 Männer werden um diese fünf herum gruppiert. 
Von etwa einem Drittel erfahren die Leser nicht mehr als Namen und Herkunftsort. Vor allem 
das erste Viertel des Literatenkapitels zeichnet sich durch solche Listen aus. Wang Cans Bi-
ographie eröffnet das Kapitel. Sie besteht nur aus wenigen Absätzen. Abgesehen von einem 
kurzen Trinkspruch nimmt Chen Shou keinen von Wang Can verfassten Text in seine Dar-
stellung mit auf.168 Auf Wang Can folgen kurze Notizen zu den Literaten Xu Gan 徐幹 (171–
ca. 217 n. Chr.), Chen Lin, Ruan Yu, Ying Yang 應瑒 (gest. 217 n. Chr.) und Liu Zhen 劉
楨 (ca. 170–217 n. Chr.).169 Die Leser müssen sich hier mit einigen wenigen biographischen 
Eckdaten begnügen. Trotz der Kürze der Abschnitte legt Chen Shou Wert darauf, in allen 
Fällen das Leben des jeweiligen Dichters mit dem Herrscherhaus der Cao in Verbindung zu 
setzen. Dies geschieht durch die Erwähnung eines Amtes, das sie ausfüllten, oder eines be-
stimmten Ereignisses, in dessen Zusammenhang sie sich verdient machten. Zwar waren of-
fensichtlich die schriftstellerischen Fähigkeiten der Figuren maßgeblich dafür, dass Chen 
Shou sie in das Literatenkapitel aufnahm und nicht den berühmteren Familienmitgliedern 
oder einer Gruppe von Amtskollegen zuordnete. Im Hinblick auf die Inhalte der Biographien 
selbst scheinen für den Kompilator des Sanguo zhi jedoch die Verdienste der Literaten für 
den Staat Wei entscheidender gewesen zu sein als ihre Schriften.170 Chen Shou schließt seine 
Aufzählung der ersten sechs Literaten mit einem Zitat. Es stammt aus Cao Pis „Brief an Wu 
Zhi“ im Wen xuan. Cao Pi bewertet in diesem Briefexzerpt die Fähigkeiten der sechs Männer. 
Eine längere Version des Briefes ist später in Pei Songzhis Kommentar zu finden.171 Der Text 
geht direkt zur zweiten Liste über, deren Einträge noch kürzer sind als die bisherigen: Handan 
Chun 邯鄲淳 (ca. 130–ca. 225 n. Chr.), Po Qin 繁欽 (170–218 n. Chr.), Lu Cui 路粹 (gest. 

 
167  Als Kaiser Wen der Wei und zweiter Herrscher der Wei-Dynastie wird Cao Pi im zweiten Kapitel des 

Sanguo zhi behandelt. Cao Zhis Biographie findet sich in Kapitel 19, das Cao Pis vollbürtige Brüder 
zum Thema hat, siehe Sanguo zhi 2.57–89 und 19.557–76. 

168  Sanguo zhi 21.597–99. 
169  Sanguo zhi 21.599–601. 
170  Natürlich muss auch die Möglichkeit in Betracht gezogen werden, dass Chen Shous Quellenmaterial 

die inhaltliche Ausrichtung der Biographien vorgab. Es wäre denkbar, dass dem Kompilator auch bei 
der Erstellung der Literatenbiographien lediglich Verwaltungstexte wie Eingaben aus den Hofarchiven 
zur Verfügung standen und ihm die entsprechenden Werksammlungen nicht vorlagen, die abseits sol-
cher Hofkommunikation auch Texte aus dem Bereich der Lyrik oder private Briefe enthielten. Sonder-
lich wahrscheinlich ist dies jedoch nicht, denn wie Cao Pi später im Brief berichten wird, stellte er 
selbst eine Werksammlung zumindest der Gruppe zusammen, die als die „Sieben Meister von Jian’an“ 
bekannt ist – mindestens diese Sammlung sollte Chen Shou zugänglich gewesen sein. 

171  Sanguo zhi 21.602 und später Sanguo zhi 21.608. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



 63 

219 n. Chr.), Ding Yi 丁儀 und Ding Yi 丁廙 (beide gest. 220 n. Chr.), Yang Xiu 楊修 (175–
219 n. Chr.) und Gou Wei 苟緯 werden nur mit Namen und Herkunftsort aufgeführt. Später, 
so Chen Shou, habe es noch andere gegeben, die „auch literarisches Talent, doch nicht die-
selbe Klasse wie diese sieben besessen hätten“ (亦有文采，而不在此七人之例).172 Im An-
schluss an diese ersten zwei Gruppen der Schriftsteller der Jian’an-Zeit werden von Chen 
Shou sieben weitere Männer aufgezählt. Diese Gruppe besteht aus Literaten der Generation 
der Söhne von Ying Yang und Ruan Yu. Erwähnt werden Ying Qu, Ying Zhen 應貞 (gest. 
269 n. Chr.), Ruan Ji 阮籍 (210–263 n. Chr.), Xi Kang und Huan Wei 桓威. Auch für sie hat 
Chen Shou jeweils nur ein paar Sätze übrig. Wieder legt er vor allem Wert auf die Erwähnung 
des höchsten Amtes, das sie im Laufe ihrer Karriere bekleideten. Als letzte Person der Auf-
zählung wird Wu Zhi genannt. Seine Biographie fällt aus dem bisher verfolgten zeitlichen 
Schema heraus. Aufgrund seiner Lebensdaten wäre Wu Zhi in die Generation der Jian’an-
Literaten einzuordnen, die zuvor genannt wurden. Stattdessen stellt Chen Shou ihn an den 
Schluss der Aufzählungen, sodass es fast so wirkt, als sei er nachträglich hinzugefügt worden. 
Warum sich Chen Shou dafür entschied, ihn ans Ende zu stellen, ist aus dem Kapiteltext nicht 
ersichtlich.173 

Mit Wu Zhi endet das erste Viertel der Literatenbiographien. Nun setzt Chen Shou zu den 
Lebensbeschreibungen von Wei Ji, Liu Yi, Liu Shao und Fu Gu an. Alle diese Abschnitte 
sind umfangreicher als der zu Wang Can. Das liegt vor allem daran, dass sie ausführlich aus 
Texten zitieren, die von den vieren verfasst wurden. Doch auch hier fällt auf, dass trotz der 
aufgenommenen Passagen aus Primärtexten die schriftstellerischen Fähigkeiten der Männer 
keineswegs im Vordergrund stehen. Wie die erste Gruppe an Literaten sieht Chen Shou sie 
durch eine Linse, die auf die Bedeutung ihrer Leistungen in Bezug auf die Herrscherfamilien 
der Caos und später der Sima fokussiert. So wird von Liu Yi beispielsweise berichtet, dass 
er nach der Exekution seines Bruders Liu Wangzhi 劉望之 durch Liu Biao 劉表 nach Yang-
zhou floh und sich dort dem Wei-Reich anschloss. Und in Fu Gus Biographie legt Chen Shou 
Wert darauf, dass Fu Gu im Machtkampf zwischen den Regenten Cao Shuang 曹爽 (gest. 
249 n. Chr.) und Sima Yi 司馬懿 (179–251 n. Chr.) mit der Fraktion um Cao Shuang in 
Konflikt geriet und seine Posten verlor, später aber von Sima Yi wiedereingesetzt wurde.174  

Die in den vier Biographien des 21. Kapitels des Sanguo zhi zitierten oder erwähnten 
Texte bestehen größtenteils aus Eingaben, schriftlich verfassten Beiträgen zu Diskussionen 
bei Hofe oder Schriften zu Themen wie dem Staatsritual oder Justizreformen. Wei Ji legte 
zusammen mit Wang Can nach der Gründung von Wei Richtlinien für den neuen Staat fest 
und bat den Kaiser in Eingaben um die Umsetzung von Rechtsreformen und Nachsicht mit 
seinen Untertanen. Liu Yi beriet den Kaiser in militärischen Fragen und verfasste zusammen 
mit Ding Yi 丁儀 Diskussionen zu den Themen Ritenpolitik und Strafen. Liu Shao betätigte 
sich als Kompilator, beschäftigte sich mit Rechtsfragen und Musik, reichte am Hof ein Buch 
über die Prüfung der Hauptstadtbeamten ein und schrieb nicht zuletzt eine „Abhandlung über 
den Charakter des Menschen“ (Renwu zhi 人物誌), die sich mit der Frage beschäftigte, wel-
che Art von Männern für offizielle Aufgaben geeignet sei. Fu Gu schließlich war, wie auch 

 
172  Sanguo zhi 21.602. 
173  Sanguo zhi 21.603–07. 
174  Sanguo zhi 21.610–29. 

Die Bedeutung von Jian’an: Cao Pis Briefe an Wu Zhi 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in Dynastiegeschichten 64 

Liu Yi, als Berater in militärischen Fragen tätig und machte sich, wie Liu Shao, Gedanken 
zum Thema der korrekten Auswahl von Beamten. 

Texte, die eindeutig in die Kategorie der Werke schöner Literatur (ji 集) fallen, werden 
in Kapitel 21 nicht zitiert. Chen Shou erwähnt zwar die Titel zweier fu-Gedichte (fu 賦), 
jedoch nicht ohne ihnen sogleich eine konkrete politische Lesart zuzuweisen.175 Liu Shao 
habe demnach seine Texte „Fu-Gedicht über die Hauptstadt Xu“ (Xudu fu 許都賦) und „Fu-
Gedicht über die Hauptstadt Luo[yang]“ (Luodu fu 洛都賦) im Auftrag von Kaiser Ming der 
Wei verfasst, dem ein früheres fu-Gedicht von Liu Shao gefallen hatte. Chen Shous Interpre-
tation zufolge kritisierte Liu Shao in beiden Texten, dass trotz der andauernden kriegerischen 
Auseinandersetzungen mit den Staaten Wu und Shu der Kaiser wichtige Ressourcen auf 
prächtige Paläste verschwendete.176 Auch jenseits der Schriftstellerei finden künstlerische 
Talente nur am Rande Einzug in die Biographien. Neben den bereits erwähnten fu-Gedichten 
von Liu Shao werden Liu Yi und Wei Ji beispielsweise als talentierte Kalligraphen beschrie-
ben.177 

Aus dem Genre der Briefe finden sich drei Texte in Kapitel 21 des Sanguo zhi. Zwei 
davon sind Teil individueller Biographien. Beide sind jeweils in einen spezifischen histori-
schen Wirkungszusammenhang eingeordnet. Wei Jis Biographie zitiert aus einem Brief, den 
Wei Ji im Jahr 199 n. Chr. an Cao Caos Berater Xun Yu 荀彧 (163–212 n. Chr.) schrieb. Xun 
Yu befand sich damals in Cao Caos Basis in Xu 徐. Wei Ji war auf dem Weg von Xu nach 
Yizhou 益州, der Gegend der heutigen Provinz Sichuan 四川, in Chang’an steckengeblieben 
und hatte die Zustände in der Region beobachtet. In seinem Brief berichtet er über die hohe 
Anzahl von Flüchtlingen, die in Guanzhong 關中 gestrandet seien. Diese, so schlägt er vor, 
könne man an das Wei-Reich binden, indem man ihnen eine Lebensgrundlage biete. Solche 
Maßnahmen könnten durch Einnahmen aus dem Salzmonopol finanziert werden. Außerdem 
solle man versuchen, die Region um Chang’an schnellstmöglich unter eigene Kontrolle zu 
stellen. Direkt im Anschluss wird die Bedeutung des Briefes im Kapitel deutlich. Xun Yu 
berichtete nämlich Cao Cao von diesem Vorschlag, der ihn für gut befand, Wei Ji zu sich 
beorderte und ihn schließlich bis auf die Position des Sekretärs (shangshu 尚書) beförderte. 
Wei Jis Brief ist also ursprünglich ein privates Dokument.178 Chen Shou nimmt ihn nichts-
destoweniger aufgrund seiner Bedeutung für eine wichtige Personalentscheidung in Wei Jis 
Biographie auf.179 Zweitens zitiert Chen Shou aus einem Brief von Liu Yi. Cao Pi hatte 

 
175  Zum Genre der fu und den möglichen Übersetzungen dieses Begriffs siehe David R. Knechtges, The 

Han Rhapsody. A study of the Fu of Yang Hsiung (53 B.C. – A.D. 18), Cambridge, 1976, S. 1–14. 
176  Sanguo zhi 21.618. 
177  Sanguo zhi 21.610–29. 
178  So wird dies zumindest im Sanguo zhi dargestellt. Auch der Kontext deutet an, dass es sich hier um ein 

Dokument handelt, das nicht auf amtlichen Wegen versandt wurde. Dennoch enthält der Text offen-
sichtlich Überlegungen zu tagespolitischen Ereignissen, die sowohl Absender als auch Adressat in ih-
rem beruflichen Umfeld beschäftigten. Der Brief scheint sich zwar auf ein konkretes Ereignis zurück-
führen zu lassen, enthält aber Ideen zu innen- und wirtschaftspolitischen Maßnahmen, über die der 
Absender sich wohl schon länger Gedanken gemacht hatte. 

179  Sanguo zhi 21.610–11. Zu Xun Xu, siehe de Crespigny, Biographical Dictionary, S. 928–29. Wei Jis 
Brief findet sich in fast identischer Version in der Schilderung der Ereignisse des Jahres 199 n. Chr. in 
Sima Guangs 司馬光 (1019–1086 n. Chr.) Zizhi tongjian 資治通鑒 (Durchgehender Spiegel zur Un-
terstützung bei der Regierung), Zizhi tongjian 63.2017–18, und ist übersetzt in Rafe de Crespigny, To 
Establish Peace: being the chronicle of Later Han for the years 189 to 220 AD as recorded in chapters 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



 65 

diesem befohlen, die Kursivschrift als Stil zu verbreiten (tong cao shu 通草書). Liu Yi be-
teuert daraufhin schriftlich, dieser Aufforderung sicher nachkommen zu wollen. Direkt im 
Anschluss an das Zitat betont Chen Shou, dass Liu Yis Dienste für den Cao-Clan ihm nach 
der Gründung des Staates Wei eine Stellung als Höfling einbrachten. Auch hier begründet 
der Brief als Dokument stellvertretend das später verliehene Amt.180 

Zwei Punkte möchte ich festhalten: Erstens legt Chen Shou in seiner Darstellung der Li-
teraten der Wei-Dynastie, zumindest bezüglich der ersten Jahrzehnte ihrer Herrschaft, grö-
ßeren Fokus auf Gruppen als auf Individuen. Das wird am Listencharakter des Kapitels deut-
lich. Wang Can ist der einzige, dessen Person etwas ausführlicher geschildert wird. Man 
könnte seine Biographie daher auch als Stellvertreterbiographie für die Gesamtheit der Lite-
raten der Jian’an-Zeit betrachten. Zweitens stehen im gesamten Kapitel die Verdienste der 
Protagonisten für die Dynastie stärker im Vordergrund als ihre Werke und schriftstellerischen 
Fähigkeiten. Chen Shou thematisiert den Bezug einer Figur zum Herrscherhaus auch in den 
knapperen Biographien regelmäßig, während er literarische Tätigkeiten nur in wenigen Fäl-
len anführt. Diese Ausrichtung des Kapitels auf die Bezüge der Figuren zum Herrscherhaus 
der Wei spiegelt sich auch in Chen Shous Auswahl und Verwendung von Primärtexten wi-
der.181  

Cao Pis „Brief an Wu Zhi“ im Haupttext 
Im Gegensatz zu den bereits erwähnten Briefen bindet Chen Shou seinen Auszug aus Cao 
Pis „Brief an Wu Zhi“ nicht in die Beschreibung einer Beamtenkarriere ein. Er begründet 
auch keine politische Entscheidung der Cao-Herrscher. Stattdessen scheint seine Aufnahme 
zuerst einmal strukturelle Gründe zu haben. Nach sechs Gelehrtenbiographien schließt das 
Briefzitat den ersten Teil des Kapitels ab. Im Anschluss an den Abschnitt zu Liu Zhen 
schreibt Chen Shou: „[Ruan] Yu starb im 17. Jahr (der Regierungsperiode jian’an, 212 n. 
Chr.). Gan, Lin, Yang und Zhen starben im 22. Jahr“ (瑀以十七年卒。幹、琳、瑒、楨二
十二年卒). Dann zitiert er aus Cao Pis Brief:182 

 
59 to 69 of the Zizhi tongjian of Sima Guang, Bd. 1, Canberra, 2004, S. 257–58. 

180  Sanguo zhi 21.614. 
181  Etwas anders liest Tian Xiaofei die Biographien der Literaten im 21. Kapitel des Sanguo zhi. Sie iden-

tifiziert genauso die fünf „title characters“, denen besonderer Stellenwert eingeräumt wird, und gelangt 
zu der ähnlichen Schlussfolgerung, dass alle fünf sich ihren Platz im Geschichtswerk durch „broadly 
defined cultural learning“ verdienten, siehe Tian Xiaofei, The Halberd at Red Cliff. Jian’an and the 
Three Kingdoms, Cambridge, 2018, S. 79–82 (Zitat auf S. 81–82). Tian Xiaofei legt in ihrem Buch den 
Schwerpunkt auf die Suche nach den Spuren des Literarischen in den Geschichtswerken, um die Re-
zeption der Zeit der Jian’an-Dichter und der Drei Reiche nachzuzeichnen. Dieses Kapitel hingegen 
fragt nach den Interessen von Geschichtsschreibern an Primärquellen aus dem Bereich der Literatur, 
also gewissermaßen nach der Relevanz der Literatur für die Geschichtsschreibung. Daher liegt das 
Interesse hier bei solchen Aspekten, die wiederum die Geschichtsschreiber an den literarischen Werken 
interessierten – am Geschichtlichen in der Literatur. Während Tian Xiaofei also die literarischen Er-
rungenschaften der fünf betont, kommen in dieser Darstellung ihre politischen Errungenschaften zur 
Sprache. 

182  Sanguo zhi 21.602. Für eine Sammlung an Verweisen zu Anmerkungen und Übersetzungen dieses 
Briefes bis 2015 siehe Knechtges, „Letters in the Wen xuan“, S. 204–05. Dazu kommen neue Überset-
zungen von Auszügen in Tian Xiaofei, The Halberd at Red Cliff, S. 25–30 und in Antje Richter, „Lite-
rary Criticism in the Epistolary Mode“, The Journal of Epistolary Studies 1 (2019), S. 9–14. 

Die Bedeutung von Jian’an: Cao Pis Briefe an Wu Zhi 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in Dynastiegeschichten 66 

In der Epidemie des letzten Jahres sind nahe Verwandte und gute Freunde in großer 
Zahl vom Unglück heimgesucht worden. Xu [Gan], Chen [Lin], Ying [Yang] und Liu 
[Zhen] sind alle zur selben Zeit von uns gegangen. Wenn ich mir die Literaten vom 
Altertum bis in die heutige Zeit ansehe, so achteten sie in ihrem Handeln generell 
nicht auf Kleinigkeiten und wenige waren in der Lage, sich durch guten Ruf und In-
tegrität zu etablieren. Doch Weichang (Xu Gan) hegte auf einzigartige Weise die 
Form und pflegte den Inhalt und hatte in seiner Gleichgültigkeit und Genügsamkeit 
die Absichten (eines Einsiedlers wie Xu You) vom Berg Ji.183 Ihn kann man als einen 
Edlen, der im Gleichgewicht ist, bezeichnen!184 Er verfasste das Zhonglun (Ausgewo-
gene Diskussionen) in über zwanzig Abschnitten; seine Wortwahl und sein Inhalt wa-
ren elegant und erhaben – genug, um [seine Texte] an die Nachwelt weiterzugeben. 
Delian (Ying Yang) war so voller Begeisterung in seinen Absichten, zu berichten und 
zu schreiben, sein Talent und seine Gelehrsamkeit waren hinreichend, um Schriften 
zu verfassen, und doch kamen seine lobenswerten Absichten nicht zur Ausführung.185 
Das ist wirklich schmerzhaft und schade! Kongzhangs (Chen Lins) Memoranden und 
Eingaben an den Kaiser sind außergewöhnlich stark, [doch] ein bisschen [zu] wort-
reich und überladen. Gonggan (Liu Zhen) hatte einen freien Schreibstil, doch war ein-
fach nicht prägnant. Yuanyus (Ruan Yus) Briefe und Mitteilungen waren federleicht, 
und brachten Freude, wenn sie ankamen. Zhongxuan (Wang Can) allein war gut darin, 
Reimprosa zu verfassen, doch die Struktur seiner Texte zu schwach, um ihre literari-
sche Ausgestaltung zu tragen.186 Was aber seine Stärken betrifft, so können die Män-
ner des Altertums ihn durch nichts weit übertreffen. Einst zerriss Bo Ya die Saiten 
[seiner Qin] für Zhong[zi] Qi (als dieser starb), und Zhongni (Konfuzius) schüttete 
das gepökelte Hackfleisch wegen Zilu aus (als dieser als Strafe zu solchem verarbeitet 
wurde).187 [Den einen] schmerzte es, dass jemand [anderes], der seine Klänge verste-
hen würde, schwer zu finden sein würde, [der andere] war verletzt, weil [ein solcher] 
Schüler nie mehr kommen würde. All diese Männer sind zwar solche, die die Männer 
des Altertums nicht erreichten, doch sie waren die herausragenden Talente unserer 
Zeit. 

 
183  Zu Xu You und dem Berg Ji siehe Shi ji 61.2121 und William H. Nienhauser Jr. et al. (Übers.), „Po Yi, 

Memoir 1“, S. 2. 
184  Vgl. Lunyu 6.16, Lunyu zhushu 6.54-1 und Richard Wilhelm: „Bei wem der Gehalt die Form überwiegt, 

der ist ungeschlacht, bei wem die Form den Gehalt überwiegt, der ist ein Schreiber. Bei wem Form und 
Gehalt im Gleichgewicht sind, der erst ist ein Edler“, siehe Richard Wilhelm (Übers.), Gespräche (Lun 
yü), Jena, 1921, S. 55. 

185  Vgl. zu den „vielfältigen“ (fei ran 斐然) Absichten Lunyu 5.21 und zum „berichten und schreiben“ 
(shu zuo 述作) Lunyu 7.1, siehe Lunyu zhushu 5.45-2 und 7.60-1.  

186  Die Formulierung kann sowohl auf Wang Cans Statur bzw. Gesundheit als auch auf seine literarischen 
Fähigkeiten bezogen werden. So übersetzt beispielsweise Tian Xiaofei die Stelle im Brief mit „It is a 
pity his body was frail, not enough to sustain his writings“ (惜其體弱，不起其文), siehe Tian Xiaofei, 
The Halberd at Red Cliff, S. 42. Für die Überlegung, dass der kalligraphische Ausdruck auch Rück-
schlüsse auf den Körper des schreibenden Künstlers zulässt, siehe Antje Richter und Charles Chace, 
„The Trouble with Wang Xizhi“, S. 91–93. 

187  Zu Zhongzi Qi und Bo Ya siehe S. 33 Anm. 87. Das Schicksal des Konfuziusschülers Zilu und die 
Reaktion des Konfuzius sind Thema im Liji, siehe Liji zhushu 3.112-1–112-2. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



 67 

昔年疾疫，親故多離其災，徐、陳、應、劉，一時俱逝。觀古今文人，類不護
細行，鮮能以名節自立。而偉長獨懷文抱質，恬淡寡欲，有箕山之志，可謂彬
彬君子矣。著中論二十餘篇，辭義典雅，足傳于後。德璉常斐然有述作意，其
才學足以著書，美志不遂，良可痛惜！孔璋章表殊健，微為繁富。公幹有逸氣，
但未遒耳。元瑜書記翩翩，致足樂也。仲宣獨自善於辭賦，惜其體弱，不起其
文；至於所善，古人無以遠過也。昔伯牙絕絃於鍾期，仲尼覆醢于子路，痛知
音之難遇，傷門人之莫逮也。諸子但為未及古人，自一時之儁也。 

Chen Shou zitiert aus Cao Pis Brief also zunächst einmal, um die sechs bereits besprochenen 
Schriftsteller aus der Jian’an-Zeit, der ersten Gruppe der Wei-Literaten, abschließend zu be-
urteilen. Das Zitat markiert damit das Ende des ersten Viertels des Literatenkapitels. Doch 
gleichzeitig bezweckt Chen Shou mit dem Briefexzerpt, seine Auswahl dieser sechs Herren 
als der wichtigsten Dichter der Jian’an-Periode zu rechtfertigen. Immerhin bewertete Cao Pi 
selbst sie als die „herausragenden Talente seiner Zeit“ (yi shi zhi jun 一時之儁). Cao Pi 
wurde später nicht nur der erste Kaiser der Wei-Dynastie, er war auch als Schriftsteller und 
Literaturkritiker in seinem eigenen Recht bekannt. Chen Shous Auswahl der Literaten ist 
durch diesen Brief gewissermaßen von höchster Stelle des Wei-Reichs sanktioniert. Dass 
Chen Shou es überhaupt für notwendig befand, seine Auswahl zu begründen, zeigt, dass es 
zu seiner Zeit unterschiedliche Meinungen zur Frage gab, wer denn nun die fähigsten Dichter 
zur Zeit der Jian’an-Periode waren. Chen Shou sah vermutlich Kritik oder zumindest Dis-
kussionen unter seiner Leserschaft voraus. Dem versuchte er vorzubeugen, indem er sich in 
seiner Auswahl an der Meinung des ersten Wei-Kaisers orientierte und sie darüber hinaus 
durch das Zitat absicherte.  

Zu wenig ist über die Bewertung der Dichter der Jian’an-Periode zu Chen Shous Zeiten 
bekannt, um eine Aussage dazu treffen zu können, wie sie zu Lebzeiten des Kompilators des 
Sanguo zhi beurteilt wurden. Zum Stand der Diskussion nach Chen Shous Schaffen und wäh-
rend der Jian’an-Zeit selbst lässt sich mehr zusammentragen.188 Erstens äußerte sich ein paar 
Jahrzehnte vor Chen Shou, fast zeitgleich zu Cao Pis Brief, Cao Zhi, Cao Pis Bruder und 
Konkurrent, zu eben dieser Frage. In einem Brief an Yang Xiu stellt er eine eigene Liste von 
Wei-Literaten zusammen. Zwar stimmt diese in fünf Personen mit Cao Pi überein. Anstelle 
von Ruan Yu nimmt er aber Yang Xiu in seine sechs „Autoren der Gegenwart“ (jin shi zuo 
zhe 今世作者) auf.189 Zweitens weist Pei Songzhi in seinem Kommentar zum Brief auf eine 
weitere Ansicht hin: An anderer Stelle nenne Cao Pi nicht sechs, sondern sieben Namen. Pei 
Songzhi stellt dem Brief in seinem Kommentar eine Stelle aus Cao Pis Literaturkritik Dian 
lun 典論 (Kanonische Abhandlungen) gegenüber. Dort findet zusätzlich Kong Rong Erwäh-
nung, der die sechs Männer aus dem Brief zur berühmten Gruppe der „Sieben Meister der 
Jian’an-Periode“ ergänzt.190 Cao Zhis Brief und Cao Pis Dian lun lassen vermuten, dass noch 

 
188  Zur Rezeption der Jian’an-Dichter siehe Tian Xiaofei, The Halberd at Red Cliff, S. 30–78. 
189  Wen xuan 42.1901–05. Traditionell als der ältere Brief datiert, wurde Cao Pis Schreiben von Tian 

Xiaofei als reifere und durchdachtere Replik auf Cao Zhis „Sieben Meister“ gelesen, als deren siebter 
Cao Zhi selbst angesehen wird, vgl. Tian Xiaofei, ibid., S. 19–20. 

190  Cao Pi spricht in seinem Text genaugenommen nur von den „Sieben Meistern“ (qi zi 七子), siehe 
Sanguo zhi 21.602. Die erste Belegstelle des vollständigen Begriffs „Sieben Meister von Jian’an“ 
scheint ein Vorwort zu Li Bos Werken von einem gewissen Wei Hao 魏顥 zu sein (Li Hanlin ji xu 李
翰林集序, Quan Tang wen 373.3798-1). Kong Rongs Zugehörigkeit zu dieser Gruppe ist umstritten, 

Die Bedeutung von Jian’an: Cao Pis Briefe an Wu Zhi 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in Dynastiegeschichten 68 

nicht einmal in Cao Pis Werken oder unter den Dichtern seines engeren Kreises ein Konsens 
über die Frage herrschte, wer als die führenden Schriftsteller ihrer Zeit gelten sollten. Es ist 
also wenig verwunderlich, dass Chen Shou es für nötig befand, seine Darstellung zu begrün-
den. Sich dabei aus den drei (und möglicherweise darüber hinaus einigen weiteren, nicht 
überlieferten) Positionen auf Cao Pis Brief zu stützen, erscheint mir durchaus nachvollzieh-
bar. Wie bereits erwähnt wurde Cao Pi, nicht Cao Zhi, später zum Kaiser erhoben. Gilt Cao 
Zhi gemeinhin auch als der größere Dichter, liegt mit dem Dian lun die literaturkritische und 
mit dem Kaisertitel die politische Autorität doch bei Cao Pi und nicht bei seinem jüngeren 
Bruder. Im Vergleich mit dem Dian lun wiederum ist der Brief erstens durch seine Auswahl 
der sechs Meister die bessere Wahl für Chen Shou: So muss er nicht zusätzlich begründen, 
warum er den siebten im Bunde, Kong Rong, in diesem Kapitel nicht behandelt. Viel schwe-
rer wiegen zweitens jedoch die relativen Vorteile, die der Brief dem Aufsatz gegenüber durch 
seine genretypischen Eigenschaften hat. Wie Antje Richter zeigt, zeichnet das Briefgenre 
sich unter anderem durch Dialogizität aus, zieht damit die Aufmerksamkeit auf ihre Verfasser 
und verleiht ihnen eine gewisse persönliche Präsenz im Text.191 Zwar löscht Chen Shou viele 
dieser Elemente in seinem Textauszug. Doch allein die Tatsache, dass er als Zitat aus einem 
„Brief“ (shu 書) eingeführt wird, rückt den Verfasser für den Leser in den Vordergrund. 
Diese genretypische Eigenschaft kommt Chen Shou als Kompilator gelegen: Mehr als durch 
ein Zitat aus dem Dian lun vermag der Brief Cao Pi als Autorität auch in den Text der Dy-
nastiegeschichte hineinprojizieren. Zu diesem Zweck also zitiert Chen Shou aus Cao Pis 
„Brief an Wu Zhi“. 

Die Briefe von Cao Pi an Wu Zhi in Pei Songzhis Kommentar 
Im speziellen Fall dieses Briefes von Cao Pi an Wu Zhi kann man sich sicher sein, dass Chen 
Shou nur die Stellen des Briefs zitierte, die seinen Zwecken dienlich waren. Denn es ist eine 
weitere Version des Briefes überliefert. Der Kommentator des Sanguo zhi, Pei Songzhi, war 
der Ansicht, Cao Pis Brief sei für die Leser des Sanguo zhi in einem weiteren Kontext rele-
vant. Er zitiert deshalb eine umfangreichere Version des Briefes in einem Kommentar zur 
biographischen Notiz zu Wu Zhi in Kapitel 21. Pei Songzhi rechtfertigt seine Entscheidung 
wie folgt: 

Ich, [Pei] Songzhi, bin der Meinung, dass, obwohl in dieser Biographie der Text des 
Kronprinzen abrisshaft aufgezeichnet wurde, viele der besten Worte gelöscht und aus-
gelassen wurden. Jetzt nehme ich daher das, wovon im Wei lüe berichtet wird, in sei-
ner Vollständigkeit, um diesen Text zur Verfügung zu stellen.192 

臣松之以本傳雖略載太子此書，美辭多被刪落，今故悉取魏略所述以備其文。 

 
da er bereits 208 n. Chr. exekutiert wurde und sich das literarische Zentrum im chinesischen Raum erst 
nach 208 n. Chr. an Cao Caos Hof in Ye verlagerte, vgl. David R. Knechtges, „From the Eastern Han 
through the Western Jin (AD 25–317)“, in: Kang-i Sun Chang und Stephen Owen (Hrsg.), The 
Cambridge History of Chinese Literature, Bd. 1, Cambridge, 2010, S. 169–72.  

191  Siehe dazu Donald Holzman, „Literary Criticism in China in the Early 3rd Century A.D.“, Asiatische 
Studien 28 (1974), S. 113–37 und Richter, „Literary Criticism in the Epistolary Mode“, S. 5–14. 

192  Sanguo zhi 21.609. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



 69 

Auch Pei Songzhi antizipiert Kritik von Seiten seiner Leserschaft. Er vermutet wohl, dass 
diese ihm vorwerfen könnte, unsauber gearbeitet und übersehen zu haben, dass Chen Shou 
Cao Pis Brief bereits erwähnte. Er geht nicht so weit, Chen Shou zu unterstellen, den Inhalt 
des Briefes verfälscht zu haben. Stattdessen behauptet er, es sei lediglich durch die Kürzun-
gen der literarischen Qualität des Textes nicht genüge getan worden. Mit dieser Aussage 
täuscht er jedoch darüber hinweg, dass er den Brief nicht nur um die entfallenen Passagen 
ergänzt, sondern auch in einen anderen Zusammenhang stellt. Er liest den Brief im Kontext 
der Biographie von Wu Zhi. Wu Zhi hatte in Chen Shous Augen keine große Rolle gespielt.193 
Für Pei Songzhi nimmt Wu Zhi eine weit wichtigere Position in der Geschichte der Wei-
Dynastie ein als für Chen Shou. Das zeigt sich daran, dass er den längsten Kommentar des 
gesamten Kapitels auf ihn verwendet. Darin zitiert der Kommentator Abschnitte aus drei 
verschiedenen Quellen, in denen jeweils ein Aspekt der Beziehung von Wu Zhi zur ersten 
Herrscherfamilie der Wei-Dynastie herausgestellt wird. 

Eine der von Pei Songzhi wiedergegebenen Episoden ist höchstwahrscheinlich in den 
Zusammenhang der Konkurrenz der beiden Cao-Brüder um die Thronfolge zu ordnen. Es 
wird darin beschrieben, dass Wu Zhi Cao Pi dabei beriet, wie er sich beim Aufbruch seines 
Vaters zu einem erneuten Feldzug verhalten solle. Während Cao Zhi eine lange Rede über 
die Verdienste seines Vaters hielt, weinte Cao Pi beim Abschied, rührte so die ganze Gesell-
schaft zu Tränen und ging aus dieser Runde des Wettstreits um die Nachfolge des mächtigen 
Vaters als Sieger hervor.194 Pei Songzhis nächste Quelle ist eine von Wu Zhis Familie in 
Auftrag gegebene Biographie mit dem Titel Zhi biezhuan 質別傳. Darin wird Wu Zhis Kar-
riere nach Cao Pis Ernennung zum Kaiser bis zu seinem Tod 230 n. Chr. besprochen. So habe 
Wu Zhi bei einem Gastmahl wichtige Vertreter des Cao-Clans gegen sich aufgebracht. Au-
ßerdem ist ein Gedicht zitiert, in dem Wu Zhi Cao Pis Tod betrauert. Schließlich wird er-
wähnt, dass Wu Zhi sich für die Ernennung von Sima Yi als Regenten einsetzte und sich 
gegen die Berücksichtigung von Sima Yis Kollegen Chen Qun 陳羣 aussprach.195 Pei Song-
zhi beginnt seine Kommentare zu Wu Zhi allerdings mit dem Ausschnitt einer Biographie 
von Wu Zhi in Yu Huans 魚豢 (fl. 3. Jh. n. Chr.) Geschichtswerk Wei lüe 魏略 (Abriss über 
Wei), in dem aus insgesamt drei Briefen von Cao Pi an Wu Zhi zitiert wird. Das Werk ist in 
seiner Gesamtheit nicht mehr erhalten, doch Pei Songzhi bediente sich in seinem Kommentar 
ausgiebig an Yu Huans Text. Der hier von Pei Songzhi wiedergegebene Ausschnitt aus dem 
Wei lüe thematisiert die Beziehung zwischen Absender und Adressat sowie Wu Zhis Aufstieg 
unter Cao Pi. 

Am Inhalt dieser drei Quellen wird deutlich, dass der Fokus von Pei Songzhis Auswahl 
zu Wu Zhi dem Schwerpunkt ähnelt, den Chen Shou in seinem Literatenkapitel selbst wählte. 
Offensichtlich ist Pei Songzhi daran interessiert, diejenigen Aspekte in Wu Zhis Leben 

 
193  Im Sanguo zhi stand nur: „Wu Zhi, ein Mann aus Jiyin, wurde wegen seines Talents für Literatur von 

Kaiser Wen für gut befunden; im Amt brachte er es bis zum Zhenwei-General (General erschütternder 
Macht), wurde bevollmächtigter oberster Befehlshaber über die gesamten Truppenangelegenheiten 
nördlich des He und als Lehensfürst belehnt“ (吳質，濟陰人，以文才為文帝所善，官至振威將軍，
假節都督河北諸軍事，封列侯), Sanguo zhi 21.607. 

194  Die Anekdote stammt aus einem Werk, das als Shi shuo 世語 betitelt ist, möglicherweise der heute 
verlorene, Jin-zeitliche Text Wei Jin Shi shuo 魏晉世語 (Erzählungen aus der Zeit der Wei- und Jin-
Dynastien) von Guo Ban 郭頒 (oder 班). 

195  Sanguo zhi 21.607–10. 

Die Bedeutung von Jian’an: Cao Pis Briefe an Wu Zhi 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in Dynastiegeschichten 70 

darzustellen, die eine Verbindung zum Cao-Clan illustrieren. Zwar mag auch dieser Umstand 
wieder dem Quellenmaterial geschuldet sein, das Pei Songzhi bei der Zusammenstellung sei-
nes Kommentars zur Verfügung stand. Nichtsdestoweniger ergibt sich für die Leser des 
Kommentars in Bezug auf Wu Zhi das Bild eines loyalen Untertanen der ersten Wei-Kaiser. 
Seine literarischen Tätigkeiten spielen nur eine untergeordnete Rolle. 

Cao Pis Briefe an Wu Zhi sind allesamt im gerade erwähnten dritten Abschnitt von Pei 
Songzhis Kommentar zur Biographie von Wu Zhi zitiert. Im Geschichtswerk Wei lüe, das 
Pei Songzhi hier heranzieht, berichtet Yu Huan von Wu Zhis guten Kontakten zu allen Cao-
Brüdern. Besonders vor dem Hintergrund der Konkurrenz von Cao Pi und Cao Zhi um die 
Thronfolge ist dieser Umstand bemerkenswert, der einem politischen Drahtseilakt gleichge-
kommen sein muss.196 Außerdem ist Wu Zhis Teilnahme an Ausfahrten mit Cao Pi und an-
deren Thema. Trotz eines grundsätzlich guten Verhältnisses scheint es jedoch zu Spannungen 
zwischen Cao Pi und Wu Zhi gekommen sein. Die einleitenden Worte zum ersten von Cao 
Pis Briefen im Wei lüe lauten nämlich:  

Als damals [Liu] Zhen verurteilt und getadelt wurde, wurde [Wu] Zhi als Vorsteher 
von Zhaoge ausgesandt, und später auf den Posten des Präfekten von Yuancheng ver-
setzt. Bei der nachfolgenden großen militärischen Kampagne nach Westen befand 
sich der Kronprinz im Süden in der kleinen Stadt Mengjin und schrieb einen Brief an 
[Wu] Zhi.197 

楨坐譴之際，質出為朝歌長，後遷元城令。其後大軍西征，太子南在孟津小城，
與質書。 

Liu Zhen war damals wegen respektlosen Verhaltens gegenüber Cao Pis Frau in Ungnade 
gefallen. Im Wei lüe klingt es fast so, als sei Wu Zhis Versetzung eine Strafmaßnahme ge-
wesen, die mit diesem Vorfall in Zusammenhang stand. Cao Pis erster Brief wird aufgrund 
der zeitlichen Einordnung im Wei lüe und der Erwähnung von Mengjin 孟津 (in der Nähe 
des heutigen Luoyang in Henan) auf das Jahr 215 n. Chr. datiert.198 Yu Huan zitiert: 

Ich hoffe, Sie, Jizhong, sind unversehrt. Obwohl der Weg (nach Yuancheng)199 nahe 
liegt, bin ich durch meine Amtspflichten eingeschränkt, und so kann ich es kaum er-
tragen, dass ich [nicht] sagen kann, was ich gerne [persönlich] sagen würde. [Der 
Kreis], den Sie verwalten, ist so abgelegen und schlecht erreichbar, dass Briefe und 
Nachrichten [von Ihnen] mich selten erreichen, und das vergrößert meine Sorgen 
umso mehr. Jedes Mal, wenn ich an unsere Reisen nach Nanpi aus früheren Tagen 

 
196  Wu Zhi wird im Wei lüe mit Lou Hu 樓護 aus der Han-Zeit verglichen, der zu allen Markgrafen des 

Wang-Clans gute Verbindungen unterhielt, vgl. Sanguo zhi 21.607 und den Eintrag zu Lou Hu in 
Loewe, Biographical Dictionary, S. 412. 

197  Sanguo zhi 21.607–08. 
198  Die im Wei lüe sowie im Brief selbst zitierten Orte und Zeitangaben werden von David R. Knechtges 

näher diskutiert, siehe Knechtges, „Letters in the Wen xuan“, S. 203. 
199  Im Wen xuan ist dieser Brief mit „Brief an Wu Zhi, den Präfekten von Zhaoge“ („Yu Zhaoge ling Wu 

Zhi shu“ 與朝歌令吳質書) überschrieben. Shih Hsiang-lin stellt eine Chronologie des Schriftverkehrs 
zwischen Cao Pi und Wu Zhi auf und schließt daraus, dass Wu Zhi zu diesem Zeitpunkt schon Präfekt 
von Yuancheng gewesen sein muss, siehe Shih Hsiang-lin, Jian’an Literature Revisited: Poetic Dia-
logues in the Last Three Decades of the Han Dynasty, Washington, 2013, S. 227–30. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



 71 

zurückdenke, [erscheinen] sie mir wahrlich unvergesslich. Wir machten uns gründlich 
über [den Inhalt der] Sechs Klassiker Gedanken und streiften nach Belieben durch die 
[Inhalte der Werke der] hundert Herren, Tanqi [-Bretter] wurden in den Pausen auf-
gestellt und zum Abschluss spielten wir boyi,200 hohe Gespräche erfreuten unsere Her-
zen, mit ihren traurigen [Klängen] passte die Zheng sich unseren Ohren an. Wir ga-
loppierten über die Felder im Norden und aßen zusammen in den Gästehäusern im 
Süden, wir ließen süße Melonen in reinen Quellen treiben und tauchten zinnoberrote 
Pflaumen in das kalte Wasser. Wenn die strahlende Sonne verschwunden war, mach-
ten wir unter dem hellen Mond weiter, und bestiegen gemeinsam nebeneinander fah-
rende Wägen, um die hinteren Gärten zu durchwandern. Die Wagenräder bewegten 
sich in gemessenem Tempo, Gäste und Gefolge gaben keinen Laut von sich, ein fri-
scher Wind erhob sich in der Nacht, traurige jia-Flöten erklangen leise, die Freude 
ging und die Trauer kam, und wir waren betäubt in unserer Verzweiflung. Als ich 
mich [zu Ihnen] umwandte und sagte, dass diese Freude schwerlich andauern könne, 
da waren Sie und die anderen der Meinung, dass dem so sei. Heute sind wir in der Tat 
getrennt und ein jeder befindet sich an einem anderen Ort. Yuanyu (Ruan Yu) ist für 
immer von uns gegangen und hat sich in ein anderes Wesen verwandelt. Jedes Mal, 
wenn ich [an die Vergangenheit] zurückdenke und an diesem Punkt angekommen bin, 
[frage ich mich], wann ich [mit Ihnen] darüber sprechen können werde. Jetzt gerade 
ist im Jahreszyklus die Zeit der Ruibin-Note gekommen und ein sonniger Wind [aus 
dem Süden] umweht die Dinge, Das Klima ist mild und warm und die Obstbäume 
gedeihen prächtig. Manchmal lasse ich anspannen, fahre aus und folge im Norden den 
Windungen des He. Mein Gefolge spielt die jia-Flöten und macht so den Weg frei, 
meine Lehrer fahren als Vertraute auf den hinteren Wägen. Obwohl die Jahreszeit die 
gleiche ist, ist die Zeit doch eine andere, obwohl die Dinge [um mich herum] dieselben 
sind, sind es die Menschen doch nicht. Wie groß ist doch mein Kummer [darüber]! 
Heute entsende ich einen Reiter nach Ye, und ich lasse ihn absichtlich einen Umweg 
machen, damit er bei Ihnen vorbeikommt. Geben Sie bei ihren Tätigkeiten auf sich 
Acht!201 

季重無恙！途路雖局，官守有限，願言之懷，良不可任。足下所治僻左，書問
致簡，益用增勞。每念昔日南皮之游，誠不可忘。既妙思六經，逍遙百氏，彈
棊閒設，終以博弈，高談娛心，哀箏順耳。馳騖北場，旅食南館，浮甘瓜於清
泉，沈朱李於寒水。皦日既沒，繼以朗月，同乘並載，以游後園，輿輪徐動，
賓從無聲，清風夜起，悲笳微吟，樂往哀來，淒然傷懷。余顧而言，茲樂難常，
足下之徒，咸以為然。今果分別，各在一方。元瑜長逝，化為異物，每一念至，
何時可言？方今蕤賓紀辰，景風扇物，天氣和暖，眾果具繁。時駕而游，北遵

 
200  Dieses Spiel ist bereits im Lunyu erwähnt, siehe Lunyu zhushu 17.158-2, für weitere Belegstellen siehe 

Armin Selbitschka, „A Tricky Game: A Re-evaluation of liubo 六博 based on Archaeological and 
Textual Evidence“, Oriens Extremus 55 (2016), S. 105–66. Der Paralleltext im Wen xuan schreibt liubo 
六博. 

201  Sanguo zhi 21.608. Der Brief ist in fast identischer Version Teil des Wen xuan, wobei dort Präskript 
(„Am 18. Tag des 5. Monats lasse ich, Pi, Sie wissen“ 五月十八日，丕白) und Postskript („Dies lässt 
Pi Sie wissen“ 丕白) enthalten sind, siehe Wen xuan 42.1894–96.  

Die Bedeutung von Jian’an: Cao Pis Briefe an Wu Zhi 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in Dynastiegeschichten 72 

河曲，從者鳴笳以啟路，文學託乘於後車，節同時異，物是人非，我勞如何！
今遣騎到鄴，故使枉道相過。行矣，自愛！ 

Cao Pi erinnert sich in diesem Brief an gemeinsame Ausfahrten mit Wu Zhi und anderen 
nach Nanpi. Er beschreibt die sorglosen Beschäftigungen, denen die Gruppe damals nach-
ging. Zumindest ein Teil der Reisen nach Nanpi muss vor Ruan Yus Tod 212 n. Chr. stattge-
funden haben, denn Cao Pi erwähnt dessen Beteiligung. Cao Pi beklagt, dass die Gruppe von 
damals sich inzwischen zerstreut habe. Wenn es seine Amtspflichten zuließen, mache er in 
Mengjin zwar auch Ausfahrten, sein Gefolge dort bestehe jedoch aus seinen Lehrern und 
nicht den Freunden von damals. Den Lesern des Sanguo zhi, die den oben von Chen Shou 
zitierten Brief noch im Kopf haben, ist auch klar, wer hier gemeint ist. Es handelt sich um 
die erwähnten Dichter der Jian’an-Zeit. 

Diese erscheinen auch gleich in der längeren Version dieses bereits von Chen Shou zi-
tierten Textes, den Cao Pi im Jahr 218 n. Chr. verfasste. Pei Songzhi zitiert ihn direkt im 
Anschluss an den ersten Text in Pei Songzhis Kommentar:202 

Jahre und Monate bekommt man leicht und seit unserer Trennung sind vier Jahre ge-
kommen und gegangen. Sich drei Jahre lang nicht zu sehen wird schon im [Lied] 
„Ostberg“ als eine lange Zeit beklagt.203 Wenn man [diesen Zeitraum] überschritten 
hat, wie lässt sich dann erst die Sehnsucht ertragen? Auch wenn Briefe hin und her 
gingen, so reichte das doch nicht aus, um die Knoten meiner Sorgen zu lösen.  
In der Epidemie des letzten Jahres sind nahe Verwandte und gute Freunde in großer 
Zahl vom Unglück heimgesucht worden. Xu [Gan], Chen [Lin], Ying [Yang] und Liu 
[Zhen] sind alle zur selben Zeit von uns gegangen. Wie kann ich diesen Schmerz in 
Worte fassen? Bei den Ausfahrten vergangener Tage befanden sich, wenn wir fuhren, 
unsere Radnaben auf gleicher Höhe und wenn wir saßen, berührten sich unsere Mat-
ten. Wann wären wir jemals für [nur] einen Moment voneinander getrennt gewesen? 
Jedes Mal, wenn es dann dazu kam, dass die Trinkschalen gefüllt wurden und im Kreis 
herumgingen, und auf Saiten[-] und Bambus[-instrumenten] gemeinsam gespielt 
wurde, wir durch den Alkohol beschwingt waren und unsere Ohren warm geworden 
waren, blickten wir nach oben und rezitierten Gedichte. Zu dieser Zeitpunkt erkannten 
wir, unbekümmert wie wir waren, nicht, dass wir glücklich waren. Wir meinten, uns 
wären hundert Jahre beschieden worden und wir würden auf lange Zeit zusammen-
bleiben und aufeinander Acht geben. Wie hätten wir voraussehen können, dass 

 
202  Kursiv gestellt sind die Passagen, die auch schon Chen Shou zitierte. Ich wiederhole sie hier, um das 

Ausmaß von Chen Shous Kürzungen noch einmal besonders deutlich zu machen. 
203  Mao Nr. 256. James Legge übersetzt aus dem kleinen Vorwort zum Shijing: „The duke having returned 

from this expedition at the end of three years, rewarded an commended his men, on which some great 
officer, in admiration of him, made this poem“ (東山周公東征也。周公東征三年而歸。勞歸士大
夫美之。故作是詩也), siehe Mao shi zhushu 15.294-2 und James Legge (Übers.), The Chinese Clas-
sics. Vol. 4: The She king or The Book of Poetry (London, 1861–1872), Nachdruck Hongkong, 1939, 
S. 62. Im Verlauf des Textes arbeitet Cao Pi mit einer großen Zahl von Anspielungen. Antje Richter 
annotiert eine ganze Reihe davon in Richter, „Literary Criticism in the Epistolary Mode“, S. 9–14. In 
diesem Abschnitt möchte ich auf diese Anspielungen nicht weiter eingehen, da sie meiner Ansicht nach 
für die Lesung der Briefe im Kontext von Pei Songzhis Kommentar keine allzu große Rolle spielen.  

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



 73 

[unsere Freunde] innerhalb einiger Jahre fast vollkommen ihre Blätter verlieren wür-
den? Das auszusprechen verletzt mich zutiefst!  
Kürzlich traf ich eine Auswahl aus den Texten, die sie hinterließen, und bündelte sie 
in einer Sammlung. Wenn ich Ihre Namen ansehe, so bilden sie nun eine Liste von 
Geistern. Denke ich an unsere früheren Ausfahrten zurück, so haben sich, auch wenn 
sie vor meinem inneren Auge noch existieren, doch alle diese Männer schon in Staub 
und Dreck verwandelt. Was soll ich noch darüber erzählen! Wenn ich mir die Litera-
ten vom Altertum bis in die heutige Zeit ansehe, so achteten sie in ihrem Handeln 
generell nicht auf Kleinigkeiten, und wenige waren in der Lage, sich durch guten Ruf 
und Integrität zu etablieren. Doch Weichang (Xu Gan) hegte auf einzigartige Weise 
die Form und pflegte den Inhalt und hatte in seiner Gleichgültigkeit und Genügsam-
keit die Absichten (eines Einsiedlers wie Xu You) vom Berg Ji. Ihn kann man als einen 
Edlen, der im Gleichgewicht ist, bezeichnen! Er verfasste das Zhonglun in über zwan-
zig Abschnitten; seine Wortwahl und sein Inhalt waren elegant und erhaben – genug, 
um [seine Texte] an die Nachwelt weiterzugeben. Dieser Mann hat etwas geschaffen, 
was nicht vergehen wird. Delian (Ying Yang) war so vielfältig in seinen Absichten, zu 
berichten und zu schreiben, sein Talent und seine Gelehrsamkeit waren hinreichend, 
um Schriften zu verfassen, und doch kamen seine lobenswerten Absichten nicht zur 
Ausführung. Das ist wirklich schmerzhaft und schade! Wenn ich von Zeit zu Zeit die 
Texte all dieser Männer durchsehe, wische ich mir angesichts dessen die Tränen ab. 
Ich trauere um die, die von uns gegangen sind, und gleichzeitig beschäftigen mich 
Gedanken über meine eigene [Zukunft]. Kongzhangs (Chen Lins) Memoranden und 
Eingaben an den Kaiser sind außergewöhnlich stark, [doch] ein bisschen [zu] wort-
reich und überladen. Gonggan (Liu Zhen) hatte einen freien Schreibstil, doch war 
einfach nicht prägnant. Was seine fünffüßigen Gedichte betrifft, so sind sie raffinier-
ter als die seiner Zeitgenossen. Yuanyus (Ruan Yus) Briefe und Mitteilungen waren 
federleicht, und brachten Freude, wenn sie ankamen. Zhongxuan (Wang Can) allein 
war gut darin, Reimprosa zu verfassen, doch die Struktur seiner Texte zu schwach, 
um ihre literarische Ausgestaltung zu tragen. Was aber seine Stärken betrifft, so kön-
nen die Männer des Altertums ihn durch nichts weit übertreffen. Einst zerriss Bo Ya 
die Saiten [seiner Qin] für Zhong[zi] Qi [als dieser starb], und Zhongni (Konfuzius) 
schüttete das gepökelte Hackfleisch wegen Zilu aus. [Den einen] schmerzte es, dass 
jemand [anderes], der seine Klänge verstehen würde, schwer zu finden sein würde, 
[der andere] war verletzt, weil [ein solcher] Schüler nie mehr kommen würde. All 
diese Männer sind zwar solche, die die Männer des Altertums nicht erreichten, doch 
sie waren die herausragenden Talente unserer Zeit. Die, die heute leben, kommen 
erst recht nicht mehr an sie heran. Vor denen, die künftig geboren werden, sollte man 
Respekt haben und denen, die noch kommen, sollte man keine falschen Vorwürfe 
machen. Doch Sie und ich werden nicht mehr dazu kommen, sie zu treffen.  
Ich werde immer älter und mich beschäftigt eine Vielzahl von Dingen. Ständig gibt 
es etwas, worüber ich mir Gedanken machen muss, sodass ich dann die ganze Nacht 
lang kein Auge zutue. Wann wird es wieder wie früher sein? Ich bin schon ein alter 
Greis geworden, nur einen weißen Kopf habe ich noch nicht. (Kaiser) Guangwu (der 
Han) sagte [einmal], dass er schon dreißig Jahre alt sei, zehn Jahre [davon] bei den 
Truppen verbracht habe, und [dabei] nicht nur eine [Sache] erlebt habe. Auch wenn 

Die Bedeutung von Jian’an: Cao Pis Briefe an Wu Zhi 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in Dynastiegeschichten 74 

meine Tugend an die seinige nicht herankommt, habe ich doch in Jahren nun mit ihm 
gleichgezogen. Im Inneren bin ich ein Hund oder Schaf, [doch] ich trage das Muster 
eines Tigers oder Leoparden. Ohne die Strahlkraft von Sternen bin ich angewiesen 
auf den Glanz von Sonne und Mond. Bei [jeder] Bewegung werde ich bewundernd 
oder beobachtend angestarrt; wann wird sich das ändern? Ich fürchte, ich werde nie 
wieder die Gelegenheit bekommen, Ausfahrten [wie die] früherer Tage zu machen. 
Wenn man jung und stark ist, sollte man wirklich seine Kräfte ausnützen. Sobald die 
Jahre einmal vergangen sind, kann man sie unmöglich zurückerlangen! Dass die Men-
schen des Altertums sich wünschten, Fackeln anzuzünden und des Nachts auszufah-
ren, [dafür] gab es wirklich einen Grund. Woran haben Sie sich in letzter Zeit erfreut? 
Hatten Sie ein wenig Gelegenheit, etwas zu tun, worüber es sich zu berichten lohnt, 
oder nicht? Als ich nach Osten blickte, war ich so unglücklich, dass ich einen Brief 
aufsetzte, um von meinen Gefühlen zu berichten.204 

歲月易得，別來行復四年。三年不見，東山猶歎其遠，況乃過之，思何可支？
雖書疏往反，未足解其勞結。昔年疾疫，親故多離其災，徐、陳、應、劉，一
時俱逝，痛何可言邪！昔日游處，行則同輿，止則接席，何嘗須臾相失！每至
觴酌流行，絲竹並奏，酒酣耳熱，仰而賦詩。當此之時，忽然不自知樂也。謂
百年己分，長共相保，何圖數年之間，零落略盡，言之傷心。頃撰其遺文，都
為一集。觀其姓名，已為鬼錄，追思昔游，猶在心目，而此諸子化為糞壤，可
復道哉！觀古今文人，類不護細行，鮮能以名節自立。而偉長獨懷文抱質，恬
淡寡欲，有箕山之志，可謂彬彬君子矣。著中論二十餘篇，成一家之業，辭義
典雅，足傳于後，此子為不朽矣。德璉常斐然有述作意，才學足以著書，美志
不遂，良可痛惜。閒歷觀諸子之文，對之抆淚，既痛逝者，行自念也。孔璋章
表殊健，微為繁富。公幹有逸氣，但未遒耳，至其五言詩，妙絕當時。元瑜書
記翩翩，致足樂也。仲宣獨自善於辭賦，惜其體弱，不足起其文，至於所善，
古人無以遠過也。昔伯牙絕絃於鍾期，仲尼覆醢於子路，愍知音之難遇，傷門
人之莫逮也。諸子但為未及古人，自一時之儁也，今之存者已不逮矣。後生可
畏，來者難誣，然吾與足下不及見也。行年已長大，所懷萬端，時有所慮，至
乃通夕不瞑。何時復類昔日！已成老翁，但未白頭耳。光武言『年已三十，在
軍十年，所更非一』，吾德雖不及，年與之齊。以犬羊之質，服虎豹之文，無
眾星之明，假日月之光，動見觀瞻，何時易邪？恐永不復得為昔日游也。少壯
真當努力，年一過往，何可攀援？古人思秉燭夜游，良有以也。頃何以自娛？
頗復有所造述不？東望於邑，裁書敍心。 

Nach einleitenden Bemerkungen darüber, wie sehr er unter der Trennung von seinem Adres-
saten Wu Zhi leide, erinnert sich Cao Pi an gemeinsame Ausfahrten mit Freunden zurück. 
Deren Texte habe er kürzlich in einer Sammlung zusammengestellt. Trotz individueller 
Schwächen sei Xu Gans, Ying Yangs, Chen Lins, Liu Zhens, Ruan Yus und Wang Cans 
Talent beispiellos gewesen. Doch nicht nur, weil viele der Teilnehmer bereits verstorben 
seien, so Cao Pi, werde er in Zukunft keine Gelegenheit mehr für derartige Beschäftigungen 
haben. Nicht nur sei er inzwischen alt geworden – eine Untertreibung, denn Cao Pi ist zu 

 
204  Sanguo zhi 21.608–09, siehe für Parallelstellen und Erläuterungen die Anmerkungen auf S. 65–67, Tian 

Xiaofei, The Halberd at Red Cliff, S. 25–30 und Antje Richter, „Literary Criticism in the Epistolary 
Mode“, S. 9–14. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



 75 

diesem Zeitpunkt erst 32 Jahre alt –205 auch seine Amtspflichten als Thronfolger, so deutet 
er voll Bedauerns an, nähmen zu viel Zeit in Anspruch. 

Vergleicht man Pei Songzhis Version des Briefes mit der gekürzten Fassung von Chen 
Shou, dann kann man erkennen, auf welche Elemente des Briefes Chen Shou Wert legte. 
Chen Shou konzentrierte sich, wohl dem thematischen Fokus des Literatenkapitels und sei-
nen eigenen Interessen verpflichtet, ausschließlich auf Cao Pis Bewertung seiner Schriftstel-
lerkollegen. Der Aspekt der Freundschaft und der gemeinsamen Vergangenheit mit Wu Zhi 
wird ausgeblendet. Mit Hinblick auf die Kapitelstruktur ist das einleuchtend. Hätte Chen 
Shou die Beteiligung von Wu Zhi an den Ausfahrten erwähnt, hätten seine Leser sich unwei-
gerlich die Frage gestellt, warum er im Kapitel nicht bei den Dichtern aus der Jian’an-Periode 
eingeordnet wird, sondern abseits steht. 

Genauso löscht Chen Shou jede emotionale Note des Briefes. Die Leser erfahren nichts 
von Cao Pis Trauer um die verstorbenen Freunde. Auch Cao Pis Selbstzweifel und die Un-
zufriedenheit mit seiner gegenwärtigen Situation, die viele Sorgen mit sich bringe, sowie die 
Bedenken wegen seines fortschreitenden Alters bleiben unerwähnt. Alle diese Aspekte ma-
chen den Brief zu einem persönlichen, wenn nicht sogar privaten Dokument. Durch Chen 
Shous Kürzungen ändert sich der Grundton des Briefes. Das persönliche Schreiben wird zu 
einer theoretischen Abhandlung über literarische Qualität.206 

Im Kontext von Pei Songzhis Zitat aus dem Wei lüe dagegen steht vielmehr die Entwick-
lung der Beziehung zwischen Cao Pi und Wu Zhi im Vordergrund. Dort werden die beiden 
Briefe zudem um einen Auszug aus einem dritten Brief von Cao Pi ergänzt. Dieser entstand 
kurz nach Cao Caos Tod 220 n. Chr.:207 

Von denen, die [einst] Ausfahrten nach Nanpi machten, leben [nur noch] drei Männer. 
Lie und Dan (Cao Xiu 曹休 und Cao Zhen 曹真) flogen wie Drachen, der eine wurde 
General, der andere wurde Markgraf.208 Heute halten nur Sie (Wu Zhi) sich in einem 
niedrigen Amt. Von denen, mit denen ich Ausflüge machte, sind allein Sie nicht an 
mein Tor gekommen (d.h. in Cao Pis Dienst getreten). Wenn der Becher leer ist, ist 

 
205  Der Vergleich mit Guangwu, einem Dynastiegründer, ist mit Bedacht gewählt. Wie Tian Xiaofei be-

merkt, scheint hier nicht die Altersangabe im Vordergrund zu stehen. Vielmehr soll der negative Ver-
gleich die Aufmerksamkeit auf die Eigenschaften lenken, die Cao Pi mit Kaiser Guangwu teilt, siehe 
Tian Xiaofei, The Halberd at Red Cliff, S. 29. 

206  Siehe zur Bedeutung der genretypischen Formulierungen im Brief im Gegensatz zum Genre des Auf-
satzes ausführlicher Antje Richter, „Literary Criticism in the Epistolary Mode“, S. 5–14. 

207  Pei Songzhi setzt hier wahrscheinlich das Zitat aus dem Wei lüe fort und schreibt „Nachdem der Kron-
prinz den Platz des Königs (d.h. Cao Cao) eingenommen hatte, schrieb er erneut einen Brief an Zhi“ 
(太子即王位，又與質書), Sanguo zhi 21.609. 

208  Ich folge Yi Jianxian 易健贤, der argumentiert, dass der Text hier nicht lie zu long fei 烈祖龍飛, 
sondern Lie Dan long fei 烈丹龍飛 lauten sollte. Das liegt vor allem deshalb nahe, weil Pei Songzhi 
im Anschluss an den Brief in seinen Erläuterungen explizit auf Cao Xiu und Cao Zhen Bezug nimmt, 
von Cao Cao jedoch keine Rede ist. Die überlieferte Version des Textes im Sanguo zhi hieße: „Der 
verdiente Vorfahr (Cao Cao) flog wie ein Drache, machte er manche zu Generälen, manche zu Mark-
grafen“, siehe Yi Jianxian 易健贤 (Hrsg.), Wei Wen di ji quan yi 魏文帝集全譯. Guizhou, 2009, S. 
187–88. 

Die Bedeutung von Jian’an: Cao Pis Briefe an Wu Zhi 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in Dynastiegeschichten 76 

das eine Schande für den Krug.209 Muss ich mich da nicht schämen? Obwohl der Weg 
nicht weit ist, sollten wir nun wieder voneinander hören.210 

南皮之游，存者三人，烈祖[丹]龍飛，或將或侯。今惟吾子，棲遲下仕，從我
游處，獨不及門。瓶罄罍恥，能無懷愧。路不云遠，今復相聞。 

Auf das Zitat folgen einige Sätze, in denen Pei Songzhi dieses letzte Brieffragment für seine 
Leser interpretiert und einordnet.211 Demnach habe Cao Pi Wu Zhi mit seinem Schreiben 
beschwichtigen wollen. Während die von ihm erwähnten Verwandten Cao Xiu (gest. 228 n. 
Chr.) und Cao Zhen (gest. 231 n. Chr.) Karriere gemacht hätten, sei Wu Zhi nie über einen 
niedrigen Posten hinausgekommen. Nun, da er die Nachfolge seines Vaters angetreten habe, 
wolle Cao Pi dieses Versäumnis beheben. Tatsächlich holte Cao Pi Wu Zhi bald nach seinem 
Amtsantritt nach Luoyang. Wu Zhi, so erfahren die Leser weiter, sei ursprünglich aus kleinen 
Verhältnissen aufgestiegen. In seiner Anstellung in der Provinz sei er isoliert gewesen und 
habe weder mit den hochgestellten Persönlichkeiten aus der Hauptstadt noch mit der Dorf-
bevölkerung in Kontakt gestanden.212 Hier zeigt Pei Songzhi, dass Cao Pi auch nach seinem 
Aufstieg seine alten Freunde und Unterstützer nicht vergaß. 

Der Brief gibt allerdings nicht nur interessante Einblicke in die Personalpolitik von Cao 
Pi. Er diversifiziert auch weiter das Bild der „Sieben Meister der Jian’an-Periode“. In Cao 
Pis drittem Brief erweitert sich der Kreis derer, die an den Ausfahrten nach Nanpi teilnahmen, 
um zwei weitere Gesichter. Weder Cao Xiu noch Cao Zhen wurden im von Chen Shou zi-
tierten Brief erwähnt. Außerdem sind sie aus der Überlieferung weniger als Literaten als für 
ihre militärischen Fähigkeiten bekannt.213 Pei Songzhi stellt die Ausfahrten nach Nanpi also 
nicht nur als Zusammenkünfte kultureller Natur dar. Damals bildete sich eine Gruppe an 
Personen heraus, aus denen Cao Pi noch Jahre später Personal für politische Ämter bezog. 

Zusammenfassung und Bewertung 
Obwohl sich Chen Shou in Kapitel 21 des Sanguo zhi auf die Literaten des Wei-Reiches 
konzentriert, liegt der Schwerpunkt der biographischen Darstellungen von Chen Shou auf 
den Leistungen, die die Männer in Bezug auf ihre Herrscher der Cao- und Sima-Familien 
vollbrachten. Primärtexte nimmt der Kompilator vor allem dann in das Kapitel auf, wenn sie 
eine solche Leistung illustrieren. Das trifft auch auf zwei der drei zitierten Briefe zu. Beide 
rechtfertigen eine kaiserliche Personalentscheidung. Wei Jis Brief an Xun Yu begründet Cao 
Caos Beförderung von Wei Ji und Liu Yis Schreiben dessen Einstellung als Höfling. Die 
Aufnahme des gekürzten Briefs von Cao Pi an Wu Zhi dagegen lässt sich besser auf der 
Ebene des Kapitelaufbaus erklären. Der Text gibt dem Kapitel Struktur, indem er alle Lite-
raten, die in den ersten sechs Biographien eingeführt wurden, noch einmal aufgreift und zu 
einer Gruppe zusammenschließt. So rundet er den ersten Teil des Kapitels ab. Gleichzeitig 

 
209  Lunyu 11.2, siehe Lunyu zhushu 11.96-1, und Mao Nr. 202, Mao shi zhushu 13.436-1–437-2. 
210  Sanguo zhi 21.609, übersetzt und annotiert auch von Tian Xiaofei, siehe Tian Xiaofei, The Halberd at 

Red Cliff, S. 65–66. 
211  Es lässt sich nicht entscheiden, ob diese Interpretation vom Kompilator des Wei lüe stammt oder von 

Pei Songzhi selbst. Beides ist möglich. 
212  Sanguo zhi 21.609. 
213  Für die Biographien der beiden siehe Sanguo zhi 9.279–82. Die Sammlungen Quan Hou Han wen 全

後漢文 und Quan Sanguo wen 全三國文 enthalten keine von den beiden verfassten Texte. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



 77 

dient der Brief Chen Shou als Begründung seiner Auswahl eben dieser sechs Personen. Um 
diese Begründung möglichst überzeugend zu gestalten, kürzt Chen Shou den Text radikal. 
Alle Stellen, die sich mit der Freundschaft des Autors zu Wu Zhi und ihrer gemeinsamen 
Vergangenheit auseinandersetzen und so den Eindruck eines von persönlichen Gefühlen be-
einflussten und damit potenziell unglaubwürdigen Dokuments erwecken könnten, ver-
schwinden in Chen Shous Version des Briefes. Zurück bleibt eine theoretische Abhandlung 
über literarische Qualität, die durch Cao Pis Status als Kaiser und Literaturkenner zusätzli-
ches Gewicht erhält. Dabei macht sich Chen Shou auf der anderen Seite jedoch die spezielle 
Eigenschaft der Dialogizität, die besonders Briefe auszeichnet, zunutze. Diese gibt Cao Pi 
als literarische Autoritätsfigur im Text des Sanguo zhi größere Präsenz und der Begründung 
zusätzliches Gewicht. Dies macht Chen Shous Auswahl der Literaten noch weniger angreif-
bar. 

Auch im Kommentar von Pei Songzhi dienen Cao Pis Briefe vornehmlich zur Untermau-
erung von Aussagen des Kommentators. Zwar schreibt Pei Songzhi mit Blick auf Cao Pis 
Brief von 215 n. Chr., dass er ihn wegen seiner „schönen Worte“ (mei ci 美辭) aufgenommen 
habe. Das mag sicherlich eine Motivation gewesen sein. Doch betrachtet man die drei Briefe 
im Zitat aus Yu Huans Wei lüe gemeinsam und stellt sie in einen Bezug zum Text des Sanguo 
zhi-Kapitels, treten andere Interessen in den Vordergrund. Insgesamt vermittelt Pei Songzhi 
in seinen Aufzeichnungen über Wu Zhi solche Aspekte aus dessen Leben, die das Verhältnis 
des Protagonisten zum Herrscherhaus der Wei-Dynastie weiter schärfen. Mit dieser Ausrich-
tung liegt er auf einer Linie mit Chen Shous Darstellung. Pei Songzhi konzentriert sich auf 
die Wiedergabe von Aspekten aus Wu Zhis Leben, die dessen Beziehung zu Cao Pi behan-
deln. Dazu zieht er unter anderem Briefe zwischen den beiden heran, die dieses Verhältnis 
bezeugen. Auf Wu Zhis schriftstellerische Tätigkeiten geht er mit keinem Wort ein. So zeich-
net er für die Leser ein Bild von Wu Zhi als loyalem Untertanen, weniger das eines Literaten. 
Dem gegenüber steht der Herrscher Cao Pi, der seine alten Unterstützer nicht vergisst und 
Männern wie Wu Zhi nach seiner Einsetzung als Kaiser eine Beamtenkarriere ermöglicht. 

Zweitens forciert Pei Songzhi die Auseinandersetzung seiner Leser mit der Frage, wer 
denn nun tatsächlich die wichtigsten Autoren der Jian’an-Periode waren. Wie Tian Xiaofei 
田曉菲 darlegt, schuf Cao Pi die „Sieben Meister der Jian’an-Periode“ selbst aus der Retro-
spektive heraus. Er blickte wehmütig auf bereits Vergangenes zurück und die Dokumente, 
die Pei Songzhi zitiert, allen voran der zweite hier wiedergegebene Brief, sind Ausdruck die-
ser Haltung.214 Chen Shou zufolge sind die „Meister“ Xu Gan, Ying Yang, Chen Lin, Liu 
Zhen, Ruan Yu und Wang Can. Diese sechs Männer eröffnen sein Literatenkapitel und ihr 
Status wird durch Cao Pis Aussagen in seinem Brief belegt. Die Problematik dieser Festle-
gung deutete sich bereits dadurch an, dass sich Chen Shou überhaupt genötigt sah, seine 
Auswahl zu rechtfertigen. Pei Songzhi sichert seine Position zu derselben Frage folgerichtig 
genauso mit Zitaten aus einschlägigen Primärquellen ab. Er stellt Chen Shous Aussagen in 
seinem Kommentar ein Zitat aus Cao Pis Dian lun gegenüber, das zusätzlich noch Kong 

 
214  Tian Xiaofei schreibt: „Cao Pi’s letter marks the moment that defines Jian’an: from the very beginning, 

‚Jian’an‘ was a romanticized era created from elegiac remembrance“ und „The image of the literary 
era of ‚Jian’an‘ was first constructed by Cao Pi himself, in his role of the cultured prince [...], when he 
was looking back to a lost past. The era was born in the awareness of its ending, in nostalgia and 
mourning“, siehe Tian Xiaofei, The Halberd at Red Cliff, S. 29–30 und 78. 

Die Bedeutung von Jian’an: Cao Pis Briefe an Wu Zhi 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in Dynastiegeschichten 78 

Rong in die Liste aufnimmt. Außerdem zeigt er durch den Auszug aus Cao Pis drittem Brief 
an Wu Zhi im Wei lüe an, dass auch Männer wie Cao Xiu und Cao Zhen, die uns heute nicht 
für schriftstellerische Fähigkeiten bekannt sind, an den Ausfahrten des Zirkels nach Nanpi 
teilnahmen. Eine Antwort scheint aus Pei Songzhis Sicht komplexer zu sein, als Chen Shou 
sie darstellt. Kong Rong, Cao Xiu, Cao Zhen und möglicherweise auch Wu Zhi selbst sind 
in Pei Songzhis Augen auch in den engeren Kreis der Jian’an-Dichter zu stellen. Alles das 
deutet darauf hin, dass der Status dieser Gruppe schon im chinesischen Frühmittelalter ein 
Thema war, zu dem es unterschiedliche Positionen gab. 

Die Auszüge aus Cao Pis Briefen schlagen zudem den Bogen von der Diskussion der 
Jian’an-Literaten zurück auf den Bereich des Politischen. Der Zirkel, der sich durch die Aus-
fahrten nach Nanpi und ähnliche Treffen bildete, nahm nicht nur Einfluss auf die literarische 
Entwicklung der Zeit. Cao Pi knüpfte dort auch Kontakte zu Männern, für die er später Ver-
wendung im Aufbau des Wei-Staates fand. Vor allem im dritten Brief wird das deutlich, in 
dem Cao Pi selbst die Gesellschaften in Nanpi mit der Ämtervergabe in Verbindung bringt. 
Der literarische Gesichtspunkt wird also auch nicht nur im Literatenkapitel generell, sondern 
auch in der Diskussion über die Jian’an-Dichter von politischen Überlegungen überlagert. 
Über die enge Verbindung der beiden Felder geben nicht zuletzt Cao Pis Briefe an Wu Zhi 
Aufschluss.  

2.6 Herrscher und Minister: Cao Pis Briefe an Zhong Yao  

Zhong Yaos Biographie im Sanguo zhi 
Pei Songzhis Kommentar zum 13. Kapitel des Sanguo zhi enthält einen weiteren Brief von 
Cao Pi. Im Wen xuan trägt er den Titel „Ein Brief an den Kammerherren für Strafverfolgung 
Zhong“ („Yu Zhong dali shu yi shou“ 與鍾大理書一首). Das Schreiben ist an Zhong Yao 
gerichtet,215 einen von Cao Caos ältesten Unterstützern und ein hoher Beamter unter den ers-
ten drei Kaisern des Cao-Clans, Cao Cao, Cao Pi und Cao Rui 曹叡 (Kaiser Ming 明 der 
Wei, reg. 226–239 n. Chr.). Wie auch die drei im obigen Kapitel behandelten Briefe von Cao 
Pi an Wu Zhi wurde Cao Pis „Brief an Zhong Yao“ ursprünglich in Yu Huans Geschichts-
werk Wei lüe aufgenommen. Pei Songzhi zitiert daraus in seinem Kommentar zu Zhong Yaos 
Biographie in Kapitel 13 des Sanguo zhi. Chen Shou stellt Zhong Yao mit Hua Xin 華歆 
(157–231 n. Chr.) und Wang Lang 王朗 (gest. 228 n. Chr.) in die Reihe der ersten Drei 
Exzellenzen (san gong 三公) des Wei-Reichs, und ehrt sie so als die Männer, die unter Cao 
Pis Regierung die höchsten Ministerämter einnahmen.216 Er lobt sie in seiner abschließenden 
Diskussion des Kapitels: 

Zhong Yao war aufgeschlossen und erfahren, Hua Xin war rein und tugendhaft und 
Wang Lang war gelehrt und schlau. Sie waren wirklich die herausragenden Männer 

 
215  Zhong Yaos 鍾繇 Name wird gelegentlich auch als Zhong You wiedergegeben. Ich folge Rafe de 

Crespigny in meiner Transliteration, siehe de Crespigny, Biographical Dictionary, S. 1134–35. 
216  Zu diesem Titel siehe Charles O. Hucker, A Dictionary of Official Titles in Imperial China, Stanford, 

1985, S. 399. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Herrscher und Minister: Cao Pis Briefe an Zhong Yao 79 

einer Generation! Als der Wei-Clan den Thron übernahm, waren sie die ersten, die 
die Drei Ämter übernahmen. Das ist wahre Größe!217 

鍾繇開達理幹，華歆清純德素，王朗文博富贍，誠皆一時之俊偉也。魏氏初祚，
肇登三司，盛矣夫！ 

Ferner zitiert Chen Shou im Kapitel einen Ausspruch von Cao Pi: „Diese Drei Exzellenzen 
sind die Großen Männer eines Zeitalters. Spätere Generationen werden daran kaum anknüp-
fen können“ (此三公者，乃一代之偉人也，後世殆難繼矣).218 In Kapitel 13 des Sanguo 
zhi behandelt Chen Shou also drei verdiente Beamte, die den Respekt des Kaisers genossen 
und in höchsten Positionen entscheidend zum Gelingen des Staates Wei beitrugen. 

Dieser Eindruck bestätigt sich beim Lesen der Biographie von Zhong Yao. Ein Physiog-
nom sagt Zhong Yao schon als Kind eine große Karriere voraus. Bereits in den frühen 190er 
Jahren schlägt er sich auf Cao Caos Seite. Er macht sich zunächst verdient, indem er die 
Generäle Li Jue 李傕 (gest. 198 n. Chr.) und Guo Si 郭汜 überzeugt, Cao Cao als rechtmä-
ßigen Vertreter des Han-Hauses zu akzeptieren, und ist maßgeblich an der Verschleppung 
des letzten Kaisers der Späteren Han-Dynastie, Kaiser Xian 獻 (Liu Xie 劉協, reg. 189–220 
n. Chr.), aus Chang’an beteiligt. In den folgenden Jahren ist Zhong Yao erstens dafür verant-
wortlich, dass sich die Generäle Ma Teng 馬騰 (gest. 212 n. Chr.) und Han Sui 韓遂 (gest. 
215 n. Chr.) Cao Caos Sache anschließen. Zweitens hilft er Cao Cao durch eine Sendung 
Pferde aus der Klemme, als dieser sich gerade in einer Pattsituation im Kampf gegen seinen 
Widersacher Yuan Shao 袁紹 (gest. 202 n. Chr.) befindet. Dies verschafft ihm Achtung und 
Dankbarkeit bei Cao Cao, der ihn sogar mit Xiao He 蕭何, dem Oberverwalter des Gründers 
der Han-Dynastie Gaozu 高祖 (Liu Bang 劉邦, reg. 202–195 v. Chr.),219 vergleicht: 

„Ich habe die Pferde, die Sie geschickt haben, erhalten; sie haben die Notlage wirklich 
entschärft. [Das Gebiet] rechts der Pässe ist stabilisiert und befriedet und am Hof hat 
man mit Blick auf den Westen keine Sorgen. Das ist Ihr Verdienst. Einst schützte Xiao 
He [das Gebiet] innerhalb der Pässe und es genügte, eine Armee zu unterhalten. [Die-
ser Vergleich] ist hier passend.“220 

得所送馬，甚應其急。關右平定，朝廷無西顧之憂，足下之勳也。昔蕭何鎮守
關中，足食成軍，亦適當爾。 

Drittens ersinnt Zhong Yao ein Täuschungsmanöver, durch das eine neu geschlossene Alli-
anz aus den Xiongnu, Yuan Shao und dem von Yuan Shao eingesetzten Gouverneur des Ge-
biets, Guo Yuan 郭援 (gest. 202 n. Chr.), unschädlich gemacht werden kann. Schließlich 
geht er gegen Rebellen in der Gegend östlich des He vor und kümmert sich um die Wieder-
besiedlung der Gegend innerhalb der Pässe. All dies trägt sich vor der Belehnung von Cao 
Cao als Herzog von Wei im Jahr 213 n. Chr. zu. Die Schilderung nimmt etwa die ersten zwei 
Fünftel von Zhong Yaos Biographie im Sanguo zhi ein.221 

 
217  Sanguo zhi 13.422–23. 
218  Sanguo zhi 13.395. 
219  Zu Xiao He siehe Loewe, Biographical Dictionary, S. 603–05. 
220  Sanguo zhi 13.392. 
221  Sanguo zhi 13.391–93. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in Dynastiegeschichten 80 

Zhong Yao setzt seine Karriere unter Cao Cao fort, wird zunächst zum Kammerherrn für 
Strafverfolgung ernannt und wechselt im Zeitraum zwischen 213 und 219 n. Chr. auf den 
Posten des Kanzlers des Staates Wei. Bei dieser Gelegenheit ehrt ihn Cao Pi, der zu diesem 
Zeitpunkt möglicherweise schon Kronprinz ist, durch ein besonderes Geschenk. Er lässt 
Zhong Yao einen Kessel mit Widmung überreichen. Als einer von Zhong Yaos Untergebenen 
wegen Hochverrats verurteilt wird, wird Zhong Yao zeitweise abgesetzt, bei Cao Pis Thron-
besteigung als Kaiser Wen der Wei jedoch zum Justizminister, später zum Oberbefehlshaber 
und schließlich unter Kaiser Ming zum Obersten Lehrer erhoben. Aufgrund seines hohen 
Alters und damit einhergehender gesundheitlicher Probleme, so berichtet Chen Shou, muss 
Zhong Yao in einer Sänfte zu kaiserlichen Audienzen getragen werden. Damit setzte er einen 
Standard für spätere Krankheitsfälle unter hohen Ministern.222 

Der letzte Abschnitt der Biographie stellt mit der Frage über eine Strafreform eine zent-
rale politische Streitfrage der jungen Wei-Dynastie heraus, die mangels Entscheidungsfreude 
und aufgrund dringenderer Angelegenheiten immer wieder vertagt wurde. Zhong Yao war 
unter allen drei Cao-Kaisern an der Diskussion beteiligt. Er plädierte dafür, die Todesstrafe 
abzuschaffen und stattdessen Körperstrafen zu verhängen. Dies entspräche, so meint er, ei-
nerseits den Gesetzen des Altertums. Andererseits argumentiert Zhong Yao ganz pragma-
tisch: Durch das Abschaffen der Todesstrafe könne das durch den Krieg entvölkerte Wei-
Reich rasch wieder zu Kräften kommen.223 Diese Position wird in einer Eingabe deutlich, die 
in das Kapitel eingebunden ist. Es ist der einzige von Zhong Yao verfasste Text, den die 
Biographie enthält.224 Es waren wohl mehrere Gründe, die Chen Shou dazu bewogen, gerade 
diese Eingabe von Zhong Yao aufzunehmen. Möglicherweise wollte der Kompilator des 
Sanguo zhi anhand der Diskussion über Strafen einen zentralen Bereich der politischen Inte-
ressen von Zhong Yao exemplarisch darstellen. Immerhin bekleidete Zhong Yao zweimal in 
seiner Karriere hohe Stellen in der Justizverwaltung. Es ist außerdem möglich, dass der Be-
reich der Strafen gewählt wurde, weil hier die Ansichten von Zhong Yao und seinem Kolle-
gen Wang Lang, der im gleichen Kapitel besprochen ist, direkt gegenübergestellt werden 
können. Wang Lang sprach sich gegen eine Abschaffung der Todesstrafe aus.225 Eine dritte 
Möglichkeit besteht darin, dass auch hier wieder die Quellen, die Chen Shou beim Verfassen 
des Sanguo zhi vorlagen, den Ausschlag gaben. Doch Zhong Yaos Amtstätigkeit währte 
lange und der Kommentator Pei Songzhi zieht weitere Texte von Zhong Yao heran.226 Daher 
steht zu vermuten, dass Chen Shou ein größerer Fundus an von Zhong Yao verfasstem Ma-
terial vorlag. Damit wäre diese letzte Möglichkeit auszuschließen. 

 
222  Sanguo zhi 13.394–95. 
223  Sanguo zhi 13.397–98. 
224  Die Qing-zeitliche Sammlung Quan Sanguo wen enthält 15 Texte von Zhong Yao, siehe Quan Sanguo 

wen 24.1184-1–1186-2. 
225  Wang Langs Meinung nach müssten in der Folge einer Abschaffung der Todesstrafe die Strafen für 

alle anderen Verbrechen ebenfalls gemindert werden. Dies würde Verbrechern zu Ohren kommen und 
gleichzeitig rechtschaffene Leute vom Zuzug nach Wei abhalten. Dieses Argument findet sich in der 
Reaktion auf Zhong Yaos Eingabe auf Sanguo zhi 13.397–98. Das Thema wird auch in Wang Langs 
Biographie selbst aufgegriffen, z.B. mit seiner „Eingabe zur Abschwächung von Strafen durch Bildung 
des Volkes“ 勸育民省刑疏 auf Sanguo zhi 13.408–09. 

226  Siehe beispielsweise eine in Yu Huans Wei lüe zitierte Eingabe in Sanguo zhi 10.393. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Herrscher und Minister: Cao Pis Briefe an Zhong Yao 81 

Zhong Yaos biographische Darstellung im Sanguo zhi ist die eines hochverdienten, fähi-
gen Staatsmannes. Sie teilt sich in die Beschreibung seines Aufstiegs während des Zerfalls 
der Herrschaft der Späteren Han und seine Karriere unter den ersten drei Kaisern des Cao-
Clans. Im ersten der beiden Teile finden sich Episoden aus Zhong Yaos Leben, die seine 
Loyalität zu Cao Cao und seinen unverzichtbaren Beitrag zu dessen Aufstieg herausstellen. 
Der zweite Teil betont sein vorbildhaftes Verhalten als Staatsmann und die Wertschätzung, 
die er unter den Kaisern Cao Pi und später auch Cao Rui genoss. Beispielhaft wird schließlich 
mit den Strafreformen ein Thema herausgehoben, das sich durch Zhong Yaos politische 
Laufbahn zieht und an dem sich sein Argumentationsstil, aber auch die Konsistenz seiner 
politischen Meinung über die Zeit hinweg erkennen lässt. 

Doch dies ist nur eine von mehreren möglichen Biographien, die sich von Zhong Yao 
schreiben lässt. Der Fokus auf seine Rolle in Bezug auf Staat und Herrscher in der Biographie 
in Kapitel 13 ist eine Wahl, die Chen Shou als Autor des Sanguo zhi bewusst trifft. In Kapitel 
10 des Sanguo zhi wird eine andere Facette von Zhong Yaos Persönlichkeit deutlich. Dort ist 
erwähnt, dass er sich nach dem Tod seines Freundes Xun You 荀攸 (157–214 n. Chr.) als 
Kompilator seiner Werke betätigte.227 Wie schon oben im Hinblick auf Kapitel 21 zu sehen 
war, sind literarische und kompilatorische Tätigkeiten der Protagonisten, abgesehen vom 
Verfassen von Hofprosa in Form von Eingaben, selbst im Literatenkapitel des Sanguo zhi 
kaum Thema. Das gleiche gilt für die Kalligraphie. Der Name Zhong Yao ist heute vor allem 
Kennern dieser Kunstform geläufig. Der kalligraphische Aspekt von Zhong Yaos Schaffen, 
der in Chen Shous Biographie mit keinem Wort erwähnt ist, ist schon im 3. Jh. n. Chr. im 
Text Si ti shu ti 四體書勢 (Konturen der vier Formen von Kalligraphie) belegt.228 Spätestens 
ab der Tang-Dynastie stellt die Wahrnehmung von Zhong Yaos künstlerischem Werk sein 
politisches Schaffen in den Schatten. Verschiedene Tang-zeitliche Texte listen Zhong Yao 
als bedeutenden Kalligraphen.229 

Pei Songzhis Kommentar zu Zhong Yaos Biographie 
Pei Songzhi nahm sich im 5. Jahrhundert den Text des Sanguo zhi vor und kommentierte ihn. 
Insgesamt elf Kommentare fügte er in die Biographie von Zhong Yao ein. An diesen Anmer-
kungen lässt sich erkennen, dass Pei Songzhis Ansichten zu Zhong Yao von Chen Shous 
Meinungen in vielen Punkten abweichen. Zwar widerspricht Pei Songzhi dem Autor des 
Sanguo zhi in seinen Bemerkungen nicht direkt. Doch liest man das Kapitel unter Berück-
sichtigung der Kommentare, so wird die positive Darstellung im Sanguo zhi nur in wenigen 
Aspekten gestärkt. In vielen Punkten stellt Pei Songzhi sie dagegen in Frage.  

Pei Songzhis Bemerkung, dass es ein gewisser Yin Xiu 陰脩 war, der Zhong Yao sein 
erstes Amt verschaffte, unterstützt beispielsweise die Charakterisierung Zhong Yaos als 
Wegbereiter der jungen Wei-Dynastie. Yin Xiu war laut Pei Songzhis Quelle berühmt dafür, 

 
227  Sanguo zhi 10.325. 
228  Dieser kurze Text wurde von Wei Ji begonnen, Schriftsteller und selbst Kalligraph mit Biographie im 

Literatenkapitel des Sanguo zhi, und schließlich von seinem Enkel Wei Heng 衛恆 (gest. 291 n. Chr.) 
fertiggestellt, vgl. Knechtges, „Wei Ji“, in: Knechtges und Chang (Hrsg.), Ancient and Early Medieval 
Chinese Literature, S. 1289–91. 

229  Für eine Übersicht derjenigen Werke, die Zhong Yao als Kalligraphen erwähnen, siehe Howard L. 
Goodman, „The Calligrapher Chung Yu“, Journal of the American Oriental Society 114.4 (1994), S. 
570 (Appendix 2, Punkt IV). 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in Dynastiegeschichten 82 

ein gutes Händchen bei der Auswahl fähiger Männer zu haben.230 Diese Bemerkung stützt 
Chen Shous wohlwollende Einschätzung von Zhong Yao, denn sie unterstreicht Zhong Yaos 
Menschenkenntnis.  

Durch andere Zusatzinformationen rückt Pei Songzhi Zhong Yao wiederum aus dem 
Rampenlicht, in das ihn Chen Shou stellte, und weist ihm eine Nebenrolle zu. Das ist bei-
spielsweise in der Schilderung von Zhong Yaos Verdiensten um Ma Teng, den er zu Cao 
Caos Sache bekehrt haben soll, der Fall. Hier fügt Pei Songzhi einen Aspekt hinzu, der im 
Konflikt mit der Darstellung im Sanguo zhi steht. Laut dem von ihm zitierten Zhan lüe 戰略 
(Abriss über die Kampfhandlungen) von Sima Biao 司馬彪 (240–306 n. Chr.) soll es nämlich 
eigentlich Fu Gan 傅幹 (geb. 175 n. Chr.) gewesen sein, der Ma Teng überzeugte, sich Cao 
Cao anzuschließen. Fu Gans Überzeugungsrede und Ma Tengs Reaktion darauf werden nur 
in Pei Songzhis Kommentar wiedergegeben. Chen Shou verliert darüber kein Wort. An dieser 
Stelle schmälert Pei Songzhi Zhong Yaos Leistung im Vergleich zur Darstellung im Sanguo 
zhi.231 

Uneinigkeit herrscht zwischen Chen Shou und Pei Songzhi schließlich bezüglich der 
Frage, inwiefern Cao Pis Wertschätzung gegenüber Zhong Yao gerechtfertigt war. Chen 
Shou hatte Cao Pi dahingehend zitiert, dass Zhong Yao einer der „herausragenden Männer 
seiner Generation“ (一代之偉人) gewesen sei. Pei Songzhi möchte diese Aussage nicht un-
kommentiert stehen lassen und gibt im Anschluss an das Zitat eine Anekdote über Zhong 
Yao aus der verlorenen Sammlung Lu shi yi lin 陸氏異林 (Wald der Seltsamkeiten des Herrn 
Lu) wieder. Die Erzählung steht in keinem direkten zeitlichen oder inhaltlichen Zusammen-
hang mit Cao Pis Lobrede. Ihre bewusste Positionierung an dieser Stelle in Zhong Yaos Bi-
ographie erzeugt einen Kontrast, der die Komik der Episode noch unterstützt. Zhong Yao, so 
wird von Herrn Lu berichtet, soll mehrere Monate lang nicht am Hof erschienen sein, weil er 
eine Affäre mit einer attraktiven Dame hatte. Erst auf den Hinweis hin, dass es sich dabei 
wohl um einen Geist handeln müsse, der ihm schaden wolle, habe Zhong Yao beim nächsten 
Treffen Maßnahmen ergriffen. Doch weil er es nicht über sich brachte, die Frau zu töten, 
verletzte er sie nur und als man am nächsten Tag die Blutspur verfolgte, stellte man tatsäch-
lich fest, dass es sich um einen Geist gehandelt hatte. Zhong Yao erscheint in dieser Episode 
überhaupt nicht als der fähige Staatsmann, den Cao Pi eben gewürdigt hatte. Pei Songzhi 
konterkariert Chen Shous Darstellung durch das Bild eines begriffsstutzigen und zaghaften 
Mannes, der sich von einem Geist verführen lässt und darüber alle Risiken und nicht zuletzt 
seine Amtspflichten vergisst.232  

Nimmt man diese Beispiele zusammen, so lässt sich in Pei Songzhis Kommentar zu 
Zhong Yaos Biographie insgesamt die Tendenz erkennen, den Kanzler Zhong Yao fehlbarer 
und Cao Pis Urteil über ihn kritischer darzustellen, als Chen Shou sie im Ausgangstext prä-
sentierte. 

 
230  Pei Songzhi zitiert hier aus dem Hou Han shu 後漢書 von Xie Cheng 謝承, Sanguo zhi 13.391. 
231  Sanguo zhi 13.393. 
232  Sanguo zhi 13.395. Zhang Qingmin 張慶民 zufolge gibt die Anekdote außerdem Hinweise darauf, dass 

der „aufgeschlossene“ (kai da 開達) Zhong Yao mit daoistischen Praktiken der Lebensverlängerung in 
Verbindung zu bringen ist, siehe Zhang Qingmin 張慶民, „Lu shi Yi lin zhi Zhong Yao yu nü gui xiang 
he shi xin lun“ 陸氏《异林》之鍾繇與女鬼相合事新論, Wenxue yichan 1 (2008), S. 141–44. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Herrscher und Minister: Cao Pis Briefe an Zhong Yao 83 

Die Briefe zwischen Zhong Yao und Cao Pi bei Pei Songzhi 
Kritische Untertöne in der Beschreibung des engen Verhältnisses zwischen Zhong Yao und 
Cao Pi lassen sich auch aus dem Briefwechsel zwischen Cao Pi und Zhong Yao herauslesen. 
Dieser ist Teil von Pei Songzhis Ergänzungen zu dem Abschnitt der Biographie, der Zhong 
Yaos Karriere im Staat Wei behandelt. Drei Kommentare gehen näher auf die Beziehung 
zwischen Cao Pi und Zhong Yao ein. Pei Songzhi zufolge fand sie wohl zu wenig Beachtung 
im Sanguo zhi. Auf die Geistergeschichte, die Cao Pis Würdigung von Zhong Yao als fähigen 
Staatsmann in Frage stellt, bin ich bereits eingegangen. Zudem zitiert Pei Songzhi zweimal 
aus Yu Huans Wei lüe. Im ersten Fall beschäftigt sich Pei Songzhi mit dem Austausch zwi-
schen Cao Pi und Zhong Yao infolge des Todes von Guan Yu 關羽 (gest. 219 n. Chr.), zu 
diesem Zeitpunkt General von Cao Caos Widersacher Liu Bei 劉備 (161–223 n. Chr.). Im 
Winter des Jahres 219 n. Chr. wurde Guan Yu von Lü Meng 呂蒙 (178–219 n. Chr.), der Sun 
Quan 孫權 (182–252 n. Chr.) unterstellt war, besiegt und enthauptet. Sun Quan sandte da-
raufhin Guan Yus Kopf an Cao Cao. Pei Songzhi zitiert aus einem Briefwechsel zwischen 
Zhong Yao und Cao Pi anlässlich dieses Ereignisses. Zhong Yao warnt in seinem Brief davor, 
die Geste als Vertrauensbeweis von Seiten Sun Quans zu werten. Er interpretiert sie stattdes-
sen als Schmeichelei (wu mei 娬媚). Cao Pi antwortet, dass er Sun Quans Haltung regelmäßig 
kritisch überprüfen und sich nicht täuschen lassen werde. Die Leser erfahren aus diesem 
Briefwechsel zunächst einmal, dass die Beziehung zwischen ehemaligem Kanzler und 
Thronfolger so eng war, dass Cao Pi Zhong Yao persönlich in einem Brief von diesen Vor-
kommnissen unterrichtete. Zweitens wird deutlich, dass sich Zhong Yao berufen fühlt, Cao 
Pi in Bezug auf die Interpretation des Ereignisses zu beraten, und drittens, dass Cao Pi auf 
seinen Vorschlag eingeht. Cao Pi scheint also Zhong Yao als Ratgeber in kniffligen politi-
schen Fragen geschätzt zu haben. Interessant ist darüber hinaus auch die Ungezwungenheit 
in der Natur des Austauschs zwischen den beiden. So schreibt Cao Pi in seiner Antwort:  

Was [das, was Sie über] die Reinen Gespräche von Herrn Xun (Xun Shuang 荀爽) 
und Sun Quans Schmeicheleien [schrieben,] angeht, so lachte ich laut als ich Ihren 
Brief in den Händen hielt und konnte ihn nicht aus der Hand legen. 233 

至于荀公之清談，孫權之娬媚，執書嗢噱，不能離手。  

Die Tatsache, dass Sun Quan Guan Yus Kopf an Cao Cao schickte, steht in keinem direkten 
Bezug zu dem Kontext in Zhong Yaos Biographie, in den der Kommentar gestellt ist. Nach 
213 n. Chr. ist Zhong Yao nur mehr mit zivilen Angelegenheiten befasst. Ein militärisches 
Kommando besaß er nicht. Der Briefwechsel illustriert hier keinen Amtsvorgang, sondern 
ein weiteres Mal die Beziehung zwischen Zhong Yao und Cao Pi, die als ungezwungen, ver-
traut und freundschaftlich präsentiert wird. Cao Pi scheint zudem den Rat des fast vierzig 
Jahre älteren Staatsmanns geschätzt zu haben. Der Austausch findet zu einem Zeitpunkt statt, 
an dem Zhong Yao gerade aus seinem Amt als Kanzler entlassen worden war. Im Herbst 219 
n. Chr. hatte ein gewisser Wei Feng 魏諷 sich an einem Staatsstreich in Ye beteiligt und war 
deswegen von Cao Pi exekutiert worden. Da es Zhong Yao war, der Wei Feng ursprünglich 
empfohlen hatte, verlor er darüber sein Amt. Möglicherweise möchte Pei Songzhi durch 

 
233  Sanguo zhi 13.395. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in Dynastiegeschichten 84 

seinen Kommentar andeuten, dass Cao Pi dem durch die Entlassung beschädigten Zhong Yao 
gegenüber etwas mehr Skepsis hätte walten lassen können.234 

Geschenke und das daraus abgeleitete Vertrauen spielen auch im zweiten Briefwechsel 
zwischen Zhong Yao und Cao Pi eine Rolle. Der entsprechende Kommentar, in dem sich Pei 
Songzhi wieder an Yu Huans Wei lüe bedient, findet sich an der Stelle der Biographie, an der 
Chen Shou zur Schilderung von Zhong Yaos Aufstieg im Staat Wei ab 213 n. Chr. ansetzt. 
Dort heißt es: 

Als der Staat Wei anfangs gegründet wurde, wurde er (Zhong Yao) Kammerherr für 
Strafverfolgung und dann auf die Position des Kanzlers versetzt. Als Kaiser Wen sich 
im Ostpalast befand,235 gewährte er Yao einen Kessel für Fünf Gerichte und ließ ihn 
wie folgt für ihn beschriften:236 „Oh wunderbar, dass es Wei gibt, das den Han Festung 
und Bollwerk ist. Ihr Kanzler ist Yao, der ordentliche Arbeit leistet und sein Herz und 
sein Rückgrat ist. Von morgens bis abends respektvoll und höflich, gönnt er sich keine 
Pause. Die hundert Ämter sehen ihn als ihren Lehrer an und er dient ihnen als Richt-
schnur und Modell.“237 

魏國初建，為大理，遷相國。文帝在東宮，賜繇五熟釜，為之銘曰：「於赫有
魏，作漢藩輔。厥相惟鍾，實幹心膂。靖恭夙夜，匪遑安處。百寮師師，楷茲
度矩。」 

Die Einsetzung als Kammerherr für Strafverfolgung fand 213 n. Chr. und die Versetzung auf 
das Amt des Kanzlers zwischen 213 und 219 n. Chr. statt. Rafe de Crespigny datiert Zhong 
Yaos Einsetzung als Kanzler auf den Herbst 216 n. Chr.238 Da Cao Pi nicht vor 217 n. Chr. 
zum Kronprinzen ernannt wurde, muss Cao Pi Zhong Yao den Fünf-Gerichte-Kessel (wu shu 
fu 五熟釜) als Würdigung seiner Leistungen für Wei also danach geschenkt haben. Die Tat-
sache, dass Cao Pi dem Minister einen solchen Kessel mit Inschrift zukommen lässt, hält Pei 
Songzhi für ergänzungsbedürftig. Er fügt dem Text der Inschrift zwei Abschnitte aus Yu 
Huans Wei lüe bei, die er durch eine Erläuterung in eigenen Worten unterbricht.  

Yu Huan erzählt zunächst die Vorgeschichte der Beschriftung. Zhong Yao hatte dem 
Kronprinzen eine Gussform für einen Kessel zukommen lassen. Der gegossene Kessel ist als 
Dankesgeschenk zu verstehen. Beide Gaben haben symbolischen Wert. Kessel wurden hohen 
Beamten von ihren Herrschern als Zeichen der Anerkennung überreicht. Der Umstand, dass 
Zhong Yao Cao Pi eine Gussform für einen solchen Kessel schenkt, bedeutet im Umkehr-
schluss, dass er Cao Pi als seinen Herrscher anerkennt. Damit unterstützt er symbolisch Cao 

 
234  Sanguo zhi 13.395. Zu Wei Feng siehe de Crespigny, Biographical Dictionary, S. 851. 
235  „Als Kaiser Wen sich im Ostpalast befand“ (文帝在東宮) ist eine Umschreibung dafür, dass er die 

Stellung des Kronprinzen innehatte, siehe Mao Nr. 57 (Shuo ren 碩人), Mao shi zhushu 3.129-1. 
236  Yu Huan verwendet hier das Zeichen ming 銘, das unter Umständen auch eine Gravur bezeichnen 

könnte. Welche Technik bei der Beschriftung dieses Kessels angewendet wurde, ist unklar. Traditionell 
wurden Bronzegefäße gegossen und die Inschrift wurde bereits spiegelverkehrt in die Gussform einge-
arbeitet, siehe z.B. Lukas Nickel, „Imperfect Symmetry: Re-Thinking Bronze Casting Technology in 
Ancient China“, Artibus Asiae 66.1 (2006), S. 5–39. 

237  Sanguo zhi 13.394–95. 
238  Siehe Rafe de Crespigny, Imperial Warlord. A Biography of Cao Cao, 155–220 AD, Leiden, 2010, S. 

395–96. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Herrscher und Minister: Cao Pis Briefe an Zhong Yao 85 

Pis Anspruch auf die Rolle des Kronprinzen der Wei-Dynastie.239 Diese Position war ihm 
erst 217 n. Chr. sicher, denn zuvor konnte sich auch Cao Pis Bruder Cao Zhi Hoffnungen 
machen, zu Cao Caos Nachfolger erkoren zu werden. Cao Pi wiederum würdigt durch sein 
Gegengeschenk Zhong Yao als verdienten Minister. In diesem Zusammenhang zitiert Yu 
Huan aus einem Brief von Cao Pi an Zhong Yao: 

Einst gab es die drei Dreifüße des Gelben [Kaisers] und die Neun Schätze der Zhou. 
Sie alle ermöglichten es, in einer einzigen Form einen einzigen Geschmack zusam-
menzustellen. Wie kämen sie diesem Kessel gleich, aus dem alle fünf Geschmäcker 
gleichzeitig duften? Mit in Dreifüßen gekochten Gerichten kann man wohl die hohen 
Mächte bewirten und Weise und Würdige speisen. Um ihre Tugend erstrahlen zu las-
sen und um Segen zu bitten ist nichts löblicher als das. Daher kann nur ein großer 
Mann sie herstellen; daher ist nichts außer diesem Gefäß strahlender Tugend ange-
messen. Dieser exquisite Kessel hat etwas, das ihre Schönheit noch übertrifft. Nun, 
Shi Chen der Zhou, (Zheng) Kaofu aus Song, Kong Kui 孔悝 aus Wei und Wei Ke 
aus Jin240 – diese vier Staatsdiener bekamen alle aufgrund ihrer Tugend und Ver-
dienste ihren Namen in Glocken und Kessel eingeschrieben. Jetzt lassen Sie, der die 
Angelegenheiten in der Hand hält, respektvoll das große Wei erstrahlen und vergrö-
ßern so seine weise Wandlungskraft. Ihre grenzenlose Tugend strahlt dadurch beson-
ders. Das, wahrlich, verdient eine Inschrift durch den Zeremonienmeister und eine 
Gravur241 im Ritualgefäß. Daher habe ich diese Inschrift verfasst und sie am Kessel-
rand eingravieren lassen. Möge sie Ihren grenzenlosen Ruhm preisen und herausstel-
len und ihn auf ewig fortbestehen lassen!242 

昔有黃三鼎，周之九寶，咸以一體使調一味，豈若斯釜五味時芳？蓋鼎之烹飪，
以饗上帝，以養聖賢，昭德祈福，莫斯之美。故非大人，莫之能造；故非斯器，
莫宜盛德。今之嘉釜，有逾茲美。夫周之尸臣，宋之考父，衞之孔悝，晉之魏
顆，彼四臣者，並以功德勒名鍾鼎。今執事寅亮大魏，以隆聖化。堂堂之德，

 
239  Zhong Yao gibt Cao Pi symbolisch die Macht, Kessel gießen zu lassen und sie, dem Zhou-zeitlichen 

Modell folgend, an die Unterstützer zu verteilen. Zum Zusammenhang zwischen Bronzeinschriften, 
Geschenkpolitik und Ämtervergabe siehe Constance A. Cook, „Aspects of Western Chou Appointment 
Inscriptions: The Charge, the Gifts, and the Response“, Early China 8 (1982–1983), S. 14–28.  

240  Bei Shi Chen 尸臣 ist nicht unbedingt klar, ob es sich um einen Eigennamen oder um einen Titel 
handelt. Vgl. die Diskussion im Han shu, auf die Pei Songzhi diese Anspielung zurückführt, Han shu 
25A.1251 und Marianne Bujard, Le sacrifice au Ciel dans la Chine ancienne. Théorie et pratique sous 
les Han occidentaux, Paris, 2001, S. 187–88 Anm. 155. Für die Inschrift im Kessel von Zheng Kaofu, 
einem angeblichen Vorfahren des Konfuzius, siehe Zuozhuan zhushu 44.765-2–766-1 und Durrant, Li 
und Schaberg (Übers.), Zuo Tradition, S. 1431: „With the first commission I bent,/ with the second I 
stooped,/ and with the third I bowed low,/ hurrying along beside the wall./ And indeed no one dared 
insult me [...]“ Kong Kui wird unfreiwillig Teil einer Rebellion und dann selbst zum Verlassen seines 
Staates gezwungen, siehe Zuozhuan zhushu 59.1036-1–1036-2 und 60.1041-1–1041-2 und Durrant, Li 
und Schaberg (Übers.), ibid., S. 1939–41 und 1945. Shi ji 67.2193–94 erweckt eher den Eindruck, Kong 
Kui habe freiwillig rebelliert. Für die Inschrift für Kong Kui siehe Liji zhushu 49.839-1–839-2. Siehe 
außerdem Guo yu 13.432. 

241  Im Vergleich mit ming 銘 oben ist hier nun sehr klar von einer Gravur le 勒 die Rede, siehe S. 84 Anm. 
236. 

242  Sanguo zhi 13.395, übersetzt auch in Tian Xiaofei, The Halberd at Red Cliff, S. 122. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in Dynastiegeschichten 86 

於斯為盛。誠太常之所宜銘，彝器之所宜勒。故作斯銘，勒之釜口，庶可贊揚
洪美，垂之不朽。 

Cao Pis Schreiben wurde vermutlich dem Kessel beigelegt oder im Rahmen der Präsentation 
des Stückes durch einen Boten persönlich übergeben. Pei Songzhi legt Wert darauf, dass 
seinen Lesern die Implikationen dieses Briefes klar sind. Dies versucht er durch Hinweise 
auf die Texte sicherzustellen, aus denen Cao Pi die Anspielungen in seinem Brief zieht. Er 
konzentriert sich dabei auf die „vier Staatsdiener“ (si chen 四臣), die von Cao Pi als Präze-
denzfälle für Inschriften auf „Kesseln und Glocken“ (zhong ding 鍾鼎) angeführt werden, 
also die Männer, mit deren Verdiensten Zhong Yaos Leistungen verglichen werden: 

Ich, Songzhi, habe den Opfertraktat des Han shu herangezogen. Als man zu Zeiten 
von [Kaiser] Xiao Xuan (der Han, reg. 74–48 v. Chr.) in Meiyang einen Kessel fand, 
reichte Zhang Chang, der Gouverneur der Hauptstadtregion, einen Diskussionsbeitrag 
ein, der lautete:243 „In den Kessel steht eingeschrieben: ‚Der König beauftragt [Sie,] 
Shi Chen, diese Stadt Xun zu verwalten. Er gewährt Ihnen Standarten mit Phönixglo-
cken, Stickmuster auf der Robe und eine gravierte Hellebarde.‘ Shi Chen umfasste die 
eine Hand mit der anderen und beugte den Kopf und sagte: ‚Ich wage zu antworten, 
dass ich den Himmelssohn hochhalten und seine herausragenden Befehle erstrahlen 
lassen werde!‘ So wurde wohl durch die Zhou ein hoher Untertan beschenkt und ge-
ehrt. Die Nachkommen dieses großen Untertanen ließen die Errungenschaften ihres 
Vorfahren einschreiben und bewahrten [den Kessel] im Ahnentempel auf.“ Die In-
schrift für Kaofu ist im Zuozhuan zu sehen, die Inschrift für Kong Kui im Liji. Diese 
Fälle sind bekannt, daher verzeichne ich sie nicht. Im Guo yu steht: „Einst, bei der 
Unterwerfung [des Staates] Lu, fasste (der Staat) Qin einen Plan, Verdienste durch 
die Unterwerfung von Jin zu erringen. Wei Ke verfolgte die Truppen der Qin persön-
lich nach Fushi und machte Halt in Duhui. Dies ist in die Glocken von Jing einge-
schrieben.244 Bis heute gibt es sie noch – seine Nachkommen werden auf jeden Fall 
gedeihen.“ Das sind die vier Inschriften, die der Kronprinz nennt.245 

臣松之按漢書郊祀志，孝宣時，美陽得鼎，京兆尹張敞上議曰：「按鼎有刻書
曰：『王命尸臣，官此栒邑。賜爾鸞旂，黼黻琱戈。尸臣拜手稽首曰敢對揚天
子丕顯休命！』此殆周之所以褒賜大臣，大臣子孫刻銘其先功，藏之于宮廟
也。」考父銘見左氏傳，孔悝銘在禮記，事顯故不載。國語曰：「昔克潞之役，
秦來圖敗晉功，魏顆以其身追秦師于輔氏，親止杜回；其勒銘于景鍾，至于今
不遺類，其子孫不可不興也。」太子所稱四銘者也。 

Explizit sagt Pei Songzhi nicht, warum er in diesen Anspielungen den entscheidenden Punkt 
des Briefes sieht. Doch aus den von ihm gewählten Belegstellen wird deutlich: In drei der 
vier Fälle ist es ein Herrscher, der einen verdienten Untertanen belohnt. Shi Chen 尸臣 wird 

 
243  Zu Zhang Chang 張敞 siehe Loewe, Biographical Dictionary, S. 676–77. Die Diskussion ist Thema 

im Han shu, siehe Han shu 25A.1251. 
244  Siehe für die Belegstellen S. 85 Anm. 240. Interessant ist, das Pei Songzhi auf die Version von Kong 

Kuis Geschichte im Zuozhuan hinweist, nicht auf die im dem Kong Kui kritischer gegenüberstehenden 
Shi ji. 

245  Sanguo zhi 13.395. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Herrscher und Minister: Cao Pis Briefe an Zhong Yao 87 

durch den „Himmelssohn“ (tianzi 天子), Kaofu durch Herzog Xuan 宣 von Song 宋 und 
Kong Kui durch den Herzog von Wei 衛 belehnt. Das an sich ist noch nicht problematisch. 
Im Raum steht jedoch auch die Tatsache, dass Cao Pi 217 n. Chr. noch nicht rechtmäßiger 
Herrscher war, sondern lediglich designierter Nachfolger von Cao Cao, der erst im Jahr zuvor 
zum König von Wei ernannt wurde. Pei Songzhi nennt ihn selbst ausdrücklich den „Kron-
prinzen“ (taizi 太子). Vielleicht möchte Pei Songzhi an dieser Stelle Kritik an Cao Pi üben, 
indem er zwischen den Zeilen andeutet, dass sich Cao Pi hier Herrscherwürden anmaßt, die 
ihm zu diesem Zeitpunkt eigentlich noch nicht zustehen?  

Im Anschluss an seine Erläuterungen zu den von Cao Pi bemühten berühmten Inschriften 
zieht Pei Songzhi noch einmal das Wei lüe heran. Er ergänzt seinen Kommentar um Cao Pis 
„Brief an Zhong Yao“ und das dazugehörige Antwortschreiben und beginnt: 

Als danach der Gründungskaiser eine Expedition nach Hanzhong unternahm, befand 
sich der Kronprinz in Mengjin und hörte, dass (Zhong) Yao im Besitz eines offenen 
Jaderings war. Er wollte ihn haben, doch konnte er das schwerlich offen sagen. Heim-
lich ließ er den Markgrafen von Linzi (Cao Zhi) ihn dazu durch einen Dritten überre-
den. Da ließ Yao ihn ihm zukommen.246  

後太祖征漢中，太子在孟津，聞繇有玉玦，欲得之而難公言。密使臨菑侯轉因
人說之，繇即送之。 

Die zeitliche Anordnung der Briefe in Pei Songzhis Kommentar ist problematisch. Cao Cao 
war im Frühjahr 216 n. Chr. von seiner Expedition gegen Zhang Lus 張魯 (gest. 216 n. Chr.) 
„Fünf-Scheffel-Reis“-Bewegung in Hanzhong zurückgekehrt.247 Deswegen wird der Brief 
über die Jade traditionell auf das Jahr 215 n. Chr. datiert.248 Damit wäre er zeitlich vor dem 
Brief über den Kessel (zwischen 217 und 219 n. Chr.) entstanden. Das widerspricht jedoch 
Pei Songzhis Chronologie, der den Brief über die Jade hinter den Brief über den Kessel stellt. 
Ob Pei Songzhi diese zeitliche Reihenfolge einfach aus dem Wei lüe übernahm oder selbst 
die Ereignisse in diese Ordnung brachte, kann aufgrund der fragmentarischen Überlieferung 
des Wei lüe nicht mehr geklärt werden. Der Brief über den Kessel bezieht sich direkt auf die 
Inschrift im Sanguo zhi. Daher liegt es nahe, diesen Brief an den Anfang des Kommentars zu 
stellen. Vielleicht stellte Pei Songzhi die beiden Briefe also um und vergaß dabei, das Wört-
chen „danach“ (hou 後) bei der Zusammenstellung zu löschen.  

Pei Songzhi zitiert aus Cao Pis Schreiben: 249 

Mit Jade vergleicht man den tugendhaften Edlen, [Jade] wurde durch die Liederma-
cher gepriesen.250 Die [Jade aus] Chuiji in Jin, [die Stücke] Yufan aus Lu und Jielu 

 
246  Sanguo zhi 13.395. 
247  Siehe de Crespigny, Imperial Warlord, S. 311–15, Sanguo zhi 1.45–46. 
248  Vgl. beispielsweise Tian Xiaofei, „Material and Symbolic Economies. Letters and Gifts in Early Me-

dieval China“, in: Antje Richter, A History of Letters and Epistolary Culture, S. 148 und David R. 
Knechtges, „Letters in the Wen xuan“, ibid., S. 205. 

249  Sanguo zhi 13.395. Auf einschlägige Textvarianten in der etwas ausführlicheren Version des Briefes 
im Wen xuan weise ich in den Anmerkungen hin. Die zahlreichen Anspielungen sind ausführlich in der 
Übersetzung von Tian Xiaofei erklärt, daher gebe ich hier nur die offensichtlichsten an. Siehe Tian 
Xiaofei, The Halberd at Red Cliff, S. 123–29. 

250  Vgl. Konfuzius im Liji: „Der Edle vergleicht das Tugendhafte mit der Jade“ (君子比德於玉), Liji 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in Dynastiegeschichten 88 

aus Song und Hes Rohstein aus Chu – ihr Preis ist höher als zehntausend Goldstücke, 
ihr Wert übersteigt den großer Städte. Sie wurden im höchsten Altertum gepriesen 
und ihr Ruf wird sich bis in die Zukunft erstrecken. Als daher die Chuiji [den Staat] 
Jin verließ, wurden [die Staaten] Yu und Guo beide eingenommen, und als Hes Jade-
scheibe nach Qin kam, blieb [Lin 藺] Xiangru seinen Prinzipien treu. 
Meine Wenigkeit sah [einmal] eine Schrift über Jade, die die Jade pries:251 Die weiße 
ist wie geschnittener Speck, die schwarze ist wie reiner Lack, die rote gleicht dem 
Hahnenkamm und die gelbe gleicht gedämpften Kastanien. Ich habe [von solchen] 
zwar gehört, aber noch keine gesehen. Auch wenn meine Tugend nicht die eines Edlen 
und meine Rechtlichkeit nicht die eines Liedermachers ist, sind „der hohe Berg und 
die breite Straße“252 das, wozu ich aufblicke und was ich bewundere. Doch die vier 
Schätze sind weit von uns entfernt. Unter den Qin und Han hörte man nichts mehr von 
der Existenz eines guten Vergleichsstücks. Daher habe ich lange Jahre danach ge-
sucht, [doch] bin ich noch nicht auf ein wahres [Exemplar] gestoßen. Mein persönli-
cher Wunsch ist nicht erfüllt und mein Hungern und Dürsten noch nicht gestillt.  
Kürzlich berichtete Zong Huishu aus Nanyang, dass Sie, Fürst, einst einen schönen 
offenen Jadering bekommen hätten. Als ich das hörte, erschrak und freute ich mich 
[gleichermaßen] und klatschte lachend in die Hände. Ich hätte selbst einen Brief 
schreiben sollen, doch ich fürchtete, dass die Gerüchte nicht der Wahrheit entsprä-
chen. Daher beauftragte ich meinen jüngeren Bruder Zijian (Cao Zhi) durch Xun 
Zhongmao [Ihnen] die Absichten meiner Wenigkeit zu vermitteln. Sie haben sie nicht 
vergessen oder ignoriert und mich großzügiger Weise eine umfassende Darlegung 
[über das Objekt] sehen lassen. Als dann die Reiter aus Ye ankamen, der kostbare 
offene Ring mich erstmals erreichte, ich die Schachtel mit beiden Händen hielt und 
sie öffnete, füllte ein Glänzen meine Augen.253 Meine Wenigkeit, mit meinen be-
schränkten und geringen Anlagen, vermag einen seltenen Schatz betrachten, ohne ei-
nen einzigen Gesandten zu bemühen und ohne um den Preis einer Reihe von Städten 
ärmer zu sein und hat so den Anblick, der sich [König] Zhao von Qin auf der Zhang-
Terrasse bot, ohne die Täuschung durch Meister Lins listigen Raub unternommen zu 
haben. Euer wunderbares Geschenk ist äußerst großzügig. Wie kann ich es wagen, es 
nicht respektvoll anzunehmen?254 

 
zhushu 63.1031-1–1032-2, und Mao Nr. 252, in dem die Helfer und Unterstützer (ping yi 憑翼) des 
Herrschers mit Jade verglichen werden, Mao shi zhushu 17.626-1–630-2. 

251  Tian Xiaofei vermutet, yu shu 玉書 könnte eine Fehlschreibung für Wang shu 王書, „Wangs Buch“, 
sein und auf das verlorene Zhengbu lun 正不論 von Wang Yi 王遺 (fl. 115–123 n. Chr.) verweisen, 
siehe Tian Xiaofei, ibid. 

252  Mao Nr. 218, Mao shi zhushu 21. 485-1–485-2. 
253  Die Version im Wen xuan ist hier länger. Dort steht: „Als dann die Reiter aus Ye ankamen, der kostbare 

offene Ring mich erstmals erreichte, ich die Schachtel mit beiden Händen hielt und sie kniend öffnete, 
da war ich in meinem Innersten aufgeregt und gespannt. Als die Schnur gelöst und die Schachtel ge-
öffnet war, füllte ein Glänzen meine Augen“ (鄴騎既到，寶玦初至，捧匣跪發，五內震駭，繩窮
匣開，爛然滿目), Wen xuan 42.1900. 

254  Die Version im Wen xuan ist um einen Satz länger: „Ehrfürchtig überreiche ich Ihnen eine Poetische 
Beschreibung, in der ich seine prächtigen Eigenschaften preise und hervorhebe. Pi lässt Sie dies wis-
sen“ (謹奉賦一篇，以讚揚麗質。丕白), ibid. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Herrscher und Minister: Cao Pis Briefe an Zhong Yao 89 

夫玉以比德君子，見美詩人。晉之垂棘，魯之璵璠，宋之結綠，楚之和璞，價
越萬金，貴重都城，有稱疇昔，流聲將來。是以垂棘出晉，虞、虢雙禽；和璧
入秦，相如抗節。竊見玉書，稱美玉白若截肪，黑譬純漆，赤擬雞冠，黃侔蒸
栗。側聞斯語，未覩厥狀。雖德非君子，義無詩人，高山景行，私所慕仰。然
四寶邈焉以遠，秦、漢未聞有良匹。是以求之曠年，未遇厥真，私願不果，飢
渴未副。近見南陽宗惠叔稱君侯昔有美玦，聞之驚喜，笑與抃俱。當自白書，
恐傳言未審，是以令舍弟子建因荀仲茂轉言鄙旨。乃不忽遺，厚見周稱，鄴騎
既到，寶玦初至，捧跪發匣，爛然滿目。猥以矇鄙之姿，得觀希世之寶，不煩
一介之使，不損連城之價，既有秦昭章臺之觀，而無藺生詭奪之誑。嘉貺益腆，
敢不欽承！ 

Wie schon der Kessel trägt auch die Jade symbolische Bedeutung, die Tian Xiaofei in ihrer 
Interpretation umfassend deutlich macht. Die Jade repräsentiert die Tugend des Edlen und 
wird als sein rechtmäßiges Eigentum betrachtet. Letztlich sind sowohl Jade als auch der Edle 
rechtmäßiges Eigentum des Herrschers. Durch die Übermittlung der Jade an Cao Pi trägt 
Zhong Yao symbolisch zur Tugend seines Herrschers bei und stellt sich in seinen Dienst. 
Damit verhält er sich so, wie sich ein Minister auf praktischer Ebene in seinen Tätigkeiten 
verhalten sollte. Auf symbolischer Ebene wird hier das rechte Herrscher-Untertan-Verhältnis 
durchgespielt. Das impliziert natürlich auch, dass Zhong Yao keine andere Wahl hatte, als 
Cao Pi die Jade zu übergeben. Denn hätte er es nicht getan, hätte er ihm symbolisch die 
Herrschertugend abgesprochen und damit mindestens sein Amt, wenn nicht sogar sein Leben 
riskiert. 

Der Austausch symbolträchtiger Objekte ist nicht die einzige Parallele zwischen den bei-
den Briefen. So wird beispielsweise in beiden Texten die Überlegenheit von Wei gegenüber 
früheren Staaten betont. Im ersten Brief heißt es, der fünfteilige Kessel der Wei sei sogar den 
Kesseln des Gelben Kaisers und der Zhou-Dynastie überlegen. Im zweiten Brief dann betont 
Cao Pi, dass es weder unter der Qin- noch unter der Han-Dynastie Jadestücke gegeben habe, 
die mit Zhong Yaos Jadering vergleichbar gewesen wären. Wollte man diese Bilder auf die 
gegenwärtige politische Lage übertragen, so wäre Cao Pi zufolge also die Beziehung von 
Loyalität und Fürsorge zwischen Herrscher und Untertan im Staat Wei stärker gewesen als 
je zuvor in der chinesischen Geschichte. Vor allem die Erwähnung der Han-Dynastie hier ist 
interessant, deren letzter Kaiser im Jahre 215 n. Chr. formal noch im Amt war. Cao Pi dage-
gen war noch nicht einmal zu Cao Caos Nachfolger ernannt worden. Der Herrschaftsan-
spruch der Caos, der schon im ersten Brief über den Kessel erkennbar war, kommt auch in 
diesem Text von Cao Pi wieder zum Vorschein. Auch in diesem Fall wäre zu überlegen, ob 
Pei Songzhi diese sehr frühen Absichtsbekundungen von Cao Pi nicht kritisch sieht. Schließ-
lich zitiert Pei Songzhi aus Zhong Yaos Antwortbrief: 

Einst diente meine Wenigkeit nahe [dem Thron] und man beschenkte mich noch dazu 
mit einem offenen Jadering. Die Ältesten im Direktorat der kaiserlichen Manufaktu-
ren wissen einiges über alte Dinge. Sie priesen seine Maserung und Farbe und waren 
sich sicher, dass er seinen Platz finden würde. Ich war der Meinung, dass Sie, der die 
Staatsangelegenheiten lenken, wertvolleres als diesen besitzen, deshalb schätzte ich 
ihn gering und präsentierte ihn nicht als Geschenk. Glücklicherweise lag ich falsch, 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in Dynastiegeschichten 90 

und darüber freue ich mich außerordentlich. Einst war Herr He255 aufmerksam und 
ehrlich. Dass ich, Yao, dagegen auf Ihre Anweisung gewartet habe – dafür schäme 
ich mich aufrichtig.256 

昔忝近任，并得賜玦。尚方耆老，頗識舊物。名其符采。必得處所。以為執事
有珍此者，是以鄙之，用未奉貢。幸而紆意，實以悅懌。在昔和氏，殷勤忠篤，
而繇待命，是懷愧恥。 

Zhong Yao bedauert, dass er nicht selbst auf die Idee kam, Cao Pi den Jadering zu schenken 
und stattdessen auf eine Aufforderung seines Vorgesetzten wartete. Er begründet sein Ver-
säumnis damit, dass er die Jade nicht für wertvoll genug hielt. Durch diese geschickte For-
mulierung erkennt er einerseits Cao Pis Überlegenheit an. Cao Pi habe demnach etwas er-
kannt, was Zhong Yao selbst entgangen war. Gleichzeitig stellt Zhong Yao seinen 
Vorgesetzten als besonders weitsichtig dar – eine Tugend, die besonders einem künftigen 
Herrscher zugutekommt. Zudem drückt Zhong Yao in seinem Schreiben seine Freude dar-
über aus, dass Cao Pi die Jade, und damit seine Qualitäten als Justizminister, so sehr schätzt. 
Wenn man annimmt, dass Pei Songzhi Cao Pi kritisiert, dann kann seine Beurteilung von 
Zhong Yao hier auch nicht nur wohlwollend ausfallen. Denn seine Briefe zeigen, dass er sich 
sowohl mit den möglichen Risiken durch Geschenke, wie im Fall von Guan Yus abgeschla-
genem Kopf, als auch mit ihren Chancen, wie der Bindung an Cao Pi, bestens auskannte und 
auch wusste, wie man in diesen hochpolitischen Austauschvorgängen die richtigen Worte 
fand. Zhong Yao stellt auf der einen Seite sein taktisches Gespür und seine Befähigung für 
die politische Bühne unter Beweis. Auf der anderen Seite macht er sich aber gerade dadurch, 
dass er dieses Spiel mitspielt, zum Komplizen in Cao Pis Herrschaftsanspruch.  

Zusammenfassung und Bewertung 
In seiner Biographie im Sanguo zhi bemüht sich Chen Shou, Zhong Yao als ehrenwerten und 
bewundernswerten Staatsmann darzustellen. Zhong Yao verhält sich stets loyal zu Cao Cao 
und leistet dessen Nachfolgern Cao Pi und Cao Rui durch seine Sachkunde in Rechtsfragen 
und als erster Kanzler der Wei-Dynastie lange Jahre wertvolle Dienste. Pei Songzhi wider-
spricht Chen Shous Ansichten nicht explizit, aber ergänzt sie und erzeugt so ein facettenrei-
cheres Bild des Kanzlers. So unterläuft er in seinem Kommentar einerseits Chen Shous Cha-
rakterisierung von Zhong Yao, indem er Dritte, wie beispielsweise Xu Gan, an Leistungen 
teilhaben lässt, die Zhong Yao in der Biographie ungeteilt zugeschrieben wurden. Das schmä-
lert erstens Zhong Yaos eigene Verdienste für die junge Wei-Dynastie. Anderseits zieht Pei 
Songzhi durch eine Anekdote aus einer Sammlung von zhiguai-Geschichten, die Zhong Yao 
als zaghaft und unbeholfen darstellt, Cao Pis unbedingt positives Urteil über seinen Kanzler 
in Zweifel. Vor allem aber bedient sich der Kommentator zur Charakterisierung des Kanzlers 
an Briefen zwischen Cao Pi und Zhong Yao, die er in Yu Huans Wei lüe vorfand, und die 
sich mit den Chancen und Risiken von Geschenkpolitik auseinandersetzen. 

Im Austausch zwischen Cao Pi und Zhong Yao über den Umgang mit Sun Quans Unter-
werfungsgeste herrscht ein ungezwungener, vertrauter Ton. Zhong Yao zeigt seine Erfah-
rung, als er vor einer möglichen Kriegslist warnt, erteilt wertvolle Ratschläge und der 

 
255  Für Bian Hes Jade siehe S. 33 Anm. 87. 
256  Sanguo zhi 13.395. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Herrscher und Minister: Cao Pis Briefe an Zhong Yao 91 

deutlich jüngere Cao Pi nimmt diese gerne an. Interessant ist dies vor allem vor dem Hinter-
grund, dass Zhong Yao zum Zeitpunkt des Briefwechsels aus seinem Amt entlassen worden 
war. Eigentlich spräche dieser Umstand eher dafür, dass Cao Pi ihm das Vertrauen hätte ent-
ziehen müssen. Dennoch weiß der Thronfolger Zhong Yaos Rat immer noch zu schätzen.  

Ein zweiter Aspekt des Verhältnisses zwischen Zhong Yao und Cao Pi wird in einem 
weiteren Briefwechsel deutlich. Pei Songzhi zitiert aus Cao Pis Begleitschreiben zu einem 
Kessel, den er Zhong Yao zukommen ließ, dann aus Cao Pis Dankesschreiben über einen 
Jadering, den Zhong Yao ihm auf eine Aufforderung hin schenkte, und schließlich aus Zhong 
Yaos Antwort darauf. Die Briefe charakterisieren die Beziehung zwischen Zhong Yao und 
Cao Pi und legen dabei besonderen Fokus auf die Prinzipien der Loyalitäts- und Fürsorge-
pflichten zwischen Herrscher und Untertan. Dieses Thema wird über den Austausch von Ge-
schenken auf symbolischer Ebene verhandelt. Hier zeigt sich erstens Zhong Yaos politisches 
Fingerspitzengefühl. Denn als Cao Pi sich für den Jadering bedankt, ist in Zhong Yaos ent-
schuldigendem Antwortschreiben jedes Wort entscheidend, um die rechte Form zu wahren, 
den Kronprinzen nicht zu verärgern, das eigene Versäumnis zu entschärfen und so das Ver-
hältnis zu Cao Pi nicht zu gefährden. In diesem Austausch ist ein anderer Stil gefragt als in 
dem über Sun Quans mögliche Motive. Zhong Yao beweist in Pei Songzhis Kommentar, dass 
er in unterschiedlichen Situationen in der Lage ist, inhaltlich wie formal die angemessenen 
Worte zu finden. 

Zweitens scheint der Briefwechsel Aufschluss über Cao Pis frühen Anspruch auf die 
Herrscherwürde zu geben. In beiden seiner Briefe macht Zhong Yao von Anspielungen Ge-
brauch, die eine Überlegenheit des Königreichs Wei gegenüber den Dynastien Qin und Han, 
der Zhou-Dynastie und sogar gegenüber der Herrschaft des Gelben Kaisers andeuten. Pei 
Songzhi gibt seinen Lesern die Belegstellen für einige dieser Anspielungen an die Hand und 
stellt damit sicher, dass deren Implikationen bekannt sind. Die Tatsache, dass der letzte Kai-
ser der Han-Dynastie erst im Jahr 220 n. Chr. abdankte, es damit also bereits einen amtieren-
den Kaiser gab, und Cao Pi lediglich Kronprinz eines Königreichs war, verleiht Cao Pis For-
mulierungen zusätzliche Brisanz. Möglicherweise möchte Pei Songzhi hier versteckt Kritik 
an Cao Pis Anmaßung der Herrscherwürde üben. Auf der anderen Seite könnte man Cao Pis 
Formulierungen im Nachhinein natürlich auch als Weitsicht interpretieren. Die Geschichte 
gab ihm letztlich recht und er wurde tatsächlich einige Jahre nach dem Verfassen dieser 
Briefe zum ersten Kaiser der Wei-Dynastie ernannt. Im ersten Fall wäre Zhong Yao als Kom-
plize von Cao Pi zu betrachten, denn aus seinem Antwortbrief wird deutlich, dass er seinem 
Kronprinzen gegenüber loyal ist und ihn in dessen Vorhaben unterstützt. Im zweiten Fall 
könnte man Zhong Yao das gleiche Verhalten als politischen Instinkt auslegen und ihm dafür 
Respekt zollen. Dennoch müsste man in diesem Fall davon ausgehen, dass Pei Songzhi 
Zhong Yaos Biographie dazu nutzt, Kritik am Cao-Clan zu üben.  

Auch in Bezug auf die Briefe im Kommentar zum 13. Kapitel des Sanguo zhi ist abschlie-
ßend festzustellen, dass sie unterschiedlichen Zwecken gleichzeitig dienen. Sie illustrieren 
vor allem Zhong Yaos Verhältnis zu Cao Pi, dem ersten Herrscher der Wei-Dynastie. Lite-
rarische Beweggründe stehen für ihre Aufnahme weniger im Vordergrund, obwohl in Zhong 
Yaos Fall durchaus der Tatsache Aufmerksamkeit geschenkt wird, dass er für unterschiedli-
che Anwendungsfälle das richtige Register verwendet. Drittens verhandelt Pei Songzhi in 
seinem Kommentar das Thema der Geschenkpolitik und nutzt die Briefe zwischen Cao Pi 
und Zhong Yao dazu, diesen Aspekt des Herrschaftsaufbaus der Wei-Dynastie zu illustrieren. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in Dynastiegeschichten 92 

2.7 Zur Einbindung von Briefen in Dynastiegeschichten 

Fünf Fallstudien untersuchten in diesem Kapitel die Einbindung von sechs verschiedenen 
Briefen in vier unterschiedliche Geschichtswerke. Sie beschäftigten sich mit dem inhaltlichen 
Kontext des jeweiligen Kapitels des Geschichtswerks, in den die Kompilatoren die Texte 
stellten, und mit den Absichten, die die Kompilatoren bei der Zusammenstellung ihrer Werke 
leiteten. Sie stellten die Briefe dabei außerdem unterschiedlichen Arten von schriftlicher 
Kommunikation gegenüber, die in den gleichen Kapiteln verwendet wurden: zugehörigen 
Antwortschreiben sowie Briefen und Eingaben derselben und anderer Verfasser. Darüber 
hinaus nahmen sie Vergleiche mit Parallelversionen derselben Briefe in anderen Geschichts-
werken und ihren Kommentaren vor. Die Fallstudien hatten zum Ziel, die formalen und in-
haltlichen Formen der Einbindung von Briefen herauszuarbeiten und sie mit möglichen Ab-
sichten der Kompilatoren in Verbindung zu setzen.  

Die Rolle der Kompilatoren  
Die Kompilatoren trafen drei zentrale Entscheidungen in Bezug auf die Briefe: welche Briefe 
sie einbanden, wo sie sie einbanden und in welcher Form sie dies taten. Zwar waren die 
Kompilatoren in ihrer Auswahl nicht zuletzt vom ihnen zur Verfügung stehenden Quellen-
material geleitet, dessen Umfang und Inhalte wir heute nur noch begrenzt abschätzen können. 
Doch ließ sich beispielsweise an denjenigen Texten, die Pei Songzhi in seinem Kommentar 
den Kapiteln 13 und 21 des Sanguo zhi beifügte, zeigen, dass der Geschichtsschreiber Chen 
Shou aus einer ursprünglich weit größeren Menge an Texten gezielt einzelne Primärtexte für 
sein Werk auswählte. Ähnliches trifft, auch wenn wir es oft nicht mehr genau nachverfolgen 
können, sicherlich auch auf die übrigen Geschichtswerke zu. Die Kompilatoren ordneten die 
Entscheidung, welche Briefe sie auswählten, der Absicht unter, die sie mit ihrem Werk ver-
folgten. Ban Gu nahm Sima Qians Brief an Ren beispielsweise in das Han shu auf, um Sima 
Qians Selbstdarstellung im autobiographischen Vorwort zu konterkarieren. So versuchte er, 
die Glaubwürdigkeit des Shi ji in Zweifel zu ziehen und schließlich sein eigenes Han shu als 
die überlegene Geschichte der Han-Dynastie darzustellen. Keiner der in dieser Arbeit behan-
delten Briefe wurde vorrangig wegen seines außergewöhnlich guten Schreibstils aufgenom-
men, genauso wenig wie die Männer im Literatenkapitel des Sanguo zhi vorrangig wegen 
ihrer schriftstellerischen Fähigkeiten Eingang in die Dynastiegeschichte fanden. Diese Fä-
higkeiten waren entscheidend für ihre Einordnung in Kapitel 21, nicht aber für ihre Wahl an 
sich. Diese Nachrangigkeit des schriftstellerischen Wertes bedeutet allerdings nicht zwin-
gend, dass es sich bei den in die Geschichtswerke aufgenommenen Briefen um Texte handelt, 
die nicht einen gewissen literarischen Mindestanspruch erfüllten. Dies zeigt ein Vergleich 
mit alltäglicher Briefkommunikation. Soweit wir dies aus archäologischen Textfunden er-
kennen können, unterschied sich diese inhaltlich und formal beträchtlich von dem, was wir 
in Geschichtswerken finden.257 Dass die sechs hier zentral behandelten Texte ausnehmende 
literarische Qualität besitzen, liegt nicht zuletzt an den Auswahlkriterien der Kompilatoren 

 
257  Auf der anderen Seite gibt es bemerkenswerte Parallelen zwischen den hier gegenübergestellten Grup-

pen von Briefen, beispielsweise in Bezug auf bestimmte Floskeln und den Aufbau der Briefe. Zu sol-
chen Alltagsbriefen der Han-Zeit siehe Charles Sanft, Literate Community in Early Imperial China. 
The Northwestern Frontier in Han Times, Albany, 2019, S. 139–58. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Zur Einbindung von Briefen in Dynastiegeschichten 93 

des Wen xuan, deren Briefsammlung wiederum die Auswahl der Beispieltexte für dieses Ka-
pitel leitete.  

Den Kompilatoren standen unterschiedliche Stellen in ihren Werken zur Verfügung, an 
denen sie die Briefe ihrer Protagonisten einbinden konnten. Während Annalen wie das Han 
ji die geschilderten Ereignisse größtenteils nach zeitlicher Abfolge anordnen, sind Dynastie-
geschichten wie Han shu, Hou Han shu und Sanguo zhi nicht strikt chronologisch struktu-
riert. So kann das gleiche Ereignis an verschiedenen Stellen eines Werkes behandelt werden: 
in den Annalen zu Anfang, in den Abhandlungen zu bestimmten Themenbereichen oder aber 
in den Biographiekapiteln, die sich chronologisch jeweils an der Person oder Personengruppe 
orientieren, deren Lebensbeschreibung gerade Gegenstand der Erzählung ist. Ein Brief kann 
also etwa in der Ereigniskette der Annalen zitiert werden, in der Biographie des Absenders, 
der des Empfängers, oder tatsächlich an jeder anderen Stelle im Geschichtswerk, an der aus 
Sicht des Kompilators ein inhaltlicher Bezug zum Text vorliegt. Darüber hinaus muss ein 
Brief – und das trifft auf jedes Geschichtswerk zu – nicht zwingend in den chronologischen 
Handlungsverlauf gestellt werden, sondern kann kommentierend auch aus der zeitlichen An-
ordnung herausgehoben sein oder sie durchbrechen. Die Beispiele in diesem Kapitel zeigten, 
dass Dokumente generell zwar in der Lebensbeschreibung des Verfassers an einer Stelle wie-
dergegeben werden, die dem Zeitpunkt entspricht, zu dem sie verfasst wurden. Da den Kom-
pilatoren jedoch grundsätzlich eine Palette an Möglichkeiten für die Platzierung gegeben war, 
stellt jede einzelne Einbindung eines Briefes eine Entscheidung dar – vor allem aber dann, 
wenn sie von der Standardform abwich. Zwei interessante Fälle waren Thema: Erstens Sima 
Qians „Brief an Ren An“ in den Aufzeichnungen des Han ji zum Jahr 99 v. Chr., durch die 
Xun Yue den Ereignissen vorgreift, um Sima Qians Shi ji, stärker noch als Ban Gu, als Re-
aktion auf Kaiser Wus Entscheidungen und als das Werk eines enttäuschten Mannes darzu-
stellen; zweitens der Auszug aus dem Brief von Cao Pi an Wu Zhi, der seine Bewertung der 
Dichter enthält und mit dem Chen Shou, gestützt auf die Autorität des Verfassers Cao Pi, die 
Auswahl seiner Literaten der Jian’an-Zeit rechtfertigt.  

Die Form der Einbindung der Briefe ist der dritte Teilbereich, in dem die Kompilatoren 
Entscheidungen treffen mussten. Zwar ist generell anzunehmen, dass sie Briefe als Doku-
mente nicht frei erfanden, doch möchte ich noch einmal die Vermutung von Carsten Metel-
mann unterstreichen, dass in Bezug auf den Schriftverkehr in Geschichtswerken wahrschein-
lich kein einziges Dokument vollständig wiedergegeben ist. Kürzungen, vor allem im 
Bereich von Präskript und Postskript, sind bei jedem Brief zu erwarten. Gut zu erkennen ist 
dies im Vergleich zwischen Cao Pis „Brief an Wu Zhi“ im Sanguo zhi und im Kommentar 
von Pei Songzhi. Dies ist wohl einer der seltenen Fälle, in denen wir – schenken wir dem 
Kommentator Glauben – von einem vollständigen, oder zumindest annähernd vollständigen 
Brief ausgehen können. Das offensichtlich gekürzte Vergleichsbeispiel im Sanguo zhi zeigt 
deutlich, dass Kompilatoren es üblicherweise nicht für nötig befanden, ihre Leser auf Kür-
zungen und Anpassungen in den von ihnen eingebundenen Texten hinzuweisen. Ein Extrem-
fall ist Sima Qians „Brief an Ren An“ im Han ji, der nicht nur gekürzt wurde, sondern auch 
inhaltlich so stark umstrukturiert wurde, dass man ihn als einen „zweiten“ Brief des Sima 
Qian bezeichnen kann. Auch hier merkt Xun Yue seine Bearbeitung nicht an.  

Es stellt sich nun die Frage, was dies über das Quellenverständnis der Geschichtsschreiber 
selbst aussagt. Das Literaturverständnis aus dem Großen Vorwort zum Shijing 詩經 (Buch 
der Lieder), dem grundlegenden Text der chinesischen Literaturtheorie, legt nahe, dass Texte 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in Dynastiegeschichten 94 

das Innerste eines Autors widerspiegeln und dass an ihnen die Stimmung und moralische 
Qualität dieses Autors und seiner Zeit abgelesen werden können.258 Doch wie sehr kann ein 
Text bearbeitet werden, damit diese Aussagen noch auf ihn zutreffen? In einigen Fällen, wie 
beispielsweise bei Cao Pis „Brief an Wu Zhi“, bleiben auch nach der Kürzung und Umstel-
lung die Kernaussagen des Briefes zur Dichterkritik weitgehend erhalten. Zwar werden die 
Aspekte zur Freundschaft mit den Dichtern und die Trauer über ihren Tod gekürzt. Dies re-
duziert die getroffenen Aussagen, verfälscht aber nicht diejenigen, die bestehen blieben. 
Doch wenn sich nun Kompilatoren im Umgang mit ihren Quellentexten so große Freiheiten 
nehmen, wie Xun Yue dies mit Sima Qians Brief tat, ändern sie mitunter deren Aussagen. Ist 
also Xun Yue im Hinblick auf Sima Qians „Brief an Ren An“ möglicherweise ein unzuver-
lässigerer Kompilator? Es scheint fast so, als hätte er sich bereits ein Bild von Sima Qian als 
Geschichtsschreiber gemacht und den Brief an dieses Bild angepasst – als hätte er Sima Qians 
Absichten anhand eines vorherrschenden, vermutlich von Ban Gus Han shu geprägten Bildes 
von Sima Qian aktualisiert. Oder wurden Geschichtsschreiber wie Xun Yue nicht an den 
Ideen aus dem Großen Vorwort gemessen und fühlten sich ihnen daher nicht verpflichtet? 
Beides ist denkbar. Doch es besteht die Gefahr, dass wir von der heutigen Warte aus urteilen. 
Es ist schließlich möglich, dass Xun Yue Parallelversionen der von Ban Gu zitierten Brief-
texte vorlagen, die tatsächlich stärker den von ihm überlieferten Versionen ähnelten als Ban 
Gus Text. Hätte er sich an solchen Versionen orientiert – was, zugegeben, Spekulation blei-
ben muss, denn dafür haben wir keine belastbaren Quellen – wäre Xun Yue tatsächlich der 
verlässlichere Geschichtsschreiber und wir würden ihn aufgrund unserer beschränkten Quel-
lenlage völlig falsch einschätzen. Ungeachtet dessen, welcher der beiden Kompilatoren dem 
Originaltext näherkam, bleibt dennoch das grundsätzliche Problem bestehen: Es existieren 
mit der Einreichung des Han ji im dritten Jahrhundert zwei Briefe an Ren An, aus denen sich 
das Bild zweier unterschiedlicher Verfasserpersönlichkeiten, zweier Sima Qians ergibt. Aus 
einem postmodernen Literaturverständnis heraus ist dies nicht weiter problematisch – wohl 
aber aus dem Literaturverständnis heraus, das im Vorwort zum Shijing aufscheint.  

Zwecke der Einbindung von Briefen  
Es zeigte sich, dass die Einbindung von Briefen jeweils dem Gesamtinteresse des Geschichts-
werks untergeordnet ist. In Bezug auf dieses Gesamtinteresse lassen sich fünf Einzelmotiva-
tionen unterscheiden, von denen mehrere in einem Brief vereint sein können. Am offensicht-
lichsten ist (1) die Einbindung von Briefen zum Zweck der Charakterisierung von Personen. 
Sima Qians, Yang Yuns und Peng Chongs Brief sind gute Beispiele für Texte, die den Lesern 
des Geschichtswerks die Absichten, Einstellungen und Charakterzüge ihrer Verfasserfiguren 
nahebringen sollen. Zweitens erfüllen Briefe oft (2) eine wichtige Rolle im Verlauf der Hand-
lung eines Geschichtswerks. Auch dies ist bei Yang Yuns und bei Peng Chongs Schreiben 
der Fall: Als der Kaiser ersteres zu Gesicht bekommt, spricht er sein Todesurteil über Yang 
Yun, und als Peng Chong Zhu Fus Schreiben erhält, lässt er sich zum Angriff auf den Ab-
sender hinreißen; seine Niederlage trägt auf lange Sicht zur Konsolidierung des Reiches unter 
Kaiser Guangwu bei. Die Briefe sind der entscheidende Katalysator für beide Ereignisse. Bei 
Zhu Fus Brief finden sich Überschneidungen mit einem dritten Verwendungszweck. Briefe 

 
258  Siehe dazu beispielsweise Stephen Owen, Readings in Chinese Literary Thought, Cambridge, 1992, S. 

37–49.  

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Zur Einbindung von Briefen in Dynastiegeschichten 95 

können (3) als Illustration größerer inhaltlicher Linien dienen, die der Kompilator eines Ge-
schichtswerks deutlich machen möchte. So legt Zhu Fus Brief innerhalb der Biographie die 
Basis für Zhu Fus Karriere als General der Späteren Han. Auf einer übergeordneten Ebene 
illustriert Fan Ye durch seine Einbindung des Textes, in der er den Ausgang der Situation 
offenhält, außerdem die Volatilität der politischen Lage zu Beginn der Späteren Han-Dynas-
tie, als noch nicht gesichert ist, wer das Reich letztlich unter sich vereinen kann. Genauso 
illustriert der Briefwechsel zwischen Zhong Yao und Cao Pi nicht nur die Beziehung zwi-
schen diesen beiden Akteuren, sondern steht stellvertretend für das Aushandeln eines Herr-
scher-Untertan-Verhältnisses zu Beginn der Wei-Dynastie. Ein vierter Zweck, den die Briefe 
im Kontext der Geschichtswerke erfüllen, ist (4) die Verknüpfung unterschiedlicher Personen 
miteinander. Gerade die Verbindung eines Akteurs mit dem Herrscher spielt als Motivation 
für die Einbindung von Briefen eine wichtige Rolle. Wie unter anderem die Briefe im Sanguo 
zhi zeigten, rücken Briefe von und an einen Herrscher, bzw. im Falle von Cao Pi von und an 
einen Kronprinzen, das Handeln einer Figur im Verhältnis zur Herrscherfamilie in den Vor-
dergrund. Diese Bezüge zum Herrscherhaus sind in der Regel ausschlaggebender für die Auf-
nahme der Briefe in ein Geschichtswerk als die literarischen Werke und Fähigkeiten der Ver-
fasser. Ein letzter Grund, aus dem Kompilatoren Briefe in ihre Werke aufnehmen, besteht 
darin, (5) die Authentizität ihrer Darstellungen zu erhöhen. Auch wenn sie bearbeitet wurden, 
merken die Kompilatoren diese Anpassungen in den seltensten Fällen an. Schon die Existenz 
eines Dokuments, das scheinbar nicht aus der Hand des Geschichtsschreibers selbst stammt, 
erhöht das Vertrauen der Leserschaft in den Wahrheitsgehalt der Darstellung, dass sich ein 
Ereignis tatsächlich zugetragen hat. Jeder einzelne der in diesem Kapitel behandelten Briefe 
erweitert durch seine Einbindung die historische Darstellung zudem um eine weitere Per-
spektive, die dem Erzählten zusätzliche Tiefe verleiht. Darüber hinaus erhöhen Primärquel-
len wie Briefe jedoch nicht nur unterschwellig die Glaubwürdigkeit der Darstellung, sondern 
werden der Leserschaft unmittelbar als Beleg präsentiert. Paradebeispiel ist Yang Yuns 
„Brief an Sun Huizong“, der als Beweismittel im Prozess gegen ihn angeführt wird. Etwas 
subtiler geht Ban Gu bei Sima Qians „Brief an Ren An“ vor. Hier wird der Brief als Gegen-
darstellung zum autobiographischen Vorwort zitiert. Doch im Gegensatz zu Yang Yuns 
Brief, bei dem der Kaiser das Urteil fällt, soll der Leser bei Sima Qians Brief an Ban Gu 
selbst über die Person Sima Qian entscheiden. Schließlich wird auch Cao Pis „Brief an Wu 
Zhi“ im Literatenkapitel als Beleg eingeführt, in diesem Fall allerdings für eine Ansicht des 
Kompilators zur Bewertung eines Sachverhalts, nicht für ein historisches Ereignis. 

Für alle diese fünf Zwecke machen sich die Autoren genretypische Eigenschaften von 
Briefen wie die Dialogizität oder die Selbstreferenzialität zunutze:  

Dialogicity (or reciprocity) denotes a range of textual features that prove a writer’s 
sustained efforts to engage a specific, usually absent addressee, which in turn also 
increases the narrative presence of the writer. Self-referentiality describes a letter’s 
peculiar ability to draw attention to itself.259 

Die Dialogizität der Briefe kommt den Kompilatoren vor allem dann gelegen, wenn sie sich 
neben der Beweiskraft, die der zitierte Text selbst vermittelt, auch auf die Autorität des Ver-
fassers stützen wollen. Sie ist dann besonders präsent, wenn eine Verfasser-Adressaten-

 
259  Siehe Antje Richter, „Literary Criticism in the Epistolary Mode“, S. 9. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in Dynastiegeschichten 96 

Beziehung dokumentiert werden soll, oder der Verfasser selbst durch den Brief charakteri-
siert wird. Die Selbstreferenzialität, die den Fokus auf den Brief als Dokument an sich lenkt, 
stützt ebenfalls vor allem seine Beweiskraft und die Authentizitätswirkung. Dabei zeigen 
diese Eigenschaften selbst dann Wirkung, wenn die entsprechenden Elemente des Schrei-
bens, die sich oft im Briefrahmen befinden, größtenteils gekürzt werden. Denn Briefe werden 
in Geschichtswerken üblicherweise durch die Angaben zu Verfasser und Genre eingeführt 
und so noch vor der Vermittlung des Inhalts als „Text im Text“ kenntlich gemacht.  

Die Rolle der Adressaten  
Gerade das Genre der Briefe lenkt die Aufmerksamkeit auf die Rolle des Adressaten. Gerne 
wird die Frage nach den Ursprungkontexten der Briefe im Wen xuan gestellt, wer sie denn 
wann an wen und warum geschickt habe. Auf den ersten Blick ist die Adressatenfrage ein-
deutig zu beantworten: Adressat der Briefe ist derjenige, der im Brief selbst oder in der von 
den Kompilatoren der Geschichtswerke gegebenen Hinführung zu den Briefen genannt ist; 
in diesem Kapitel waren dies Ren An, Sun Huizong, Peng Chong, Wu Zhi, Zhong Yao und 
Cao Pi. Diese Person hatte der jeweilige Verfasser scheinbar im Kopf, als er seinen Brief 
konzipierte. Doch dieser erste Antwortversuch ist nur teilweise korrekt. Denn mit großer Si-
cherheit war der Adressatenkreis in allen hier behandelten Fällen größer. Sima Qians und 
Yang Yuns Briefe sind Dokumente, in denen die Verfasser sich zu grundlegenden Fragen 
ihres Lebens und ihrer Karriere positionieren. Zwar ist nicht zu vermuten, dass sie, zumindest 
zu Lebzeiten der Verfasser, von einer größeren Öffentlichkeit gelesen werden sollten. Dazu 
war ihr Inhalt in den falschen Händen zu brisant – wie Yang Yuns Schicksal bezeugt. Doch 
eine Gruppe Gleichgesinnter ist als weiterer Leserkreis vorstellbar. Die Briefe von Zhu Fu, 
Wu Zhi, Cao Pi und Zhong Yao gingen vermutlich durch die Hände von Mittelsmännern, 
Beratern, und Sekretären, die diese Texte lasen, archivierten und möglicherweise auch wei-
terverbreiteten – bevor und nachdem die adressierte Person sie selbst zu Gesicht bekam. Dies 
war den Verfassern bewusst, was sich nicht zuletzt daran erkennen lässt, dass die Dokumente 
nicht nachlässig oder aus dem Moment heraus niedergeschrieben wurden. Ihr Inhalt ist viel-
mehr wohlüberlegt, sorgfältig formuliert und mit Anspielungen durchsetzt. Keiner dieser 
Briefe ist das, was wir heutzutage als private Kommunikation zwischen Freunden verstehen 
würden. Zwar spielen die Kompilatoren mitunter mit dieser Idee der Vertraulichkeit – ge-
nauso, wie mit der bereits erwähnten Dialogizität und Selbstreferenzialität. So leitet sich die 
für Ban Gus Darstellung so zentrale Glaubwürdigkeit des Briefes von Sima Qian an Ren An 
nicht zuletzt daraus ab, dass man sich Freunden und Vertrauten gegenüber anders äußert als 
in einem öffentlichen Rahmen. Tatsächlich hatten die Briefe jedoch schon vor ihrem Eingang 
in die Dynastiegeschichten den Schritt von Dokumenten, die nur einem eigeschränkten Pub-
likum zugänglich waren, zu öffentlichen Dokumenten vollzogen. Spätestens mit der Einbin-
dung in die hier behandelten Geschichtswerke ändert sich der Adressat der Briefe. Adressiert 
werden nun nicht mehr der genannte Empfänger und das eingeschränkte Publikum um ihn 
herum. Sie werden im neuen Kontext des Geschichtswerks zum einen durch eine Adressa-
tenpersona ersetzt, d.h. durch das Bild, das der Geschichtsschreiber für seine Leser vom Ad-
ressaten zeichnet. Zum anderen hat der Kompilator des Geschichtswerks seine eigene Leser-
schaft fest im Blick. Diese Leserschaft wird zum zusätzlichen Adressatenkreis des Briefes 
und diesen hat der Kompilator vor Augen, wenn er den Brief für seine Zwecke anpasst. Diese 
Anpassungen und der vom Ursprungskontext abweichende Lesekontext im Rahmen eines 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Zur Einbindung von Briefen in Dynastiegeschichten 97 

Geschichtswerks verändern unter Umständen die Interpretation des Briefes und seine Bedeu-
tung für den Leser.  

Hier schließt sich der Kreis zur Anfangsfrage. Wollen wir etwas über den Ursprungskon-
text eines Textes erfahren, müssen wir zuerst seine Überlieferung betrachten, um uns mögli-
cher Veränderungen bewusst zu werden, die über die Zeit hinweg von den Überliefernden 
vorgenommen wurden. In Bezug auf die frühe chinesische Briefliteratur bedeutet dies, dass 
wir unter anderem Geschichtswerke als frühe Kontexte der Briefe auf die zugrundeliegenden 
Kompilationsentscheidungen untersuchen müssen. Dies gilt nicht nur für Briefe, sondern dar-
über hinaus für alle Texte der schriftlichen Kommunikation und, mit gewissen Abwandlun-
gen in der Methodik, für alle Quellentexte, die uns im Kontext größerer Zusammenstellungen 
überliefert sind. Dieses Kapitel kann, so hoffe ich, Anregung und Hilfestellung für spätere 
Arbeiten zur Verarbeitung von Primärtexten in Dynastiegeschichten bieten. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



 

3 Briefe in der Anthologie Wen xuan  

3.1 Anthologien, Anthologisierung und die Sammlung Zhaoming Wen xuan 

Anthologien, die Sammlung Wen xuan und ihre Zielsetzung 
Der Terminus „Anthologie“, der aus dem Griechischen stammt und übersetzt „Blütenlese“ 
bedeutet, ist die gängige Übersetzung des chinesischen Begriffs zongji 總集. Das Hanyu da 
cidian 漢語大辭典 definiert: „Zongji bezeichnet eine Sammlung aus Texten der Lyrik 
und/oder Prosa, die durch die Sammlung von Werken mehrerer Personen entsteht“ (總集指
彙集許多人的作品而成的詩文集).1 Der Begriff ist zum ersten Mal in Ruan Xiaoxus 阮孝
緒 (479–536 n. Chr.) Buchkatalog Qi lu 七錄 (Sieben Aufstellungen) belegt. Darin wurden 
die zongji, wörtlich „übergreifende Werksammlungen“, den bieji 別集, „individuellen Werk-
sammlungen“, gegenübergestellt.2 Ruan Xiaoxu versteht zongji also als Gegenstück zu sol-
chen Sammelwerken, die nur Werke eines einzigen Verfassers enthalten. Der Begriff „An-
thologie“ wiederum erscheint im Griechischen das erste Mal in Lukians (fl. 2. Jh. n. Chr.) 
Dialog „Die Wiederauflebenden“ (oder: „Der Fischer“).3 Dort spricht ein gewisser Parrhesi-
ades zum aus dem Hades zurückgekehrten Platon:  

I have always consistently admired philosophy and extolled you and lived on intimate 
terms with the writings that you have left behind. These very phrases that I utter—
where else but from you did I get them? Culling them like a bee, I make my show 
with them before men, who applaud and recognize where and from whom and how I 
gathered each flower; and although ostensibly it is I whom they admire for the bouquet 
[ἀνθολογίας/anthologia], as a matter of fact it is you and your garden, because you 
have put forth such blossoms, so gay and varied in their hues—if one but knows how 
to select and interweave and combine them so that they will not be out of harmony 
with one another.4 

ὃς ἀεὶ φιλοσοφίαν τε θαυμάζων διατετέλεκα καὶ ὑμᾶς αὐτοὺς ὑπερεπαινῶν καὶ τοῖς 
λόγοις οἷς καταλελοίπατε ὁμιλῶν; αὐτὰ γοῦν ἅ φημι ταῦτα, πόθεν ἄλλοθεν ἢ παρ᾿ 
ὑμῶν λαβὼν καὶ κατὰ τὴν μέλιτταν ἀπανθισάμενος ἐπιδείκνυμαι τοῖς ἀνθρώποις; οἱ 
δὲ ἐπαινοῦσι καὶ γνωρίζουσιν ἕκαστον τὸ ἄνθος ὅθεν καὶ παρ᾿ ὅτου καὶ ὅπως 
ἀνελεξάμην, καὶ λόγῳ μὲν ἐμὲ ζηλοῦσι τῆς ἀνθολογίας, τὸ δ᾿ ἀληθὲς ὑμᾶς καὶ τὸν 
λειμῶνα τὸν ὑμέτερον, οἳ τοιαῦτα ἐξηνθήκατε ποικίλα καὶ πολυειδῆ τὰς βαφάς, εἴ τις 

 
1  Siehe Hanyu da cidian 漢語大辭典, Bd. 9, S. 997.  
2  Das Werk entstand wohl zwischen 523 und 536 n. Chr., siehe David R. Knechtges, „Pre-Tang Anthologies 

and Anthologization“, in: Wiebke Denecke, Li Wai-yee und Tian Xiaofei (Hrsg.), The Oxford Handbook 
of Classical Chinese Literature, New York, 2017, S. 294 und Tian Xiaofei, Beacon Fire and Shooting 
Star. The Literary Culture of the Liang (502–557), Cambridge, 2007, S. 91–92. 

3  Siehe Heinz-Günther Nesselrath und Christoph Markschies, „Lukianos“, in: Hubert Cancik, Helmuth 
Schneider und Manfred Landfester (Hrsg.), Der Neue Pauly, 2006 (http://dx.doi.org/10.1163/1574-
9347_dnp_e711680, letzter Zugriff am 4. April 2020). 

4  Lukian, pisc. 6. Siehe Austin Morris Harmon (Übers.), Lucian. Vol. 3, Cambridge, 2004, S. 10–13. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in der Anthologie Wen xuan 100 

ἀναλέξασθαί τε αὐτὰ ἐπίσταιτο καὶ ἀναπλέξαι καὶ ἁρμόσαι, ὡς μὴ ἀπᾴδειν θάτερον 
θατέρου. 

Parrhesiades bezieht sich in diesem Ausschnitt auf Platons Aussprüche, von denen er die 
besten ausgewählt und in einem harmonischen Strauß, einer „Blütenlese“ (ἀνθολογία), zu-
sammengestellt habe. In den griechischen Anfängen des Begriffs Anthologie werden also die 
Tätigkeiten des Auswählens und Arrangierens betont. Dagegen steht in Ruan Xiaoxus Ver-
ständnis von zongji das Inklusive im Vordergrund, nämlich das Einschließen von Werken 
mehrerer Autoren. Beide Aspekte sind Kernbestandteile des heutigen Verständnisses von 
„Anthologie“: Eine Anthologie ist demnach eine Sammlung (meist kurzer) Textstücke, die 
(1) auf mehr als ein oder zwei Autoren zurückgehen, (2) von einer Einzelperson oder einer 
Gruppe gesammelt und kompiliert wurden, die sie (zumindest größtenteils) nicht selbst ver-
fassten, und (3) von diesen nach einer beliebigen Anzahl von Prinzipien angeordnet und prä-
sentiert wurden, ausgenommen dem der individuellen Autorschaft, den Definitionsbestand-
teil (1) von vornherein ausschließt.5 

Das Wen xuan wird in seiner ersten Katalogisierung im Bibliothekskapitel des Sui shu 隋
書 (Buch der Sui) unter der Kategorie der oben genannten „Übergreifenden Werksammlun-
gen“ gelistet. Heute ist die Sammlung unter dem Titel Zhaoming Wen xuan 昭明文選 (Aus-
wahl von Literatur des Kronprinzen Strahlenden Glanzes) bekannt. Diese Bezeichnung etab-
lierte sich jedoch erst im Laufe der Zeit.6 Der Kompilator Xiao Tong nannte das Werk in 
seinem Vorwort einfach Wen xuan 文選 (Auswahl von Literatur). Genauso verfuhr Li Shan 
李善 (gest. 689 n. Chr.) im Vorwort zu seinem Kommentar zum Wen xuan, und auch der 
Kommentator Lü Yanzuo 呂延祚 verwendete diesen Titel in seinem Einreichungsschreiben.7 
Der erste Bestandteil der Bezeichnung Wen xuan spannt den wohl weitesten Rahmen, den 
chinesische Begriffe zum Feld der Literatur anbieten: Das Zeichen wen 文 kann „Literatur“ 
oder „literarisch“ bedeuten, wie es in Bezug auf die vorliegende Anthologie üblicherweise 
übersetzt wird. Doch der Begriff umfasst weit mehr: Er verweist darüber hinaus auf die The-
menfelder der Muster, Zivilisation, Kultur und Schrift.8 Das zweite Zeichen, „auswählen“ 
(xuan 選), unterwirft dieses weite Feld einer Beschränkung. Nicht alles ist für Xiao Tong in 
der Sammlung von Interesse, sondern nur ein Teil des Gesamtbestandes an wen.9 Der Titel 
wirkt zusätzlich auf einer weiteren Ebene. Neben dem Feld, aus dem die Sammlung eine 
Auswahl trifft, bezeichnet wen auch den Bereich des Ausgewählten, nämlich den der Litera-
tur im Gegensatz zum Nicht-Literarischen. Doch unabhängig davon, von welcher Seite man 
die Auswahl der Einschränkung betrachten möchte – grundsätzlich ist festzuhalten, dass 
schon sein Titel das Wen xuan als Produkt eben dieses Prozesses charakterisiert. 

 
5  Definition nach Anne Ferry, Tradition and the Individual Poem, S. 31. 
6  Als erster bezeichnete meines Wissens Yan Shigu 顏師古 (581–645 n. Chr.) das Werk als Zhaoming Wen 

xuan, siehe Yan Shigus Sui yi lu 隋遺錄, Teil 2 (juan xia 卷下), Sui yi lu 2.1B. 
7  Siehe die Vorwörter in Wen xuan, „Wen xuan xu“ 文選序, S. 3, Wen xuan, „Tang Li chongxian shang 

Wen xuan zhu biao“ 唐李崇賢上文選注表, S. 4 und Liu chen zhu Wen xuan, „Yanzuo jin Wu chen ji zhu 
Wen xuan biao“ 延祚進五臣集註文選表, S. 1A. 

8  Xiao Tong selbst verwendet wen in einem derart breiten Bedeutungsspektrum. Siehe die ersten Zeilen 
seines Vorworts in David R. Knechtges (Übers.), Wen xuan. Or Selections of Refined Literature, Bd. 1, 
Princeton, 1982, S. 72–73. 

9  Dies sind solche Texte, die besonders sorgfältig ausgearbeitet wurden. Auf die Fragen, welchen Teil Xiao 
Tong herausgriff und wie er ihn bestimmte, gibt sein Vorwort einige Hinweise. Siehe dazu S. 104–06. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Anthologien, Anthologisierung und die Sammlung Zhaoming Wen  xuan 101 

Vergleicht man den Werktitel mit Titeln anderer Sammlungen, wird sein Sonderstatus 
deutlich. Unter den im Bibliothekskapitel des Sui shu gelisteten „Übergreifenden Sammel-
werken“ steht nur eine explizit als solches gekennzeichnete „Auswahl“: das Wen xuan.10 An-
dere Titelbestandteile sind weit häufiger. In den meisten Fällen werden Sammlungen einfach 
als eben diese, „Sammlungen“ (ji 集), bezeichnet. So listet der Katalog knapp 30 Einträge, 
deren Titel auf ji enden, wie beispielsweise die Wenzhang liu bie ji 文章流別集 (Sammlung 
literarischer Texte, unterteilt nach Genre). Daneben werden Sammelwerke oft nach dem 
Genre ihres Inhalts bezeichnet, wie beispielsweise die Li dai fu 歷代賦 (Fu-Gedichte ver-
gangener Zeiten) als Zusammenstellung von fu-Gedichten geführt werden. Im Katalog des 
Sui shu finden sich dazu einige dutzend Beispiele. Pauline Yu weist zudem auf einige verlo-
rene Sammlungen hin, die nach einem Ort, möglicherweise dem Entstehungs-, oder auch 
Bezugsort benannt sind.11 Des Weiteren erscheinen Titel, die wohl die schiere Masse ihrer 
Inhalte bezeugen sollen. Sie enden auf Worte wie „Meer“ (hai 海), „Park“ (yuan 苑) oder 
„Wald“ (lin 林), die ihren riesigen, durch den Menschen nicht fassbaren Umfang anzeigen, 
oder aber auf Worte wie „Lager“ (fu 府) – ein immer noch umfangreiches, doch zumindest 
von Menschen geschaffenes und damit kontrollierbares Konstrukt. Das Werk Wen hai 文海 
besteht entsprechend aus 50 Rollen, das Wen yuan 文苑 aus 100 Rollen, die genrespezifische 
Sammlung Qi lin 七林 aus zehn Rollen und das Wen lin guan shi fu 文林館詩府 aus acht 
Rollen. Diese Titel legen ihren Fokus auf die Masse des Materials, das sie einschließen. Sol-
che Werkbezeichnungen, die auf die Beschränkung des Ausgewählten hindeuten, sind dage-
gen die Ausnahme. Neben dem Wen xuan sind das etwa die, die angeben, Exzerpte (chao 鈔) 
zu enthalten, wie das Fu ji chao 賦集鈔, oder solche, die auf die besondere Qualität ihres 
Inhalts hindeuten, wie die Shi ying 詩英 (Blüten der Dichtung).12 

Diese kursorische Betrachtung der Sammlungstitel im Sui shu soll nicht darüber hinweg-
täuschen, dass wohl jeder der Kompilatoren der im Sui shu aufgeführten umfassenden Sam-
melwerke auf die eine oder andere Weise unter dem ihm zur Verfügung stehenden Material 
auswählte. Es fällt jedoch auf, dass das Wen xuan unter den wenigen Titeln ist, die weniger 
die Inklusivität, sondern vielmehr die Exklusivität der von ihnen getroffenen Auswahl beto-
nen. Insofern deckt sich der Titel Wen xuan erstaunlich gut mit der Grundidee dessen, was 
Lukian als Anthologie bezeichnete. Der Titel „Die chinesische Anthologie“, den von Zachs 
umfangreiche Teilübersetzung trägt, greift dieses Verständnis auf und ist daher äußerst tref-
fend.13 

Das Wen xuan ist eine der frühesten überlieferten Anthologien aus dem chinesischen 
Raum und die erste erhaltene Sammlung, die nach Genres unterteilt ist. Sie umfasst 761 
Werke von über 130 Autoren aus dem Zeitraum vom 3. Jh. v. Chr. bis zum 6. Jh. n. Chr. 
Bedeutsam ist das Werk aus verschiedenen Gründen, von denen hier nur die drei wohl ent-
scheidendsten genannt werden sollen. Zunächst ist das Wen xuan eine der Hauptquellen, in 

 
10  Pauline Yu zählt insgesamt 249 Anthologien im Katalog des Sui shu, von denen 107 zur Zeit der Kompi-

lation des Geschichtswerks noch erhalten waren, siehe Pauline Yu, „Poems in their Place. Collections and 
Canons in Early Chinese Literature“, Harvard Journal of Asiatic Studies 50.1 (1990), S. 174. 

11  Siehe ibid., S. 195. 
12  Sui shu 35.1081–91. Für eine Übersicht Liang-zeitlicher Sammelwerke siehe auch Tian Xiaofei, Beacon 

Fire and Shooting Star, S. 101–05. 
13  Erwin Ritter von Zach (Übers.) und Ilse Martin Fang (Hrsg.), Die chinesische Anthologie. Cambridge, 

1958. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in der Anthologie Wen xuan 102 

denen heute Literatur aus der Zeit vor der Liang-Dynastie überliefert ist. Hätte die Anthologie 
nicht überdauert, blieben viele zentrale Werke der frühen chinesischen Literatur wohl unbe-
kannt. Zweitens stellt das Wen xuan, und dabei insbesondere das der Sammlung meist voran-
gestellte Vorwort von Xiao Tong, eine wichtige Quelle für das Literatur-verständnis der Li-
ang-Dynastie dar. Schließlich bestimmte das Werk für chinesische Gelehrte über 
Generationen hinweg das Lernen und das Verständnis der Literatur des frühen chinesischen 
Mittelalters.14  

Im Vergleich zur großen Aufmerksamkeit, die das Wen xuan schon kurz nach seiner Ent-
stehung und in Wellen bis in die heutige Zeit erfuhr, sind die Quellen, aus denen sich die 
Informationen zur Entstehung der Anthologie speisen, recht dürftig. Zentrale Anlaufstelle für 
die Erforschung des Wen xuan war immer die Anthologie selbst und dabei vor allem das von 
Xiao Tong verfasste Vorwort. Ergänzend wurden Informationen aus drei anderen Quellen-
gruppen herangezogen. Erstens griff man auf Dynastiegeschichten zurück. Dabei fanden vor 
allem Auszüge aus dem Liang shu 梁書 (Buch der Liang) und dem Nan shi 南史 (Geschichte 
der Südlichen Dynastien) Verwendung, allen voran die Biographien von Xiao Tong und sei-
nen wichtigsten Vertrauten, die später als die „Zehn Gelehrten vom Ostpalast“ (Donggong 
shi xueshi 東宮十學士) bezeichnet wurden: Lu Chui 陸倕 (470–526 n. Chr.), Zhang Shuai 
張率 (475–527 n. Chr.), Xie Ju 謝舉 (479–548 n. Chr.), Wang Gui 王規 (492–536 n. Chr.), 
Wang Yun 王筠 (481–549 n. Chr.), Liu Xiaochuo 劉孝綽 (481–539 n. Chr.), Dao Qia 到洽 
(477–527 n. Chr.) und Zhang Mian 張緬 (490–531 n. Chr.). Zweitens konsultierte man die 
persönlichen Schriften von Xiao Tong15 und drittens wird auf die Aussagen späterer Rezi-
pienten des Wen xuan zurückgegriffen, allen voran die des Kommentators Li Shan und des 
Kommentatorenkollektivs der Fünf Untertanen sowie der Qing-zeitlichen Kommentatorent-
radition. Verstreute Notizen von frühen Lesern des Wen xuan wie Kūkai 空海 (774–835) 
oder Su Shi 蘇軾 (1036–1101 n. Chr.) werden ebenfalls in der Forschung zur Entstehung des 
Wen xuan zu Rate gezogen.16 Insgesamt arbeitet die Forschung auf einer recht beschränkten 
Materialbasis und zieht oft dieselben Aussagen, die meist in einer großen zeitlichen Distanz 
zur Entstehungszeit des Wen xuan selbst stehen, zur Rechtfertigung oder Widerlegung be-
stimmter Ansichten heran. Aufgrund dieser begrenzten Quellenlage sind viele zentrale Fra-
gen zum Wen xuan und seiner Entstehung noch nicht endgültig geklärt und werden sich, in 
Ermangelung neuen Materials, wohl auch nicht abschließend beantworten lassen. 

Eine Reihe von Problematiken in Bezug auf die Entstehung des Wen xuan wurde in der 
Forschung bereits ausgiebig behandelt. Die erste dieser viel diskutierten Fragen betrifft die 

 
14  Für eine allgemeine Einführung zum Wen xuan sowie einen Überblick zur Forschung bis etwa in das Jahr 

2010 vgl. David R. Knechtges, „Wen xuan“, in: Knechtges und Chang (Hrsg.), Ancient and Early Medi-
eval Chinese Literature, S. 1313–48. 

15  Vor allem Xiao Tongs Briefe und diejenigen Gedichte sind von Interesse, die er an andere Personen 
adressierte und die sich dadurch oft in einen konkreten zeitlichen und inhaltlichen Zusammenhang ordnen 
lassen. Für eine kommentierte Sammlung der Werke von Xiao Tong siehe Yu Shaochu 俞紹初 (Hrsg.), 
Zhaoming taizi jijiao zhu 昭明太子集校註, Zhengzhou, 2001. In der westlichen Sekundärliteratur hat 
sich vor allem Wang Ping mit den persönlichen Schriften von Xiao Tong und seinem näheren Umfeld 
beschäftigt, siehe Wang Ping, The Age of Courtly Writing. Wen Xuan Compiler Xiao Tong (501–531) and 
His Circle, Leiden, 2012. 

16  Der Verlag der Chinesischen Nationalbibliothek gab 2013 eine sechzigbändige Ausgabe von Materialien 
der „Wen xuan-Studien“ von der Song- bis zur Qing-Dynastie heraus, siehe Song Zhiying 宋志英 und 
Nan Jiangtao 南江濤 (Hrsg.), Wen xuan yanjiu wenxian ji kan 《文選》研究文獻輯刊, Beijing, 2012. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Anthologien, Anthologisierung und die Sammlung Zhaoming Wen xuan 103 

Identität der Kompilatoren des Wen xuan. Zentrale Figur in der Kompilation ist der Kron-
prinz der Liang-Dynastie Xiao Tong. Sein Name steht als Verfasser unter dem Vorwort, seine 
Biographie im Liang shu erwähnt das Wen xuan unter den von ihm verantworteten Werken 
und er wird in der ersten Listung der Anthologie im Bibliothekskatalog der Sui-Dynastie als 
Kompilator genannt.17 Doch schon in der Tang-Dynastie bringt der japanische Mönch Kūkai 
Liu Xiaochuo als möglichen Kompilator ins Spiel.18 Diese Bemerkung gab den Anstoß für 
erste Überlegungen dazu, ob Xiao Tong tatsächlich selbst an der Kompilation beteiligt war 
oder nur als Schirmherr fungierte, welche Personen neben Xiao Tong beteiligt gewesen sein 
könnten, und, wenn sie beteiligt waren, in welchem Umfang. Allen voran argumentierte 
Shimizu Yoshio 清水凱夫, dass Liu Xiaochuo als der Hauptkompilator des Werkes agierte 
– eine These, die von chinesischen Professoren wie Gu Nong 雇農, Cao Daoheng 曹道衡, 
Shen Yucheng 沈玉成 und Qu Shouyuan 屈守元 vehement zurückgewiesen wurde.19 Wang 
Liqun 王立群 nimmt an, dass die Kompilation des Wen xuan auf früheren Sammelwerken 
beruhte und daher weniger Aufwand als eine vollständige Neuzusammenstellung der Inhalte 
erforderte. Er vermutet daher, Xiao Tong sei in der Lage gewesen, das Wen xuan allein zu-
sammenzustellen, ohne eine große Arbeitsgruppe in sein Projekt miteinzubeziehen.20  

Im Gegensatz zur Kompilatorenfrage ist ein weiterer Baustein der Entstehungsgeschichte, 
der Entstehungsort, weitgehend unumstritten: Das Wen xuan wurde im Ostpalast zusammen-
gestellt, dem Wohn- und Verwaltungssitz des Kronprinzen, der unter anderem eine beeindru-
ckende Bibliothek von fast 30 000 Rollen an Texten umfasste und an dem sich der Hausherr 
mit befreundeten Literaten umgab.21 Selbst wenn Xiao Tong lediglich abschließend seinen 
Namen unter das Werk gesetzt haben sollte, wurde es dennoch in seinem Umfeld und unter 
seinem Einfluss zusammengestellt. Daher kann man wohl davon ausgehen, dass, für den Fall, 
das Xiao Tong nicht beteiligt war, den Kompilatoren sein Geschmack und seine literarischen 
Vorstellungen bekannt waren und sie sich bemühten, ihnen Folge zu leisten.  

Ähnlich umkämpft wie die Frage nach den Kompilatoren sind wiederum die Positionen 
zur Entstehungszeit des Wen xuan. Im Gespräch sind Abschlussjahre zwischen 516, dem 
vermutlichen Entstehungsjahr des jüngsten Werks im Wen xuan, und 531 n. Chr., Xiao Tongs 
Todesjahr. Aber auch hier kann keine endgültige Entscheidung getroffen werden. Die 

 
17  Sui shu 35.1082. 
18  Kūkai schreibt: „When Crown Prince Shao-ming (sic.) of Liang [...], Liu Hsiao-cho [...] and others com-

piled the Wen hsüan, they said that it was as complete as heaven and earth and the equal of sun and 
moon“ (至如梁昭明太子蕭統與劉孝綽等，撰集《文選》，自謂畢乎天地，懸諸日月), siehe Wen 
jing mi fu lun jiaozhu, S. 354, und Richard Wainwright Bodman (Übers.), Poetics and Prosody in Early 
Medieval China: A Study and Translation of Kūkai’s Bunkyō Hifuron, Ithaca, 1976, S. 457–61 (Zitat auf 
S. 457). Bodman zitiert Konishi Jinichi 小西甚一 mit der Aussage, die Passage sei ein Zitat aus dem 
Vorwort zum verlorenen Werk Gu jin shiren xiu ju 古今诗人秀句 von Yuan Jing 元兢 (fl. 661 n. Chr.). 
Wang Liqi zitiert Suzuki Torao 鈴木虎雄 (1878–1963) mit derselben Vermutung, siehe Wen jing mi fu 
lun jiaozhu, S. 354. 

19 Vgl. Shimizu Yoshio 清水凱夫 und Han Jiguo 韓基國 (Übers.), „Wen xuan bianji de zhou wei“ 《文選》
編輯的周圍, in: Yu Shaochu 俞紹初 und Xu Yimin 許逸民 (Hrsg.), Zhongwai xuezhe Wen xuan xue 
lunji 中外學者文選學論集, Beijing, 1998, S. 962–77. Näheres zu dieser Diskussion in Wang Ping, The 
Age of Courtly Writing, S. 52–53 und in Fu Gang 傅剛, Zhaoming Wen xuan yanjiu 《昭明文選》研究, 
Beijing, 2000, S. 153–56. 

20  Wang Liqun 王立群, Wen xuan chengshu yanjiu 《文選》成書研究, Beijing, 2005, S. 98–99. 
21  Vgl. Knechtges, Wen xuan, Bd. 1, S. 6. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in der Anthologie Wen xuan 104 

meisten Forscher orientieren sich an der Aussage eines gewissen Dou Chang 竇常 (759–825 
n. Chr.), dass im Wen xuan keine Werke von noch lebenden Autoren aufgenommen wurden, 
und postulieren anhand des Todesjahres des Autors Lu Chui 526 n. Chr. eine Fertigstellung 
nach 526 n. Chr.22  

Mit der Tätigkeit des Auswählens und Einordnens geht zwingend auch eine Bewertung 
der verfügbaren Materialien einher. Doch welche Beweggründe leiteten die Kompilatoren 
dieses stärker aus- als einschließenden Werks Wen xuan, die Aufschluss über derartige Ent-
scheidungsprozesse liefern könnten? Xiao Tong äußert sich zur Motivation der Sammlung 
im Vorwort. Dort beklagt er, mit interessanten Parallelen zu Lukians Betrachtungen oben, 
die unübersehbare Masse an Literatur und schreibt die oft zitierten Worte:  

Lässt man das wuchernde Unkraut nicht beiseite und sammelt [nur] die reinen Blüten 
– man wird wohl, will man auch seine Anstrengungen verdoppeln, um den größeren 
Teil [zu lesen], seine Schwierigkeiten haben!23 

自非略其蕪穢，集其清英，蓋欲兼功太半，難矣.  

Auf den ersten Blick rechtfertigt Xiao Tong sein Tun (oder das seiner Untergebenen) durch 
einen rein praktischen Umstand: Inzwischen habe man einfach zu viele Texte, um alle lesen 
zu können, daher müsse eine Auswahl der „Blüten“ (ying 英) getroffen werden. Die Wort-
wahl lässt erahnen, dass in diesem Wertungsprozess ästhetische Kriterien genauso eine Rolle 
spielen wie moralische Gesichtspunkte. Denn das „wuchernde Unkraut“ (wu hui 蕪穢) ist 
bereits im Gedicht „Li sao“ 離騷 Thema, in dem das lyrische Ich sich um die duftenden 
Blumen sorgt, die es pflanzte. Die Blumen stehen in der traditionellen Lesung für den loyalen 
und vertrauenswürdigen Berater, das Unkraut für seine Gegner. 24 Der Aspekt des schwieri-
gen Umgangs mit der Masse an Literatur spielt also gleichzeitig unterschwellig auf die Ver-
wendbarkeit der Texte für die politisch-moralische Bildung der Leserschaft an. Diese poli-
tisch-moralische Tragweite der Texte ist sicher auch das, was Xiao Tong meinte, als er von 
„elegantem Stil“ (han zao 翰藻) und „tiefgründigem Inhalt“ (shen si 沈思) sprach, durch die 
sich die aufgenommenen Werke gleichermaßen auszeichnen sollten. Stilistische Gesichts-
punkte sind ein Aspekt, der literarische Texte aus der Masse heraushebt. Genauso wichtig ist 
allerdings die Botschaft, die unter Anwendung dieser stilistischen Mittel transportiert wird. 

Darüber hinaus ist es möglich, hinter diesen im Vorwort genannten Beweggründen noch 
eine weitreichendere Motivation zu sehen. Sammelwerke waren in der chinesischen Ge-
schichte über ihren konkreten praktischen Zweck hinaus oft auch Projekte mit dynastischer 
Dimension. Wie Glen Dudbridge feststellte, waren zentrale Bibliotheken und 

 
22  Vgl. ibid., S. 9–11 und Anm. 83. Knechtges hält eine Entstehung zwischen 520 und 526 n. Chr. für wahr-

scheinlich. Wang Liqun spricht sich für eine Fertigstellung 526 n. Chr. aus, siehe Wang Liqun, Wen xuan 
chengshu yanjiu, S. 140–53. 

23  Wen xuan, „Wen xuan xu“, S. 3. Man könnte auch lesen: „man wird wohl seine Schwierigkeiten damit 
haben, die Anstrengungen um mehr als die Hälfte zu vergrößern“. 

24  Im „Li sao“ pflanzt das lyrische Ich Blumen in der Hoffnung auf reiche Blüte und fürchtet nur das Un-
kraut, dass die Pflanzen erdrückt. Wang Yi 王逸 kommentiert die entsprechenden Zeilen im „Li sao“ so: 
„Das bedeutet: Ich handelte immer loyal und verlässlich und hoffte auf eine Anstellung bei meinem Fürs-
ten. Doch dass ich schließlich entlassen wurde, [bedeutet, dass] alle Männer mit würdigen Absichten ihren 
Platz verlieren werden“ (以言己脩行忠信，冀君任用，而遂斥棄，則使衆賢志士失其所也), siehe 
Chu ci bu zhu 1.11. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Anthologien, Anthologisierung und die Sammlung Zhaoming Wen  xuan 105 

Büchersammlungen Symbole staatlicher Einheit und bestätigten die Kontrolle der herrschen-
den Dynastie über alles Geschriebene sowie ihren Status als legitime Erbin und Wächterin 
der Kultur vorangegangener Dynastien.25 Analog zu enzyklopädischen Sammlungen, die als 
Zeichen des kaiserlichen Überblicks über alle Dinge im Reich gewertet werden können,26 
lassen sich Sammlungen ausgewählter Werke wie das Wen xuan als Beweis der Handlungs- 
und Entscheidungsfähigkeiten des Herrschers interpretieren. Mark Edward Lewis befasste 
sich mit Qin- und Han-zeitlichen Sammlungen wie dem Huainanzi 淮南子 oder dem Lü shi 
chunqiu 呂氏春秋 (Die Frühlings- und Herbstannalen des Herrn Lü), die er als „staatlich 
geförderte Kompendien“ beschrieb. Diese Kompendien zeichnen sich Lewis zufolge durch 
fünf Eigenschaften aus: (1) Sie entstanden unter Beteiligung zahlreicher Gelehrter, die sich 
um einen politischen Mäzen sammelten, der dem Werk seinen Namen gab, (2) sie bemühten 
sich um eine Synthese aller philosophischen Schulen, um die Gesamtheit des Wissenswerten 
zu vereinen, (3) sie orientierten sich an Modellen aus der Natur, die der Text als Mikrokos-
mos abbildet, (4) sie fassten ihre Inhalte unter einer umfassenden zeitlichen Struktur zusam-
men und (5) sie vertraten das Ideal einer politischen Einheit sowie einer Einheit innerhalb 
den Lehren der unterschiedlichen Schulen.27 Viele dieser Punkte treffen auf das Wen xuan 
zu. Wie bereits gezeigt entstand auch diese Anthologie unter Beteiligung von Gelehrten, die 
sich um Xiao Tong sammelten, der dem Text seinen Namen gab. Auch das Wen xuan ordnet 
seine Inhalte einer gemeinsamen Struktur unter. Zwar handelt es sich nicht um eine natürlich 
gewachsene Struktur wie den Kreislauf eines Jahres (wie im Fall des Lü shi chunqiu) oder 
eine am Kosmos orientierte Ordnung (wie im Fall des Huainanzi). Doch die hierarchische 
Anordnung der unterschiedlichen literarischen Genres stellt, wenn auch keinen Anspruch auf 
Vollständigkeit, einen Anspruch auf Repräsentativität innerhalb des umfassenden Zeitraums 
der Geschichte der gesamten Literatur dar, „von weit her seit dem Haus der Zhou bis in un-
sere unvergleichliche Zeit“ (遠自周室，迄于聖代).28 Zudem gibt die Textauswahl Hin-
weise darauf, dass das Wen xuan ein Werk war, in dem versucht wurde, verschiedene An-
sichten zur Literatur zu vereinen. David R. Knechtges betont die „moderate“ Position im 
Hinblick auf Literatur, die Xiao Tong vertrat. Die Auswahl des Kronprinzen sollte ein Lite-
raturverständnis widerspiegeln, das zwischen zwei Polen lag: auf der einen Seite der Sicht 
der Han-zeitlichen Konfuzianer und ihrer Nachfolger, die in der Tradition des Vorworts zum 
Shijing politische Ansichten und Herrscherkritik als den einzig legitimen Anlass zum Aus-
druck von Gefühlen betrachteten, und auf der anderen Seite einem neuen, zeitgenössischen 
Verständnis von Literatur, das postulierte, dass im Schreiben auch persönliche Gefühle Aus-
druck finden konnten.29 Das Wen xuan kann also durchaus als ein Versuch der Synthese un-
terschiedlicher Literaturverständnisse gedeutet werden. Folgte es also auch dem letzten 
Punkt, den Werke enzyklopädischer Orientierung Lewis zufolge zu eigen haben, nämlich der 
Idee, dass sich die Fähigkeit zur Herstellung einer Einheit auf dem Papier auf die Fähigkeit 
übertragen lässt, eine politische Einheit herzustellen und zu erhalten?  

 
25  Siehe Dudbridge, Lost Books of Medieval China, S. 5. 
26  Siehe Tian Xiaofei, Beacon Fire and Shooting Star, S. 98. 
27  Siehe Mark Edward Lewis, Writing and Authority in Early China, Albany, 1999, S. 302–08. 
28  Wen xuan, „Wen xuan xu“, S. 3. 
29  Siehe David R. Knechtges, „Culling the Weeds and Selecting Prime Blossoms“, in: Scott Pearce, Audrey 

G. Spiro und Patricia Buckley Ebrey (Hrsg.), Culture and Power in the Reconstitution of the Chinese 
Realm 200–600, Cambridge, 2001, S. 207–11. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in der Anthologie Wen xuan 106 

Möglicherweise lässt sich Xiao Tongs Einreichen der Anthologie mit dem Einreichen 
eines Bewerbungsschreibens gleichsetzen. Sein Vater, Kaiser Wu 武 der Liang (Xiao Yan 
蕭衍, reg. 502–549 n. Chr.), reformierte in den ersten Jahren seiner Herrschaft das Bildungs-
system und die Einstellungsvoraussetzungen für Beamte. Er setzte sich für die Gründung von 
Schulen und die Wiederaufnahme des Lehrbetriebs an der kaiserlichen Universität ein, nahm 
die Praxis der Beamtenprüfungen wieder auf und machte die Kenntnis der konfuzianischen 
Klassiker zu einer der zentralen Einstellungsvoraussetzungen für den Staatsdienst. Dies 
führte zu einer engen Verknüpfung von politischen und kulturellen Werten, deren Verkörpe-
rung die Frage der Abstammung eines Beamten nach und nach überlagern sollten. Zudem 
interpretierte Kaiser Wu seine Rolle als Kaiser neu. Als Dichter und Kommentator der Klas-
siker und buddhistischer Schriften ging er seinen Beamten als gutes Beispiel voran.30 Die 
Anthologie Wen xuan ist gleichzeitig Baustein und Produkt dieser Neuausrichtung des Staa-
tes der Liang-Dynastie. Mit dem Beweis, dass er in der Lage ist, ein Werk zusammenzustel-
len, das die Gesamtheit dessen enthält, was den Namen „Literatur“ (wen) verdient, zeigt Xiao 
Tong, dass er in der Lage ist, das Reich zu erfassen und zu lenken. Das Wen xuan ist in 
diesem Sinne also auch ein Mittel, sich der Kronprinzenrolle als würdig zu erweisen. 

Ein Vorschlag zur Gliederung der Ursprungsedition des Wen xuan  
Die früheste Erwähnung der Anthologie Wen xuan, in der ihr Umfang angegeben ist, findet 
sich im Bibliothekskatalog des Sui shu. Dort wird der Text mit einer Anzahl von 30 Rollen 
(juan 卷) angegeben. Das stimmt mit den Angaben aus Xiao Tongs Vorwort überein, das 
ebenfalls von insgesamt 30 Rollen spricht (都爲三十卷).31 Diese „Ursprungsedition“ des 
Wen xuan in 30 Rollen – das Manuskript, das Xiao Tong nach der Fertigstellung bei Kaiser 
Wu der Liang einreichte – ist verloren. Alle überlieferten Drucke und Manuskripte wurden 
von Kommentatoren, Kompilatoren und Editoren umfassend bearbeitet. Doch meiner An-
sicht nach leuchten bisherige Rekonstruktionen der Ursprungsedition nicht ganz ein. Erstens 
spiegelt ihre Aufteilung die inhaltliche Struktur der Genreanordnung nicht hinreichend wider, 
und zweitens erschwert die Aufspaltung der Genres in mehrere Rollen in diesen Versionen 
die Handhabung des Werks unnötig. Ziel des dritten Kapitels ist es, festzustellen, wie die 
Auswahl und Präsentation der Briefe in den Briefkapiteln des Wen xuan die ersten Leser der 
Sammlung in ihrer Wahrnehmung der Texte lenkten. Voraussetzung dafür ist eine möglichst 
genaue Vorstellung von der Gestaltung des ursprünglichen Manuskripts. Eine Annäherung 
daran soll im Folgenden einerseits anhand verfügbarer früher Drucke und Manuskripte, an-
dererseits anhand von Überlegungen zur durchschnittlichen Kapitellänge geschehen.  

Die meisten der heute noch erhaltenen frühen Manuskripte und Drucke des Wen xuan 
sind umfassend bearbeitete Versionen des Urtextes. Diese Ausgaben (oder ihre Textgrundla-
gen) gingen während der Tang-Dynastie durch die Hände des Kommentators Li Shan oder 
des Kommentatorenkollektivs der Fünf Untertanen. Sie enthalten mindestens einen der bei-
den Kommentartexte, die jeweils als Interlinearkommentar in den Primärtext eingefügt wur-
den. Außerdem gliedern sie sich in 60 Rollen. Diese Kapitelstruktur geht auf Li Shan zurück, 
der nach eigenen Worten die ursprünglichen 30 Rollen des Wen xuan in 60 Rollen 

 
30  Vgl. Tian Xiaofei, Beacon Fire and Shooting Star, S. 39–52.  
31  Sui shu 35.1082, Wen xuan, „Wen xuan xu“, S. 3. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Anthologien, Anthologisierung und die Sammlung Zhaoming Wen xuan 107 

unterteilte.32 Die früheste erhaltene gedruckte Version des Wen xuan ist eine solche Version 
in der Kommentierung von Li Shan. Die Druckplatten dieser sogenannten „Guozijian“-Edi-
tion 國子監 sind auf das Jahr 1029 n. Chr. datiert.33 Diese Ausgaben in 60 Rollen wurden 
also mit Sicherheit bearbeitet.  

Nur wenige Versionen des Wen xuan in 30 Rollen sind erhalten. Die wohl bekannteste 
Ausgabe des Wen xuan in 30 Rollen ist die Edition, die auf dem Holzschnitt von Chen Balang 
陳八郎 basiert. Dieser Druck stammt aus dem Jahr 1161 n. Chr. und ist damit wie die „Guo-
zijian“-Edition eine sehr frühe Version des Wen xuan, die auf einen Holzschnitt zurückgeht. 
Jedes juan dieser Ausgabe besteht aus zwei juan der Edition in 60 juan. Also finden sich juan 
1 und 2 in juan 1, juan 3 und 4 in juan 2 und so fort. Die Briefkapitel sind damit Teil von 
juan 21 (entspricht juan 41 und 42) und 22 (entspricht juan 43 und 44). Zwar ist die Chen-
Balang-Edition eine Ausgabe in 30 Rollen, doch ist auch sie nicht ideal geeignet, um sich der 
ursprünglichen Version des Wen xuan anzunähern. Sie enthält den Kommentar der Fünf Un-
tertanen, denen Li Shans Version des Wen xuan in 60 Rollen bekannt war.34 Es ist also mög-
lich, dass sich diese Kommentatoren die Gliederung der Version in 60 Rollen zum Vorbild 
nahmen, dabei je zwei juan der Textgrundlage in 30 juan kombinierten und so ihre Version 
in 30 Rollen erstellten.35 Daher lohnt es sich, einen weiteren Schritt zurückzugehen und noch 
frühere Manuskripte des Wen xuan zu betrachten.36 Einige solche frühen Handschriften sind 
zumindest in Fragmenten erhalten.37 Zwei Manuskripte erscheinen vielversprechend: die in 
Japan überlieferten „Manuskript in 21 juan“ und Kujobon Monzen 九條本文選. 

 
32  Li Shan schreibt: „Ich hatte den Wunsch zu annotieren und zu kompilieren, und stellte [meine Ergebnisse] 

in 60 juan zusammen“ (願言注緝，合成六十卷), Wen xuan, „Wen xuan xu“, S. 4. 
33  Für eine Liste der erhaltenen gedruckten Editionen des Wen xuan vom 10. Jh. bis 1949 siehe Fan Zhixin 

范志新, Wen xuan banben lungao 文選版本論稿, Nanchang, 2003, S. 190–99. Zur „Guozijian“-Edition 
siehe Fu Gang 傅剛, Wen xuan banben yanjiu《文選》版本研究, Beijing, 2000, S. 157–59. 

34  Im Vorwort der Fünf Untertanen sind die 60 Rollen von Li Shan explizit erwähnt: „Es gab Li Shan […] 
und er fertigte 60 Rollen“ (有李善 […] 成六十卷), siehe Liu chen zhu Wen xuan, „Yanzuo jin Wu chen 
ji zhu Wen xuan biao“, S. 1A. 

35  Dies soll nicht heißen, dass die Fünf Untertanen einen Basistext aus einer Ausgabe des Wen xuan in der 
Kommentierung von Li Shan verwendeten. Die Textbasis der Druckeditionen, die den von Li Shan kom-
mentierten Text als Grundlage nehmen, und solcher, die auf dem von den Fünf Untertanen kommentierten 
Text basieren, wurden bereits ausgiebig untersucht und verglichen. Für einen Überblick solcher Studien 
siehe Knechtges. „Wen xuan“, in: Knechtges und Chang (Hrsg.), Ancient and Early Medieval Chinese 
Literature, S. 1342. Die Abweichungen zwischen den Texten weisen darauf hin, dass die Fünf Untertanen 
ihren Kommentar nicht anhand einer von Li Shan kommentierten Version erstellten. 

36  In diesem Abschnitt halte ich mich an die Auflistung der wichtigsten Manuskripte in Knechtges, „Wen 
xuan“, in: Knechtges und Chang (Hrsg.), Ancient and Early Medieval Chinese Literature, S. 1323–41. 
Eine umfassendere Darstellung würde beispielsweise auch die Berücksichtigung verschiedener Frag-
mente aus den Funden von Dunhuang erfordern. Eine genaue Untersuchung dieser Texte kann diese Ar-
beit nicht leisten. Konkret berücksichtige ich im Abgleich mit der Wen xuan-Ausgabe des Shanghai guji 
chubanshe die Chen-Balang-Edition 陳八郎本 (Faksimile: Yingyin Song ben Wuchen jizhu Wen xuan 景
印宋本五臣集注文選, 21.1A–22.12B), die Kyujanggak-Edition 奎章閣本 (photographische Reproduk-
tion: Wen xuan/Munsŏn 文選, S. 983–1053), die Mingzhou-Edition 明州本 (photographische Reproduk-
tion: Riben Zuli xuexiao cang Song kan Mingzhou ben Liuchen zhu Wen xuan 日本足利學校藏宋刊明
州本六臣注文選, S. 624–68), die Yuan-Edition 袁本 (Liujia Wen xuan 六家文選, 41.1A–43.26A) und 
die Sibu congkan-Edition 四部叢刊本 (photographische Reproduktion: Liu chen zhu Wen xuan). 

37  In diesem Fall liefert nur derjenige Teil der Handschriften Informationen über die ursprüngliche Struktur 
des Wen xuan, der auch den Text der Anthologie selbst enthält. Ein Teil der frühen Texte enthält lediglich 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in der Anthologie Wen xuan 108 

Das „Manuskript in 21 juan“ enthält juan 5 mit 10, 15, 16 und 19 mit 30 einer Version 
des Wen xuan in 30 juan. Es ist eine japanische Kopie eines Manuskripts in 30 Rollen ohne 
Interlinearkommentar,38 die unveröffentlicht im Palastmuseum in Taipei aufbewahrt wird. 
Aus der Sekundärliteratur lässt sich schließen, dass jeweils zwei juan der Gliederungsfassung 
von Li Shan ein juan dieser Edition bilden.39 Die Frage, ob dieses Manuskript auf eine Text-
vorlage zurückgeht, die aus einer Zeit vor der Entstehung des Kommentars von Li Shan 
stammt, ist jedoch umstritten. Mori Risshi 森立之, der das Manuskript im 19. Jh. als erster 
beschrieb, identifizierte es als Kopie des Basistexts des Wen xuan in der Version von Li Shan, 
in der der Kommentar weggelassen wurde. Er begründete diese Einschätzung dadurch, dass 
dem Text Li Shans Throneingabe vorangestellt ist. Yang Shoujing 楊守敬 und Qu Shouyuan 
sind anderer Ansicht. Yang Shoujing versucht, Mori Risshis Argument zu entkräften. Er er-
klärt, der japanische Kopist habe Li Shans Vorwort lediglich deshalb an den Anfang des 
Manuskripts gesetzt, weil Li Shans Kommentar zu dessen Zeit der Standardkommentar ge-
wesen und ein Anfügen solcher Vorworte in Japan damals gängige Praxis gewesen sei. Qu 
Shouyuan argumentiert auf Grundlage der Unterteilung der fu-Kapitel des Manuskripts nach 
den Himmelsstämmen. Er zitiert den Kommentator Li Shan, der aussagt, dass diese Gliede-
rung auf die von den Kompilatoren selbst angelegte Struktur (jiu ti 舊題) zurückging.40 Da-
ran, dass auch das „Manuskript in 21 juan“ diese Unterteilung aufweise, könne man zeigen, 
dass es auf einer Version basiere, die früher zu datieren sei als Li Shans Kommentar.41 Keines 
dieser drei Argumente kann vollständig überzeugen. Die Tatsache, dass Li Shans Thronein-
gabe am Anfang des Manuskripts steht, kann darauf hindeuten, dass auch der Text aus einer 
von Li Shan bearbeiteten Version stammt. Genauso kann das Vorwort aber unabhängig da-
von durch einen späteren Kopisten hinzugefügt worden sein. Die Unterteilung der fu-Kapitel 
nach den scheinbar ursprünglichen Vorstellungen der Kommentatoren könnte aus einer frü-
hen Version des Wen xuan stammen. Doch auch spätere Druckversionen mit Kommentar 

 
die Passagen des Kommentars ohne den Primärtext des Wen xuan. Das trifft auf die Manuskripte aus St. 
Petersburg, Tianjin und Eisei Bunko zu, vgl. Knechtges, „Wen xuan“, in: Knechtges und Chang (Hrsg.), 
Ancient and Early Medieval Chinese Literature, S. 1323–27.  

38  Scheinbar enthält das Manuskript kommentierende Randnotizen und Markierungen, deren Verfasser aber 
umstritten sind, siehe dazu Qu Shouyuan 屈守元, „Ba Riben gu chao wu zhu sanshi juan ben Wen xuan“ 
跋日本古抄無注三十卷本, in: Yu Shaochu und Xu Yimin (Hrsg.), Zhongwai xuezhe Wen xuan xue lunji, 
S. 436–44. 

39  Leider gibt keiner der Autoren, die sich mit dem Manuskript beschäftigt haben, exakt an, welche Texte 
sich in welchem juan befinden. Qu Shouyuan erwähnt jedoch, dass juan 5 bis 9 des Manuskripts juan 9–
18 der Version von Li Shan entsprechen, dass die ersten vier Texte der „Jiu ge“ 九歌 in juan 16 stehen 
(juan 32 von Li Shan) und dass der Text „Sanguo ming chen xu zan“ 三國名臣序贊 in juan 24 (juan 47 
von Li Shan) zu finden ist. Wenn das Manuskript tatsächlich die ursprüngliche Einteilung des Wen xuan 
widerspiegelt, dann spricht das für eine regelmäßige Teilung von je einem juan in zwei. Gleichzeitig 
bemerkt Qu Shouyuan, dass juan 10 des Manuskripts bereits shi-Gedichte enthält. Ob das nun heißt, dass 
dieses juan ausschließlich aus shi-Gedichten besteht, was dieser regelmäßigen Einteilung widersprechen 
würde, oder zusätzlich zum letzten fu-Abschnitt auch shi-Gedichte enthält, wird aus Qu Shouyuans Be-
merkung nicht deutlich. Vgl. dazu Qu Shouyuan 屈守元, Wen xuan daodu 文選導讀, Chengdu, 1993, S. 
110 und 116. 

40  Wen xuan 1.4. 
41  Diese Argumente werden von Qu Shouyuan und Fu Gang ausführlicher besprochen, vgl. Qu Shouyuan, 

„Ba Riben gu chao wu zhu sanshi juan ben“, S. 431–36, und Fu Gang, Wen xuan banben yanjiu, S. 261–
64. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Anthologien, Anthologisierung und die Sammlung Zhaoming Wen  xuan 109 

enthalten die thematische Unterteilung der fu-Kapitel anhand der Himmelsstämme, die Qu 
Shouyuan als Argument anführt.42 Es kann also nicht abschließend bewiesen werden, dass 
das „Manuskript in 21 juan“ auf eine Zeit vor Li Shan zurückgeht. 

Auch das Manuskript Kujobon Monzen, das im Archiv Higashiyama gobunko in Kyoto 
lagert, ist schwer einsehbar. Insgesamt sind 22 Rollen dieses Manuskripts erhalten, es fehlen 
juan 5, 6, 9, 24 mit 28 und 30. Terminus post quem für die Entstehungszeit des Manuskripts 
ist das Jahr 1099 n. Chr. Auf dieses Jahr ist die erste Lesernotiz des Manuskripts datiert. Wie 
dem „Manuskript in 21 juan“ ist diesem Text Li Shans Throneingabe vorangestellt, obwohl 
es Li Shans Kommentar selbst nicht enthält. Fu Gang 傅剛 zufolge ähneln sich die beiden 
Manuskripte auch sonst sehr stark. Er weist außerdem auf einige Besonderheiten im Aufbau 
des Kujobon Monzen hin. So findet sich, wie auch im „Manuskript in 21 juan“, in den ersten 
Kapiteln die Nummerierung der fu-Abschnitte nach den Himmelsstämmen. Darüber hinaus 
sind einige thematische Überschriften in den shi-Kapiteln (詩) und Genreüberschriften im 
Prosateil vorhanden, die in der You Mao-Edition, die als Standardedition des Kommentars 
von Li Shan gilt, nicht enthalten sind. Aufgrund dieser Abweichungen zur You Mao-Edition 
wird vermutet, dass das Kujobon Monzen auf einer Version des Wen xuan basiert, die ent-
stand, bevor Li Shan seinen Kommentar verfasste.43 Wie auch schon beim „Manuskript in 21 
juan“ ist jedoch auch hier die Beweislage für eine Datierung des Manuskripts vor Li Shans 
Eingriffe recht dünn.  

Insgesamt ist festzustellen, dass sowohl beim Kujobon Monzen als auch beim „Manu-
skript in 21 juan“ die Möglichkeit besteht, dass sie auf Textversionen zurückgehen, die aus 
der Zeit vor der Entstehung des Kommentars von Li Shan stammen. Doch sicher kann man 
sich in keinem der beiden Fälle sein. Genauso gut könnte beiden Manuskripten eine kom-
mentierte Edition des Wen xuan in 60 Rollen zugrunde gelegen haben, aus der lediglich der 
Haupttext kopiert wurde und in der dabei je zwei juan der kommentierten Edition in ein juan 
zusammengefasst wurden. 

Letztere Möglichkeit ist nicht außer Acht zu lassen. Die ursprüngliche Version des Wen 
xuan könnte somit anders gegliedert gewesen sein, als die erhaltenen Versionen dies vorge-
ben. Gestützt auf den Text des Wen xuan selbst sowie auf Xiao Tongs Aussagen im Vorwort 
möchte ich im Folgenden eine etwas andere Gliederung des Wen xuan in 30 Rollen vorschla-
gen, die sich meiner Ansicht nach mit den von Xiao Tong genannten Organisationsprinzipien 
besser vereinen lässt. 

Xiao Tong stellt seine Gliederung des Wen xuan so vor: 

Was nun im Allgemeinen die Struktur angeht, in der die Texte aneinandergereiht sind, 
so ist ein jeder nach seinem Genre zusammengestellt. Da die Thematiken der shi- und 
fu-Gedichte nicht einheitlich sind, sind sie darüber hinaus in Kategorien unterteilt. 

 
42  Die Gliederung der fu- und shi-Kapitel mithilfe der Himmelsstämme ist beispielsweise in den Inhaltsver-

zeichnissen der Sibu congkan-Edition und der Ausgabe des Shanghai guji chubanshe von 1986 enthalten. 
43  Zum Kujobon Monzen ließe sich bestimmt mehr sagen, wenn das Manuskript veröffentlicht wäre. Derzeit 

gibt es lediglich eine Kopie in Japan und eine Abschrift aus den 40er Jahren in China. Die hier verwen-
deten Informationen stammen aus Fu Gang, Wen xuan banben yanjiu, S. 145–48. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in der Anthologie Wen xuan 110 

Innerhalb der Unterteilung nach Kategorien sind sie alle nach zeitlicher Abfolge ge-
ordnet.44 

凡次文之體，各以彙聚。詩賦體卽不一，又以類分。類分之中，各以時代相次。 

Xiao Tong spricht in seinem Vorwort von einer Unterteilung der Sammlung nach Genre. Er 
nennt zunächst die Gruppen der shi- und fu-Gedichte, die wegen ihrer Uneinheitlichkeit zu-
sätzlich mithilfe von Unterkategorien strukturiert werden. Betrachtet man nun die überliefer-
ten Versionen des Wen xuan, dann sieht man, dass die fu- und shi-Kapitel in einigen Versio-
nen mithilfe der Himmelsstämme durchnummeriert sind.45 Wie oben schon im Hinblick auf 
das „Manuskript in 21 juan“ bemerkt, bezeugt Li Shan, dass diese Zählung auf die Kompi-
latoren selbst zurückgeht. Er kommentiert zur ersten dieser Angaben:  

Was die Angabe „fu-Gedichte, Nummer 1“ angeht, so wurden damit in der alten 
Struktur der Nummerierung nach Himmelsstämmen die juan aneinandergereiht. Nun 
habe ich die juan abgeändert und daher wurde die Nummerierung überflüssig. Ich 
habe die Überschriften erhalten, um so das alte Modell deutlich zu machen.46 

賦甲者，舊題甲乙，所以紀卷先後。今卷既改，故甲乙並除，存其首題，以明
舊式。 

Die Nummerierung der ersten Rollen bestand also bereits im „alten Modell“ (jiu shi 舊式), 
dem Text, den Li Shan seinem Kommentar zugrunde legte. Insgesamt enthält das Wen xuan 
zehn Rollen fu-Gedichte und sieben Rollen shi-Gedichte. Auch die thematischen Überschrif-
ten der Unterkategorien in den shi- und fu-Sektionen scheinen schon in Li Shans Textgrund-
lage bestanden zu haben, denn auch diese Titel kommentiert er gelegentlich.47  

Li Shan schreibt in seinem Kommentar explizit, dass im Wen xuan mit der Nummerierung 
nach Himmelsstämmen die juan aneinandergereiht werden (ji juan 紀卷). Er spricht außer-
dem von insgesamt 17 juan, die auf die fu- und shi-Gedichte entfallen.48 Wenn man ihn beim 
Wort nimmt, dann bleiben damit 13 juan für die Prosatexte über.  

Geht man dagegen davon aus, Li Shan habe jede der ursprünglichen 30 Rollen in zwei 
geteilt, erhält man, setzt man für eine Rekonstruktion der ursprünglichen Einteilung je zwei 
Rollen zusammen, eine weit kompliziertere Aufteilung, die mit der ursprünglichen Zählung 
der Kompilatoren nicht übereinstimmt. Juan 1–9 einer solchen Fassung (bei Li Shan 1–18) 

 
44  Wen xuan „Wen xuan xu“, S. 3. 
45  Beispielsweise in der hier verwendeten Ausgabe des Shanghai guji chubanshe. Die Version im Sibu cong-

kan führt die erste und die letze Nummernangabe der fu-Kapitel (fu jia 賦甲 und fu gui 賦癸) an, dazwi-
schen aber keine, und setzt fort mit der ersten Nummer der shi-Gedichte (shi jia 詩甲), ohne eine weitere 
zu nennen, siehe Liu chen zhu Wen xuan, 1.1A, 19.345B und 19.355B. Die Version der Liu jia 六家 gibt 
nur den Beginn der shi-Gedichte an (shi jia 詩甲) und sonst keine weitere Überschrift, siehe Liu jia zhu 
Wen xuan 19.178A (seq. 534). 

46  Wen xuan 1.1. 
47  Beispielsweise Wen xuan 7.321. 
48  Das bemerkt auch David R. Knechtges, der schreibt: „In the original thirty-juan version of the Wen xuan, 

the rhapsody section consisted of ten juan. Xiao Tong designated each juan with a cyclical sign [...] When 
Li Shan arranged the Wen xuan into sixty juan, he used numbers instead of the cyclical signs to mark the 
chapter divisions. However, he retained Xiao Tong’s original cyclical sign notations, so that it is still 
possible to determine the original chapter divisions of the text“, siehe Knechtges, Wen xuan, Bd. 1, S. 93. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Anthologien, Anthologisierung und die Sammlung Zhaoming Wen xuan 111 

enthielten demnach die ersten neun Abschnitte der fu-Gedichte (fu jia 賦甲 bis fu ren 賦壬). 
Juan 10 (bei Li Shan 19–20) enthielte den letzten Abschnitt der fu-Gedichte (fu gui 賦癸) 
und den ersten Abschnitt der shi-Gedichte (shi jia 詩甲). In juan 11–14 (bei Li Shan 21–28) 
fänden sich weitere vier Abschnitte der shi-Gedichte (shi yi 詩乙 bis shi geng 詩戊). Juan 
15 (bei Li Shan 29–30) enthielte nicht nur den sechsten Abschnitt (shi ji 詩己), sondern auch 
einen kleinen Teil des siebten Abschnitts der shi-Gedichte (shi geng 詩戊). Juan 16 (bei Li 
Shan 31–32) enthielte den Rest dieses siebten und letzten Abschnitts der shi-Gedichte und 
den ersten Teil der sao-Gedichte (sao 騷) und ab juan 17 (ab juan 33 bei Li Shan) folgten 
nach dem zweiten Teil der sao-Gedichte die Prosagenres.49  

In Li Shans Beschreibung der ursprünglichen Gliederung deutet nichts darauf hin, dass 
der letzte Abschnitt der fu-Gedichte und der erste Abschnitt der shi-Gedichte in der gleichen 
Rolle zu finden waren. Auch wäre es unnötig kompliziert, wenn juan 15 der oben beschrie-
benen Einteilung aus Texten zweier unterschiedlicher Abschnitte der shi-Gedichte bestünde. 
Daneben würden in der beschriebenen Aufteilung in den Prosagenres auffallend viele Genres 
über Kapitelgrenzen hinweg behandelt, sodass beispielsweise das Genre der Siebener (qi 七) 
in die Abschnitte „Siebener, erster Teil“ (qi shang 七上) in juan 17 und „Siebener, zweiter 
Teil“ (qi xia 七下) in juan 18 unterteilt würde. Wegen dieser Unstimmigkeiten halte ich es 
für sinnvoller, von einer ursprünglichen Aufteilung in zehn Rollen für fu-Gedichte, sieben 
Rollen für shi-Gedichte und 13 Rollen für die Prosagenres auszugehen.  

Im Vergleich zur eben beschriebenen Aufteilung der 30 Rollen ändert sich an der Auftei-
lung der fu- und der shi-Gedichte in dieser Gliederungsvariante wenig. Der neunte Abschnitt 
der fu-Gedichte erhält mit juan 9 ein eigenes, zugegeben recht kurzes juan und die Abschnitte 
der shi-Gedichte beginnen in juan 10 und enden mit juan 17. In den späteren Rollen der 
Prosasektion müssen größere Verschiebungen vorgenommen werden. Dabei gehe ich von 
zwei Annahmen aus: erstens, dass die Kompilatoren versuchten, die juan in ähnlicher Länge 
zu halten; und zweitens, dass die Kompilatoren versuchten, Werke des gleichen Genres im 
gleichen juan zu belassen, also Aufteilungen wie die oben beschriebene Trennung der Sie-
bener zu vermeiden. Wenn man diese beiden Prinzipien auf die letzten 13 juan des Wen xuan 
anwendet, erhält man folgende Struktur:50  

juan 18: sao-Gedichte (sao 騷) 
juan 19: Siebener (qi 七), Erlasse (zhao 詔), Belehnungsbescheide (ce 冊), Befehle 
(ling 令), Belehrungen (jiao 教) und Prüfungsfragen (cewen 策文)  
juan 20: Memoranden (biao 表)  
juan 21: Darreichungen (shangshu 上書), Berichte (qi 啟), Anklageschriften (tanshi 彈
事), Mitteilungen (jian 牋) und Eingaben (zouji 奏記)  
juan 22: der erste und zweite Teil der Briefe (shu 書) 
juan 23: der dritte Teil der Briefe, Zirkulationen (yi 移), Proklamationen (xi 檄*) und 
Zurückweisungen (nan 難*) 

 
49  Die Abschnittsmarker, auf die ich bei dieser Darstellung zurückgreife, finden sich übersichtlich beispiels-

weise im Inhaltsverzeichnis der Ausgabe des Shanghai guji chubanshe von 1986. 
50  Mit Sternchen sind diejenigen Genres angezeigt, die nicht in allen Ausgaben des Wen xuan eigens als 

Genre abgegrenzt sind. Eine tabellarische Aufstellung findet sich im Appendix. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in der Anthologie Wen xuan 112 

juan 24: Antworten (duiwen 對問), Scheindiskussionen (shelun 設論), ci-Gedichte (ci 
辭) und Vorworte (xu 序) 
juan 25: Eulogien (song 頌), Preisungen (zan 贊) und Mandate (fuming 符命) 
juan 26: Abhandlungen (shilun 史論) und Preisungen aus den Geschichtswerken 
(shishu zan 史述贊) 
juan 27 und 28: Aufsätze (lun 論) und Perlenschnüre (lianzhu 連珠) 
juan 29: Ermahnungen (zhen 箴), Inschriften (ming 銘), Klagen (lei 誄) und Nekrologe 
(ai 哀) 
juan 30: Epitaphe (beiwen 碑文), Grabinschriften (muzhi 墓誌), Beschreibungen (xing-
zhuang 行狀), Kondolenz- (diaowen 弔文) und Opferschriften (jiwen 祭文).  

Einiges spricht meiner Ansicht nach für diese Einteilung. Zunächst wären die Rollen in der 
hier vorgeschlagenen Aufteilung bezüglich der Anzahl der Zeichen im Schnitt etwa genauso 
homogen wie die Rollen der herkömmlichen Einteilung. Die Varianz zum Mittelwert der 
Zeichenzahl der ersten 17 Rollen ist zwar bei der herkömmlichen Einteilung geringer.51 Das 
liegt vor allem an der relativen Kürze des letzten juan der fu-Gedichte in der neuen Eintei-
lung, das mit etwa 3279 Zeichen weniger als halb so lang ist wie eine durchschnittliches juan 
der fu-Gedichte. Dafür sind aber die juan der Prosagenres in der hier vorgeschlagenen Ein-
teilung einheitlicher.52 

Zweitens ist die hier vorgeschlagene juan-Struktur leserfreundlicher als die regelmäßige 
Unterteilung des Wen xuan in 30 Rollen. Denn in dieser Einteilung sind kaum Genres in 
mehrere juan aufgespalten. Die sao-Gedichte, Siebener, Klagen und Epitaphe, die in der re-
gelmäßigen Verteilung auf 30 Rollen auf jeweils zwei Rollen verteilt würden, wären in je 
einer Rolle vereint (juan 17, 18, 29, 30). Nur die Briefe und die Aufsätze sind schlicht zu 
umfangreich für eine einzige Rolle. Sie müssen daher auch in dieser Version auf mehrere 
Rollen (juan 22–23 und 27–28) aufgeteilt werden. Diejenigen Leser, die sich nur für ein 
Genre der sao-Gedichte, Siebener, Klagen und Epitaphe interessierten, mussten nicht zwei 
Rollen zur Hand nehmen, sondern kamen lediglich mit einer Rolle aus. Anthologien gehören 
zu den Texten, die nicht unbedingt von Anfang bis Ende gelesen werden müssen. Eines der 
Hauptmerkmale des Wen xuan ist zudem, dass es seine Texte nach Genres ordnete. Die Le-
serschaft wandte sich also, wollte sie Texte bestimmter Genres versammelt sehen, unter den 
ihnen zur Verfügung stehenden Anthologien vermutlich am ehesten an das Wen xuan und 
suchte dann womöglich konkret nach bestimmten Genres. Einzelne Genres in einzelnen Rol-
len zu vereinen und nicht aufzuspalten liegt aus einer solchen Perspektive also nahe – vor 
allem, wenn man bedenkt, dass eine Aufspaltung keine Rollen „einspart“, also weder weniger 
Material verbraucht noch weniger Raum einnimmt. 

 
51  Die durchschnittliche Länge der ersten 17 juan beträgt in der herkömmlichen Einteilung 7758 Zeichen, 

die Standardabweichung 973 Zeichen und die Varianz 947235, 21. In der vorgeschlagenen Einteilung ist 
die durchschnittliche Länge dieser juan 7008, die Standardabweichung 1440 und die Varianz 207058,21. 
Für die genauen Zahlen siehe die Übersicht im Appendix. 

52  Die durchschnittliche Länge der letzten 13 juan beträgt in der herkömmlichen Einteilung 9368 Zeichen, 
die Standardabweichung 1769 Zeichen und die Varianz 3128232,86. In der vorgeschlagenen Einteilung 
ist die durchschnittliche Länge dieser juan 10232, die Standardabweichung 1734 und die Varianz 
3007770,41. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Anthologien, Anthologisierung und die Sammlung Zhaoming Wen  xuan 113 

Drittens lässt sich die vorgeschlagene formale Einteilung auch mit einer inhaltlichen 
Struktur verbinden. Shu Zhongzheng 舒衷正 schlug bereits vor, die Genres im Wen xuan 
aufgrund inhaltlicher Gesichtspunkte in sieben Gruppen zu unterteilen. Abgesehen von der 
ersten Gruppe, die Shu Zhongzheng zufolge die fu-, shi-, und sao-Gedichte sowie die Siebe-
ner umfasst, entfallen sechs Gruppen auf die Prosagenres. Dabei unterscheidet er zwischen 
(1) von Höhergestellten (an Untergebene) gerichteten Texten (ci fa zi shang 辭發自上), (2) 
Texten, in denen Untergebene sich an Höhergestellte bzw. Gleichgestellte richten (下陳情
於上之文), (3) Werken, die in der Tradition der ci- und fu-Gedichte stehen (ci fu zhi liu 辭
賦之流), (4) Lob- und Preisschriften (song zan 頌贊), (5) Werken, die sich durch ihre ana-
lytische Qualität (xi li 析理) auszeichnen, und (6) Genres, die mit Tod und Trauer in Verbin-
dung stehen.53 James R. Hightower schlug bereits einige Jahre vor dem Erscheinen von Shu 
Zhongzhengs Aufsatz seinerseits eine Gliederung der Genres im Wen xuan vor. Er orientierte 
sich an der Aufstellung der Gattungen in Xiao Tongs Vorwort und versuchte, Parallelen zwi-
schen Vorwort und Inhalt des Wen xuan herzustellen. In seiner Einteilung beschrieb er ins-
gesamt zwölf verschiedene Gruppen von Prosatexten.54 Seine Aufteilung ist zwar kleinteili-
ger als die von Shu Zhongzheng, weicht aber bei genauerem Hinsehen kaum von dessen 
Vorschlag ab: Nur bei den Mandaten überschreitet er die Grenzen der sieben von Shu Zhong-
zheng definierten Gruppen und ordnet sie nicht zu den Preisschriften, sondern zusammen mit 
den Aufsätzen aus Geschichtswerken zur Kategorie der „Essays“ aus dem Vorwort. 

Grundsätzlich entbehren solche Vorschläge einer Gruppierung der Genres nach ihrem 
Inhalt bzw. Verwendungszweck nicht gewisser Probleme. Xiao Tongs Vorwort enthält zwar 
eine Aufstellung von Genres, die allerdings, wie Hightower zeigt, stark von der aus den Dru-
cken bekannten Struktur des Wen xuan abweicht. Inwieweit das Vorwort als Orientierungs-
hilfe für den Aufbau des Werkes selbst dienen kann, ist somit fraglich. Lässt man es jedoch 
außen vor, übergeht man die wichtigste zeitgenössische Vergleichsquelle. Auch kann man 
beliebig grobe oder feine Unterteilungen zwischen den Genres anstellen, wie der Vergleich 
zwischen Hightower und Shu Zhongzheng zeigt. Zudem ist nicht klar, wie strikt die Grenzen 
zwischen den Unterteilungen tatsächlich gedacht werden sollten. David R. Knechtges bei-
spielsweise will Shu Zhongzhengs Vorschlag einer Unterteilung nicht als „absolut“ verstan-
den wissen. Vielmehr betont er die Bezüge jedes der aufgeführten Genres zum vorangegan-
genen wie nachfolgenden Genre. Grundsätzliche Kritik an Shu Zhongzhengs Einteilung übt 
er indes nicht.55 

 
53  (1) Erlasse, Belehnungsbescheide, Befehle, Belehrungen und Prüfungsfragen, (2) Memoranden, Darrei-

chungen, Berichte, Anklageschriften, Mitteilungen, Eingaben, Briefe, Zirkulationen und Proklamationen, 
(3) Antworten, Scheindiskussionen, ci-Gedichte und Vorworte, (4) Eulogien, Preisungen und Mandate, 
(5) Abhandlungen, Preisungen aus den Geschichtswerken, Aufsätze und Perlenschnüre und (6) Ermah-
nungen, Inschriften, Klagen, Nekrologe, Epitaphe, Grabinschriften, Beschreibungen, Kondolenz- und 
Opferschriften, vgl. Shu Zhongzheng 舒衷正, „Wenxin diaolong yu Xiao Xuan fen ti zhi bijiao yanjiu“ 
文心雕龍與蕭選分體之比較研究, Guoli zhengzhi daxue xuebao 8 (1963), S. 270–71. James Robert 
Hightower, der eine leicht unterschiedliche Aufstellung der Genres vornimmt, gruppiert die Genres ab 
den shu als Texte an Gleichgestellte, vgl. James Robert Hightower, „The Wen Hsüan and Genre Theory“, 
Harvard Journal of Asiatic Studies 20.3/4 (1957), S. 531–32. 

54  Vgl. Hightower, „The Wen Hsüan and Genre Theory“, S. 531–33. 
55  Vgl. Knechtges, Wen xuan, Bd.1, S. 25–27. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in der Anthologie Wen xuan 114 

Verbindet man Shu Zhongzhengs Verständnis der Genrezusammenhänge mit der hier 
vorgeschlagenen juan-Einteilung, finden sich große Entsprechungen. Sieht man darüber hin-
weg, dass die Siebener, die sowohl der Lyrik als auch der Prosa zugeordnet werden können,56 
entgegen Shu Zhongzhengs Aufstellung unter die Prosagenres fallen, ergibt sich folgende 
Gliederung. Gruppe (1) der von Höhergestellten verfassten Texte findet sich mit den Siebe-
nern in juan 19. Gruppe (2) der von Untergebenen an Höhergestellte oder Gleichgestellte 
verfassten Texte bildet juan 20–23, Gruppe (3) der Werke mit Bezug auf die Lyrik juan 24, 
Gruppe (4) der Lob- und Preisschriften juan 25, Gruppe (5) der analytischen Texte juan 26–
28 und Gruppe (6) der Todesgenres juan 29–30.  

Zusammengefasst schlage ich hier eine alternative Gliederung der ursprünglichen Ver-
sion des Wen xuan vor, die meiner Ansicht nach in mehreren Punkten vernünftiger als die 
bisherige Aufteilung ist. Erstens entspricht sie den Angaben zur Kapitelstruktur, die Li Shan 
in seinem ersten Kommentar zum Wen xuan macht, kombiniert mit der Zählweise nach Him-
melsstämmen in den Inhaltsverzeichnissen der Sibu congkan-Edition und der Li Shan-Edi-
tion des Wen xuan sowie den Abschnittsüberschriften im Kujobon Monzen. Demnach sind 
von den 30 Rollen des Wen xuan zehn Rollen fu-Gedichte und sieben Rollen shi-Gedichte, 
womit 13 Rollen auf die Prosatexte inklusive sao-Gedichte und Siebener entfallen. Zweitens 
vermeidet die Aufteilung die unnötige Aufspaltung der Werke desselben Genres in unter-
schiedliche Rollen, die die Handhabung der Sammlung erschwert. Zu diesen formalen Argu-
menten kommt schließlich drittens, dass die vorgeschlagene Gliederung auch einer inhaltli-
chen Aufteilung der Prosatexte in sechs Untergruppen entspricht, die von Shu Zhongzheng 
bereits unabhängig von diesen formalen Gesichtspunkten anhand von inhaltlichen Kriterien 
entwickelt wurde. Diese generellen Überlegungen zu Aufbau und Gliederung des Wen xuan 
durch die Kompilatoren um Xiao Tong bilden die Grundlage, auf der die Kompilationsent-
scheidungen innerhalb der Einzelgenres betrachtet werden sollen. Sie sind Gegenstand der 
folgenden Abschnitte. 

3.2 Kompilationsentscheidungen im Wen xuan 

Die Kompilatoren des Wen xuan erstellten ihr Werk in einer Epoche, in der Anthologien im 
chinesischen Raum eine neue Blüte erreichten. Sie konnten eine Reihe an älteren und zeitge-
nössischen Vorbildern konsultieren und trafen doch eigene Entscheidungen in Bezug auf 
Auswahl, Bearbeitung und Präsentation ihres Materials. Dies zeigt sich nicht nur an der Ge-
samtaufteilung des Wen xuan, die Thema des letzten Abschnitts war. Auch bei der Kompila-
tion der Texte innerhalb der einzelnen Genres legten sich die Kompilatoren fest. Auf vier 
konkrete Bereiche möchte ich im Folgenden eingehen. Erstens trafen die Kompilatoren Ent-
scheidungen in Bezug auf die Frage, welche Texte sie ins Wen xuan aufnahmen und welche 
nicht. Zweitens trafen sie Entscheidungen im Hinblick darauf, wie sie die Texte in der 

 
56  Die Siebener sind zwar formal mit dem Genre der fu-Gedichte verwandt, thematisch ähneln sie allerdings 

Reden von Beratern, die ihren Herrscher von einer Sache überzeugen wollen, vgl. Knechtges, „Qi 七 
(Sevens genre)“, in: Knechtges und Chang (Hrsg.), Ancient and Early Medieval Chinese Literature, S. 
726–28. Möglicherweise positionierten sie die Kompilatoren gerade deswegen die Siebener als Binde-
glied zwischen den Genres der Lyrik und der Prosa. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Kompilationsentscheidungen im Wen xuan 
 

115 

Anthologie präsentierten. Das betrifft zum einen ihre Anordnung, zum anderen aber auch den 
Rahmen, den sie jedem einzelnen der Texte gaben. Schließlich trafen sie Entscheidungen in 
Bezug darauf, welche Version eines Textes sie aufnahmen und inwieweit sie ihn für die Auf-
nahme bearbeiteten.  

Die Auswahl der Briefe 
Die Frage nach der Auswahl der Briefe des Wen xuan steht in engem Zusammenhang mit der 
Erforschung der Entstehungsgeschichte der Sammlung. Der Auswahlprozess ist durch drei 
Faktoren bedingt: Erstens durch die Quellen, die den Kompilatoren zur Verfügung standen, 
zweitens durch die Werke, die sie sich bei der Zusammenstellung zum Vorbild nahmen und 
drittens durch die Auswahlkriterien, die sie an ihr Quellenmaterial anlegten. 

Es gibt verschiedene Ansätze, die zu erklären versuchen, anhand welcher Quellen das 
Wen xuan kompiliert wurde. Xiao Tongs Vorwort ist bei der Beantwortung dieser Frage keine 
Hilfe. Er äußert sich zwar vage zu den Auswahlprinzipien und der Struktur des Werkes und 
bemerkt, dass man beim gegenwärtigen Überfluss der Texte, „wolle man auch seine Anstren-
gungen verdoppeln, wohl seine Schwierigkeiten haben werde, den größeren Teil [zu lesen]“ 
(蓋欲兼功太半，難矣), verliert aber kein Wort über das konkrete Quellenmaterial.57 Liu 
Liang 劉良 der Fünf Untertanen gibt jedoch an einer Stelle einen interessanten Hinweis. Im 
Abschnitt zu „Widmungen und Antworten“ (Zeng da 贈答) listet das Wen xuan ein Antwort-
gedicht von Zhang Hua 張華 (232–300 n. Chr.) an He Shao 何劭 (236–301 n. Chr.). Die 
Widmung von He Shao, die zeitlich vor der Antwort entstanden war, findet sich erst im An-
schluss an das Antwortgedicht. Xiao Tongs Aussagen bezüglich der Anordnung der Texte 
zufolge wäre die Widmung allerdings chronologisch vor der Antwort zu erwarten.58 Liu  
Liang kommentiert Autor- und Titelangabe des Antwortgedichts von Zhang Hua:  

Das [Zhang] Hua gewidmete Gedicht ist das Gedicht nach diesem hier. In der Form 
von Widmung und Antwort sollte das Widmungsgedicht als erstes stehen. Die Tatsa-
che, dass hier nun die Antwort zuerst steht, beruht wohl auf einer Kompilation frühe-
rer Würdiger und wurde im Anschluss nicht mehr korrigiert.59  

贈華詩，則此詩之下是也。贈荅之體，則贈詩當為先。今以荅為先者，蓋依前
賢所編，不復追改也。 

Liu Liang geht also davon aus, dass die Kompilatoren des Wen xuan in der Anordnung der 
beiden Texte den Fehler einer früheren Zusammenstellung der Gedichte von Zhang Hua und 
He Shao übernahmen. Es besteht natürlich genauso gut die Möglichkeit, dass sie diese Un-
genauigkeit selbst zu verantworten haben. Doch folgt man Liu Liangs Kommentar, dann 
wählten die Kompilatoren die Texte nicht alle einzeln aus, wie man vermuten könnte. 

 
57  Wen xuan, „Wen xuan xu“, S. 2. Xiao Tong spricht dort von einer Auswahl der „Blüten“ (ying 英), „ele-

gantem Stil“ (han zao 翰藻) und „tiefgründigem Inhalt“ (shen si 沈思) als Kriterien. Siehe zu diesem 
Zitat auch die Überlegungen zur Zielsetzung des Wen xuan auf S. 104–06. Die Geschichtswerke Liang 
shu und Nan shi und die Wen xuan-Kommentatoren Li Shan und Lu Shanjing 陸善經 (fl. 742–758 n. 
Chr.) äußern sich auch nicht zu dieser Frage. 

58  Xiao Tong schreibt in seinem Vorwort von einer „Anordnung nach zeitlicher Abfolge“ (以時代相次), 
Wen xuan „Wen xuan xu“, S. 3. 

59  Liu chen zhu Wen xuan, S. 447A. Eigene Interpunktion. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in der Anthologie Wen xuan 116 

Stattdessen bezogen sie sich auch auf bereits existente Sammelwerke „früherer Würdiger“ 
(qian xian 前賢). Welche Texte Liu Liang sich darunter vorstellt, spezifiziert er allerdings 
nicht. 

Zhu Yizun 朱彜尊 (1629–1709) postuliert die Existenz einer Vorstufe zum Wen xuan. Er 
schreibt in seinen Lesenotizen zu Xu Lings 徐陵 (507–583 n. Chr.) Sammlung Yutai xinyong 
玉臺新詠: 

Als das Zhaoming Wen xuan zu Anfang entstand, hatte es dem Hörensagen nach tau-
send Rollen. Dann ließ man das wuchernde Unkraut darin beiseite und sammelte die 
reinen Blüten und so existieren noch dreißig Rollen.60  

昭明文選初成，聞有千卷。既而略其蕪穢，集其清英，存三十卷。  

Das Wen xuan entstand Zhu Yizun zufolge also in einem zweistufigen Prozess. Zunächst 
stellte man eine sehr umfangreiche Vorauswahl zusammen, um diese dann auf eine finale 
Version von 30 Rollen zu reduzieren.  

Wang Liqun erhebt jedoch berechtigte Zweifel an dieser These. Erstens sei Zhu Yizuns 
Bemerkung eine merkwürdige Kombination aus unterschiedlichen Zitaten. Sie sei aus Ver-
satzstücken aus Xiao Tongs Vorwort zum Wen xuan und einer kommentierten Quellenliste 
des Song-zeitlichen phonologischen Textes Yun bu 韻補 von Wu Yu 吳棫 (fl. 1118 n. Chr.) 
zusammengesetzt. Dort ist unter anderem ein Werk namens Lei wen 類文 aufgeführt.61 Wu 
Yu notiert in seinen Anmerkungen zum Lei wen mit gewisser Skepsis, dass manche der Mei-
nung seien, diese Sammlung sei die Basis für das Wen xuan gewesen. Die von ihm zitierte 
Version dieses Lei wen wurde allerdings erst in der Song-Zeit kompiliert. Außerdem ist in 
frühen Bibliothekskatalogen kein Werk mit dem Titel Lei wen verzeichnet.62 Wang Liqun 
selbst versucht zu belegen, dass das Wen xuan sich an früheren Werksammlungen bediente. 
Damit stellt er sich in eine Reihe mit Okamura Shigeru 岡村繁, der ebenfalls der Meinung 
ist, dass das Heranziehen früherer Sammelwerke bei Liang-zeitlichen Kompilatoren be-
währte Praxis war.63 Während Okamura Shigeru in seiner Argumentation auf die Entstehung 
anderer Werke der Wei-, Jin- und Nanbeichao-Zeit zurückgreift, versucht Wang Liqun aller-
dings, seine Hypothese aus dem Text des Wen xuan selbst sowie aus den Kommentaren von 
Li Shan heraus zu belegen. Zwar liefert keines seiner Argumente einen definitiven Beweis 
für seine Annahme, aber sie zeichnen ein Gesamtbild, das stark darauf hindeutet, dass das 

 
60  „Hinter das Yutai xinyong geschrieben“ (書玉臺新詠後), Pu shuting quan ji 52.3B–4A. 
61  Als Kommentar zum Eintrag „Lei wen“ steht im Yun bu: „Dieses Buch hatte ursprünglich zehn (wohl 

eine Fehlschreibung für 1000) juan. Manche sagen, dass es das ist, was der Zhaoming-Kronprinz der 
Liang zusammenstellte, als er das Wen xuan verfasste. Heute sind nur 30 juan erhalten. Es wurde von 
Han Gu aus Taonei in unserer Dynastie kompiliert“ (此書本十卷。或云：梁昭明太子作文選時所集，
今存止三十卷。本朝陶內翰穀所編), siehe im Abschnitt „Shu mu“ 書目 in Wu Yus 吳棫 Yun bu 韻補, 
Yun bu, „Shu mu“, S. 5A. 

62  Siehe Wang Liqun, Wen xuan cheng shu yanjiu, S. 24–28. 
63  Okamura Shigeru zeigt, dass die Kompilatoren des Wen xuan auf Exzerptsammlungen (ji chao 集鈔), wie 

sie von Shen Yue oder auch Qiu Chi zusammengestellt wurden, und auf die von Xiao Tong und Liu 
Xiaochuo kompilierte Sammlung Shi yuan ying hua 詩苑英華 zurückgegriffen haben könnten, siehe 
Okamura Shigeru 岡村繁 und Liu Yufei 劉玉飛 (Übers.), „Wen xuan bianzuan de shiji qingkuang yu 
chengshu chuqi suo shou dao de pingjia“《文選》編纂的實際情況與成書初期所受到的評價, in: Yu 
Shaochu und Xu Yimin (Hrsg.), Zhongwai xuezhe Wen xuan xue lunji, S. 1046–74. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Kompilationsentscheidungen im Wen xuan 
 

117 

Wen xuan sich tatsächlich zumindest in Teilen an früheren Sammelwerken bediente, anstatt 
für jeden Einzeltext individuelle Werksammlungen der Autoren zu konsultieren. 

Zwar gilt es diese Ergebnisse zu berücksichtigen. Doch ich halte es für unwahrscheinlich, 
dass sich die Kompilatoren des Wen xuan ausschließlich an früheren Sammlungen bedienten. 
Denn bereits in Bezug auf das Genre der Briefe, das nur einen kleinen Teil des Wen xuan 
ausmacht, kommen mehrere Gruppen von Quellen in Betracht. Dazu zählen Geschichtswerke 
und ihre Kommentare, deren Quellen und individuelle Werksammlungen der Autoren. Au-
ßerdem ist bekannt, dass auf den Büchermärkten der Liang-Dynastie bekannte Texte als Ein-
zelwerke kursierten.64 In manchen Fällen lässt sich feststellen, dass die Kompilatoren des 
Wen xuan eine bestimmte Version eines Briefes einer anderen vorzogen. Damit ist jedoch 
nicht gesagt, dass sich das Wen xuan genau an dem Werk bediente, das diese Version des 
Briefes heute überliefert. Genauso ist möglich, dass beide Texte auf dieselbe Quelle zurück-
griffen oder dass zwischen ihnen noch eine Kette an Zwischenüberlieferungen lag.65 Natür-
lich ist außerdem nicht auszuschließen, dass die Kompilatoren des Wen xuan sich, soweit 
ihnen das möglich war, nicht nur auf eine einzelne Textedition stützten, sondern mehrere 
Versionen von Einzelwerken miteinander verglichen und eine eigene Version des Textes er-
stellten.  

Der Bibliothekskatalog des Sui shu lässt auf einen umfangreichen Bestand an Briefsamm-
lungen schließen, der den Kompilatoren zur Verfügung stand. Abseits umfangreicher Antho-
logien, die mehrere Literaturgattungen umfassten, listet er auch drei kleinere Werke, die sich 
konkret auf das Sammeln von Werken des Genres shu konzentrierten.66 Zunächst wird ein in 
der Jin-Dynastie kompiliertes Shu ji 書集 (Werke des Briefgenres) in 88 Rollen genannt, das 
in der Liang-Dynastie in 80 Rollen bestanden haben soll. Außerdem wird ein Shu lin 書林 
(Wald der Briefe) in zehn Rollen erwähnt, über dessen Kompilator und Existenz in der Liang-
Dynastie keine Angaben gemacht werden, und eine Sammlung Za yi shu 雜逸書 (Vermischte 
entfallene Briefe)67 in sechs Rollen, die in der Liang-Dynastie noch in 22 Rollen existiert 
haben soll. Im Kommentar des Katalogs werden acht weitere Werke in insgesamt 54 Rollen 
genannt, die in der Liang-Dynastie noch Bestand hatten, aber bereits als verloren gekenn-
zeichnet sind. Darunter befinden sich Sammlungen von Briefen von Einzelpersonen, eine 
Sammlung von Briefen einer Familie und Sammlungen von Briefen aus bestimmten Dynas-
tien. Ihre Titel lassen zwar nicht immer zweifelsfrei darauf schließen, dass es sich um (reine) 
Sammlungen des Genres shu handelte. So wird in manchen Titeln beispielsweise von „Noti-
zen“ (bi 筆) und in anderen von „Texten“ (wen 文) gesprochen. Doch ihre Aufführung im 
Kommentar direkt nach den oben genannten drei Werken legt nahe, dass wenigstens der 

 
64  Siehe Tian Xiaofei, Beacon Fire and Shooting Star, S. 85. 
65  Ein klarer Fall ist beispielsweise Sima Qians „Brief an Ren An“, bei dem sich mit Sicherheit sagen lässt, 

dass die ins Wen xuan aufgenommene Version nicht aus dem Han ji stammt, sondern, wenn sie nicht 
direkt auf das Han shu zurückgeht, die Kompilatoren auf eine dem Han shu sehr ähnliche Version zuge-
griffen haben müssen. 

66  Da der Abschnitt der umfassenden Sammelwerke (zongji) des Katalogs nach Genres geordnet ist, kann 
man davon ausgehen, dass mit dem Begriff shu hier tatsächlich Briefe und nicht gesammelte Schriften 
gemeint sind.  

67  Dieser Titel würde darauf hindeuten, dass hier Briefe gesammelt wurden, die nicht in größeren Werken, 
vielleicht den Dynastiegeschichten, aufgezeichnet wurden. Der Titel könnte aber auch „Vermischte ver-
lorene Briefe“ bedeuten und eine Sammlung verloren geglaubter Texte sein. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in der Anthologie Wen xuan 118 

Autor des Bibliothekskatalogs sie als solche verstand.68 Während der Liang-Dynastie exis-
tierten neben umfassenden Sammelwerken also auch genrespezifische Briefsammlungen. 
Man kann daher davon ausgehen, dass auch in der Bibliothek in Xiao Tongs Ostpalast die 
Kompilatoren auf solche Zusammenstellungen zurückgreifen konnten. Was genau diese 
Sammelwerke enthielten, ist jedoch weitestgehend unklar. Nur fünf konkrete Briefautoren 
lassen sich in der Aufstellung des Sui shu ausmachen: Ying Qu, Cai Mo 蔡謨 (281–356 n. 
Chr.) und Ge Hong 葛洪 (283–343 n. Chr.), die anscheinend jeweils ihre eigene Werksamm-
lung Cai situ shu 蔡司徒書 und Baopu jun shu 抱朴君書 kompilierten, und Wang Zhen’e 
王鎮惡 und Liu Tan 劉惔, zwischen denen ein Briefwechsel unter dem Titel Jin Zuo jiangjun 
Wang Zhen’e yu Liu Danyang shu 晉左將軍王鎮惡與劉丹陽書 (Briefe zwischen dem Ge-
neral zur Linken der Jin-Dynastie Wang Zhen’e und Liu Danyang)69 in einer Rolle genannt 
ist. Ying Qu ist im Wen xuan mit vier Briefen vertreten. Von den anderen vier Männern 
finden sich in der Anthologie dagegen keine Werke.70 Von den fünf identifizierbaren Autoren 
der uns bekannten Briefsammlungen der Liang-Dynastie ist also lediglich einer in der Aus-
wahl des Wen xuan vertreten. Der Katalog des Sui shu zeigt damit einerseits, dass es neben 
umfassenden Sammelwerken auch kleinere Briefsammlungen sowie Autoren gab, die beson-
ders für ihre Texte dieser Gattung bekannt waren. Er zeigt aber auch, dass es zwischen der 
Autorenauswahl, die das Wen xuan in Bezug auf die Briefe traf, und der Gruppe an Briefau-
toren, die aus dem Katalog identifizierbar sind, nur eine einzige Überschneidung gibt. 

Eine ergiebigere Quelle für die Namen berühmter Briefautoren stellen literaturkritische 
Werke des chinesischen Frühmittelalters dar, im Besonderen Cao Pis Dian lun und Liu Xies 
劉勰 (ca. 465–532 n. Chr.) Wenxin diaolong 文心雕龍 (ca. 515 n. Chr.).71 Das Dian lun ist 
der früheste (erhaltene) kritische Text, der sich über Briefe als Genre äußert. In seiner Eva-
luation literarischer Gattungen stellt Cao Pi fest, dass „Briefe und Aufsätze Struktur haben 
sollen“ (shu lun yi li 書論宜理), und er erwähnt zwei konkrete Dichter: „Chen Lins und Ruan 
Yus Briefe und Memoranden sind die, die gegenwärtig herausragen“ (琳瑀之章表書記，今
之雋也).72 Sowohl Chen Lin als auch Ruan Yu sind im Wen xuan mit Briefen vertreten. 
Weitere Namen nennt Liu Xies Wenxin diaolong. Liu Xie listet in seinem Kapitel „Schriftlich 

 
68  Sui shu 35.1089. 
69  Dem Titel nach zu schließen könnte es sich hier auch lediglich um die Briefe von Wang Zhen’e an Liu 

Tan handeln. Wäre das der Fall, würde sich das Werk aber wahrscheinlich im Katalog des Sui shu unter 
den Sammlungen individueller Autoren und nicht den Sammelwerken befinden. 

70  Von Wang Zhen’e ist kein einziger Text überliefert, von Liu Tan nur zwei Fragmente, keines davon ein 
Brief. Von Ge Hong sind zwar einige Texte erhalten, darunter jedoch auch keine Briefe. Lediglich von 
Cai Mo sind vier shu bekannt, von denen drei in Auszügen im Taiping yulan und Yiwen leiju und einer, 
möglicherweise vollständig, im Jin shu überliefert sind. Siehe dazu die Textsammlungen von Cai Mo, 
Liu Tan und Ge Hong in Quan Jin wen 114.2109-1–2110-2, 131.2212-1–2212-2 und 116.2124-2–2129-
2. 

71  Weder Lu Jis 陸機 (261–303 n. Chr.) Wen fu 文賦 (Fu-Gedicht über die Literatur) noch Yan Zhituis 顏
之推 (531–591 n. Chr.) Kapitel über „Texte“ (Wen zhang 文章) seiner Yanshi jiaxun 顏氏家訓 äußern 
sich über konkrete Brieftexte oder Briefautoren, vgl. Antje Richter, Letters and Epistolary Culture in 
Early Medieval China, S. 49–52, Yan shi jia xun ji jie 顏氏家訓集解, S. 221–79 und Ssu-Yü Teng 
(Übers.), Family Instructions for the Yen clan: Yen-shih chia-hsün, Leiden, 1968, S. 85–107. 

72  Siehe Wen xuan 52.2271 und Antje Richter, Letters and Epistolary Culture in Early Medieval China, S. 
45–47. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Kompilationsentscheidungen im Wen xuan 
 

119 

Festgehaltenes“ („Shu ji“ 書記)73 im Rahmen seiner Besprechung des Genres der Briefe 
(shu) elf Einzelbriefe und sechs weitere Briefautoren. Von den erwähnten Einzelbriefen stim-
men drei mit großer Sicherheit mit den Briefen im Wen xuan überein. Das sind Sima Qians 
„Brief an Ren An“, Yang Yuns „Brief an Sun Huizong“ und Zhao Zhis 趙至 (gest. 282 n. 
Chr.) „Brief an Xi Maoqi“. Nicht ins Wen xuan aufgenommen wurden Yang Xiongs 揚雄 
„Antwortbrief an Liu Xin“ („Da Liu Xin shu“ 荅劉歆書) und ein Brief von Dongfang Shuo 
東方朔 (fl. 140–130 v. Chr.) an einen gewissen Gongsun 公孫, möglicherweise Gongsun 
Hong, sowie fünf Einzelbriefe, die im Zuozhuan 左傳 und im Liji erscheinen.74 Unklarheit 
besteht in Bezug auf Xi Kangs Brief über das „Trennen der Freundschaft“ (jue jiao shu 絕交
書). Hier könnten sein „Brief an Shan Tao“, der Brief an Lü Zhangdi („Yu Lü Zhangdi jue 
jiao shu“ 與呂長悌絕交書) oder auch beide gemeint sein. Zusätzlich erwähnt das Wenxin 
diaolong die Namen von sechs Briefautoren, von denen drei (Ruan Yu, Kong Rong und Ying 
Qu) auch im Wen xuan mit Briefen vertreten sind, drei jedoch nicht (Cui Yuan 崔瑗, Chen 
Zun 陳遵 und Mi Heng 禰衡).75 Auch zwischen den Briefautoren und Brieftexten, die im 
Wenxin diaolong erwähnt sind, finden sich also Überschneidungen – größer sind allerdings 
die Abweichungen. Der Vergleich mit literaturkritischen Werken weist also, wie schon der 
Abgleich mit dem Bibliothekskatalog des Sui shu, auf ein sehr diverses Feld an namhaften 
Briefen und Briefautoren im chinesischen Frühmittelalter hin. Ein Konsens im Hinblick auf 
ihre Bewertung lässt sich daraus nicht konstruieren. Ebenso wenig ist eine Traditionslinie in 
Bezug auf die Einschätzung von Briefen und ihren Autoren zu erkennen, in die sich das Wen 
xuan stellen ließe.  

Neben Quellen und möglichen Vorbildern der Sammlung sind die Auswahlkriterien ein 
dritter Faktor, der die Kompilatoren in ihrer Zusammenstellung des Wen xuan leitete. Diese 
Frage erfuhr in der Sekundärliteratur bisher besondere Aufmerksamkeit. Das Vorwort zum 
Wen xuan gibt erste Hinweise auf ihre Beantwortung. Zunächst schloss Xiao Tong darin die 
Klassiker (jing 經), philosophische Werke (zi 子) sowie Historiographisches und die Aussa-
gen berühmter Strategen oder Staatsmänner (shi 史) aus. Übrig blieben damit Werke, die der 
vierten Kategorie von schriftlich festgehaltenen Texten zuzuordnen waren, der Kategorie der 
„schönen Literatur“ (ji 集).76 Zweitens sollten die aufgenommenen Texte zwei Kriterien er-
füllen: Sie mussten sich durch „tiefgründigen Inhalt“ (shen si 沈思) und einen „eleganten 
Stil“ (han zao 翰藻) auszeichnen und durften durch die Aufnahme nicht aus einem größeren 
Werkzusammenhang gerissen werden (豈可重以芟夷，加之剪截).77 Nicht explizit formu-
liert ist ein zeitlicher Rahmen der Textauswahl. Xiao Tong lässt die Anthologie in seinem 
Vorwort bei den Texten der Zhou- und Han-Dynastien (自姬漢以來) beginnen, gibt jedoch 

 
73  Zu dieser Übersetzung der Kapitelüberschrift, die Briefe miteinschließt, aber darüber hinaus noch Genres 

umfasst „that are distinguished not so much by textual properties as by the fact that they necessarily exist 
in written form“, siehe Antje Richter, Letters and Epistolary Culture in Early Medieval China, S. 49–52. 

74  Yang Xiongs Brief ist in den Fangyan 方言, in der Sammlung Gu wen yuan 古文苑 und in Abschnitt 85 
des Yiwen leiju überliefert, siehe Quan Han wen 52.410-2–411-2. 

75  Vgl. Antje Richter, Letters and Epistolary Culture in Early Medieval China, S. 55–59. 
76  Vgl. David R. Knechtges, „Culling the Weeds and Selecting Prime Blossoms“, S. 214–15. 
77  Wen xuan, „Wen xuan xu“, S. 2–3. Die entsprechenden Passagen aus Xiao Tongs Vorwort sind beispiels-

weise übersetzt in Knechtges, Wen xuan, Bd. 1, S. 87–91. In Bezug auf die Forderung, dass Texte nicht 
aus einem größeren Zusammenhang gerissen werden sollten, fragt Xiao Tong rhetorisch: „wie könnte 
man sie zusammenkürzen oder zurechtschneiden?“ (豈可重以芟夷，加之剪截). 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in der Anthologie Wen xuan 120 

nicht das Ende der Sammlungsbemühungen an. Ein natürlicher Endpunkt ist das Jahr der 
Fertigstellung der Anthologie, das allerdings umstritten ist.78 Viele der im Wen xuan enthal-
tenen Texte lassen sich nicht genau datieren. Die jüngsten stammen von Liu Jun 劉峻 (462–
521 n. Chr.), Xu Fei 徐悱 (ca. 494–524 n. Chr.) und Lu Chui und entstanden alle vor 520 n. 
Chr.79 

Während zumindest die obere Grenze des zeitlichen Rahmens also relativ exakt bestimm-
bar ist, stellen Xiao Tongs qualitative Anforderungen an die Texte die Forschung vor größere 
Herausforderungen. Möchte man diese Kriterien auf ihre Einhaltung überprüfen, stößt man 
auf verschiedene methodische Probleme. Denn der Textfundus, aus dem die Kompilatoren 
ihre Texte wählten, ist nicht bekannt. Wir wissen nicht, welche Texte den Kompilatoren in 
der Bibliothek des Ostpalasts zur Verfügung standen. Während diejenigen Texte, die ins Wen 
xuan aufgenommen wurden, noch existieren, ist ein weit größerer Teil verloren. Daher ist es 
nicht möglich, die von Xiao Tong postulierten Auswahlprinzipien ex negativo zu prüfen. Es 
stellt sich außerdem die Frage, inwieweit tatsächlich jeder der im Wen xuan aufgenommenen 
Texte das von Xiao Tong im Vorwort formulierte Verständnis erfüllt. James Robert Highto-
wer zeigte durch einen Abgleich der im Vorwort genannten Genres mit den tatsächlich in der 
Sammlung enthaltenen Gattungen bereits beträchtliche Abweichungen zwischen den beiden 
Gruppen auf.80 Geht man davon aus, dass Xiao Tong nicht jeden einzelnen Text persönlich 
auswählte, kann es durchaus Unterschiede zwischen seinen qualitativen Auswahlkriterien 
und denjenigen Eigenschaften geben, die er selbst solchen Texten zugeschrieben hätte, die 
die Qualitätskontrolle der Kompilatoren des Wen xuan erfolgreich durchliefen. Dazu kommt 
schließlich noch ein weit grundlegenderes Problem: Wie bereits gezeigt ist das Wen xuan in 
seiner heutigen Form das Ergebnis editorischer Eingriffe. Das gleiche trifft möglicherweise 
auch auf das Vorwort zu. Dies könnte bedeuten, dass ursprünglich Sammlung und Vorwort 
perfekt aufeinander abgestimmt waren, ohne dass es heute noch erkennbar wäre – wir aber 
genauso wenig das Ausmaß der möglichen Änderung abschätzen können. All dies macht eine 
Überprüfung der Inhalte des Wen xuan anhand der im Vorwort aufgestellten qualitativen 
Merkmale nicht grundsätzlich unmöglich. Doch die Ergebnisse, die sich aus einer solchen 
Analyse ziehen lassen, stehen auf tönernen Füßen.81 

Die Anordnung der Briefe  
Auch im Hinblick auf die Anordnung fällten die Kompilatoren des Wen xuan Entscheidun-
gen, die die Leser in der Wahrnehmung der Texte der Anthologie beeinflussten. Die dreistu-
fige Gliederung des Wen xuan stellt Xiao Tong im Vorwort vor. Zunächst sind die Genres (ti 

 
78  Tatsächlich enthält das Wen xuan nur sehr wenige Texte, die vor der Han-Zeit entstanden, beispielsweise 

die fu-Gedichte von Song Yu 宋玉 (ca. 319–298 v. Chr.). Zur Frage der Entstehungszeit des Wen xuan 
siehe S. 103–04. 

79  Siehe Wang Liqun, Wen xuan cheng shu yanjiu, S. 150–52. 
80  Siehe Hightower „The Wen xuan and Genre Theory“, S. 530–33. 
81  Ein weiterer Faktor, der die Auswahl der Texte im Wen xuan beeinflusste, war sicherlich ihre Genrezu-

gehörigkeit. Es lässt sich jedoch nicht feststellen, ob die Kompilatoren bei der Textauslese bereits ein 
konkretes Genrekonstrukt im Sinn hatten oder die Texte zuerst gewählt und im Anschluss nach Genres 
klassifiziert wurden. Wahrscheinlich ist auch hier eine Kombination der beiden Herangehensweisen. Da 
diese Frage im Falle des Wen xuan eng mit der Thematik der Textanordnung verknüpft ist, soll sie im 
nächsten Abschnitt behandelt werden. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Kompilationsentscheidungen im Wen xuan 
 

121 

體) nach Kategorie (hui 彙) geordnet.82 Die zwei ersten Gattungen, fu und shi, die mehr als 
die Hälfte der Kapitel des Wen xuan einnehmen, sind darüber hinaus in thematische Unter-
kategorien (lei 類) aufgeteilt. Als Grund dafür gibt Xiao Tong ihre Uneinheitlichkeit (bu yi 
不一) an. Das dritte Ordnungsprinzip innerhalb der Genres bzw. ihrer Unterkategorien ist die 
zeitliche Abfolge (shi dai 時代).83 Die genaue Anzahl der Genres variiert zwischen den ver-
schiedenen Editionen. In den meisten überlieferten Texten des Wen xuan sind insgesamt 37 
Abschnitte mit ihrer Genrebezeichnung überschrieben.84 Wahrscheinlich ist jedoch, dass die 
Sammlung ursprünglich 39 Genres umfasste und die Kategorien der Zirkulationen (yi 移) 
und Zurückweisungen (nan 難) in der Überlieferung verloren gingen.85 Xiao Tongs Prinzip 
der chronologischen Anordnung spricht allerdings dafür, dass bereits in der ursprünglichen 
Edition des Wen xuan diese beiden Zwischenüberschriften bestanden. Denn fehlten sie, gäbe 
es größere zeitliche Sprünge innerhalb der Anordnung der Texte. Nimmt man an, dass die 
Texte der Zirkulationen als Teil der Briefe (shu) und die Zurückweisungen als Teil der Pro-
klamationen (xi) zu werten sind, dann würden die Texte des Han-zeitlichen Dichters Sima 
Xiangru 司馬相如 (179–117 v. Chr.) hinter Texte von Zhong Hui 鍾會 (225–264 n. Chr.) 
und Kong Zhigui 孔稚珪 (447–501 n. Chr.) aus der Jin- bzw. der Südlichen Qi-Dynastie 
geordnet. Versteht man Sima Xiangru dagegen als den ersten Autor innerhalb der Genres der 
Zirkulationen und Zurückweisungen, wird die zeitliche Anordnung eingehalten, die Xiao 
Tongs Vorwort postuliert.86 

Die Entscheidung, die Inhalte einer Anthologie in einer bestimmten Art und Weise anzu-
ordnen, ist bedeutsam. Denn sie lenkt die Wahrnehmung der Texte durch die Leser in drei-
erlei Hinsicht. Die Anordnung schafft eine Hierarchie unter den Inhalten, regt zu ihrer 

 
82  Der Begriff ti 體 bedeutet hier wohl weniger „Stil“, wie es im Bereich der Literatur oft verwendet wird, 

sondern bezieht sich eher auf die strukturellen Aspekte eines Werkes, die es einem gewissen Genre zu-
weisen. 

83  Wen xuan, „Wen xuan xu“, S. 3. 
84  Li Shans Erläuterungen zu Überschriften werden üblicherweise als Beleg dafür gelesen, dass die Über-

schriften bereits in der ihm vorliegenden Edition bestanden. Kommentare zu den Überschriften „fu-Ge-
dichte, Teil 1“ (Fu jia 賦甲), „Memoranden, Teil 1“ (Biao shang 表上), der Zwischenüberschrift „Haupt-
städte, Teil 2“ (Jing du zhong 京都中 ) oder „Yuefu, Teil 1“ (Yuefu shang 樂府上) finden sich 
beispielsweise in Wen xuan 1.1, 2.93, 27.1277 und 37.1667. 

85  Möglicherweise wurden diese beiden Überschriften von Kopisten und Editoren späterer Versionen des 
Wen xuan übersehen, weil sie recht kurz sind und nicht am Anfang, sondern in der Mitte einer Rolle 
standen. Zudem umfassten die betreffenden Abschnitte nur ein bzw. zwei Texte und waren damit selbst 
verhältnismäßig kurz. 

86  Auch die Edition des Shanghai guji chubanshe unterteilt in 37 Genres. Für eine Übersicht zu den unter-
schiedlichen Positionen zur Anzahl der Genres im Wen xuan und ihre jeweiligen Vertreter in der chine-
sischsprachigen Sinologie siehe die drei Artikel von Lizhi 力之, „Wen xuan fen wenti wei sanshiqi lei 
shuo bianzheng. Wen xuan fenti san zhong shuo lunheng zhi yi“《文選》分文體为三十七類說辨正—
—《文選》分體三種說論衡之一, Guangxi shifan daxue xuebao (Zhexue shehui kexue ban) 49.6 
(2013), S. 70–76, „Wen xuan fen wenti wei sanshiba lei shuo bianzheng. Wen xuan fenti san zhong shuo 
lunheng zhi er“《文選》分文體为三十八類說辨正——《文選》分體三種說論衡之二, Sichuan 
shifan daxue xuebao (Shehui kexue ban) 40.5 (2013), S. 111–18, und „Guanyu Wen xuan fen ti sanshijiu 
lei shuo yu qi yanjiu fangfa wenti. Wen xuan fen ti san zhong shuo lunheng zhi san“ 關於《文選》分體
之三十九類說與其研究方法問題——《〈文選〉分體三種說論衡》之三, Zhongshan daxue xuebao 
(Shehui kexue ban) 54.6 (2014), S. 1–10. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in der Anthologie Wen xuan 122 

vergleichenden Betrachtung an, und sie lässt auf die inhaltliche Ausrichtung und Kompilati-
onsabsicht der Sammlung schließen. 

Bereits die Anordnung an sich stellt eine Hierarchie unter den Inhalten her. Im Wen xuan 
verläuft diese von den prestigeträchtigen lyrischen Gattungen, die im Falle der fu-Dichtung 
außerdem eine enge Verbindung zum Herrscher aufweisen, hin zu solchen Genres, die stärker 
dem alltäglichen Gebrauch zuzuordnen sind. Diese Priorisierung zeigt sich in grundlegender 
Weise im Vorwort zum Wen xuan, das unterschiedliche Schwerpunkte auf die verschiedenen 
Genres legt. Fu-, shi-und sao-Dichtung werden dort ausführlich behandelt und mit dem 
Shijing und Qu Yuans Chu ci 楚辭 (Lieder des Südens) in Verbindung gebracht, die als die 
fundamentalen Werke der chinesischen Dichtung gelten. Gleich zu Beginn des Vorworts ord-
net Xiao Tong ihre Entstehung in einen Abriss zur chinesischen Literaturgeschichte ein. Die 
Erfindung von wen 文, Schrift oder Kultur, nennt er in einem Atemzug mit dem Beginn der 
chinesischen Zivilisation. Der legendäre Herrscher Fuxi 伏羲 soll als erster die Linien der 
Acht Trigramme (ba gua 八卦) gezogen haben. Damit nahm die Schrift (shuqi 書契) ihren 
Anfang. Um im Anschluss die Entwicklung der Literatur zu erklären, zieht Xiao Tong als 
grundlegenden Text das Vorwort zum Shijing heran, welches traditionell Konfuzius’ Schüler 
Zixia zugeschrieben wird. Darin werden sechs Grundprinzipien (liu yi 六義) der lyrischen 
Form voneinander abgegrenzt. Diese versteht Xiao Tong als die Grundlage der fu-Dichtung: 
„Die Formen der Lieder des Altertums tragen heutzutage allesamt den Namen fu“ (古詩之
體，今則全取賦名). Als zweites Standbein der Literatur nennt Xiao Tong die Werke von 
Qu Yuan. Diese bildeten die Basis für das Genre der Elegien (sao). Im Folgenden nimmt 
Xiao Tong erneut auf das Große Vorwort zum Shijing Bezug. Mit der berühmten Definition 
„Dichtung (shi) ist wohl das, wohin die Herzensabsicht geht“ (詩者，蓋志之所之也) leitet 
er seine kurze Geschichte der Gattung der shi-Dichtung ein. Die Prosagenres, die er in einem 
vierten Schritt auflistet, handelt Xiao Tong als Gruppe ab und räumt ihren Charakterisierun-
gen sukzessive weniger Raum ein. Er lobt sie allgemein für ihre Vielfalt und Anwendbarkeit, 
ohne allerdings eine direkte Verbindung zu literarischen Vorläufern aus dem chinesischen 
Altertum herzustellen.87 Hierin zeigt sich die hierarchische Abstufung in Xiao Tongs Genre-
verständnis. Fu-, shi- und sao-Dichtung stehen am Anfang, werden verhältnismäßig ausführ-
lich besprochen und mit den konstitutiven Werken der chinesischen Dichtung in Verbindung 
gebracht. Die Prosagenres dagegen schätzt Xiao Tong zwar für ihre Variabilität, behandelt 
sie letztlich jedoch sehr knapp. So erscheinen sie den Lesern als ein Anhängsel der zentrale-
ren lyrischen Genres.  

Die zeitliche Anordnung der Texte innerhalb der Genres kann ebenfalls als eine Art der 
Hierarchiebildung verstanden werden. Xiao Tong scheint in seinem Vorwort im Hinblick auf 
die Literatur eine Entwicklung vom Einfachen hin zum Komplexen zu zeichnen: So spricht 
er in Bezug auf die Entwicklung der Genres beispielsweise vom „einfachen Karren“, aus dem 
sich der kaiserliche Wagen entwickelt habe (椎輪爲大輅之始，大輅甯有椎輪之質) oder 
vom Eis, das sich aus Wasser bilde und durch die Ansammlung Eigenschaften annehme, die 
das Wasser nicht habe (增冰爲積水所成，積水曾微增冰之凜). Damit muss aber nicht 
grundsätzlich eine Idee der Verbesserung oder Verschlechterung einher gehen.88 Xiao Tong 

 
87  Für eine Übersetzung dieser Passage Vorworts siehe beispielsweise Knechtges, Wen xuan, Bd. 1, S. 73–

87. 
88  Wang Ping interpretiert diese Passage so: „The point made here is that change in quantity leads to change 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Kompilationsentscheidungen im Wen xuan 
 

123 

skizziert zwar eine Entwicklung, doch stellt er das Altertum nicht unbedingt über die Gegen-
wart, wie vielleicht zu erwarten wäre.89 Möglicherweise liegt dies auch darin begründet, dass 
er der Kronprinz der neubegründeten Dynastie ist. Die gegenwärtigen Entwicklungen herun-
terzustufen entspräche nicht seiner Rolle als Vertreter der neuen Herrschaft – eine Bewertung 
des literarischen Bestandes allerdings schon, tritt er damit doch in die Fußstapfen von Cao 
Pi, der aus der Position des Thronfolgers heraus in seinem „Brief an Wu Zhi“ ebenfalls Dich-
tungskritik betrieb. 

Neben der Schaffung einer Hierarchie hat die Form der Anordnung von Texten in Antho-
logien einen zweiten grundlegenden Effekt. Die Kombination von Texten, die zuvor nicht in 
dieser Zusammenstellung erfahrbar waren, lädt die Leser zu einer vergleichenden Betrach-
tung ein. Unterschiede und Gemeinsamkeiten treten gleichermaßen stärker hervor. Die An-
ordnung der Texte lenkt dabei die Wahrnehmung dahingehend, welche Unterschiede und 
Gemeinsamkeiten besonders auffallen. So regt die im Wen xuan gewählte Anordnung nach 
Genres zunächst zu einem Vergleich der Texte nach genretypischen Charakteristika an. Die 
Leser fragen sich beispielsweise, welche Eigenschaften die Briefe unter ihrer Genrebezeich-
nung eint und wodurch sie sich von anderen Genres abgrenzen. Texte, die zuvor noch nie 
zusammen gelesen wurden, stehen nun in rascher Abfolge hintereinander. Eine solche An-
ordnung bringt verschiedene Effekte mit sich: Sie kann einen thematischen Überhang zwi-
schen den Texten zur Folge haben – Elemente, zwischen denen sich inhaltliche oder formale 
Bezüge herstellen lassen, stechen stärker ins Auge als solche, die im Lesekontext der Antho-
logie keine Anknüpfungspunkte finden. Diese treten in den Hintergrund.90 Zudem gilt das 
Prinzip der Emergenz: Das Ganze ist unter Umständen mehr als die Summe seiner Teile.91 
In Bezug auf die Anthologie bedeutet dies, dass sich die Texte in ihrer neuen Zusammenstel-
lung gegenseitig inspirieren und so neue Lesarten hervorbringen können. Darüber hinaus 
werden außerdem bestimmte Lesungen, die schon zuvor im Text angelegt waren, aber in 
anderen Kontexten in den Hintergrund traten, im Anthologiekontext besonders deutlich.  

Drittens trafen die Kompilatoren durch die Anordnung der Texte eine Aussage im Hin-
blick auf die inhaltliche Ausrichtung und Kompilationsabsicht der Anthologie Wen xuan. Die 
Einteilung nach Genre erhebt eine literaturwissenschaftliche Kategorie zum zentralen Ab-
grenzungsmerkmal. So macht sie deutlich, dass es sich um eine von literarischen Aspekten 
geleitete Auswahl handelt. Dies ist bemerkenswert. Denn auch andere Möglichkeiten der 

 
in quality. Though the Grand Carriage is developed from the crude cart, it lacks the simplicity of the latter. 
Though thick ice is nothing but accumulated cold water, it is devoid of the fluid quality of water. Simi-
larly, changes in writing style through time lead to a divergence of contemporary literature from its pro-
totype“, siehe Wang Ping, The Age of Courtly Writing, S. 53. 

89  Oft wird das Literaturverständnis des Wen xuan mit dem des Yutai xinyong kontrastiert, wobei das Wen 
xuan verkürzt als das „konservativere“ und das Yutai xinyong mit seinem Fokus auf der Dichtung im 
Palaststil als das Werk der „Avantgarde“ charakterisiert wird, siehe Knechtges, „Culling the Weeds and 
Selecting Prime Blossoms“, S. 231–41. Diese „imagined rivalry“ wird jedoch zurecht von Tian Xiaofei 
in Frage gestellt, siehe Tian Xiaofei, Beacon Fire and Shooting Star, 125–44.  

90  Anne Ferry analysiert die „interpretive suggestions“, die die Texte, die Wordsworths Gedicht „Upon 
Westminster Bridge, Sept. 3, 1802“ in Palgraves Anthologie The Golden Treasury einfassen und dessen 
Lesung beeinflussen, und schließt: „The same poems rearranged in the chronological order of their com-
position would tell a different story“, vgl. Ferry, Tradition and the Individual Poem, S. 56–60. 

91  Vgl. Manuel de Landa, Assemblage Theory, Edinburgh, 2016, S. 9–21, der diese Emergenz auf Ansamm-
lungen von Bestandteilen generell feststellt. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in der Anthologie Wen xuan 124 

Textorganisation waren in Xiao Tongs geistigem Umfeld der frühen Liang-Dynastie bekannt 
und hätten somit den Kompilatoren zur Verfügung gestanden. Oben war bereits die Rede von 
enzyklopädischen Werken wie Lü shi chunqiu oder Huainanzi, deren Ordnung kosmische 
Prinzipien widerspiegelte. Die „Guo feng“ 國風 des Shijing waren beispielsweise nach regi-
onalen Gesichtspunkten geordnet, während der Kompilator des Yutai xinyong sich für eine 
weitgehend chronologische Anordnung seiner Texte entschied. Diesen möglichen Anord-
nungsformen folgte das Wen xuan nicht. Auf der anderen Seite ging es mit seiner Einteilung 
nach Genres auch keine völlig neuen Wege. Vorbild war möglicherweise Zhi Yus 摯虞 (gest. 
311 n. Chr.) Wenzhang liu bie ji, dessen Titel ebenfalls auf eine Einteilung der Inhalte nach 
literarischer Gattung hinweist.92 Hätten die Kompilatoren sich dagegen für eine kosmologi-
sche oder regionale Einteilung entschieden, hätten sie den Blick der Leser auf die Idee des 
Reiches und seine Ausdehnung gelenkt. Die Leser hätten in der Folge bestimmte Erwartun-
gen an die Inhalte gestellt. Sie hätten die Autoren und Werke möglicherweise mit Blick auf 
regionale Charakteristika und Eigenheiten gelesen. Gerade während der Teilung des chinesi-
schen Kernlands in Nord und Süd, wie es unter der Liang-Dynastie der Fall war, war ein 
solcher Fokus wohl nicht gewünscht. Stattdessen entschieden sich die Kompilatoren des Wen 
xuan für eine Anordnung, die regionale Überlegungen ausspart und sich auf den Bereich des 
Literarischen fokussiert. Dieser Schritt könnte vor dem eben genannten Hintergrund als Be-
schränkung verstanden werden, denn offensichtlich wurde einer ganzheitlichen Ausrichtung 
ein kultureller Spezialbereich vorgezogen. Genauso lässt sich der Fokus auf das Literarische 
jedoch als ein Schritt hin zur Aufwertung und Befreiung literarischer Texte verstehen: Die 
Texte des Wen xuan können im Rahmen der Anthologie als zuallererst literarische Inhalte 
verstanden werden, denn der Hauptgegenstand, nach dem sie sich unterscheiden, ist ein lite-
rarischer, kein politischer oder historischer. Das wäre meiner Meinung nach allerdings zu 
kurz gegriffen. Denn gleichzeitig, das macht wiederum das Vorwort deutlich, ist dieses Lite-
rarische natürlich stets politisch. Immerhin verbindet Xiao Tong die ersten und wichtigsten 
drei Genres mit dem großen Vorwort zum Shijing, das den Grundstein der konfuzianischen 
Tradition der politischen Lesung der Lyrik legt, und mit Qu Yuan, dem Paradebeispiel des 
verkannten Beraters, der sein Schicksal in der Verbannung beklagt. 

Die Anordnung von Texten in bestimmte Kategorien rückt also die Gemeinsamkeiten der 
Texte in den Vordergrund. Doch im gleichen Schritt lenkt sie die Aufmerksamkeit auf ihre 
Unterschiede. Im Hinblick auf die Briefe zeigen diesbezüglich sowohl die chronologischen 
als auch die genrebezogenen Anordnungsmechanismen, die Xiao Tong in seinem Vorwort 
vorstellte, besondere Wirkung. 

Zunächst sind die Texte im Wen xuan also nach Genre angeordnet. Das Genre der shu im 
Wen xuan ist dabei keine Kategorie mit klar gezogenen Grenzen, sondern vielmehr eine Kon-
struktion der Kompilatoren. Die Themen und Anlässe der Texte sind äußerst divers: Sie rei-
chen von militärischen Provokationen (Zhu Fus „Brief an Peng Chong“) über Rekrutierungs-
bemühungen (Cao Zhis „Brief an Yang Dezu“) und Ablehnungen von Einladungen zu 
gesellschaftlichen Anlässen (Ying Qus „Brief an Man Gongyan“) hin zu Abschiedsschreiben 
(Liu Juns „Brief an Liu Zhao“). Außerdem fallen die vielfältigen gesellschaftlichen 

 
92  Zum Wenzhang liu bie ji siehe Joseph Roe Allen, „Chih Yü’s Discussions of Different Types of Literature. 

A Translation and Brief Comment“, in: Allen und Timothy S. Phelan (Hrsg.), Two Studies in Chinese 
Literary Criticism, Seattle, 1976, S. 3–36. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Kompilationsentscheidungen im Wen xuan 
 

125 

Statusunterschiede zwischen Absendern und Adressaten auf. Der Abschnitt im Wen xuan 
enthält Texte zwischen Beratern und ihren Herrn, wie Cao Pis „Brief an Wu Zhi“. Hier 
schreibt Cao Pi, Sohn von Cao Cao (zu diesem Zeitpunkt bereits der König von Wei) und 
Kronprinz an Wu Zhi, einen Beamten in niedriger Stellung. Gleichzeitig führt das Briefkapi-
tel jedoch auch Briefe zwischen verhältnismäßig ähnlich gestellten Figuren auf, wie Sima 
Qians „Brief an Ren An“.  

Die Offenheit des Briefgenres im Wen xuan zeigt sich außerdem an Überschneidungen 
zwischen den Briefen und Texten anderer Genres. Das zeigt sich an Cao Pis „Brief an Zhong 
Yao“, der nicht nur als Brief, sondern auch als Yongwu fu 詠物賦 (fu-Gedicht über Dinge) 
gelesen werden kann.93 Die Fluidität von Genregrenzen ist auch an Chen Lins „Brief für Cao 
Hong an Cao Pi“ zu erkennen. Li Shan kommentiert, dass in den Chen Lin ji 陳琳集 (Ge-
sammelten Werken von Chen Lin) von „Lins Mitteilung für Cao Hong an Kaiser Wen der 
Wei“ (琳為曹洪與文帝牋) die Rede war.94 Der Text wird also im einen Fall als Mitteilung 
(jian 牋) bezeichnet, als ein Schreiben, in dem ein Untergebener sich einem Höhergestellten 
unterordnet. Im Wen xuan dagegen wird der Text als „Brief“ (shu 書) geführt. Auch sind 
Briefe und ihre Antwortbriefe manchmal demselben, manchmal unterschiedlichen Genres 
zugeordnet.95 Diese Zuordnungsproblematiken und Überschneidungen liegen wohl unter an-
derem darin begründet, dass der Begriff shu im Chinesischen neben „Brief“ eine Vielzahl 
von Bedeutungen hat. Oft wird shu als stellvertretende Textkennzeichnung verwendet, wenn 
die Genrezuordnung eines Textes für Kompilatoren nicht eindeutig bestimmbar ist. Darüber 
hinaus werden Textkennzeichnungen von Kompilatoren oft mit Blick auf ihr eigenes Kom-
pilationsinteresse festgelegt und weniger unter Berücksichtigung des Inhalts oder der Form 
der so bezeichneten Texte.96 Diese Unschärfe des Begriffs shu erklärt die besondere Vielfalt 
der Texte, die darunter subsumiert werden können. 

Konzentriert man sich auf die Gemeinsamkeiten der Texte, so ist dennoch die Anordnung 
nach Genre im Wen xuan ein erster Anhaltspunkt. Die Briefe fallen unter die Prosatexte und 
stehen solchen Texten nahe, die zum Bereich der schriftlichen Kommunikation zählen. In 
juan 19 einer möglichen Ursprungsversion des Wen xuan befanden sich die Erlasse, Beleh-
nungsbescheide, Befehle, Belehrungen und Prüfungsfragen und in juan 20 bis 23 die Memo-
randen, Darreichungen, Berichte, Anklageschriften, Mitteilungen, Eingaben, Briefe, Zirku-
lationen, Proklamationen und Zurückweisungen. Shu Zhongzheng sprach bei ersteren von 
den von einem Höhergestellten verfassten Texten (ci fa zi shang 辭發自上) und bezeichnete 
die zweite Gruppe als die von Untergebenen an Höhergestellte bzw. Gleichgestellte verfass-
ten Texte (下陳情於上之文).97 Nicht zuletzt Antje Richter stellte jedoch fest, dass diese 

 
93  Dies stellt Tian Xiaofei fest, siehe Tian Xiaofei, „Material and Symbolic Economies“, S. 174. 
94  Wen xuan 41.1880. 
95  Die Briefkapitel enthalten Cao Zhis „Brief an Yang Dezu“, Yang Xius Antwort ist unter den Mitteilungen 

als „Mitteilung, in der ich dem Markgrafen von Linzi antworte“ („Da Linzi hou jian“ 答臨淄侯牋, Wen 
xuan 40.1818–20) gelistet. Wu Zhis „Antwortbrief an den König von Dong’e“ („Da Dong’e wang shu“ 
答東阿王書) folgt dagegen direkt auf Cao Zhis „Brief an Wu Jizhong“ („Yu Wu Jizhong shu“ 與吳季重
書) im Briefkapitel. 

96  Dies zeigt Carsten Metelmann für die Briefe der Han-Zeit, siehe Metelmann, Schriftverkehr der Han-Zeit, 
S. 102–05 und 269–70. 

97  Vgl. Shu Zhongzheng, „Wenxin diaolong yu Xiao Xuan fen ti zhi bijiao yanjiu“, S. 270–71 und die Über-
legungen zur Aufteilung des Ursprungsmanuskripts des Wen xuan auf S. 113–14 oben. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in der Anthologie Wen xuan 126 

Einteilung entlang des Verhältnisses zwischen Absender und Adressat in Bezug auf die 
Briefe und Proklamationen an ihre Grenzen stößt. Denn zumindest diese beiden Genres spie-
geln unterschiedliche Hierarchieverhältnisse wider.98  

Wie also das Genre der shu im Wen xuan definieren? Mir scheint es sinnvoll, die shu im 
Wen xuan aus der Unterscheidung der Genres nach dem Statusunterschied zwischen Absen-
der und Adressat ein Stück weit herauszunehmen. Diese Abgrenzung ist bei den übrigen 
Genres der schriftlichen Kommunikation sicherlich sinnvoll. So ist beispielsweise ein Erlass, 
der diese Genrebezeichnung verdient, ein solcher Text, der einen Statusunterschied zwischen 
Absender und Adressat deutlich macht. Daher ist er so formuliert, dass er den Adressaten 
dem Absender unterordnet. Genauso sollte eine Throneingabe im Idealfall durch unterwür-
fige Floskeln und ähnliche Mittel bezeugen, dass der Adressat dem Absender übergeordnet 
ist. Beide Genres erfüllen und bestätigen so die auf Verfasser und Adressat verteilten Rollen. 
Bei den Briefen liegt die Sache anders. Hier lässt sich, wie oben gezeigt, in den 22 Texten 
im Wen xuan kein eindeutiges Statusverhältnis bestimmen. Sicherlich sind die shu allerdings 
keine Texte zwischen Gleichgestellten. Adressat und Absender haben in keinem der Briefe, 
die in die Anthologie aufgenommen wurden, denselben Status. Eine solche Idee muss sogar 
Fiktion bleiben, denn Adressat und Absender können einander in keinem Fall vollständig 
gleichgestellt sein. Am offensichtlichsten ist ein Unterschied in der gesellschaftlichen Hie-
rarchie, wie der zwischen Fürsten und Untertanen. In den meisten Fällen besteht zwischen 
Absender und Adressat zusätzlich ein Altersunterschied, oder aber ein von Hierarchien be-
stimmtes Verwandtschaftsverhältnis, oder ein unterschiedlicher Wissensstand. Dabei liegt 
der Umstand, dass ein solcher Statusunterschied in den Briefen im Wen xuan weniger deut-
lich wird, auch darin begründet, dass shu nicht zwingend amtliche Dokumente sind. Zwar 
können politische und militärische Fragen durchaus Teil der behandelten Themen sein, wie 
beispielsweise in Chen Lins „Brief für Cao Hong an Cao Pi“. Doch im Gegensatz zu Texten 
wie Eingaben und Befehlen nahmen sie wohl nicht den Amtsweg, sondern wurden von pri-
vaten Boten übermittelt.99 

Eine Bestätigung bestehender Statusunterschiede steht also bei den shu im Wen xuan we-
niger stark im Vordergrund. Vielmehr wird in den Texten dieser Gattung versucht, im vollen 
Bewusstsein des bestehenden Statusunterschiedes eine Beziehung zwischen Absender und 
Adressat herzustellen, die diesen Unterschied – sei es auch nur für kurze Zeit oder in einem 
Teilbereich der Beziehungen – ausblendet. Einige Autoren spielen in ihren Briefen dabei mit 
der Idee von Gleichheit und Ungleichheit. Sie zeichnen beispielsweise das Bild einer Bezie-
hung auf Augenhöhe zwischen Absender und Adressat, um dann vor dieser Folie die Unter-
schiede stärker hervortreten zu lassen, oder umgekehrt. Andere Briefautoren nutzen ihre 
Texte wiederum als Basis, ein Stück weit eine Verschiebung oder ein erneutes Aushandeln 
des Verhältnisses zu bewirken. Diese Aspekte des Briefgenres im Wen xuan sind ein ent-
scheidendes Element für das Verständnis der einzelnen Brieftexte durch die Leser. 

Auf die ersten sieben Briefe des Wen xuan werde ich später noch gesondert eingehen. 
Hier möchte ich nur ein erstes Beispiel aus den restlichen Briefen anführen, in denen dieser 

 
98  Vgl. Richter, Letters and Epistolary Culture in Early Medieval China, S. 63–64. 
99  So beispielsweise Enno Giele über den Schriftverkehr der frühen Kaiserzeit, siehe Enno Giele, „Private 

Letter Manuscripts from Early Imperial China“, in: Antje Richter (Hrsg.), A History of Chinese Letters 
and Epistolary Culture, S. 412–13. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Kompilationsentscheidungen im Wen xuan 
 

127 

Versuch, ein Verhältnis neu zu definieren, besonders hervortritt. Der Brief, der den Abschnitt 
des Genres im Wen xuan abschließt, ist Liu Juns „Erneuter Antwortbrief an Liu Zhao aus 
Moling“ („Zhong da Liu Moling Zhao shu“ 重答劉秣陵沼書, kurz: „Brief an Liu Zhao“), 
der von der Trennung zwischen der Welt der Lebenden und der Welt der Toten lebt, die Liu 
Jun in seinem Brief zu überbrücken versucht.100 Liu Juns Biographie im Liang shu zufolge 
ist der Brief der letzte Teil eines Schriftwechsels zwischen Liu Jun und einem gewissen Liu 
Zhao 劉沼. Liu Jun hatte einen Aufsatz über das Schicksal geschrieben, an dem Liu Zhao 
Anstoß genommen hatte. Noch während dieser Diskussion war Liu Zhao verstorben. Liu Jun 
schrieb seinen Brief in der vagen Hoffnung, sein Adressat, nun zum Geist geworden, würde 
doch noch einen Weg finden, ihn zu lesen. Was genau die Beziehung der beiden zuvor aus-
gemacht hatte, ist aus den heute erhaltenen Quellen nicht mehr nachzuvollziehen.101 Mög-
licherweise waren sie verwandt, denn Liu Jun hatte familiäre Verbindungen nach Moling, 
vielleicht waren sie befreundet oder bekannt, oder aber es bestand abseits des Briefwechsels 
keine nennenswerte Verbindung. Wie auch immer ihr Verhältnis sich gestaltete, nach Liu 
Zhaos Tod trennte sie ein unüberbrückbares Hindernis. Obwohl eine Kommunikation zwi-
schen gleichen nicht mehr möglich ist, versucht Liu Jun mithilfe seines Briefes genau eine 
solche Verbindung wiederherzustellen. Somit gibt dieser Brief Anlass dazu, das Genre, seine 
Möglichkeiten, aber auch seine Grenzen zu reflektieren. Dieses Bewusstsein des Verfassers 
für das Genre an sich, das sich in vielen der 22 Briefe im Wen xuan zeigt, war Grund für 
seine Aufnahme in die Sammlung. 

Innerhalb der verschiedenen Genres findet Xiao Tongs Vorwort zufolge schließlich eine 
Anordnung nach chronologischen Gesichtspunkten (yi shi dai 以時代) statt. Wie genau diese 
Formulierung auszulegen ist, wird in der Forschung jedoch diskutiert, denn nicht alle Texte 
folgen in ihrer Anordnung einem einheitlichen zeitlichen System. Etwa jedes siebte der Gen-
res bzw. ihrer thematischen Unterabschnitte und fast die Hälfte aller Abschnitte im Wen xuan, 
in denen eine Anordnung zu Problemen führen kann, zählt Wang Liqun, seien fehlerbehaftet. 
Schon Anfang des 14. Jahrhunderts sei man sich der Problematik bewusst gewesen – ein 
Vorwort einer japanischen Ausgabe des Wen xuan schreibe daher statt „innerhalb der Unter-
teilung nach Kategorien sind sie alle nach zeitlicher Abfolge geordnet“ (類分之中，各以時
代相次), die Texte seien „ungefähr nach zeitlicher Abfolge geordnet“ (略以時代相次).102 
Wang Liqun gibt verschiedene mögliche Auslegungen des Satzes wieder: Die Anordnung 
könnte sich nach den Lebensdaten der Autoren gerichtet haben. Hier wären Geburtsjahr oder 
Todesjahr oder eine Mischung beider Daten denkbar. Oder aber die Entstehungszeit der 
Werke war entscheidend. Dann bestünden aber immer noch zwei Möglichkeiten: entweder 
eine strikt chronologische Anordnung der Werke, in der die Werke des gleichen Autors unter 
Umständen voneinander getrennt würden, weil ein Werk eines anderen Verfassers 

 
100  Der Brief ist beispielsweise übersetzt in von Zach (Übers.), Die chinesische Anthologie, S. 800–01, zu 

weiteren Quellen siehe Knechtges, „Letters in the Wen xuan“, S. 214–15. 
101  Unsere Informationen zu Liu Jun und Liu Zhao speisen sich aus Liu Juns Biographie im Liang shu und, 

etwas kürzer, im Nan shi, denen beiden kurze Notizen zu Liu Zhao angehängt sind, siehe Liang shu 
50.701–08 und Nan shi 49.1218–21. 

102  Von insgesamt 74 Unterabschnitten (15 der fu, 24 der shi und 35 der Prosatexte) enthalten 22 lediglich 
einen Text. Eine Analyse der Anordnung erübrigt sich also. Bei 31 Abschnitten macht es keinen Un-
terschied, ob die Autoren nach Geburts- oder Todesjahr geordnet werden. Von den übrigen 21 Ab-
schnitten sind 10 Abschnitte fehlerbehaftet. Siehe Wang Liqun, Wen xuan chengshu yanjiu, S. 52–53.  

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in der Anthologie Wen xuan 128 

dazwischengeschoben werden müsste, oder aber eine Anordnung, in der man in solchen Fäl-
len die Werke eines Autors beieinander belassen würde. Wang Liqun selbst argumentiert für 
die These, dass sich das Wen xuan grundsätzlich am Todesdatum der Autoren orientierte. 
Fehler in der Anordnung sind, so vermutet er, aus früheren Sammlungen übernommen wor-
den, die nach dem Status der Autoren oder ihrem Geburtsjahr organisiert waren. Er schließt 
außerdem nicht aus, dass Uneinheitlichkeiten durch die Beteiligung mehrerer Kompilatoren 
und Neuanordnungen der Texte im Überlieferungsprozess des Wen xuan verursacht wur-
den.103 Wenn aber, wie Wang Liqun darlegt, tatsächlich in fast der Hälfte aller Fälle, in denen 
kritische Anordnungsentscheidungen getroffen werden mussten, das von ihm postulierte 
Prinzip der Anordnung nach Todesjahr verletzt wird, sollte man sich fragen, ob die Kompi-
latoren es tatsächlich mit der Chronologie so genau nahmen, wie es die Analyse heutiger Wen 
xuan-Forscher bisweilen nahelegt. Wahrscheinlicher ist meiner Ansicht nach, dass die Kom-
pilatoren eine weniger strikte Vorstellung der zeitlichen Anordnung im Sinn hatten. Vielmehr 
scheinen mir in den fraglichen Abschnitten die Texte lose nach zeitlichen Epochen (shidai) 
geordnet zu sein, innerhalb derer die Kompilatoren gedankliche Untergruppen bildeten. Im 
Falle der Briefe folgen also verschiedene Zeitabschnitte aufeinander, denen jeweils eine 
Gruppe von Texten zugeordnet werden kann. Diese sahen die Kompilatoren wohl als reprä-
sentativ für die Kernthematiken an, die in eben dieser Periode in den Briefen abgehandelt 
wurden. Während solche recht pragmatisch wählbaren Zeitabschnitte dann tatsächlich chro-
nologisch geordnet waren, scheint innerhalb der Periodenstruktur nicht unbedingt eine strikt 
chronologische Reihenfolge eingehalten zu werden.  

Die Briefkapitel im Wen xuan gehören zu den Abschnitten, in denen sich Chronologie-
probleme feststellen lassen. „Falsch“ eingeordnet nach der Maßgabe des Todesjahrs des Ver-
fassers ist Zhu Fus (gest. 57 n. Chr.) Brief, der nach Kong Rongs (gest. 208 n. Chr.) und vor 
Chen Lins (gest. 217 n. Chr.) Brief steht, obwohl er vor Kong Rongs Brief stehen müsste. 
Außerdem müssten Cao Zhis (gest. 232 n. Chr.) Briefe hinter Wu Zhis (gest. 230 n. Chr.) 
Brief platziert sein und nicht davor. Geht man jedoch aus, dass die Briefe im Wen xuan le-
diglich nach Epochen geordnet sind, erübrigt sich dieses Problem. Stattdessen ließen sich 
sechs Gruppen bilden: Den Anfang machen die drei Texte von Li Ling, Sima Qian und Yang 
Yun, die die Kompilatoren des Wen xuan als Texte der frühen Han-Zeit verstehen. Es folgen 
vier Briefe, die in die Spätere Han-Zeit fallen, und darauf sechs Briefe, die für den Austausch 
um die Brüder Cao Pi und Cao Zhi in den Anfangsjahren der Wei-Dynastie stehen. Den 
nächsten Abschnitt bilden die Briefe der späten Wei- und frühen Jin-Dynastie, in denen der 
Autor Ying Qu mit vier Texten einen eigenen Teilbereich einnimmt, bevor die letzten beiden 
Briefe, die beide nach der Gründung der Liang-Dynastie entstanden, das Genre abschlie-
ßen.104 

Ob man die Anordnung Briefe im Wen xuan nun als eine strikte, wenn auch fehlerbehaf-
tete Reihung nach Todesjahr der Autoren, oder aber als losere Gruppierung nach Entste-
hungsepoche versteht – die Entscheidung für eine Anordnung nach chronologischen Ge-
sichtspunkten suggeriert in jedem Fall zwei Dinge. Hier ist zunächst eine Entwicklung des 
Genres über die Zeit hinweg zu nennen. Dies führt so weit, dass das Wen xuan von einigen 

 
103  Ibid., S. 50–54 und 89–97. 
104  Siehe dazu die Übersicht auf S. 141. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Kompilationsentscheidungen im Wen xuan 
 

129 

seiner Leser als Xiao Tongs Literaturgeschichte verstanden wird.105 Zwar ist es eine interes-
sante Übung, die Anthologie als solche zu lesen, und das Vorwort weist durchaus auf ein 
literaturgeschichtliches Bewusstsein des Schirmherrn hin. Dennoch halte ich es für fraglich, 
ob Xiao Tong selbst sein Werk so verstanden hätte. Mit dieser Historisierung der Anthologie 
geht zweitens einher, dass die Anordnungsentscheidungen im Wen xuan als Aussagen bezüg-
lich der Authentizität und Datierung der Werke interpretiert werden können. Dazu tragen 
auch die Entscheidungen bezüglich der Rahmung der Briefe bei. 

Die Rahmung der Briefe  
Die Kompilatoren des Wen xuan entschieden sich nicht nur für eine bestimmte Reihung der 
Briefe, sie gaben jedem Text durch Kapitel- und Abschnittsüberschriften, Titel- und Auto-
renangaben, das Verzichten auf Vorbemerkungen und nicht zuletzt die umliegenden Texte 
einen einzigartigen Rahmen. Leider lassen die überlieferten Drucke des Wen xuan nur be-
dingt Rückschlüsse auf das Ursprungsmanuskript zu. Viele Aspekte in Bezug auf seine Ge-
staltung bleiben daher im Dunkeln. Dabei beeinflussten materielle Eigenschaften die Wahr-
nehmung des Textes durch die Leser mindestens genauso stark wie formale Charakteristika 
der Sammlung. Mit Art und Qualität des Materials, auf dem das Manuskript geschrieben 
wurde, Farbe und Konsistenz der Tusche, Schriftstil und Zeichengröße, Sorgfalt der Ausfüh-
rung, den Maßen der Rollen und den Abständen zwischen Text und Dokumenträndern und 
Behältnis und Verzierung der Rollen sind nur einige Aspekte zu nennen, die Aufschluss über 
die Leserwirkung geben könnten.106 Nimmt man jedoch an, dass spätere Editoren nicht ohne 
triftigen Grund in den Ursprungstext eingriffen und nicht ohne Not weitreichenden Änderun-
gen vornahmen, ermöglicht eine vergleichende Analyse der die erhaltenen Drucke des Wen 
xuan Rückschlüsse auf einige paratextuelle Aspekte der Rahmung der Briefe. 

Die Briefe im Ursprungsmanuskript des Wen xuan waren wohl über zwei Rollen verteilt. 
Dabei bestand die erste Rolle aus den ersten 17 Briefen. Die zweite Rolle enthielt die fünf 
übrigen Briefe sowie zwei Zirkulationen, vier Proklamationen und eine Zurückweisung. 
Beide Rollen begannen wohl mit den einheitlichen Kapitelüberschriften. In der ersten Spalte 
standen wohl Titel und Rollennummer „Wen xuan, Rolle 22“ (文選卷二十二), in der darauf-
folgenden Kolumne die Kompilatorenangabe.107 Rolle 22 fuhr in der nächsten Spalte wahr-
scheinlich mit der Überschrift des Genreabschnitts „Briefe“ (書 ) fort, möglicherweise 
„Briefe, erster Teil“ (書上 ), denn Rolle 23 enthielt schließlich einen zweiten Teil der 
Briefe.108 Auf die Genreüberschrift folgten die ersten 17 Brieftexte. Rolle 23 begann nach 
den einleitenden Angaben wohl ebenfalls mit der Überschrift „Briefe“, möglicherweise 
„Briefe, zweiter Teil“ ( 書 下 ). Im Laufe der Rolle folgten vermutlich die drei 

 
105  Siehe beispielsweise Li Nailong 李乃龍, „Wen xuan wenxueshixue yanjiu duan xiang“ 《文選》文學

史學研究斷想, Guangxi shifan daxue xuebao (Zhexue shehui kexue ban) 51.1 (2015), S. 95–99. 
106  Das gleiche trifft auch auf die Briefe selbst zu: Von keinem Einzelbrief ist der ursprünglich versandte 

Brief erhalten.  
107  Wahrscheinlich war diese stark „eingerückt“, also in einem beträchtlichen Zeichenabstand vom oberen 

Rand geschrieben. In den Drucken, die die Kommentare miteinschließen, lautet sie meist „kompiliert 
durch den Zhaoming-Kronprinzen der Liang“ (梁昭明太子撰).  

108  Alle berücksichtigten überlieferten Ausgaben enthalten diese Genreüberschriften zwischen den Texten. 
Lediglich die Kompilatoren der Chen-Balang-Edition löschten sie, vermutlich, weil sie in ihren Inhalts-
verzeichnissen vor den Kapiteln bereits markiert waren. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in der Anthologie Wen xuan 130 

Zwischenüberschriften „Zirkulationen“, „Proklamationen“ und „Zurückweisungen“ vor den 
jeweiligen Texten.  

Unklar ist, ob die Kompilatoren des Wen xuan Inhaltsübersichten der einzelnen Kapitel 
an den Anfang der Rollen stellten. Die Chen-Balang-Edition und die Kyujanggak-Edition 
enthalten solche Verzeichnisse, die restlichen Ausgaben jedoch nicht. Es scheint, als sei die 
Erstellung von Inhaltsverzeichnissen vom Auftraggeber der Druckplatten, nicht so sehr vom 
Kompilator der Texte abhängig gewesen. Unterschiedliche Überlegungen könnten die Edi-
toren geleitet haben. Einerseits ist möglich, dass sie sich zuvorderst der Integrität des Ur-
sprungstexts verpflichtet sahen. Aus einer solchen Position heraus wären Hinzufügungen for-
maler Elemente wohl als ein weniger schwerwiegender Eingriff in das zu edierende Werk zu 
betrachten als Löschungen. Dies würde darauf hindeuten, dass Xiao Tongs Version des Wen 
xuan keine Inhaltsangaben vor den einzelnen Kapiteln enthielt. Spätere Editoren hätten die 
Erstellung von zusätzlichen Verzeichnissen als geringen Eingriff in das Werk betrachtet. Ge-
nauso ist aber möglich, dass die Editoren ökonomische Beweggründe vor solche der Textin-
tegrität stellten. Bestehende Verzeichnisse und andere ihrer Ansicht nach entbehrliche Ele-
mente könnten gelöscht worden sein, um Kopierzeit und Material zu sparen. Beide Szenarien 
erscheinen mir denkbar. 

Jeder Einzeltext wurde mit einem Titel versehen, der Großteil auch mit einer Autorenan-
gabe. So wird in fast allen Ausgaben Li Lings Brief mit „Antwortbrief an Su Wu, ein Text“ 
(答蘇武書一首) überschrieben. In der nächsten Spalte folgt die Autorenangabe mit Fami-
lien- und Mannesnamen des Autors: „Li Shaoqing“ (李少卿). Der Fließtext beginnt in der 
dritten Kolumne. Der Rest der Briefe folgt diesem Beispiel.109 Insgesamt muss man in Bezug 
auf die Rahmung der Einzeltexte im Wen xuan feststellen, dass die Editoren der überlieferten 
Drucke sich bei den Kapitelüberschriften und der Aufnahme von Verzeichnissen sowie in 
der Wiedergabe von Titel und Autor des Textes gewisse Freiheiten in der Gestaltung ihrer 
Ausgaben nahmen. Diese lassen daher nur bedingt Rückschlüsse auf Existenz und Gestaltung 
solcher Angaben in der Ursprungsversion des Wen xuan zu. Im Vergleich zu den formalen 
Abweichungen sind Titel- und Autorenangaben jedoch inhaltlich weitgehend stabil. Daher 
scheint unstrittig, dass die Kompilatoren des Wen xuan ihre Texte so weit mit Titel- und 
Autorenangaben versahen, dass den Lesern bei jedem Brief bewusst war, welchen Brief wel-
ches Autors sie gerade lasen. 

Wichtigstes Element in der Rahmung von Einzeltexten im Wen xuan sind die Titel- und 
Verfasserangaben. Die Verfasserangaben sind in 19 von 22 Fällen in der Form des Familien- 
und Mannesnamens gehalten. Lediglich der Autor Cao Pi wird als „Kaiser Wen der Wei“ 

 
109  Lediglich die Chen-Balang-Ausgabe zieht, möglicherweise um Platz zu sparen, die Autorennamen 

und Brieftitel jeweils in einer Zeile zusammen und schreibt dementsprechend „Antwortbrief von Li 
Shaoqing an Su Wu“ (李少卿答蘇武書). Wenn mehrere Texte desselben Autors aufeinander folgen, 
entfällt in der Chen-Balang-Ausgabe außerdem gelegentlich die Autorenangabe. Manchmal wird der 
Autorenname auch durch you 又 ersetzt, wie bei Cao Pis „Weiterem Brief an Wu Jizhong“ (又與吳
季重書). Die Anzahl der von einem Autor unter einem Titel aufgenommenen Texte, im Falle der 
Briefe immer eins (yi shou 一首), ist nur in den Kyujanggak, Mingzhou- und Liu jia-Editionen ent-
halten. In der Sibu congkan-Ausgabe wird sie in Rolle 43, nicht aber in den vorherigen Rollen ange-
geben. Diese Zählung der Texte ist vor allem in den shi-Kapiteln wichtig, in denen oft mehrere Texte 
eines Autors unter demselben Titel enthalten sind. In den Abschnitten der Kurzprosa finden sich sol-
che Beispiele selten. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Kompilationsentscheidungen im Wen xuan 
 

131 

(„Wei Wen di“ 魏文帝) betitelt. Im Fall der Briefe ist das anachronistisch, denn sie entstan-
den alle vor Cao Pis Ernennung zum Kaiser 220 n. Chr. Neben Cao Pi werden im Wen xuan 
nur die Autoren Liu Che 劉徹 (als „Han Wu di“ 漢武帝), Liu Bang (als „Han Gao di“ 漢高
帝) und Cao Cao (als „Wei Wu di“ 魏武帝) mit ihren Titeln geführt. Alle Rangbezeichnun-
gen jenseits des Kaisertitels waren für die Kompilatoren nicht relevant. Daher wird beispiels-
weise auch Cao Zhi, der in seinen letzten Lebensjahren den Titel eines Königs trug, im Wen 
xuan lediglich mit seinem Familien- und Mannesnamen Cao Zijian 曹子健 bezeichnet.110 
Anachronismen in Personenbezeichnungen sind nicht ungewöhnlich und lassen sich bei-
spielsweise mit der Herkunft der Briefe erklären: Cao Pis Briefe könnten einer individuellen 
Werksammlung oder einem Text entnommen sein, der auf eine solche zurückgriff. Da indi-
viduelle Werksammlungen in der Regel posthum zusammengestellt wurden, trugen sie meist 
den höchsten Titel der bedachten Person, im Falle von Cao Pi den des Kaisers.111 Insgesamt 
entsteht jedoch der Eindruck, dass die Kompilatoren des Wen xuan die Autorenbezeichnun-
gen bewusst einheitlich hielten und Statusunterschieden wenig Platz einräumten. Vergleicht 
man die Angaben mit denen im Yutai xinyong, so findet dort eine weit stärkere Abgrenzung 
unterschiedlicher Autorengruppen nach ihrem Status statt: Von etwa 115 Autoren gegenüber 
den etwa 130 des Wen xuan sind unter den Autoren des Yutai xinyong neben neun Kaisern 
auch Könige und Kronprinzen mit ihren Titeln verzeichnet.112 Dies mag dem Umstand ge-
schuldet sein, dass es sich hier um Mitglieder der Herrscherfamilie der Liang handelte, denen 
während des Bestehens der Dynastie der Kompilator Xu Ling den gebührenden Respekt zol-
len musste. Dennoch stehen den vier Rangabstufungen im Yutai xinyong nur zwei im Wen 
xuan gegenüber. Dies bestätigt den Eindruck einer recht gleichwertigen Präsentation der Au-
toren im Wen xuan. Kein Werk wird vor ein anderes gestellt, weil der Verfasser einer höheren 
Hierarchieebene angehörte und nur die absolute Spitze der Gesellschaft, ihre Kaiser, werden 
mit Angabe des Herrschertitels abgegrenzt.  

Im Gegensatz zu den Autorenangaben besteht in den Überschriften der Briefe im Wen 
xuan große Uneinheitlichkeit. Nur 15 der 22 Briefe tragen einen einheitlichen Titel. Dieser 
Standardbrieftitel gibt die Form der Übermittlung des Briefes an, nennt den Adressaten und 
spezifiziert das Genre durch die Angabe „Brief“ (shu 書). Stellvertretend für diese Form steht 
beispielsweise Cao Zhis „Brief an Yang Dezu“ („Yu Yang Dezu shu“ 與楊德祖書). Neben 
dem neutralen „an“ (yu 與) wird in fünf der 22 Titel auch bao (報) oder da (答/荅) verwendet, 
um darauf hinzuweisen, dass es sich um einen Antwortbrief handelt. Diese Bezeichnungen 
sind jedoch nicht exklusiv. Auch Briefe, die yu 與 im Titel tragen, können Antwortbriefe 
bzw. Teil eines längeren Schriftwechsels sein. So wird aus dem Text von Chen Lins „Brief 
für Cao Hong an Kaiser Wen der Wei“ („Wei Cao Hong yu Wei Wen di shu“ 為曹洪與魏
文帝書) deutlich, dass zwischen Absender und Empfänger bereits mehrere Briefe ausge-
tauscht wurden. Dennoch steht im Titel das neutrale yu 與 . Adressaten werden in den 

 
110  Cao Zhis Werke werden im Katalog des Sui shu beispielsweise unter Verwendung seines posthumen 

Titels als „Gesammelte Werke von Cao Zhi, dem König Si von Chen der Wei-Dynastie“ (魏陳思王曹
植集) bezeichnet, Sui shu 35.1059. 

111  Anachronismen in den Personenbezeichnungen finden sich auch bei den Adressatenangaben. Chen 
Lins Brief, der auf den 13. Dezember 215 n. Chr. datiert ist, trägt im Titel den Adressaten Kaiser Wen 
der Wei – fünf Jahre, bevor diesem der Titel verliehen wurde. 

112  Siehe Thomas Jansen, „Yutai xinyong“, in: Chennault et al. (Hrsg.), Early Medieval Chinese Texts, S. 
483–84 und Yutai xinyong jianzhu, S. 19–34. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in der Anthologie Wen xuan 132 

Standardtiteln in unterschiedlicher Form angegeben: teils mit Familien- und Mannesnamen 
(wie Yang Xiu als Yang Dezu), teils mit vollem Namen (wie Su Wu 蘇武), teils mit Namen 
in Kombination mit ihrem Titel (Justizminister Zhong), oder nur mit ihrem Titel (Cao Pi als 
Kaiser Wen der Wei).  

Etwa ein Drittel der Brieftitel im Wen xuan weicht von dieser Grundform ab. Dies sind 
zunächst solche Titel, die ein Schreiben als Stellvertreterbrief kennzeichnen. Eingeführt 
durch das Zeichen wei 為 wird vor dem Adressaten die Person genannt, an deren Stelle der 
Verfasser den Brief schrieb. Drei der 22 Briefe sind solche stellvertretend verfassten Schrei-
ben, beispielsweise Chen Lins „Brief für Cao Hong an Kaiser Wen“. Irreführend ist der Titel 
eines vierten Briefes, in dem wei 為 in der Bedeutung von „als“ gelesen werden muss: Zhu 
Fus „Als Gouverneur von Youzhou verfasster Brief an Peng Chong“ („Wei Youzhou mu yu 
Peng Chong shu“ 為幽州牧與彭寵書) kann nicht von Zhu Fu für den Gouverneur verfasst 
worden sein, denn Zhu Fu war zu dem Zeitpunkt des Entstehens selbst Gouverneur von You-
zhou.113 Neben den Stellvertreterbriefen weichen zweitens diejenigen Brieftitel von der Stan-
dardform ab, die den Brieftext bereits vor seiner Wiedergabe inhaltlich einordnen. Der Titel 
von Kong Rongs „Brief über Sheng Xian“ („Lun Sheng Xiaozhang shu“ 論盛孝章書) be-
stimmt nicht den Adressaten, sondern den Gegenstand des Briefes. Er ist wohl einem Kontext 
entnommen, in dem kein Zweifel über die Identität seines Empfängers Cao Cao bestand. Xi 
Kangs „Brief an Shan Juyuan über das Abbrechen der Beziehungen“ („Yu Shan Juyuan jue 
jiao shu“ 與山巨源絕交書) trägt ebenfalls einen Hinweis auf den vermeintlichen Kerninhalt 
des Textes im Titel.114 Die Überschrift „Erneuter Antwortbrief an Liu Zhao aus Moling“ 
(„Zhong da Liu Moling Zhao shu“ 重答劉秣陵沼書) lässt wiederum erste Rückschlüsse auf 
die besonderen Umstände des Austausches zu: Ein „erneuter“ Brief deutet auf Dringlichkeit 
oder Bedeutsamkeit der Sache, der Nachname Liu des Adressaten auf eine mögliche Ver-
wandtschaft. Anders als der Standardtitel, der sich mit Genre, Adressat und Übermittlungs-
form auf die Nennung der gröbsten Eckpunkte eines Schreibens beschränkt, nehmen die letz-
ten sieben Brieftitel durch Angabe zusätzlicher Details stärkeren Einfluss auf die 
Leserwirkung eines Briefes. 

Die Vielfalt der vorgestellten Brieftitel lässt vermuten, dass die Kompilatoren auf eine 
Vereinheitlichung der Überschriften weitgehend verzichteten. Briefe gehören üblicherweise 
nicht zu den Genres, die von ihren Verfassern mit Titeln überschrieben werden. Der erste 
Übermittlungskontext erfordert eine solche zusätzliche Bestimmung des Geschriebenen 
nicht. Der intendierte Leser eines (versandten) Schreibens weiß anhand von Boten, Briefbe-
hältnis, Präskript und Vorrede in der Regel über die Identität des Absenders Bescheid. Der 
Inhalt wiederum wird aus dem Text selbst deutlich. Titel erhielten die Briefe wahrscheinlich 
erst, als sie diesen Kontext verließen und die Informationen um Autor und Adressat, wenn 
nicht im Brieftext selbst bewahrt, gesammelt und katalogisiert wurden. Dies mögen die Emp-
fänger selbst verantwortet haben, als sie ihre Briefe aufbewahrten, die Verfasser bzw. Ab-
sender, die Kopien ihrer Schreiben behielten, oder aber die Nachkommen dieser Personen, 
wenn sie den Schriftverkehr eines Verstorbenen sammelten und für die Nachwelt 

 
113  Siehe de Crespigny, Biographical Dictionary, S. 2256–58. 
114  Zur Frage, welche Absicht hinter Xi Kangs Brief tatsächlich stand, siehe Thomas Jansen, „The Art of 

Severing Relationships (Juejiao) in Early Medieval China“, Journal of the American Oriental Society 
126.3 (2006), S. 355–360. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Kompilationsentscheidungen im Wen  xuan 
 

133 

aufbereiteten. Wenn solche Sammlungen nicht Quelle der Briefe waren, konnten Titel von 
den Kompilatoren des Wen xuan auch den Kontexten der Geschichtswerke oder mittelbar 
den Inhaltsverzeichnissen anderer Sammlungen entnommen werden, die die Texte enthielten. 
Die Tatsache, dass die Briefe keinen sicher vom Verfasser zugewiesenen Titel trugen, dem 
sich die Kompilatoren des Wen xuan verpflichtet fühlen mussten, hätte ihnen also eigentlich 
die Freiheit gegeben, diese Titel anzupassen. Dass sie sie nicht nutzten, deutet darauf hin, 
dass Einheitlichkeit nicht ihr vorrangiges Interesse war. Vielmehr scheint die Wiedererkenn-
barkeit eines Textes im Vordergrund gestanden zu haben. Der Großteil der Briefe im Wen 
xuan war den Lesern zumindest theoretisch in Parallelkontexten verfügbar und einige erfreu-
ten sich schon vor der Kompilation des Wen xuan einer gewissen Leserschaft. Diese bekann-
ten Texte sollten die Leser wohl schon an ihren Titeln identifizieren können. Dieser Wieder-
erkennungswert der Einzeltexte stellte einen Bezug zwischen Wen xuan und anderen Werken 
her und integrierte das Werk durch solche Querbezüge in die literarische Kultur der Liang-
Dynastie. 

Über die Titel- und Autorenangabe hinaus verzichteten die Kompilatoren des Wen xuan 
darauf, die Texte durch kommentierende Vor- oder Nachbemerkungen näher zu kontextuali-
sieren und kritisch einzuordnen. Vorgängersammlungen verfuhren anders. Überlieferte Frag-
mente der Sammlungen Wenzhang liu bie ji und Han lin 翰林 deuten darauf hin, dass deren 
Kompilatoren eine solche Einordnung von Texten ihrer Sammlungen vornahmen. Zwar ist 
nicht klar, ob diese in direkter Nähe zu den zitierten Texten und ihren Autoren erfolgte oder 
in einem separaten Kapitel enthalten waren.115 Doch konnten die Leser der Sammlungen auf 
von den Kompilatoren bereitgestellte Zusatzinformationen zu Autoren und Texten zugreifen. 
Obwohl die Kompilatoren des Wen xuan nicht grundsätzlich auf Vorworte verzichteten, fand 
zu den Briefen kein solcher Rahmen Eingang in die Anthologie. Die Existenz von Einleitun-
gen ist beispielsweise zu Chen Lins Brief oder auch zu den Werken von Liu Jun belegt.116 
Wahrscheinlich gab es darüber hinaus auch zu anderen Texten Material, das die Kompilato-
ren hätten übernehmen oder zu eigenen Einführungen hätten verarbeiten können. Stattdessen 
entschieden sie sich, die Briefe lediglich mit Titel- und Autorenangaben zu versehen und von 
einer kritischen Einordnung Abstand zu nehmen.  

Doch auch der Verzicht darauf, sich durch Vorworte auf eine Lesung festzulegen, kommt 
einer Kontextualisierung der Texte gleich. Zwei mögliche Überlegungen könnten sich hinter 
dieser Entscheidung verbergen. Auf der einen Seite ist denkbar, dass die Kompilatoren der 
Meinung waren, einem gebildeten Leser sei der Hintergrund der Texte von vornherein 

 
115  Für eine Sammlung von Fragmenten der Han lin lun 翰林論 und der Wenzhang liu bie lun 文章六別

論 siehe Quan Jin wen 53.1767-1 und 77.1905-1–1906-1. Unterschiedliche Quellen listen getrennt vom 
Wenzhang liu bie ji zwei Texte namens Wenzhang zhi 文章志 bzw. Wenzhang liu bie zhi 文章六別志 
und eben ein Wenzhang liu bie lun. Inwieweit diese zhi und lun ursprünglich vom Hauptwerk getrennt 
waren oder nicht, ist unklar, vgl. Allen, „Chih Yü’s Discussions of Different Types of Literature. A 
Translation and Brief Comment,“ S. 4–6. 

116  Li Shan zitiert zu Liu Juns Brief einleitend aus dessen Zi xu 自序 (Autobiographischem Vorwort), das 
auszugsweise in seiner Biographie im Liang shu überliefert ist, Wen xuan 43.1950. Er zitiert außerdem 
aus dem Vorwort zu Chen Lins Werken, Wen xuan 41.1880. Zwar enthält das Wen xuan eine ganze 
Reihe an Vorworten (xu 序) zu einzelnen Texten, doch stammen diese von den Verfassern der Texte 
selbst oder von Dritten. Sie wurden nicht von den Kompilatoren des Wen xuan selbst verfasst, sondern 
waren gewissermaßen Teil der aufgenommenen Texte. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in der Anthologie Wen xuan 134 

bekannt. Solche Leser hatten die einschlägigen Geschichtswerke gelesen und kannten die 
Verfasser, Absender und Adressaten der Briefe. Sie konnten sie in ihren jeweiligen histori-
schen und literaturgeschichtlichen Kontext einordnen und verstanden die vielfältigen An-
spielungen auf all die Texte, die zu Beginn der Liang-Dynastie als kanonisch betrachtet wur-
den. Das mag auf Kaiser Wu der Liang, auf Xiao Tong und auf ihr engeres Umfeld 
zugetroffen haben. Doch man könnte den Kompilatoren auch eine andere Motivation unter-
stellen, die die erstere nicht zwingend ausschließt. Tatsächlich gibt die Sammlung ihren Le-
sern im Vergleich mit Wenzhang liu bie ji und Han lin größere Freiheiten im Hinblick auf 
die Interpretation der aufgenommenen Briefe. Gerade dadurch, dass sie die Texte nicht durch 
Vorbemerkungen historisch und interpretativ in ihrer Lesung beschränkt, rückt sie ihren lite-
rarischen Charakter in den Vordergrund. So stellt auch Wang Liqun fest, dass eine zentrale 
theoretische Bedeutung des Wen xuan in seiner Trennung von Literatursammlung und Lite-
raturkritik liegt. Er sieht darin die Fortsetzung eines Trends der kulturellen Entwicklung des 
chinesischen Frühmittelalters, nämlich der Trennung der Felder von Literatur und Ge-
schichte.117  

Auf der anderen Seite darf nicht außer Acht gelassen werden, dass die Anthologie die 
Interpretation der Einzeltexte auch einschränkt. So beeinflussen nicht nur, wie oben erwähnt, 
bestimmte Titel die Wahrnehmung des jeweiligen Briefes. Auch stellt die Bindung eines 
Textes an einen konkreten Verfasser eine grundsätzliche Festlegung auf die Autorschaft eines 
Textes dar.118 Bei den meisten Briefen ist der Verfasser unumstritten. Doch in einigen Fällen 
beeinflusst die Autorenangabe der Kompilatoren des Wen xuan das Verständnis der Texte 
bis heute. Beispielsweise ist der 20. Brief im Wen xuan mit „Brief an Xi Maoqi“ („Yu Xi 
Maoqi shu“ 與嵇茂齊書) überschrieben. Die Autorenangabe weist ihn Zhao Jingzhen 趙景
真 (Zhao Zhi) zu, der Adressat ist laut dem Titel Xi Fan 嵇蕃, Xi Kangs Neffe. Diese Anga-
ben stehen allerdings im Konflikt mit dem Brieftext selbst, der mit den Worten „An lässt 
[Sie] wissen“ (An bai 安白) beginnt. Der im Wen xuan gebrauchte Titel scheint für eine 
gewisse Zeit Fakten in der Frage nach der Autorschaft geschaffen zu haben. Die Kompilato-
ren der Dynastiegeschichte Jin shu 晉書 (Buch der Jin) legen sich im Jahr 648 n. Chr. fest: 
Sie nehmen den Brief in Zhao Zhis Biographie auf. Auch die Sammlung Yiwen leiju (625 n. 
Chr.) listet das Schreiben als Brief von Zhao Zhi an Xi Maoqi 嵇茂齊.119 Die Kompilatoren 
des Yiwen leiju orientierten sich am Titel im Wen xuan, nicht am Brieftext. Dass jedoch schon 
kurz nach Bekanntwerden des Briefes eine Diskussion über die Autorschaft bestand, die unter 
Tang-zeitlichen Kommentatoren des Wen xuan wieder aufflammte, steht außer Frage: Li 
Shan (659 n. Chr.) zitiert einerseits Quellen, die behaupten, Lü An 呂安 (gest. 263 n. Chr.) 
habe den Brief an Xi Kang geschrieben, andererseits solche, die sich auf eine Autorschaft 
von Zhao Zhi an Xi Fan festlegen.120 Li Zhouhan 李周翰 der Fünf Untertanen vertritt die 

 
117  Vgl. Wang Liqun, Wen xuan chengshu yanjiu, S. 300–05. 
118  Dabei ist der Autor eines Textes nicht zwingend mit der Person gleichzusetzen, die für die Produktion 

dieses Textes zuständig ist. Vielmehr schließt die Zuweisung eines Autors die Entwicklung eines Tex-
tes ab und stabilisiert den Text siehe dazu Du Heng, „The Author’s Two Bodies: The Death of Qu Yuan 
and the Birth of Chuci zhangju 楚辭章句“, T’oung Pao 105 (2019), S. 259–314. 

119  Dort findet sich auch ein Antwortschreiben, das den Titel „Antwortbrief an Zhao Jingzhen von Xi 
Maoqi der Jin-Dynastie“ („Jin Xi Maoqi da Jingzhen shu“ 晉嵇茂齊答趙景真書) trägt, siehe Yiwen 
leiju 30.534. 

120  Dazu zieht er Gan Baos 干寶 (fl. 336 n. Chr.) Jin ji 晉紀 und die Xi Shao ji 嵇紹集 (Gesammelte Werke 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Kompilationsentscheidungen im Wen xuan 
 

135 

These einer Autorschaft von Lü An. Der Kommentator Lu Shanjing 陸善經 (fl. 742–758 n. 
Chr.) wiederum spricht sich dezidiert gegen diese Ansicht aus.121 Letztlich lassen sich die 
Entscheidungen der Kompilatoren des Jin shu und des Yiwen leiju nicht zweifelsfrei auf die 
Titelangabe im Wen xuan zurückführen, fehlen uns doch Hinweise auf die Gesamtheit der 
Quellen, die ihnen zur Verfügung stand. Doch scheinen beide bezüglich der Sammlung Wen 
xuan der Titel- und Autorenangabe mehr Bedeutung beigemessen zu haben als dem Brieftext 
selbst. Dies belegt den Einfluss, den die Kompilatoren durch die Einfügung von Paratexten 
auf die Wirkung der in der Anthologie aufgenommenen Texte nahmen. 

Die Bearbeitung der Briefe  
Eine letzte Entscheidung trafen die Kompilatoren im Hinblick darauf, welche Fassung eines 
Briefes sie ins Wen xuan aufnahmen, wenn ihnen mehrere Versionen zur Verfügung standen, 
und inwieweit sie die ihnen vorliegenden Texte bearbeiteten. Weder das Vorwort noch die 
Tang-zeitlichen Kommentare äußern sich dazu, wie die Kompilatoren diesbezüglich vorgin-
gen. Es bleibt also auch hier nur der Weg, die Texte des Wen xuan selbst zu konsultieren und 
mit anderen Überlieferungen abzugleichen. Solche Versionsunterschiede nachzuvollziehen 
ist aus mehreren Gründen problematisch. Erstens sind mehrere Drucke und Manuskripte des 
Wen xuan überliefert, deren Versionen oft voneinander abweichen. Zweitens gingen diese 
erhaltenen Versionen durch die Hände von Kopisten und Editoren, die sie im Rahmen des 
Überlieferungsprozesses freiwillig oder unfreiwillig abänderten. Abgesehen von zielgerich-
teten Änderungen, die sehr unterschiedlich motiviert sein können, können solche Textein-
griffe in Bezug auf einen Einzeltext beispielsweise Vereinheitlichungen im Hinblick auf pro-
sodische Aspekte, Glättungen von grammatikalischen Unklarheiten, die Aktualisierung von 
Schreibweisen und Vokabular und auch die Neuanordnung von Textbestandteilen umfassen, 
oder aber das Ergebnis von Kopierfehlern, Unachtsamkeiten im Druck, Materialfehlern usw. 
sein. Eine autoritative Wen xuan-Ausgabe zu erstellen ist für sich genommen bereits eine 
Herausforderung für Editoren. Im Folgenden sollen daher weniger einzelne Wort- oder Zei-
chenvarianten, sondern nur solche Abweichungen Berücksichtigung finden, die ganze Sätze 
oder Absätze betreffen und daher beim Lesen und Vergleichen verschiedener Briefversionen 
ins Auge stechen. 122  Ein solcher Vergleich ist freilich nur dann möglich, wenn auch 

 
von Xi Shao, gest. 304 n. Chr) heran. 

121  Für eine Zusammenfassung der Diskussion mitsamt ihren Quellen siehe Knechtges, „Letters in the Wen 
xuan“ S. 212–13. 

122  Wie den meisten modernen, gesetzten Textausgaben des Wen xuan liegt der hier verwendeten Ausgabe 
des Shanghai guji chubanshe die Edition von Hu Kejia 胡克家 (1757–1816) zugrunde, die wiederum 
auf der Basis eines Textes in der Kommentierung von Li Shan erstellt wurde, den ein gewisser You 
Mao 尤袤 (1127–1194) verantwortete. Sie schließt Angaben von Textvarianten ein, die von Gu Guang-
qi 顧廣圻 (1776–1835) und Peng Zhaosun 彭兆孫 (1769–1821) erstellt wurden und die den You Mao-
Text mit anderen Versionen, allen voran der „Yuan“-Edition und der „Chaling“-Edition abglichen, vgl. 
Knechtges, „Wen xuan“, in: Knechtges und Chang (Hrsg.), Ancient and Early Medieval Chinese Lite-
rature, S. 1340–41 und Gus und Pengs Aussagen in ihrem Vorwort, Wen xuan, „Wen xuan kao yi xu“ 
文選考異序, S. 7–8. Die Editionsforschung setzte sich also bereits mit vielen einschlägigen Manu-
skriptvarianten auseinander. Für einen Abgleich von Textvarianten wie Abweichungen von Einzelzei-
chen, Umstellungen innerhalb von Komposita und dergleichen innerhalb des Wen xuan-Textes, die 
sicherlich auch interessante Hinweise auf die Kompilatoren und ihr Textverständnis geben können, 
verweise ich auf diese Arbeiten. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in der Anthologie Wen xuan 136 

Parallelversionen existieren. Zwei Briefe müssen daher außen vor bleiben: Chen Lins „Brief 
an Cao Hong für Cao Pi“ und Ying Qus „Brief an Cao Changsi“ sind uns ausschließlich im 
Wen xuan überliefert und erlauben daher keinen Vergleich. Die übrigen Texte lassen sich in 
drei Gruppen teilen: Diejenigen, die in Versionen überliefert sind, die sich vor das Wen xuan 
datieren lassen und auf die die Kompilatoren somit zurückgegriffen haben könnten; diejeni-
gen, in denen ein Vergleich mit den Versionen im Yiwen leiju möglich ist; und schließlich 
diejenigen, die mit Versionen im Yiwen leiju und zusätzlich mit späteren Geschichtswerken 
abgeglichen werden können.  

Die Briefe von Sima Qian und Yang Yun gehören zur ersten Gruppe und sind vor ihrem 
Erscheinen im Wen xuan sowohl im Han shu als auch im Han ji zu finden. Es ist eindeutig, 
dass die Kompilatoren des Wen xuan die gekürzten Versionen im Han ji außen vor ließen, 
denn hier sind die Unterschiede zu groß. Sima Qians Brief weist starke Parallelen zur Version 
des Textes im Han shu auf, doch es gibt einige Abweichungen: So enthält der Text im Wen 
xuan einen Einleitungssatz, der im Han shu fehlt, und gegen Ende einen Satz zu den Inhalten 
des Shi ji, der im Han shu ebenfalls nicht steht.123 Der Text von Yang Yuns Brief weicht im 
Wen xuan so minimal von dem im Han shu ab, dass es denkbar ist, dass die Kompilatoren 
auf das Han shu als Hauptquelle zurückgriffen oder aber auf ein Werk, das sich wiederum 
am Han shu bediente. Dasselbe trifft auf die Parallelversion zu Zhu Fus „Brief an Peng 
Chong“ im Hou Han shu und Kong Rongs „Brief über Sheng Xian“ in Pei Songzhis Kom-
mentar zum Sanguo zhi zu: Beide Briefversionen zeigen so wenige Abweichungen, dass das 
jeweils frühere Werk als mögliche Quelle in Frage kommt. Bei den drei Briefen von Cao Pi 
(„Brief an Wu Zhi“, „Brief an Wu Zhi, den Präfekten von Zhaoge“ und „Brief an Zhong 
Yao“) und einem Brief von Cao Zhi („Brief an Yang Dezu“), liegt die Sache anders. Ein 
Vergleich der Texte mit Pei Songzhis Kommentar zum Sanguo zhi zeigt, dass die Versionen 
im Wen xuan jeweils Einleitungs- und Abschiedsfloskeln aufweisen, die bei Pei Songzhi 
nicht enthalten sind. Ebenso deuten kleinere Textabweichungen sowie eine inhaltliche Dif-
ferenz bei Cao Pis „Brief an Zhong Yao“ darauf hin, dass das Wen xuan sich nicht an diesem 
Kommentartext, sondern einer anderen Sammlung der Texte von Cao Pi und Cao Zhi be-
diente. 

18 der Briefe, die im Wen xuan erscheinen, haben Parallelen im Yiwen leiju.124 Nur in 
Ausnahmefällen sind die Texte dort in der Länge wiedergegeben, in der sie im Wen xuan 
erscheinen. Meist handelt es sich um Auszüge. Die Parallelstellen aus dem Yiwen leiju kön-
nen zwar keinen Aufschluss über die direkte Textherkunft der Briefe im Wen xuan geben, 
denn das Yiwen leiju entstand über ein Jahrhundert später. Doch Abweichungen von den 
Texten im Wen xuan können möglicherweise auf Parallelüberlieferungen hinweisen, auf die 
wiederum das Wen xuan bei seiner Kompilation zurückgriff. Li Lings „Antwortbrief an Su 
Wu“ ist in stark gekürzter Fassung ins Yiwen leiju aufgenommen. Die dort ausgewählten 
Passagen zeigen kaum inhaltliche Abweichungen zur Version im Wen xuan. Lediglich die 
Teile eines einzigen Satzes erscheinen im Yiwen leiju in unterschiedlicher Reihenfolge.125 

 
123  Für eine Aufstellung und Übersetzung der Passagen siehe Klein, History of a Historian, S. 456–59. 

Klein schließt aus den Abweichungen, dass die Kompilatoren des Wen xuan auf eine separate Überlie-
ferung des Briefes zurückgreifen konnten. 

124  Nur Wen xuan 41.6, 42.4, 42.5 und 42.9 erscheinen nicht im Yiwen leiju. 
125  Im Wen xuan steht: „Die Geräusche des Grenzlandes erheben sich in allen vier [Richtungen]. Wenn 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Kompilationsentscheidungen im Wen xuan 
 

137 

Dies kann auf eine andere Version des Briefes, die den Kompilatoren des Yiwen leiju zu-
grunde lag, genauso aber auf einen Kompilations- oder Überlieferungsfehler hinweisen. Sima 
Qians „Brief an Ren An“ und Yang Yuns „Brief an Sun Huizong“ erscheinen ebenfalls in 
gekürzten Fassungen im Yiwen leiju. Die Version von Sima Qians Brief ist so knapp, dass 
nicht zu entscheiden ist, ob die Kompilatoren die Version des Briefes im Han shu oder die 
im Wen xuan oder eine dritte Variante für ihre Fassung heranzogen. Am Han ji orientierten 
sie sich sicherlich nicht. Yang Yuns „Brief an Sun Huizong“ zeigt im Yiwen leiju kaum Ab-
weichungen zur Han shu- und Wen xuan-Version. Genauso enthalten die im Yiwen leiju zi-
tierten Abschnitte aus Zhu Fus „Brief an Peng Chong“ kaum Unterschiede zum Text im Wen 
xuan. Scheinbar griffen die Kompilatoren auch hier auf das Wen xuan zurück oder zogen eine 
Textgrundlage heran, die sich wie das Wen xuan an der Version des Briefes im Hou Han shu 
orientierte. Auch die im Yiwen leiju zitierten Passagen aus Ruan Yus „Brief für Cao Cao an 
Sun Quan“ weisen kaum Abweichungen zur Version im Wen xuan auf. Ein Unterschied ist 
jedoch auffällig: An der Stelle, an der im Wen xuan von Kaiser Guangwu der Späteren Han-
Dynastie die Rede ist, benutzt das Yiwen leiju seinen Tempelnamen Shizu 世祖.126 Dies deu-
tet auf die Verwendung einer anderen Textgrundlage hin. Von den Briefen der Gruppe um 
Cao Pi und Cao Zhi sind vier Texte auch im Yiwen leiju enthalten. Die dortigen Versionen 
der Briefe von Cao Pi an Wu Zhi weisen starke Ähnlichkeiten zu den Versionen im Wen xuan 
auf und weichen von den Versionen bei Pei Songzhi ab. Daher ist davon auszugehen, dass 
sich das Yiwen leiju entweder den Text im Wen xuan selbst oder einen solchen zugrunde 
legte, der in das nähere Umfeld der Wen xuan-Überlieferung zu ordnen ist. Während der erste 
Brief bis auf die Abschlussphrase fast vollständig im Yiwen leiju erscheint, ist der zweite 
Text stark gekürzt. Auch Cao Zhis „Brief an Wu Jizhong“ und Wu Zhis „Antwortbrief an 
den König von Dong’e“ (Cao Zhi) erscheinen im Yiwen leiju in gekürzter Version. Abgese-
hen davon zeigen sich kaum Abweichungen. Bei Cao Zhis „Brief an Wu Jizhong“ fällt le-
diglich auf, dass die Einleitungsphrase im Yiwen leiju fehlt. Die Briefe von Ying Qu, die im 
Yiwen leiju verarbeitet sind („Brief an Man Gongyan“, „Brief an Cen Wenyu“ und „Brief an 
die Cousins Junmiao und Junzhou“), sind ebenfalls stark gekürzt, ohne dass Textabweichun-
gen auffallen. Der letzte Brief, der neben dem Wen xuan nur im Yiwen leiju enthalten ist, ist 
Sun Chus 孫楚 (gest. 293 n. Chr.) „Brief für Shi Zhongrong an Sun Hao“ („Wei Shi Zhong-
rong yu Sun Hao shu“ 為石仲容與孫皓書). Auch hier sind Kürzungen zu verzeichnen, doch 
keine einschlägigen Hinweise darauf, dass die Kompilatoren auf eine Version des Briefes 
zurückgriffen, die stark von der im Wen xuan aufgenommenen abwich.127 

 
ich frühmorgens dasitze und ihnen lausche, merke ich nicht, wie meine Tränen herabfließen. Ach, 
Ziqing! Wie könnte ich, (Li) Ling, nicht traurig sein? Nachdem ich von Ihnen Abschied genommen 
habe, [ist meine Situation] um ein Vielfaches ungewisser [geworden]“ (邊聲四起。晨坐聽之，不覺
淚下。嗟乎子卿！陵獨何心，能不悲哉！與子別後，益復無聊). Im Yiwen leiju dagegen: „Wenn 
ich ihnen lausche, merke ich nicht, wie meine Tränen herabfließen. Nachdem ich von Ihnen Abschied 
genommen habe, erhoben sich die Geräusche des Grenzlandes in allen vier [Richtungen]. Als ich früh-
morgens so dasaß, [war meine Situation] um ein Vielfaches ungewisser [geworden]“ (聽之不覺淚下．
與子別後．邊聲四起．晨坐益復無聊), siehe Wen xuan 41.1848, Yiwen leiju 30.533. 

126  Wen xuan 42.1890, Yiwen leiju 30.449. 
127  Der größte Unterschied besteht darin, dass an der Stelle, an der im Wen xuan: „Der Kanzler, der König 

von Jin (Sima Zhao) unterstützte das Kaiserhaus (der Wei). Er war in zivilen und militärischen Dingen 
richtungsweisend, und seine strenge Zielstrebigkeit war wie der Herbstfrost. Seine strategischen Pläne 
zeigten eine unendliche Anpassungsfähigkeit an veränderte Situationen. Seine Voraussicht war 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in der Anthologie Wen xuan 138 

Die letzten fünf Briefe im Wen xuan haben sowohl Parallelen im Yiwen leiju als auch 
solche in den Geschichtswerken Jin shu (648 n. Chr.), Liang shu (636 n. Chr.) und Nan shi 
(659 n. Chr.). Xi Kangs „Brief an Shan Tao“ ist sowohl im Yiwen leiju als auch im Jin shu 
in gekürzter Fassung enthalten. Der Umstand, dass das Jin shu Passagen enthält, die im Yiwen 
leiju fehlen, zeigt, dass die Kompilatoren anstatt auf das Yiwen leiju auf eine längere Fassung 
des Textes zurückgriffen. Das überrascht nicht, kann man doch davon ausgehen, dass die 
Kompilatoren des Yiwen leiju sich der Anforderungen an ein Kategorienbuch bewusst waren, 
die es mit sich bringen, dass Werke oft nur auszugsweise wiedergegeben werden. Weder in 
den Passagen des Briefes im Jin shu noch in denen im Yiwen leiju fallen Umstellungen oder 
Einfügungen auf, die eindeutig auf eine Textgrundlage separat vom Wen xuan schließen las-
sen. Zhao Zhis „Brief an Xi Maoqi“ ist ebenfalls gekürzt im Yiwen leiju enthalten. Die Kom-
pilatoren verzichteten erneut auf die Einleitungsfloskeln und wählten zwei Textstellen, die 
auf eine vom Wen xuan abweichende Textgrundlage hindeuten könnten. Die Briefversion im 
Jin shu ist kaum gekürzt und weist bis auf eine fehlende Einleitungsfloskel nur minimale 
Varianten zur Version im Wen xuan auf.128 Die letzten beiden Briefe im Wen xuan, Qiu Chis 
丘遲 (464–508 n. Chr.) „Brief an Chen Bozhi“ („Yu Chen Bozhi shu“ 與陳伯之書) und Liu 
Juns „Brief an Liu Zhao“ entstanden recht zeitnah zur Fertigstellung von Wen xuan, Liang 
shu und Nan shi. Deshalb sind hier erwartungsgemäß kaum Textvarianten zu verzeichnen. 
Liu Juns Brief ist jeweils vollständig ins Yiwen leiju und ins Liang shu aufgenommen und 
zeigt in allen drei Werken nur minimale Abweichungen. Chen Bozhis 陳伯之 Brief ist im 
Yiwen leiju stark gekürzt und erscheint zudem in Liang shu und Nan shi. Auch die Versionen 
in diesen beiden Geschichtswerken zeigen kaum Textvarianten zu der im Wen xuan. Im Nan 
shi ist lediglich die Abschlussfloskel, im Liang shu der gesamte Schlussabschnitt gelöscht.  

Dieser Versionsvergleich der Briefe lässt zwei Schlüsse zu. Erstens kann er vorsichtige 
Hinweise auf die Herkunft der Texte im Wen xuan geben. Bei einigen Briefen sind die Ab-
weichungen zwischen den Wen xuan-Texten und ihren Parallelversionen sehr gering. Daraus 
lässt sich schließen, dass die Kompilatoren entweder auf diese früheren Werke zugriffen oder 
aber auf solche Texte, die selbst diese früheren Werke herangezogen hatten. Das trifft auf die 
Briefe von Yang Yun, Zhu Fu, Chen Bozhi und Liu Jun zu. Auf der anderen Seite weisen 
textuelle Varianten deutlich daraufhin, dass es bei Cao Pis Briefen unterschiedliche Überlie-
ferungen gab und die Kompilatoren des Wen xuan nicht auf die Briefe im Sanguo zhi zurück-
griffen. Ebenso lassen sich parallele Versionen bei Li Lings Brief und Sima Qians Brief ver-
muten. Über die übrigen Texte lässt sich keine Aussage treffen, da es entweder keine 

 
außergewöhnlich und hob ihn weit über die große Menge empor“ (相國晉王，輔相帝室，文武桓桓，
志厲秋霜，廟勝之筭，應變無窮，獨見之鑒，與眾絕慮) steht, das Yiwen leiju nur „Der König von 
Jin unterstützte das Kaiserhaus. Er war in zivilen und militärischen Dingen richtungsweisend. Seine 
Voraussicht war außergewöhnlich und hob ihn weit über die große Menge empor“ (晉王輔相帝室．
文武桓桓．獨見之鑒．與衆絕慮) schreibt, siehe Wen xuan 43.1935, Yiwen leiju 25.450. Meine 
Übersetzung orientiert sich an von Zach (Übers.), Die chinesische Anthologie, S. 791. 

128  Das Yiwen leiju schreibt an einer Stelle „Dies ist der bescheidene Wunsch in meinem Herzen“ (斯亦吾
心之鄙願也) statt Wen xuan: „Dies ist mein bescheidener Wunsch“ (斯亦吾之鄙願也) und „Wer au-
ßer jemandem, der sich am Himmel erfreut und das Schicksal kennt, wäre fähig, sich [in dieser Situation] 
nicht zu ärgern und zu verzweifeln!“ (自非樂天知命．誰能不憤悒者哉) statt „Wer außer jemandem, 
der das Schicksal kennt, wäre fähig, sich [in dieser Situation] nicht zu ärgern und zu verzweifeln!“ (自
非知命，誰能不憤悒者哉), siehe Wen xuan 43.1942, Yiwen leiju 30.534. Die Version im Jin shu folgt 
in beiden Fällen dem Wen xuan, siehe Jin shu 92.2379. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Kompilationsentscheidungen im Wen  xuan 
 

139 

Vergleichstexte gibt oder die Abweichungen nicht eindeutig in die eine oder die andere Rich-
tung weisen. Ein zweiter Schluss lässt sich hinsichtlich der Bedeutung ziehen, die die formale 
Gestaltung der Briefe für die Kompilatoren hatte. Während sowohl das Yiwen leiju als auch 
die Geschichtstexte dem Briefrahmen aus Präskript und Postskript wenig Bedeutung beimes-
sen, scheinen sich die Kompilatoren des Wen xuan darum zu bemühen, wo möglich den 
Briefrahmen mit aufzunehmen. Hier lässt sich das Selbstverständnis der Anthologie als Li-
teratursammlung erkennen, die die Besonderheiten, die das Genre eines Textes mit sich 
bringt, berücksichtigt.  

Zwischenfazit 
Die Kompilatoren des Wen xuan trafen im Rahmen der Auswahl, Anordnung, Rahmung und 
Bearbeitung ihrer Texte eine Vielzahl von Entscheidungen, die sich in der Wahrnehmung 
dieser Texte durch die Leser niederschlagen. Die in diesem Kapitel getroffene Abgrenzung 
in vier separate Bereiche ist dabei eine künstliche, denn sicher griffen die Entscheidungspro-
zesse ineinander, verliefen parallel und in mehreren Stufen und geschahen, um es noch kom-
plexer zu machen, im Abstimmungsprozess zwischen mehreren Personen. Dennoch lassen 
sich einige Ergebnisse festhalten. 

Der Auswahlprozess der Briefe im Wen xuan war von den verfügbaren Quellen, den Wer-
ken, die sich die Kompilatoren bei der Zusammenstellung zum Vorbild nahmen, und von den 
selbst gewählten Auswahlkriterien bestimmt. Den Kompilatoren standen umfassende Sam-
melwerke (zongji), genrespezifische Briefsammlungen, individuelle Werksammlungen und 
separat kursierende Einzeltexte als Basis ihrer Sammlung zur Verfügung, auf die sie vermut-
lich gleichermaßen zugriffen. Ein Vergleich der genannten Briefautoren und Werke mit zeit-
genössischen Sammlungen und Texten der Literaturtheorie zeigte, dass das Feld der Briefli-
teratur zu Beginn der Liang-Dynastie recht divers war. Weder ein Konsens bezüglich der 
Bewertung der Qualität namhafter Briefe und Briefautoren noch verschiedene Traditionsli-
nien sind erkennbar, in die die Kompilatoren des Wen xuan sich stellen oder von denen sie 
sich abgrenzen hätten können. In Bezug auf die Briefe scheinen sie also, soweit das anhand 
des begrenzten erfassbaren Quellenmaterials feststellbar ist, tatsächlich eine eigene Auswahl 
getroffen zu haben. In dieser reduzierten sie einen umfangreichen Textbestand auf 22 Briefe 
und setzten so neue Standards im Hinblick darauf, welche dieser Texte als die wichtigsten 
Briefe der chinesischen Literaturgeschichte zu betrachten sind.  

Weitere vorsichtige Hinweise auf den Auswahlprozess ergab eine Untersuchung der Be-
arbeitung der Briefe. Textuelle Varianten lassen darauf schließen, dass bei einigen Briefen 
parallele Überlieferungsstränge angenommen werden können. Andere Versionen zeigen wie-
derum so wenig Unterschiede, dass sie auf eine gemeinsame Texttradition zurückgeführt 
werden können, während bei wieder anderen aufgrund der Quellenlage keine Aussage mög-
lich ist.129 Zudem zeigten die Vergleiche unterschiedlicher Briefversionen, dass die Kompi-
latoren des Wen xuan sich bemühten, den genrespezifischen Eigenschaften der Briefe gerecht 

 
129  Parallele Überlieferungsstränge sind denkbar bei Li Lings „Antwortbrief an Su Wu“, Sima Qians „Brief 

an Ren An“, Cao Pis „Brief an Wu Zhi, den Präfekten von Zhaoge“ und Cao Pis „Brief an Wu Zhi“. 
Gemeinsame Texttraditionen sind wahrscheinlich bei Yang Yuns „Brief an Sun Huizong“, Zhu Fus 
„Brief an Peng Chong“, Qiu Chis „Brief an Chen Bozhi“ und Liu Juns „Brief an Liu Zhao“. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in der Anthologie Wen xuan 140 

zu werden. Wo es ihnen möglich war, erhielten sie den Briefrahmen mit Einleitungsfloskeln 
und Abschiedsfloskeln sowie Absenderangaben und Datierungen.  

Im Hinblick auf die Rahmung der Briefe entschieden sich die Kompilatoren dafür, die 
Briefe mit Titel und Verfasserangabe zu versehen, auf einführende Bemerkungen jedoch zu 
verzichten. Die Verfasserangaben sind dabei im Vergleich zu anderen zeitgenössischen Sam-
melwerken derart einheitlich gestaltet, dass dahinter eine Absicht der Kompilatoren zu ver-
muten ist. Der Verzicht auf Statusanzeigen abseits der Kaisertitel und eine prinzipiell chro-
nologische, nicht standesabhängige Anordnung der Verfasser vermitteln den Eindruck einer 
weitgehenden Gleichstellung der unterschiedlichen Autoren ungeachtet gesellschaftlicher 
Abstufungen. Dem gegenüber steht die formale Vielfalt der Brieftitel, die wiederum darauf 
hinweist, dass diese nicht von den Kompilatoren vereinheitlicht wurden. Während zwei Drit-
tel der Brieftitel dem Grundschema eines Brieftitels aus Übermittlungsform, Adressatenan-
gabe und Genrebezeichnung folgen, bezeichnet der übrige Teil Briefe als Stellvertreterschrei-
ben oder gibt in anderer Weise nähere Informationen über Inhalt und Entstehungskontext des 
Schreibens preis. Anstatt Einheitlichkeit war im Fall der Titel wohl Wiedererkennbarkeit der 
bestimmende Faktor in der Anordnung.  

Autoren- und Titelangaben beeinflussen die Wahrnehmung des jeweiligen Briefes, dem 
sie vorangestellt sind, in verschiedener Hinsicht. Sie geben nicht nur potenziell Hinweise 
über Inhalt und Entstehungskontext eines Briefes. Darüber hinaus treffen sie durch die Bin-
dung des Textes an einen konkreten Verfasser und Adressaten eine Festlegung hinsichtlich 
der Autorschaft (und in einigen Fällen der Authentizität) des Textes, verankern ihn durch 
diese Assoziation mit historischen Persönlichkeiten in Raum und Zeit und schließen seine 
Entwicklung und Fortschreibung ab.130 Der Verzicht auf Vorbemerkungen mag als Entschei-
dung in die entgegengesetzte Richtung gehen, stellt aber ebenfalls eine Festlegung der Kom-
pilatoren dar. Zwar ist denkbar, dass die Kompilatoren der Meinung waren, gebildeten Lesern 
sei der Hintergrund der Texte von vornherein bekannt und Vorbemerkungen seien daher un-
nötig. Doch gerade dadurch, dass das Wen xuan seine Texte durch Vorbemerkungen nicht 
zusätzlich historisch und interpretativ in ihrer Lesung beschränkt, rückt es ihren Charakter 
als Werke der Literatur in den Vordergrund – ungeachtet dessen, ob dies ursprünglich beab-
sichtigt war oder nicht. 

Schließlich mussten die Kompilatoren sich auch für eine Form der Anordnung der Texte 
entscheiden. Sie wählten eine Klassifizierung nach literarischer Gattung und innerhalb dieser 
Genreabteilungen eine Reihung nach chronologischen Gesichtspunkten. Die im Wen xuan 
festgelegten Genres sollten dabei nicht als fest voneinander abgegrenzte Textgruppen ver-
standen werden. Vielmehr sind sie bis zu einem gewissen Grad hilfreiche Konstrukte, in die 
Texte eingeordnet werden können. Grundsätzlich sind im Wen xuan Gattungen der schriftli-
chen Kommunikation nach dem Statusunterschied zwischen Absender und Adressat unter-
schieden. Nicht so die Briefe. Wollte man sich an eine Definition des Genres der shu im 
Rahmen des Wen xuan wagen, so scheint es sich dabei um solche Schreiben zu handeln, in 
denen die Verfasser versuchen, im vollen Bewusstsein eines nicht näher bestimmten Status-
unterschiedes eine Beziehung zum Adressaten herzustellen, die diesen Unterschied – sei es 
auch nur für kurze Zeit oder in einem Teilaspekt – ausblendet.  

 
130  Du Heng, „The Author’s Two Bodies“, S. 310–13. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Die Grenzen der Loyalität: Die drei Briefe der Früheren Han-Dynastie 141 

Die zeitliche Anordnung der Briefe ist meiner Ansicht nach als lose Gruppierung der 
Texte in sechs verschiedene Entstehungsepochen zu verstehen: 

(1) Die „Briefe der Früheren Han-Dynastie“: Li Ling, Sima Qian und Yang Yun 
(2) Die „Briefe der Späteren Han-Dynastie“: Kong Rong, Zhu Fu, Chen Lin und Ruan Yu 
(3) Die „Briefe der frühen Wei-Dynastie“: Cao Pi, Cao Zhi und Wu Zhi 
(4) Die „Briefe der Wei-Dynastie“: Ying Qu 
(5) Die „Briefe der Jin-Dynastie“: Xi Kang, Sun Chu und Zhao Zhi 
(6) Die „Briefe der Liang-Dynastie“: Qiu Chi und Liu Jun. 

Zwar hoffe ich, diesen Vorschlag im Laufe des Kapitels hinreichend begründet zu haben. 
Dennoch bleibt er zu einem gewissen Grad arbiträr, denn andere Einteilungen wären nach 
chronologischen Gesichtspunkten ebenfalls denkbar. So könnte man Gruppe (3) und (4) als 
die „Briefe der Wei-Dynastie“ zusammenfassen oder auch (4) und (5) als die „Briefe der 
Wei- und Jin-Dynastien“. Ist es nicht unausgewogen, einen Zeitabschnitt der Briefliteratur 
aus Werken nur eines einzigen Verfassers zu bilden? Und was eint die Briefe von Qiu Chi 
und Liu Jun, eine Aufforderung an einen Feind zur Kapitulation und einen Brief an einen 
Verstorbenen? Gegen den ersten Einwand wird in der Regel das Argument ins Feld geführt, 
dass Ying Qu der produktivste Briefautor seiner Zeit war, von dem auch mit Abstand die 
meisten Briefe der Periode überliefert sind. Ein starkes Übergewicht von Ying Qus Briefen 
im Wen xuan sei daher nicht ungewöhnlich. Doch letztlich ist in Bezug auf die Menge an 
Briefen von Ying Qu nur zu sagen, dass wir nicht wissen, weshalb die Kompilatoren des Wen 
xuan so viele Briefe von Ying Qu aufnahmen – vielleicht ist die Kausalkette auch umzukeh-
ren und es sind gerade deswegen heute derart viele Briefe von Ying Qu überliefert, weil seine 
Texte im Wen xuan so hohe Achtung erfuhren. Der zweite Einwand ist ebenfalls gerechtfer-
tigt: Tatsächlich eint die Briefe von Qiu Chi und Liu Jun abgesehen von Genrebezeichnung 
und ähnlicher Entstehungszeit wenig. Hier ließe sich jedoch argumentieren, dass es sich um 
Texte handelt, die von Zeitgenossen der Kompilatoren verfasst wurden. Eine literaturge-
schichtliche Periodisierung lässt sich umso einfacher aufstellen, je größer der zeitliche Ab-
stand zwischen Kompilatoren und zu kompilierenden Texten ist. Je mehr Zeit vergangen ist, 
desto klarer sind historische Linien und Brüche zu erkennen und desto mehr Leser haben sich 
bereits kritisch mit möglichen Einordnungen auseinandergesetzt. Mit der Periodisierung der 
Werke von Qiu Chi und Liu Jun betraten die Kompilatoren des Wen xuan vermutlich litera-
turgeschichtliches Neuland. Dass die Einordnungsversuche an ihrer obersten Kante etwas 
ausfransen, sollte daher nicht überraschen. 

3.3 Die Grenzen der Loyalität: Die drei Briefe der Früheren Han-Dynastie 

Auswahl, Anordnung, Rahmung und Bearbeitung von Texten in einer Sammlung beeinflus-
sen ihre Rezeption. 131  Bisher erfuhren die genauen Auswirkungen von Kompilations-

 
131  Dies stellt auch Tian Xiaofei in ihren Überlegungen zu Sammlungen fest: „the reading of a text in the 

context of a certain anthology impacts the interpretation and evaluation of the text“, siehe Tian Xiaofei, 
„Collecting, Editing, Transmitting“, in: Wiebke Denecke, Li Wai-yee und Tian Xiaofei (Hrsg.), The 
Oxford Handbook of Classical Chinese Literature, S. 288. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in der Anthologie Wen xuan 142 

entscheidungen auf Einzeltexte im Rahmen von Anthologien in der sinologischen Forschung 
allerdings kaum Aufmerksamkeit.132 Im Folgenden sollen daher beispielhaft die sieben Texte 
der ersten zwei chronologischen Abschnitte der Briefkapitel im Wen xuan daraufhin unter-
sucht werden, wie die in ihnen gesammelten Texte im Kontext der Anthologie wirken. 

Alte Verbindungen und ein neuer inhaltlicher Fokus 
Den ersten Komplex der Briefe im Wen xuan bilden die drei Texte, die als die Briefe der 
Früheren Han-Dynastie zusammengefasst werden können: Li Lings „Antwortbrief an Su 
Wu“, Sima Qians „Brief an Ren An“ und Yang Yuns „Brief an Sun Huizong“. Jeweils zwei 
der drei Briefe wurden schon vor der Entstehung des Wen xuan als Briefpaare miteinander in 
Verbindung gebracht. So erwähnt Liu Xies Wenxin diaolong Sima Qians und Yang Yuns 
Brief zusammen.133 Doch Beziehungen zwischen den Verfassern wurden bereits weit früher 
erkannt. Xun Yues Han ji, das beide Briefe in gekürzter und abgewandelter Form enthält, 
stellte zwar keine Parallele zwischen den Texten, wohl aber zwischen den Figuren Li Ling 
und Sima Qian her. Im 14. Kapitel reagierte Sima Qian mit Worten auf Kaiser Wus Bewer-
tung der Niederlage von Li Ling, während Li Ling kriegerische Mittel wählte und Li Xu 
tötete, den er als Verräter identifiziert hatte.134 Ban Gu wiederum positionierte viele Jahr-
zehnte vor Xun Yues Han ji Sima Qians und Yang Yuns Briefe als Dokumente im Han shu. 
In beiden Fällen dienten sie dazu, die wahren Ansichten und den Charakter der Protagonisten 
zu bezeugen. So regte Ban Gu eine vergleichende Lesung der beiden Briefe an. 

Beide Texte wurden von den Kompilatoren des Han shu und des Han ji zu unterschiedli-
chen Zwecken eingesetzt und dabei in unterschiedlicher Weise bearbeitet. Ban Gu nutzte 
Sima Qians Brief, um dessen „wahre Ansichten“ denjenigen Aussagen gegenüberzustellen, 
die Sima Qian selbst in seiner autobiographischen Selbstdarstellung tätigte. Yang Yuns Brief 
fand Eingang in das Han shu, um Yang Yuns negative Charaktereigenschaften zu bezeugen 
und das Todesurteil, dass Kaiser Xuan der Han über ihn fällte, zu rechtfertigen. In beiden 
Fällen nutzte Ban Gu den Umstand, dass den Briefen als scheinbar privaten, ungefilterten 
Dokumenten besondere Beweiskraft attestiert wird. Gleichzeitig zog er durch die beiden 
Briefe eine Parallele zwischen den Figuren und wies so auf die Ähnlichkeiten des Verhaltens 
der beiden Verfasser hin. In Xun Yues Han ji ersetzt eine stark abgeänderte Version von 
Sima Qians Brief die Biographie von Sima Qian. Sie zeichnet das Bild eines überheblichen, 
dynastiekritischen Ministers, dessen Entscheidung, das Shi ji zu verfassen, als eine direkte 
Reaktion auf das Handeln von Kaiser Wu zu verstehen ist. Damit ist Sima Qians Verhalten 

 
132  Eine willkommene Ausnahme ist ein kürzlich erschienener Artikel von Anna M. Shields. Sie beschäf-

tigt sich unter anderem mit der Frage, wie Texte innerhalb der Song-zeitlichen Anthologie Wen cui 文
粹 (Das Feinste aus der Literatur) von Yao Xuan 姚鉉 (968–1020 n. Chr.) aufeinander wirken. Sie 
stellt mit Hinblick auf die Organisationsform der Sammlung fest, dass Yao Xuan über unterschiedliche 
Kategorien hinweg solche Texte wählte, die sich aufeinander beziehen. Darin erkennt sie ein Interesse 
des Kompilators, Kernthemen der Auseinandersetzung über Literatur unter Tang-Literaten zu präsen-
tieren, Konversationen unter ihnen wiederaufleben zu lassen, aber auch das Bild einer einheitlichen 
Meinung zur Frage guten literarischen Stils zu konstruieren. Siehe Anna M. Shields, „Defining the 
‚Finest‘“, S. 306–35. 

133  Es gruppiert die beiden Titel mit einem (inzwischen verlorenen) Brief von Dongfang Shuo und einem 
zweiten von Liu Xin, siehe Antje Richter, Letters and Epistolary Culture in Early Medieval China, S. 
55–58, und Wenxin diaolong jiaozhu 25.184. 

134  Han ji 14.246–49. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Die Grenzen der Loyalität: Die drei Briefe der Früheren Han-Dynastie 143 

vergleichbar mit Li Lings Tötung von Li Xu, die im Han ji ebenfalls als Reaktion auf Kaiser 
Wus Entscheidungen dargestellt ist. Yang Yuns Brief wiederum ist im Han ji ebenfalls in 
stark gekürzter Version enthalten. Wie schon im Han shu dient er vor allem als Beweisstück 
für Yang Yuns Charakterschwäche.135 

In einer Dreiergruppe, die den Bogen von Li Ling über das Bindeglied Sima Qian zu 
Yang Yun spannt, werden die Briefe zum ersten Mal im Wen xuan präsentiert. In den Titeln 
von Sima Qians und Yang Yuns Briefen sind dort die Adressaten mit Mannesnamen, im Titel 
von Li Lings „Antwortbrief an Su Wu“ dagegen mit Vor- und Zunamen genannt. Diese un-
einheitliche Fassung der Überschriften deutet meiner Ansicht nach darauf hin, dass die Kom-
pilatoren des Wen xuan die Texte aus unterschiedlichen Quellen neu zusammenstellten. Da-
mit könnte das Wen xuan sogar das erste Werk überhaupt gewesen sein, das eine Verbindung 
zwischen den drei Texten schuf. In dieser Konstellation bildet die Figur Sima Qian das Bin-
deglied zwischen den drei Männern: Li Lings Verhalten hatte die Kastration von Sima Qian 
zur Folge, und Sima Qians Schicksal beeinflusste wiederum das Denken und Handeln seines 
Neffen Yang Yun. Die Fassung der Überschriften lässt außerdem auf eine unterschiedliche 
Art der Beziehung zwischen Absender und Adressat schließen. Während die Nennung mit 
Mannesnamen auf eine größere Distanz zwischen Sima Qian und Ren An hinweist, zeigt die 
Bezeichnung mit Vor- und Zunamen bei Su Wu enge Freundschaft an.  

Ein grundlegendes Kriterium für die Auswahl der drei Briefe war sicherlich ihre außer-
gewöhnliche literarische Qualität. Jeder der drei Briefe ist in seinem Aufbau sorgfältig durch-
dacht und auch stilistisch überließen die Verfasser nichts dem Zufall. Die Texte strotzen vor 
Anspielungen, fassen das Gesagte oft in Parallelstrukturen, setzen Emotionalität gezielt ein 
und machen sich auch sonst gekonnt die Stärken des Genres zunutze. Es handelt sich bei den 
drei Texten also keineswegs um spontan verfasste Schreiben, sondern um herausragende 
Exemplare des Genres. Darüber hinaus wurden verschiedene inhaltliche Gemeinsamkeiten 
zwischen den drei Briefen in der Sekundärliteratur bereits erkannt. So stellte Esther Sun-
kyung Klein als einendes Element der Texte den Groll heraus, den die Verfasser aufgrund 
der politischen Zustände hegten, und den Umstand, dass in allen drei Fällen unschuldige 
Männer von ihren Herrschern verraten wurden. Dorothee Schaab-Hanke betont ihrerseits die 
Tatsache, dass alle drei Texte ihre Verfasser in „hochemotionalen Situationen“ präsentieren. 
David R. Knechtges erkennt in Briefen der Han-Zeit generell die Besonderheit, dass sie eine 
autobiographische Erzählung enthalten.136Alle diese Feststellungen sind sicher korrekt. Für 
entscheidend halte ich allerdings darüber hinaus eine inhaltliche Gemeinsamkeit, die am 
ehesten an Kleins Ansichten anschließt. Meiner Lesung zufolge behandeln alle drei Texte ein 
gemeinsames Thema: Sie setzen sich mit dem Prinzip der Loyalität zur herrschenden Dynas-
tie auseinander, und dabei vor allem mit der Frage, wo für die Verfasser die persönlichen 
Grenzen dieser Loyalität liegen. Das Erkennen dieser Grenzen steht in allen drei Texten in 
Verbindung mit einer bedeutsamen Veränderung im Leben ihrer Verfasser: einer verhäng-
nisvolle Niederlage (Li Ling), dem Verlust der Ehre durch eine verstümmelnde Körperstrafe 

 
135  Für eine ausführliche Betrachtung der Briefe von Sima Qian und Yang Yun in Han shu und Han Ji 

siehe S. 18–49. 
136  Siehe Klein, Reading Sima Qian, S. 186–90, Schaab-Hanke, „Inheritor of a Subversive Mind“, S. 194 

und David R. Knechtges, „The Liu Hsin/Yang Hsiung Correspondence on the Fang yen“, Monumenta 
Serica 33 (1977–1978), S. 324. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in der Anthologie Wen xuan 144 

(Sima Qian) und einem durch Entlassung erzwungenen Rückzug ins Privatleben (Yang Yun). 
Die Briefe sind die Dokumente, die diese Brüche im Lebenslauf der Verfasser in der histori-
schen Überlieferung markieren. In ihnen lässt sich das bisherige Verhältnis von Verfasser 
und Adressaten der veränderten Situation gegenüberstellen. So reflektieren die Verfasser in 
ihren Texten selbst die jeweiligen Grenzen ihrer Loyalität. Gleichzeitig sind die Briefe Aus-
druck einer Grenzziehung zwischen Verfasser und Adressat.  

Li Lings „Antwortbrief an Su Wu“ 
Eingeleitet werden die Briefkapitel des Wen xuan von einem Brief, den der Han-General Li 
Ling an den Gesandten Su Wu gerichtet haben soll. Li Ling (gest. 74 v. Chr.) spielte bereits 
in der Vorgeschichte zu Sima Qians „Brief an Ren An“ eine Rolle. Sima Qians Shi ji und 
Ban Gus Han shu berichten von folgenden Ereignissen um Li Ling und Su Wu: Im Rahmen 
der Feldzüge des Han-Reiches unter Kaiser Wu gegen das nördliche Nachbarvolk der 
Xiongnu zog im Jahr 99 v. Chr. General Li Guangli (gest. 88 v. Chr.) nach Norden. Ihm 
unterstellt war als Kommandeur Li Ling. Nach einer taktischen Fehleinschätzung sieht Li 
Ling sich einer Übermacht von Xiongnu-Truppen gegenüber und ergibt sich. Er verbringt 
den Rest seines Lebens in Gefangenschaft, während seine Familie in der Heimat exekutiert 
wird. Su Wu wird im Jahr 100 v. Chr. als Gesandter zu den Xiongnu geschickt, um einen 
Gefangenenaustausch vorzunehmen. Schon vor seiner Abreise zu den Xiongnu war er mit Li 
Ling bekannt. Nach einer Verkettung unglücklicher Umstände wird Su Wu selbst im Norden 
gefangengenommen. Dort hält man ihn insgesamt 19 Jahre fest und hofft, er werde sich den 
Xiongnu ergeben. Su Wu bleibt jedoch standhaft und kann nach einem Friedensvertrag im 
Jahre 81 v. Chr. nach Hause zurückkehren. Aufgrund seiner unbeirrbaren Loyalität wird er 
dort reich belohnt. Noch bei den Xiongnu kam es zuvor zu einem Treffen, in dem Li Ling Su 
Wu überzeugen sollte, sich den Xiongnu zu unterwerfen. Su Wu lehnte dies ab.137  

Li Lings „Antwortbrief an Su Wu“ beginnt mit einleitenden Achtungsbekundungen ge-
genüber Su Wu und dem Ausdruck der Freude über einen Brief, den Su Wu Li Ling hatte 
zukommen lassen (Wen xuan 41.1847). Li Ling schildert dann sein alltägliches Leben bei 
den Xiongnu und seine Isolation in der Fremde sowie die Sehnsucht nach der Heimat (Wen 
xuan 41.1847–48). Im Anschluss beklagt er die Ungerechtigkeit, die ihm und seiner Familie 
von Seiten der Han-Dynastie infolge seiner Niederlage gegen die Xiongnu widerfuhr. Da 
sein Land mit ihm abgeschlossen habe, könne er nicht einmal durch die Selbsttötung seine 
Ehre wiederherstellen (Wen xuan 41.1848). Nun beschreibt Li Ling ausführlich die Schlacht 
gegen die Xiongnu, die er trotz der Tapferkeit und Opferbereitschaft seiner Soldaten lediglich 
deshalb verloren habe, weil er von einem Überläufer verraten wurde (Wen xuan 41.1848–
50). Schließlich begründet er seine Entscheidung gegen die Selbsttötung und für die Kapitu-
lation: Er habe die Absicht gehabt, Rache an den Xiongnu zu nehmen und dem Herrscher so 
seine Gunst zu vergelten (報恩於國主, Wen xuan 41.1850–51). Doch es gebe eben viele 
Beispiele für Herrscher, die die Verdienste ihrer Untertanen nicht würdigen könnten. Die 
Behandlung von Su Wu durch Kaiser Wu sei nur ein weiterer Fall in einer illustren Reihe 

 
137  Diese Darstellung folgt den Informationen, in denen sich Li Lings Biographien in den Geschichtswer-

ken Shi ji (109.2677–78) und Han shu (54.2451–58) überschneiden. Su Wu wird im Shi ji zwar beiläu-
fig erwähnt, eine vollständige Biographie und Angaben zur Beziehung zu Su Wu finden sich jedoch 
nur im Han shu (54.2459–69). 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Die Grenzen der Loyalität: Die drei Briefe der Früheren Han-Dynastie 145 

(Wen xuan 41.1851–53). Wenn selbst ein Mann wie Su Wu nicht geschätzt würde, könne Li 
Ling sich wenig Hoffnung auf eine gerechte Beurteilung machen. Daher, so schließt Li Ling, 
werde er nicht mehr an den Hof zurückkehren. Er verabschiedet sich in der Hoffnung auf 
einen weiteren Brief von Su Wu (Wen xuan 41.1853–54).138  

Betrachtet man den Brief als authentisch, so entstand er wohl zwischen 80 und 74 v. Chr. 
Doch seine Authentizität ist umstritten. Zum ersten Mal wird ein Brief von Li Ling an Su Wu 
erst mehr als 300 Jahre nach der mutmaßlichen Entstehungszeit erwähnt. Die Notiz stammt 
von Jin Yue 晉灼 (fl. 275 n. Chr.), der sich im Kommentar zum Kapitel über die Xiongnu im 
Shi ji auf einen Brief von Li Ling an Su Wu (李陵與蘇武書) bezieht.139 Das dort verwendete 
Zitat stammt allerdings nicht aus der Briefversion, die im Wen xuan aufgezeichnet wurde. 
Tatsächlich sind eine Vielzahl an Brieffragmenten überliefert, die auf Li Ling oder Su Wu 
zurückgehen sollen. Die Sammlung Quan Han wen listet unter dem Verfassernamen Li Ling 
acht Fragmente unter demselben Titel „Brief an Su Wu“ („Yu Su Wu shu“ 與蘇武書), die 
in Li Shans Kommentar zum Wen xuan, dem Yiwen leiju und dem bereits genannten Kom-
mentar zum Shi ji erscheinen.140 Zudem sind ein Brief von Su Wu an Li Ling im Yiwen leiju 
und in Manuskriptfunden, die zwischen das Jahr 920 und 930 n. Chr. datiert werden, zwei 
weitere Briefe überliefert, die den beiden Männern zugeschrieben werden. Dazu gesellen sich 
zahlreiche Gedichte und Gedichtfragmente.141 Insgesamt sind um Li Ling und Su Wu heute 
knapp 30 Texte erhalten, die von oder über die beiden Männer verfasst wurden, oder aber 
eine der beiden Personen imitieren sollen. 

Inhaltliche Unstimmigkeiten, anachronistische Formulierungen und stilistische Auffäl-
ligkeiten machen es sehr unwahrscheinlich, dass der Brief im Wen xuan tatsächlich von Li 
Ling stammt. Derartige Überlegungen wurden in Bezug auf die Werke von Li Ling und Su 
Wu bereits im 5. Jh. n. Chr. von Yan Yanzhi 顏延之 (384–456 n. Chr.) angestellt. Die Mei-
nungen gehen allerdings dahingehend auseinander, wer denn der Imitator gewesen sein 
könnte: ein ungeübter Autor der Qi- oder Liang-Dynastie (diese Meinung wurde von Su Shi 
vertreten), ein talentierter Autor derselben Periode (Weng Fanggang), Chen Lin (Luo Hong-
kai), Jiang Yan (Whitaker) oder sogar der Geschichtsschreiber Sima Qian.142  

 
138  Etwas andere Schwerpunkte setzt Eva Yuen-wah Chung in ihrer Zusammenfassung des Inhalts, siehe 

Chung, A Study of the „shu“ (Letters) of the Han Dynasty, S. 338–39. Der Brief wurde vielfach über-
setzt, beispielsweise ins Englische in Chung, ibid., S. 529–47 und ins Französische von Georges Mar-
gouliès in Le Kou-wen chinois, S. 93–100. Für weitere Übersetzungen siehe Knechtges, „Letters in the 
Wen xuan“, S. 200, und Margouliès, Le Kou-wen chinois, S. CXXI. 

139  Shi ji 110.2892. 
140  Quan Han wen 28.281-2–282-1. Der Brief im Wen xuan trägt in Quan Han wen den Titel „Erneuter 

Antwortbrief an Su Wu“ („Zhong bao Su Wu shu“ 重報蘇武書). 
141  Siehe Katherine Poe Kan Whitaker, „Some Notes on the Authorship of the Lii Ling/Su Wuu Letters–

I“, Bulletin of the School of Oriental and African Studies 15 (1953), S. 116–18. Die Sammlung Xian 
Qin Han Wei Jin Nanbeichao shi enthält 21 Gedichte und zahlreiche Gedichtfragmente von Li Ling 
und/oder Su Wu, die ebenfalls aus Sammlungen wie dem Wen xuan, dem Yutai xinyong oder Bei tang 
shuchao stammen, siehe Xian Qin Han Wei Jin Nanbeichao shi 2.109 und 12.336–42. 

142  Siehe dazu Chung, A Study of the „shu“ (Letters) of the Han Dynasty, S. 323–37. In ihrer Zusammen-
fassung der Argumente gegen die Autorschaft von Li Ling greift die Autorin stark auf die Studie von 
Whitaker zurück, siehe Whitaker, „Some Notes on the Authorship of the Lii Ling/Su Wuu Letters–I“, 
S. 113–37. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in der Anthologie Wen xuan 146 

Die Kompilatoren des Wen xuan versahen den Text mit dem Verfassernamen Li Ling, 
überschrieben ihn mit „Antwortbrief an Su Wu“ und präsentierten ihn durch die Positionie-
rung am Anfang des Kapitels als Han-zeitlichen Text. Sie scheinen die Authentizität des 
Textes und seine Datierung in die Frühe Han-Dynastie anerkannt zu haben.143 Ob diese An-
sicht in den Anfangsjahren der Liang-Dynastie allgemein akzeptiert war oder ob die Kompi-
latoren dadurch eine bestimmte Position in einer Kontroverse um die Autorschaft einnahmen, 
ist unklar. Es ist durchaus möglich, dass schon während der Kompilation der Sammlung 
Zweifel an der Authentizität des Briefes bestanden. Yan Yanzhi hatte schließlich etwa ein 
Jahrhundert vor der Zusammenstellung des Wen xuan solche Zweifel bezüglich der Werke 
um Li Ling und Su Wu allgemein angemeldet. 144 Doch möglicherweise spielte die Frage 
nach der Authentizität des Textes für die Kompilatoren auch einfach eine weniger zentrale 
Rolle als seine literarische Qualität und die Frage, was für ein Bild der Früheren Han-Dynas-
tie durch die Kombination der ersten drei Briefe gezeichnet werden konnte. 

Die Grenzen der Loyalität 
Das Bild der Früheren Han-Dynastie in den Briefkapiteln des Wen xuan ist thematisch und 
inhaltlich vom Aushandeln der Loyalitätsbeziehung zwischen Herrscher und Untertan ge-
prägt. Die Frage nach der Loyalität und ihren Grenzen verbindet Li Lings, Sima Qians und 
Yang Yuns Briefe. In Li Lings Brief werden die Grenzen der Treue eines Untertanen gegen-
über seinem Herrscher in zweifacher Hinsicht gezogen. Erstens sind sie dort erreicht, wo das 
Unverständnis des Herrschers dazu führt, dass er die Loyalität eines Untergebenen nicht als 
solche erkennt. Li Ling ergeht es so, als Kaiser Wu seine Kapitulation als Verrat begreift und 
nicht, wie er sie verstanden wissen möchte, als weitere Chance, dem Herrscherhaus seine 
Gunst zu vergelten:  

Ich, Li Ling, jedenfalls [wollte] nicht sterben, denn ich hatte [noch] etwas zu tun. So 
wollte ich, wie ich in meinem letzten Brief sagte, dem Herrscher unseres Staates aus-
schließlich seine Gunst vergelten. Ich dachte wirklich, dass ein sinnloser Tod schlech-
ter wäre als Integrität zu etablieren und einen Ruf auszulöschen schlechter wäre als 
tugendhaftes Verhalten zu vergelten. [...] Wie hätte ich abschätzen können, dass, be-
vor ich meinen Entschluss umgesetzt hatte, sich der Unmut schon gebildet hatte, und 
dass, bevor ich meinem Plan Folge leisten konnte, meine Verwandten145 bestraft wür-
den?146 

然陵不死，有所為也，故欲如前書之言，報恩於國主耳。誠以虛死不如立節，
滅名不如報德也。 [...] 何圖志未立而怨已成，計未從而骨肉受刑！ 

 
143  So auch Chung, A Study of the „shu“ (Letters) of the Han Dynasty, S. 316. Möglicherweise folgten die 

Kompilatoren jedoch nur der logischen Reihenfolge der Texte, die ihnen durch die chronologische 
Anordnung der Autoren zugewiesen war. 

144  Yan Yanzhi schreibt: „Unter Li Lings Werken gibt es solche, die so uneinheitlich sind, dass sie sich 
nicht klassifizieren lassen. Diese Imitate stammen nicht alle von Ling. Seine guten Stücke allerdings 
gereichen zur Traurigkeit“ (逮李陵眾作，惣雜不類。是假託，非盡陵制。至其善篇，有足悲者), 
Taiping yulan 586.2770-1. 

145  Wörtlich: „meine Knochen und mein Fleisch“ (gu rou 骨肉). 
146  Wen xuan 41.1850–51. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Die Grenzen der Loyalität: Die drei Briefe der Früheren Han-Dynastie 147 

Dieser begrenzten Urteilskraft des Herrschers steht Li Ling als Untertan selbst machtlos ge-
genüber. Die Grenzen loyalen Verhaltens sind Li Ling zufolge zweitens an dem Punkt er-
reicht, an dem der Herrscher es zwar erkennt, jedoch in den Augen der Untergebenen nicht 
ausreichend würdigt. Interessanterweise sieht Li Ling den entscheidenden Punkt nicht in der 
Hinrichtung seiner eigenen Familie durch Kaiser Wu gegeben. Er beklagt sie zwar, doch sie 
ist nicht ausschlaggebend für seinen Entschluss, nicht mehr an den Hof der Han zurückzu-
kehren. Vielmehr führt Li Ling als entscheidendes Argument Su Wus Belohnung durch Kai-
ser Wu an, die seines Erachtens zu gering ausfiel:  

Ich habe gehört, dass nach Ihrer Rückkehr Ihre Belohnung zwei Millionen nicht über-
schritt und Ihr Rang nicht höher als der eines Aufsehers über die abhängigen Staaten 
war, Sie keine Belehnung über [auch nur] einen Fuß Land bekamen und man auch 
Ihre Strebsamkeit nicht belohnte. Doch die Untertanen, die die Verdienstvollen be-
hinderten und den Fähigen schadeten, wurden schließlich Lehensfürsten über [Ge-
biete mit] zehntausend Haushalten, und solche wie die [kaiserliche] Familie und Ver-
wandtschaft und die Gierigen und die Schmeichler bekamen alle hohe Ämter am Hof. 
Wenn sogar Sie so [behandelt werden], worauf kann [ich,] Ling, dann hoffen?147 

聞子之歸，賜不過二百萬，位不過典屬國，無尺土之封，加子之勤。而妨功害
能之臣，盡為萬戶侯，親戚貪佞之類，悉為廊廟宰。子尚如此，陵復何望哉？ 

Der Aspekt der Herrschertreue erscheint an einer dritten Stelle im Brief. Gegen Ende seines 
Textes zitiert Li Ling ein altes Sprichwort: „Ein loyaler [Untertan], wenn auch kein glühen-
der, betrachtet den Tod als eine Rückkehr nach Hause“ (雖忠不烈，視死如歸).148 Hier 
spricht er über sich selbst, um anschließend seine Zweifel daran zu äußern, dass der Kaiser 
ihn im hypothetischen Falle seiner Rückkehr wieder aufnehmen würde. Diese Aussage bildet 
einen interessanten Kontrast zur Schilderung der Kampfhandlungen. Zuvor hatte Li Ling 
nämlich beschrieben, seine herausragende Führung in der Schlacht habe die Truppen dazu 
bewogen, „den Tod als Rückkehr nach Hause zu betrachten“ (使三軍之士，視死如歸).149 
Li Ling kontrastiert sein Verhältnis zu den eigenen Anhängern, die bereitwillig für ihn ge-
storben seien, mit der eigenen Beziehung zum Kaiser, der auf eine solche bedingungslose 
Treue seines Untertanen nicht mehr hoffen kann. Dies verstärkt die im Brief geäußerte Kritik 
am Hof und dramatisiert Li Lings abschließende Entscheidung, nicht in die Heimat zurück-
zukehren. So wird am Ende des Textes die Frage nach der Herrschertreue noch einmal in den 
Vordergrund gerückt.  

Dieses Thema der Loyalität, das Li Lings „Antwortbrief an Su Wu“ zu Beginn des Ab-
schnitts der Briefe der frühen Han-Zeit aufwirft, findet Anknüpfungspunkte in Sima Qians 
„Brief an Ren An“. Sima Qian erteilt dort Ren An eine Absage: Verschiedene Gründe mach-
ten es ihm unmöglich, Ren An „Würdige zu empfehlen“ (tui xian 推賢). Dazu zählen der 
Verlust seiner Ehre nicht zuletzt durch die Körperstrafe der Kastration sowie das Verspre-
chen gegenüber seinem Vater Sima Tan, dessen Geschichtswerk fertigzustellen. Auch dieser 
Brief lässt sich unter den thematischen Vorzeichen der Grenzen der Loyalität lesen, die die 

 
147  Wen xuan 41.1853. 
148  Wen xuan 41.1849. 
149  Wen xuan 41.1853. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in der Anthologie Wen xuan 148 

Leserschaft aus Li Lings Brief in den Folgetext übernimmt. Sima Qian scheint eine Parallele 
zu Li Lings Schicksal nahezulegen. Wie Li Ling präsentiert Sima Qian sich in seinem Brief 
als loyaler Untertan, der mit seiner Verteidigung von Li Ling bei Hofe keine Eigeninteressen, 
sondern ausschließlich solche Absichten verfolgte, die seiner Ansicht nach im Einklang mit 
den Interessen des Staates standen. Und dennoch stieß er an die Grenzen seiner Loyalität: 
Der Kaiser erkannte auch hier die Absichten des Untergebenen nicht und ließ ihn verurteilen. 
Sima Qian hadert mit dieser Entscheidung und ihren Konsequenzen genauso wie mit dem 
Urteil, das der Kaiser über Li Ling fällte. Wie Li Ling beklagt auch er in seinem Brief das 
Unverständnis, mit dem Kaiser Wu seiner Verteidigung des Generals gegenüberstand. An-
ders als Li Ling kehrt Sima Qian der herrschenden Dynastie allerdings nicht völlig den Rü-
cken. Er entscheidet sich gegen die Selbsttötung und dafür, am Kaiserhof als Eunuch zu die-
nen. Gleichzeitig verlegt er sich auf eine zweite Tugend: Er nimmt sich vor, das Prinzip der 
Kindespietät zu ehren, indem er seinem Versprechen nachkommen will, das Werk seines 
Vaters fertigzustellen.  

Yang Yuns „Brief an Sun Huizong“ schließlich enthält eine deutliche Absage gegenüber 
der Forderung von Sun Huizong, sich nach der Entlassung am Hof darum zu bemühen, nicht 
negativ aufzufallen. Der Verfasser nimmt eine recht pragmatische Position bezüglich der Lo-
yalität zum Herrscherhaus ein. Wie Sima Qian verknüpft er sie mit dem Prinzip der Pietät 
dem Vater gegenüber, wenn auch auf andere Weise: Drei Jahre dauere die angemessene Trau-
erzeit für einen verstorbenen Vater, und ebenso lange müsse sich ein Beamter, der zum Ge-
meinen degradiert wurde, in Demut üben. Danach sei er von seinen Verpflichtungen befreit 
und könne tun und lassen, wie es ihm beliebe. Dass Yang Yun mit dieser Interpretation der 
zeitlichen Begrenzung der aus dem Loyalitätsprinzip erwachsenden Pflichten letztlich alleine 
stand, wird aus seiner Biographie im Han shu deutlich. Behauptungen wie diese wurden ihm 
als Respektlosigkeit und Angriff auf den Kaiser ausgelegt und führten schließlich zu seiner 
Exekution.  

Das Motiv der Herrschertreue und ihrer Grenzen zieht sich also wie ein roter Faden durch 
die ersten drei Briefe des Wen xuan. Jeder der drei Verfasser interpretiert sie in einer Weise, 
die in Konflikt mit dem Verständnis des Herrscherhauses steht. Der Herrscher ist das Objekt 
und damit die erste und letzte Grenze der Loyalität. Li Ling kündigt Kaiser Wu der Han die 
Loyalität auf und beendet das Herrscher-Untertan-Verhältnis, als dieser seine Absichten nicht 
erkennt und außerdem Su Wus Treue nicht entsprechend entlohnt, und verbleibt bei den 
Xiongnu. Aus den Grenzen eines Prinzips der Tugendethik werden damit konkrete geogra-
phische Grenzen, nämlich die zwischen dem Einflussgebiet des Shanyu im Norden und dem 
des Han-Kaisers im Süden. Sima Qian hadert mit dem Umstand, dass seine Herrschertreue, 
ebenfalls missverstanden, und die daraus erwachsenden Konsequenzen ihn in seiner Aus-
übung zweier anderer Grundtugenden behindern. Hier ist erstens die Zuverlässigkeit (xin 信) 
zu nennen, denn sein Akt der Loyalität macht es ihm seiner eigenen Aussage zufolge unmög-
lich, dem Hilfsgesuch des Freundes Ren An zu entsprechen. Zweitens setzt der Loyalitätsakt 
der Kindespietät (xiao 孝) Grenzen, denn Sima Qian muss sich entscheiden, ob er die Vor-
fahren durch seine Kastration entehren soll, oder aber den Vater durch den Bruch des Ver-
sprechens, das Geschichtswerk fertigzustellen – ein Dilemma, das zwingend Abstriche bei 
der Kindespietät erfordert. Sima Qian behandelt also nicht zuletzt die Grenzen, die der einen 
moralischen Verpflichtung durch die anderen gesetzt sind. Diesen konzeptionellen und räum-
lichen Grenzen lässt sich eine dritte Kategorie hinzufügen, nämlich die zeitliche Begrenzung, 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Die Grenzen der Loyalität: Die drei Briefe der Früheren Han-Dynastie 149 

die in Yang Yuns Brief ihren Ausdruck findet. Für ihn endet die Loyalität dem Herrscher 
gegenüber am dritten Jahrestag der Beendigung des Beamtendaseins. Die hier vorgestellte 
thematische Linie war freilich in den drei Einzelbriefen bereits vor ihrer Auswahl und An-
ordnung durch die Kompilatoren des Wen xuan angelegt. Doch erst durch die Zusammen-
stellung in die Dreiergruppe der Briefe der Han-Dynastie treten sie in einen Austausch mit-
einander. So wird der Aspekt der Loyalität in diesen komplexen Texten, die sich in anderen 
Kontexten auch für zahlreiche weitere Lesungen anbieten, betont. Andere Lesungen treten 
dagegen in den Hintergrund. 

Die inhaltliche Parallele innerhalb der drei Texte lässt sich um eine weitere Gemeinsam-
keit ergänzen. Die Briefe sind jeweils Ausdruck einer Grenzziehung zwischen Verfasser und 
Adressat. Sie alle thematisieren eine schicksalhafte Wendung im Leben der Verfasser. An-
hand dieser erzeugen sie ein Spannungsverhältnis zwischen der ursprünglichen Beziehung 
zwischen Verfasser und Adressat auf der einen Seite und der von den Verfassern beschrie-
benen gegenwärtigen Wahrnehmung des Verhältnisses auf der anderen Seite. Sie eint also 
das Spiel mit Aspekten der Gleichheit und Ungleichheit. Ähnlichkeiten sind vor den ein-
schneidenden Erlebnissen der Verfasser, die in den Briefen thematisiert werden, stärker ge-
geben als danach: Li Ling und Su Wu standen beide im Dienst von Kaiser Wu der Han und 
bestimmten das Verhältnis der Dynastie zu ihren nördlichen Nachbarn; Sima Qian und Ren 
An waren, wie auch Yang Yun und Sun Huizong, Beamte in der Verwaltung des Reiches von 
Kaiser Wu bzw. Kaiser Xuan der Han. Vor allem Li Ling geht ausführlich auf seine früheren 
freundschaftlichen Beziehungen zu Su Wu ein. Die späteren Differenzen, die sich zwischen 
Verfasser und Adressat in allen drei Fällen auftun, entfalten wiederum ihre Wirkung beson-
ders vor dem Hintergrund dieser Ähnlichkeiten. Li Ling sagt sich von Kaiser Wu los, Sima 
Qian wird zum Eunuchen und Yang Yun vom Staatsdiener zum Privatmann, während die 
Adressaten während dieser Umwälzungen in scheinbar denselben oder zumindest ähnlichen 
Positionen verbleiben. Sima Qian und Yang Yun schildern vor allem die neu aufgerissenen 
Gräben zwischen ihren Adressaten und sich selbst. Das Gegenbild der früheren relativen 
Gleichwertigkeit der Beziehung, die durch die Verfasser suggeriert wird, ergänzen die Leser 
im Analogieschluss.  

Aus Li Lings Schreiben erfahren wir einiges über das Verhältnis zwischen Absender und 
Adressat vor dem Brief. Seine Motivation für das Schreiben formuliert Li Ling wie folgt:  

Ach, Ziqing! Wenn Menschen einander kennen, ist das Wertvollste daran, das Herz 
des anderen zu kennen. Meinen letzten Brief verfasste ich in großer Eile und er er-
schöpfte noch nicht das, was ich auf dem Herzen habe. Daher fasse ich es noch einmal 
zusammen.150 

嗟乎子卿！人之相知，貴相知心。前書倉卒七忽，未盡所懷，故復略而言之。 

Dieser Satz zeigt erstens, dass Li Ling in Su Wu das Potenzial sieht, seine innersten Gefühle 
und Absichten zu erkennen. Der Verfasser schildert seine Situation in der Hoffnung, dass Su 
Wu sie verstehen werde, wie man dies von einem Freund erwarten würde. Zweitens lässt der 
Satz darauf schließen, dass beide in einem längeren brieflichen Austausch standen. Auch dies 
deutet auf gute Bekanntschaft zwischen beiden hin. Li Ling zeigt in seinem Brief außerdem, 

 
150  Wen xuan 41.1848. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in der Anthologie Wen xuan 150 

dass er über Su Wus Biographie, seine Familie und seine gegenwärtige Situation bei den Han 
Bescheid weiß (Wen xuan 41.1851–53). Dies zeugt wieder von einer engen Beziehung, vor 
allem in Betracht der Umstände (ob tatsächlich gegeben oder aber vom Imitator heraufbe-
schworen): Li Ling befindet sich seit Jahren im Ausland und ein solches Wissen zu erlangen 
war, wie der Briefkontakt an sich, wohl kein leichtes Unterfangen. Die biographischen Pa-
rallelen, die Li Ling zwischen sich selbst und Su Wu zieht, sind offensichtlich: Beide reisten 
auf Befehl des Kaisers zu den Xiongnu, beide wählten einen denkbar ungünstigen Zeitpunkt, 
beide litten unter persönlichen Konsequenzen und beide verloren ihre Familie. Schließlich 
gibt Li Lings Abschiedssatz Aufschluss über die veränderte Beziehung der beiden:  

Ach, Ziqing! Was gibt es noch zu sagen! Zehntausend li voneinander entfernt sind 
[wir] Menschen getrennt und die Straße (zwischen uns) ist unterbrochen. Im Leben 
bin ich ein Mensch in einer anderen Welt, im Tod ein Geist in einem fremden Gebiet. 
Auf lange Zeit verabschiede ich mich von Ihnen im Leben und im Tod! Ich entschul-
dige mich bei meinem alten Bekannten und ermutige Sie, einem weisen Fürsten zu 
dienen. Ihr Sohn ist unversehrt, machen Sie sich keine Sorgen um ihn, und setzen Sie 
alles daran, sich zu schonen. Bitte verlassen Sie sich bei Gelegenheit auf den Nord-
wind und beehren Sie mich noch einmal mit tugendhaften Worten.151  

嗟乎子卿！夫復何言！相去萬里，人絕路殊。生為別世之人，死為異域之鬼，
長與足下生死辭矣！幸謝故人，勉事聖君。足下胤子無恙，勿以為念，努力自
愛。時因北風，復惠德音。 

Hier greift Li Ling die drei zu Anfang genannten Aspekte noch einmal auf. Er bezeichnet Su 
Wu als seinen „alten Bekannten“ (gu ren 故人), erwähnt erneut die Brieffreundschaft und 
lässt Su Wu wissen, dass er in dessen Abwesenheit auf seinen Sohn achten werde, was als 
weiterer Freundschaftsdienst verstanden werden kann. Diese Betonung der Freundschaft und 
die Parallelen in den Biographien der beiden erzeugen den Eindruck einer Beziehung zwi-
schen Gleichgestellten. Doch dies hat nicht zuletzt den Effekt, dass umso stärker das hervor-
tritt, was Absender und Adressat trennt, nachdem Li Ling die Entscheidung getroffen hat, 
seine Loyalität gegenüber den Han aufzukündigen. Das Trennende ist die Grenze zwischen 
dem Gebiet der Han-Dynastie und dem des Shanyu, auf deren unterschiedlichen Seiten die 
beiden Männer nun stehen. Li Ling greift im oben genannten Zitat zu ausdrucksstarken 
sprachlichen Bildern, die diese Trennung deutlich machen sollen. So spricht er in räumlichen 
Metaphern von unterbrochenen Wegen, der Trennung zwischen verschiedenen Welten und 
dem Gegensatz zwischen Leben und Tod. 

Sima Qians „Brief an Ren An“ folgt einem ähnlichen Muster. Auch hier wirkt ein schick-
salhafter Moment, Sima Qians Verurteilung und anschließende Kastration, als Schnitt zwi-
schen zwei Phasen im Verhältnis zwischen Absender und Adressat. Sima Qians Brief gibt 
zwar kaum Aufschluss über die frühere Beziehung. Der Verfasser schildert jedoch ausführ-
lich, warum er nach der Kastration nicht mehr in der Lage sei, Ren An zu unterstützen. Auf-
schluss darüber gibt beispielsweise die folgende Passage, in der Sima Qian seinen mangeln-
den Einfluss beschreibt: 

 
151  Wen xuan 41.1853. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Die Grenzen der Loyalität: Die drei Briefe der Früheren Han-Dynastie 151 

Ich selbst betrachte mich als zerstörten Körper im Dreck. Wenn ich mich rege, werden 
meine Fehler offensichtlich, und wollte ich jemandem nützen, würde ich ihm im Ge-
genteil schaden. Daher ersticke ich meine Sorgen, denn zu wem könnte ich darüber 
sprechen?152 Ein Sprichwort lautet: „Für wen würdest du dich einsetzen? Und wen 
könntest du dazu bringen, auf dich zu hören?“ Als Zhongzi Qi starb, da zupfte Bo Ya 
wohl bis zu seinem Lebensende nicht mehr die Qin.153 Warum war das so? Ein Mann 
macht sich nützlich für den, der ihn erkennt, und eine Frau macht sich hübsch für den, 
der sich an ihr freut. Doch mein Körper ist bereits ungenügend und in Stücken und 
unvollständig! Selbst wenn ich Talent hätte wie Sui und He oder ein Betragen wie 
(Xu) You und (Bo) Yi,154 könnte ich doch nie Ruhm erlangen, sondern würde zum 
Gespött werden und mich selbst beschmutzen!155 

顧自以為身殘處穢，動而見尤，欲益反損，是以獨鬱悒而與誰語。諺曰：「誰
為為之？孰令聽之？」蓋鍾子期死，伯牙終身不復鼓琴。何則？士為知己者用，
女為說己者容。若僕大質已虧缺矣，雖才懷隨和，行若由夷，終不可以為榮，
適足以見笑而自點耳。 

Sima Qian, so zeigt dieser Auszug deutlich, könne gegenwärtig niemandem Unterstützung 
gewähren, auch nicht Ren An, denn niemand würde einem Eunuchen Gehör schenken. Die 
Passage liefert darüber hinaus interessante Informationen über Sima Qians Verständnis von 
Freundschaft. Indem er auf Bo Ya und Zhongzi Qi und Qu Yuan Bezug nimmt, spricht er 
durchaus die Notwendigkeit freundschaftlicher Beziehungen am Hof an. Nur sieht er sich 
selbst nach der Kastration nicht mehr als gleichwertiges Mitglied dieser Hofgesellschaft und 
damit auch nicht mehr als potenziell nützlichen Freund.156 Über Sima Qians Verhältnis zu 
Ren An vor der Kastration erfahren die Leser aus dem Brief wenig. Aus den eben genannten 
Anspielungen zu schließen, dass sich Sima Qian vor seiner Kastration als „Freund“ von Ren 
An verstanden hätte, wäre wohl zu weit gegriffen. Sima Qians Brief ist schließlich das Ge-
genteil eines Freundschaftsdiensts. Es liest sich vielmehr als ein Akt der Grausamkeit, dem 
mutmaßlich selbst vom Todesurteil bedrohten Ren An die eigene Leidensgeschichte infolge 
der Verurteilung zu schildern.157 Der Aspekt der „Freundschaft“ zwischen den beiden stammt 
letztlich aus dem Kontext des Han shu und mag weniger den realen Umständen entsprechen, 

 
152  Aus dem „Yuan you“ 遠遊: „Fallen on a time of foulness and impurity, / Alone with my misery, I had 

no one to confide in“ (遭沈濁而汙穢兮，獨鬱結其誰語), siehe Chu ci bu zhu 5.163 und David 
Hawkes (Übers.), Ch’u Tz’u. The Songs of the South. Oxford, 1959, S. 81. In der traditionellen Lesung 
des Gedichts spricht Qu Yuan hier über seine Isolation am Hof des Königs von Chu. 

153  Ein berühmtes Freundespaar aus der chinesischen Geschichte, das oft als Illustration des Ideals der 
absoluten Loyalität in der Freundschaft herangezogen wird, siehe Kapitel 2, S. 33 Anm. 87. 

154  Das „Talent von Sui und He“ bezieht sich auf zwei legendäre Schätze, die dem Herrscher dargebracht 
wurden und die hier stellvertretend für den Beitrag eines Edlen zur Regierung stehen. Xu You war der 
Legende nach ein Berater des mythischen Urkaisers Yao und Bo Yi ein berühmter Einsiedler, siehe 
Kapitel 2, S. 33 Anm. 87. 

155  Wen xuan 41.1854–55. 
156  Michael Nylan befasst sich genauer mit den Ideen zum Nutzen, aber auch den Tücken der Freundschaft 

am Kaiserhof in Sima Qians Brief. Sie bietet eine Lesung des Briefes als „sophisticated rumination on 
the benefits of male friendships at court“ an, siehe Nylan, „Friendship and Other Tropes in the Letter 
to Ren An“, S. 95. 

157  Dies bemerkt beispielsweise Nylan, ibid., S. 71. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in der Anthologie Wen xuan 152 

als vielmehr ein Mittel Ban Gus gewesen sein, den Brief zu seinen Zwecken einzubinden. 
Manche Leser mögen diese Idee auch aus Li Lings Beziehung zu Su Wu im vorangegangenen 
Text in Sima Qians Brief hineinübertragen. So bleibt fraglich, inwieweit der Begriff der 
„Freundschaft“ zwischen Ren An und Sima Qian angemessen ist. Lässt man die schwer fass-
bare Idee der Freundschaft beiseite, ergibt sich aus dem Brief selbst heraus gleichwohl der 
Eindruck, dass Sima Qian vor seiner Kastration zu einer Hilfestellung fähig gewesen war, 
die ihm jetzt nicht mehr möglich erscheint. Gehen wir von einer Echtheit des Briefes oder 
zumindest von einer wahrhaftigen Imitation der zugrundliegenden historischen Begebenhei-
ten aus, so scheint Ren An diese Option zur Hilfestellung gesehen zu haben. Auch wenn ihm 
dessen Unterstützung vielleicht als sein „letzter Strohhalm“ erschien, trat er doch mit Sima 
Qian in Kontakt. Die klare Grenze zwischen Eunuchen und Beamtentum, die Sima Qian in 
seinem Text zieht, scheint Ren An also als weniger absolut betrachtet zu haben.  

Sima Qians Enkel Yang Yun schließlich lehnt in seinem „Brief an Sun Huizong“ dessen 
Ratschläge ab, sich nach seiner Entlassung am Hof in Demut zu üben, anstatt seinen Reich-
tum zur Schau zu stellen. Weder darauf, wie sich diese Ratschläge gestalteten, noch darüber, 
wie die Beziehung zwischen den beiden vor dem Brief bzw. vor Yang Yuns Taten aussah, 
lässt der Brief konkrete Rückschlüsse zu. Die Hintergrundinformationen, dass beide Männer 
anfangs befreundet waren, und die Angaben zum Inhalt von Sun Huizongs Brief stammen 
alle aus dem Kontext, in den Yang Yuns Antwortschreiben im Han shu eingebettet ist und 
die im Wen xuan nicht erwähnt werden. Der Brief legt allerdings Wert darauf, den Dissens 
herauszustellen, in dem die Ansichten und die Lebensführung der beiden gegenwärtig stehen. 
So betont Yang Yun unterschiedliche Konfliktlinien: Er sei nicht mehr wie Sun Huizong im 
Staatsdienst tätig und die Standards dieser Schicht gelten für seinen Lebenswandel daher 
nicht mehr. Er sei ein Mann aus dem Gebiet des früheren Staates Qin, Sun Huizong stamme 
dagegen aus Wei. Sun Huizong sein ein Edler, Yang Yun dagegen ein Gemeiner, und zwar 
nicht nur auf geistig-literarischer Ebene, sondern nach seiner Degradierung auch in der tat-
sächlichen politischen Realität. Sun Huizong diene weiter der herrschenden Dynastie, wäh-
rend Yang Yun sich von dieser abgewandt habe. Alle diese Gegensätze wirken nur vor dem 
Hintergrund einer früheren Vergleichbarkeit der beiden: Beide waren, so schließt der Leser, 
hohe Untertanen, treue Anhänger der Han und beide vertraten dieselben Ideale des Staats-
dienstes.  

Die Verfasser der drei Briefe sind sich also der Ungleichheiten zwischen Absender und 
Adressat bewusst und stellen vor diesem Hintergrund Überlegungen darüber an, was genau 
sie trennt und worin sie sich ähneln. Sie kontrastieren das gegenwärtige Verhältnis zwischen 
Absender und Adressat mit ihrer Beziehung vor einer schicksalhaften Wendung im Leben 
des Verfassers. Damit lenken sie die Aufmerksamkeit auf den Grund für das geänderte Ver-
hältnis: nämlich das einschneidende Erlebnis, das, selbst- oder unverschuldet, die zwei Le-
bensphasen der Verfasser voneinander und damit wiederum auch die Verfasser von ihrer 
früheren Gemeinschaft abgrenzt. Dafür stehen die Briefe in der historischen Überlieferung 
der Ereignisse. Die Anthologie Wen xuan betont in jedem der drei Texte dieser Dreiergruppe 
der Han-zeitlichen Briefe durch Kompilationsentscheidungen wie Auswahl und Anordnung 
den Aspekt der Grenzziehung. Erstens reflektieren die Verfasser jeweils die persönlichen 
Grenzen ihrer Loyalität gegenüber der herrschenden Dynastie. Zweitens grenzen die Briefe 
zwei verschiedene Phasen im Leben ihrer Verfasser voneinander ab. Und drittens geht mit 
dieser Abgrenzung auch eine Abgrenzung der Verfasser von einer früheren Identifikations-

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Freunde, Feinde und Berater: Die vier Briefe der Späteren Han-Dynastie 
 

153 

gruppe einher. Diese vielseitigen Grenzziehungen machen im Wen xuan die Briefe der Han-
Dynastie aus. 

3.4 Freunde, Feinde und Berater: Die vier Briefe der Späteren Han-Dynastie 

Alte Verbindungen und ein neuer inhaltlicher Fokus 
Die zweite Gruppe der Briefe im Wen xuan bilden die vier Briefe der Späteren Han-Zeit: 
Kong Rongs „Brief über Sheng Xian“ („Lun Sheng Xiaozhang shu“ 論盛孝章書) an Cao 
Cao, Zhu Fus „Brief an Peng Chong“, Chen Lins „Brief für Cao Hong an Cao Pi“ und Ruan 
Yus „Brief, den ich für Cao Cao an Sun Quan verfasste“ („Wei Cao gong zuo shu yu Sun 
Quan“ 為曹公作書與孫權). Die Anthologie Wen xuan ist das einzige überlieferte Werk, das 
die vier Briefe in Beziehung zueinander setzt. Die Briefe von Ruan Yu und Chen Lin erschei-
nen im Wen xuan sogar das erste Mal auf der literarischen Landkarte. Zhu Fus Brief ist als 
einziger der vier Texte im Hou Han shu enthalten, Kong Rongs Brief wiederum taucht als 
einziger im Sanguo zhi auf.  

Zwischen Kong Rong, Ruan Yu und Chen Lin besteht eine biographische Verbindung. 
Sie waren alle zur selben Zeit unter Cao Cao tätig und bewegten sich im selben Netzwerk 
von Literaten. Ein wichtiger Schnittpunkt der Karrieren der drei Männer sind wohl die Er-
eignisse, die Kong Rongs Tod 208 n. Chr. herbeiführten. Mitentscheidend war dabei Lu Cui. 
Er stammte aus Chenliu 陳留 und diente zu dieser Zeit unter Cao Cao. Er brachte bei Cao 
Cao auf dessen Geheiß die Anschuldigungen vor, aufgrund derer Kong Rong schließlich exe-
kutiert wurde. Das Geschichtswerk Dian lüe 典略 (Kanonische Abrisse), aus dem diese In-
formationen stammen, erwähnt, dass Lu Cui damals gemeinsam mit Chen Lin und Ruan Yu, 
der ebenfalls aus Chenliu stammte, im Sekretariat tätig war. Das Dian lüe scheint also einen 
Gegensatz zwischen Kong Rong und dem Lager der drei anderen Männer aufzubauen.158 
Neben diesem biographischen Berührungspunkt wurden in der Literaturkritik zwischen ein-
zelnen der drei Briefautoren Verbindungen im Hinblick auf ihre schriftstellerischen Fähig-
keiten hergestellt. Cao Pi pries in seiner Literaturkritik Dian lun Chen Lins und Ruan Yus 
Prosatexte als die herausragenden Texte seiner Zeit (jin zhi juan 今之雋). Die beiden Männer 
werden im Literatenkapitel des Sanguo zhi sowie einem Fragment im Geschichtswerk Wei 
lüe ebenfalls zusammen als talentierte Autoren gelistet. Im Kapitel über „Schriftlich Festge-
haltenes“ (書記) im Wenxin diaolong ist mit Ruan Yu und Kong Rong ein weiteres Paar der 
Dreiergruppe mit vier weiteren Briefautoren namentlich erwähnt.159 Drei der vier Autoren 
wurden also durchaus bereits vor der Kompilation des Wen xuan in ereignisgeschichtlichen 
und literaturhistorischen Kontexten zusammen gruppiert. 

Zhu Fu starb etwa 150 Jahre vor der Zeit von Kong Rong, Chen Lin und Ruan Yu. Direkte 
biographische Verbindungen zu den drei anderen sucht man hier also vergebens. Auch in den 
überlieferten Quellen zur Literaturkritik wird kein Zusammenhang hergestellt. In Ruan Yus 

 
158  Dian lüe, zitiert in Pei Songzhis Kommentar zum Sanguo zhi 21.603. Lu Cuis Biographie ist Teil des 

Literatenkapitels des Sanguo zhi, siehe dazu S. 62–63. 
159  Für die Passage aus dem Dian lun siehe Wen xuan 52.2271. Außerdem Wenxin diaolong jiaozhu 

25.184, Sanguo zhi 21.599 (zusammen mit Wang Can, Xu Gan, Ying Yang und Liu Zhen) und Wei zhi 
zitiert in Pei Songzhis Kommentar zum Sanguo zhi 21.664 (mit Wang Can und Lu Cui). 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in der Anthologie Wen xuan 154 

und Kong Rongs Schriften finden sich allerdings Rückbezüge auf die Geschehnisse um Zhu 
Fu und den Adressaten seines Briefes, Peng Chong. Kong Rong zieht die beiden als Beispiel 
in einer Eingabe an Cao Cao heran: „Zhu und Peng […] waren starke Männer und stritten 
miteinander um die Wertschätzung [des Kaisers]. Das, wozu sie fähig waren, war besorgnis-
erregend für den Staat“ (朱、彭 [...]，為世壯士，愛惡相攻，能為國憂).160 Auch in Ruan 
Yus „Brief für Cao Cao an Sun Quan“ steht Zhu Fus Auseinandersetzung mit Peng Chong 
als historisches Exempel für ein Zerwürfnis: 

Jedes Mal, wenn ich untersuche, wie es im Altertum oder in der heutigen Zeit dazu 
gekommen ist, dass Neigungen sich geändert haben, liegt der erste Grund in einer 
Beleidigung oder Erniedrigung, oder [der Bruch] entsteht durch persönliche Fehler 
und Missverständnisse; und wenn man wütend ist oder sich bedroht sieht, führt das 
notwendigerweise zu einem großen Sinneswandel. So […] staute sich in Peng Chong 
Ärger auf, weil er (durch Kaiser Guangwu) keine Sonderbehandlung erfuhr.161 

每覽古今所由改趣，因緣侵辱，或起瑕舋，心忿意危，用成大變。若 [...] 彭寵
積望於無異。 

Der Name Zhu Fu und die Folgen, die sein Brief zu Beginn der Späteren Han-Dynastie vor 
allem in Hinblick auf seinen Adressaten Peng Chong hatte, sind den Autoren, deren Briefe 
Zhu Fus Schreiben im Wen xuan rahmen, also durchaus geläufig. 

Die vier Briefe bilden als die Briefe der Späteren Han-Zeit nicht nur eine zeitliche Einheit, 
sondern sind auch thematisch miteinander verbunden. Alle vier Texte entstanden in Phasen 
der Geschichte, in denen es im chinesischen Kernland zu kriegerischen Auseinandersetzun-
gen kam. Um siegreich aus diesen Krisenzeiten hervorzugehen, war es für die Machthaber 
(und solche die, es werden wollten) entscheidend, sich mit den richtigen Personen zusam-
menzuschließen, so die eigene Position zu stärken und die Gegenseite zu schwächen. Zu die-
sem Zweck wiederum waren es beispielsweise probate Mittel, einflussreiche Personen von 
den eigenen Erfolgen und der eigenen Kompetenz zu überzeugen und Gegner durch Provo-
kationen zu Fehlern zu verleiten oder durch Drohungen einzuschüchtern. Die Rolle fähiger 
und weniger fähiger Berater und Verbündeter ist ein Leitmotiv der vier Briefe aus den Phasen 
des Bürgerkriegs zu Beginn und Ende der Späteren Han-Dynastie. Durch Auswahl und Kom-
bination der vier Briefe gelingt es den Kompilatoren des Wen xuan einen Kontext zu schaf-
fen, der die Argumentationstechniken, die die Verfasser anwendeten, in den Vordergrund 
stellt. Dies wird besonders gut an Kong Rongs Brief an Cao deutlich. Doch auch in Chen 
Lins Brief zeigt sich die zentrale Rolle fähiger Untergebener für Bestehen oder Untergang 
eines Staates. Bei Ruan Yu rückt das Schmieden von Allianzen in den Vordergrund, konkret 
eine mögliche Verbindung zwischen Cao Cao und Sun Quan gegen Liu Bei. Insgesamt zeigt 
sich: Freunde, Feinde und Berater sind nicht nur zentrales Thema der vier Briefe. Die 

 
160  Cao Cao hatte Kong Rong im Jahr 208 n. Chr. schriftlich ermahnt, seine persönlichen Differenzen mit 

einem gewissen Chi Lü 郗慮 beizulegen. Chi Lü hatte Kong Rong verschiedener Straftaten bezichtigt, 
was zu Kong Rongs Absetzung geführt hatte. Cao Cao schrieb: „Dass Peng Chong den Aufstand probte, 
nahm seinen Anfang bei Zhu Fu“ (彭寵傾亂，起自朱浮) und weist damit auf die Risiken von Unei-
nigkeit zwischen Kollegen hin. Kong Rong greift das historische Beispiel von Zhu Fu und Peng Chong 
in seiner Antwort auf, Hou Han shu 70.2272–76. 

161  Wen xuan 42.1887–88. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Freunde, Feinde und Berater: Die vier Briefe der Späteren Han-Dynastie 
 

155 

Verfasser sind darüber hinaus selbst aktive Teilnehmer in der Gemengelage von Bündnissen 
und Feindschaften und nutzen ihre Texte nicht zuletzt, ihre eigene Position in diesem Spiel 
mit zu definieren und auszubauen. 

Zhu Fus „Brief an Peng Chong“ und Kong Rongs „Brief über Sheng Xian“ 
Im zweiten Kapitel wurde bereits Zhu Fus „Brief an Peng Chong“ im Kontext des Hou Han 
shu behandelt. Der Brief provozierte Peng Chong zum Angriff auf Zhu Fu und brachte so 
den Sieg von Kaiser Guangwu über seine Widersacher Peng Chong und Zhang Feng auf den 
Weg. Zhu Fu erreichte dies dadurch, dass er Peng Chongs Entscheidung, die Kornspeicher 
seiner Provinz zu öffnen, als eine strategische Fehleinschätzung darstellte und ihm dann eine 
Vielzahl an verwerflichen Eigenschaften zuschrieb: Undankbarkeit dem Kaiser und Verant-
wortungslosigkeit seinen Angehörigen gegenüber, Verblendung, Arroganz und Selbstüber-
schätzung. Abschließend bot er Peng Chong jedoch einen Ausweg an: Sicher seien schlechte 
Berater schuld an seiner Entscheidung. Er könne jedoch, würde er auf den rechten Weg zu-
rückkehren, auf die Gnade des Kaisers hoffen. Der Brief ist allerdings insgesamt in einem 
derart aggressiven und beleidigenden Ton verfasst, dass er eine friedliche Lösung des Kon-
fliktes unwahrscheinlich macht. Zhu Fus Brief will nicht überzeugen, sondern provozieren. 
Daher bedient er sich eindrücklicher Vergleiche und bemüht Sätze wie: „im Leben machen 
Sie sich zum Gespött Ihrer Zeitgenossen, im Tod werden Sie zum törichten Geist“ (生為世
笑，死為愚鬼) oder „wenn Sie nun über Ihre Verdienste bei Hofe Reden schwingen, dann 
sind Sie dieses Schwein aus Liaodong“ (若以子之功論於朝廷，則為遼東豕也).162 Stilis-
tisch ist das Schreiben somit ein Kontrapunkt zu Kong Rongs Text, der ihm im Wen xuan 
vorangeht. 

Kong Rongs „Brief über Sheng Xian“ eröffnet die Reihe der Briefe aus der Späteren Han-
Dynastie im Wen xuan. Er soll seinen Adressaten Cao Cao davon überzeugen, Sheng Xian 
盛憲 (Sheng Xiaozhang) in seinen Dienst zu stellen. Das Schreiben erzielt seinen Effekt ganz 
im Gegensatz zu Zhu Fus aggressivem Ton durch exquisite Argumentationstechnik und das 
feinsinnige Spiel mit sprachlichen Bildern. Es ist anzunehmen, dass sein Adressat Cao Cao, 
der selbst dichtete, Kong Rongs Kunstfertigkeit zu würdigen wusste. Kong Rong, Literat und 
politische Figur aus der Gegend des heutigen Qufu 曲阜 in Shandong 山東, trat politisch 
zum ersten Mal 190 n. Chr. in Erscheinung, als er zum Kanzler von Beihai 北海 (im heutigen 
Shandong) eingesetzt wurde. Als dort 196 n. Chr. die Gelben Turbane und die Armee des 
Kriegsherrn Yuan Tan 袁譚 (gest. 205 n. Chr.) einfielen, floh er in Cao Caos Stadt Xu 許. 
Unter Cao Cao wurden Kong Rong zunächst hohe Ämter anvertraut. Während seiner zwölf 
Dienstjahre verschlechterte sich die Beziehung der beiden jedoch kontinuierlich, da Kong 
Rong zusehends Kritik an seinem Dienstherrn und dessen politischen Entscheidungen übte. 
208 n. Chr. wird er schließlich zum Tode verurteilt und exekutiert. Kong Rongs Brief an Cao 
Cao lässt sich aufgrund der Zeitangaben im Brieftext auf das Jahr 204 n. Chr. datieren.163 
Das früheste bekannte Werk, in dem der Text des Briefes über Sheng Xian enthalten ist, ist 

 
162  Wen xuan 41.1876–79. 
163  Vgl. die Einträge von Knechtges zu „Kong Rong“, in: Knechtges und Chang (Hrsg.), Ancient and Early 

Medieval Chinese Literature, S. 460–63, und de Crespigny, Biographical Dictionary, S. 291–93, sowie 
Lin Boqian 林伯謙, „Kong Rong Jian Mi Heng biao yu Lun Sheng Xiaozhang shu“ 孔融〈薦禰衡表〉
與〈論盛孝章書〉, Dongwu Zhongwen xuebao 東吳中文學報 12 (2006), S. 1–36. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in der Anthologie Wen xuan 156 

Yu Yus 虞預 (fl. 366–384 n. Chr.) Kuaiji dianlu 會稽典錄 (Kanonische Aufzeichnungen 
über Kuaiji) und nur als moderne Rekonstruktion verfügbar. Der Brief wird im Zusammen-
hang mit Informationen über Sheng Xian (Sheng Xiaozhang) zitiert.164 Laut dem im Kuaiji 
dianlu überlieferten Kontext waren Kong Rong und Sheng Xian alte Bekannte. Als Sun Ce 
孫策 (175–200 n. Chr.) Sheng Xians Heimatkommandantur Kuaiji unterwarf, deren Leitung 
Sheng Xian zuvor aus gesundheitlichen Gründen aufgegeben hatte, war Sheng Xian ihm auf-
grund seines ungebrochenen Einflusses dort ein Dorn im Auge. Kong Rong setzte sich ange-
sichts dieser gefährlichen Situation bei seinem Dienstherren Cao Cao für seinen alten Freund 
ein. Cao Cao entsprach Kong Rongs Wunsch und beorderte Sheng Xian nach Xu. Doch noch 
bevor das rettende Schreiben Sheng Xian erreichte, wurde er durch Sun Quan, Sun Ces jün-
geren Bruder und Nachfolger, getötet.165 

Kong Rong verfolgt in seinem Brief an Cao Cao ein konkretes Ziel: Er möchte seinen 
Dienstherren dazu bringen, sich für seinen Freund Sheng Xian einzusetzen. Cao Cao soll 
Sheng Xian durch die Berufung auf einen Posten in Wei aus seiner misslichen Lage in Wu 
befreien. Kong Rong schreibt166:  

Jahre und Monate halten nicht inne, die Jahreszeiten fließen gleichsam dahin.167 Das 
fünfzigste Lebensjahr, ganz plötzlich ist es da. Sie, mein Herzog, haben es gerade 
vollendet, [ich,] Rong, habe es schon um zwei Jahre überschritten.168 Unsere Freunde 
und Bekannten innerhalb der Meere sind nahezu vollständig verwelkt und verdorrt, 
nur Sheng Xiaozhang (Sheng Xian) aus Kuaiji lebt noch.169 Dieser Mann wird von 
Herrn Sun in Bedrängnis gebracht und seine Frau und seine Kinder sind schon ver-
schollen und untergegangen, in seiner Hilflosigkeit ist er auf sich allein gestellt, in 
seiner gefährlichen Isolation verzweifelt und unglücklich.170 Wenn Sorgen in der 

 
164  Lu Xun 魯迅 (1881–1936 n. Chr.) stellte die Sammlung aus Fragmenten zusammen. Die Quelle für 

das Briefzitat ist eine Passage aus Pei Songzhis Kommentar zum Sanguo zhi, vgl. Kuaiji dianlu, 2.19-
1–19-2. Sanguo zhi 51.1214. Pei Songzhis Kommentar enthält den Brieftext ohne eine einzige weitere 
Angabe zum Text selbst. Der Text ist bis auf ein abweichendes Zeichen identisch mit dem der Kyu-
janggak- und Mingzhou-Editionen des Wen xuan. Vermutlich war der Text auch in einer frühen Samm-
lung der Schriften von Kong Rong zu finden, die Cao Pi posthum zusammengestellt haben soll. Indi-
viduelle Werksammlungen sind in Katalogen der Liang-, Sui- und der Nördlichen Song-Dynastie 
verzeichnet. Heute existierende Zusammenstellungen sind jedoch allesamt spätere Rekonstruktionen. 
Die Qing-zeitliche Sammlung Quan Hou Han wen verzeichnet 39 Werke von Kong Rong, von denen 
jedoch mehr als die Hälfte nur fragmentarisch erhalten ist, vgl. Knechtges, „Kong Rong“, S. 461, und 
Quan Hou Han wen 83.919-1–924-2. 

165  Siehe die Passage aus dem Kuaiji dianlu, die Li Shan in seinem Kommentar zum Wen xuan einleitend 
zitiert, Wen xuan 41.1873. Bis auf kleine Abweichungen stimmt Li Shans Zitat mit dem in Pei Songzhis 
Kommentar überein, vgl. Sanguo zhi 51.1214. 

166  Meine Übersetzung orientiert sich an von Zach (Übers.), Die chinesische Anthologie, S. 769–70. Für 
weitere Übersetzungen ins moderne Chinesische und weiterführende Angaben siehe Knechtges, „Let-
ters in the Wen xuan“, S. 201. 

167  Der Ausdruck shijie 時節 bezeichnet eigentlich die Sonnenwenden und Tag- und Nachtgleichen, die 
Beginn und Ende der Jahreszeiten markieren. 

168  Aufgrund dieser Altersangaben wird der Brief auf das Jahr 204 n. Chr. datiert. 
169  Mit dem Ausdruck „innerhalb der Meere“ bezeichnet Kong Rong den Einflussbereich des Herrschers. 
170  Die Bezeichnung Sun shi 孫氏 (hier übersetzt als „Herr Sun“) kann sich sowohl auf Sun Ce als auch 

auf seinen jüngeren Bruder und Nachfolger Sun Quan beziehen oder auch neutral den „Sun-Clan“ be-
zeichnen. Der Kommentator Li Shan lässt den Bezug offen. Er verweist in seinem Kommentar lediglich 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Freunde, Feinde und Berater: Die vier Briefe der Späteren Han-Dynastie 
 

157 

Lage sind, einem Menschen zu schaden, dann wird dieser Mann nicht mehr lange 
leben! 

歲月不居，時節如流。五十之年，忽焉已至，公為始滿，融又過二。海內知識，
零落殆盡，惟有會稽盛孝章尚存。其171人困於孫氏，妻孥湮沒，單孑獨立，孤
危愁苦。若使憂能傷人，此子不得永172年矣！ 

Mit den einleitenden Worten seines Bittbriefes an Cao Cao versucht Kong Rong, strategisch 
eine gemeinsame Basis zwischen sich und seinem Gesprächspartner zu etablieren. Er bemüht 
den häufig gebrauchten Topos der Vergänglichkeit und stellt fest, dass sie beide sich gerade 
im gleichen Lebensabschnitt befinden. Im selben Gedanken lenkt er Cao Caos Blick auf ihre 
gemeinsamen Freunde und deren unglückliches Schicksal. Dabei kontrastiert er Cao Caos 
und seine eigene Lage mit deren Unglück und besonders dem von Sheng Xian, auf das er im 
Folgenden weiter eingeht. Eindringlich schildert er dessen verzweifelte Lage, um ihm in ei-
nem abschließenden Ausruf unter diesen Umständen ein baldiges Ende zu prophezeien. Kong 
Rong achtet dabei penibel auf seine Wortwahl. In seiner prägnanten Situationsbeschreibung 
vermeidet er geschickt solche Formulierungen, die Cao Cao verärgern oder vom Thema ab-
lenken könnten. Für die Todesfälle aus dem Freundeskreis wählt er Umschreibungen wie 
„verwelkt und verdorrt“ (ling luo 零落) und für Sheng Xians Angehörige „verschollen und 
untergegangen“ (yan mo 湮沒). So vermeidet er es, Cao Cao seine eigene Sterblichkeit direkt 
vor Augen zu führen. 

Als Kong Rong in die Verlegenheit kommt, Cao Caos Einflussbereich definieren zu müs-
sen, greift er auf die vage Formulierung „innerhalb der Meere“ (hai nei 海內) zurück. So 
umgeht er das politische Minenfeld der verschiedenen Machtbereiche der Warlords gegen 
Ende der Han-Dynastie und zu Anfang der Drei Reiche. Der Autor vermeidet mit dieser Um-
schreibung elegant die Verwendung eines Ausdrucks, der Cao Caos Herrschaftsanspruch ein-
schränkt. 

Ein Kommentar zum Chunqiu besagt: „Als es unter den Lehnsfürsten solche gab, die 
sich gegenseitig vernichten wollten, konnte Herzog Huan (von Qi 齊) keine Abhilfe 
schaffen und eben deswegen schämte sich Herzog Huan darüber.“173 Jetzt ist Xiao-
zhang wahrlich der Herausragendste unter den Männern, die Redegewandten des Rei-
ches machen sich gestützt auf ihn einen Namen, doch er selbst kann nicht umhin, in 
Dunkelheit gefangen zu sein und sein Leben ist [noch nicht einmal für den kurzen 
Zeitraum] zwischen Morgen und Abend sicher. [Wenn Xiaozhang jetzt nicht geholfen 
würde,] dann hätte es meinem Vorfahren nicht zugestanden, ausführlich über „die 

 
auf eine seiner früheren Kommentierungen. Damit muss aus Mangel an Alternativen das den Brief 
einleitende Zitat aus dem Kuaiji dianlu gemeint sein. Der Kommentator Lü Liang legt sich fest und 
gibt an, Sun Ce sei gemeint. Folgt man dieser Kommentierung, so müsste man im Präteritum überset-
zen: „Dieser Mann wurde von Sun Ce in Bedrängnis gebracht“. 

171  In der Kyujanggak- und Yuan-Edition sowie im von Pei Songzhi zitierten Text steht zai 在 statt cun 存. 
Damit lautet der Satz dort: „nur Sheng Xiaozhang aus Kuaiji ist noch da“. 

172  Alle anderen Versionen (Kyujanggak, Mingzhou, Chen Balang, Sibu congkan und bei Pei Songzhi) 
fügen vor yong 永 ein fu 復 ein: „dann wird dieser Mann schließlich nicht mehr lange leben“. 

173  Kong Rong zitiert aus dem Gongyang zhuan. Das Zitat erscheint drei Mal im Kommentartext, jedes 
Mal in Verbindung mit einem anderen Ereignis in den frühen Regierungsjahren von Herzog Han von 
Qu, siehe Gongyang zhushu 10.120-01, 10.123-01 und 11.137-01. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in der Anthologie Wen xuan 158 

Freunde, die Schaden und Nutzen bringen“, zu sprechen,174 und Zhu Mu hätte einen 
Grund dafür gehabt, [den Aufsatz zum] „Trennen der Verbindungen“ [zu schrei-
ben].175 Wenn Sie, mein Herzog, wahrlich nur einen einzigen Boten schickten und ein 
Schreiben von ein paar Zeilen dazugäben,176 dann könnte man Xiaozhang herbestel-
len, und das freundschaftliche Verhältnis könnte sich ausweiten.177 

春秋傳曰：「諸侯有相滅亡者，桓公不能救，則桓公恥之。」今孝章實丈夫之
雄也，天下談士，依以揚聲，而身不免於幽縶，命178不期於旦夕。吾祖不當復
論損益之友，而朱穆所以絕交也。公誠能馳一介之使，加咫尺之書，則孝章可
致，友道可弘矣。 

Nach der Einleitung bringt Kong Rong das erste seiner drei Argumente für den Vorschlag 
vor, Sheng Xian an Cao Caos Hof zu beordern. Um nicht gleich mit der Tür ins Haus zu 
fallen, beginnt er allerdings nicht mit seinem Anliegen selbst. Stattdessen zitiert er aus dem 
Gongyang zhuan 公羊傳 und schmeichelt Cao Cao durch den Vergleich mit Herzog Huan 
桓 von Qi 齊 (gest. 685–643 v. Chr.). Herzog Huan von Qi war der erste Herrscher, der in 
der Chunqiu-Periode als Hegemon die Führung der Zhou-Staaten übernahm und sie gegen 
die Fremdvölker der Rong und Di und gegen den Staat Chu 楚 einte.179 Als Kong Rong die-
sen Brief 204 n. Chr. schrieb, war das Reich der nominell noch herrschenden Han-Dynastie 
zersplittert. Cao Cao hielt Gebiete im Nordosten und hatte einige Jahre zuvor Kaiser Xian 
der Han in seinem Hauptquartier in Xu unter seinen Schutz gestellt. Die Rolle des Reichsei-
nigers im Stil von Herzog Huan von Qi hätte er für die Han-Dynastie gerne übernommen.180 
Doch das Zitat aus dem Gongyang zhuan weist gleichzeitig auf die Pflichten eines Hegemo-
nen hin. Da Herzog Huan von Qi der stärkste Herrscher seiner Zeit ist, hat er die Pflicht, 
bedrohten Staaten zu Hilfe zu kommen. Genauso soll sich Cao Cao verpflichtet fühlen, Sheng 
Xian als einem Opfer der Auseinandersetzungen zu helfen. Im nächsten Satz thematisiert 
Kong Rong Sheng Xians Fähigkeiten und seine ungerechtfertigte Notlage. Er verweist auf 
das Prinzip der Freundschaft (you dao 友道). Gerade in einer Notsituation müssten sich 
wahre Freunde seiner Meinung nach gegenseitig zu Hilfe kommen. Erst ganz am Schluss des 

 
174  Kong Rong versteht sich als Nachkomme von Konfuzius, der ebenfalls mit Familiennamen Kong hieß. 

Zum entsprechenden Abschnitt Lunyu 16.4, siehe Lunyu zhushu 16.148-2. 
175  Zhu Mus „Aufsatz zum Trennen der Verbindungen“ („Jue jiao lun“ 絕交輪) findet sich in Quan Hou 

Han wen 28.631-1. 
176  Eigentlich: „ein Schreiben von ein paar zhi und chi“. Ein zhi 咫 entspricht acht cun 寸, ein chi 尺 neun 

cun. Ein 尺 sind in der Westlichen Han 23–23,7 cm. Es handelt sich also um einen Brief mit einer 
physischen Länge von etwas weniger als 23 cm.  

177  Der Brief lässt den Leser im Unklaren darüber, welches „freundschaftliche Verhältnis“ hier gemeint 
ist. Möglich wäre das Verhältnis zwischen Sheng Xian und Cao Cao, oder die Stellung aller Gelehrten 
im Reich zu Cao Cao, oder auch das Verhältnis von Kong Rong zu Cao Cao. Es könnte außerdem 
Freundschaft als Prinzip generell gemeint sein, das vorher durch die Anspielungen auf das Lunyu und 
Zhu Mus „Aufsatz zum Trennen der Verbindungen“ angesprochen wurde. 

178  Die Chen-Balang-Edition schreibt „in Dunkelheit gefangen zu sein“ (you zhi 幽縶). 
179  Vgl. Cho-yun Hsu, „The Spring and Autumn Period“, in: Michael Loewe und Edward L. Shaughnessy 

(Hrsg.), The Cambridge History of Ancient China, Cambridge, 2006, S. 553–56. 
180  Zur politischen Situation um 204 n. Chr. und der Rolle von Cao Cao vgl. Rafe de Crespigny, Imperial 

Warlord, S. 203–30. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Freunde, Feinde und Berater: Die vier Briefe der Späteren Han-Dynastie 
 

159 

ersten Arguments rückt Kong Rong fast beiläufig mit seiner Bitte heraus: Er fordert Cao Cao 
auf, sich für Sheng Xian einzusetzen. 

Die Jugend von heute findet Gefallen daran, die früheren Generationen zu diffamie-
ren, und manche mögen Xiaozhang verspotten und kritisieren. Xiaozhang ist [den-
noch] im Kern jemand,181 der einen guten Ruf im Reich hat und das ist der Grund 
dafür, dass die Menschen [im Gebiet] der Neun Hirten ihn gemeinsam loben und prei-
sen.182 Der Fürst von Yan kaufte die Knochen eines ausgezeichneten Pferdes,183 nicht 
weil er die Absicht hatte, darauf weite Strecken entlang zu galoppieren, sondern um 
so [Angebote für Rennpferde mit] exzellenten Füßen zu bekommen. Ich denke, dass 
Sie, mein Herzog, wenn Sie dem Haus der Han beistehen und es wiederherstellen 
möchten, [auch wenn] der Tempel [der Ahnen der Kaiserfamilie] und die Altäre [für 
Boden und Getreide] im Untergang begriffen sind, in der Lage sind, sie wiederaufzu-
richten. Die Kunst des Aufrichtens erfordert es wahrlich, Weise anzulocken. Perlen 
und Edelsteine haben keine Beine, und kommen dennoch von selbst, weil die Men-
schen sie lieben. Wird das nicht um so mehr der Fall bei den Würdigen sein, die [doch] 
Füße haben?184 

今之少年，喜謗前輩，或能譏評孝章。孝章要為有天下大名，九牧之人，所共
稱嘆。燕君市駿馬之骨，非欲以騁道里，乃當以招絕足也。惟公匡復漢室，宗
社將絕，又能正之。正之術，實185須得賢。珠玉無脛而自至者，以人好之也，
況賢者之有足乎？186 

Bevor Kong Rong sein zweites Argument anbringt, nimmt er zunächst ein mögliches Gegen-
argument vorweg. Er geht auf Sheng Xians Kritiker ein, denen er dessen Renommee im Reich 
entgegenhält. Nichtsdestoweniger zieht er den Fall in Betracht, dass Cao Cao persönlich we-
nig von Sheng Xian halten könnte. Folglich nennt er als Beispiel König Zhao 昭 von Yan 燕 
(reg. 311–279 v. Chr.), der einer Erzählung nach teuer die Knochen eines toten Pferdes er-
warb. Er ging dieses scheinbar schlechte Geschäft in weiser Voraussicht ein, da er darauf 
spekulierte, die Nachricht über den Kauf würde sich verbreiten und so Angebote für weitere 
exzellente Pferde zur Folge haben. Denn wenn ein Mann viel Geld für ein totes Pferd ausgibt, 

 
181  Der Kommentator Zhang Xian 張銑 versteht yao 要 (hier übersetzt als „im Kern“) als „weitreichend“. 
182  Jiu mu 九牧 („das Gebiet der Neun Hirten“) ist eine weitere Umschreibung für das Reich, durch die 

Kong Rong es vermeidet, die damaligen Machtverhältnisse zu adressieren. Der Legende nach soll Yu 
宇, einer der drei mythischen Urherrscher, sein Reich in neun Provinzen unterteilt haben. Zur Zeit der 
Han wurde der Begriff weiterverwendet – auch wenn inzwischen dreizehn Provinzen dazugekommen 
waren. 

183  Hier handelt es sich um König Zhao 昭 von Yan 燕. Die Geschichte über den Kauf des toten Pferdes 
„Yan Zhao wang shou po Yan hou ji wei“ 燕昭王收破燕後即位 ist im Zhanguo ce enthalten, siehe 
Zhanguo ce 33.1065. 

184  Die Geschichte der Perlen und Edelsteine erscheint beispielsweise im Han shi waizhuan, siehe Han shi 
waizhuan jishi 27.235–36, übersetzt in James Robert Hightower, Han shih wai chuan. Han Ying’s Il-
lustrations of the Didactic Application of the Classic of Songs, Cambridge, 1952, S. 220–21. 

185  Alle anderen Versionen (Chen Balang, Mingzhou, Yuan, Kyujanggak, Sibu congkan, Pei Songzhi) 
schreiben zheng zhi zhi shu 正之之術: „Die Kunst, sie (d.h. die Staatsaltäre und Ahnentempel) wied-
eraufzurichten“. Damit bezieht sich der Text konkret auf die Dynastie. 

186  Diese Passage lebt nicht zuletzt von einem Wortspiel. Das Zeichen zu 足 kann einerseits „Fuß“, aber 
auch „genügen“ oder „zufrieden stellen“ heißen. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in der Anthologie Wen xuan 160 

wie viel mehr noch wird er für ein lebendes bezahlen? Genauso solle es Cao Cao mit Sheng 
Xian halten. Wenn die Weisen und Würdigen im Reich davon hörten, dass Cao Cao sich 
selbst für einen vermeintlich mittelmäßigen Mann einsetzte, würden sie sich unter allen 
Mächtigen im Reich zuerst an Cao Cao wenden. Diese Situation, so vermutet Kong Rong, 
kann Cao Cao bei seinen weiteren politischen Vorhaben nur dienlich sein. Cao Caos großes 
Ziel sei es doch schließlich, der Han-Dynastie zum Wiederaufstieg zu verhelfen. Für dieses 
Unterfangen ist es sicher von Vorteil, eine Menge weiser Berater zu haben. Kong Rong ver-
kauft Cao Cao Sheng Xian gewissermaßen als Investition. Ihm jetzt zu Hilfe zu eilen, wird 
sich in Zukunft auszahlen. 

Um sein zweites Argument nicht auf das potenziell verfängliche Thema politischer Ab-
sichten enden zu lassen, bemüht Kong Rong eine weitere humorvolle Anspielung. Passen-
derweise werden darin erneut Füße thematisiert. Perlen und Edelsteine, so Kong Rong, kön-
nen nicht laufen, finden aber trotzdem ihren Weg aus tiefen Meeren und hohen Bergen zu 
den Menschen. Der Grund dafür ist, dass Menschen ein Interesse an ihnen haben. Während 
Perlen und Edelsteine gebracht werden müssen, können weise Berater, die sich im Besitz von 
Füßen befinden, einen Herrscher umso schneller erreichen. Voraussetzung dafür ist natürlich, 
dass der Herrscher Interesse an ihnen zeigt. Cao Cao könnte ein solches Interesse kundtun, 
indem er sich um Sheng Xian bemüht. Darüber hinaus kann dieser letzte Satz des Abschnitts 
auch als Seitenhieb verstanden werden. Es ist nämlich tatsächlich eine Anekdote von einem 
„fußlosen“ Weisen bekannt. Bian He 卞和 aus dem Staat Chu soll im Besitz eines wertvollen, 
aber unbearbeiteten Edelsteins gewesen sein. Er präsentierte ihn zwei aufeinanderfolgenden 
Herrschern von Chu, die den Wert des Steins nicht erkannten. Beide ließen ihm aus Strafe 
für die Täuschung jeweils einen Fuß abhacken. Erst der dritte Herrscher erkannte den Wert 
des Geschenks des „fußlosen Weisen“ Bian He.187 Eine Blamage wie die der Chu-Herrscher 
sollte Cao Cao besser vermeiden. Stattdessen soll er sich um Sheng Xian bemühen, bevor ein 
anderer seinen Nutzen erkennt. 

Der König von Zhao ließ eine Terrasse errichten, um Guo Wei zu ehren. Obwohl 
[Guo] Wei nur geringe Fähigkeiten besaß, erfuhr er trotzdem besondere Aufmerksam-
keit, und so war es ihm schließlich möglich, die aufrichtige Absicht des weisen Herr-
schers zu verbreiten. Daher kam Yue Yi aus Wei, Ju Xin kam aus Zhao, und Zou Yan 
kam aus Qi (an den Hof des Königs von Zhao).188 Wenn Guo Wei kopfüber gehangen 
hätte und der König (von Zhao) ihn nicht gelöst hätte, er Schwierigkeiten ins Ange-
sicht gesehen hätte189 und der König ihn nicht gerettet hätte, dann wären auch die Ge-
lehrten aufgestoben in die Ferne gezogen und niemand hätte sich mehr nach Norden 
zur Straße nach Yan gewandt. 

昭王築臺以尊郭隗，隗雖小才而逢大遇，竟能發明主之至心，故樂毅自魏往，
劇辛自趙往，鄒衍自齊往。向使郭隗倒懸而王不解，臨難而王不拯，則士亦將
高翔遠引，莫有北首燕路者矣。 

 
187  Die Anekdote zu „Herrn He“ (He shi 和氏) ist beispielsweise im Text Han Feizi überliefert, siehe Han 

Feizi jijie 13.95 und Watson (Übers.), Han fei tzu, S. 80. 
188  Zu Guo Wei vgl. Shi ji 34.1558. 
189  Kyujanggak, Yuan, Mingzhou und Pei Songzhi schreiben lin ni 臨溺 „im Ertrinken begriffen gewesen 

wäre“, Chen Balang und Wu Chen schreiben lin ruo 臨弱. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Freunde, Feinde und Berater: Die vier Briefe der Späteren Han-Dynastie 
 

161 

Nun setzt Kong Rong zu seinem dritten und letzten Argument an. Nach Huan von Qi bemüht 
er ein zweites Mal König Zhao von Yan als Präzedenzfall. Auch die gute Behandlung eines 
Mannes wie Guo Wei 郭隗, der an sich zu überhaupt nichts nütze ist, bringt dem König von 
Zhao einen guten Ruf ein. Damit kann der Herrscher in einem zweiten Schritt Männer an 
seinen Hof locken, die tatsächlich talentiert sind. Im Vergleich zur vorherigen Anekdote über 
Herzog Zhao von Yan geht dieses Beispiel einen Schritt weiter. Eben die Entscheidung, einen 
Mann wie Guo Wei nicht zu retten, kann im Umkehrschluss fatale Folgen haben. Wenn Cao 
Cao sich weigert, sich für Sheng Xian einzusetzen, besteht die Gefahr, dass die Weisen im 
Staat ihm den Rücken zukehren, um sich einem anderen, vermeintlich fähigeren Herrn zuzu-
wenden. 

Alles, was ich dargelegt und worauf ich Bezug genommen habe, wissen Sie, mein 
Herzog, selbst, und dass ich erneut darüber gesprochen habe, liegt daran, dass ich 
wünsche, dass Sie, mein Herzog, deren Rechtlichkeit hochhalten und sich ihr ver-
pflichten.190 Daher habe ich [diese Fälle] in diesem Schreiben nur angerissen und ver-
zichte auf eine vollständige Darstellung. 

凡所稱引，自公所知，而復有云者，欲191公崇篤斯義。因表不悉。 

Kong Rong schließt seinen Brief mit respektvollen Worten. Er möchte den Eindruck vermei-
den, Cao Cao belehren zu wollen, um seine Bitte nicht als aufdringlich erscheinen zu lassen 
und seinen Adressaten so im letzten Moment zu verärgern. Daher betont er, Cao Cao nur an 
Sachverhalte erinnern zu wollen, die diesem schon lange bekannt sind. Gleichzeitig haben 
Kong Rongs Schlussworte den Effekt, die Position des Verfassers als unangreifbar erschei-
nen zu lassen. Wie soll Cao Cao einen Vorschlag ablehnen, von dem er im Prinzip bereits 
selbst überzeugt ist? 

Kong Rongs Brief an Cao Cao versucht mithilfe dreier Argumente, Cao Cao davon zu 
überzeugen, Sheng Xian in seinen Dienst zu stellen. Erstens sei Cao Cao dem Gongyang 
zhuan zufolge dadurch, dass er Anspruch auf die Position des Reichseinigers erhebe, zu einer 
„freundschaftlichen“ Unterstützung von Sheng Xian verpflichtet. Zweitens sei eine Anstel-
lung von Sheng Xian wenn nicht schon ein Gewinn an sich, dann zumindest eine Investition 
in die Zukunft, denn weitere Anhänger würden sicher folgen. Drittens könne Cao Cao seine 
Gegner eben dadurch schwächen, dass Sheng Xian ihnen nicht als Anhänger zur Verfügung 
stünde. Diese drei Punkte vermittelt Kong Rong unter Gebrauch verschiedener stilistischer 
Kniffe. Zu Beginn betont er Parallelen zwischen Cao Cao und sich selbst und etabliert so 
eine gemeinsame Basis zwischen Verfasser und Adressat. Im Verlauf des Textes nimmt er 
mögliche Gegenargumente geschickt vorweg, schmeichelt Cao Cao durch lobende Verglei-
che, vermeidet Formulierungen, die den Adressaten verärgern oder auch nur vom Gegenstand 
des Briefes ablenken könnten und lässt mahnende Worte und humorvolle Anspielungen in-
einandergreifen, um ersteren ihre Spitze zu nehmen. Kernthema des Briefes ist die Diskus-
sion der Frage, welche Argumente für das Gewinnen von Anhängern sprechen. Zwar wird 
die Problematik am konkreten Beispiel von Sheng Xian behandelt. Doch die Überlegungen 

 
190  Damit ist das korrekte Verhalten von Herzog Huan von Qi und König Zhao von Yan gemeint. 
191  Das Zeichnen fu 復 („erneut“) fehlt in den Mingzhou-, Kyujanggak-, Yuan- und Chen-Balang-Editio-

nen sowie bei Pei Songzhi. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in der Anthologie Wen xuan 162 

lassen sich auf Unterstützer im Allgemeinen übertragen. Damit setzt der Text das Thema für 
die Lesung der folgenden drei Briefe. Als unmarkiertes Motto kann das Zitat aus dem Gong-
yang zhuan verstanden werden. In Kong Rongs Verständnis erhebt es die Fürsorge für Un-
terstützer zur Herrscherpflicht. Aus dem Kontext des Wen xuan wird nicht deutlich, ob Kong 
Rongs Schreiben sein Ziel erreichte. Ein großer Teil der zeitgenössischen Leserschaft des 
Wen xuan wird die Berichte in den Geschichtswerken jedoch gekannt haben. Demnach gab 
Cao Cao der Bitte statt. Doch für Sheng Xian war es bereits zu spät. Noch bevor das Einla-
dungsschreiben an den Hof ihn erreichte, wurde er von Sun Quan getötet.192 

Chen Lins „Brief für Cao Hong an Cao Pi“  
Im Wen xuan folgt auf Kong Rongs Brief zunächst der Text von Zhu Fu. Der dritte Brief 
innerhalb der Texte der Späteren Han-Dynastie der Brief, den Chen Lin für Cao Hong 曹洪 
(gest. 232 n. Chr.), einen Cousin Cao Caos, verfasste. Er kann genau datiert werden, denn er 
trägt das Datum des 13. Dezembers 215 n. Chr. im Präskript. Im Frühling dieses Jahres hatte 
Cao Cao einen erneuten Marsch gegen die Region Hanzhong 漢中 unternommen und seinen 
Sohn Cao Pi als Kommandanten seines Hauptquartiers in Ye zurückgelassen. In Hanzhong 
herrschte Zhang Lu über den Staat der „Fünf-Scheffel-Reis“-Bewegung (Wu sheng mi dao 
五升米道). Mitte des Sommers war Cao Cao am Yangping-Pass 陽平關 angelangt, einem 
der wenigen Zugänge in die von Bergketten umgebene Tiefebene, in der Zhang Lus Haupt-
stadt Nanzheng 南鄭 lag. Nur durch einen Glücksfall gelang es Cao Caos Truppen, die von 
Zhang Lus Bruder Zhang Wei 張衞 errichtete Verteidigungslinie zu durchbrechen. Zhang Lu 
floh daraufhin in die Berge. Ende Dezember schließlich erreichte man, Zhang Lu nach Ver-
handlungen zur Unterwerfung zu bewegen.193 Aus der Datierung wird deutlich, dass der Brief 
nach dem entscheidenden Sieg, aber vor Zhang Lus tatsächlicher Kapitulation verfasst 
wurde. Wie Cao Hong hatte auch Chen Lin Cao Cao auf seiner Kampagne in den Westen 
begleitet. Aus dem Brieftext ist wiederum ersichtlich, dass das Schreiben Teil eines längeren 
Briefwechsels zwischen Cao Hong und Cao Pi war. Cao Hong hatte bereits zuvor Cao Pi von 
den Vorgängen im Kampf um Hanzhong berichtet und Cao Pi wiederum hatte ihn schriftlich, 
so ist Cao Hongs Antwortschreiben zu entnehmen, für seine Übertreibungen kritisiert. Cao 
Pis Brief an Cao Hong ist nur in zwei Fragmenten erhalten. Darin stellt Cao Pi einerseits die 
Verkommenheit des gegnerischen Zhang Lu heraus, die diesem, sei er militärisch auch noch 
so überlegen, einen Sieg unmöglich mache. Demgegenüber betont er die guten Absichten der 
Truppen der Wei und ihre Rücksichtnahme auf die Bevölkerung:  

(Fragment 1:) Jetzt verdoppeln (Zhang) Lus Verbrechen die der [Drei] Miao und von 
Jie (von Zhou), und seine Schlechtigkeit hat einen Höhepunkt erreicht wie die von Li 
und Mang. Selbst wenn er Finten hätte wie die eines (Mo 墨) Di aus Song, Täu-
schungsmanöver wie das der Büffelstampede des Tian Dan oder die Flexibilität der 
Acht Truppenformationen eines Sun (Wu) oder (Wu) Qi, könnte er doch keinen Nut-
zen daraus ziehen.194 

 
192  Siehe dazu die Passage aus dem Kuaiji dianlu zu Sheng Xian, die Pei Songzhi in seinem Kommentar 

zum Sanguo zhi zitiert, Sanguo zhi 51.1214–15. 
193  Genaueres zum Feldzug gegen Zhang Lu in de Crespigny, Imperial Warlord, S. 311–15. 
194  Wen xuan 41.1881. Chen Lin greift diese Persönlichkeiten später in seiner Antwort auf, siehe dazu S. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Freunde, Feinde und Berater: Die vier Briefe der Späteren Han-Dynastie 
 

163 

今魯罪兼苗、桀，惡稔厲、莽，縱使宋翟妙機械之巧，田單聘奔牛之誑，孫、
吳勒八陣之變，猶無益也。 

(Fragment 2:) Nun hegt (Zhang) Lu eine üble und dämonische Gesinnung und lässt 
eine Regierung der Hexerei und Geisterbeschwörung walten. Unsere vom Himmel 
gesandten Truppen umhegen [die Bevölkerung] in göttlicher Weise, die Soldaten un-
serer Armee sind nicht grausam und nähern sich nicht [ihrem] Vieh und Feuerholz.195 

今魯包凶邪之心，肆蠱蜮之政，天兵神拊，師徒無暴，樵牧不臨。 

Das Antwortschreiben wiederum fand Eingang in die Anthologie Wen xuan.196 Chen Lin ver-
fasste es stellvertretend für Cao Hong. Erst am Ende gibt er sich als der tatsächliche Autor 
zu erkennen.197 Er bedankt sich eingangs für Cao Pis Schreiben und begründet die Übertrei-
bungen seines ersten Berichts mit seiner Aufregung im Eifer des Gefechts. Dann thematisiert 
er die Autorschaft des Briefes. Eigentlich habe Chen Lin es verfassen sollen, doch nun, so 
lässt er Cao Hong behaupten, habe Cao Hong sich doch selbst darangesetzt: 

Am fünften Tag des elften Monats (13. Dez. 215 n. Chr.) schreibt (Cao) Hong: Als 
wir damals gerade die Banditen besiegt hatten, war ich überaus impulsiv und übertrieb 
ziemlich bei der Schilderung der Ereignisse. Als ich [Ihren] Brief vom zwanzigsten 
Tag des neunten Monats (30. Okt. 215 n. Chr.) erhielt, war ich beim Lesen beglückt 
und fröhlich. Ich erfreute mich an ihm, ohne seiner überdrüssig zu werden, und wollte 
schon Chen Lin anweisen, eine Antwort zu verfassen. [Doch weil] Lin in letzter Zeit 
viel zu tun hat, kam er einfach nicht dazu. In der Absicht, [Ihnen] in der Ferne eine 
Freude bereiten zu wollen, erschöpfe ich alter Mann also persönlich meine Gedan-
ken.198 Da [mein Bericht] wortreich ist und ich nicht ins Detail gehen kann, bringe ich 
meinen Hauptfaden in groben Zügen vor und sollte damit wohl über amüsante Dinge 
sprechen.  

十一月五日，洪白：前初破賊，情奓意奢，說事頗過其實。得九月二十日書，
讀之喜笑，把玩無猒，亦欲令陳琳作報。琳頃多事，不能得為。念欲遠以為懽，
故自竭老夫之思。辭多不可一一，粗舉大綱，以當談笑。  

 
166 Anm. 209. 

195  Ibid. 
196  Wen xuan 41.1880–85. Für eine Liste der Übersetzungen des Briefes ins moderne Chinesische siehe 

Knechtges, „Letters in the Wen xuan“, S. 202. 
197  Dies ist aus dem „Wen di ji xu“ 文帝集序 (Vorwort zu den Werken von Cao Pi) zu erkennen, in dem 

dieser selbst schreibt: „Als der Höchste Hanzhong befriedete, schrieb mein Onkel, der Generalprotektor 
(du hu, d. h. Cao Hong) mir einen Brief zurück und beschrieb die Topographie jenes Gebiets. Als ich 
seine Worte betrachtete, glichen sie denen, die Chen Lin gewählt hätte“ (上平定漢中，族父都護還
書與余，盛稱彼方土地形勢。觀其辭，如陳琳所敘為也), zitiert in Li Shans Kommentar zur Ver-
fasserangabe, Wen xuan, 41.1880. 

198  Laut Li Shan bezieht sich Chen Lin mit dem „alten Mann“ (lao fu 老夫) auf eine Episode zu Zhaomeng 
Zuozhuan. Er scheint hier darauf hinweisen zu wollen, dass Chen Lin nicht so sehr auf den Respekt 
anspielt, der Cao Hong als dem älteren gebührt, sondern die Relevanz seiner Bemerkungen vorsorglich 
einschränkt: Zhaomeng war dafür bekannt, bereits in sehr jungen Jahren unter Senilität gelitten zu ha-
ben, vgl. Zuozhuan zhushu 41. 701-1-703-2 und Durrant, Li und Schaberg (Übers.), Zuo Tradition, S. 
1315. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in der Anthologie Wen xuan 164 

Nach dieser Einleitung setzt sich der Verfasser im Hauptteil des Briefes mit Cao Pis Ansich-
ten zur moralischen Überlegenheit der Wei-Truppen auseinander und mahnt zur Vorsicht, 
denn noch sei der Ausgang des Feldzugs nicht sicher: 

Das Terrain von Hanzhong war tatsächlich so gut befestigt und schwer zugänglich, 
[dass] die vier Gipfel und [der Berg] Santu nicht daran heranreichten.199 Jener (Zhang 
Lu)⁠ hatte mehrere zehntausend der feinsten Soldaten. Er blickte von den Höhen herab 
und hielt die entscheidenden Punkte. Schwang nur ein einziger Mann seine Helle-
barde, konnten zehntausend Mann nicht eindringen.200 Doch als unsere Armee [die 
Berge] überquerte, war das, als ob ein verängstigter Wal ein feinmaschiges Netz 
durchbricht oder als ob eine Nashornstampede auf dünne Seide aus Lu trifft, und 
[selbst] das sind noch keine hinreichenden Analogien für die Leichtigkeit[, mit der 
wir diese Aufgabe bewältigten]. Auch wenn es heißt: „Die Armee des Herrschers⁠ 
kämpft nicht, wenn sie auf Expedition geht“201 – Stärke ohne Rechtlichkeit gab es bei 
den Menschen des Altertums oft.202 Zur Zeit von Yao und Shun stifteten einst die 
(Völker der) Man und die Yi bei den Xia Unordnung,203 und in der Blütezeit von [Kö-
nig] Xuan der Zhou gab es ebenfalls Feinde des Großen Bündnisses.204 Das Buch der 
Lieder und das Buch der Urkunden beklagten und dokumentierten [dies] und berich-
ten von solchen Schwierigkeiten. All jene [Fremdvölker] verließen sich vertrauens-
voll auf ihr schwieriges Gelände und ihre Abgeschiedenheit, darum war das so. Daher 
studierte ich die dortige (d.h. Hanzhongs) Topographie und kam zu der Ansicht, dass 
[auch wenn nur] mittelmäßige Talente sich dort aufhielten, ⁠es wahrscheinlich schwie-
rig sein würde, mit großer Eile vorzugehen.  

漢中地形，實有險固，四嶽三塗，皆不及也。彼有精甲數萬，臨高守要，一人
揮戟，萬夫不得進。而我軍過之，若駭鯨之決細網，奔兕之觸魯縞，未足以喻
其易。 雖云王者之師。有征無戰，不義而強，古人常有。故唐虞之世，蠻夷

 
199  Die „vier Gipfel und Santu“ (si yue san tu 四嶽三塗) stehen für schwieriges Terrain, auf das man sich 

als Stratege jedoch nicht allein verlassen sollte. Auch „Tugendhaftigkeit in den Regierungsgeschäften 
zu kultivieren“ (xiu zheng de 脩政德) ist wichtig, sonst muss ein Staat untergehen. Siehe Zuozhuan 
zhushu 42.726-2–728-1 und Durrant, Li und Schaberg (Übers.), Zuo Tradition, S. 1367–68. 

200  Li Shan erkennt hier eine Parallele zu Zhu Maichens Vorschlag im Han shu, Dong Yue über den See-
weg anzugreifen, denn das Gebiet sei an den Landgrenzen zu gut befestigt. Eine Parallele besteht aber 
möglicherweise auch zum Huainanzi. „Wenn ein Mann den Pass hält, wagen es tausend Mann nicht 
ihn zu überwinden – dies ist gemeint mit der Macht des Terrains“ (一人守隘，而千人弗敢過也，此
謂地勢), siehe Huainanzi jijie 15.1043 und Andrew Seth Meyer (Übers.), „An Overview of the Mili-
tary“, in: John S. Major et al. (Hrsg.), The Huainanzi, New York, 2010, S. 596. 

201  Siehe Liu Ans „Shang shu jian fa Nan Yue“ 上書諫伐南越 („Memorandum gegen den Angriff auf 
Nan Yue“), Han shu 64A.2784. 

202  In einer Episode im Zuozhuan vergleicht sich Gongzi Wei 公子圍, Minister in Chu, mit dem Gründer 
der Zhou-Dynastie und erhebt so Anspruch auf den Königstitel in Chu. Zhao Wu und Shuxiang disku-
tieren dies und Shuxiang prophezeit, dass die Sache für Gongzi Wei nicht gut ausgehen wird: „Wenn 
ein Starker einen Schwächeren besiegt und damit zufrieden ist, dann ist der Starke nicht rechtlich. Ei-
ner, der nicht rechtlich, aber stark ist, wird rasch untergehen“ (彊以克弱而安之彊不義也不義而彊其
斃必速), siehe Zuozhuan zhushu 41.700-2–701-1 und Durrant, Li und Schaberg (Übers.), Zuo Tradi-
tion, S. 1313. 

203  Shang shu zhushu 3.44-2–45-1. 
204  Mao shi zhushu 17.362-2–363-1. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Freunde, Feinde und Berater: Die vier Briefe der Späteren Han-Dynastie 
 

165 

猾夏；周宣之盛，亦讎大邦。詩書歎載，言其難也。斯皆憑阻恃遠，故使其然。
是以察茲地勢，謂為中才處之，殆難倉卒。 

Chen Lin berichtet zunächst von den Überlegungen, die die Wei-Generäle bei der Planung 
und Durchführung des Feldzugs gegen Hanzhong anstellten. Er schildert die strategischen 
Vorteile, die Zhang Lus Soldaten hatten, da sie das schwierige Terrain für sich verwenden 
konnten. Doch diese bessere Ausgangslage verhalf ihnen letztlich nicht zum Vorteil, denn 
die Armee der Wei besiegte sie problemlos. Ein Grund dafür ist schon in der Passage aus 
dem Zuozhuan zu den „vier Gipfeln und Santu“ (si yue san tu 四嶽三塗) angezeigt, die Chen 
Lin in seiner Schilderung heranzieht: Wenn ein Gegner sich auf Vorteile im Gelände verlasse, 
aber keine tugendhafte Regierung führe, so die Vorhersage dort, werde ihm das am Ende 
nichts nützen. Zwar sei, so fährt Chen Lin fort, die Armee von Cao Cao unschlagbar. Sie 
stehe schließlich im Dienst der rechtmäßig herrschenden Dynastie. Er nimmt auf ein Argu-
ment Bezug, das Liu An 劉安, der König von Huainan, bereits in einer Throneingabe ver-
wendete: „Ich habe wohl gehört, dass es auf Expeditionen der Armee des Himmelssohns 
keine Schlachten gibt, was bedeutet, dass es niemand wagt, sich mit ihr zu messen“ (天子之
兵有征而無戰，言莫敢校也).205 Doch manche Gegner seien ebenfalls mit starken Armeen 
ausgestattet und noch nicht bereit, diese Überlegenheit anzuerkennen. Solche müssten erst 
noch in der Schlacht überzeugt werden. So sei es aber auch schon den Herrschern des Alter-
tums ergangen, die genauso mit unbeugsamen Fremdvölkern zu kämpfen gehabt hätten. Die 
Gegner könnten einen zentralen Vorteil für sich nutzen, denn sie siedelten in unwegsamem 
Gelände. Dieses gelte es also gründlich zu studieren. Chen Lin fährt fort: 

In den Anweisungen, die Sie mir schickten, legten Sie seine (Zhang Lus) boshaften 
und irregeleiteten Verbrechen dar und berichteten von der unendlich großen Tugend 
der Armee des Herrschers. Wie könnte ich nicht daran glauben, dass das so ist! Das 
ist der Grund dafür, dass [Jie der] Xia und [Zhou der] Yin starben und der Grund 
dafür, dass [der Clan der San-] Miao und [der Clan der You-] Hu untergingen,206 der 
Grund dafür, dass wir siegen werden, und der Grund dafür, dass jener (Zhang Lu) 
besiegt wird. Wie hätte anderenfalls [König Zhou der] Shang es mit [König Wu der] 
Zhou aufnehmen können? Einst war [der Herrscher der] Region der Geister taub und 
blind, [Markgraf] Hu der Chong war verleumderisch und bösartig und [Di] Xin der 
Yin (d.h. der Zhou) war grausam und brutal. Alle drei gehören der untersten Kategorie 
an. Und dennoch gab es unter Gaozong (der Shang) eine drei Jahre dauernde Strafex-
pedition, unter König Wen (der Zhou) zog die Armee sich zurück und stellte sich neu 
auf, und an der Furt Meng musste man zweimal ausrücken. Und trotzdem siegte man 
schließlich, sobald man die Waffen anlegte, über Yin und hatte solche militärischen 
Erfolge.207 Wo gab es schon [eine Armee, die] wie eine Sternschnuppe vorbeizieht 
und gebündelt ist wie Lichtstrahlen, zerstörerisch wie ein Wirbelsturm und heftig wie 

 
205  Han shu 64A.2784. 
206  Hier sind Jie, der letzte Herrscher der Xia-Dynastie, und Zhou, der letzte Herrscher der Shang-Dynastie 

gemeint. Miao und Hu bezeichnen zwei Fremdvölker, gegen die der mythische Urkaiser Yu und Qi 启, 
der Gründer der Xia-Dynastie, Kriege führten. Siehe Shang shu zhushu 4.57-2–58-1, 7.98-1–99-2. 

207  Drei Fälle, in denen die rechtmäßigen Sieger nicht auf Anhieb gewannen, sondern drei Anläufe benö-
tigten. Vgl. Zhou yi zhushu 6.136-2, Zuozhuan zhushu 14.239-2–240-1 und Shang shu zhushu 11.151-
1. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in der Anthologie Wen xuan 166 

der Donner ist, die weit über Berge und Flüsse vorrückte und, morgens angekommen, 
am Abend [bereits] triumphiert, wie die heutige! 
Betrachtet man es von diesem [Standpunkt] aus, so ist klar, dass jener (Zhang Lu) 
sicher nicht an die Dummen aus der untersten Kategorie heranreicht.208 Und somit 
wird es (das Gebiet Hanzhong) nicht durch ein mittelmäßiges Talent gehalten. Der 
Meinung, dass [Zhang Lu] sich [in der Kategorie der] mittelmäßigen Talente befinden 
könnte, bin ich nicht. Und an der in den von Ihnen geschickten Hinweisen vertretenen 
Meinung, dass ihm nicht zu helfen wäre, auch wenn er [Berater wie] Sun [Wu 武], 
Tian [Dan 單], Mo [Di] und Li [Huali] hätte, wage ich ebenfalls zu zweifeln.209 Wa-
rum? Wenn man im Altertum zu den Waffen griff, so attackierte man, selbst wenn die 
feindlichen Staaten Unruhe stifteten, nicht, solange es [dort] noch Würdige gab. Aus 
diesem Grund zog König Wu [der Zhou], als die drei Menschlichen noch nicht gegan-
gen waren, seine Truppen ab; als Gong [Zhi-]Qi sich im [Staat] Yu befand, da begann 
Jin keinen Krieg [gegen Yu]; und als Ji Liang noch [in Sui] war, setzte das starke Chu 
seine Planungen aus.210 Doch sobald alle Würdigen geflohen und vertrieben waren, 
lagen die drei Staaten in Trümmern. Offensichtlich kann [der Herrscher eines Staates] 
noch gerettet werden, wenn er vom rechten Weg abgekommen ist, aber es dort noch 
[herausragende] Menschen gibt.  
Was nun überdies die Verteidigung durch Mo Di betrifft, so drapierte er seinen Gürtel 
in Windungen und machte daraus eine Mauer, die so hoch war, dass man sie nicht 
erklimmen konnte, er zerbrach Stäbchen und machte daraus Kriegsgerät, das so stabil 
war, dass man nicht eindringen konnte.211 Wenn [die Feinde] nun am [Pass] Yangping 
Widerstand leisteten und den [strategisch bedeutenden Punkt] Shimen besetzten, sich 
in den Acht Formationen aufstellten und die Taktik der Ochsenstampede anwende-
ten212 – wie wäre es da möglich, einen Erdrutsch herbeizuführen und die Fische ver-
derben zu lassen (d.h. wie könnte man sie dann besiegen)?213 Angenommen es gäbe 

 
208  Hier ist wohl die Unterteilung der „Menschen aus dem Altertum und der Gegenwart“ (gu jin ren 古今

人) gemeint, die Ban Gu im Han shu vornimmt, siehe Han shu 20.861–951. Dort unterscheidet er neun 
Kategorien, von den Weisen der obersten Abteilung der höchsten Kategorie (shang shang sheng ren 
上上聖人) hin zu den Dummen der untersten Abteilung der niedrigsten Kategorie (xia xia yu ren 下下
愚人). Zhang Lu ist Chen Lin zufolge noch nicht einmal im untersten Bereich dieser Skala zu finden.  

209  Hier sind die berühmten Strategen Sunzi 孫子, Tian Dan 田單 (Biographie in Shi ji 82.2453–57), Mozi 
墨子 und Li Huali 禽滑氂 (bzw. Luo Guli 駱滑氂) gemeint, siehe Mozi jijie 11.422–23 und Ian Johns-
ton (Übers.), The Mozi. A Complete Translation, Hong Kong, 2010, S. 659. 

210  Siehe Lunyu 18.1, Lunyu zhushu 18.164-1, Shi ji 3.107–08 sowie Zuozhuan zhushu 12.207-2–208-2, 
6.109-2–110-1 und Durrant, Li und Schaberg (Übers.), Zuo Tradition, S. 95 und 257. 

211  Siehe Mozi jijie 13.460–63 und Johnston (Übers.), The Mozi, S. 724–29. 
212  Zwei legendäre Militärtaktiken. Zu den acht Formationen siehe Li Shans Kommentar zu dieser Passage, 

zu den Ochsen Shi ji 82.2455, und William H. Nienhauser Jr. et al. (Übers.), „T’ien Tan, Memoir 22“, 
in: Nienhauser (Hrsg.), The Grand Scribe’s Records. Vol. VII, S. 277. 

213  Zu den verderbenden Fischen siehe beispielsweise den Kommentar im Gongyang zhuan zum Unter-
gang des Staates Liang 梁 gegen Qin, Gongyang zhushu 11.142-1. „Einen Erdrutsch herbeizuführen“ 
bedeutet, einen großen Sieg zu erringen. Xu Yue 徐樂 verwendet dieses Bild in einer Throneingabe 
gegenüber Kaiser Wu der Han, die im Shi ji überliefert ist. In einem Versuch, den Kaiser von der Idee 
großer Feldzüge abzubringen, beschreibt er den Untergang der Qin-Dynastie, der durch die Rebellion 
von Chen Sheng 陳勝 (Chen She) herbeigeführt wurde. Er geht dabei auch auf die Gründe für den 
Untergang der Qin ein: „[It happened] because he used [the fact] that the people were in dire straits, 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Freunde, Feinde und Berater: Die vier Briefe der Späteren Han-Dynastie 
 

167 

in Verteidigungsfragen keine fähigen und unfähigen [Generäle], und alle könnten 
[gleichermaßen Befestigungen] erklimmen, dann hätte ein Gongshu [Ban] die Stadt-
mauer von Song schon längst überwunden und ein Yue Yi hätte [die Stadt] Jimo schon 
längst eingenommen. Wofür würden dann die Künste von Mo Di gepriesen? Wofür 
würde das Wissen von Tian Dan geschätzt? Ich alter Mann habe in meiner Be-
schränktheit davon noch nie zuvor gehört.214 

來命陳彼妖惑之罪，敘王師曠蕩之德，豈不信然！是夏殷所以喪，苗扈所以斃；
我之所以克，彼之所以敗也。不然，商周何以不敵哉！昔鬼方聾昧，崇虎讒凶，
殷辛暴虐，三者皆下科也。然高宗有三年之征，文王有退脩之軍，盟津有再駕
之役，然後殪戎勝殷，有此武功。焉有星流景集，飇奪霆擊，長驅山河，朝至
暮捷，若今者也！由此觀之，彼固不逮下愚，則中才之守，不然明矣。在中才
則謂不然，而來示乃以為彼之惡稔，雖有孫田墨氂猶無所救，竊又疑焉。何者？
古之用兵，敵國雖亂，尚有賢人，則不伐也。是故三仁未去，武王還師；宮奇
在虞，晉不加戎；季梁猶在，強楚挫謀。暨至眾賢奔絀，三國為墟。明其無道
有人，猶可救也。且夫墨子之守，縈帶為垣，高不可登；折箸為械，堅不可入。
若乃距陽平，據石門，攄八陣之列，騁奔牛之權，焉肯土崩魚爛哉！設令守無
巧拙，皆可攀附，則公輸已陵宋城，樂毅已拔即墨矣。墨翟之術何稱？田單之
智何貴？老夫不敏，未之前聞。  

Cao Pi hatte in seinem Schreiben die „üble und dämonische Gesinnung“ (xiong xie zhi xin 
凶邪之心) von Zhang Lu der moralischen Überlegenheit der Wei-Truppen gegenüberge-
stellt, die nur das Beste für die Bevölkerung im Sinn hätten. Chen Lin stimmt ihm zu und 
bestätigt, dass diese moralische Überlegenheit sicherlich der Grund für den Sieg gewesen 
sei.215 Doch er bremst auch: Aus einer solchen Dominanz sei nicht automatisch zu folgern, 
dass ein gerechter Feldzug auch schnell vonstatten gehe. Im Altertum brauchten Armeen, 
auch wenn sie auf der richtigen Seite standen, oft mehrere Anläufe, um ihre Gegner zu be-
siegen. Allerdings, so räumt Chen Lin ein, waren ihre Armeen in Agilität und Schlagkraft 
nicht mit den Truppen der Wei vergleichbar. 

 
but the ruler did not console them; that the subordinates were resentful, but the sovereign did not know, 
and that the customs were already disordered, but the government was not restored“ (此其故何也？由
民困而主不恤，下怨而上不知（也），俗已亂而政不脩，此三者陳涉之所以為資也), siehe Shi 
ji 112.2956 und Christiane Haupt (Übers.), „Marquis of P’ing-chin and Chu-fu [Yen]“, in: Nienhauser 
(Hrsg.), The Grand Scribe’s Records. Vol. IX: The Memoirs of Han China part II, Bloomington, 2011, 
S. 378–79. 

214  Li Shan zufolge wie oben wieder als eine Bemerkung zu verstehen, die Cao Pi das letzte Urteil über-
lässt. Denn in der von Li Shan angegebene Stelle im Liji wird die dort diskutierte Frage an Konfuzius 
weitergegeben, der sie schließlich entscheidet, siehe Liji zhushu 3.109-1–109-2. 

215  Ich folge in meiner Interpretation dem Kommentator Lü Yanji 呂延濟 der Fünf Untertanen. Li Shan 
sieht den Grund in der militärischen Stärke. Er zitiert aus dem Zuozhuan. Demnach plante Chus Herr-
scher Qu Xia Yun anzugreifen, doch war er zahlenmäßig unterlegen. Sein Berater Dou Lian beruhigt 
ihn mit der zahlenmäßigen Unterlegenheit der Zhou gegenüber den Shang, die die Zhou nicht am Sieg 
hinderte: „Der Sieg von Truppen ist nicht in ihrer Masse begründet, sondern in ihrer Koordination. Sie 
haben davon gehört, dass die Shang keine Gegner für die Zhou waren. Wenn wir mit einer aufgestellten 
Armee ausrücken, wozu brauchen wir noch Verstärkung?“ (師克在和不在眾。商周之不敵，君之所
聞也。成軍以出又何濟焉？), Zuozhuan zhushu 7.122-2–123-1 und Durrant, Li und Schaberg 
(Übers.), Zuo Tradition, S. 112. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in der Anthologie Wen xuan 168 

Während Chen Lin dem ersten Punkt seines Adressaten grundsätzlich zustimmt, stört er 
sich an zwei weiteren Feststellungen. Cao Pi hatte in seinem Brief den gegnerischen Zhang 
Lu wohl als „mittelmäßiges Talent“ (zhong cai 中才) bezeichnet. Dies ist Chen Lin noch zu 
freundlich formuliert. Er selbst sieht ihn als einen Mann der untersten Kategorie. Cao Pi hatte 
zweitens geschrieben, dass den Wei-Truppen der Sieg aus den oben genannten Gründen si-
cher sei und dass Zhang Lu selbst mit den besten Beratern nichts mehr ausrichten könne. Am 
Anfang, so Cao Hong, habe er Cao Pis Meinung geteilt. Doch nun sei er sich nicht mehr so 
sicher, wie er im Folgenden begründen will. Denn trotz der „Regierung der Hexerei und 
Geisterbeschwörung“ (gu yu zhi zheng 蠱蜮之政), wie Cao Pi sie genannt hatte, gebe es in 
Hanzhong noch Berater, die nicht untalentiert seien. Wieder zieht Cao Hong Beispiele aus 
dem Altertum zur Argumentation heran. Drei Fälle nennt er, in denen Herrscher ihre Truppen 
zurückzogen, weil sich noch „Würdige“ (xian ren 賢人) in dem Staat befanden, den sie an-
greifen wollten. König Wu der Zhou habe den letzten Herrscher der Shang-Dynastie erst 
angegriffen, als die „drei Menschlichen“, der Graf von Wei 微, ein älterer Bruder des Shang-
Herrschers, der Graf von Ji 箕, ein Onkel, und Prinz Bigan 比干, die alle versucht hatten, ihn 
auf den rechten Weg zurückzuführen, sich zurückgezogen hatten oder ermordet worden wa-
ren. Ein Angriff von Jin auf Yu fand nur deswegen nicht statt, weil Gong Zhiqi 宮之奇 sich 
in Yu aufhielt und Chu griff Sui nicht an, weil Ji Liang 季梁 dort war. Würdige Berater wie 
diese seien durchaus in der Lage, einen schlechten Herrscher von den richtigen Maßnahmen 
zu überzeugen. Solange solche Männer also noch unter den Gegnern weilten, warnt Cao 
Hong, sollte man sich des Sieges nicht zu sicher sein. Denn habe Hanzhong nur einen Berater 
mit überragenden Fähigkeiten, der die Topographie für seine Zwecke nutzen könne, könnte 
Cao Cao durchaus mit Problemen konfrontiert werden, wenn er Hanzhong letztlich einneh-
men wolle. Denn es gebe fähige Strategen wie Mozi oder Tian Dan 田單, die in der Lage 
seien, einen Krieg zu entscheiden, wie die Exempel aus dem Altertum belegten. Man sollte 
ihre Bedeutung keinesfalls unterschätzen. 

Ich habe wohl gehört, dass die, die an Gaotang vorbeizogen, sich den Gesang von 
Wang Bao zum Vorbild nahmen, Und dass die, die zu [den Flüssen] Sui und Huan 
reisten, lernten, kunstvoll verzierte Seidenstoffe [herzustellen].216 Als ich einmal per-
sönlich in den Abschnitt Yi (d.h. nach Shu) kam, bewunderte ich die Bräuche, die von 
Sima [Xiangru], Yang [Xiong 雄] und Wang [Bao 褒] überliefert wurden217 und hatte 
die Absicht, [meine Bedenken] mit größter Begeisterung darzustellen.218 Daher habe 
ich mich [heute], anders als neulich, ziemlich um meine Formulierungen bemüht. 
Kein Wunder, dass Sie da „ihren Nachbarn Qiu (d.h. Konfuzius) geringschätzten“ 219 

 
216  Zu den Sängern siehe Mengzi zhushu 12A. 213-1–215-1. Li Shan zitiert eine „Überlieferung“ (zhuan) 

zu den Flüssen Sui und Huan, derzufolge die Region berühmt für ihre gemusterten Stoffe war. 
217  Drei berühmte Schriftsteller, die aus der Gegend Shu stammten. Möglicherweise kritisert Cao Zhi Chen 

Lin für diese Aussage in seinem „Brief an Yang Dezu“, in dem er Chen Lin für seinen Vergleich mit 
Sima Xiangru Arroganz vorwirft. 

218  Lunyu 5.21, Lunyu zhushu 5.45-2. 
219  D.h. die wahre Brillanz des Verfassers verkennen. Li Shan zitiert aus einer Biographie von Cao Hongs 

Zeitgenossen Bing Yuan 邴原, der dieses Bild in einer schlagfertigen Bemerkung verwendet. Der 
Kommentator Zhang Xian der Fünf Untertanen führt den Ausspruch auf eine Erzählung über die be-
griffsstutzigen Menschen aus Lu zurück, die schon im Han Feizi keine besonders gute Figur machen 
(魯人不識孔丘聖人), ähnlich auch eine Passage aus Yuan Hongs Hou Han ji, siehe Hou Han ji jiaozhu 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Freunde, Feinde und Berater: Die vier Briefe der Späteren Han-Dynastie 
 

169 

und meinten, ich hätte jemand anderen beauftragt. Was soll das heißen? Nun, wenn 
[die Pferde] Grün[-ohr] und [Rotes] Vollblut ihre Ohren in den Wäldern und der Ein-
öde hängen lassen, und Schwanengans und Pfau ihre Flügel auf Pfützen und Teichen 
falten, halten Menschen, die ihnen keinen Respekt entgegenbringen, sie sicher für ge-
wöhnliche Vögel aus Parks oder Gehegen oder für ein minderwertiges Gespann aus 
den äußeren Ställen.220 Doch sobald [die Pferde] ihre Muskeln anspannen und [die 
großen Vögel] mit ihren kräftigen Federn schlagen, sie in die Höhe steigen und in der 
klaren Luft schweben, sie sich umwenden und auf die tausend Meilen blicken [die sie 
zurückgelegt haben] – wie könnte man dann denken, dass sie sich ihre Flügel vom 
Merlin borgen und die Füße vom [Tier] Liubo leihen! Ich fürchte, dass wenn Sie den 
Worten [ihres Nachbarn] Qiu221 (d.h. Cao Hong) immer noch keinen Glauben schen-
ken, er schallend lachen wird. Das schreibt [Cao] Hong.  

蓋聞過高唐者，効王豹之謳；遊睢渙者，學藻繢之綵。間自入益部，仰司馬楊
王遺風，有子勝斐然之志，故頗奮文辭，異於他日。怪乃輕其家丘，謂為倩人，
是何言歟？夫綠驥垂耳於林埛。鴻雀戢翼於汙池，褻之者固以為園囿之凡鳥，
外廄之下乘也。及整蘭筋，揮勁翮，陵厲清浮，顧盼千里，豈可謂其借翰於晨
風，假足於六駮哉！揮勁翮，陵厲清浮，顧盼千里，豈可謂其借翰於晨風，假
足於六駮哉！恐猶未信丘言，必大噱也。洪白。 

Chen Lin lässt Cao Hong abschließend behaupten, er habe sich in seinem Stil in diesem Brief, 
ganz im Gegensatz zum letzten Schreiben, an berühmten Schriftstellern orientiert. Damit 
habe er nun gezeigt, welches literarische Talent in ihm stecke. Nur weil er bisher darauf 
verzichtet habe, seine Fähigkeiten anzuwenden, bedeute das nicht, dass er nicht schreiben 
könne. Vielmehr habe er es gar nicht nötig, Chen Lin für sich arbeiten zu lassen. Erst in den 
letzten Zeilen löst Chen Lin den Spaß auf: Er bezeichnet sich als „Nachbar Qiu“ und spielt 
damit auf das Sprichwort „jemanden für den Nachbarn Qiu halten“ an. Mit Qiu ist hier Kong 
Qiu, Konfuzius, gemeint, der angeblich für einen Nachbarn nicht der berühmte Lehrer, son-
dern eben nur „Nachbar Qiu“ war – dessen wahre Identität also verkannt wurde. 

Das Spiel mit den Identitäten in Einleitung und Schluss rahmt jedoch ein ernstes und für 
den Verfasser nicht unverfängliches Thema. Chen Lins Brief an Cao Pi bespricht mögliche 
Gründe für Sieg und Untergang eines Staates. Er behandelt drei zentrale Faktoren der Kriegs-
führung: Topographie, fähige Berater und die moralischen Qualitäten der jeweiligen Herr-
scher. Grundlage für diese Überlegungen ist die Idee der moralischen Überlegenheit. Steht 
eine Armee auf der richtigen Seite und führt sie einen gerechten (yi 義) Krieg, wird sie am 
Ende zweifellos siegen. Dabei lässt Chen Lin keinen Zweifel daran aufkommen, dass Cao 
Cao und seine Anhänger die Partei vertreten, die am Ende siegreich sein wird. Denn die 
Truppen der Wei kämpften schließlich für den rechtmäßigen Herrscher, den noch amtieren-
den letzten Kaiser Xian der Han-Dynastie. Topographische Faktoren seien in die jeweilige 
Kriegsstrategie miteinzubeziehen, denn sie könnten durchaus über die Länge einer 

 
23.652. 

220  Gute Rennpferde und Vögel, die mit ehrbaren Eigenschaften verbunden werden. 
221  Sowohl Li Shan als auch die Fünf Untertanen erklären, dass die Redensart „jemanden für den Nachbarn 

Qiu halten“ bedeute, jemanden nicht zu erkennen oder zu unterschätzen. Gemeint ist, Konfuzius (Kong 
Qiu 孔丘) nicht als den Weisen zu erkennen, der er ist, sondern für einen gewöhnlichen Mann. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in der Anthologie Wen xuan 170 

Auseinandersetzung, wenn nicht sogar über Sieg und Niederlage entscheiden. Man müsse sie 
aber zu nutzen wissen. Hier kommt der dritte Faktor ins Spiel: fähige Berater, die in der Lage 
sind, solche Umstände in ihren Strategien zu berücksichtigen. Wisse man diese auf seiner 
Seite, sei man beinahe unbesiegbar. Genauso müsse man andererseits mit Schwierigkeiten 
rechnen, wenn die Gegenseite über schlaue Köpfe verfüge. Über mögliche Rückschläge im 
Kampf hinaus sei die Tatsache, dass ein Gegner kompetente Strategen um sich schare, an 
sich bereits ein Grund zur Sorge. Denn wäre ein Fürst tatsächlich moralisch verdorben, fän-
den sich in seinem Umfeld solche Männer nicht mehr. Sie wären längst hingerichtet worden 
oder hätten sich abgewandt, weil sie die Hoffnung aufgegeben hätten, den amtierenden Herr-
scher auf den rechten Weg zurückzuführen. Ihre Anwesenheit im Lager des Feindes ist folg-
lich als Zeichen dafür zu werten, dass die Gegenseite nicht zu unterschätzen ist, das morali-
sche Gleichgewicht sich noch nicht vollständig hin zu den zukünftigen Siegern verschoben 
hat und keine Garantie auf einen Sieg besteht. Zwar gibt Chen Lin keine Hinweise darauf, 
ob sich gegenwärtig in Hanzhong noch solche fähigen Strategen befinden. Doch er mahnt 
auf Basis dieser Argumente zur Vorsicht: Man solle noch nicht allzu siegessicher sein.  

Obwohl beide Texte zu unterschiedlichen Anlässen verfasst wurden, sind die inhaltlichen 
Parallelen von Chen Lins Schreiben zu Kong Rongs Brief unverkennbar. Auch Kong Rong 
sprach von der Bedeutung einer Schar kompetenter Unterstützer für eine Unternehmung. 
Doch wo Kong Rong mögliche Vorteile aufzeigte, die das Anziehen solcher Männer für ei-
nen Herrscher bringe, mahnt Chen Lin vor den Risiken, befänden sie sich auf der Gegenseite. 
Zudem zielen die beiden Texte auf verschiedene Gruppen von Unterstützern. Chen Lin kon-
zentriert sich auf Militärstrategen, deren Ratschläge potenziell kriegsentscheidend sein kön-
nen. Kong Rong dagegen befasst sich mit Beratern generell, ungeachtet ihrer speziellen Fä-
higkeiten. Beiden Autoren ist jedoch gemeinsam, dass sie die moralische Qualität des 
Herrschers in den Vordergrund rücken – einerseits als Grundvoraussetzung für ein Gelingen 
der Rekrutierungsbemühungen, andererseits aber auch für das Halten solcher Berater. Diese 
strategischen Überlegungen sind in Chen Lins Brief von einem weniger ernsthaften Rahmen 
umgeben. Der Absender des Schreibens erlaubt sich einen Scherz mit Cao Pi, indem er es so 
wirken lässt, als habe Cao Hong den Brief geschrieben. Ab welchem Punkt genau Cao Pi 
bewusst wurde, dass nicht Cao Hong der Verfasser ist, lässt sich nicht genau bestimmen. Zu 
wenig ist über die Übermittlungssituation des Briefes und den Austausch zwischen Cao Pi, 
Cao Hong und Chen Lin abseits dieses Briefes bekannt. Doch im letzten Absatz des Textes 
werden die Zeichen, die auf das Spiel mit den Identitäten hindeuten, immer deutlicher, bis 
die Täuschung im letzten Satz aufgelöst wird.  

Ruan Yus „Brief für Cao Cao an Sun Quan“ 
Der Brief, den Ruan Yu für Cao Cao an Sun Quan verfasste, schließt das Quartett der Briefe 
der Späteren Han-Zeit ab. Ruan Yu war ab etwa 204 n. Chr. zusammen mit Chen Lin im 
engeren Kreis von Cao Cao tätig. Ein Großteil der Briefe und Kundmachungen von Cao Cao 
stammt aus der Hand eines der beiden Männer.222 Im Winter des Jahres 208 n. Chr. hatte Cao 
Cao eine schwere Niederlage erlitten, als Sun Quans General Zhou Yu 周瑜 (175–210 n. 
Chr.) in der berühmten Schlacht an der Rotwand (Chi bi 赤壁) Cao Caos Flotte in Brand 

 
222  Siehe Knechtges, „Ruan Yu“, in: Knechtges und Chang (Hrsg.), Ancient and Early Medieval Chinese 

Literature, S. 775–77. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Freunde, Feinde und Berater: Die vier Briefe der Späteren Han-Dynastie 
 

171 

setzte.223 Ruan Yus Brief wird aus dem Text selbst heraus in der Regel auf den Zeitraum 
zwischen Ende 211 n. Chr., drei Jahre nach dieser verhängnisvollen Auseinandersetzung, und 
Ende 212 n. Chr., Ruan Yus Todesjahr, datiert.224 Cao Caos Ausdehnung seines Einflussbe-
reichs nach Süden war mit seiner Niederlage an der Rotwand gestoppt worden, doch er feierte 
weitere militärische Erfolge im Westen und war immer noch der mächtigste unter den War-
lords, die das chinesische Kernland unter ihrer Macht vereinen wollten. Sun Quan dagegen 
befand sich in einer vergleichsweise ungünstigen Position. Sein wichtigster General, Zhou 
Yu, war 210 n. Chr. erkrankt und verstorben. Darüber hinaus hatte Liu Bei den Großteil des 
Gebiets, das Cao Cao nach seiner Niederlage hatte aufgeben müssen, übernommen, während 
Sun Quan weitgehend leer ausgegangen war.225 Sun Quans missliche Lage wollte Cao Cao 
wohl ausnutzen, indem er Ruan Yu ein Schreiben verfassen ließ, das einen Keil zwischen die 
Verbündeten treiben sollte. Unter dem Vorwand, Sun Quan von seiner freundlichen Gesin-
nung überzeugen zu wollen, droht Cao Cao ihm in seinem Brief mit seiner militärischen 
Macht. Sun Quans einziger Ausweg aus einer sicheren Niederlage bestünde darin, seine be-
stehende Allianz mit Liu Bei aufzukündigen und sich der Han-Dynastie, und damit Cao Cao, 
zu unterwerfen. 

Wie Kong Rongs Brief an Cao Cao beginnt auch Ruan Yus Brief mit dem Versuch, eine 
gemeinsame Basis zwischen Absender und Adressat aufzubauen (Wen xuan 42.1887–89).226 
Früher habe man sich geschätzt (qian hao 前好) und das gegenseitige Verhältnis sei von 
„Zuneigung und Wohlwollen“ (en qing 恩情) geprägt gewesen. Wenn es Meinungsverschie-
denheiten gegeben habe, seien diese oberflächlich gewesen. Man habe Verwandtschaftsbe-
ziehungen geknüpft227 und es habe keinen der vier möglichen Gründe für einen persönlichen 
Bruch gegeben: Übergriffigkeit und Erniedrigungen (qin he 侵辱) oder persönliche Fehler 
und Charakterschwächen (xia xin 瑕舋). Kurz, man habe sich in einer freundschaftlichen 
Beziehung unter Gleichen befunden. Ruan Yus einleitende Sätze zeugen jedoch nur auf den 
ersten Blick von Harmonie. Denn bereits in den vier Beispielen, die die Gründe für mögliche 
Brüche illustrieren sollen, lässt sich eine versteckte Drohung gegen Sun Quan erkennen: 
Ruan Yu führt dazu die historischen Figuren Han Xin, Peng Chong, Lu Wan 盧綰 und Ying 

 
223  Siehe zu Verlauf, Hintergrund und Bedeutung dieser Auseinandersetzung Rafe de Crespigny, „Wei“, 

in: Albert Dien und Keith Knapp (Hrsg.), The Cambridge History of China. Vol. 2. The Six Dynasties, 
220–589, Cambridge, 2019, S. 35–38, genauer in ders., Imperial Warlord, S. 266–75, und ders., Gen-
erals of the South: The foundation and early history of the Three Kingdoms state of Wu, Canberra, 
1990, S. 252–75. 

224  Im Text steht beispielsweise am Anfang: „Seitdem wir uns entfremdet und getrennt haben, [sind] bis 
jetzt drei Jahre [vergangen]“ (離絕以來，于今三年), Wen xuan 42.1887. Siehe dazu auch Chen 
Hongtians 陳宏天 Einführung zu seiner Übersetzung des Briefes in Chen Hongtian 陳宏天 et al. 
(Hrsg.), Zhaoming Wen xuan yi zhu 昭明文選譯注, Changchun: 1987, S. 591–92. Aufgrund derselben 
Zitate datiert Lu Kanru 陸侃如 den Brief allerdings auf das Jahr 210 n. Chr., siehe Lu Kanru 陸侃如, 
Zhong gu wenxue xi nian 中古文學系年, Beijing, 1985, S. 379. 

225  Zu Zhou Yu siehe de Crespigny, Biographical Dictionary, S. 1152–53. 
226  Der Brief steht in Wen xuan 42.1887–94 und wurde von Erwin Ritter von Zach ins Deutsche übersetzt, 

siehe von Zach (Übers.), Die chinesische Anthologie, S. 773–78. Für weitere Übersetzungen und Kom-
mentare siehe Knechtges, „Letters in the Wen xuan“, S. 202–03. 

227  Einer der Söhne von Cao Cao war mit einer Tochter eines Cousins von Sun Ce verheiratet worden und 
einer der Brüder von Sun Ce wiederum mit einer Nichte ersten oder zweiten Grades von Cao Cao. Ob 
diese Verbindungen große politische Bedeutung trugen, ist fraglich, siehe de Crespigny, Imperial War-
lord, S. 103 Anm. 12. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in der Anthologie Wen xuan 172 

Bu 黥布 an. Leser, die mit der Geschichte der Han-Dynastien vertraut waren, wussten: Sie 
alle stellten sich gegen den amtierenden Herrscher, Han Xin und Peng Chong sogar gegen 
die Gründungskaiser ihrer Dynastien.228 In den einleitenden Worten des Briefes geht es also 
nicht nur um persönliche Unstimmigkeiten zwischen den gleichwertigen Partnern Cao Cao 
und Sun Quan. Vielmehr zeichnet Ruan Yu das Bild einer handfesten Rebellion von Sun 
Quan gegen die Han-Dynastie. Darüber hinaus werden die Fronten klar gezogen: Cao Cao 
steht auf Seiten der Dynastie, Sun Quan ist der Rebell. Dabei, so Ruan Yu, sei doch die 
aggressive Haltung von Sun Quan gar nicht gerechtfertigt. Cao Cao habe Sun Quan „freiwil-
lig“ das Gebiet südlich des Changjiang überlassen und sei nicht dem Drängen seines Unter-
gebenen Liu Fu 劉復 gefolgt, der den Staat Wu habe angreifen wollen.229 Es gebe also keinen 
Grund für Uneinigkeit.  

Ruan Yu lässt die aus Cao Caos Sicht einzig mögliche Erklärung für diese Ungeheuer-
lichkeit folgen (Wen xuan 42.1889, ab 而忍絕王命): Die Tatsache, dass Sun Quan trotz der 
angeblichen Harmonie „es über sich gebracht habe, sich vom Mandat des Herrschers abzu-
schneiden und offen die felsenfeste Freundschaft wegzuwerfen“ (忍絕王命，明棄碩交), 
könne er sich nur durch schlechte Berater erklären. Diese verdrehten die Realität und ver-
suchten, den Zorn ihrer Herren zu erregen, um sie zum Handeln zu provozieren, ohne dabei 
deren Interessen im Sinn zu haben. Sogar gestandene Männer (nian zhuang 年壯) wie Sun 
Quan seien leichte Beute für solche Machenschaften. Außerdem gebe es einen weiteren 
Schuldigen: Sun Quans Bündnispartner Liu Bei habe seine Finger im Spiel gehabt und Sun 
Quan weiter angestachelt (xiang shan yang 相扇揚). Was zu Beginn noch wie ein Ausweg 
scheint, den Cao Cao anbietet – Sun Quan selbst trage ja keine Schuld, er sei von Beratern 
und falschen Freunden in die Irre geführt worden – entpuppt sich als zusätzliche Beleidigung. 
Denn Sun Quan wird es kaum geschätzt haben, von Cao Cao als leicht beeinflussbar darge-
stellt zu werden. Nach dem Tod seines älteren Bruder Sun Ce hatte er mit 18 Jahren das 
Kommando über dessen Truppen übernommen und führte somit seit über zehn Jahren den 
Staat Wu an. Und auch die Bemerkungen über Sun Quans begrenzte Urteilsfähigkeit und die 
Folgen, die sich daraus für Sun Quan ergeben, klingen in Ruan Yus Darstellung alles andere 
als schmeichelhaft:  

Sie sind nicht in der Lage, aus der Ferne meine Gesinnung zu bewerten, und in Ihrer 
Nähe die eigenen Angelegenheiten und Umstände zu beurteilen. In der Konsequenz 
haben Sie einen finalen Beschluss gefasst, der Ihre Einfalt zeigt, und haben in Win-
deseile eine bereits erfüllte Vereinbarung getroffen. 230 

不能復遠度孤心，近慮事勢，遂齎見薄之決計，秉翻然之成議。 

 
228  Siehe Loewe, Biographical Dictionary, S. 147–49, 417–18, 651–52, und de Crespigny, Biographical 

Dictionary, S. 693–94. 
229  Es handelt sich um das Gebiet, das nach Cao Caos Niederlage an der Rotwand an Sun Quan fiel. Zu 

Liu Fu, siehe de Crespigny, Biographical Dictionary, S. 505. Von solchen Äußerungen seitens Liu Fu 
wird in den Geschichtswerken nicht berichtet, doch Lü Yanzuo der Fünf Untertanen bestätigt sie in 
seinem Kommentar. Eine weitere Möglichkeit bestünde darin, dass die Äußerungen erfunden sind und 
Ruan Yu Sun Quan durch die Erwähnung dieses Liu Fu provozieren möchte. Denn es handelt sich hier 
um einen früheren Anhänger von Liu Bei, der zu Cao Cao übergelaufen war und daher bei Sun Quan 
sicherlich nicht beliebt war.  

230  Wen xuan 42.1889. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Freunde, Feinde und Berater: Die vier Briefe der Späteren Han-Dynastie 
 

173 

Um seine Einleitung abzuschließen, macht Ruan Yu Cao Caos eigene Position deutlich (Wen 
xuan 42.1889–90, ab 孤之薄德). Cao Cao stehe auf Seiten der herrschenden Dynastie, die 
gerade im Begriff sei, das Reich zu konsolidieren. Erneut betont er, Sun Quan habe „sich aus 
der durch Eheschließungen besiegelten Verwandtschaftsbeziehung heraus grundlos abge-
spalten und aus freigiebiger Unterstützung heraus einen Bruch entstehen lassen“ (姻親坐離，
厚援生隙). Cao Cao fürchte nun, dieser Umstand könne in der Öffentlichkeit missverstanden 
werden und man würde ihn selbst für die Uneinigkeit verantwortlich machen. Schon mehrere 
Jahre trage er sich also mit dem Gedanken (bao huai shu nian 抱懷數年), den Konflikt mit 
Sun Quan endgültig aufzulösen und so die tiefe Aufrichtigkeit seiner freundschaftlichen Ge-
sinnung an den Tag zu legen (以明雅素中誠之效).  

Zwei Argumente führt Ruan Yu nun ins Feld, die bezeugen sollen, dass Sun Quan von 
Cao Cao nichts zu befürchten habe. Erstens sehe Cao Cao sich nicht als Sun Quans Feind, 
denn er sei Sun Quan nicht im Kampf unterlegen und hege daher keinen Groll gegen ihn 
(Wen xuan 42.1890, ab 昔赤壁之役). In der Schlacht an der Rotwand habe Cao Cao seine 
Schiffe selbst verbrannt, da in seinem Lager eine Seuche ausgebrochen war (遭離疫氣，燒
舡自還). Genauso habe man sich in Jiangling nur zurückgezogen, weil die Versorgung von 
Truppen und Bevölkerung nicht gesichert gewesen sei (物盡穀殫，無所復據，徙民還師). 
Zhou Yu sei in keinem Fall in der Lage gewesen, Cao Caos Truppen zu besiegen (非瑜之所
能敗). Wie bereits erwähnt, habe Cao Cao das Gebiet um Jiangling daher aus freien Stücken 
Sun Quan überlassen und dabei auch keinen großen Schaden davongetragen. Auch Sun Quan 
solle sich endlich von diesen alten Geschichten lösen:  

Wenn ich über diese kritischen Situationen nachdenke und sie bewerte, so fügten sie 
mir keinen Schaden zu. Warum nur bewerten sie dies als einen Erfolg und geben sie 
(d.h. die eroberten Gebiete) nicht wieder an mich zurück?231 

思計此變，無傷於孤，何必自遂於此，不復還之。 

Stattdessen sollte Sun Quan sich besser Cao Caos Seite anschließen. Wieder zieht Ruan Yu 
historische Exempel aus den beiden Han-Dynastien heran. Selbst Tian Heng 田橫 und Zhu 
Wei 朱鮪 seien bei ihrer Unterwerfung von den Gründungskaisern (Han) Gaozu (Liu Bang) 
und (Han) Guangwu (Liu Xiu) ehrenhaft empfangen worden, obwohl sie zuvor auf der Seite 
der Dynastiegegner gestanden hatten.232 Sun Quan habe also bei einem Wechsel der Allian-
zen nichts zu befürchten. Die unterschwellige Drohung ist jedoch auch in diesem Abschnitt 
nicht zu übersehen. Zwar betont Ruan Yu, dass Cao Cao sich nicht als Sun Quans Feind 
betrachte. Doch gleichzeitig spricht er über die militärische Stärke seines Herrn. Inwieweit 
seine Darstellung der Ereignisse aus dem Jahr 208 n. Chr. für zeitgenössische Leser 

 
231  Wen xuan 42.1890. Hier sind mehrere Übersetzungen möglich. Li Shan liest die Stelle anders: „Das 

bedeutet: Ich (Cao Cao) hoffe immer noch auf ihr überzähliges Gebiet. Warum sollten Sie das Gebiet 
von Jingzhou mir nicht wieder zurückgeben?“ (言我尚冀君之餘地，何必荊州之土，不復還我哉), 
Liu Liang der Fünf Untertanen dagegen: „Warum nur verfolgt Sun Quan seine eigenen Absichten, kehrt 
sich vom Weg eines Untertanen ab und bereut seine Einstellung nicht?“ (權何必自遂其志，迷於臣
子之道，不復遠悔其心) und schließlich von Zach: „warum musst Du deswegen hartnäckig mein 
Feind bleiben und willst nicht mehr zur alten Freundschaft zurückkehren?“. 

232  Siehe Loewe, Biographical Dictionary, S. 507, und de Crespigny, Biographical Dictionary, S. 1166–
67. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in der Anthologie Wen xuan 174 

glaubwürdig waren, sei dahingestellt. In Sun Quans Lager war man sich der eigenen Siege 
über Cao Cao wohl bewusst. 

Ruan Yus zweites Argument besteht darin, dass Cao Cao auch in der Zukunft keine krie-
gerischen Absichten gegen Sun Quan hege (Wen xuan 42.1890–92, ab 往年在譙). Auch hier 
ist der darunter liegende Einschüchterungsversuch sichtbar. Ruan Yu berichtet, dass Cao Cao 
in den letzten Jahren seine Flotte aufgerüstet habe – doch ausschließlich, um seine Gebiete 
zu inspizieren und zu konsolidieren, keinesfalls in aggressiver Absicht (非有深入攻戰之
計).233 Dass Cao Cao nicht zum Angriff rüste, sollte von schlechten Beratern allerdings kei-
nesfalls missverstanden oder sogar als eigener Erfolg betrachtet werden. Stattdessen sollte 
Sun Quan sich über seine Pläne für die Zukunft Gedanken machen und sich an Männern 
orientieren wie Wu Pi 伍被, der das Scheitern der Rebellion von Liu An, dem König von 
Huainan, erkannte und deswegen am Hof der Han vorstellig wurde, Zhi Guo 智果, der seinen 
Namen zu Fu Guo 輔果 änderte, um nicht dasselbe Schicksal wie sein Bruder zu erleiden, 
Herrn Mu, der Krankheit vorschützte, um nicht mit Liu Wu 劉戊, dem König von Chu, in 
der Rebellion der Sieben Königreiche unterzugehen, und Zou Yang 鄒陽, der sich dem Staat 
Liang anschloss, weil Liu Pi 劉濞, der König von Wu, entgegen seiner Ratschläge gegen die 
Han rebellieren wollte. Diese vier Männer hätten „die kritische Situation [in der sie sich be-
fanden] durchblickt, sich sorgfältig Gedanken gemacht und aus den kleinsten [Anzeichen] 
heraus das Offensichtliche erkannt“ (通變思深，以微知著). Genauso sollte Sun Quan sich 
Gedanken machen, ob es nicht besser wäre, sich Cao Cao, sprich der Han-Dynastie, anzu-
schließen.234 Denn tatsächlich seien Cao Caos strategische Fähigkeiten (shu shu 術數), Ge-
biete (tu di 土地), Kräfte (shi 勢) und Mittel (li 力) sehr beachtlich, Sun Quans Nordgrenze 
am Changjiang dagegen lang und kaum zu verteidigen (江河雖廣，其長難衛也). Ein An-
schluss an Cao Cao wäre in diesem Sinne die einzig richtige Entscheidung.  

Ruan Yu geht nun zum Kerninhalt des Briefes über (Wen xuan 42.1892–93, ab 凡事有
宜). Er zeigt Sun Quan zwei Handlungsmöglichkeiten auf, mit denen er seine Lage entschei-
dend verbessern könne. Zuvor versichert er jedoch ein weiteres Mal:  

Ich will unsere alten freundschaftlichen Beziehungen wiederherstellen und habe dazu 
die Lage der Dinge geschildert. Ich habe wirklich nicht die Absicht, durch Einschüch-
terung oder Zwang die [Zahl meiner] Feinde zu verdoppeln.235 

將修舊好而張形勢，更無以威脅重敵人。 

Der Schein der Freundschaft soll also weiter gewahrt werden, obwohl der Aspekt der Ein-
schüchterung den der Ratschläge im Brief bereits weit überschattet. Erneut weist Ruan Yu 
auf die Rolle fähiger und unfähiger Berater hin, die ihre Herren entweder zum Gespött ihrer 
Zeitgenossen machten (zhong wei shi xiao 終為世笑) oder zur Folge hatten, dass das Glück 
ihnen auf dem Fuße folgte (fu yi sui zhi 福亦隨之). Konkret zielt Ruan Yu im Folgenden auf 

 
233  So liest diesen Abschnitt auch Knechtges in „Letters in the Wen xuan“, S. 202. 
234  Zu Wu Pis Rolle in der Rebellion von Huainan siehe Shi ji 118. 3085–94 und Marc Nürnberger 

(Übers.), „[The Kings of] Huai-nan and Heng-shan, Memoir 58“, in: William H. Nienhauser Jr. (Hrsg.), 
The Grand Scribe’s Records. Vol. X: The Memoirs of Han China, Part III, Bloomington, 2016, S. 193–
210, zu Herrn Mu (unter Herr Bai 白生) und Zou Yang siehe die Einträge in Loewe, Biographical 
Dictionary, S. 3 und 753–54, und zu Zhi Guo Guo yu 15.500. 

235  Wen xuan 42.1892. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Freunde, Feinde und Berater: Die vier Briefe der Späteren Han-Dynastie 
 

175 

einen einzelnen Mann ab. Er erwähnt explizit Zhang Zhao 張昭 (156–236 n. Chr.), eine der 
einflussreichsten Persönlichkeiten im Staat Wu. Schon unter Sun Ce wirkte Zhang Zhao in 
dessen engstem Zirkel, beriet Sun Quan seit seiner Übernahme bei essenziellen politischen 
Entscheidungen und führte oft auch selbst militärische Kommandos.236 Cao Cao stellt Sun 
Quan vor die Wahl: Entweder er tötet seinen Berater Zhang Zhao und löst seine Allianz mit 
Liu Bei oder er hält an Zhang Zhao fest, muss dafür aber Liu Bei im Kampf besiegen. Für 
eine der beiden Möglichkeiten müsse Sun Quan sich mit Bedacht entscheiden (開設二者，
審處一焉). Wähle er die erste, würde er als zusätzliche Belohnung eine hohe Position unter 
den Wei erhalten und „die Verantwortung über [das Gebiet] jenseits des Jiang würde ihm auf 
lange Zeit übergeben werden“ (則江表之任，長以相付).  

Der Brief endet mit einer Reihe weiterer, inzwischen recht unverhohlener Drohungen 
(Wen xuan 42.1893, ab 聞荊楊諸將). Berichten zufolge, so schreibt Ruan Yu, habe Sun 
Quan in seinem Gebiet zahlreiche innere Probleme wie Fahnenflucht, Befehlsverweigerung, 
Epidemien und Hungersnöte, sodass die Bevölkerung bereits ein Vorrücken von Cao Cao 
herbeisehne. Das sei unschön, denn natürlich sei Cao Cao nicht am Unglück des Gegners 
gelegen und er habe ausschließlich das Wohlergehen der Untertanen im Sinn:  

Außerdem ist auch das Volk Besitz von Staat und Herrscherfamilie und man sollte 
ihm ein kleines bisschen Mitgefühl zukommen lassen und Freude an dem Wunsch 
finden, seinen Frieden zu fördern [...].237 

且又百姓國家之有，加懷區區，樂欲崇和[...]。 

Daher ziehe Cao Cao eine friedliche Lösung der kriegerischen Auseinandersetzung vor und 
setze zuallererst auf Diplomatie. Er hoffe, Sun Quan werde auf die Vorschläge eingehen und 
sich dem rechtmäßigen Herrscher anschließen. Seinen Schlussappell leitet er mit einem Zitat 
aus dem Zuozhuan ein:  

Wenn im Altertum Krieg geführt wurde, ließ man Gesandte zwischen [beiden Lagern] 
zu.238 Ich hoffe, dass Sie, gütiger Herr, bescheiden ihre Ansichten ändern werden, und 
sich so nach der Klage der Macher der Lieder über das „Flicken der kaiserlichen 
Robe“ richten und auf die Bedeutung vom „Zurückkehren durch die Anziehung“ ach-
ten.239 Um [wie ein Fisch] Ihre Schuppen im reinen Wasser zu waschen und [wie ein 
Vogel] Ihre Flügel auf der Himmlischen Durchfahrtsstraße (d.h. dem Himmel) auszu-
breiten, ist der rechte Zeitpunkt jetzt gekommen. Sie müssen sich nur überwinden.240 

古者兵交，使在其中，願仁君及孤虛心回意，以應詩人補袞之歎，而慎周易牽
復之義。濯鱗清流，飛翼天衢，良時在茲，勗之而已。 

 
236  Siehe de Crespigny, Biographical Dictionary, S. 1090–91. 
237  Wen xuan 42.1893. 
238  Zuozhuan zhushu 26.448-1. 
239  Mao Nr. 260, Mao shi zhushu 18.674-1–677-1 und Zhou yi zhushu 2.39-1–39-2. Das erste Zitat handelt 

von der Unterstützung des Herrschers in seinen Tätigkeiten, das zweite von der Rückkehr an den anges-
tammten Platz: „The second line, undivided, shows its subject, by the attraction (of the former line), 
returning (to the proper course). There will be good fortune“, siehe James Legge (Übers.), The Sacred 
Books of China. The Texts of Confucianism. Part II: The Yî king, Oxford, 1862, S. 76. 

240  Wen xuan 42.1893. Die „Himmlische Durchfahrtsstraße“ ist eigentlich ein Sternbild. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in der Anthologie Wen xuan 176 

Ruan Yus Brief ist als raffinierter Einschüchterungsversuch von Sun Quan zu lesen. Er hat 
zum Ziel, Unfrieden zwischen Sun Quan und Liu Bei zu sähen, und so deren Allianz gegen 
Cao Cao aufzubrechen. Ruan Yu arbeitet dabei auf verschiedenen rhetorischen Ebenen. Über 
den gesamten Brief hinweg hält er die Fassade des Wunsches nach einer Wiederherstellung 
der freundschaftlichen Beziehungen und des Wohlwollens von Cao Cao gegenüber Sun Quan 
aufrecht. Sun Quan, so die Rhetorik, sei lediglich temporär vom rechten Weg, nämlich der 
Unterstützung des rechtmäßigen Han-Herrschers und damit Cao Caos, abgekommen. Um die 
Verhältnisse geradezurücken, müsse er sich lediglich seinen Fehler eingestehen und auf Cao 
Caos Forderung eingehen. Cao Caos Preis ist jedoch hoch: Entweder, Ruan Yu tötet Zhang 
Zhao, einen seiner wichtigsten Berater und Feldherren, schwächt damit seine eigene Position 
im Verhältnis zu Cao Cao und ordnet sich als schwächerer Partner in einer Allianz Cao Cao 
unter. Oder aber er entscheidet sich dafür, einen potenziell verlustreichen Feldzug gegen sei-
nen jetzigen Verbündeten Liu Bei zu führen. Die Argumente, die Ruan Yu anführt, um zu 
zeigen, dass Sun Quan von Cao Cao nichts zu befürchten habe, entpuppen sich dabei als 
versteckte Drohungen, aus denen Cao Caos militärische Stärke deutlich werden soll. 

Freunde, Feinde und Berater 
Kong Rong versuchte in seinem Brief aus dem Jahr 208 n. Chr. Cao Cao davon zu überzeu-
gen, seinen alten Bekannten Sheng Xian von Kuaiji nach Ye zu berufen, um ihn vor der 
Bedrohung durch Sun Quan zu retten. Zhu Fu schrieb an Peng Chong, um diesen zu einem 
Angriff zu provozieren, war erfolgreich und stärkte so 26 n. Chr. Kaiser Guangwus Position 
im Nordosten des Reiches. Chen Lin wandte sich 215 n. Chr. im Namen von Cao Hong an 
Cao Pi, um dessen Überzeugung, der Sieg über Zhang Lu in Hanzhong sei bereits in trocke-
nen Tüchern, zu bremsen: Zwar spräche alles für einen Erfolg, doch benötige man mehr Zeit 
und müsse wachsam bleiben. Ruan Yu schließlich versucht in seinem Schreiben für Cao Cao 
an Sun Quan, seinen Adressaten einzuschüchtern und dessen Allianz mit Liu Bei aufzubre-
chen, indem er Misstrauen bei Sun Quan schürt. Zwischen den vier Texten lässt sich eine 
zeitliche Verbindung herstellen: Sie alle stammen aus der Phase zu Beginn oder zum Ende 
der Späteren Han-Dynastie, in der es zu kriegerischen Auseinandersetzungen innerhalb des 
Reiches kam. Kong Rong ist der Taktgeber für die Lesung der folgenden drei Briefe. Mit 
seinem Text als Überschrift rückt der Kontext des Wen xuan bestimmte Gemeinsamkeiten 
und Leitmotive der vier Briefe in den Fokus. Besonders auffällig sind die von den Verfassern 
gewählten Argumentationsstrategien, das Leitmotiv der Rolle des Beraters und das Verhält-
nis zwischen Verfasser, Absender und Adressat.  

Die Autoren bedienen sich eines Spektrums an Strategien und Techniken, um ihre Adres-
saten in ihrem Sinne zu beeinflussen. Allen vier Männern gemeinsam ist der Gebrauch von 
historischen und literarischen Anspielungen auf Inhalte der konfuzianischen Klassiker, auf 
Berichte über denkwürdige Figuren der chinesischen Geschichte und Mythologie sowie auf 
gelungene Formulierungen früherer Autoren. Dies zeigt ein weiteres Mal, dass die literari-
sche Qualität der Schreiben die erste Voraussetzung für ihre Aufnahme in das Wen xuan war. 
Kong Rongs Brief macht den Anfang und setzt auf Argumente, die an die moralische Ver-
pflichtung des Herrschers appellieren, und diesem die Vorteile bzw. Nachteile vor Augen 
führen, die sich durch das Befolgen oder Verwerfen der vorgeschlagenen Strategie ergeben. 
Er nimmt zudem Gegenargumente geschickt vorweg und bemüht sich, den abschließenden 
Eindruck zu erwecken, sein Adressat sei selbst auf die richtige Lösung gekommen. Zhu Fu 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Freunde, Feinde und Berater: Die vier Briefe der Späteren Han-Dynastie 
 

177 

geht einen anderen Weg. Er setzt nicht auf Überzeugung, sondern wählt die Strategie der 
Provokation, um Peng Chong aus der Reserve zu locken. Chen Lin vollzieht für Cao Hong 
den schwierigen Balanceakt, Cao Pis Einschätzung der militärischen Lage zu korrigieren, 
ohne ihm direkt zu widersprechen. Vielmehr betont er, wie sehr sich die Ansichten beider 
Parteien decken, und äußert die „Zweifel eines alten Mannes“ mit großer Vorsicht. Auch 
dient der humorvolle Rahmen des Briefes, in dem sich Chen Lin als Cao Hong ausgibt, nicht 
zuletzt zur Abmilderung der Kritik. Ruan Yu schließlich schreibt für Cao Cao an Sun Quan, 
einen Kriegsherrn der Gegenseite. Sein Brief gibt vor, etwas zu sein, das er nicht ist: Cao 
Caos Freundschaft, die Ruan Yu gegenüber Sun Quan betont, ist vor allem eine Folie, vor 
der sich dessen angeblicher Verrat herausstellen lässt. Die Argumente, die belegen sollen, 
dass Sun Quan von Cao Cao nichts zu befürchten habe, sind eigentlich versteckte Drohungen 
mit Cao Caos militärischer Überlegenheit. Die scheinbare Wahlmöglichkeit schließlich, die 
Sun Quan am Ende des Schreibens eröffnet wird, ist tatsächlich ein Aufruf zur Kapitulation. 
In beiden möglichen Fällen wäre Sun Quans Position geschwächt und er fände sich als klei-
nerer Partner auf Cao Caos Seite wieder. Die von den vier Verfassern gewählten Argumen-
tationsstrategien sind jeweils an die Entstehungssituation und an das Verhältnis zum Adres-
saten angepasst. Briefe an Feinde erfordern ein anderes Repertoire als solche an Vorgesetzte, 
Schreiben mit Ziel der Überzeugung ein anderes als solche, die Einschüchterung und Provo-
kation anstreben. 

Ein gemeinsames Leitmotiv der vier Briefe ist die Rolle von Anhängern und Beratern im 
Spiel um die Vorherrschaft im Gebiet der Han-Dynastien. Kong Rongs Brief liefert drei Ar-
gumente dafür, Berater und Anhänger um sich zu scharen. Fürsorge für Unterstützer ist Kong 
Rong zufolge Herrscherpflicht, wie er mit Rückgriff auf das Gongyang zhuan zu belegen 
versucht. Darüber hinaus sei jeder angeworbene Anhänger eine Investition in die Zukunft. 
Denn komme anderen Männern zu Ohren, dass jemand sein Gefolge gut behandle, würden 
diese zusätzlich angezogen. So verbreitere man sukzessive seine Machtbasis und schwäche 
mögliche Gegenspieler, denen diese Unterstützer nicht zur Verfügung stünden. Wo Kong 
Rong mögliche Vorteile aufzeigt, mahnt Chen Lin vor den Risiken, befänden sich fähige 
Männer auf der Gegenseite. Ein einziger talentierter Stratege auf der Seite der Gegner könne 
bereits kriegsentscheidend wirken. Auch gibt allgemein die Anwesenheit guter Berater im 
Lager des Feindes Grund zur Sorge. Ähnlich zum Prinzip der moralischen Herrscherpflicht 
bei Kong Rong argumentiert Chen Lin: Wäre ein Fürst vom rechten Weg abgekommen, fän-
den sich in seinem Umfeld keine fähigen Unterstützer mehr, denn sie hätten sich abgewandt. 
Das moralische Gleichgewicht hat sich in einem solchen Fall noch nicht vollständig hin zur 
eigenen Seite verschoben und ein Sieg ist nicht sicher. Auch als rhetorisches Mittel werden 
Berater gerne verwendet. So zieht Zhu Fu einleitend gegen Peng Chong das abschreckende 
Beispiel des „Onkels der Stadt Jing“ (Jing cheng tai shu 京城太叔, d.h. Gongsun Duan 共
叔段, der Bruder von Herzog Zhuang 莊 von Zheng 鄭) heran, der keine würdigen Berater 
hatte und dessen Rebellion schließlich von seinem Bruder niedergeschlagen wurde. Gegen 
Ende dient ein ähnlicher Gedanke dazu, Peng Chong einen Ausweg aus seiner verfahrenen 
Situation anzubieten: Sicher sei er durch Verleumder und Missetäter und nicht zuletzt durch 
seine Frau in die Irre geführt worden. Ähnliches sagt Ruan Yu über Sun Quan. Auch er ver-
mutet die Ursache für Sun Quans Abfallen von den Han bei falschen Freunden und schlech-
ten Beratern. Er warnt außerdem, Sun Quan solle sich in Acht nehmen, dass eben solche auch 
seine gegenwärtige Lage falsch einschätzen könnten. Schließlich wird die Figur Zhang Zhao, 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in der Anthologie Wen xuan 178 

politischer wie militärischer Unterstützer Sun Quans, zum Fokuspunkt des Briefes: Er soll 
von Sun Quan geopfert werden, um die Beziehung zwischen Cao Cao und Sun Quan zu ret-
ten. Zhang Zhao ist ein derart entscheidender Faktor in Sun Quans Erfolg, dass er unschädlich 
gemacht werden muss. 

Interessant ist das Motiv des Beraters bzw. Unterstützers aber vor allem deshalb, weil die 
Verfasser der Briefe selbst auch zu dieser Gruppe gezählt werden können. Sprechen sie in 
ihren Texten über den richtigen Umgang eines Herrschers mit seinen Anhängern, so reflek-
tieren sie gleichzeitig ihre eigene Rolle in diesem Spiel um die Macht. Wenn Kong Rong Cao 
Cao nahelegt, es sei seine moralische Verpflichtung, Sheng Xian zu Hilfe zu eilen, so gilt die 
gleiche Pflicht in Bezug auf Kong Rong selbst. Auch er ist ein Baustein in Cao Caos Macht-
gefüge und sein Dienstherr ist ihm zur Loyalität verpflichtet. Es ist denkbar, dass Kong Rong 
bereits ahnte, dass sein Ansehen bei Cao Cao schwand und er einige Monate nach dem Ver-
fassen dieses Briefes selbst zum Tode verurteilt werden würde. Die Überlegungen, dass er 
den Brief möglicherweise auch im Hinblick darauf verfasste, muss leider Spekulation blei-
ben. Chen Lins Spiel mit dem Motiv des Beraters ist ebenfalls spannend. Er befasst sich in 
seinem Schreiben unter anderem mit der Frage, ob sich fähige Berater im eigenen oder im 
Lager des Gegners befinden, und überlegt, welche Schlüsse sich daraus in Bezug auf die 
Qualität des jeweiligen Herrschers ziehen lassen. Sein Brief, den er für Cao Hong verfasste, 
stellt auf einer Meta-Ebene dieselbe Frage ganz konkret an Cao Pi: Erkennt Cao Pi Chen Lin 
hinter der Fassade von Cao Hong? Oder anders formuliert: Erkennt der Vorgesetzte die Qua-
litäten seines Beraters? Möglicherweise schreibt auch Chen Lin nicht zuletzt aus Eigeninte-
resse. Am Anfang des Textes heißt es, Chen Lin sei sehr beschäftigt. Gegen Ende vergleicht 
er sich unter anderem mit „Schwanengans und Pfau, die ihre Flügel auf Pfützen und Teichen 
falten“. Chen Lin akzentuiert hier nicht nur seine literarische Begabung, die er seiner Ansicht 
nach in den vorwiegend militärisch geprägten Schreiben, die er gegenwärtig in Hanzhong 
verfasst, nicht zur Geltung bringen kann. Vermutlich spricht aus dem Bild auch eine gewisse 
Frustration über seine Entsendung mit der Armee allgemein. Ein Mann seines Formats, so 
möchte er wohl ausdrücken, ist doch am Hof sicher besser aufgehoben – was auch Cao Pi 
erkennen sollte.  

Im Falle von Chen Lin ist es eingängig und bei Kong Rong zumindest denkbar, dass sie 
ihre Briefe nicht zuletzt dazu nutzen, ihre Position im Verhältnis zu ihren Vorgesetzten neu 
auszuhandeln. Chen Lin hoffte, dass Cao Cao sein Talent erkennen und ihn an den Hof zu-
rückbeordern würde. Kong Rong kann, bedenkt man sein gespanntes Verhältnis zu Cao Cao, 
ebenfalls eine Verbesserung seiner Position im Sinn gehabt haben. Zumindest auf kurze Sicht 
war sein Plan auch von Erfolg gekrönt. Denn mit der Anwerbung von Sheng Xian, der Cao 
Cao stattgab, nahm Kong Rong die Rolle des Anhängers ein, der weitere Unterstützer an Cao 
Caos Hof zog. Dies steigerte wiederum seine Bedeutung für Cao Cao – zumindest kurzfris-
tig.241 Auch an den Briefen von Zhu Fu und Ruan Yu lässt sich zeigen, dass die Autoren das 
Verhältnis zwischen Absender und Adressat neu zu bestimmen versuchten. Zhu Fu stellt sich 
durch sein Schreiben als loyalen Untertanen der neuen Dynastie unter Kaiser Guangwu dar 
und stilisiert den ihm unterstellten Peng Chong zu einem kurzsichtigen, undankbaren und 

 
241  Auf lange Sicht waren seine Bemühungen nicht von Erfolg gekrönt. Sheng Xian wurde exekutiert, 

bevor Cao Caos Schreiben ihn erreichte, und Kong Rong selbst wurde wenig später ebenfalls zum Tode 
verurteilt. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Freunde, Feinde und Berater: Die vier Briefe der Späteren Han-Dynastie 
 

179 

verantwortungslosen Beamten. Dies schließlich veranlasst Peng Chong zum Angriff auf Zhu 
Fu. Das Schreiben hat sein Ziel erreicht: Das Verhältnis zwischen Peng Chong und Zhu Fu 
wandelt sich von dem einer Amtsbeziehung hin zu dem zwischen einem Rebellen und einem 
Verteidiger der rechtmäßigen Herrschaft. Ruan Yus Schreiben schließlich bezweckt eine 
Neuausrichtung der Beziehungen zwischen den Gegenspielern Cao Cao und Sun Quan. Cao 
Cao möchte Sun Quan aus seiner Allianz mit Liu Bei herausbrechen und als kleineren Partner 
auf seiner eigenen Seite sehen.  

Alle vier Briefautoren nutzen ähnliche Mittel, um das Verhältnis zwischen Verfasser, Ab-
sender und Adressat zu ihren Gunsten zu beeinflussen. Sie sind sich der bestehenden Un-
gleichheiten bewusst und doch versuchen sie, im Rahmen ihrer Möglichkeiten eine gemein-
same Basis zwischen Absender und Adressat zu schaffen, indem sie die Gemeinsamkeiten 
zwischen beiden Personen herausstellen. So erzeugen sie die Illusion gleicher Interessen, 
gleicher Möglichkeiten oder gegenseitigen Verständnisses, die in der Realität nicht gegeben 
sind. Kong Rong ist Cao Cao unterstellt und bleibt auch stets höflich, betont aber andere 
Aspekte ihrer Beziehung: Beide seien im gleichen Alter, hätten gemeinsame Freunde und 
eine gemeinsame Vergangenheit. Er beschwört außerdem die „Freundschaft“, mit der ein 
Herrscher seinen Untertanen begegnen sollte. Schließlich vermeidet er es, sein Schreiben wie 
einen Bittbrief wirken zu lassen und bemüht sich stattdessen, zu unterhalten und humorvolle 
Formulierungen zu verwenden. Auch zwischen Zhu Fu und Peng Chong besteht ein Unter-
ordnungsverhältnis, doch hier ist Zhu Fu der Höhergestellte. Trotzdem lässt er sich dies, zu-
mindest zu Beginn, kaum anmerken und behandelt Peng Chong wie einen Gleichgestellten. 
Beide stünden in der Phase des Bürgerkriegs nach dem Wang Mang-Interregnum auf der 
Seite von Kaiser Guangwu und beide beabsichtigten eine rasche Stabilisierung des Reiches, 
wenn auch mit unterschiedlichen Mitteln. Diese Darstellung dient in Zhu Fus Brief freilich 
dem Zweck, Peng Chongs Verfehlungen den eigenen guten Absichten nur umso deutlicher 
gegenüberzustellen. Ähnlich baut Ruan Yu die Illusion auf, Cao Cao und Sun Quan könnten 
auf Augenhöhe agieren. Auch in diesem Brief werden einleitend die verbindenden Elemente 
betont: Es gebe Heiratsbeziehungen zwischen beiden Seiten und Zuneigung, Wohlwollen 
und wechselseitige Achtung hätten das Verhältnis bestimmt, ohne dass es je Grund für einen 
Bruch der Freundschaft gegeben hätte. Auch hier soll die vermeintliche Beziehung zwischen 
Gleichgestellten mit der ungerechtfertigten Rebellion von Sun Quan kontrastiert werden. 

Am komplexesten ist wohl die Gemengelage zwischen Chen Lin, Cao Hong und Cao Pi. 
Cao Hong war ein Onkel zweiten Grades von Cao Pi, dem Sohn des Machthabers der Wei-
Dynastie Cao Cao. Cao Pi hatte vermutlich die höhere Stellung inne, denn im Brief ist von 
„Befehlen“ von Cao Pi an Cao Hong die Rede. Chen Lin dagegen war sicherlich beiden un-
tergeordnet. Chen Lin verfasst das Schreiben stellvertretend und nimmt, wie Ruan Yu im Fall 
von Cao Cao, die Rolle von Cao Hong an, aus dessen Warte er den Brief zu schreiben vorgibt. 
Auf die argumentativen Passagen trifft dies auch zu, denn dort legt er Cao Hongs Ansichten 
zur militärischen Lage in Hanzhong dar. Doch in Einleitung und Schluss spricht Chen Lin 
tatsächlich für sich selbst. Gerade diese Teile sind es, die am ehesten den Anschein einer 
gleichwertigen Freundschaft erwecken sollen. Chen Lin erlaubt sich einen Spaß mit Cao Pi, 
den man nur von einem guten Freund erwarten würde, nicht von einem Sekretär – doch eben 
die Tatsache, dass er sich diesen Scherz erlaubt, bezeugt doch wieder seine untergeordnete 
Position. Denn befände er sich tatsächlich auf einer Stufe mit Cao Pi, müsste Chen Lin nicht 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in der Anthologie Wen xuan 180 

an diesen appellieren, seine Entsendung nach Hanzhong zu überdenken und ihm eine neue 
Aufgabe zu erteilen. 

Das Briefquartett besteht also nicht nur aus Musterbeispielen für die Anwendung unter-
schiedlicher Argumentationstechniken. Es problematisiert zudem das grundsätzliche Ver-
hältnis zwischen Beratern und Vorgesetzten. Allen voran Chen Lin und Kong Rong reflek-
tieren in ihren Schreiben die eigene Rolle als Verfasser von Texten im Verhältnis zu ihren 
Auftraggebern und Adressaten. Schließlich wird an Chen Lins Brief noch ein letzter Aspekt 
deutlich. Indem er sich als jemand ausgibt, der er tatsächlich nicht ist, problematisiert er eine 
spezielle Eigenheit der Gattung der Briefe: Die Identität des Verfassers ist nie völlig gesi-
chert, denn durch die räumliche und zeitliche Trennung von Verfasser und Adressat kann 
eine Täuschung, wie Chen Lin sie vornimmt, nie ausgeschlossen werden. 

3.5 Zur Einbindung von Briefen im Wen xuan 

Ziel dieses Kapitels war es, die Einbindung von Briefen in die Anthologie Wen xuan näher 
zu beleuchten. Zunächst standen die vielfältigen Kompilationsentscheidungen, die von den 
Verantwortlichen um Xiao Tong bei der Zusammenstellung des Wen xuan getroffen wurden, 
im Fokus. Anschließend wurden die 22 Briefe im Wen xuan anhand ihrer Entstehungsepoche 
in sechs Unterabschnitte unterteilt. Zwei dieser Untergruppen mit insgesamt sieben Briefen 
der beiden Han-Dynastien waren Gegenstand einer genaueren Untersuchung. Dabei lag der 
Schwerpunkt auf denjenigen inhaltlichen und formalen Aspekten, die die enthaltenen Briefe 
teilten. Auf Basis einer Analyse der Kompilationsentscheidungen und ihrer Auswirkung auf 
die Lesung der sieben Briefe ließen sich nicht zuletzt auch einige Überlegungen zum Ver-
ständnis des Genres der shu durch die Kompilatoren des Wen xuan anstellen. 

Kompilatoren und Kanonisierung 
Anthologien stellten im vormodernen China nicht nur eines der Hauptmedien dar, in dem die 
Kanonbildung ihren Ausdruck fand, sondern waren auch eines ihrer wichtigsten Instru-
mente.242 Sie bewahrten Texte für spätere Leser und hatten darüber hinaus normativen Cha-
rakter. Ihre Kompilatoren nehmen daher großen Einfluss auf die Rezeption von Texten. Ste-
phanie Lethbridge fasst die Wertungsakte, die innerhalb von Anthologien vorgenommen 
wurden, zusammen und beschreibt „die Auswahl bzw. die Ausgrenzung“ als den „zentrale[n] 
Akt der Wertung bei Anthologien, komplementiert durch explizite Wertungen mittels direk-
ter Kommentare und implizite Wertungen durch die Präsentation, Kombination und Legiti-
mation der ausgewählten Texte“.243 Diese drei Elemente fanden sich auch in den Kompilati-
onsentscheidungen des Wen xuan wieder. Bereits aus dem Titel „Auswahl von Literatur“ ließ 
sich ableiten, dass leitendes Motiv hinter der Zusammenstellung des Wen xuan die Exklusi-
vität seiner Inhalte war. Durch die Wahl dieses Titels grenzten die Kompilatoren ihr Werk 
von zeitgenössischen Sammelwerken ab, in denen das Motto „Masse statt Klasse“ galt. Die 
Kanonisierungsbestrebungen sind zudem in Xiao Tongs Vorwort belegt, der von einer 

 
242  Siehe dazu Pauline Yu, „Poems in their Place“, S. 163–68. 
243  Siehe Stephanie Lethbridge, „Anthologien“, in: Gabriele Rippl und Simone Winko (Hrsg.), Handbuch 

Kanon und Wertung. Theorien, Instanzen, Geschichte, Stuttgart, 2013, S. 179–82. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



181 

Auswahl der Texte nach ästhetischen, genauso aber nach moralischen Kriterien sprach. Ne-
ben diesen „expliziten Wertungsakten“ nehmen die Kompilatoren durch ihre Kompilations-
entscheidung implizit Einfluss. Darüber hinaus hat die Kanonisierung von Literatur im Wen 
xuan zwei weitere Dimensionen. Die erste ist dynastischer Natur und betrifft die Motivation 
der Sammlung. Denn der erfolgreiche Abschluss des Kompilationsprojekts Wen xuan belegt 
Xiao Tongs Urteilskraft, Handlungs- und Entscheidungsfähigkeit im Bereich der Literatur-
auswahl. Im übertragenen Sinne steht die Sammlung für die gleichen Fähigkeiten im Lenken 
eines Staates. Im politischen Kontext der frühen Liang-Dynastie wirkt sie als Bewerbungs-
schreiben des designierten Kronprinzen für die Rolle des späteren Kaisers. Diese dynastische 
Bedeutung ihres Tuns war den Kompilatoren sicherlich bewusst und die Übertragung der 
Fähigkeiten des Literaten Xiao Tong auf die des Politikers Xiao Tong beabsichtigt. Es ist 
also anzunehmen, dass sie in ihren Sammlungsbemühungen nicht leichtfertig mit dem Mate-
rial und seiner Wertung umgingen. Die zweite Dimension betrifft die Wirkung, die die An-
thologie Wen xuan in den folgenden Jahrhunderten entfaltete. Die Kanonisierungsbemühun-
gen der Kompilatoren waren von Erfolg gekrönt. Während der Tang-Dynastie fand das Wen 
xuan in der Vorbereitung auf die wiedereingeführten Beamtenprüfungen Verwendung, deren 
zentraler Prüfungsbestandteil das Verfassen literarischer Texte war.244 Die Anthologie wurde 
vielfach kommentiert und als ein Standardwerk zur Prüfungsvorbereitung genutzt. Somit er-
füllte sie in späteren Jahrhunderten den explizit und impliziert formulierten Anspruch, zur 
Bildung eines klassischen Literaturkanons beizutragen. 

Kompilatoren wie die des Wen xuan nahmen also großen Einfluss auf Überlieferung und 
Bewertung von Texten. Und dennoch bleiben sie oft unsichtbar. Denn ihre Rolle, ihre Motive 
und ihre Entscheidungen treten angesichts der von ihnen verantworteten Sammlungen häufig 
in den Hintergrund. Dies liegt nicht nur daran, dass sie in den Augen vieler Rezipienten im 
Vergleich zu den Autoren der präsentierten Texte eine Nebenrolle als deren Vermittler und 
Bereitsteller einnehmen. So sind die Namen von an Kompilationsprojekten beteiligten Per-
sonen, wie auch im Fall des Wen xuan, selten in vollem Umfang bekannt. Darüber hinaus 
trägt die Textrezeption innerhalb des Anthologiekontexts dazu bei, dass die Kompilatoren 
übersehen werden. Denn gerade das Genre der Anthologie bietet unterschiedliche Möglich-
keiten an, die Einzeltexte zu rezipieren. Sie in ihrer Gesamtheit von Anfang bis Ende zu 
lesen, ist nur eine der vielen Optionen – und stellt, gerade bei umfangreicheren Sammlungen, 
wohl eher die Ausnahme dar. Eher bieten sich Anthologien für die zielgerichtete Suche ein-
zelner Texte oder Gliederungsabschnitte an. Moderne Ausgaben in gedruckten Büchern oder 
digitalen Formaten machen diese Suche im Text besonders einfach. In frühmittelalterlichen 
Manuskripten auf Rollen aus Papier oder Seide gestaltete sich das „Blättern“ sicherlich 
schwieriger. Doch auch dieser Leserschaft bot sich die Gelegenheit, einzelne Rollen unab-
hängig vom Gesamttext zur Hand zu nehmen. Auch wenn die Leserschaft einer Anthologie 
wie des Wen xuan sich gerade in solchen Kontexten des selektiven Lesens die Arbeit der 
Kompilatoren wohl weniger bewusst machte, beeinflusste sie dennoch maßgeblich ihre 
Wahrnehmung der Texte.  

244  Zur Verbindung zwischen dem Prüfungswesen während der Tang-Dynastie und dem Wen xuan vgl. 
David McMullen, State and Scholars in T’ang China, Cambridge, 1998, S. 223–25. 

Zur Einbindung von Briefen im Wen xuan

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in der Anthologie Wen xuan 182 

Kompilationsentscheidungen und ihre Auswirkungen 
Die Kompilatoren des Wen xuan trafen eine Vielzahl von Entscheidungen, die sich in der 
Wahrnehmung der ausgewählten Texte durch ihre Leserschaft niederschlagen. Textsamm-
lungen verschiedener Art waren zwar seit Jahrhunderten bekannt und während der beginnen-
den Liang-Dynastie ist ein Aufschwung in der Zusammenstellung von Texten in größere 
Sammelwerke zu verzeichnen. Damit war das Wen xuan gewissermaßen Teil einer weiter-
greifenden Entwicklungstendenz. Doch es wurde nicht nach einer bereits gefestigten Vor-
stellung eines zongji modelliert, da eine solche noch nicht bestand. In der Liang-Dynastie 
kursierten verschiedenste Arten von Textquellen und mehrere Versionen der gleichen Texte 
bestanden in unterschiedlichen Manuskripten nebeneinander. Prinzipien, nach denen Texte 
angeordnet werden konnten und Standards für die Angabe von Titeln, Verfassern und das 
Einbeziehen von Vorworten variierten. Die heutige Quellenlage gibt nur sehr begrenzt Auf-
schluss darüber, ob und welche dieser Formen zur Kompilationszeit des Wen xuan autoritativ 
waren und verschleiert die kulturelle Vielfalt des chinesischen Frühmittelalters.  

Die Kompilatoren des Wen xuan entschieden sich im Gesamtmanuskript für eine Anord-
nung und Aufteilung der Genres in 30 Rollen und innerhalb der jeweiligen Genres für eine 
bestimmte Auswahl, Anordnung, Rahmung und Bearbeitung der Einzeltexte. Sie nahmen die 
Texte aus früheren Kontexten heraus und banden sie in einen neuen Kontext ein. Stammten 
Einzeltexte beispielsweise aus Geschichtswerken, wurden sie aus dem historischen Ereignis-
zusammenhang herausgenommen. Waren sie Teil von individuellen Werksammlungen, wur-
den sie aus dem Gesamtwerk eines Autors herausgehoben. Wenn die Kompilatoren sich an 
einer früheren Sammlung bedienten, die beispielsweise regional oder thematisch organisiert 
war, verloren die Briefe im Wen xuan diese Kontextualisierung. Im Wen xuan ordnete man 
sie stattdessen aufgrund ihrer Genrebezeichnung und darunter lose nach ihrer Entstehungs-
zeit an. So bildet die Sammlung einen neuen Kontext, in dem die Briefe anders auf ihre Leser 
wirken als zuvor.  

Innerhalb der drei Briefe der Früheren Han-Dynastie und der vier Briefe der Späteren 
Han-Dynastie ließ sich jeweils ein Leitmotiv identifizieren, das die Briefe auf einer inhaltli-
chen Ebene miteinander verband. Im ersten Fall handelte es sich um das Aushandeln der 
Loyalitätsbeziehungen zwischen Herrscher und Untertan. Jeder der drei Verfasser lotete die 
Grenzen seiner Loyalität zum Herrscher aus. So wurden räumliche, zeitliche und konzeptio-
nelle Grenzen der Herrschertreue gezogen. Die vier Briefe der Späteren Han-Dynastie be-
schäftigten sich dagegen jeweils mit der Rolle des Beraters in einer Zeit politischer Unruhen 
in einem zwischen mehreren Machthabern gespaltenen Herrschaftsbereich. Die Verfasser 
stellten auf unterschiedliche Weise die Bedeutung von Beratern und Unterstützern heraus 
und reflektierten dadurch nicht zuletzt ihre eigene Rolle im Spiel um die Macht im Reich. 
Jede dieser vorgestellten Lesungen war dabei schon zuvor in den Brieftexten angelegt. Beide 
Themengebiete überraschen Leser vormoderner Literatur nicht: Die Konfliktpunkte in der 
Ausübung von konfuzianisch geprägten Tugenden und Pflichten wie Loyalität oder der Po-
sition von Beratern im politischen Gefüge sind zentrale Fragen, mit denen Literaten durch-
gehend und in immer neuer Form konfrontiert waren. Doch der Anthologiekontext hat zur 
Folge, dass Elemente, zwischen denen sich inhaltliche oder formale Bezüge herstellen lassen, 
im Rahmen der Sammlung stärker hervortreten als solche, die im Lesekontext der Anthologie 
keine Anknüpfungspunkte finden. Dieser Überhang verknüpft die Briefe im Wen xuan 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



183 

miteinander. Die Lesung der Gruppe von Briefen geht damit über die Lesung der Einzeltexte 
hinaus. Zwar bleibt es den Lesern der Anthologie unbenommen, die Texte auch getrennt 
voneinander zu lesen. Doch lassen sie sich durch die von den Kompilatoren gewählte Anord-
nung der Texte leiten, entfaltet nicht nur der Einzeltext, sondern auch der Kontext der umlie-
genden Briefe seine Wirkung. So verhandeln die Brieftexte im inhaltlichen Zusammenhang 
ihrer Präsentation im Wen xuan beispielhaft Grundfragen der Identität von Literaten, die in 
ihrer Zeitlosigkeit über die chinesische Literaturgeschichte hinweg aktuell blieben.  

Das Genre der shu im Wen xuan 
Nimmt man über den Inhalt hinaus die genretypischen Eigenschaften der gesammelten Briefe 
in den Blick, ermöglicht dies Rückschlüsse auf das Verständnis der Gattung durch die Kom-
pilatoren. Bei der Abgrenzung der unterschiedlichen Genres schriftlicher Kommunikation im 
Wen xuan bilden Hierarchie und Status zwischen den Genres selbst, vor allem aber zwischen 
Verfassern und Adressaten das Hauptkriterium. Sie überlagern eine Reihe von Merkmalen, 
nach denen schriftliche Kommunikation in anderen Kontexten unterteilt wird. In der einlei-
tend erwähnten Definition des Briefes spielte beispielsweise die materielle Beschaffenheit 
(„written on a tangible medium“) eine Rolle bei der Bestimmung verschiedener Untergrup-
pen. Solche Materialitätsaspekte erscheinen, ergänzt durch die vielfältigen Anwendungszwe-
cke von Schreiben, prominent im Kapitel zu „Schriftlich Festgehaltenem“ in Liu Xies Wenxin 
diaolong, der umfassendsten genretheoretischen Behandlung von schriftlicher Kommunika-
tion im chinesischen Frühmittelalter.245 Die Kompilatoren des Wen xuan interessierten sich 
nicht für das Material – wohl auch deswegen, weil diejenigen Briefe, die sie verwendeten, 
längst von ihrem ursprünglichen materiellen Träger getrennt worden waren. Das Kriterium 
des Anwendungszwecks eines Schreibens ging weitgehend in der Statushierarchie zwischen 
Absender und Adressat auf. Im Gegensatz zum Großteil der Genres schriftlicher Kommuni-
kation stand bei den shu im Wen xuan allerdings nicht die Bestätigung einer bestehenden 
Statushierarchie im Vordergrund. Vielmehr verstehe ich die shu im Wen xuan als Texte, die 
der Versuch ihrer Verfasser eint, im vollen Bewusstsein eines nicht näher bestimmten Status-
unterschiedes eine Beziehung zum Adressaten herzustellen, die diesen Unterschied – sei es 
auch nur für kurze Zeit oder in einem Teilaspekt – ausblendet.  

Dabei nutzen die Kompilatoren genretypische Eigenschaften von Briefen in unterschied-
lichen Weisen. Drei Aspekte sollen hier noch einmal abschließend betont werden. Erstens 
nutzen einige Verfasser den Spielraum, den das Genre ihnen in Bezug auf das Statusverhält-
nis eröffnet. Indem es dieses gerade nicht eindeutig spezifiziert, ermöglicht es eine Verschie-
bung oder ein erneutes Aushandeln dieses Verhältnisses zum Adressaten. Dies wurde bei-
spielsweise bei Chen Lins Brief an Cao Pi deutlich. Zweitens lenkt die Dialogizität der Briefe 
– die Eigenschaft, Verfasser und Adressaten durch ihre jeweiligen in den Brief projizierten
personae als Figuren im Text präsent zu machen – die Aufmerksamkeit der Leser auf die
zwei sich gegenüberstehenden Parteien des Briefwechsels. Diese Polarität zwischen einem
Autor auf der einen Seite und den Lesern auf der anderen ist zwar in Texten generell gegeben. 

245  Siehe dazu Antje Richter, die im Wenxin diaolong neben diesen Kriterien auch die „epistolary 
propriety“ erwähnt und dies als einen Aspekt identifiziert, „that was to become one of the key elements 
of later epistolary guides in China“. Dies zeigt sich beispielsweise am Wen xuan, siehe Richter, Letters 
and Epistolary Culture in Early Medieval China, S. 55–62. 

Zur Einbindung von Briefen im Wen xuan

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe in der Anthologie Wen xuan 184 

Doch in Briefen, die immer wieder die Aufmerksamkeit auf Verfasser und Adressaten len-
ken, wird dieser Gegensatz besonders deutlich. Dies lädt zum Reflektieren ihrer Gemeinsam-
keiten und Unterschiede ein. Einige Briefe spielen bewusst mit den Grenzen zwischen Ab-
sender und Adressat und setzen diese Bilder für ihre argumentativen Zwecke ein. Dies ließ 
sich vor allem an den drei Briefen der Früheren Han-Dynastie zeigen. Ein Teil der Briefe im 
Wen xuan kann drittens als Reflektion über Möglichkeiten und Beschränkungen des Genres 
gelesen werden. Dies ließ sich beispielhaft an Liu Juns „Brief an Liu Zhao“ zeigen, der an 
einen Verstorbenen gerichtet und somit nicht mehr übermittelbar ist. Der Brief gibt Anlass 
dazu, das Genre, seine Möglichkeiten, aber auch seine Grenzen zu reflektieren. Denn um die 
Botschaft des Verfassers zu vermitteln, muss ein Brief seinen Adressaten erreichen. Die Un-
gewissheit über eine erfolgreiche Zustellung, die in Liu Juns Briefbeispiel auf die Spitze ge-
trieben wird, ist ein Element, das auf jeden Brief zutrifft und jeden Verfasser und Empfänger 
berührt. Chen Lin beleuchtete in seinem Brief an Cao Pi eine weitere grundsätzliche Proble-
matik des Genres. Chen Lin verfasste stellvertretend ein Schreiben für Cao Hong und gab 
sich darin für Cao Hong aus. Die Trennung zwischen Absender und Adressat ist ein weiteres 
definierendes Element von Briefen. Gerade diese genretypische Eigenschaft ermöglicht dem 
Verfasser das Spiel mit den Identitäten. Denn die Täuschung kann nur gelingen, weil Cao Pi 
sich nicht in unmittelbarer Nähe zum Verfasser befindet, als er den Brief liest. Durch die 
räumliche und zeitliche Trennung von Verfasser und Adressat kann eine Täuschung, wie 
Chen Lin sie vornimmt, nie ausgeschlossen werden. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



 

4 Briefe im Kategorienbuch Yiwen leiju  

4.1 Kategorienbücher und das Yiwen leiju 

Zum Genre der Kategorienbücher und dem Yiwen leiju 
Vor allem die westliche Sinologie stellt die Aufgabe, das Genre der leishu zufriedenstellend 
zu beschreiben und von anderen Werkgruppen abzugrenzen, immer wieder vor Probleme. 
Dies spiegelt sich in der Vielfalt vorgeschlagener Übersetzungen und Definitionsversuche 
des Begriffs leishu wider, die gegenwärtig in Gebrauch sind und von denen sich bisher keine 
vollständig durchsetzen konnte. Anne Ferry definierte den Begriff der Anthologie als eine 
Sammlung (meist kurzer) Textstücke, die (1) auf mehr als ein oder zwei Autoren zurückge-
hen, (2) von einer Einzelperson oder Gruppe gesammelt und kompiliert wurden, die sie (zu-
mindest größtenteils) nicht selbst verfasste, und (3) von diesen nach einer beliebigen Anzahl 
von Prinzipien angeordnet und präsentiert wurden.1 Demzufolge ist auch ein leishu eine An-
thologie. Denn alle diese Merkmale treffen auf die typischen Vertreter der Gattung zu.2 Die-
sen anthologischen Charakter rückt die von Endymion Wilkinson gewählte Beschreibung 
von leishu als „encyclopedic anthologies of excerpts from previous books“ in den Vorder-
grund.3 Leishu sind allerdings insofern eine spezielle Untergruppe von Anthologien, als dass 
sie Aspekt (3) von Ferrys Definition, die Anordnungsprinzipien, bereits in der Gattungsbe-
zeichnung ansprechen und ihnen dadurch besondere Bedeutung zumessen. Daher schlagen 
Wolfgang Bauer und Thomas Barbier für den Begriff leishu beispielsweise die Bezeichnun-
gen „category book“ oder „documents (shu) [classés par] catégories (lei)“ vor. Dies kommt 
einer wörtlichen Übersetzung wohl am nächsten.4 Neben dem Anthologiecharakter und der 
Anordnung nach Kategorien gibt es noch ein drittes zentrales Element der Werkgattung der 
leishu, das Wilkinson bereits mit der Einschränkung „encyclopedic“ angesprochen hatte. Er 
stellt fest: „many of the leishu were encyclopedic in scope in that they embraced all branches 
of knowledge recognized as worthy of study from the Confucian point of view.“5 Dieser Fo-
kus der leishu auf die umfassende Sammlung von Wissen bewegte Teng Ssu-Yü und Knight 
Biggerstaff und auch Florence Bretelle-Establet und Karine Chemla dazu, leishu als 

 
1  Siehe S. 100 und Ferry, Tradition and the Individual Poem, S. 31. 
2  Für Kurzübersichten wichtiger leishu bis zur Song-Dynastie siehe Hu Daojing 胡道靜, Zhongguo gudai 

de leishu 中國古代的類書, Beijing, 1982, S. 40–154, und für solche der leishu im Siku quanshu Chris-
toph Kaderas, Die Leishu der imperialen Bibliothek Qianlong, Wiesbaden, 1998, S. 51–257. 

3  Siehe Endymion Porter Wilkinson, Chinese History. A New Manual, Cambridge, 2015, S. 956. Auch Ann 
Blair betont die Ähnlichkeiten zur Anthologie, siehe Ann Blair, „Le florilège latin comme point de com-
paraison“, in: Florence Bretelle-Establet und Karine Chemla (Hrsg.), Qu'était-ce qu'écrire une encyclo-
pédie en Chine?, Saint-Denis, 2007, S. 185–204. Ähnlich auch Jessey J. C. Choo, die die Übersetzung 
„florilegia“ für leishu vorschlägt, siehe Choo, „Yiwen leiju“, in: Chennault et al. (Hrsg.), Early Medieval 
Chinese Texts, S. 455. 

4  Siehe Thomas Barbier, „L’assujettissement des textes“, S. 151–52, und Wolfgang Bauer, „The Encyc-
lopaedia in China“, Cahiers d’histoire mondiale 9 (1966), S. 671.  

5  Siehe Wilkinson, Chinese History, S. 956. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe im Kategorienbuch Yiwen leiju 186 

„encyclopédies“ bzw. „encyclopedias“ zu fassen.6 Dagegen ist jedoch einzuwenden, dass der 
chinesische Terminus leishu und die westliche „Enzyklopädie“ bei weitem nicht deckungs-
gleich sind und eine Gleichsetzung der Begriffe eine Vielzahl von Problemen mit sich bringt. 
Auch deshalb entscheidet sich Christoph Kaderas, den Begriff zu umgehen. Ihm zufolge de-
finieren sich leishu als „ein- oder mehrbändige Handbücher, die, je nachdem in welchem 
Kontext sie entstanden sind, Auskunft über ein bestimmtes Wissensgebiet geben.“7 Damit 
vermeidet er zwar den bereits belegten Terminus, lässt aber in der Übersetzung „Handbuch“ 
gleichzeitig das entscheidende Wesensmerkmal der Kategorienstruktur außen vor. Die hier 
in Ansätzen beschriebene Begriffsproblematik lässt sich nicht ohne Weiteres aus der Welt 
schaffen. Leishu besitzen nun einmal drei zentrale Wesensmerkmale: (1) den Anthologiecha-
rakter, denn sie sammeln Textstücke anderer Autoren und präsentieren sie in einer bestimm-
ten Form der Anordnung, (2) die Organisation der Inhalte in wesensähnliche Kategorien (lei) 
und (3) den „enzyklopädischen“ Anspruch, einen selbstgewählten Themenbereich umfassend 
darzustellen. Je nachdem, welcher Aspekt der Werkgattung am zentralsten erscheint, fällt die 
Wahl auf Begrifflichkeiten, die eines der drei Merkmale in den Vordergrund rücken. Dem 
bin ich mir bewusst, wenn ich im Folgenden den Begriff „Kategorienbuch“ verwende, da er 
dem chinesischen Begriff leishu in seiner Grundbedeutung am nächsten kommt. Zudem be-
nennt er zumindest ein zentrales Wesensmerkmal der leishu, ohne den gängigeren, allerdings 
bereits von westlichen Vorannahmen geprägten Begriff der „Enzyklopädie“ zu gebrauchen. 
Hinter der Organisationsstruktur nach Kategorien sollen jedoch nicht die zwei anderen Merk-
male der Kategorienbücher zurücktreten, die ich für ebenso wichtig halte.8 

Als erstes Kategorienbuch gilt gemeinhin die Sammlung Huang lan 皇覽 (Erhabener 
Überblick), die um 220 n. Chr. zusammengestellt wurde. Einige weitere frühe Vertreter der 
Gattung entstanden während der Zeit der Nördlichen und Südlichen Dynastien. Heute sind 
all diese Texte verloren bzw. nur als Rekonstruktionen aus wenigen erhaltenen Fragmenten 
verfügbar.9 Aus der Tang-Zeit schließlich ist eine Reihe an Werken überliefert. Die bedeu-
tendsten sind als die „Vier großen Kategorienbücher der Tang-Dynastie“ (Tang dai si da 
leishu 唐代四大類書) bekannt:10 Bei tang shuchao 北堂書鈔 (Buchexzerpte aus der nördli-
chen Halle), Chu xue ji 初學紀 (Aufzeichnungen zum Lernen der Grundlagen), Bai shi liutie 

 
 6  Siehe Florence Bretelle-Establet und Karine Chemla, „Qu’était-ce qu’écrire une encyclopédie en Chine?“, 

S. 7–18, und Teng Ssu-Yü und Knight Biggerstaff, An Annotated Bibliography of Chinese Reference 
Works, Cambridge, 1971, S. 106. 

 7  Siehe Kaderas, Die Leishu der imperialen Bibliothek Qianlong, S. 278. Zu den Definitionsproblematiken 
siehe außerdem Bretelle-Establet und Chemla, „Qu’était-ce qu’écrire une encyclopédie en Chine?“, S. 9 
und Kaderas, Die Leishu der imperialen Bibliothek Qianlong, S. 39–45, 276–77 und passim. 

 8  In der chinesischen Tradition warfen weniger der Begriff leishu und seine Ausdehnung, wohl aber die 
Einordnung solcher Werke in das vierteilige bibliographische System Fragen auf, da leishu oftmals Texte 
aus dem Bereich der Klassiker, Geschichtswerke, Meister und der Literatur vereinen und daher keiner 
Einzelkategorie zugerechnet werden können. Siehe dazu beispielsweise Hu Daojing, Zhongguo gudai de 
leishu, S. 1–5. 

 9  Für eine Übersicht zu den spärlichen Informationen über die wichtigsten sechs der Kategorienbücher, die 
vor der Tang-Dynastie entstanden, siehe Hu Daojing, Zhongguo gudai de leishu, S. 39–56. 

10  In dieser Zusammenstellung beispielsweise veröffentlicht von Dong Zhi’an 董治安 et al. (Hrsg.), Tang 
dai si da leishu 唐代四大類書, Beijing 2003. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Kategorienbücher und das Yiwen  leiju 
 

187 

shilei ji 白氏六帖事類集 (Kategorisierte Sachverhalte der sechs Notizbücher von Herrn 
Bai) und Yiwen leiju 藝文類聚 (Literarische Werke, angeordnet nach Kategorie).11 

Da von diesen vier Werken lediglich das Yiwen leiju längere Passagen aus früheren Tex-
ten aufnimmt, bietet es die besten Voraussetzungen für eine Untersuchung der Brieftexte. 
Daher soll es im Zentrum der folgenden Betrachtung stehen. Die Sammlung Bei tang shuchao 
von Yu Shinan 虞世南 (558–638 n. Chr.) eignet sich nicht, da sie vornehmlich kurze For-
mulierungen und Phrasen listet, aus denen selten deren konkreter Sinnzusammenhang deut-
lich wird.12 Im Falle des Chu xue ji muss man hinsichtlich der enthaltenen Briefzitate unter-
scheiden. Denn die Kompilatoren trennen in den inhaltlichen Abschnitten ihrer Sammlung 
nach Zitaten zur „Erklärung von Ereignissen“ (xu shi 敘事), „Parallelphrasen“ (shidui 事對) 
und Zitaten aus Texten unterschiedlicher literarischer Gattungen, beispielsweise verschiede-
ner Gedicht- oder Prosagenres. Sind Kurzprosatexte wie Briefe als Quelle für „Parallelphra-
sen“ aufgenommen, bestehen die Zitate im Chu xue ji lediglich aus einigen Zeichen. Stehen 
Briefe als Beispiel für die Verarbeitung eines Themas im Genre der shu 書, können die Passa-
gen auch länger ausfallen, doch erscheint das Genre äußerst selten. In den einschlägigen Ab-
schnitten zum Menschen (ren 人), zu Verwaltungstätigkeiten (zhengli 整理) und zum Lite-
rarischen (wen 文) sind beispielsweise nur fünf Briefauszüge enthalten. Da sie als Quelle für 
das Chu xue ji also scheinbar keine große Rolle spielten, ist der Nutzen einer Analyse dieses 
Kategorienbuchs im Hinblick auf Briefe begrenzt.13 Bai Juyis 白居易 (772–846 n. Chr.) 
Sammlung Bai shi liutie shilei ji schließlich entstand erst im 8. Jh. n. Chr. und wurde mehr-
fach ergänzt und rekompiliert. Daher soll sie nicht in die Analyse miteinbezogen werden. So 

 
11  Die Sammlung Bei tang shuchao wurde wohl noch unter der Herrschaft der Sui-Dynastie kompiliert. Das 

Chu xue ji entstand unter der Leitung von Xu Jian 徐堅 (gest. 729 n. Chr.) zwischen 719 und 728 n. Chr. 
Das Bai shi liutie shilei ji schließlich wurde von Bai Juyi zusammengestellt. Die „sechs Notizbücher“ (liu 
tie 六帖) stehen für die Exzerpte aus den Themengebieten, die für die Beamtenprüfungen relevant waren.  

12  Ein typischer Eintrag lautet beispielsweise in der Sektion „Musik“ (yue 樂) unter der Kategorie „Bam-
busflöte“ (di 笛): „Bambus aus Yunmeng abholzen“ (伐雲夢之竹). Es folgt die Erläuterung: „Im Brief 
des Königs Si von Chen (Cao Zhi) an Wu Jizhong heißt es: Ich wollte Bambus in Yunmeng abschneiden 
und daraus eine Bambusflöte machen und einen Trompetenbaum am Ufer des [Flusses] Si fällen und 
daraus eine Zheng-Zither machen“ (陳思王與吳季重書云：願伐雲夢之竹以為笛，斬泗濱之梓以為
箏), Bei tang shuchao 111.109 (eigene Interpunktion). Zu Aufbau und Inhalt des Bei tang shuchao siehe 
auch Kaderas, Die Leishu der imperialen Bibliothek Qianlong, S. 60–63, und Damien Chaussende, 
„Beitang shuchao“, in: Chennault et al. (Hrsg.), Early Medieval Chinese Texts, S. 24–27. Die Zeile 
stammt aus Cao Zhis „Brief an Wu Zhi“, Wen xuan 42.1905. 

13  Es handelt sich bei diesen drei Abschnitten zum Menschen, Verwaltungstätigkeiten und Literarischem 
um juan 17–21 von insgesamt 30 juan, also etwa 15% des Werkes (Chu xue ji 17.407–21.520). Die Ab-
schnitte erschienen mir einschlägig, weil sich in diesem inhaltlichen Bereich im Yiwen leiju ebenfalls 
große Teile der Briefe fanden. Die fünf Briefzitate im Chu xue ji sind Auszüge aus Ying Qus „Brief an 
Wei Zhongjiang“ („Yu Wei Zhongjiang shu“ 與韋仲將書) und „Erneuter Brief an Dong Zhonglian“ 
(„You yu Dong Zhonglian shu“ 又與董仲連書) im Abschnitt zur „Armut“ (pin 貧), einen Auszug aus 
Liu Xiaoyis 劉孝儀 (484–550 n. Chr.) „Brief an den Markgrafen von Yongfeng bei der Rückkehr von 
der Gesandtschaft in den Norden“ („Bei shi huan yu Yongfeng hou shu“ 北使還與永豐侯書) im Ab-
schnitt zu „Gesandtschaften“ (fengshi 奉使), sowie Auszüge aus Shen Yues „Brief an Fan Shuzeng über 
die fu-Gedichte des Königs von Jingling [Xiao Ziliang]“ („Yu Fan Shuzeng lun Jingling wang fu shu“ 與
范述曾論竟陵王賦書) und Kaiser Jianwens (Xiao Gangs) „Brief an Zhang Zuan zum Dank für die Prä-
sentation der gesammelten Werke“ („Da Zhang Zuan xie shi ji shu“ 答張纘謝示集書) im Abschnitt zu 
„Texten“ (wenzhang 文章), siehe Chu xue ji 17.447, 20.481–82 und 21.513. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe im Kategorienbuch Yiwen leiju 188 

bleibt für eine Untersuchung der Briefe des Wen xuan im Rahmen Tang-zeitlicher Kategori-
enbücher nur das Yiwen leiju. 

In Auftrag gegeben 622 n. Chr. und fertiggestellt 624 n. Chr. umfasst die Sammlung Yi-
wen leiju 46 Kapitel in 100 Rollen. Sie enthält Texte, vornehmlich aber Textauszüge aus dem 
Zeitraum von den Anfängen der chinesischen Literatur bis einschließlich der Sui-Dynastie.14 
Die 46 Abschnitte sind in 727 thematische Unterabschnitte gegliedert. Die Unterabschnitte 
wiederum sind zweigeteilt. Zunächst werden jeweils sog. „Sachverhalte“ (shi 事) aus den 
Texten der Klassiker, Geschichtswerke und „Meister“ (zi 子)15 und im Anschluss „literari-
sche Werke“ (wen 文) zum entsprechenden Themenfeld aufgeführt. Traditionell wird das 
Yiwen leiju mit dem Namen Ouyang Xun 歐陽詢 (557–641 n. Chr.) verbunden, der das Vor-
wort zur Sammlung verfasste und der in den Bibliothekskatalogen des Xin Tang shu 新唐書 
(Neues Buch der Tang, eingereicht 1060 n. Chr.) und Jiu Tang shu 舊唐書 (Altes Buch der 
Tang, eingereicht 945 n. Chr.) als Hauptkompilator angegeben ist. Hinter der Zusammenstel-
lung des Yiwen leiju stand jedoch, wie auch hinter der des Wen xuan, eine Gruppe von Kom-
pilatoren. Aus Ouyang Xuns knapper Biographie im Jiu Tang shu erfahren wir unter ande-
rem, dass er für seine Belesenheit bekannt war. Vor allem die Geschichtswerke hatten es ihm 
angetan. Tang Gaozu 高祖 (Li Yuan 李淵, reg. 618–626 n. Chr.) zählte ihn seit seiner Kind-
heit zu seinen treuen Anhängern und schätzte ihn vor allem für seine kalligraphischen Fähig-
keiten.16 Im Anschluss heißt es:  

Im siebten Jahr (der Regierungsperiode wude 武德, 624. Chr.) erging der Erlass, dass 
er (Ouyang Xun) zusammen mit Pei Ju und Chen Shuda das Yiwen leiju in einhundert 
Rollen kompilieren sollte, und als er es einreichte, wurde er mit zweihundert Seiden-
rollen belohnt.17 

武德七年，詔與裴矩、陳叔達撰藝文類聚一百卷，奏之，賜帛二百段。 

Der Katalog des Jiu Tang shu gibt als Verantwortliche für das Yiwen leiju „Ouyang Xun und 
andere“ (Ouyang Xun deng 歐陽詢等) an.18 Die biographische Darstellung von Ouyang Xun 
im Xin Tang shu ist zwar weitgehend deckungsgleich, verknüpft jedoch das Yiwen leiju we-
niger eng mit dem Namen Ouyang Xun. Die eben zitierte Passage fehlt in der Biographie, 
zudem wird im Katalog zwar von „Ouyang Xuns Yiwen leiju“ gesprochen, doch mit dem 
Kommentar: „Linghu Defen, Yuan Lang, Zhao Hongzhi und andere waren an der Erstellung 
beteiligt“ (令狐德棻、袁朗、趙弘智等同脩).19 Im Xin Tang shu rückt Ouyang Xuns Rolle 
damit ein Stück weit in den Hintergrund. Dort wird umso deutlicher: Es handelte sich bei den 
Kompilatoren des Yiwen leiju wie schon beim Wen xuan um ein Kollektiv, das neben Ouyang 
Xun mindestens Pei Ju 裴矩, Chen Shuda 陳叔達 (gest. 635 n. Chr.), Linghu Defen 令狐德

 
14  Zur Problematik der Interpolationen aus späteren Werken im Yiwen leiju siehe Teng und Biggerstaff, An 

Annotated Bibliography of Chinese Reference Works, S. 110. 
15  Zum Begriff shi 事 ausführlicher auf S. 197. 
16  Auf Ouyang Xuns Kalligraphie liegt der Hauptfokus der Biographien in Jin Tang shu und Jiu Tang shu. 

Sie ist auch der Schwerpunkt der spärlichen Betrachtung von Ouyang Xun in der Forschung, beispiels-
weise in Amy McNair, „The Engraved Model-Letters Compendia of the Song Dynasty“, Journal of the 
American Oriental Society 114.2 (1994), S. 209–25. 

17  Jiu Tang shu 189.4947. 
18  Siehe Jiu Tang shu 47.2046. 
19  Siehe Xin Tang shu 59.1563 und 198.5645–46. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Kategorienbücher und das Yiwen  leiju 
 

189 

棻 (583–666 n. Chr.), Yuan Lang 袁朗 und Zhao Hongzhi 趙弘智 umfasste. Die bekanntes-
ten Namen in dieser Reihe sind wohl Chen Shuda und Pei Ju, die beide unter dem ersten 
Kaiser der Tang-Dynastie nacheinander das hohe Amt des Vorsitzenden des Kanzleramtes 
innehatten.20 Inwieweit die beiden in Anbetracht dieser Verpflichtungen tatsächlich aktiv an 
der Kompilation beteiligt waren, sei also dahingestellt. Wahrscheinlicher ist eine mehr als 
nominelle Teilhabe bei Linghu Defen, der für den Kaiser in der Buchakquise für die Palast-
bibliothek tätig und außerdem die treibende Kraft hinter der Zusammenstellung der Ge-
schichtswerke der Nördlichen Dynastien war, die 623 n. Chr. begann.21 Auch Yuan Lang war 
schon während der Chen- und Sui-Dynastien im Bereich der kaiserlichen Bibliotheken tätig 
und damit wie Zhao Hongzhi, einem der stellvertretenden Leiter der Palastbibliothek, sicher-
lich in einer aktiveren Rolle an der Kompilation beteiligt.22  

Die Beauftragung einer Gruppe von Kompilatoren fügt sich in das Gesamtbild der Kom-
pilationsumstände ein. Das Yiwen leiju wurde in einem sehr kurzen Zeitraum erstellt. Da im 
Vorwort zum Yiwen leiju keine Jahreszahl verzeichnet ist, lohnt sich ein Blick in die Biogra-
phien der Kompilatoren. Im obigen Zitat aus Ouyang Xuns Biographie wird der Auftrag für 
die Kompilation auf das siebte Jahr der Regierungsperiode wude (624 n. Chr.) datiert. In der 
Biographie des Kokompilators Linghu Defen heißt es dagegen, dass dieser im fünften Jahr 
wude (622 n. Chr.) die Kompilationsanweisung für das Yiwen leiju erhielt.23 Wang Pus 王溥 
(922–982 n. Chr.) Tang Huiyao 唐會要 schließlich datiert die Einreichung exakt auf den 3. 
November 624 n. Chr.24 Möglicherweise wurde in Ouyang Xuns Biographie die Jahreszahl 
des Befehls zur Erstellung mit der der Einreichung verwechselt. In der Summe deuten diese 
Zahlen darauf hin, dass das Yiwen leiju in einem Zeitraum von nur zwei bis drei Jahren zu-
sammengestellt wurde.25 Die Tatsache, dass die Sammlung in solch einer Geschwindigkeit 
entstand, hatte sicherlich nicht nur mit zusätzlichen helfenden Händen, sondern auch mit dem 
Kompilationsumfeld zu tun: Die Kompilatoren arbeiteten nicht allein am Yiwen leiju, son-
dern waren parallel mit der Erstellung von Dynastiegeschichten der nördlichen Staaten be-
traut. Ihre Vertrautheit mit den historiographischen Texten beschleunigte sicherlich die Zu-
sammenstellung solcher Passagen im Yiwen leiju, und auch der umgekehrte Effekt ist 
denkbar. Schließlich erlaubt die knapp bemessene Zeit auch Rückschlüsse auf das verwen-
dete Quellenmaterial. Dieses stammte wohl, wie schon im Falle des Wen xuan, weniger aus 
vielen Einzelwerken als aus früheren, umfangreicheren Sammlungen. 

 
20  Chen Shuda von 619–626 n. Chr., siehe Howard J. Wechsler, „The Founding of the T’ang Dynasty: Kao-

tsu (reign 618–26)“, in: Denis Twitchett (Hrsg.), The Cambridge History of China, Vol. 3. Sui and T’ang 
China, 589–906, Part I, Cambridge, 1979, S. 169–74. 

21  Biographie in Jiu Tang shu 73.2596–99. 
22  Biographien in Jiu Tang shu 188. 4921–22 und 190A.4984–95. 
23  „Im fünften Jahr wurde er auf den Posten eines Sekretariatsgehilfen versetzt und erhielt mit dem Vorsit-

zenden des Kanzleramts Chen Shuda und anderen den Befehl, das Yiwen leiju zusammenzustellen“ (五
年，遷秘書丞，與侍中陳叔達等受詔撰藝文類聚), Jiu Tang shu 188.4922. 

24  Nach dem chinesischen Kalender der 17. Tag des 9. Monats des 7. Jahres wude (武德七年九月十七日), 
siehe Tang hui yao 36.651. 

25  Siehe dazu auch das Vorwort der Herausgeber zur hier verwendeten Ausgabe des Yiwen leiju, „Qian yan“ 
S. 2–3, und Hu Daojing, Zhongguo gudai de leishu, S. 77–78. In einigen Veröffentlichungen kursiert 
fälschlicherweise die Datierung des Werkes auf das Jahr 662 n. Chr., die wahrscheinlich auf einen un-
glücklichen Tippfehler für die Jahreszahl 626 n. Chr. bei Hu Daojing in eben diesem Abschnitt zurück-
geht. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe im Kategorienbuch Yiwen leiju 190 

Die Zielsetzung des Yiwen leiju wird aus dem Vorwort deutlich, das Ouyang Xun dem 
Text bei seiner Einreichung 624 n. Chr. voranstellte.26 Diese Vorbemerkung beginnt mit ei-
ner Beschreibung der Masse an Texten, die gegenwärtig vorlägen. Ihre Anzahl steige stetig 
an, und in ihnen würden unterschiedliche Ansichten vertreten. Dies sei der Anlass für die 
Zusammenstellung eines neuen Werkes gewesen, denn:  

[so] entstand schließlich der Wunsch, daraus die reinsten Blumen zu pflücken und die 
Kerninhalte auszuwählen, sodass [der Leser] [...] gleichsam in einem Meer schwimmt 
und [...] gewissermaßen den Himmel beobachtet.  

卒欲摘其菁華。採其指要。[...] 同游海。[...] 等觀天。 

Ouyang Xun fasst seine Kompilatorentätigkeit in ganz ähnliche Worte wie Xiao Tong dies 
in seinem Vorwort zum Wen xuan getan hatte. Xiao Tong hatte seine Anthologisierungsbe-
mühungen als ein „Sammeln der reinsten Blüten“ (ji qi qing ying 集其清英) beschrieben. 
Ouyang Xun betont seinerseits den Aspekt der „Blütenlese“, doch verfolgt er in seiner Zu-
sammenstellung ein anderes Ziel. Xiao Tong präsentierte die Anthologie Wen xuan in seinem 
Vorwort als die Antwort auf ein konkretes Problem: Der ihm vorliegende Textbestand sei zu 
umfangreich, als dass ein Einzelner ihn vollständig erfassen könnte. Daher müsse man ihn 
auf die vermeintlich zentralen Texte reduzieren, um zumindest diese gelesen haben zu kön-
nen. Während dem Leser des Wen xuan ermöglicht werden soll, durch die Verknappung des 
Materials alles Wichtige zu verarbeiten, soll der Leser des Yiwen leiju in einem „Meer 
schwimmen“ (you hai 游海) und „in den Himmel schauen“ (guan tian 觀天), also einen 
unermesslichen Wissensschatz zur Verfügung haben. Der Anspruch der Kompilatoren des 
Yiwen leiju war also nicht zwingend, dass ihre Sammlung von Anfang bis Ende durchgear-
beitet wird. Stattdessen sollten die Leser sich einzelne Inhalte herauspicken können. In die-
sem Punkt unterscheidet sich die Werkabsicht des Yiwen leiju von der des Wen xuan. Dies 
spiegelt sich nicht zuletzt in der unterschiedlichen Länge der beiden Sammlungen wider. 
Denn das Wen xuan umfasste ursprünglich nur 30 Rollen, das Yiwen leiju mit 100 Rollen 
mehr als das Dreifache. Warum Ouyang Xun diesen Umfang für nötig hält, erklärt er im 
Folgenden. Er preist zunächst die kriegerischen Errungenschaften seines Herrschers und geht 
dann zu dessen Plänen bezüglich der Zivilverwaltung der frisch konsolidierten Dynastie über:  

Er (Tang Gaozu) legte das Kriegerische ab, pflegte das Zivile und errichtete Dorf-
schulen. [Er tat dies] in dem Wunsch, dass die Familien reich würden durch „Perlen 
von Sui“, und ein jeder die „Jade vom Berg Jing“ schätzen werde, und in dem Glau-
ben, dass all das, was frühere Generationen kompiliert hatten, seine Absichten zum 
Ausdruck bringe.27 

偃武修文．興開庠序．欲使家富隋珠．人懷荊玉．以為前輩綴集．各杼其意． 

Der Kaiser wolle, so stellt es Ouyang Xun dar, den Untertanen des neuen Reiches die Mög-
lichkeit geben, sich in Schulen auf die wiedereingeführten Beamtenprüfungen vorzubereiten. 
Die Absolventen sollen die Basis der Verwaltung des neuen Reiches bilden und so der neuen 

 
26  Yiwen leiju, „Yiwen leiju xu“ S. 27. 
27  Ich lese shu yi 抒意 für shu yi 杼意. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Kategorienbücher und das Yiwen  leiju 
 

191 

Herrschaft Bestand verleihen.28 Die in diesen Schulen vermittelten Inhalte beschreibt Ou-
yang Xun durch die legendären Schätze der „Perle von Sui“ und der „Jade von Jing“. Diese 
Kostbarkeiten, so die Idee, sollen dem Herrscher dargebracht werden, die Absolventen sich 
also mit ihren Fähigkeiten in seinen Dienst stellen.29 Das in den Schulen gelehrte Wissen 
speist sich aus den Schriften früherer Dynastien, die heute genauso aktuell seien wie zu der 
Zeit, als sie entstanden. In diesen pädagogischen Kontext der Wissensvermittlung stellt Ou-
yang Xun das Yiwen leiju. Am Schluss des Vorworts heißt es dann: 

Der Titel (der Sammlung) lautet Yiwen leiju. Sie besteht aus insgesamt 100 Rollen 
[...]. Sie erleichtert den Lesenden die Mühen und bietet den Schreibenden Material 
zum Gebrauch, sodass sie zum Innersten der normativen Texte und den ältesten Klas-
sikern aus Altertum und Gegenwart30 vordringen können.  

號曰藝文類聚．凡一百卷．[...] 俾夫覽者易為功．作者資其用．可以拆衷今古．
憲章墳典云爾． 

Das Werk ist für zwei unterschiedliche Anwendungszwecke geschaffen. Einerseits spricht es 
die an, die sich über bestimmte Themen informieren wollen, aber nicht die Zeit (und womög-
lich auch nicht die nötigen finanziellen Ressourcen) aufbringen können, eine umfangreiche 
Bibliothek zu unterhalten und zu durchforsten.31 Andererseits zielt die Sammlung auf solche 
Nutzer ab, die während des Schreibens eigener Texte nach Anschauungsmaterial und ver-
wendbaren Zitaten aus früheren Quellen suchen. Dies unterstreicht noch einmal den pädago-
gischen Charakter des Werkes und schärft den Fokus der ausgewählten Texte: die „normati-
ven Texte und ältesten Klassiker“ (xian zhang fen dian 憲章墳典) spielen auf die Kerntexte 
der konfuzianischen Staatsbildung an. 

Über Bildungszwecke hinaus mögen hinter der Beauftragung der Kompilatoren mit dem 
Yiwen leiju noch weitere politische Beweggründe gestanden haben, die jedoch im Vorwort 
nicht explizit angesprochen werden. Im Raum steht beispielsweise eine Fundierung des Le-
gitimitätsanspruchs des Herrschers. Ouyang Xun zufolge soll sich schließlich die Bildung 
der neuen Beamtenschaft auf die Texte früherer Dynastien gründen. Damit wird die junge 
Tang-Dynastie in diesen kulturellen Kontext eingebunden und die Beamtenschaft auf ein tra-
ditionelles Fundament gestellt. Johannes L. Kurz untersuchte im Zusammenhang mit den 
Kompilationsprojekten, die unter Kaiser Taizong der Song-Dynastie in Angriff genommen 
wurden, einen weiteren integrativen Aspekt von Gruppenkompilationen. Er stellte fest, dass 
der Kaiser bei Vorhaben wie der Kompilation des Taiping yulan 太平御覽, des Taiping  
guangji 太平廣記 oder des Wenyuan yinghua 文苑英華 gezielt versuchte, Beamte aus dem 

 
28  Ouyang Xun spielt hier wohl auf die Einrichtungen von Schulen durch Tang Gaozu im Jahr 624 n. Chr. 

an, siehe Wechsler, „The Founding of the T’ang Dynasty“, S. 179. 
29  Zu den Schätzen und dazu, dass sie in den Geschichten dem Kaiser präsentiert werden, siehe S. 33 Anm. 

87 und S. 160 Anm. 187. 
30  Fen dian 墳典, wohl eine Abkürzung für san fen wu dian 三墳五典, die autoritativen Texte, die auf die 

drei mythischen Urherrscher und die Fünf Urkaiser zurückgehen. 
31  So auch Stephen Owen, der zu leishu in der Tang-Dynastie bemerkt: „in a manuscript culture in which so 

many complete texts were largely confined to the imperial library, such works seem to have been a pri-
mary means by which access to the cultural heritage was acquired“, siehe Stephen Owen, „The Cultural 
Tang (650–1020)“, in: Kang-i Sun Chang und Owen (Hrsg.), The Cambridge History of Chinese Litera-
ture, Bd. 1, S. 297. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe im Kategorienbuch Yiwen leiju 192 

Süden in seine Projekte einzubinden, um so den Norden und den Süden des Reiches näher 
aneinander zu binden.32 Auch Tang Gaozu legte Wert darauf, dass die verschiedenen Regio-
nen seines Herrschaftsbereichs gleichermaßen in seiner Regierung vertreten waren und sein 
Nachfolger Tang Taizong integrierte ebenfalls Gelehrte aus dem Norden wie aus dem Süden 
in seine Literaturakademie Wenxue guan 文學館, die er bereits vor seiner Herrschaftsüber-
nahme begründet hatte.33 Bei den Kompilatoren des Yiwen leiju ist ebenfalls festzustellen, 
dass sie aus recht unterschiedlichen Regionen des Reiches stammten. Chen Shuda beispiels-
weise war ein Sohn von Kaiser Xuan der Chen-Dynastie (reg. 569–582 n. Chr.) aus dem 
Süden. Seine Familie kam aus Menxi 聞喜 in Hedong 河東 in der heutigen Provinz Zhejiang. 
Linghu Defen dagegen stammte aus Huayuan 華原 in Yizhou 宜州, etwas nördlich von 
Chang’an, der Stadt, mit der auch Yuan Lang verbunden wird. Ouyang Xuns Geburtsort wie-
derum lag in der Gegend des heutigen Changsha 長沙 in Hunan.34 Der Zusammenschluss 
des Reiches durch die Integration von Kompilatoren aus verschiedenen Regionen mag also 
ebenfalls eine Rolle bei der Zusammenstellung des Yiwen leiju gespielt haben.35 

Kompilationsentscheidungen und der Umgang mit Briefen im Yiwen leiju 
Eine Auseinandersetzung mit dem Yiwen leiju fand in der bisherigen Forschung nur in einem 
sehr begrenzten Rahmen statt. In der chinesischsprachigen Forschung konzentrierte man sich 
vornehmlich auf die verschiedenen erhaltenen Manuskripte und ihre Unterschiede, auf den 
Einfluss, den das Yiwen leiju auf die Entwicklung verschiedener Einzelgenres nahm, sowie 
auf die aus dem Yiwen leiju ableitbaren Literaturstandards der frühen Tang-Dynastie.36 Au-
ßerhalb des chinesischen Raums brachte in den letzten Jahren vor allem die französische 
Forschung zum Yiwen leiju neue Ergebnisse. Florence Bretelle-Establet und Karine Chemla 
stellen in ihrer Einleitung „Qu’était-ce qu’écrire une encyclopédie en Chine?“ zum 2007 er-
schienenen gleichnamigen Sonderheft zu Kategorienbüchern in der Zeitschrift Extrême-
Orient, Extrême-Occident fest, dass Kategorienbücher bis dato in der Forschung vornehmlich 
als Textquelle zur Beantwortung von Fragestellungen konsultiert wurden, die außerhalb die-
ser Kategorienbücher lagen. Dem setzten sie einen Band entgegen, dessen Artikel sich auf 
die Kategorienbücher selbst konzentrierten: ihre Entstehungsumstände, die Beziehungen 
zwischen unterschiedlichen Exemplaren, ihre Bedeutung, Gebrauch, sowie ihren Zweck und 

 
32  Siehe Johannes L. Kurz, „The Politics of Collecting Knowledge: Song Taizong’s Compilations Project“, 

T’oung Pao 87.4/5 (2001), S. 289–316. 
33  Siehe dazu Howard J. Wechsler, „Factionalism in Early T’ang Government“, in: Denis Twitchett und 

Arthur F. Wright (Hrsg.), Perspectives on the T’ang, New Haven, 1973, S. 96–101 und Jack Chen, The 
Poetics of Sovereignty: On Emperor Taizong of the Tang Dynasty, Cambridge, 2000, S. 131–34. 

34  Jiu Tang shu 61.2363, 73.2596, 189A.4947, 190A.4984. 
35  Kaderas interpretiert die Rolle des Kompilationsprojekts anders. Er ist der Meinung, literarische Groß-

projekte dienten nicht zuletzt dazu, Gelehrte aus vorangegangenen Dynastien, deren Loyalität zweifelhaft 
war, zu beschäftigen und zu kontrollieren. Diese Motivation ist natürlich nicht ausgeschlossen und ergänzt 
sich vielleicht sogar mit der hier vorgeschlagenen. Allerdings datiert Kaderas das Yiwen leiju fälschli-
cherweise auf „ca. 661 n. Chr.“ (S. 57) und ordnet es so etwa 40 Jahre später als üblich und unter einen 
neuen Kaiser ein, siehe Kaderas, Die Leishu der imperialen Bibliothek Qianlong, S. 272–73. 

36  Siehe Wei Zhen 韦臻, „Dangdai Yiwen leiju yanjiu zhuangkuang zongshu“ 当代《艺文类聚》研究状
况综述, Guangxi guangbo dianshi daxue xuebao 21.1 (2010), S. 63–66. Die umfangreichsten Arbeiten 
der letzten zehn Jahre zum Yiwen leiju stammen von Han Jianli 韩建立, siehe vor allem Han Jianli 韩建
立, Yiwen leiju zuan xiu kaolun 《藝文類聚》纂修考論, Xinbei, 2012. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Kategorienbücher und das Yiwen  leiju 
 

193 

ihre Verbreitung.37 Nun sind auch solche Studien speziell zum Yiwen leiju leider immer noch 
spärlich gesät. Einige Fallstudien sollen im Folgenden daher Aufschluss darüber geben, wie 
der Eingang in das Yiwen leiju und die damit einhergehende neue Wahrnehmung von Kurz-
prosatexten wie Briefen im Kontext des Kategorienbücher die Rezeption dieser Einzeltexte 
möglicherweise beeinflusste. Einen ersten Schritt in Richtung solcher Überlegungen machte 
bereits Thomas Barbier, der sich unter anderem mit der Präsentation von Quellenmaterial in 
verschiedenen Kategorienbüchern befasste. Er zeigte, wie Anekdoten durch die Einordnung 
in unterschiedliche thematische Abschnitte sowie durch ihre Bearbeitung durch die Kompi-
latoren in ihrer Lesung auf eine konkrete Interpretation festgelegt werden. 38 Auf seinen 
Überlegungen sollen im Folgenden aufgebaut werden. Der Schwerpunkt wird dabei, wie in 
den vorangegangenen Kapiteln, auf den Entscheidungen liegen, die die Kompilatoren bei der 
Zusammenstellung der Texte im Yiwen leiju trafen. Da das Yiwen leiju als Kategorienbuch 
eine Spezialform der Anthologie ist, bietet sich auch in diesem Fall die Aufteilung der Ana-
lyse in Auswahl, Anordnung, Rahmung und Bearbeitung des Materials an.39  

Wie die Kompilatoren jeder Anthologie waren die Verantwortlichen des Yiwen leiju in 
der Auswahl des Materials vom zur Verfügung stehenden Quellenmaterial, ihren Vorbild-
werken und ihren eigenen Auswahlkriterien geleitet. Abseits der recht generischen Formu-
lierung „die reinsten Blumen pflücken und die Kerninhalte auswählen“ (摘其菁華。採其指
要) zu wollen,40 die einen gewissen Qualitätsanspruch andeutet, diesen aber nicht näher spe-
zifiziert, wird man im Vorwort des Yiwen leiju in Bezug auf mögliche Auswahlkriterien nicht 
fündig. Wie bereits erwähnt lag ein besonderer Fokus der Sammlung auf dem zentralen kon-
fuzianischen Textgut, den „normativen Texten und ältesten Klassikern aus Altertum und Ge-
genwart“ (今古憲章墳典). Doch Ouyang Xun vermeidet es, den Kompilationsrahmen zeit-
lich, inhaltlich oder nach Genres einzuschränken. Die Zielsetzung der Sammlung bestand 
vielmehr in der Wiedergabe eines umfassenden Bildes der Texttradition bis in das frühe 7. 
Jh. n. Chr., „in dem Glauben, dass all das, was frühere Generationen kompiliert hatten, die 
Absichten [des Kaisers] zum Ausdruck bringe“ (以為前輩綴集．各杼其意).41 Während 
Ouyang Xun in Bezug auf die Auswahlkriterien also vage bleibt, nennt er gleich vier Werke 
namentlich, die sich die Kompilatoren zumindest in Teilen zum Vorbild nahmen. Er schreibt: 
„Liu bie und Wen xuan wählten speziell „literarische Werke“ (wen) aus, Huang lan und Bian 
lüe zeichneten sorgfältig „Sachverhalte“ (shi) auf“ (流別文選．專取其文．皇覽徧略．直
書其事).42 Sehr wahrscheinlich stehen diese vier Titel stellvertretend für eine ganze Reihe 

 
37  Siehe Bretelle-Establet und Chemla, „Qu’était-ce qu’écrire une encyclopédie en Chine?“, S. 7–18. 
38  Siehe Barbier, „L’assujettissement des textes“, S. 151–65. Konkret ist dort die Anekdote zu Guan Ning 

管寧 und Hua Xin 華歆 Thema. 
39  Die Analyse wird hier etwas kürzer ausfallen als die des Wen xuan zuvor. Dies liegt einerseits daran, dass 

das Yiwen leiju als Werk bisher weit weniger genau untersucht wurde als das Wen xuan und ich daher auf 
weniger Sekundärliteratur zurückgreifen kann. Andererseits ist das Yiwen leiju anders als das Wen xuan 
nicht der Kerntext dieser Arbeit. Daher verzichte ich darauf, frühe Manuskripte heranzuziehen und arbeite 
stattdessen mit einer modernen Textedition. 

40  Yiwen leiju, „Yiwen leiju xu“, S. 27. 
41  Ibid. 
42  Gemeint sind hier neben dem Wen xuan und dem bereits erwähnten Huang lan wohl Zhi Yus Wenzhang 

liu bie ji und die Sammlung Hualin bian lüe 華林遍略 in 620 Rollen, die wohl auf Xu Mian der Liang-
Dynastie zurückging, siehe Wang Ping, The Age of Courtly Writing, S. 58 Anm. 19, und Allen, „Chih 
Yü’s Discussions of Different Types of Literature. A Translation and Brief Comment“, S. 3–36. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe im Kategorienbuch Yiwen leiju 194 

früherer Sammelwerke, die von den Kompilatoren nicht nur in ihrem Aufbau, sondern auch 
für ihre Inhalte konsultiert wurden. Bis auf das Wen xuan sind sie alle verloren. Doch Ouyang 
Xuns Zweiteilung zeigt, dass Briefe als literarische Werke wohl nur in den ersten beiden 
Sammlungen eine Rolle spielten. Die beiden anderen konzentrierten sich auf Material aus 
konfuzianischen Klassikern, Texten aus der Kategorie der „Meister“ (zi) und aus Werken, 
die historische Gegebenheiten (oder solche, die als historisch verstanden wurden,) aufzeich-
neten: Geschichtswerke und Anekdotensammlungen.  

Im Gegensatz zum Wen xuan gibt das Yiwen leiju die Quellen aller der von ihm zitierten 
Texte und Textauszüge an. Doch dies ist für die Quellenanalyse gerade der Abschnitte zu 
den „literarischen Werken“ nur begrenzt hilfreich. Dort geht die „Quellenangabe“ meist nicht 
über eine Titelangabe hinaus, wie sie schon im Wen xuan zu finden war. Angezeigt wird also 
nicht zwingend das Werk, aus dem die Kompilatoren den Text bezogen. Nun lässt sich auf 
Basis einer systematischen Durchforstung der angegebenen Quellen zwar eine genau quan-
tifizierbare Werkliste erstellen. Dies wurde bereits in Angriff genommen und so stellten in 
den 1930er Jahren Wissenschaftler des Beijing Daxue yanjiu suo 北京大學研究所 fest, dass 
im Yiwen leiju insgesamt 1431 Quellen zitiert sind.43 Han Jianli 韩建立 stellte diese Zählung 
zurecht in Frage: Er selbst rechnet mit ca. 850 Werken in den Abschnitten zu den „Sachver-
halten“ (shi) und zählt dann in den „literarischen Werken“ (wen) Texte von ca. 640 verschie-
denen Autoren. In Summe käme man damit auf etwa 1490 Quellentexte – doch dies nur unter 
der Annahme, dass alle Werke der wen individuellen Werksammlungen der Einzelautoren 
entnommen sind. Dies ist unwahrscheinlich, deutet Ouyang Xun doch selbst in seinem Vor-
wort auf Sammelwerke als Quellen. Die Zahl der verwendeten Werke liegt also vermutlich 
weit unter den Zahlen von 1490 bzw. 1431, die im Raum stehen.44 Zwar schließen diese 
Überlegungen individuelle Werksammlungen als Quelle nicht aus. Doch es ist anzunehmen, 
dass in der Zusammenstellung des Yiwen leiju vor allem auf frühere Sammelwerke zurück-
gegriffen wurde. Auf welche Texte abseits der vier erwähnten die Kompilatoren des Yiwen 
leiju Zugriff hatten, wissen wir nicht genau.45 In Bezug auf die Briefe im Yiwen leiju ist somit 
nicht abschließend festzustellen, aus welchen Werken die Kompilatoren sie übernahmen. 
Wie bei der Zusammenstellung des Wen xuan bilden auch hier individuelle Werksammlun-
gen, frühere Sammelwerke umfassender Natur, wie die im Vorwort genannten, und speziel-
lere Briefsammlungen den Rahmen des Möglichen.46 Die explizite Nennung von Wen xuan 

 
43  Siehe beispielsweise Hu Daojing, Zhongguo gudai de leishu, S. 79. 
44  Siehe Han Jianli 韩建立, „Yiwen leiju shi zuan shijian yu yinyong tushu shuliang kao bian“ 《藝文類

聚》始纂時間與引用圖書數量考辨, Guangxi shehui kexue 163.1 (2009), S. 74–77. 
45 Es fehlt ein zeitgenössischer Bibliothekskatalog, der Aufschluss über den Bestand geben könnte. Die Pa-

lastbibliothek der jungen Tang-Dynastie war wohl zu Beginn durchaus lückenhaft und befand sich zur 
Zeit des Entstehens des Yiwen leiju noch im Wiederaufbau, wie unter anderem die Biographie des Kom-
pilators Linghu Defen zeigt (Jiu Tang shu 73.2596). Vieles war wohl während der Dynastiewechsel ver-
loren gegangen. Der früheste Katalog für die Tang-Dynastie aus dem Jiu Tang shu datiert auf das Jahr 
721 n. Chr., knapp ein Jahrhundert nach der Fertigstellung des Yiwen leiju, und gibt daher wohl nicht den 
Buchbestand wieder, der Ouyang Xun und seinen Kollegen zur Verfügung stand. Siehe dazu Denis 
Twitchett, The Writing of Official History under the T’ang, Cambridge, 1992, S. 231–32. 

46  Der Katalog des Jiu Tang shu listet drei Sammlungen, die wahrscheinlich Briefe enthielten: eine 
Sammlung namens Shu ji 書集 (Werke des Briefgenres) in 80 Rollen, kompiliert von Wang Lü 王履. 
Diese scheint der gleichnamigen Sammlung im Katalog des Sui shu in 88 Rollen zu entsprechen, die dort 
als nach der Liang-Dynastie verloren gekennzeichnet ist, aber anscheinend von den Bibliothekaren der 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Kategorienbücher und das Yiwen  leiju  
 

195 

und Wenzhang liu bie ji im Vorwort legt aber nahe, dass diese beiden Texte eine wichtige 
Quelle für Textauszüge in den Abschnitten zu „literarischen Werken“ im Yiwen leiju bilde-
ten. 

Ein genauerer Blick auf die Texte aus dem Genre der Briefe im Yiwen leiju zeigt, dass sie 
jeweils unter der etwas weiter gefassten Genrebezeichnung shu 書 eingeordnet werden. Die 
Kategorie ist weiter gefasst ist als die Gattung shu im Wen xuan und soll daher hier mit 
Schreiben“ bezeichnet werden. Texte unter der Genrebezeichnung „Schreiben“ finden sich 
in insgesamt 57 der 727 thematischen Unterabschnitten wieder. Insgesamt umfassen diese 57 
Unterabschnitte Auszüge aus 167 Einzeltexten. Mehr als ein Drittel davon stammt aus der 
Liang-Dynastie. Die shu aus der Späteren Han-, und den Wei- und Jin-Dynastien machen 
jeweils etwa 15% der aufgenommenen Texte aus. Die Han-Dynastie ist mit gut 10% der 
Texte vertreten.47 Hier zeigt sich nicht nur ein Überhang der jüngeren Briefe im Verhältnis 
zu den älteren, sondern auch der Vorrang, den die Kompilatoren des Yiwen leiju generell den 
Autoren der Südlichen Dynastien gegenüber denen aus den Staaten im Norden einräumten.48 
Aus den 22 Texten des Genres shu im Wen xuan erscheinen 17 auszugsweise im Yiwen 
leiju.49  

Darüber hinaus lassen sich Überlegungen zur konkreten Vorgehensweise bei der Auswahl 
einzelner Texte für das Yiwen leiju anstellen. Thomas Barbier machte sich zu den Auswahl- 
und Anordnungsstrategien für die Textauszüge im Yiwen leiju Gedanken und unterschied 
zwei Vorgehensweisen. Er stellte fest, dass manche Auszüge wohl unter einem bestimmten 
Abschnitt gruppiert wurden, weil sie das betreffende Stichwort aus dem Titel enthielten, an-
dere wiederum, weil die Interpretation des Inhalts die Zugehörigkeit zu einem bestimmten 
Thema nahelegte. Ersterer Methode der Stichwortsuche schreibt er einen größeren 

 
Tang wiedergefunden wurde. Außerdem ist im Jiu Tang shu ein Shu lin 書林 (Wald der Briefe) in 10 
Rollen, kompiliert von Xia Chisong 夏赤松 gelistet. Dies scheint der Ying Qu shu lin 應璩書林 (Wald 
der Briefe von Ying Qu) in 8 Rollen aus dem Katalog im Sui shu zu sein, möglicherweise in einer anderen 
Edition oder aber mit zusätzlichen Briefen. Briefsammlungen von Einzelautoren, wie sie im Katalog des 
Sui shu noch zu finden waren, sucht man im Jiu Tang shu vergebens. Sie sind möglicherweise verloren, 
oder aber sie gingen in den Werksammlungen der Einzelautoren auf. Siehe Jiu Tang shu 47.2079 und Sui 
shu 35.1089. 

47  6 Briefe aus der Qin-Dynastie und davor (ca. 3,6%), 17 aus der Han-Dynastie (ca. 10,2 %), 21 aus der 
Späteren Han-Dynastie (ca. 12,6%), 27 aus der Wei-Dynastie (ca. 16,2%), 3 aus der Wu-Dynastie (ca. 
1,8%), 23 aus der Jin-Dynastie (ca. 13,8 %), 5 aus der Chen-Dynastie (3,0 %), 3 aus der Song-Dynastie 
(ca. 1,8%), 3 aus der Qi-Dynastie (ca. 1,8%), 2 aus der Zhou-Dynastie (ca. 1,2%), und 57 aus der Liang-
Dynastie (ca. 34,1 %). 

48  Zum Übergewicht der Südlichen Dynastien in der überlieferten Literatur siehe auch Tian Xiaofei, „From 
the Eastern Jin through the early Tang (317–649)“, in: Kang-i Sun Chang und Stephen Owen (Hrsg.), The 
Cambridge History of Chinese Literature, Bd. 1, S. 275. 

49  Dies sind (in der Reihenfolge des Yiwen leiju): Xi Kangs „Brief an Shan Tao“ im Abschnitt zum „Abbre-
chen der Beziehungen“ (jue jiao 絕交); Zhu Fus „Brief an Peng Chong“, Ruan Yus „Brief für Cao Cao 
an Sun Quan“, Sun Chus „Brief für Shi Zhongrong an Sun Hao“ und Qiu Chis „Brief an Chen Bozhi“ im 
Abschnitt zu „Überzeugungsreden“ (shui 說); Sima Qians „Brief an Ren An“, Yang Yuns „Brief an Sun 
Huizong“, Cao Pis Briefe an Wu Zhi, Cao Zhis „Brief an Wu Jizhong“ und Wu Zhis „Antwortbrief an 
den König von Dong’e“ im Abschnitt zu den „Absichtsbekundungen“ (yan zhi 言志); Ying Qus Briefe 
an Man Gongyan und seine Cousins im Abschnitt zu „Besichtigungstouren“ (youlan 遊覽); Li Lings 
„Antwortbrief an Su Wu“ und Zhao Zhis „Brief an Xi Maoqi“ im Abschnitt zur „Trennung“ (bie 別); Liu 
Juns „Brief an Liu Zhao“ im Abschnitt zu „Trauer und Schmerz“ (ai shang 哀傷); und Ying Qus „Brief 
an Cen Wenyu“ im Abschnitt zur „Dürre“ (han 旱). 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe im Kategorienbuch Yiwen leiju 196 

Objektivitätsgrad zu und verbindet sie mit Abschnitten konkreterer Natur, während die in-
haltliche Zuordnung eher eine subjektive Einschätzung entscheiden lässt und stärker auf abs-
trakte Überschriften passe.50 Problematisch ist bei diesen Überlegungen allerdings, wie Bar-
bier auch selbst einräumt, dass wir nicht wissen können, inwieweit die thematische 
Gliederungsstruktur des Yiwen leiju schon bestand, bevor die Texte darunter eingeordnet 
wurden. Während anzunehmen ist, dass die Kompilatoren eine grundsätzliche Vorstellung 
von Aufbau und Umfang ihrer im Entstehen begriffenen Sammlung hatten, nahmen einzelne 
Abschnitte möglicherweise erst während des Sammelns Gestalt an. Zudem kann es sein, dass 
die Abschnittszuordnung eines Textauszugs bereits von den Kompilatoren der Quellenwerke 
des Yiwen leiju vorgenommen wurde und Ouyang Xun und seine Kollegen deren Einschät-
zung lediglich folgten. Wollte man Barbiers Überlegung dennoch auf die Briefe aus dem Wen 
xuan anwenden, so scheinen nur zwei der 17 Briefexzerpte aufgrund von Stichworten einge-
ordnet worden zu sein. Dies sind Xi Kangs Brief zum „Trennen der Beziehungen“, der den 
Abschnittstitel (jue jiao) im Brieftitel trägt, und Ying Qus „Brief an Cen Wenyu“, in dem 
sich die „Dürre“ (han) aus der Überschrift gleich zweimal im Text des Ausschnitts wieder-
findet. Der Rest der Briefe dagegen enthält die Titelstichworte nicht und wurde wohl von den 
Kompilatoren des Yiwen leiju (oder ihren Vorgängern) anhand inhaltlicher Gesichtspunkte 
eingeordnet. 

Die Anordnung des Materials erfolgt im Yiwen leiju in vier Schritten. Die 46 Abschnitte 
mit insgesamt 727 Unterabschnitten sind thematisch organisiert. Die Anordnung spiegelt wi-
der, wie die Kompilatoren ihre Lebenswelt konzeptionierten. Diese Welt ist in vier Bereiche 
geteilt. Auf die Themenbereiche Himmel und die Erde folgen die Menschen und schließlich 
nicht-menschlich Belebtes: Tiere und Pflanzen, bevor mit Omina und Katastrophen wieder 
eine Brücke zum Himmel geschlagen wird.51 Dabei können die Unterabschnitte generellen 
Bereichen wie dem Himmel (tian 天), aber auch überaus konkreten Themen wie der Person 
Cao Pi (Wei Wendi 魏文帝) oder der Walnuss (hutao 胡桃) gewidmet sein. Diese Einteilung 
scheint für die Zeitgenossen unproblematisch gewesen zu sein – zumindest bespricht Ouyang 
Xun sie nicht in seinem Vorwort. In einem dritten Schritt werden die 727 Unterabschnitte 
näher unterteilt:  

Liu bie und Wen xuan wählten speziell „literarische Werke“ (wen) aus, Huang lan und 
Bian lüe zeichneten unmittelbar „Sachverhalte“ (shi) auf. Da die Bedeutung der „lite-
rarischen Werke“ sehr unterschiedlich ist, kann man bei ihrer Untersuchung nicht in 
der gleichen Weise vorgehen.52 Es erging der Erlass, die Sachverhalte und die litera-
rischen Texte zu kompilieren und dabei das oberflächliche und ungeordnete wegzu-
lassen, das redundante und weitschweifige zu löschen, 53 sodass das, was in goldenen 

 
50  Siehe Barbier, „L’assujettissement des textes“, S. 161–62. 
51  Für eine Übersicht der einzelnen Abschnitte und Unterabschnitte siehe Choo, „Yiwen leiju“, S. 455–60. 
52  Genauso könnte man lesen: „Da [die „literarischen Werke“ und „Sachverhalte“] in ihren Inhalten sehr 

verschieden sind, kann man bei ihrer Untersuchung nicht in der gleichen Weise vorgehen. 
53  Anders verstanden könnte dieser Satz auch heißen: „Es erging der Erlass, die Sachverhalte zu kompilieren 

und dann bei den literarischen Texten das oberflächliche und komplizierte wegzulassen, das lange und 
umständliche zu löschen“ (爰詔撰其事。且文棄其浮雜。刪其冗長), siehe die Interpunktion in Quan 
Tang wen 146.1479-1. Versteht man den Satz so, dann könnte dies bedeuten, dass die Kompilatoren des 
Yiwen leiju die Auszüge unter den „Sachverhalten“ unmittelbar aus Huang lan oder Bian lüe übernahmen.  

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Kategorienbücher und das Yiwen leiju  
 

197 

Kästchen [aufbewahrt] und mit Jadesiegeln [versehen wurde], in Kategorien aufei-
nander folgt. 

流別文選．專取其文．皇覽徧略．直書其事．文義既殊．尋檢難一．爰詔撰其
事且文．棄其浮雜．刪其冗長．金箱玉印．比類相從． 

Das Besondere am Yiwen leiju ist demnach, dass es zwei klar voneinander getrennte inhalt-
liche Kategorien vereint, die vor der Entstehung des Kategorienbuchs scheinbar nicht im sel-
ben Werk verarbeitet wurden. Erstens sind dies die sog. „Sachverhalte“ (shi 事). Im Yiwen 
leiju bestehen die Auszüge dieser Kategorie in der Regel aus Inhalten der konfuzianischen 
Klassiker, philosophischen Schriften und Geschichtswerke. Der Begriff shi, der grundsätz-
lich viele Ausdehnungen hat, ist in diesem Zusammenhang schwer zu greifen. Ganz grund-
sätzlich hat shi die Bedeutung „dienen“, „Dienst“, z.B. an einem Fürsten oder Vorgesetzten. 
Vor allem in der frühen Geschichtsschreibung kann shi allgemein „Angelegenheiten“ oder 
„Ereignisse“, aber auch Dokumente bezeichnen, die solche Angelegenheiten festhalten. In 
der Poetik wird shi auch in der Bedeutung „Anspielung“ verwendet, die das Hanyu da cidian 
zum ersten Mal in der Tang-Zeit belegt. Der Begriff shi im Yiwen leiju hängt meiner Ansicht 
nach am ehesten mit dem „Bezugnehmen auf ein Ereignis“ (yong shi 用事) beim Verfassen 
von Texten zusammen. Ich verstehe die shi im Yiwen leiju also als Bezugspunkte oder Refe-
renten – Angelegenheiten, Ereignisse oder Ansichten in früheren Texten – auf die ein Schrei-
bender beim Verfassen von Texten Bezug nehmen kann und verwende den Begriff „Sach-
verhalte“.54 Diese „Sachverhalte“ folgen direkt auf die Abschnittsüberschrift und dienen 
wohl dazu, das literarische Spektrum des jeweiligen Unterabschnitts abzugrenzen.55 Den 
zweiten Teil machen die „literarischen Werke“ (wen 文) aus. Während die shi zur Definition 
dienen, erfüllen die Textausschnitte der wen den Zweck, zu illustrieren, wie bisher über das 
Thema geschrieben wurde.56 Je nach thematischer Ausdehnung des jeweiligen Themenge-
biets werden hier Texte unterschiedlicher Genres, beispielsweise fu-Gedichte, Gedichte (shi 
詩), Vorworte (xu 序) und andere angeführt. Nicht immer sind in allen Unterabschnitten die-
selben Genres enthalten oder wird dieselbe Reihenfolge gewählt, obwohl in der Regel die 
Formen der Lyrik vor den Prosatexten stehen.57 Einheitlichkeit ist im Aufbau des Yiwen leiju 
weniger von Interesse als die angemessene Darstellung eines Themenbereichs durch jeweils 

 
54  Zu den Ausdehnungen des Begriffs shi siehe Paul Fahr, „On the Meaning of shi 事 in Han Historio-

graphy“, T’oung Pao 107 (2021), S. 189–96, Hanyu da cidian, Bd. 1, S. 544 und Owen, Readings in 
Chinese Literary Thought, S. 591. 

55  So auch Choo, die das Yiwen leiju als „a guide to the history of how certain topics had been written about 
and a collection of phrases considered worth recycling“ beschreibt, siehe Choo, „Yiwen leiju“, S. 456. 

56  Die Zweiteilung in shi und wen war derart einflussreich, dass sie sich in späteren Dynastien fortsetzte. 
Hilde de Weerdt beschreibt diese Eigenschaft auch in Bezug auf private leishu des 12. und 13. Jahrhun-
derts: „These encyclopedias clearly marked off primary source materials from interpretative essays and 
statements, and embodied the notion that knowledge and argument need to be grounded in identifiable 
prior records.“, siehe Hilde de Weerdt, „The Encyclopedia as Textbook: Selling Private Chinese Ency-
clopedias in the Twelfth and Thirteenth Centuries“, in: Bretelle-Establet und Chemla (Hrsg.), Qu'était-ce 
qu'écrire une encyclopédie en Chine?, S. 96–97. 

57  Kaderas sieht eine Dreiteilung der Unterabschnitte im Yiwen leiju in „kanonische Schriften und Dynas-
tiegeschichten“, „Aufsätze und Gedichte aus Geschichtswerken“ und „Sammlungen der schönen Litera-
tur“, die ich so in den von mir näher behandelten Unterabschnitten nicht wiederfinden konnte, siehe Ka-
deras, Die Leishu der imperialen Bibliothek Qianlong, S. 272–73. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe im Kategorienbuch Yiwen leiju 198 

passende Textausschnitte. Innerhalb der Genres sind die Einzeltexte in einem vierten Schritt 
schließlich nach den Dynastien geordnet, denen ihr Verfasser zugeordnet wird, wobei mit 
den jeweils ältesten Exemplaren begonnen wird und die jüngsten Texte am Ende stehen. 

Die Briefe aus dem Wen xuan sind im Yiwen leiju unter die Genreabteilung „Schreiben“ 
(shu) geordnet. Anders als im Wen xuan, in dem die „Briefe“ von anderen Genres des Schrift-
verkehrs klar abgegrenzt sind, ist diese Kategorie im Yiwen leiju weiter gefasst. So enthält 
sie auch solche Texte, die im Wen xuan von shu als „Darreichungen“ (shang shu 上書) ab-
gegrenzt sind, oder solche, die im Wen xuan unter die Mitteilungen (jian 牋) fallen.58 Zudem 
sind unter den shu auch einige Texte enthalten, die gewöhnlich nicht als Briefe im engeren 
Sinne verstanden werden, wie beispielsweise Wang Baos 王襃 „Sklavenvertrag“ (Tong yue 
僮約).59 Dies zeigt erneut die relative Offenheit der Begrifflichkeit shu, die nicht nur für das 
Genre der Briefe im engeren Sinne stehen kann, sondern oft schriftlich Festgehaltenes aller 
Arten bezeichnet. Daher soll in Abgrenzung zum Wen xuan für das Yiwen leiju die Bezeich-
nung „Schreiben“ für die Genreabteilung shu verwendet werden. „Schreiben“ finden sich 
vornehmlich in solchen Abschnitten im Yiwen leiju, die mit dem Menschen und seinen Tä-
tigkeiten zu tun haben. Von Abschnitt 1–16, die sich mit Himmel und Erde befassen, enthal-
ten nur drei Abschnitte Texte aus dem Genre der „Schreiben“. Auf die 20 Abschnitte zum 
Thema der Menschen (ren 人, 17–37) entfallen dagegen fast zwei Drittel der gesamten Brief-
texte im Yiwen leiju. Bis auf eine Ausnahme trifft dies auch auf die 17 Briefe aus dem Wen 
xuan zu.60 Und auch innerhalb des Abschnitts zum Menschen sind die Briefe nicht gleichmä-
ßig verteilt. Von den 57 Abschnitten, die Briefe enthalten, listet etwa die Hälfte (29 Ab-
schnitte) lediglich einen Titel. Sechs Abschnitte dagegen beinhalten mehr als 10 Briefe und 
damit zusammen fast die Hälfte aller Briefe. Sie alle sind Teil der 20 Abschnitte zum Men-
schen über die Themen „Warnen und Ermahnen“ (jian jie 鑒誡, 13 Briefe, juan 23), „Über-
zeugen“ (shui 說, 11 Briefe, juan 25), „Absichtsbekundung“ (yan zhi 言志, 13 Briefe, juan 
26), „Trennung“ (bie 別, 14 Briefe, juan 29 und 30), „Rückzug“ (yin mian 隱逸, 15 Briefe, 
juan 36 und 37) und „Schreiben“ selbst (shu 書, 11 Briefe, juan 58).  

Die hier vorgestellte Anordnung der Briefe im Yiwen leiju wirkt sich auf die Wahrneh-
mung der Texte durch die Leser aus. Den größten Effekt hat dabei die thematische Einord-
nung in einen bestimmten Abschnitt. Als Beispiel kann Li Lings „Antwortbrief an Su Wu“ 
dienen. Das vorangegangene Kapitel zeigte, dass die Kompilatoren des Wen xuan durch ihre 
Kontextualisierung des Briefes als Teil der Briefe der Han-Dynastie den Aspekt der Loyalität 
und ihrer Grenzen in Li Lings Brief hervorhoben. Im Yiwen leiju wird die Leserschaft schon 

 
58  13 der 167 Texte des Genres der shu im Yiwen leiju sind in ihren Titeln als shang shu ausgezeichnet. 

Auch eine der jian aus dem Wen xuan (40.1818–20) steht unter den shu im Yiwen leiju. Auf der anderen 
Seite enthält das Yiwen leiju in 11 Unterabschnitten auch das Genre jian als separate Abteilung. Dort sind 
auch Texte enthalten, die ebenso zu den shu geordnet werden könnten, z.B. ein Brief von Cao Pi als 
Antwort auf Fan Qin (Wei Wen di da 魏文帝答), Yiwen leiju 43.778. Nicht nur enthalten die Abschnitte 
zu shu im Yiwen leiju Texte außerhalb des Briefgenres, darüber hinaus sind außerdem einige Briefe in die 
Zitate der „Sachverhalte“ gerutscht, beispielsweise in den shi zum Abschnitt „Geng“ 秔 ein Brief von 
Cao Pi (魏文帝與朝臣書, Yiwen leiju 85.1449), in den shi zum Abschnitt „Taizi zhanshi“ 太子詹事, ein 
Brief von Wang Min (王珉答徐邈書, Yiwen leiju 49.889) und in den shi zum Abschnitt „Fang“ 坊 ein 
weiterer Brief von Wang Min (王珉答徐邈書 Nr. 2, Yiwen leiju 62.1127). 

59  Yiwen leiju 19.633–34. 
60  Nur ein Exzerpt aus Ying Qus „Brief an die Cousins Junmiao und Junzhou“ ist im Abschnitt zu Dürreka-

tastrophen ganz am Schluss der Sammlung aufgeführt. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Kategorienbücher und das Yiwen leiju  
 

199 

durch die Abschnittsüberschrift auf eine andere Interpretation festgelegt. Der Brief steht hier 
als Beispiel für Texte, die sich mit dem Thema der „Trennung“ (bie 別) auseinandersetzen. 
Im Falle von Li Lings Brief ist das der Abschied von Su Wu. Grundsätzlich sind im Brieftext 
beide Thematiken angelegt. Während im Wen xuan durch die Parallelen zu Sima Qians und 
Yang Yuns Briefen allerdings Li Lings Verhältnis zum Herrscher den größeren Raum ein-
nahm, ist es im Yiwen leiju das Verhältnis zu Su Wu, das in den Vordergrund rückt. Dies 
geschieht auch dadurch, dass der Brief dort auf Auszüge aus zwei anderen Briefen aus dem 
Briefwechsel zwischen Li Ling und Su Wu folgt. Neben der Abschnittsüberschrift und den 
umliegenden Brieftexten haben auch die einleitend zitierten „Sachverhalte“ Einfluss auf das 
Verständnis der Leser. Dieses etwas komplexere Zusammenspiel möchte ich im nächsten 
Kapitel am Beispiel von Xi Kangs „Brief an Shan Tao“ zeigen. 

Schließlich trafen die Kompilatoren des Yiwen leiju Entscheidungen mit Blick auf Rah-
mung und Bearbeitung des Materials. In Bezug auf die Briefe des Wen xuan im Yiwen leiju 
wurde bereits festgestellt, dass aus keiner der Parallelversionen der Briefe im Yiwen leiju 
sicher ableitbar ist, dass sie auf eine vom Wen xuan unabhängige Texttradition zurückgehen. 
An dieser Stelle soll nun noch etwas genauer auf die jeweilige Rahmung und Bearbeitung 
der Einzelbriefe im Yiwen leiju eingegangen werden. Diejenigen Briefe, die in den Abschnit-
ten zu den „Schreiben“ im Yiwen leiju erscheinen, werden wie alle Texte der zitierten „lite-
rarischen Werke“ mit Dynastiezuweisung, Verfasser und Titel versehen. So lautet eine typi-
sche Einleitung eines Briefexzerpts: „Im ,Brief an Chen Bozhi‘ von Qiu Chi der Liang[-
Dynastie] heißt es“ (梁丘遲與陳伯之書曰). Die Verfasser sind dabei mit Vor- und Famili-
ennamen, nicht wie im Wen xuan mit Mannesnamen bezeichnet. Statusunterschiede werden 
bei Kaisern und Mitgliedern der kaiserlichen Familien, nicht aber bei anderen Amtsinhabern 
oder Titelträgern, regelmäßig in den Personenbezeichnungen verdeutlicht. So wird beispiels-
weise Cao Pi als „Kaiser Wen der Wei-Dynastie“ und Cao Zhi als „Cao Zhi, der König von 
Chen der Wei-Dynastie“ geführt. Die relative Einheitlichkeit der Verfasserbezeichnungen 
deutet darauf hin, dass die Kompilatoren, wenn sie unterschiedliche Quellen nutzten, Anpas-
sungen bei den Namen vornahmen, um eine homogene Darstellung zu erreichen. Anders sieht 
dies bei den Brieftiteln aus: Diese wurden nicht vereinheitlicht, was wiederum darauf schlie-
ßen lässt, dass wie im Wen xuan auch im Yiwen leiju die Wiedererkennbarkeit der Texte den 
Ausschlag für die Titelgestaltung gab.61 

Nur drei Briefe aus dem Wen xuan (Cao Pis „Brief an Wu Zhi, den Präfekten von Zhao-
ge“, Wu Zhis „Antwortbrief an den König von Dong’e“ und Liu Juns „Brief an Liu Zhao“) 
wurden in einer Version aufgenommen, die sich mit der Fassung im Wen xuan deckt. Alle 

 
61  Möglich wäre, dass die unterschiedliche Titelgestaltung auf unterschiedliche Quellenwerke hindeutet. 

Vergleicht man die Titel der Briefe im Yiwen leiju, die parallel auch im Wen xuan enthalten sind, lässt 
sich dies jedoch nicht bestätigen. Bei allen drei Briefen, die im Yiwen leiju und im Wen xuan in fast 
identischer Version erscheinen, bei denen es also am wahrscheinlichsten ist, dass das Wen xuan die Quelle 
der Texte war, weichen die Titel ab. Cao Pis „Brief an Wu Zhi, den Präfekten von Zhaoge“ („Yu Zhaoge 
ling Wu Zhi shu“ 與朝歌令吳質書) heißt im Yiwen leiju lediglich „Brief An Wu Zhi“ („Yu Wu Zhi shu“ 
與吳質書) und ist damit nicht von anderen Briefen von Cao Pi an Wu Zhi zu unterscheiden. Wu Zhis 
„Antwortbrief an den König von Dong’e“ („Da Dong’e wang shu“ 答東阿王書) heißt im Yiwen leiju 
„Antwortbrief an Cao Zhi, den König Si von Chen“ („Da Chen Si wang Cao Zhi shu“ 答陳思王曹植書) 
und Liu Juns „Erneuter Antwortbrief an Liu Zhao aus Moling ” („Zhong da Liu Moling Zhao shu“ 重答
劉秣陵沼書) heißt „Posthumer Antwortbrief an Liu Zhao“ („Zhui da Liu Zhao shu“ 追答劉沼書). 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe im Kategorienbuch Yiwen leiju 200 

anderen Briefe weichen in unterschiedlicher Weise von der längeren Version des Textes im 
Wen xuan ab. Das lässt darauf schließen, dass sie von den Kompilatoren des Yiwen leiju oder 
aber von den Kompilatoren der Werke, auf die sie zurückgriffen, bearbeitet wurden. Diese 
Bearbeitungen bzw. die Übernahme von bereits bearbeiteten Texten durch die Kompilatoren 
des Yiwen leiju lässt sich mit der Absicht erklären, die sie mit der Erstellung ihres Werkes 
verfolgten. Dieses Kompilationsinteresse ist nicht identisch mit dem der Verantwortlichen 
für das Wen xuan. Die Kompilatoren des Wen xuan hatten das Ziel, eine Auswahl der besten 
literarischen Texte aus Lyrik und Kurzprosa zu treffen. Eine Kürzung der Werke hätte diesem 
Sammelinteresse nicht entsprochen. Vielmehr fällt bei den Brieftexten im Wen xuan auf, dass 
die Kompilatoren im Vergleich zu den erhaltenen Versionen aus früheren Werken nicht kür-
zend eingriffen und sich bemühten, wo möglich formale Elemente wie den Briefrahmen des 
Textes zu erhalten. Das Yiwen leiju dagegen war nicht zuletzt als Hilfsmittel zum Verfassen 
eigener Werke gedacht. Hier ging es nicht in erster Linie um eine Würdigung der zitierten 
Werke in ihrer Gesamtheit, sondern um eine Zusammenstellung von Formulierungen und 
Ausdrucksformen, die dem Benutzer der Enzyklopädie als Vorlage und Zitatschatz dienen 
konnten. Vollständigkeit eines Textes war dabei kein zentrales Kriterium. Die Bearbeitung 
des Materials erwähnt Ouyang Xun sogar in seinem Vorwort als Teil des kaiserlichen Erlas-
ses, mit dem das Yiwen leiju in Auftrag gegeben wurde: „Es erging der Erlass, die Sachver-
halte und die literarischen Texte zu kompilieren und dabei das oberflächliche und ungeord-
nete wegzulassen, das redundante und weitschweifige zu löschen“ (爰詔撰其事且文．棄其
浮雜．刪其冗長). Man könnte das Zitat so interpretieren, dass nur im Auswahlprozess der 
Zitate, die das Yiwen leiju verarbeitet, Auslassungen vorgenommen wurden. Wahrscheinli-
cher ist jedoch, das Ouyang Xun hier miteinschließt, dass auch innerhalb der zitierten Text-
auszüge Löschungen und Vereinfachungen vorgenommen wurden. Zumindest auf die 17 
Briefe aus dem Wen xuan trifft dies zu.  

Liegen an einem Ende des Spektrums die vollständig aufgenommenen Brieftexte, so ste-
hen an seinem anderen Ende solche Briefe, denen nur ein paar Worte entnommen sind. Ein 
Beispiel ist Kong Rongs „Brief an die Honoratioren“ („Yu zhu qing shu“ 與諸卿書), aus 
dem im Abschnitt zur „Walnuss“ (hutao 胡桃) nur acht Zeichen zitiert sind: „Sie schätzen 
die Walnuss sehr und wissen genau um tiefe Freundschaft“ (多惠胡桃．深知篤意). Hier 
wurde offensichtlich nur auf das Stichwort „Walnuss“ und ihre Verbindung zur Freundschaft 
im Text Wert gelegt – der Kontext der Aussage schien vernachlässigbar.62 Dieses Schicksal 
ereilte keinen einzigen der Briefe aus dem Wen xuan. Bei den 15 gekürzten Briefen lassen 
sich zwei Gruppen unterscheiden: Zunächst solche Briefe, die auf die Leser als vollständiger 
Text wirken. Das sind die Briefe, in denen ein Briefrahmen erkennbar ist, und die als in sich 
stimmiger Text ohne Lücken und logische Brüche funktionieren. Die zweite Gruppe machen 
jene Briefzitate aus, aus denen deutlich wird, dass es sich nur um einen Auszug handelt, – 
auch wenn der vollständigen Text nicht bekannt ist. Zur ersten Gruppe der scheinbar 

 
62  Yiwen leiju 87.1489–90. Hier stellt sich die Quellenfrage, denn offensichtlich liegt der Schwerpunkt die-

ses Zitats nicht auf dem größeren inhaltlichen Zusammenhang des Brieftextes. Im Vordergrund steht kon-
kret die Beziehung zwischen Freundschaft und Walnüssen, die Kong Rong zu zeigen scheint, und für 
deren Verständnis der Kontext unbedeutend ist. Der Satz gelangte wohl deshalb ins Yiwen leiju, weil er 
das Stichwort des Titels enthält. Es wäre denkbar, dass den Kompilatoren des Yiwen leiju hier selbst nur 
dieses Fragment im Rahmen einer anderen Sammlung von Exzerpten vorlag. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Kategorienbücher und das Yiwen leiju  
 

201 

vollständigen Briefe zählen beispielsweise Li Lings „Antwortbrief an Su Wu“ oder Xi Kangs 
„Brief an Shan Tao“. Beide enthalten Einleitungs- und Schlussformeln und erwecken nicht 
den Anschein, als wären Auslassungen vorgenommen worden. Bei anderen Briefen wiede-
rum, beispielsweise allen vier Briefen von Ying Qu, wird der Briefrahmen nicht erhalten.  

Schließlich lassen sich auch in der Art und Weise der Kürzungen Abstufungen erkennen. 
In einigen Fällen wird lediglich ein bestimmter Abschnitt wiedergegeben und der Rest aus-
gelassen. Dies trifft auf die Auszüge aus Ying Qus Briefen an Man Gongyan und seine Cous-
ins zu. Die interessanteren Fälle stellen aber jene Briefexzerpte dar, in denen genau darauf 
geachtet wurde, in welchen Ausschnitten ein Primärtext präsentiert wird, wie auch bei Xi 
Kangs „Brief an Shan Tao“. Hier entfallen immer wieder ganze Paragraphen, aber genauso 
einzelne Teilsätze. Die Art und Weise, in der die Briefe im Yiwen leiju präsentiert werden, 
lässt dabei Rückschlüsse darauf zu, wie die Kompilatoren die ihnen vorliegenden Werke ver-
standen. Sie beeinflusste aber gleichzeitig auch die Wahrnehmung der Briefe durch Genera-
tionen späterer Leser, die sie durch das Kategorienbuch Yiwen leiju kennenlernten – und de-
nen möglicherweise ausschließlich die dortige Version zugänglich war. 

Zusammenfassend ist festzustellen, dass also auch die Kompilatoren des Yiwen leiju teils 
bewusst, teils sicher auch unbewusst, die Wahrnehmung der Texte durch spätere Leser be-
einflussten. Sie taten dies durch ihre Entscheidungen bezüglich des Aufbaus der Sammlung 
sowie der Anordnung und Präsentation der in ihr enthaltenen Texte und Textauszüge. Meh-
rere Verantwortliche teilten sich diese Aufgabe und der Kompilationsprozess währte nur drei 
Jahre. Die Palastbibliothek war nach Jahren des Krieges noch nicht wiederhergestellt und die 
Beteiligten standen unter einer Mehrfachbelastung, da sie gleichzeitig hohe Ämter bekleide-
ten und an weiteren Projekten beteiligt waren. In Verbindung mit den expliziten Hinweisen 
aus dem Vorwort deutet dies auf Sammelwerke als Hauptgrundlage des Yiwen leiju hin und 
nicht auf die mühsame Verarbeitung einzelner Werke und Werksammlungen. Dies wiederum 
bedeutet, dass nicht alle Entscheidungen bezüglich Auswahl, Anordnung und Präsentation 
auf Ouyang Xun und seine Kollegen selbst zurückgehen. Sowohl die Wahl der Gliederung 
in 46 Abschnitte mit 727 Unterabschnitten, die von Ouyang Xun im Vorwort nicht proble-
matisiert wird, als auch die Auswahl und Zuordnung der Textausschnitte und die vorgenom-
menen Anpassungen und Kürzungen können auf die Kompilatoren des Yiwen leiju, genauso 
gut aber auch auf Kompilatoren früherer, heute verlorener Sammelwerke zurückgehen. Den-
noch verantworteten letztlich die Kompilatoren des Yiwen leiju die Sammlung in der Form, 
in der sie sie 624 n. Chr. einreichten. Daher ist davon auszugehen, dass sie die Entscheidun-
gen und Einschätzungen ihrer Vorgänger, wenn sie sie übernahmen, akzeptierten oder sogar 
teilten.  

Textauszüge aus Briefen stehen im Yiwen leiju fast ausnahmslos im Genreabschnitt der 
„Schreiben“ innerhalb der „literarischen Werke“ in 57 von 727 Unterabschnitten zu insge-
samt sehr heterogenen Themenbereichen. Während die Materialzusammenstellung der 
„Sachverhalte“ diese Themen zunächst definiert, zeigen die „literarischen Texte“, wie dar-
über geschrieben werden kann. Die Gewichtung von „Sachverhalten“ zu „literarischen Wer-
ken“ sowie der Genres innerhalb der „literarischen Werke“ ist so unterschiedlich wie die 
Themenbereiche, die sie vertreten. Die Auszüge aus Briefen ordnen sich, wie alle zitierten 
Textabschnitte, dem Nutzungszweck des Yiwen leiju unter. Vor allem anderen steht ihre Ver-
wendbarkeit: Sie bieten Anschauungsmaterial und Zitatenschatz für die Vorbereitung auf die 
Beamtenprüfungen und die Verarbeitung in neuen Texten.  

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe im Kategorienbuch Yiwen leiju 202 

Geht man davon aus, dass die Leser des Yiwen leiju den Text nur selektiv zur Hand nah-
men, also maximal einzelne inhaltliche Abschnitte konsultierten und das Werk nicht von An-
fang bis Ende lasen, so beeinflussen drei Faktoren die Rezeption der Briefe im Kontext des 
Yiwen leiju. Neben den Abschnittsüberschriften, die die Briefe gleich zu Beginn thematisch 
eingrenzen und die Leser vorab in einen bestimmten Rezeptionskontext versetzen, sind dies 
die einleitend definierenden Zitate und die Texte, die in den Genreabschnitten der „Schrei-
ben“ den jeweiligen Brief einrahmen. Dazu kommt die Version des einzelnen Briefes in der 
oft verknappten Form, in der die Kompilatoren ihn aufnahmen. Wie diese drei Faktoren nun 
konkret das Verständnis einzelner Briefe aus dem Wen xuan beeinflussen, möchte ich an drei 
Fallbeispielen näher zeigen, die im Yiwen leiju jeweils unterschiedlich gekürzt und kontex-
tualisiert wurden. Die Untersuchung des Abschnittes zum „Abbrechen von Beziehungen“ 
enthält mit Xi Kangs „Brief an Shan Tao“ einen der Briefe, die, obwohl gekürzt, den Ein-
druck der Vollständigkeit erwecken. Der Abschnitt zu den „Besichtigungstouren“ dagegen 
konzentriert sich auf zwei Briefe von Ying Qu, die offensichtlich nur in Auszügen wiederge-
geben wurden. Während die Thematik der Freundschaft, einer Beziehung zwischen zwei oder 
mehr Personen, sich in Briefen vor allem wegen deren Dialogizität besonders gut verhandeln 
lässt, bieten sich Reisen als Thema für Briefe an, da Briefe, wie Reisende selbst, Distanzen 
überwinden und daher gerade in diesem Alltagskontext als Genre besondere Anwendung fin-
den.  

4.2 Briefe über das „Abbrechen von Beziehungen“ (jue jiao) 

Das Verständnis von Freundschaft und ihrem Abbruch im Yiwen leiju 
Der Abschnitt zum „Abbrechen von Beziehungen“ (jue jiao 絕交) schließt im Yiwen leiju an 
die Abschnitte über „Freundschaft und Brüderlichkeit“ (you ti 友悌) und „Freundschaft 
schließen“ (jiao you 交友) an.63 Der erste Part dieser Dreiergruppe in Kapitel 21 des leishu 
setzt sich, obwohl er die Freundschaft im Titel miteinschließt, primär mit der Beziehung zwi-
schen Brüdern auseinander. Darauf weist schon die einleitende Bestimmung des Begriffs you 
友 aus dem Erya 爾雅 hin: „In guter Beziehung zu seinen älteren und jüngeren Brüdern zu 
stehen, das ist you“ (善兄弟為友).64 Die zwei Themenbereiche im Anschluss konzentrieren 
sich nicht auf ein verwandtschaftliches Verhältnis wie die Brüderlichkeit, die durch Abstam-
mung festgelegt und damit unveränderlich ist. Stattdessen thematisieren sie die von Men-
schen frei wählbare Beziehung der Freundschaft. Zwei konkrete Phasen werden voneinander 
abgegrenzt: Ihr Aufbau (jiao you) und ihre Beendigung (jue jiao). Da diese beiden Abschnitte 
im Yiwen leiju also thematisch eng miteinander verknüpft sind, bietet es sich an, sich die 
Kategorie jue jiao im Verhältnis zu jiao you zu erschließen.  

 
63  Für einen allgemeinen Überblick zum Thema Freundschaft in China vor der Han-Zeit siehe z.B. Aat 

Vervoorn, „Friendship in Early China“, East Asian History 27 (2004), S. 1–32. Mit Freundschaft in der 
Tang Zeit setzt sich Anna Shields auseinander, siehe Anna M. Shields, One Who Knows Me. Friendship 
and Literary Culture in Mid-Tang China, Cambridge, 2015. 

64  Yiwen leiju 21.388–92. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe über das „Abbrechen von Beziehungen“ (jue jiao) 203 

Das „Schließen von Freundschaften“ (jiao you) wird im Yiwen leiju zunächst in 34 Zitaten 
aus 19 unterschiedlichen Texten näher bestimmt.65 Im Fokus stehen verschiedene Bereiche 
des Themenfelds, von denen hier nur die präsentiert werden sollen, die mir am wichtigsten 
erscheinen, da sie zusätzliche Aspekte von Freundschaft in die Definition einfließen lassen. 
Zu Anfang stellen die Kompilatoren des Yiwen leiju die grundsätzliche Notwendigkeit von 
freundschaftlichen Beziehungen heraus. So steht im kleinen Vorwort der Mao-Edition des 
Shijing zur Ode „Fa mu“ 伐木 („Bäume fällen“), dass „vom Sohn des Himmels bis hin zu 
den Gemeinen ein jeder Freunde benötige, um sich zu vervollkommnen“ (自天子至于庶
人．未有不須友以成者也). Einmal gewonnen, beeinflussen solche Freunde den Menschen 
– zum Positiven wie zum Negativen. Hierzu wird beispielsweise eine Äußerung von Konfu-
zius herangezogen, der im Lunyu von den „drei vorteilhaften“ und „drei schädlichen“ Arten 
von Freunden spricht (益者三友．損者三友). Qiao Zhou 譙周 (201–270 n. Chr.) ist mit den 
Worten zitiert: „Beziehungen funktionieren wie Rohseide: Färbt man sie mit Zinnober, wird 
sie rot, und färbt man sie mit Indigo, so wird sie blau“ (夫交之道．猶素之白也．染之以
朱則赤．染之以藍則青).66 Dem entsprechend ist man gut beraten, sich ehrenhafte Freunde 
zu suchen. Denn nicht nur steht man unter ihrem Einfluss, der Charakter eines Menschen 
lässt sich zudem nach außen hin an der Wahl der Freunde erkennen. Dies steht im Kongzi 
jiayu 孔子家語 (Schulgespräche des Konfuzius): „Wenn das Verhalten tadellos ist und sich 
das im Ruf nicht widerspiegelt, ist das die Schuld der Freunde. Darum verhält der Edle sich 
zu Hause maßvoll und zeigt sich in der Öffentlichkeit würdig durch seine Freunde“ (行循而
名不彰．友之罪也．故君子入則篤行．出則友賢).67 Eine Reihe an Zitaten gibt Hinweise 
auf „Dos and Don’ts“ im Hinblick auf Freundschaften: So soll man sich Freunden gegenüber 
unter anderem aufrichtig (xin 信) und nicht nachtragend (wu huan 無憾) zeigen und einen 
Freund auch unter Gefahr von Leib und Leben nicht im Stich lassen, wie das Beispiel von 
Xun Jubo 荀巨伯 aus dem Shi shuo xin yu 世說新語 zeigt.68 Schließlich enthält das Yiwen 
leiju einige Belegstellen zu klassischen Freundschaften: Hier findet beispielsweise die Be-
ziehung zwischen Guan Zhong 管仲 und Bao Shuya 鮑叔牙 Erwähnung.69 Auch die Jin-
zeitliche Dreiergruppe aus Shan Tao 山濤 (205–283 n. Chr.), Ruan Ji und Xi Kang ist auf-
geführt. Die Kompilatoren des Yiwen leiju zitieren aus einer „Biographie der Sieben Würdi-
gen aus dem Bambushain“ 竹林七賢傳:  

Shan Tao hatte mit Ruan Ji und Xi Kang seit dem ersten Treffen einen Freundschafts-
pakt [fest] wie Metall und [duftend wie] Wasserdost. Tao sagte zu seiner Frau: Nur 
diese beiden kann ich gegenwärtig meine Freunde nennen. 70 

 
65  Yiwen leiju 21.392–95. Die Textauszüge sind im Folgenden nach dem Yiwen leiju zitiert. In den Anmer-

kungen finden sich ergänzend die Belegstellen in denjenigen Werken, die von den Kompilatoren als Ur-
sprung des Zitats angegeben wurden. 

66  Mao Nr. 165, Mao shi zhushu 9.327-1 und Lunyu 16.4, Lunyu zhushu 16.148-2. Qiao Zhous Ausspruch 
scheint nur im Yiwen leiju wiedergegeben zu sein. 

67  Kongzi jiayu shuzheng 5.140–50. 
68  Lunyu 1.6 und 5.26, Lunyu zhushu 1.6-1 und 5.46-1–46-2, Shi shuo xin yu jianshu 1.11 und Richard B. 

Mather (Übers.), Shih-shuo Hsin-yü. A New Account of Tales of the World, Ann Arbor, 2002, S. 4–5. 
69  Liezi jishi 6.196–201 und Graham (Übers.), The Book of Lieh-tzu, S. 124–27. 
70  Üblicherweise wird lan 蘭 mit „Orchidee“ übersetzt. Da das Bild allerdings Freundschaft mit Duft ver-

gleicht und viele Orchideenarten nicht duften, wurde hier die Übersetzung „Wasserdost“ (eupatorium 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe im Kategorienbuch Yiwen leiju 204 

山濤與阮籍嵇康．皆一面契若金蘭．濤語妻曰．吾當年可為交者．唯此二人耳． 

Eben diese Beziehung zwischen Shan Tao und Xi Kang wird schließlich im nächsten Ab-
schnitt zum „Abbrechen der Beziehungen“ problematisiert. In direktem Zusammenhang mit 
dem folgenden Abschnitt stehen außerdem zwei Zitate aus dem Shijing. Das erste lautet: „Die 
Freunde und Kameraden leisten Unterstützung, Unterstützung bei der ehrfürchtigen Ausfüh-
rung der Zeremonie“ (朋友攸攝．攝以威儀). Es stammt aus der Ode „Ji jui“ 既醉 („Be-
trunken“), die dem (im Yiwen leiju nicht zitierten) Mao-Vorwort zufolge einer Zeit des gro-
ßen Friedens zuzuordnen ist (既醉大平也). 71  Freundschaft wird also mit stabilen und 
konfliktfreien Phasen im Reich in Verbindung gebracht. Im Text der Ode „Chang di“ 常棣 
(„Die Wildkirsche“), die der zu Anfang erwähnten „Fa mu“ vorangeht, wird dies ebenfalls 
deutlich: „Auch wenn man Brüder hat, ist das doch nicht das gleiche wie ein Freund“ (雖有
兄弟．不如友生). Die Brüder werden in diesem Zusammenhang als die Unterstützer in un-
ruhigen politischen Zeiten charakterisiert, während in Phasen der Ordnung Freunde größere 
Dienste leisten können.72 

Die Verbindung zwischen Freundschaft und stabiler politischer Lage spielt auch in den 
einleitenden Zitaten zum Abschnitt „Abbrechen der Beziehungen“ (jue jiao, sechs Zitate aus 
drei unterschiedlichen Werken) im Yiwen leiju eine zentrale Rolle.73 Dort bedienen sich die 
Kompilatoren des Yiwen leiju ebenfalls dreimal am Shijing und dem Mao-Vorwort. Sie 
schreiben beispielsweise: „Wenn die Sitten unter dem Himmel verfallen, dann bricht damit 
der Weg der Freundschaft und Kameraderie ab“ (天下俗薄．朋友道絕焉).74 Alle drei 

 
japonicum oder eupatorium fortunei) vorgezogen. Diese Pflanzen werden unter anderem für die Herstel-
lung von Duftölen verwendet. Eine ähnliche Formulierung findet sich auch im Shi shuo xin yu, siehe Shi 
shuo xin yu jianzhu 9.679–81 und Mather (Übers.), Shih-shuo Hsin-yü, S. 370–71. Das Bild von Metall 
und Orchideen bzw. Wasserdost geht zurück auf den Xi ci-Kommentar zum Yijing. Dort heißt es „But 
when two men are one in heart, / Not iron bolts keep them apart; / The words they in their union use, / 
Fragrance like orchid plants diffuse“ (二人同心其利斷金同心之言其臭如蘭), siehe Zhou yi zhushu 
7.151-2 und James Legge (Übers.), The Sacred Books of China. The Texts of Confucianism. Part II: The 
Yî king, S. 362.  

71  Mao Nr. 247, Mao shi zhushu 17.603-2 und 17.605-2. 
72  Mao Nr. 164, Mao shi zhushu 9.327-1 und 9.322-1. Zur Lesung dieses Zitats siehe Helwig Schmid-Glint-

zer, „Anmerkungen zum Begriff der Freundschaft im älteren China“, in: Ingrid Krüssmann (Hrsg.), Der 
Abbruch des Turmbaus, Studien zum Geist in China und im Abendland. Festschrift für Rolf Trauzettel, 
Sankt Augustin, 1995, S. 62. Der Aufsatz von Helwig Schmid-Glintzer zeigt zudem, dass die im Yiwen 
leiju vorgenommene Charakterisierung von Freundschaft nicht als stellvertretend für deren Idee im alten 
China generell oder auch nur der Tang-Dynastie gelesen werden sollte. Verschiedene Aspekte und Schlüs-
selzitate, die Schmid-Glintzer anführt, sind im Yiwen leiju nicht enthalten. So legt das Yiwen leiju bei-
spielsweise keinen Wert auf die Systematisierung des Freundschaftsbegriffs im Verhältnis zu den anderen 
konfuzianischen zwischenmenschlichen Beziehungen, von der der Brüderlichkeit einmal abgesehen, 
siehe ibid., S. 59–75. 

73  Yiwen leiju 21.395–96. 
74  Aus dem Mao-Vorwort zu „Gu feng“ 谷風 („Wind im Tal“), Mao Nr. 201. Die anderen Zitate lauten: 

„Hsiii, hsiii... der Wind aus den Tälern, / nur Wind und Regen. / In Furcht, in Angst..., / nur ich half dir. 
/ In Frieden, in Freude... / du, verwandelt, warfst mich fort“ (習習谷風．維風及雨．將恐將懼．惟予
與汝．將安將樂．汝轉弃予), aus der Ode „Gu feng“ selbst (Übersetzung: Rainald Simon); und „Wenn 
[die Ode] ‚Bäume fällen‘ (Fa mu) untergeht, dann wird es an Freunden und Kameraden fehlen“ (伐木廢．
則朋友缺矣), aus dem Mao-Vorwort zur Ode „Liu yue“ 六月 („Der sechste Monat“), Mao Nr. 177. Siehe 
Mao shi zhushu 13.435-1 und 10.357-1 und Rainald Simon, Shijing. Das altchinesische Buch der Lieder, 
Stuttgart, 2015, S. 474–77. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe über das „Abbrechen von Beziehungen“ (jue jiao) 205 

Belegstellen aus dem Shijing ziehen in der Interpretation der Mao-Schule Parallelen zwi-
schen dem Verfall politischer Ordnung und dem Bruch von persönlichen Freundschaften. 
Dabei fällt auf, dass das „Abbrechen der Beziehungen“ in diesen Stellen nicht zwingend als 
aktive Handlung verstanden werden muss. Genauso kann ein „Abreißen“ gemeint sein, das 
als Symptom für den Niedergang der Zeiten gewertet wird. 

Ergänzt wird diese Lesung des konfuzianischen Klassikers im Yiwen leiju durch drei Prä-
zedenzfälle für gescheiterte Freundschaften aus der chinesischen Geschichte. Die Beziehung 
zwischen Zhang Er 張耳 und Chen Yu 陳餘 macht den Anfang. Lange Jahre waren sie gut 
befreundet und kämpften gemeinsam gegen die im Untergang begriffene Qin-Dynastie. 
Nachdem Zhang Er zum Kanzler und Chen Yu zum Großgeneral aufgestiegen war, zerstritten 
sich die beiden, als Zhang Er sich weigerte, Chen Yu in einer militärischen Notlage zu Hilfe 
zu kommen. Später standen sie auf unterschiedlichen Seiten und Zhang Er tötete schließlich 
den ehemaligen Vertrauten. Die im Yiwen leiju zitierte Passage stammt aus Ban Gus Urteil 
über die Geschehnisse im Han shu. Der Geschichtsschreiber ist der Meinung, dass die 
Freundschaft der beiden eine reine Zweckgemeinschaft gewesen sei: „Beziehungen, die auf 
Macht und Profit basieren, verachteten die Männer des Altertums“ (勢利之交．古人羞之). 
Genauso entzweiten sich Xiao Yu 蕭育 und Zhu Bo 朱博, nachdem sie einander jahrelang 
gegenseitig beim Erklimmen der Karriereleiter gestützt hatten.75 Ein letztes Beispiel für das 
Zerbrechen einer Freundschaft stammt aus dem Shi shuo xin yu und betrifft die Kindheits-
freunde Wang Gong 王恭 und Wang Chen 王忱. In den Machtkämpfen zwischen rivalisie-
renden Jin-Königen nach dem Tod von Kaiser Wu der Jin im Jahr 290 n. Chr. fanden die 
beiden sich trotz früherer Vertrautheit in verschiedenen Cliquen wieder.76 In den ersten bei-
den Fällen, so scheint es, zerbrachen die Freundschaften, weil sie nicht auf ehrlicher Zunei-
gung beruhten, sondern den Beteiligten lediglich als Mittel für den persönlichen Aufstieg und 
dem eigenen Vorteil dienten. Zwar mögen diese beiden Fälle, wie von Ban Gu gelesen, mit 
dem Streben nach persönlichem Vorteil (li 利) und damit mit einem Verfall der Sitten in 
Zusammenhang gebracht werden. Ein klarer Bezug zu unsteten politischen Zeiten als Grund 
für das Ende der Freundschaft, wie er in den Shijing-Zitaten hergestellt wird, besteht jedoch 
nur im Falle von Wang Gong und Wang Chen, denn hier ringen unterschiedliche Fraktionen 
um die Macht bei Hofe.  

Zwei Aspekte werden also in den einleitenden Zitaten zum „Abbrechen von Freundschaf-
ten“ im Yiwen leiju deutlich: Einerseits wird ihr Scheitern in den Beispielen aus dem Han 
shu als Zeichen von Charakterschwächen, vornehmlich Gier und Ruhmsucht gesehen, ande-
rerseits als Begleiterscheinung des Verfalls der politischen und moralischen Ordnung. Die 
Verbindung zwischen Ordnung und Freundschaft war schon im Abschnitt zum „Schließen 
von Freundschaften“ im Yiwen leiju Thema gewesen, dort allerdings nur als ein Aspekt von 
vielen. Im Vordergrund stand dort vielmehr die Notwendigkeit von Freundschaften, das rich-
tige Verhalten gegenüber Freunden und der gegenseitige Einfluss eines Freundes auf den 
anderen. Unterschiede zeigen sich auch in den Genres, in denen den Kompilatoren des Yiwen 
leiju zufolge Freundschaft und ihr Ende behandelt wird. Freundschaft ist Thema in fu- und 
shi-Dichtung, in Preisungen und Mahnungen. Ihre Aufkündigung dagegen benötigt mehrerer 
Worte und wird in längeren Prosastücken wie Briefen und Aufsätzen verarbeitet. 

 
75  Han shu 32.1843 und 78.3289–91. 
76  Shi shuo xin yu jianzhu 7.407 und Mather (Übers.), Shih-shuo Hsin-yü, S. 221. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe im Kategorienbuch Yiwen leiju 206 

Briefe über Freundschaft und ihren Abbruch 
Zwei Briefe repräsentieren das Thema der Freundschaftskündigung im Yiwen leiju. Dies ist 
zunächst ein Auszug aus Ying Yangs „Antwortbrief an Pang Huigong“ („Bao Pang Huigong 
shu“ 報龐惠恭書):77  

Nun, das Lied über den Beifuß nimmt die „vertraute Übernachtung“ zum Anlass und 
die Gedanken an „Ihren Kragen“ kamen auf, als [das Gegenüber für einige Wochen] 
nichts von sich hören ließ.78 Erst recht muss ich dann doch bei einem Zeitraum von 
drei Jahren betroffen sein! Auch wenn das Kraut der Taglilie hinter dem Haus ge-
pflanzt ist und die Sumpfminze am Rande wächst, gibt es doch Sorgen, Enttäuschung 
und Unzufriedenheit und somit nimmt die Vergiftung nur zu. 79 In den Ämtern derer, 
die am Hof zurückgezogen leben, gibt es keinen Publikumsverkehr, und unter großen 
Bäumen lässt es sich wirklich nicht ausruhen80 – so hat man nichts als Ärger. Sie ha-
ben [im Rahmen des Amtseids] mit dem nach Süden Gewandten (d.h. dem Kaiser) 
die Bambustäfelchen gebrochen, Ihr ehrfurchtgebietender Einfluss erstreckt sich über 
tausend Meilen und Herolde wie Ziyu gehen von morgens bis abends bei Ihnen ein 
und aus.81 Nie machten Sie einen auch noch so kleinen Umweg und besuchten einen 
alten Freund in seiner Strohhütte. Als Sie mir Ihre Ansichten in einem Brief zukom-
men ließen, füllten die Worte kaum eine halbe Seite. Der Trost wog leichter als Sei-
dengaze, der Spott schwerer als der Berg Qiu. 

 
77  Es ist unklar, wer sich hinter diesem Pang, der hier wohl mit seinem Mannesnamen adressiert wird, ver-

birgt. Genau genommen ist noch nicht einmal sicher, dass der Brief von Ying Yang stammt, denn ein 
Fragment eines „Briefs an Pang Huigong“ („Yu Pang Huigong shu“ 與龐惠恭書) wird an anderer Stelle 
im Yiwen leiju seinem jüngeren Bruder Ying Qu 應璩 (190–252 n. Chr.) zugewiesen, siehe Yiwen leiju 
88.1526. Außerhalb dieser Brieftitel taucht der Name Pang Huigong in den Überlieferungen nicht auf. 
Die Zeichen der Namen der beiden Qus ähneln sich, es könnte also ein Schreibfehler vorliegen – mög-
licherweise verfassten aber auch beide Männer Briefe an diesen unbekannten Pang Huigong. 

78  „Cai Ge“ 采葛, Mao Nr. 72, Mao shi zhushu 4.153-1–153-2 und „Zi yin“ 子衿, Mao Nr. 91, Mao shi 
zhushu 4.179-1–180-1. Die „vertraute Übernachtung“ stammt aus „Jiu Yu“ 九罭, Mao Nr. 159, Mao shi 
zhushu 8.302-1–304-1 und spielt auf einen Zufluchtsort des Herzogs von Zhou an, den dieser allerdings 
nur nötig hat, weil sich Schmeichler und Schönredner an seinem eigentlichen Bestimmungsort breitma-
chen. 

79  Die Idee, das „Kraut des Vergessens“ hinter dem Haus zu pflanzen, stammt aus der Ode „Bo xi“ 伯兮, in 
der eine Trennung verwunden werden soll, Mao shi zhushu 3.140-2. Kombiniert sind beide Kräuter in 
einem Brieffragment von Wang Lang 王朗 im Chu xue ji: „Die Taglilie macht, dass man seinen Kummer 
vergisst, die Sumpfminze befreit von den Sorgen“ (萱草忘憂。皋蘇擇勞), Chu xue ji 27.668. Die „Ver-
giftung“ steht hier wohl für den Groll, der sich beim Verfasser wegen der unausgesprochenen Meinungs-
verschiedenheiten aufstaute. 

80  Siehe „Han Guang“ 漢廣, Mao Nr. 9. Laut dem Mao-Vorwort wird durch die ausladenden Bäume der 
weitreichende Einfluss eines tugendhaften Herrschers beschrieben. In der Lesung von Zhu Xi dagegen 
handelt es sich um hoch aufgeschossene Bäume mit wenig Laub, die kaum Schatten spenden, Mao shi 
zhushu 1.41-2–42-2. In beiden Fällen bedeutet der Baum wohl Arbeit für den Verfasser, der er sich nicht 
entziehen kann – entweder, weil sein Vorgesetzter sein Amt vorbildlich ausfüllt, oder aber, weil er von 
seinem Vorgesetzten keine Unterstützung erwarten kann.  

81  Der Mannesname des Schülers Dantai Mieming 澹臺滅明, siehe Shi ji 67.2205–06. Die Herausgeber um 
He Xiangjiu 何香久 lesen hier „Gesandte und Würdenträger“, siehe He Xiangxiu 何香久 (Hrsg.), Zhong-
guo lidai ming jia sanwen daxi. Wei Jin Nanbeichao juan 中國歷代名家散文大系. 魏晋南北朝卷, Bei-
jing, 1999, S. 67. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe über das „Abbrechen von Beziehungen“ (jue jiao) 207 

夫蕭艾之歌．發於信宿．子衿之思．起不嗣音．況實三載．能不有懷．雖萱草
樹背．臯蘇在側．悒憤不逞．秖以增毒．朝隱之官．賓不往來．喬木之下．曠
無休息．抱勞而已．足下剖符南面．振威千里．行人子羽．朝夕相繼．曾不枉
咫尺之路．問蓬室之舊．過意賜書．辭不半紙．慰藉輕於繒縞．譏望重於丘山． 

Aus den ersten Sätzen lässt sich schließen, dass Ying Yang und Pang Huigong drei Jahre 
keinen Kontakt miteinander hatten, vermutlich bis Pang Huigongs Brief Ying Yang erreichte. 
Die lange Funkstille scheint dabei die Differenzen, die offenbar schon zuvor bestanden, noch 
verfestigt zu haben. Zwar zieht der Verfasser einleitend zwei Lieder aus dem Shijing heran, 
die den Trennungsschmerz von Liebespaaren besingen. In der Lesung der Mao-Schule be-
klagt ersteres jedoch Verleumdung (zan 讒) unter Ministern und letzteres den Abbruch von 
Lernen und Ausbildung (xue xiao fei 學校廢) in Zeiten politischer Unruhe. Ein drittes Lied 
spielt auf das Gesindel am Hof an, das einem das Leben schwer macht. Die mutmaßlich durch 
diese Dummheit und Verleumdung vergiftete Freundschaft hätte man, so Ying Yang, durch 
ein klärendes Gespräch retten können. Auf die „Taglilie“ (xuan cao 萱草), auch bekannt als 
das „Kraut des Vergessens“ (xuan cao 諼草) und die „Sumpfminze“ (gao su 臯蘇), deren 
Saft die Sorgen vertreiben soll, zu setzen, und die Differenzen über Jahre hinweg unausge-
sprochen zu belassen, sei dagegen nicht zielführend gewesen. Ying Yang erkennt zwar an, 
dass Pang Huigong als Amtsträger sehr beschäftigt ist, nimmt ihm aber dennoch die ver-
schlossene Tür und seine fehlenden Besuche übel. Vor allem scheint ihn Pang Huigongs Brief 
verärgert zu haben, der anscheinend nicht nur sehr knapp formuliert war, sondern darüber 
hinaus den Bruch noch verstärkte. 

Dies ist der Grund dafür, dass im Lied „Jiao gong“ Kritik geübt wird.82 Sie halten die 
Feder des Seidenreihers auf dem [Berg] Wanqiu und spornen die besten Rennpferde 
in Zhulin an.83 Sie scheinen mit dem strahlenden Licht des hellen Mondes und glänzen 
mit der zurückhaltenden Anziehungskraft einer Hexe.84 Betäubt jemand in dieser Art 
die Ohren und blendet die Augen, dann verliert er bei engen Freunden und Vertrauten 
seinen guten Ruf. 

是角弓之詩．所以為刺也．植鷺羽於宛丘．騁駿足於株林．發明月之輝光．照
妖人之窈窕．斯亦所以眩耳目之視聽．亡聲命於知友者也． 

Ying Yang macht Pang Huigong nun seinerseits Vorwürfe. Er zieht ein Lied aus dem Shijing 
heran, in dem der Mao-Lesung zufolge König You 幽 dafür getadelt wird, Schmeichler den 
eigenen Verwandten vorgezogen zu haben. Pang Huigong höre wohl genauso auf falsche 
Vertraute und vergesse seine wahren Freunde. Durch seine Ausschweifungen und Sittenlo-
sigkeit verlören seine wahren Freunde und Vertrauten (zhi you zhe 知友者), zu denen sich 
wohl auch Ying Yang zählt, jeglichen Respekt vor ihm.85  

 
82  „Jiao gong“ 角弓 („Der Bogen aus Horn“), Mao Nr. 223, Mao shi zhushu 15.503-1–503-2. Der Bezug 

von shi 是 ist hier nicht ganz klar. Möglicherweise entfiel vor diesem Satz ein Abschnitt des Briefes. 
83  „Wan qiu“ 宛丘, Mao Nr. 136, Mao shi zhushu 7.250-1–250-2 und „Zhu lin“ 株林, Mao Nr. 144, Mao 

shi zhushu 7.255-2. 
84  „Guan ju“ 關雎, Mao Nr. 1, Mao shi zhushu 1.20-2–23-2. 
85  Yiwen leiju 21.396. In der Übersetzung habe ich auf die Kommentierung von Yu Shaochu zurückgegrif-

fen, siehe Yu Shaochu 俞紹初 (Hrsg.), Jian’an qi zi ji 建安七子集, Beijing, 2005, S. 183–84. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe im Kategorienbuch Yiwen leiju 208 

Tatsächlich handelt es sich in diesem Auszug aus Ying Yangs Brief nicht unbedingt um 
eine konkrete Aufkündigung der Freundschaft, vielmehr um eine nachdrückliche Warnung, 
dass es zu einer solchen kommen könnte. Der Grund dafür wird jedoch durch die reichliche 
Verwendung von moralisierenden Zitaten aus dem Shijing recht deutlich. Ying Yang be-
schreibt seine Entfremdung von Pang Huigong. Dieser vernachlässige den Kontakt zu seinen 
wahren Freunden und umgebe sich stattdessen mit Schmeichlern, die, anders als Ying Yang, 
seinen zweifelhaften Lebenswandel nicht als kritikwürdig empfänden. Diesen Umstand 
nimmt Ying Yang zum Anlass, Pang Huizong vor einem Verlust des Ansehens bei alten 
Freunden zu warnen.  

Da weder Autor noch Adressat eindeutig identifizierbar sind und darüber hinaus die Ent-
stehungssituation des Textes nicht klar ist, lässt sich der Text schwer einordnen. Mit Blick 
auf die einleitenden Zitate des Abschnitts im Yiwen leiju aus den Klassikern und Geschichts-
werken lässt sich beispielsweise nicht sagen, ob mit der individuellen Kritik an Pang Huizong 
gleichzeitig generelle Kritik an den Staatsdienern als Gruppe geübt werden soll. Die grund-
sätzliche Möglichkeit einer solchen Lesung ist allerdings gegeben. Deutlicher lässt sich der 
Auszug mit den charakterlichen Schwächen eines Freundes in Verbindung bringen, die den 
ersten Aspekt der einleitenden Zitate im Yiwen leiju ausmachten. Denn Pang Huigongs man-
gelhafte Menschenkenntnis, seine Ausschweifungen, seine Fehleinschätzung dessen, was 
richtiges und falsches Verhalten auszeichnet, und möglicherweise auch sein jahrelanges 
Schweigen sind sicherlich der Anlass für den drohenden Bruch zwischen Verfasser und Ad-
ressat.  

Auf den Ausschnitt dieses ersten Briefes folgt im Yiwen leiju ein zweites Briefzitat. Es 
trägt den Titel „Brief an Shan Tao, in dem ich die Freundschaft abbreche“ („Yu Shan Tao 
jue jiao shu“ 與山濤絕交書). Die längste Version dieses bekannten Textes von Xi Kang ist 
Teil der Anthologie Wen xuan. Dort umfasst der Brief etwa 1500 Zeichen. Die Version im 
Yiwen leiju ist weniger als zwei Fünftel so lang.86 Um im Folgenden die Fassung des Briefes 
aus dem Yiwen leiju der im Wen xuan gegenüberstellen zu können, soll zunächst den Inhalt 
der längeren Briefversion wiedergeben werden. 

Der „Brief an Shan Tao“ lässt sich in der Fassung des Wen xuan in acht Abschnitte glie-
dern.87 Xi Kang beginnt mit der Rekapitulation der Ereignisse, die er zum Anlass nimmt, 
seinen Text zu verfassen. Demnach habe Shan Tao ihn bereits vor zwei Jahren einmal für ein 
Stellvertreteramt vorgeschlagen. Nun fürchtet Xi Kang, nach einer erneuten Beförderung des 
Freundes könne das gleiche wieder geschehen. Er schreibt also vorbeugend diesen Brief, in 
dem er Shan Tao bezüglich der möglichen Ernennung zum Stellvertreter „Pro und Kontra 
umfassend darlegt“ (chen qi ke fou 陳其可否; Wen xuan 43.1923–24).  

Xi Kang setzt zu einer allgemeinen Überlegung an. Grundsätzlich unterscheidet er zwi-
schen Männern, die von Natur aus für Staatsämter gemacht seien, und solchen, die dies nicht 

 
86  Eine weitere stark gekürzte Fassung des Textes ist in Xi Kangs Biographie im Jin shu enthalten, Jin shu 

49.1370–72. Dabei unterscheiden sich die beiden letzteren Versionen deutlich in dem, was sie kürzen. Im 
Jin shu ist das Kernargument gestrichen, stattdessen wird großer Wert auf solche Abschnitte gelegt, die 
Rückschlüsse auf Xi Kangs Vorbilder und seine Biographie zulassen. Ein Vergleich der Briefversion im 
Jin shu wäre ebenfalls interessant, sprengt jedoch den Rahmen dieser Arbeit.  

87  Eine vollständige Übersetzung enthält von Zach (Übers.), Die chinesische Anthologie, S. 783–89. Zu 
weiteren Übersetzungen, Kommentaren und Sekundärliteratur siehe Knechtges, „Letters in the Wen 
xuan“, S. 211–12. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe über das „Abbrechen von Beziehungen“ (jue jiao) 209 

sind. Er nennt eine Reihe an Beispielen, unter anderem Yao und Shun für aktive Staatsdiener 
und Jie Yu 接輿 für einen Einsiedler,88 und stellt fest:  

Blickt man zu diesen Herren auf, so lässt sich sagen, dass sie in der Lage waren, ihrer 
Absicht zu folgen. So handeln die Edlen auf hundert verschiedene Weisen, kommen 
auf unterschiedlichen Wegen jedoch zum gleichen Ziel, verhalten sich ihrer Natur 
entsprechend und halten sich jeweils an das, was sie zufriedenstellt. 

仰瞻數君，可謂能遂其志者也。故君子百行，殊塗而同致，循性而動，各附所
安。 

Entscheidend für den richtigen Lebensweg sind dabei die „natürliche Veranlagung“ (xing 性) 
und die „Absichten“ (zhi 志) einer Person. Sowohl unter den Staatsdienern als auch unter 
solchen, die zurückgezogen lebten, fänden sich lobenswerte genauso wie abschreckende Bei-
spiele. Doch beide Gruppen müssten mit dem gleichen Maß gemessen werden (qi kui yi ye 
其揆一也). Besonders haben es Xi Kang Shang Chang 尙長 und Tai Tong 臺佟 angetan, die 
sich beide während der Zeit der Späteren Han-Dynastie dem Staatsdienst verweigerten (Wen 
xuan 43.1924–25, ab 吾昔讀書).89 

Xi Kang selbst, so setzt der Brief fort, sei eindeutig nicht für den Staatsdienst gemacht. 
Im Hinblick auf seine Natur stehe ihm beispielsweise seine Trägheit im Wege. Außerdem 
habe er keine solide Ausbildung in den klassischen Texten genossen, stattdessen solche aus 
dem daoistischen Spektrum gelesen, und der falsche Umgang habe sein Übriges getan. So 
habe er keine Ambitionen auf eine Karriere in der Politik entwickelt. Er folgert:  

Wenn ich lange mit [solchen] Angelegenheiten zu tun hätte, träten meine Schandfle-
cke mit jedem Tag [mehr] hervor. Auch wenn ich keine Probleme verursachen wollte, 
wie wäre das möglich? 

久與事接，疵釁日興，雖欲無患，其可得乎？ 

Xi Kang zählt sich also zu den Personen, die sich für das Leben als Einsiedler eignen (Wen 
xuan 43.1925–26, ab 少加孤露). Nun geht Xi Kang zu den konkreten Gründen über, aus 
denen er kein Amt übernehmen möchte. Sieben Aspekte des Beamtenlebens zählt er auf, die 
er „sicher nicht ertragen könnte“ (必不堪者七) und zwei Angewohnheiten, die „ihm partout 
nicht erlaubt würden“ (甚不可者二). Unter die erste Gruppe fällt beispielsweise seine Vor-
liebe für das Ausschlafen und seine Abneigung gegen das Verfassen von Schriftstücken und 
gegen Kondolenzbesuche. Als problematische Angewohnheiten führt er an, er schmähe 
gerne geachtete Figuren des Konfuzianismus wie Herzog Wu der Zhou und übe zudem stets 
direkte Kritik an anderen. Müsste Xi Kang sich diese Angewohnheiten verkneifen und 
gleichzeitig die zuvor genannten Aspekte ertragen, so prophezeit er „würde er wohl, wenn es 
keine Schwierigkeiten von außen gibt, von innen heraus krank werden“ (不有外難，當有

 
88  Der „Verrückte aus Chu“, dem Konfuzius im Lunyu begegnet, siehe Lunyu 18.5, Lunyu zhushu 18.165-1. 
89  Beides Figuren aus der Zeit der Späteren Han-Dynastie. Shang Chang 尙長 (oder Xiang Chang 向長), 

über den wenig bekannt ist, studierte Laozi und das Yijing und soll sich nach Jahren im Staatsdienst und 
der Verheiratung seiner Kinder auf eine Reise zu den fünf heiligen Bergen begeben haben. Tai Tong soll 
in einer Höhle gehaust und auch auf Einladung hin jegliche Ämter abgelehnt haben, siehe de Crespigny, 
Biographical Dictionary, S. 781 und 886. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe im Kategorienbuch Yiwen leiju 210 

內病). Krankheit ist auch das Stichwort für Xi Kangs eigentliches Lebensziel, mit dem der 
Beamtenstatus kollidiere:  

Auch erfuhr ich aus den Worten, die uns daoistische Meister hinterlassen haben, dass 
der Verzehr von Distel und Weißwurz das menschliche Leben verlängert. Ich glaube 
fest an diese Idee. Über Berge und Marschen zu wandern und Fische und Vögel zu 
beobachten bereitet mir große Freude. Sobald ich Beamter würde, müsste ich diese 
Dinge aber aufgeben. Wie könnte ich aufgeben, was mir Freude bereitet und das ver-
folgen, vor dem es mir graust?  

又聞道士遺言，餌朮黃精，令人久壽，意甚信之；遊山澤，觀鳥魚，心甚樂之。
一行作吏，此事便廢，安能舍其所樂，而從其所懼哉！ 

Kurz: Während das Beamtenleben mit Xi Kangs selbstformulierten natürlichen Anlagen und 
Lebenszielen in Konflikt steht und ihn womöglich krank macht, entspricht das Einsiedlerda-
sein genau seinen Vorstellungen. Warum also ein mögliches Amt als Stellvertreter von Shan 
Tao annehmen (Wen xuan 43.1926–27, ab 又人倫有禮)? Xi Kang kommt zum Ende. Wieder 
beginnt er mit einer generellen Feststellung: Gute Freunde sind solche Menschen, die die 
natürlichen Veranlagungen des anderen kennen und ihn darin unterstützen (夫人之相知，
貴識其天性，因而濟之). Sicher steht es ihnen fern, den Freund zu verbiegen, wie das 
sprichwörtliche gerade Stück Holz, aus dem sich kein Rad machen lässt (直木必不可以為
輪). Und sicher habe auch Shan Tao, ein „wahrlich Verständiger“ (wei da zhe 唯達者), dies 
auch begriffen und werde Xi Kang nicht zu etwas zwingen, was seiner Natur widerspricht, 
wie man etwa „weil man selbst Zhangfu-Kappen schätzt, die Menschen aus Yue zwingt, ver-
zierte Kappen zu tragen, und weil man selbst eine Vorliebe für verdorbenes Fleisch hat, einen 
Phönix mit toten Ratten füttert“ (自見好章甫，強越人以文冕也；己嗜臭腐，養鴛雛以
死鼠也; Wen xuan 43.1927–28, ab 夫人之相知). Richtete Xi Kang die ironischen Spitzen 
und die gelegentliche Polemik bisher gegen sich selbst oder dritte, geht er zum Ende des 
Briefes doch dazu über, Shan Tao persönlich anzugreifen, wie der eben zitierte Satz zeigt. 
Um die Konfliktlinien zwischen den beiden nachzuzeichnen, greift Xi Kang noch einmal sein 
Interesse an der Kunst der Lebensverlängerung und daoistischen Ideen wie dem „Nicht-Ein-
greifen“ (wu wei 無為) heraus. Er betont seine charakterlichen Schwächen, seine häufigen 
Erkrankungen und erwähnt zudem zwei kürzliche Todesfälle in der Familie. Shan Tao wirft 
er „ständige Belästigung“ vor und schreibt:  

Wenn Sie unbedingt wollen, dass ich gemeinsam mit Ihnen den Königsweg begehe,90 
und Sie erwarten, mich dafür zu gewinnen, dass ich sie manchmal unterhalte und 
ihnen Vorteile verschaffe, so werde ich, wenn sie mich dazu zwingen, sicherlich eines 
Tages wahnsinnig werden. Wenn Sie nicht mein ärgster Feind sind, werden Sie nicht 
so weit gehen.  

若趣欲共登王塗，期於相致，時為懽益，一旦迫之，必發其狂疾，自非重怨，
不至於此也。 

 
90  „Den Königsweg begehen“, d.h. die Beamtenlaufbahn einschlagen. Siehe Li Zhouhans Kommentar, Kyu-

janggak, S. 1040B. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe über das „Abbrechen von Beziehungen“ (jue jiao) 211 

Xi Kang warnt seinen Freund also davor, dass eine mögliche Empfehlung für ein Amt aus 
seiner Sicht das Gegenteil eines Freundschaftsdienstes darstelle. Käme es dazu, müsste er 
Shan Tao als seinen Feind betrachten (Wen xuan 43.1928–29, ab 吾頃學養生之術). Zum 
Abschluss dreht Xi Kang die Rollen um. Er nimmt Bezug auf das Kapitel „Yang Zhu“ 楊朱 
im Text Liezi:  

Es gab einmal einen Bauern, der gerne seinen Rücken in der Sonne trocknete und 
seinen Sellerie rühmte und ihn den höchsten Würdenträgern präsentieren wollte. Ob-
wohl seine Absichten ehrlich waren, waren sie doch ziemlich unrealistisch. Ich hoffe, 
dass es Ihnen nicht ähnlich ergehen wird (oder: dass Sie das nicht genauso sehen). 
Dies ist meine Einstellung. Nun, da ich Ihnen abgesagt habe, möchte ich mich damit 
auch von Ihnen verabschieden. Dies schreibt Xi Kang. 

野人有快炙背而美芹子者，欲獻之至尊，雖有區區之意，亦已疏矣，願足下勿
似之。其意如此，既以解足下，并以為別。嵇康白。 

In der Liezi-Stelle möchte ein armer Bauer, der mit seinem Schicksal zufrieden ist, dem Herr-
scher von seinem Glück berichten. Ein reicher Mann rät ihm jedoch davon ab: Hohe Wür-
denträger seien besseres gewohnt und würden seine Erläuterungen nicht zu schätzen wissen. 
Yang Zhu verwendet im Liezi dieses Zitat allerdings nicht, um den unwissenden Bauern her-
abzuwürdigen. Es sind vielmehr die Beamten, die zu bemitleiden sind. So heißt es zuvor im 
Text:  

Es sind vier Dinge, weswegen die Lebenden keine Ruhe finden: erstens das lange 
Leben, zweitens der gute Ruf, drittens der Status und viertens der Reichtum. Besitzen 
sie diese vier, so fürchten sie die Geister, andere Menschen, die Autorität und die 
Körperstrafe. Daher nenne ich sie Fliehende.91 

生民之不得休息，為四事故：一為壽，二為名，三為位，四為貨。有此四者，
畏鬼，畏人，畏威，畏刑，此謂之遁人也。 

Die Anekdote über den armen Bauern lässt sich auf unterschiedliche Weisen interpretieren. 
Auf der einen Seite könnte es Xi Kang als bescheidene Bemerkung ausgelegt werden. Er sei 
eben nur ein Bauer, dessen Ansichten bei den Würdenträgern auf Unverständnis stießen. 
Hoffentlich könne Shan Tao als wahrer Freund etwas mehr Verständnis für ihn aufbringen. 
Diese Lesung steht insofern im Einklang mit dem vorangehenden Text, als dass die Trennung 
zwischen Einsiedlern und Staatsdienern eine Parallele in derjenigen zwischen Bauer und 
Würdenträger findet. Damit ergibt sie sich aus dem bisher Gesagten. Versteht man das Zitat 
so, dass umgekehrt Shan Tao mit dem unverständigen Bauern und Xi Kang mit dem Wür-
denträger gleichgesetzt wird, kann es als letzte Spitze gegen Shan Tao interpretiert werden: 
Shan Tao solle sich nicht wie der Bauer verhalten und einem Würdenträger, nämlich Xi 
Kang, von den Annehmlichkeiten seines Lebens berichten, denn er würde dort auf Unver-
ständnis stoßen. Eine dritte Möglichkeit besteht darin, dass Shan Tao als der Bauer zu ver-
stehen ist und Xi Kang gewissermaßen als der Sellerie, den Shan Tao seinen Vorgesetzten 
nicht präsentieren sollte, denn er würde ihnen nicht schmecken. Da dies letztlich auf Shan 
Tao zurückfallen würde, ließe sich der Brief in diesem Sinne weniger als Aufkündigung der 

 
91  Siehe Liezi jishi 7.235–38 und Graham (Übers.), The Book of Lieh-tzu, S. 154–56. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe im Kategorienbuch Yiwen leiju 212 

Freundschaft, sondern tatsächlich als ein Freundschaftsdienst von Xi Yang gegenüber Shan 
Tao verstehen. Es ist wohl auch diese Mehrdeutigkeit, die vor allem in der Version des Brie-
fes im Wen xuan zum Tragen kommt, die schon früh Spekulationen über seine Aussage, seine 
Motivation und den Entstehungshintergrund zur Folge hatte. 

Verschiedene Lesungen für den Brief wurden vorgebracht. Thomas Jansen diskutiert drei 
unterschiedliche davon in seinem Aufsatz über das Konzept jue jiao. Er identifiziert eine 
Lesung aus dem 5. Jh. n. Chr., der zufolge Xi Kang die Stellvertreterposition ablehnt, um 
nicht zum Werkzeug von Shan Taos Karriereplänen unter den herrschenden Sima zu werden. 
Eine weitere mögliche Lesung besteht darin, dass der tatsächliche Adressat des Briefes nicht 
Shan Tao ist, sondern der Sima-Clan, unter dem Shan Tao diente und von dem sich Xi Kang 
distanzieren wollte. Dabei gehen die Meinungen auseinander, ob Xi Kang tatsächlich den 
Rückzug aus dem politischen Leben verteidigt oder sich durch den Text lediglich in eine 
Position zu bringen versucht, aus der heraus er zwar behaupten kann, er sei grundsätzlich 
zum Dienst bereit, aber persönlich so ungeeignet, dass eine Nominierung sehr unwahrschein-
lich ist. Jansen selbst schlägt eine dritte Möglichkeit vor. Xi Kang, dessen Loyalität zu den 
Sima in Zweifel gezogen wurde, könnte versucht haben, durch seine Distanzierung von Shan 
Tao seinen Freund vor politischem Unheil zu schützen.92 

Xi Kangs „Brief an Shan Tao“ im Yiwen leiju 
Im Folgenden soll die Lesung von Xi Kangs „Brief an Shan Tao“ Thema sein, die die Brief-
version im Yiwen leiju forciert. Der Text im Yiwen leiju beginnt mit folgenden Worten93:  

Liuxia Hui und Dongfang Shuo waren verständige Männer und mit einer geringen 
Stellung zufrieden.94 Wie könnte ich es wagen, sie zu kritisieren? Zhongni (Konfu-
zius) verfolgte [das Prinzip der] universellen Liebe und schämte sich nicht, [als Kut-
scher] die Zügel in die Hand zu nehmen, und Zi Wen hatte nicht den Wunsch, einen 
hohen Posten zu übernehmen, und stieg trotzdem dreimal ins Ministeramt auf. 95 

 
92  Siehe Jansen, „The Art of Severing Relationships (Juejiao) in Early Medieval China“, S. 357–60. Die 

erste Lesung wird in einem Zitat aus einem undatierten Kang Biezhuan 康別傳 in Liu Juns Kommentar 
zum Shi shuo xin yu vertreten, siehe Shi shuo xin yu jianzhu 18.652. Die zweite Lesung ist gestützt durch 
Donald Holzman, der Xi Kangs subtilen Protest gegen die herrschenden Sima herausstellt, und auch durch 
Lü Lihan, der diese Widerstandshaltung stärker gegeben sieht, vgl. Donald Holzman, „Protest in Third-
Century China, Ruan Ji and Xi Kang against the Sima Usurpers“, in: Marc Kalinowski und Jean-Pierre 
Diény (Hrsg.), En suivant la Voie royale. Mélanges offerts en hommage à Léon Vandermeersch, Paris, 
1997, S. 345–59, und Lü Lihan, 呂立漢, „Lun Xi Kang Yu Shan Juyuan jue jiao shu de xiezuo yitu he 
fengci yishu tese“ 论嵇康《與山巨源絕交書》的寫作意圖和諷刺藝術特色, Lishui shizhuan xuebao 
(Shehuo kexue ban) 4 (1995), S. 17–19. 

93  Yiwen leiju 21.396–97. Ich übersetze hier nur Einleitung und Schluss des Textes. Das Hauptargument ist 
inhaltlich deckungsgleich mit dem Text in Wen xuan 43.1926–27 und übersetzt in von Zach (Übers.), Die 
chinesische Anthologie, S. 785–87.  

94  Dem Lunyu zufolge war Liuxia Hui Oberrichter (shishi 士師). Dongfang Shuo war unter anderem dafür 
bekannt, am Hof von Kaiser Wu der Han trotz seiner offensichtlichen Begabung nie Karriere gemacht zu 
haben, siehe Lunyu 18.2, Lunyu zhushu 18.164-1–164-2, und Loewe, Biographical Dictionary, S. 73–75. 

95  Konfuzius spricht im Lunyu von seiner grundsätzlichen Bereitschaft, auch in niedrigen Positionen wie der 
eines Kutschers zu dienen. Von Zi Wen wird im gleichen Text gesagt, er habe mit Gleichmut auf seine 
Beförderungen und Entlassungen reagiert, siehe Lunyu 7.11, Lunyu zhushu 7.61-2 und Lunyu 5.18, Lunyu 
zhushu 5. 44-2–45-1.  

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe über das „Abbrechen von Beziehungen“ (jue jiao) 213 

Zudem achtete Yanling (Jizha 季札) das Auftreten von Zizang und Changqing (Sima 
Xiangru) bewunderte die Integrität von [Lin] Xiangru.96 Von dem, worauf sie durch 
ihren Antrieb und ihre Willenskraft ausgerichtet waren, konnten sie nicht abgebracht 
werden. Jedes Mal, wenn ich die Biographien von Shang Ziping (Shang Chang) und 
Tai Xiaowei (Tai Tong) lese, bewundere ich sie seufzend und möchte so sein wie sie. 

柳下惠東方朔．達人也．安乎卑位．吾豈敢短之哉．仲尼兼愛．不羞執鞭，子
文無欲卿相．而三登令尹．且延陵高子臧之風．長卿慕相如之節．志氣所託．
亦不可奪也．吾每讀尚子平臺孝威傳．慨然慕之．想其為人． 

Die Kompilatoren des Yiwen leiju kürzten zunächst die einleitenden Sätze des Briefes im 
Wen xuan, die Aufschluss über die historische Verordnung des Briefes geben. Genauso lö-
schen sie die allgemeinen Überlegungen zu Staatsmännern und Einsiedlern, die sich in Natur 
und Absichten unterscheiden, doch anhand desselben Standards beurteilt werden sollen. Der 
Brief beginnt stattdessen mit einer Reihe an Figuren, die Xi Kang sich zum Vorbild nimmt. 
Die erste Gruppe, Liuxia Hui 柳下惠, Dongfang Shuo, Zi Wen 子文 und Konfuzius hatte Xi 
Kang ursprünglich als Beispiele für solche Männer genannt, die im Dienst anderer standen. 
Die zweite Gruppe dagegen, bestehend aus Shang Chang und Tai Tong, sind solche, die sich 
eben aus dem Staatsdienst zurückzogen. Als Bindeglied sind Lin Xiangru und Gongzi Xinshi 
公子欣時 zu sehen: Jizha weigert sich, ein Amt anzunehmen, Lin Xiangru sieht den Staats-
dienst als höchstes Gut. Im Yiwen leiju wird kein Unterschied zwischen den Männern ge-
macht: Xi Kang bewundert sie gleichermaßen. 

Auch war ich lange frei und ungebunden, mein Temperament ist [daher] hochmütig 
und unbeherrscht. Meine Unaufmerksamkeit steht den Höflichkeitsregeln entgegen 
und meine Faulheit und Nachlässigkeit ergänzen sich. Doch Gleichgesinnte waren 
nachsichtig mit mir und hielten meinen Fehlern nichts entgegen. So ließ dies meine 
auf Ruhm und Karriere gerichteten Absichten Tag für Tag zerfallen und ich gab mich 
immer stärker meinen wahren Gefühlen hin. Darin bin ich wie ein Vogel oder Hirsch, 
der, wenn er als Jungtier gezähmt und aufgezogen wurde, weiter den Befehlen seines 
Halters folgt, wenn er aber als ausgewachsenes Tier eingefangen wird, mit panischem 
Blick seine Fesseln zerreißt und direkt ins Feuer oder ins kochende Wasser läuft. Auch 
wenn man [diese Tiere] mit goldenem Zaumzeug schmückt und ihnen hervorragende 
Delikatessen vorsetzt, werden sie doch nur noch mehr an den tiefen Wald denken oder 
sich nach üppigen Wiesen sehnen.  

 
96  Gongzi Xinshi 公子欣時, Beiname Zizang 子臧, war ein Sohn des Herrschers von Zheng, der die ihm 

angebotene Thronfolge ablehnte und so „seine Prinzipien verteidigte“ (shou jie 守節). Jizha zieht diese 
Geschichte heran, um seinen eigenen Rückzug von der Herrscherwürde zu rechtfertigen, Siehe Zuozhuan 
zhushu 32.558-2–559-1 und Durrant, Li und Schaberg (Übers.), Zuo Tradition, S. 1011. Im Shi ji wird 
berichtet, dass sich Sima Xiangru nach Lin Xiangru, einem berühmten Berater und Vermittler der 
Zhanguo-Periode, benannte, siehe Shi ji 117.2999. Wofür er ihn konkret bewunderte, wird nicht gesagt, 
doch wahrscheinlich ist es die Tatsache, dass er sich völlig in den Dienst des Staates stellte. So begründet 
Lin Xiangru in seiner Biographie im Shi ji eine seiner Handlungen: „Ich handelte deshalb so, weil ich die 
Dringlichkeiten von Staat und Herrscherfamilie als das wichtigste ansehe und meine persönlichen Ani-
mositäten hintanstelle“ (吾所以為此者，以先國家之急而後私讎也), Shi ji 81.2443. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe im Kategorienbuch Yiwen leiju 214 

又縱逸來久．情意傲散．簡與禮相背．嬾與慢相成．而為儕類見寬．不攻其過．
故使榮進之心日頹．任實之情轉篤．此由禽鹿．少見馴育．則服從教制．長而
見羈．則狂顧頓纓．赴蹈湯火．雖飾以金鑣．饗以嘉肴．逾思長林．而志在豐
草也． 

Nun spricht Xi Kang über sich selbst: Er sei ganz grundsätzlich für das Beamtendasein un-
geeignet. Wie im Wen xuan nennt er seine „natürliche Veranlagung“ (xing 性) zum Hochmut 
und falsche Freunde als Gründe, warum er nie Ambitionen auf die Beamtenlaufbahn entwi-
ckelte. Ein drittes Argument, nämlich der Vorzug, dem er daoistischen Texten einräumte, 
und die fehlende Ausbildung in den klassischen konfuzianischen Texten, fehlt im Yiwen leiju.  

Es folgt der Abschnitt, in dem Xi Kang die konkreten Gründe nennt, aus denen er per-
sönlich nicht für ein Amt geeignet ist. Hier lassen sich keine inhaltlichen Unterschiede zur 
Passage im Wen xuan (Wen xuan 43.1927–28) feststellen: Das zurückgezogene Leben ent-
spricht Xi Kangs Naturell und Lebensvorstellung, während das Beamtendasein ihn sicher 
krank und unglücklich machen werde. Im Schlussabschnitt des Briefes wurden erneut um-
fangreiche Kürzungen vorgenommen. Im Yiwen leiju steht:  

Wenn Sie ein gerades [Stück] Holz sehen, können Sie sicherlich daraus kein Rad ma-
chen und aus einem krummen können Sie⁠ keinen Stützbalken machen. Denn Sie wol-
len ja nicht seine vom Himmel gegebenen Fähigkeiten verbiegen, sondern ihm seinen 
Platz zukommen lassen. Man kann nicht, weil man selbst Zhangfu-Kappen schätzt, 
die Menschen aus Yue zwingen, verzierte Kappen zu tragen.  

足下見直木必不可以為輪．曲者不可以為桷．蓋不欲以枉其天才．令得其所也．
不可自見好章甫．強越人以文冕也． 

Gute Freunde erkennen die Veranlagungen von Freunden und versuchen, sie darin zu unter-
stützen und nicht zu verbiegen und zu etwas zwingen, was ihrer Natur nicht entspricht. Der 
polemische Vergleich mit den Ratten entfällt zugunsten des inhaltlich passenderen Bildes der 
Kappen. Die Kompilatoren verzichten auf die Passage, in der Xi Kang den Gegensatz zwi-
schen seinen Interessen und denen von Shan Tao noch einmal rekapituliert und beenden den 
Brief mit den Worten: 

Nun hoffe ich nur darauf, mich in einer engen Gasse abzuschotten, meine Kinder und 
Enkelkinder zu erziehen, mich ab und an mit Verwandten und alten Freunden über 
vergangene Zeiten zu unterhalten und über Alltägliches zu sprechen, einen Becher 
trüben Weins zu trinken und ein Lied auf der Qin zu spielen. [Damit] wären meine 
Absichten und Wünsche erfüllt!  

今但願守陋巷，教子孫，時時與親舊敘闊，陳說平生，濁酒一柸，彈琴一曲，
志願畢矣。 

Xi Kang stellt abschließend seine Vorstellung davon dar, wie seine Zukunft aussehen soll: 
Ein ruhiges Leben mit Familie und engen Freunden im Privaten sind sein Ziel. Damit spielt 
er nicht zuletzt auf Yang Yuns „Brief an Sun Huizong“ an, in dem Yang Yun trotz warnender 
Stimmen ebenfalls im Familienkreis trinkt und musiziert, anstatt dem Kaiser zu dienen – mit 
dem bekannten Ergebnis seiner Hinrichtung durch Kaiser Wu der Han. Dieses Ende lässt 
diese Version des Briefes deutlich staatskritischer erscheinen als die im Wen xuan.  

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe über das „Abbrechen von Beziehungen“ (jue jiao) 215 

Vergleicht man die Fassung des Briefes von Xi Kang an Shan Tao im Yiwen leiju mit der 
im Wen xuan, so ist nicht auf den ersten Blick zu erkennen, dass es sich bei dem Text in der 
Enzyklopädie um eine stark gekürzte Version handelt. Zwar ist der Briefrahmen gestrichen 
und das Argument beginnt daher recht abrupt. Doch sein Aufbau ist eingängig: Xi Kang be-
ginnt mit allgemeinen Bemerkungen zu seinen Vorbildern, kommt dann zu seinen Kernpunk-
ten und schießt mit einer Abstrahierung des Gesagten und Bemerkungen über seine Zukunfts-
pläne. Ein unbedarfter Leser des Yiwen leiju, der den Brief in der längeren Fassung nicht 
kannte, mag diesen Text also durchaus für den annähernd vollständigen Text gehalten haben. 
Ein gebildeter, aber unkritischer Leser mag ihn zwar als kürzer, doch in der grundlegenden 
Aussage als weitgehend identisch betrachtet haben. Dieses Publikum gewann einen anderen 
Eindruck über Xi Kangs Ansichten als das des Wen xuan, in dem Xi Kangs Brief als erster 
der drei Briefe der Jin-Dynastie erscheint.  

Zunächst nimmt die Kontextualisierung des Briefes Einfluss auf die Leserwahrnehmung. 
Im Wen xuan war er aufgrund seines Genres und der Entstehungszeit eingeordnet worden. 
Im Yiwen leiju tritt diese Kategorisierung des Briefes vor der thematischen Überschrift in den 
Hintergrund. Als Hauptinhalt des Textes und Leitlinie für sein Verständnis ist dem Leser im 
Kontext des Yiwen leiju stärker noch als im Wen xuan das „Abbrechen der Freundschaft“ 
(jue jiao) vorgegeben. Für die Einordnung und Interpretation dieser Entscheidung des Ver-
fassers legen die Kompilatoren in den einleitenden Zitaten aus den „Sachverhalten“ zwei 
mögliche Gründe nahe, die sich nicht gegenseitig ausschließen: Entweder der Bruch lässt auf 
Charakterfehler eines der Beteiligten schließen oder er ist Begleiterscheinung eines Sitten-
verfalls, den ein Niedergang der politischen Ordnung mit sich bringt. In den literarischen 
Verarbeitungen des Themas finden sich diese Begründungen wieder. Ying Yang prophezeit 
im Auszug aus seinem Brief an Pang Huigong, dass seine Freunde sich wegen seines schlech-
ten Umgangs, seiner Ausschweifungen und seines mangelnden Urteilsvermögens von Pang 
Huigong abwenden werden. Hier finden sich die Charakterfehler aus den einleitenden Zitaten 
wieder, die in diesem Beispiel Pang Huigong zum Vorwurf gemacht werden. Dass der Brief 
von den Kompilatoren des Yiwen leiju auch als generelle Kritik an den zeitgenössischen Be-
amten verstanden wurde, ist denkbar, doch ergibt sich diese Interpretation nicht zwingend 
aus dem Textausschnitt. Der Umstand, dass Ying Yang lediglich mit der Beendigung der 
Freundschaft droht, könnte allerdings im Zusammenhang mit einer solchen Lesung als Ver-
such des Autors gewertet werden, sich einer solchen Interpretation zu verwehren und so mög-
liche persönliche Folgen zu vermeiden. Denn im Gegensatz zu einer Realisierung impliziert 
die Androhung, dass Pang Huigong sein Verhalten ändern kann. Negative Entwicklungen 
können noch abgewendet werden und ein möglicher Sittenverfall ist nicht als absolut zu se-
hen. 

Neben der Kontextualisierung, der Xi Kangs Brief im Yiwen leiju unterworfen ist, ist die 
Präsentation des Brieftextes selbst entscheidend für sein Verständnis durch die Leserschaft. 
Der Text ist im Verhältnis zur Fassung im Wen xuan um mehr als die Hälfte gekürzt. Diese 
Kürzungen korrespondieren mit dem Titel des Abschnitts im Yiwen leiju: Xi Kangs Überle-
gungen zum richtigen Verhalten eines Freundes haben Priorität vor dem zweiten Kerninhalt 
des Briefes, den Ausführungen zum unterschiedlichen Lebensweg von Einsiedlern und Be-
amten. Um Xi Kangs vollständiges Argument im Wen xuan noch einmal kurz wiederzuge-
ben: Xi Kang befürchtet, von Shan Tao als dessen Stellvertreter vorgeschlagen zu werden. 
Um ihn von dieser Idee abzubringen, präsentiert er vorbeugend Gegenargumente: Manche 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe im Kategorienbuch Yiwen leiju 216 

Menschen seien für den Staatsdienst und manche für das Einsiedlertum gemacht, wobei beide 
Wege die gleiche Wertschätzung verdienten. Xi Kang selbst zählt sich zur zweiten Gruppe, 
denn sein Naturell und sein Lebensziel sind mit dem Beamtentum nicht vereinbar, wie eine 
lange Reihe an Gründen zeigen soll. Ein guter Freund sollte eine solche Veranlagung erken-
nen und akzeptieren. Wenn Shan Tao ihn jedoch nicht verstehe und dennoch vorschlage, 
müsste Xi Kang ihn hingegen als seinen Feind betrachten.  

Xi Kangs Hauptargument, bestehend aus den neun anschaulich präsentierten Gründen, 
weshalb er sich für den Staatsdienst nicht geeignet sieht, bleibt inhaltlich im Yiwen leiju fast 
unverändert bestehen. In den einleitenden und abschließenden Passagen entfallen allerdings 
große Teile, wodurch die Leser dazu angeleitet werden, dieses Argument anders einzuord-
nen. Grundsätzlich ist festzustellen, dass die Kompilatoren des Yiwen leiju auf zwei Aspekte 
keinen Wert legten: Sie geben zunächst die Einleitungssätze des Briefes nicht wieder, in de-
nen Xi Kang die Entstehungshintergründe seines Schreibens erklärt. Die konkreten Um-
stände, unter denen eine Freundschaftskündigung droht, bleiben den Lesern unbekannt. Da-
mit wird auch der Aspekt der Drohung selbst ausgelassen. Im Yiwen leiju liest sich der Brief 
daher entgegen seiner Intention im Wen xuan als eine tatsächliche Aufkündigung der Freund-
schaft. Genauso wenig interessieren sich die Kompilatoren des Yiwen leiju für die theoreti-
schen Überlegungen, die Xi Kang zum Status des Einsiedlers im Verhältnis zum Staatsmann 
anstellt. Diese sind zwar im Hinblick auf Xi Kangs Ideen zur Freundschaft nebensächlich. 
Sie sind jedoch wichtig, um Xi Kangs Kernargument einzuordnen: Sein Brief lässt sich durch 
diesen theoretischen Rahmen so verstehen, dass er grundsätzlich nicht gegen das Beamten-
dasein an sich gerichtet war, sondern lediglich unterschiedliche Lebenswege aufzeigen sollte, 
von denen Xi Kang selbst einen anderen verfolgt. Da in der Fassung im Yiwen leiju diese 
Einordnung der kritischen Bemerkungen ausgelassen wurde, kann der Brief dort dagegen 
durchaus als Schmähung des Beamtentums an sich gelesen werden.  

Ein Vergleich der letzten Sätze beider Briefversionen zeigt wieder deutliche Unter-
schiede. In der Fassung des Wen xuan rückt das Zitat aus dem Liezi über den unwissenden 
Bauern noch einmal den Gegensatz zwischen Einsiedlern und Beamten und das gegenseitige 
Unverständnis in den Vordergrund. Es dient meiner Ansicht nach dazu, eine gewisse Ambi-
guität im Verständnis des Briefes offenzuhalten. Zwei Lesungen sind möglich: die der tat-
sächlichen Freundschaftskündigung, wenn Shan Tao durch die Identifikation mit dem Bauern 
beleidigt werden soll, oder umgekehrt die Lesung des Briefes als Freundschaftsdienst, da Xi 
Kang den Adressaten vor einem möglicherweise schwerwiegenden Fehler bewahren möchte. 
Diese Passage entfällt im Yiwen leiju ersatzlos. Stattdessen endet der Brief mit Xi Kangs 
selbstformuliertem Ideal des Lebens als Privatmann. Er spricht von einem Becher Wein im 
Kreis von Freunden und Familie und einem Lied auf der Qin. Hier drängt sich dem Leser 
eine Parallele zu den Ansichten von Yang Yun auf, der sich in seinem „Brief an Sun 
Huizong“ ganz ähnlich äußert. Yang Yun wendet sich in seinem Schreiben allerdings in deut-
lich schärferem Ton gegen den Staatsdienst als Lebensinhalt und drückt sich dabei weit kri-
tischer aus als Xi Kang. Nun ist Xi Kangs Formulierung seines Lebensideals zwar auch Teil 
der längeren Version des Briefes im Wen xuan. Doch sticht sie dort weniger stark hervor, 
denn sie ist Teil einer längeren Passage, die bereits Gesagtes zusammenfasst und mit ergän-
zenden Gründen für Xi Kangs Rückzug sowie Spitzen gegen Shan Tao durchsetzt ist. Wäh-
rend Xi Kangs Brief also im Wen xuan auf einer eher relativierenden Note endet, forciert der 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe über „Besichtigungstouren“ (youlan) 217 

Schlusssatz im Yiwen leiju eine ganz bestimmte Lesung, nämlich die einer Kritik am Staats-
dienst an sich und in einem weiteren Sinne auch an der Herrscherfamilie.  

Die Kompilatoren des Yiwen leiju waren nicht die ersten Leser des Briefes von Xi Kang, 
die den Aspekt des „Abbrechens der Beziehungen“ (jue jiao) des Textes in den Vordergrund 
rückten. Trotz der inhaltlichen Ambiguität des Textes selbst trug der Brief im Wen xuan diese 
Zeichen bereits im Titel. Der Brief wird zudem in einem Zitat aus dem Wei shi chunqiu 魏
氏春秋 (Annalen des Wei-Clans) in Li Shans Kommentar zum Brief sowie im Shi shuo xin 
yu erwähnt, beide Male im Zusammenhang mit dem Zeichen jue, „trennen“ oder „abrei-
ßen“.97 Mit ihrer Kürzung und Einordnung des Briefes als Freundschaftskündigung verfesti-
gen die Kompilatoren des Yiwen leiju diese frühe Interpretation des Textes. Sie geben ihm 
darüber hinaus eine weitere Deutungsmöglichkeit mit auf den Weg: Nicht nur Charakter-
schwächen von Xi Kang machen ein Weiterführen der Beziehungen unmöglich. Auch die 
Korrelation zwischen Freundschaftsaufkündigung und instabiler politischer Lage wird – wie 
bei Ying Yang Brief – im Yiwen leiju bereits mitgedacht. Die Briefe können neben anderen 
Lesungen spätestens ab ihrer Einordnung in das Yiwen leiju als Symptom solcher politischer 
Spannungen gedeutet werden. 

4.3 Briefe über „Besichtigungstouren“ (youlan) 

Das Verständnis einer Besichtigungstour im Yiwen leiju 
Kapitel 28 des Yiwen leiju hat die „Besichtigungstouren“ (youlan 遊覽) zum Thema. Es passt 
sich in der Abteilung über den Menschen thematisch zwischen die Abschnitte zum Reisen 
(xinglü 行旅) und zur Trennung (bie 別) ein. Das Yiwen leiju führt eingangs nicht einfach 
eine Reihe solcher Textstellen auf, die die Zeichenkombinationen youlan (遊覽 oder 游覽) 
enthalten. Die Kompilatoren bemühen sich auch nicht um eine allgemeingültige Definition 
der Kategorie youlan, sondern sie setzen ihre eigenen Schwerpunkte. Auf das Wen xuan, in 
dem die Besichtigungstour als literarische Kategorie als erstes überliefert ist, nimmt das Yi-
wen leiju nur sehr bedingt Bezug. Der Abschnitt youlan innerhalb der shi-Gedichte im Wen 
xuan enthält 23 Texte. Im Yiwen leiju erscheinen Auszüge aus 64 Gedichten, doch lediglich 
fünf der Gedichte aus der Gruppe im Wen xuan sind darin enthalten.98 

 
97  Siehe Wen xuan 43.1923. Li Shan zitiert wohl aus Sun Shengs 孫盛 (302–373 n. Chr.) Weishi chunqiu: 

„Als Shan Tao als ein Höfling der Cao ausgewählt wurde, schlug er [Xi] Kang als seinen Ersatz vor. Kang 
verfasste einen Antwortbrief und lehnte ab. Bei dieser Gelegenheit erklärte er sich und sagte, er ertrage 
die Sitten seiner Zeit nicht und schmähte Cheng Tang und [König] Wu“ (山濤為選曹郎，舉康自代。
康答書拒絕，因自說不堪流俗，而非薄湯、武). Im Shi shuo xin yu steht: „Bei Meister Shans Abreise 
zur Auswahl für die Cao[-Familie] wollte er Xi Kang vorschlagen. Kang schrieb ihm einen Brief, in dem 
er den Abbruch [der Beziehungen] erklärte“ (山公將去選曹，欲舉嵇康；康與書告絕), Shi shuo xin yu 
jianzhu 18.652. Liu Jun kommentiert diese Aussage durch eine Passage aus einem undatierten Kang 
biezhuan 康別傳. Thomas Jansen interpretiert die dortige Lesung so: „Kang’s letter to Shan Tao was 
prompted by Shan Tao’s attempt to endear himself to those in power by silencing a dissenting voice. Ji 
Kang thus terminated his relationship with Shan Tao in order to avoid becoming an instrument in the 
latter's efforts at self-promotion“, siehe Jansen, „The Art of Severing Relationships (Juejiao) in Early 
Medieval China“, S. 357–58. 

98  Siehe Wen xuan 22.1031–65. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe im Kategorienbuch Yiwen leiju 218 

Außerdem ziehen die Kompilatoren nur ausgewählte Textstellen zum Begriff youlan 
heran. Zu erwarten wäre, dass sie sich in ihrem Zitatschatz an Referenzmaterialien auf die 
frühesten Belegstellen stützen. Diese sind wohl in den Chu ci und in Mei Shengs 枚乘 (gest. 
141 v. Chr.) „Qi fa“ 七發 („Sieben Anregungen“) zu finden. In den Chu ci klagt das lyrische 
Ich:  

I should like to alter my resolve and change my determination;  
But my heart is fast-bound and will not be shifted.  
Outwardly a vagrant, aimlessly wandering,  
inwardly only regrets and choking grief.99 

欲遷志而改操兮，心紛結其未離。 
外彷徨而游覽兮，內惻隱而含哀。 

Bei Mei Sheng wird ein Ausflug auf die Terrasse von Jingyi 景夷 vorgeschlagen und der 
Ausblick zum Thema von Dichtung gemacht: 

Daraufhin lasse ich wortgewandte Männer ihren Anfang bei den Bergen und Flüssen 
nehmen und zuletzt die Gräser und Bäume beschreiben, alle Dinge und Angelegen-
heiten heranziehen und getrennte Worte in Gruppen vereinen. Wir wandern umher 
und betrachten die Umgebung und nach dem Abstieg wird Wein im Yuhuai-Palast 
serviert.100 

於是使博辯之士，原本山川，極命草木，比物屬事，離辭連類。浮游覽觀，乃
下置酒於虞懷之宮。 

In beiden Zitaten wird mit youlan das ziellose Umherstreifen bezeichnet. Dies findet sich im 
Verständnis der Kompilatoren des Yiwen leiju nicht wieder. In den „Qi fa“ steht youlan zu-
dem mit der Tätigkeit des Dichtens in Verbindung. In den Chu ci spiegelt das „ziellose Um-
herstreifen“ die innere Verzweiflung des lyrischen Ichs. Keinen dieser beiden Aspekte ent-
hält die Auflistung in den „Sachverhalten“ im Yiwen leiju.  

Stattdessen beziehen sich die Kompilatoren in ihrer Erschließung des Begriffs der Be-
sichtigungstour auf 16 Belegstellen aus 12 verschiedenen Werken, aus denen heraus sie ein 
eigenes Verständnis entwickeln.101 Unterschiedliche Dimensionen werden darin deutlich. 
Die Grundidee hinter dem Begriff der Besichtigungstour scheint darin zu bestehen, dass eine 
Person oder Personengruppe sich von einem meist unbestimmten Ort fortbewegt, um von 
einem neu eingenommenen Standpunkt aus etwas zu betrachten. Diese Vorstellung wird be-
reits in der Belegstelle aus dem Kongzi jiayu deutlich, die die Kompilatoren des Yiwen leiju 
einleitend zitierten:  

Als Meister Kong nach Norden reiste, bestieg er den Bauernberg. [Seine Schüler] 
Zilu, Zigong und Yanhui begleiteten ihn. Meister Kong blickte in alle vier Richtungen 

 
 99  Aus Liu Xiangs Gedicht „You ku“ 憂苦 des Zyklus „Jiu Tan“ 九歎, siehe Chuci bu zhu 16.300 und 

Hawkes (Übers.), Ch’u Tz’u, S. 162. 
100  Wen xuan 34.1565. 
101  Yiwen leiju 28.499–500. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe über „Besichtigungstouren“ (youlan) 219 

und seufzte: Von meinen zwei, drei Schülern spreche ein jeder über seine Herzensab-
sicht!102  

孔子北遊．登農山．子路子貢顏回侍．孔子四望．喟然歎曰．二三子各言爾志． 

Konfuzius begibt sich in dieser Stelle, die im Kongzi jiayu zusätzlich die Antworten der 
Schüler und Konfuzius’ eigene Ansichten enthält, auf einen Berg, um von dort die umlie-
gende Landschaft zu betrachten. Mit einem solchen physischen Ortswechsel gehen oftmals 
zwei Veränderungen auf gedanklicher Ebene einher. So wird in einigen Zitaten ein neu ge-
wonnener Überblick thematisiert. Wie Konfuzius begibt sich beispielsweise der König von 
Chu in einer Episode aus dem Zhanguo ce 戰國策 auf einen künstlich erhöhten Ort, die  
Qiang-Terrasse:  

Einst stieg der König von Chu auf die Qiang-Terrasse und blickte auf den Berg Chong. 
Links der [Fluss] Jiang und rechts ein See, so blickte er in Richtung [des Flusses] 
Huang. In seiner Freude vergaß er den Tod.103 

昔楚王登彊臺而望崇山．左江右湖．以臨方湟．其樂忘死． 

Auch Sima Qian unternimmt eine Bildungsreise, in der er von höhergelegenen Orten auf das 
Reich der Han blickt: „Der Höchste Chronist bestieg den Berg Kuaiji, erforschte die Höhlen 
von Yu, stieg auf nach Gusu und blickte über die Fünf Seen“ (太史公登會稽山．探禹穴．
登姑蘇．望五湖).104  

Der durch den Aufstieg gewonnene Überblick über die Landschaft ist oft mit einem 
Wechsel der Perspektive verbunden. Konfuzius wechselt die seinige und wird vom Lehrer 
zum Schüler, indem er seine drei Weggefährten nach ihren Ansichten fragt. Herzog Jin von 
Qi betrachtet sein Reich von außen und erkennt dessen natürliche Schönheit. Beispielhaft für 
einen solchen Perspektivwechsel ist, wenn auch nicht mit dem Besteigen eines höhergelege-
nen Punktes verbunden, auch die bekannte Episode aus dem Zhuangzi 莊子 über die Freude 
der Fische:  

Zhuangzi und Huizi reisten zusammen auf der Brücke über den Hao, als Zhuangzi 
sagte: „Dass die Karpfen herauskommen und sich so ungezwungen verhalten, dies ist 
die Freude der Fische.“ Huizi fragte: „Sie sind kein Fisch. Woher wissen Sie von der 
Freude der Fische?“ Zhuangzi sagte: „Du bist nicht ich. Woher weißt du, dass ich die 
Freude der Fische nicht kenne?“105 

莊子與惠子遊濠梁之上．莊子曰．儵魚出遊從容．是魚樂也．惠子曰．子非魚．
焉知魚之樂也．莊子曰．子非我．焉知吾不知魚之樂也． 

 
102  Kongzi jiayu shuzheng 2.39–40 und Richard Wilhelm (Übers.). Kungfutse. Schulgespräche, Jena, 1961, 

S. 32–33. Eine ähnliche Stelle, die die Herzensabsichten der Schüler, jedoch keinen Berg enthält, findet 
sich in Lunyu 5.25, siehe Lunyu zhushu 5.46-1–46-2. Die Textauszüge sind im Folgenden wieder nach 
dem Yiwen leiju zitiert. In den Anmerkungen finden sich ergänzend die Belegstellen in denjenigen 
Werken, die von den Kompilatoren als Ursprung des Zitats angegeben wurden. 

103  „König Weiying von Liang bewirtet die Lehnsfürsten auf der Fan-Terrasse“ (梁王魏嬰觴諸侯於范
臺), Zhanguo ce, 23.846–47. 

104  Das Zitat ist eine Mischung aus zwei Passagen aus dem Shi ji, siehe Shi ji 130.3293 und 29.1415. 
105  Zhuangzi jishi 17.606–07. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe im Kategorienbuch Yiwen leiju 220 

Die zwei zuvor genannten Episoden waren mit einem Erkenntnisgewinn verbunden, der 
durch die neue Sichtweise entstand. Zhuangzi allerdings stellt durch den Wechsel der 
menschlichen Perspektive auf die des Fisches die skeptische Frage nach den Grenzen der 
menschlichen Erkenntnis.  

Wenn der Reisende ein Herrscher ist, kann die gesamte Reise als Zeichen der Allmacht 
und gleichzeitig als Demonstration dieser Macht verstanden werden. Im Mu tianzi zhuan 穆
天子傳 nimmt der Herrscher all das, was er überblickt, in seinen Besitz:  

Der Himmelssohn reiste weiter zum Berg Kunlun und besuchte den Palast von Xuan 
Yuan (dem Gelben Kaiser). Er betrachtete die Gipfel des Bergs Zhong und bewun-
derte die Schätze des Kaisers. Er meißelte eine Steininschrift in den Berg der Königin-
mutter und hinterließ seine Spuren im dunklen Garten. Dann nahm er sich die exqui-
siten Bäume und Gräser und die wundersamen Vögel und Tiere und Utensilien aus 
Perlen und Edelstein und Schätze aus Gold und Metall.106 

天子遂襲崑崙之丘．遊軒轅之宮．眺望鍾山之嶺．玩帝者之寶．勒石王母之山．
紀迹玄圃之上．乃取其嘉木豔草．奇鳥怪獸．玉石珍瑰之器．重膏銀燭之寶． 

Ein weiterer Aspekt von Besichtigungstouren besteht in der Freude, die der Ausflug den Rei-
senden bereitet, und in der Bewertung dieser Freude. Im oben genannten Abschnitt aus dem 
Zhanguo ce vergaß Herzog Jin über die Schönheit des Ausblickes den Tod. Derselbe Aspekt 
wird im Huainanzi deutlich:  

Freude bedeutet, nach Yunmeng zu reisen und die Gao-Hügel zu besteigen. Mit den 
Ohren die Melodien „Jiu shao“ und „Liu ying“ zu vernehmen, im Mund gekochte 
Speisen zu schmecken, auf ebenen Wegen zu galoppieren und Eisvögel zu schießen 
– dies ist Freude!107 

所謂樂者．遊雲夢．陟高丘．耳聽九韻六莖．口味煎熬芬芳．馳騁夷道．釣射
鷫鸘．之謂樂乎． 

Während die Freude hier als positiv wahrgenommen wird, kann sie durchaus auch als Risiko 
für den Ausflügler, in solchen Kontexten meist ein Herrscher, verstanden werden. So mahnt 
Sima Ziqi 司馬子綦 beispielsweise im Shuo yuan 說苑 (Garten der Sprüche) vor einer Aus-
fahrt:  

Herzog Zhao von Chu wollte zur Jing-Terrasse reisen. Sima Ziqi ermahnte ihn: „Bei 
der Reise zur Jing-Terrasse sind zur Linken die Wogen des Dongting[-Sees], zur 
Rechten das Wasser des Pengli[-Sees], im Süden blickt man auf den Lie-Berg und 

 
106  Ein zweites Zitat aus demselben Text lautet: „Der Himmelssohn stieg im Norden auf den Frühlingsberg 

und schaute von dort in die vier Wildlande. Der Frühlingsberg ist der größte Berg der Welt. Fünf Tage 
lang überblickte der Himmelssohn auf dem Frühlingsberg [die Welt]“ (天子北昇于舂山之上．以望
四野．舂山是惟天下之高山也．天子五日觀于舂山之上). Die Zitate haben kaum Übereinstim-
mung mit der überlieferten Version des Mu tianzi zhuan, doch sie ähneln am ehesten den Passagen in 
Mu tianzi zhuan 2.1A–2A. 

107  Siehe Huainanzi jijie 1.65–69 und Harold D. Roth (Übers.), „Originating in the Way“, in: John S. Major 
et al. (Hrsg.), The Huainanzi, S. 68–69. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe über „Besichtigungstouren“ (youlan) 221 

nach unten sieht man nach Fanghuai. Diese Freuden lassen einen das Alter vernach-
lässigen und den Tod vergessen.“108 

楚昭王欲之荊臺遊．司馬子綦進諫曰．荊臺之遊．左洞庭之波．右彭蠡之水．
南望獵山．下臨方淮．其樂使人遺老而忘死． 

Im Lie nü zhuan 列女傳 schließlich findet sich ein Beispiel, in dem es der Herrscher mit dem 
Spaß übertreibt:  

König Zhao von Chu reiste nach Yan. Dame Cai [fuhr] zu seiner Linken und Dame 
Yue teilte den Wagen [mit ihm]. Der König selbst lenkte die Pferde und sie fuhren 
hinauf zur Fuzhuang-Terrasse, um den Yunmeng-Park zu bestaunen. Da sah er sich 
um und sagte zu den beiden Frauen: Dies ist Freude. So will ich mit Ihnen leben.109  

楚昭王燕遊．蔡姬在左．越姬參乘．王親乘駟以逐．登附莊之臺．以望雲夢之
囿．乃顧謂二女曰．樂乎．吾願與子生若此． 

Hier wird eine Besichtigungstour mit dem Bruch der königlichen Verhaltensregeln und Aus-
schweifungen in Verbindung gebracht. Als Warnung kann auch ein weiteres Zitat aus dem 
Shi ji verstanden werden:  

Im 37. Jahr des Ersten Kaisers bestieg er (der Kaiser) den Berg Kuaiji. Er verrichtete 
das Wang-Opfer in Richtung Nanhai und errichtete einen Stein mit einer Inschrift, die 
die Qin lobte. Bei der Rückreise kam er in Wu vorbei und durchquerte den Jiang bei 
Jiangcheng. Er reiste entlang des Meeres nach Norden und erreichte Langya.110 

史記曰．始皇三十七年．上會稽山．望于南海．立石刻．頌秦德．還過吳．從
江乘渡．傍海上．北至琅邪． 

Der erste Kaiser der Qin war für seine Suche nach der Unsterblichkeit bekannt. Dennoch 
starb er auf der erwähnten Inspektionsreise durch sein Reich. Mit Besichtigungstouren und 
dem Blick von oben herab kann den Kompilatoren des Yiwen leiju zufolge also auch eine 
gewisse Überheblichkeit des Reisenden einhergehen, vor der dieser sich in Acht nehmen 
sollte. 

Neben der Freude und der Selbstüberschätzung thematisiert das Yiwen leiju zwei weitere 
menschliche Reaktionen, die durch Besichtigungstouren hervorgerufen werden können. Hier 
ist zunächst die Einsamkeit zu nennen. Fast alle bisher genannten Reisenden befanden sich 
in angemessener Begleitung. Anders Herzog Ping im Xin xu 新序: „Herzog Ping von Jin 
reiste nach Xihe. In der Mitte [seiner Reise] seufzte er: ‚Ach, hätte ich doch nur einen wür-
digen, mit dem zusammen ich mich hieran erfreuen könnte‘“ (晉平公遊西河．中流而歎曰．
嗟乎．安得賢士．與共此樂乎).111 Herzog Ping beklagt das Fehlen eines geeigneten 

 
108  Shuo yuan jiaozheng 9.220–21. 
109  Siehe Lie nü zhuan jiaozhu 5.3A–4A und Anne Behnke Kinney (Übers.), Exemplary Women of China. 

The Lienü zhuan of Liu Xiang. New York, 2014, S. 91–93. Während Dame Cai dem Vorschlag zu-
stimmt, mahnt Dame Yue den König zur Mäßigung. 

110  Siehe Shi ji 6.260 und Tsai-fa Cheng et al. (Übers.), „The First Emperor of Ch’in“, in: William H. 
Nienhauser Jr. (Hrsg.), The Grand Scribe’s Records. Vol. I: The Basic Annals of Pre-Han China, 
Bloomington, 1994, S. 151–55. 

111  Xin xu jiaoshi 1.120–26. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe im Kategorienbuch Yiwen leiju 222 

Gefährten, mit dem er seine Reiseerfahrungen teilen kann. Des Weiteren werden Sehnsucht 
und Heimweh bei den Reisenden betrachtet. Im Gedicht „He bo“ des Zyklus „Jiu ge“ in den 
Chu ci findet sich der Vers:  

Ich besteige den Kunlun, ach, und blicke über die vier Bereiche,  
und mein Herz macht einen großen Sprung.  
Obwohl die Sonne bald untergeht, ach, vergesse ich in meiner Freude die Heimkehr, 
und sehnsuchtsvoll blicke ich zur fernen Küste.112  

登崑崙兮四望．心飛楊兮浩蕩． 
日將暮兮悵忘歸．遺極浦兮悟懷． 

Hier wird die Sehnsucht eines Reisenden nach ferneren Zielen herausgestellt, während Zhou 
Yi in einer Episode aus dem Shi shuo xin yu den ihm gebotenen Ausblick wehmütig mit 
seiner Heimat vergleicht:  

Wann immer ein freier Tag kam, luden sich all die, die den Jiang überquert hatten, 
ein, zum „Neuen Pavillon“ herauszukommen, sich auf die Wiese zu setzen und zu 
trinken und zu speisen. Markgraf Zhou (Zhou Yi) saß unter ihnen und seufzte: „Die 
Szenerie ist nicht anders, doch wenn ich den Blick hebe, dann ist da der Unterschied 
zwischen dem Jiang und dem He.“113 

過江諸人．每暇日．輒相要出新亭．藉卉飲宴．周侯中坐而歎曰．風景不殊．
舉目有江河之異． 

Dieses Zitat lädt zu einer letzten Feststellung ein. Die einleitend im Yiwen leiju zitierten 
Passagen haben gemeinsam, dass sie ihre Protagonisten oder die Leser zum Vergleichen an-
regen. Dadurch, dass ein Ort verlassen wird, um etwas anderes zu betrachten, lassen sich 
automatisch zwei Bereiche zueinander in Beziehung setzen. Der angestammte Ort mit den 
dortigen Umständen wird dem kurzfristig neu eingenommenen Platz gegenübergestellt und 
bildet so einen Kontrast, der mitunter mehr über den Ausgangsort aussagt als über den Ziel-
ort. Dies wird besonders in den Fällen deutlich, in denen die Heimkehr (gui 歸) thematisiert 
wird, und so ein direkter Rückbezug zum Ursprungsort hergestellt wird – besonders aber im 
Han shi waizhuan 韓詩外傳, wo Herzog Jing 景 von Qi 齊 auf einen Berg steigt, auf sein 
eigenes Herzogtum blickt und sich über seinen Staat freut: „Herzog Jing von Qi reiste zum 
Kuhberg. Als er im Norden Qi sah, sagte er: Was für ein schönes Land! So dicht bewachsen!“ 
(齊景公遊於牛山．而北望齊曰．美哉國乎．鬱鬱蓁蓁).114 

Ying Qus Briefe an Man Gongyan und an die Cousins 
Die verschiedenen Aspekte, unter denen Besichtigungstouren den Kompilatoren des Yiwen 
leiju zufolge betrachtet werden können, finden in einer Reihe an Texten aus den Gattungen 

 
112  Chu ci bu zhu 2.77. Die Übersetzung orientiert sich an Hawkes (Übers.), Ch’u Tz’u, S. 42. 
113  Siehe Shi shuo xin yu jianzhu 2.92 und Mather (Übers.), Shih-shuo Hsin-yü, S. 47.  
114  Han shi waizhuan jishi 10.350–51. Bekannter ist das Zitat von Menzius zum Kuhberg, in dem er dessen 

Entwaldung beklagt und das Bild nutzt, um über die Bildung zu sprechen, siehe Mengzi zhushu 
10A.200-1–200-2 und Bryan W. van Norden (Übers.), Mengzi. With Selections from Traditional Com-
mentaries, Indianapolis, 2008, S. 151–52. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe über „Besichtigungstouren“ (youlan) 223 

der shi-Dichtung, der fu-Dichtung, der „Klagen“ (tan 歎) und der „Schreiben“ (shu 書) ihren 
Ausdruck. Im letzten dieser Genreabschnitte präsentiert das Yiwen leiju Auszüge aus zwei 
Briefen. Dies sind Ying Qus „Brief an Man Gongyan“ und der „Brief an die Cousins Junmiao 
und Junzhou“.115 Während die Passage des zweiten Briefes durchaus für sich allein stehen 
kann, wird zumindest beim ersten der beiden Briefe deutlich, dass es sich lediglich um einen 
Auszug aus einem größeren Textzusammenhang handelt. Diese zweite Hälfte des Briefs an 
Man Gongyan 滿公琰 (Man Bing 滿炳) schließt im Wen xuan an eine Beschreibung eines 
gemeinsamen Gelages mit dem Adressaten an. Das Yiwen leiju beginnt recht abrupt:116  

Ich ärgerte mich nur, dass als die Freude des Gastmahls ihren Höhepunkt erreichte der 
helle Tag sich der Dämmerung zuneigte, die schwarzen Pferde angespannt wurden, 
und meine Absicht nicht vollständig deutlich geworden war. Ich dachte zurück an den 
„Standhaften und Aufrechten“ bis der Morgen graute.117 Gerade als ich Ihnen einen 
Brief schicken wollte, empfing ich zufälligerweise Ihre geschätzte Nachricht und er-
fuhr, dass alle Edlen erneut eine Zusammenkunft am Flüsschen Zhang haben werden. 
Es gibt im Westen einen Tempel des Laozi und im Norden den Ausblick über die 

 
115  Ying Qu 應璩 (190–252 n. Chr.), war Beamter und Literat während der Jian’an-Periode und der Wei-

Dynastie. 239 n. Chr. gelang ihm als Berater im Dunstkreis von Cao Shuang, einem der beiden Regen-
ten für den neu eingesetzten Kindkaiser Cao Fang 曹芳 (232–274, reg. 239–254 n. Chr.), der Aufstieg 
in höhere Ämter. 249 n. Chr. entmachtete Cao Shuangs Mitregent Sima Yi seinen Rivalen. Ying Qu 
entging den großangelegten Säuberungsaktionen nach dem Staatsstreich und starb drei Jahre später. 
Heute ist Ying Qu weniger für seine politische Karriere als für seine literarischen Werke bekannt. Dabei 
stechen besonders sein Gedicht bzw. Gedichtzyklus Baiyi shi 百一詩⁠ und die Briefe hervor. 34 Briefe 
(shu wie jian) sind heute noch erhalten, die meisten allerdings nur in Fragmenten. Vier shu wurden in 
die Anthologie Wen xuan aufgenommen. Für eine ausführliche Biographie mit weiteren Literaturanga-
ben vgl. Knechtges, „Ying Qu“, in: Knechtges und Chang (Hrsg.), Ancient and Early Medieval Chinese 
Literature, S. 1930–33. 

116  Der erste Abschnitt des Briefes im Wen xuan in der Lesung von Li Shan lautet: „[Ying] Qu schreibt: 
In den letzten Tagen mieden Sie mich nicht und meiner Wenigkeit wurde die Ehre Ihres Besuchs zuteil. 
Obwohl im Altertum Herr Hou [nur] eine Anstellung am Tor Yi angenommen hatte und Meister Mao 
seine Vertrauten in einem Gasthaus empfing, gab es [für Leute wie den Herrn von Xinling] keinen 
Grund, [an ihren Unterkünften] vorbeizufahren. Nach außen hin pries ich Ihre bescheidene Tugend, 
mein Herr, im Inneren freute ich Einfaltspinsel mich, dass ich wahrhaftig [von Ihnen] erkannt wurde. 
Außer mir vor Freude sprang ich auf und meine Gefühle kannten kein Maß. Daher ließ ich einen Kut-
scher eilig losreiten und gab den Befehl aus, überall nach dem zu suchen, „worüber Yang Shu (Yang 
Zhou) dem Zhan He ein Gleichnis gab“ und „worüber Yang Jian zu Fan Wu sprach“. So ließ ich frische 
Fische aus verborgenen Tiefen herausholen und duftenden Wein aus tiefen Tunneln hervorbringen, 
zahlreiche Tischchen standen bunt durcheinander gewürfelt, die „geflügelten Becher“ wurden rasch 
erhoben, es wurden] erhabene Melodien [wie] von [Bo] Ya und [Shi] Kuang und traurige und bewe-
gende Musik aus [dem Staat] Yiqu [gespielt]. Zu einem solchen Zeitpunkt erklärte Zhongru (Guan Fu) 
seine Trauer um die Schwester mütterlicherseits nicht und Menggong (Chen Zun) kümmerte sich nicht 
um die Verabredung [eines seiner Gäste] mit dem Kaiserlichen Sekretär“ (璩白：昨者不遺，猥見照
臨，雖昔侯生納顧於夷門，毛公受眷於逆旅，無以過也。外嘉郎君謙下之德，內幸頑才見誠
知己，歡欣踴躍，情有無量。是以奔騁御僕，宣命周求，陽書喻於詹何，楊倩說於范武。故
使鮮魚出於潛淵，芳旨發自幽巷，繁俎綺錯，羽爵飛騰，牙曠高徽，義渠哀激。當此之時，
仲孺不辭同產之服，孟公不顧尚書之期), siehe Wen xuan 42.1912-14. 

117  Die Übersetzung folgt Li Shan. Lü Xiang und Li Zhouhan der Fünf Untertanen lesen: „Ich ärgerte mich 
nur, dass, als die Freude des Gastmahls ihren Höhepunkt erreichte der helle Tag sich der Dämmerung 
zuneigte, die schwarzen Pferde angespannt wurden, und die Stimmung nicht vollständig sorglos war. 
Ich erinnerte mich zurück und war ruhelos bis der Morgen graute.“ 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe im Kategorienbuch Yiwen leiju 224 

weite Wildnis,118 hohe Bäume verbergen die frühmorgendlichen Wolken, gemusterte 
Vögel bedecken das grüne Wasser. Die sandigen Uferflächen sind flach und weitläu-
fig, ein frischer Wind weht maßvoll und ruhig; dies ist eine Freude [wie] auf der Quel-
lenterrasse [des Staates Chu zu stehen].119 Wäre es doch möglich, dort nicht [nur] zu 
verweilen, sondern nicht zurückzukehren! Da ich gerade jetzt Aufgaben und Angele-
genheiten habe, die ich persönlich planen und ausführen muss, ist es mir nicht mög-
lich, mich zu Ihnen zu gesellen. Das macht mich noch bekümmerter.120 

徒恨宴樂始酣．白日傾夕．驪駒就駕．意不宣展．追惟耿介．迄于明發．適欲
遣書．會承來命．知諸君子．復有漳渠之會．西有伯陽之觀．北有曠野之望．
高榭翳朝雲．文禽蔽綠水．沙場夷敞．清風肅穆．是泉臺之樂也．得無流而不
反乎．適有事務．須自經營．不獲侍坐．良增悒悒． 

Wie gliedert sich dieser Briefauszug nun in die Thematik der Besichtigungstouren ein? Viele 
der oben eingeführten Aspekte werden angesprochen. Zunächst ist festzuhalten, dass es sich 
um eine rein hypothetische Reise handelt.121 Ying Qu stellt sich den Ortswechsel aus der 
Stadt an den Fluss lediglich vor. Dennoch verlässt in dieser Vorstellung eine Personengruppe 
ihren angestammten Ort, um von einem neu eingenommenen Standpunkt aus etwas zu be-
trachten. Damit einher geht der Kontrast zwischen den dringenden „Aufgaben und Angele-
genheiten“ (shi wu 事務) des Zurückbleibenden und der idyllischen Beschreibung des Aus-
flugsorts. Darüber hinaus spricht Ying Qu viele der oben eingeführten Topoi an, 
beispielsweise die Frage, in welcher Begleitung ein Ausflug unternommen wird, die Freude 
(yue 樂) am Ausblick und das Risiko, darüber die Rückkehr zu vergessen. Dieser Auszug aus 
Ying Qus Brief ist also ein Paradebeispiel dafür, wie sich verschiedene Aspekte von Besich-
tigungstouren in einem Text vereinen lassen. 

Es lohnt sich ein letzter Blick auf die Topoi des Perspektivwechsels und Erkenntnisge-
winns. Die Kompilatoren des Yiwen leiju lassen das Briefzitat nicht bei der Naturbeschrei-
bung beginnen. Stattdessen setzen sie etwas früher an und nehmen Ying Qus „Ärger“ (hen 
恨) mit auf. Es gibt zwei mögliche Erklärungen für diesen Umstand – je nachdem, wie man 
den Brief in seiner Gesamtheit verstehen möchte. Die im Yiwen leiju nicht wiedergegebene 
erste Hälfte des Briefes beschreibt ein rauschendes Fest, das Ying Qu für Man Bing ausrich-
ten ließ. Es werden Speisen und Getränke serviert, Musik wird gespielt und als der gesellige 
Abend seinen Höhepunkt erreicht, sind alle Beteiligten betrunken, der Tag neigt sich dem 
Ende zu und Man Bing lässt die Pferde anspannen, um nach Hause zurückzukehren. Ying 

 
118  In der Briefversion im Wen xuan wird der Satz durch „Am Flüsschen Zhang nun“ (fu Zhang qu 夫漳

渠) eingeleitet. „Tempel des Laozi“ lesen Li Shan und Liu Liang. David R. Knechtges ist der Meinung, 
dass es sich hier um eine Festung namens Boyang handelt, siehe Knechtges, „Letters in the Wen xuan“, 
S. 209 Anm. 40.  

119  Statt „Hauptstadtterrasse“ (Jing tai 京臺) im Wen xuan. 
120  Im Wen xuan ist der Brief noch zwei Sätze länger: „und daher schreibe ich hier nicht weiter. Dies 

schrieb [Ying] Qu“ (因 白不悉。璩白). Die Schreibweise von „bekümmert“ (yiyi 悒悒) entspricht der, 
die auch in den Wu chen-Editionen Anwendung findet, und nicht der der Hu Kejia-Edition des Wen 
xuan (yiyi 邑邑). 

121  So liest dies auch Pauline Lin. Sie preist den Auszug für seine „vivid description“ und betont, dass 
wohl eine Landschaft beschrieben ist, die Ying Qu sich nur vorstellte und möglicherweise selbst nie zu 
Gesicht bekam, siehe Pauline Lin, „Rediscovering Ying Qu and His Poetic Relationship to Tao Qian“, 
Harvard Journal of Asiatic Studies 69.1 (2009), S. 56. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe über „Besichtigungstouren“ (youlan) 225 

Qu findet wegen der vielen Erinnerungen an den vergangenen Abend bis zum Morgen keinen 
Schlaf. Die Meinungen der Kommentatoren gehen allerdings dahingehend auseinander, was 
Ying Qu genau den Schlaf raubte.  

Der Kommentator Li Shan versteht den Brief in seiner Gesamtheit als satirische Kritik 
am Adressaten Man Bing, dessen Gesellschaft der Absender nach dem letzten Treffen gerne 
meidet und dem die Amtspflichten, die ihn zur Absage zwingen, daher sehr gelegen kommen. 
Seiner Lesung zufolge ist Ying Qu frustriert darüber, dass die „Absichten“ (yi 意), die er 
ausdrücken wollte, nicht deutlich geworden sind. Als Man Bing aufbrechen möchte, spricht 
Ying Qu davon, dass „die schwarzen Pferde“ angespannt werden (li ju 驪駒). Li Shan inter-
pretiert diese Pferde als eine Anspielung auf die Biographie von Wang Shi 王式, mit der Man 
Bings fehlender Respekt dem Gastgeber gegenüber angezeigt werden soll.122 Ying Qu tat 
sein Bestes, Man Bing gute Ratschläge zu erteilen, doch er scheiterte, weil Man Bing ihn 
entgegen seinen Hoffnungen nicht verstand, nicht verstehen wollte, oder seine Vorschläge 
nicht zu würdigen wusste. So liegt Ying Qu die ganze Nacht lang wach und denkt zurück an 
den „Standhaften und Aufrechten“ (geng jie 耿介). Damit ist laut Li Shan nicht Man Bing 
gemeint, sondern Qu Yuan, der im Gedichtzyklus „Jiu bian“ 九辨 der Chu ci genannt wird. 
Ying Qu nimmt sich das lyrische Ich dieses Gedichts zum Vorbild. Mit jemandem wie Man 
Bing, der seine Einstellung nicht teilt, möchte er nichts zu tun haben und sich stattdessen an 
Qu Yuan orientieren.123 

Das Kommentatorenkollektiv der Fünf Untertanen dagegen liest den Text als ehrlich be-
trübte Absage, da Ying Qu gerne an den vergangenen Abend zurückdenkt und das Treffen 
wiederholen möchte. Ying Qu habe die ganze Nacht lang wachgelegen, weil, so lesen es die 
Fünf Untertanen, „die Stimmung nicht vollständig sorglos war“ (yi bu xuan zhan 意不宣展). 
Für sie sind die schwarzen Pferde auf der offensichtlichen Bedeutungsebene zu verstehen. Li 
Zhouhan gibt keinen Hinweis darauf, dass sie auf Wang Shi und damit auf Man Bings feh-
lenden Respekt anspielen könnten. Lü Xiang interpretiert geng jie 耿介 zudem nicht als Re-
ferenz auf Qu Yuan, sondern als „unruhig“. Die Fünf Untertanen sehen einen einfachen 

 
122  Wang Shi wird im Han shu als geachteter Gelehrter vorgestellt. Er war außerdem Lehrer von Liu He 

劉賀, dem König von Changyi 昌邑, (gest. 59 v. Chr.). Dieser regierte im Jahre 74 v. Chr. für einen 
knappen Monat die Han-Dynastie, bevor er wegen ungebührlichen Verhaltens abgesetzt wurde. Wang 
Shi hatte versucht, den König zur Vernunft zu bringen. Als es im Rahmen der Absetzung des Kaisers 
zu Verurteilungen der Beamtenschaft kam, wurde die für Wang Shi festgelegte Todesstrafe deshalb zur 
Kastration umgewandelt. Später berief man Wang Shi wieder an den Hof. Er hielt sich wegen der Kör-
perstrafe für eines Amtes nicht würdig und folgte der Einladung nur zögernd. Die Doktoren am Hof 
behandelten ihn allerdings mit größtem Respekt und veranstalteten ein Festmahl für ihn – nur der Ge-
lehrte Jiang Weng 江翁 war neidisch und wollte die Feier früher verlassen. Deshalb trug er das Lied 
über die „Schwarzen Pferde“ vor, das von Gästen üblicherweise zum Abschied gesungen wurde. Als 
Wang Shi ihn zum Bleiben überreden wollte, stellte Jiang Weng ihn derartig bloß, dass Wang Shi aus 
Scham das ihm angebotene Amt ablehnte und nach Hause zurückkehrte. Siehe Han shu 88.3610. Zu 
Wang Shi siehe außerdem Loewe, Biographical Dictionary, S. 551. 

123  Der Chu ci-Kommentator Wang Yi kommentiert, Song Yu habe den Zyklus in Erinnerung an Qu Yuans 
ehrenhafte Haltung geschrieben. Das lyrische Ich schwört in den „Jiu bian“, sich nicht den verdorbenen 
Beamten, die gegenwärtig die Regierungsgeschäfte führen, anzupassen. Stattdessen wolle es sich an 
den „Weisen der Vorzeit“ (xian sheng 先聖) orientieren, standhaft bleiben und sich aus der „trüben 
Welt“ (zhuo shi 濁世) zurückziehen. Siehe Chu ci bu zhu 8.191–92 und Hawkes (Übers.), Ch’u Tz’u, 
S. 96. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe im Kategorienbuch Yiwen leiju 226 

Grund dafür, dass Ying Qu die ganze Nacht wachliegt: Ying Qu habe den Eindruck gewon-
nen, Man Bing habe sich nicht genug amüsiert.124  

Was Ying Qu mit seinem Brief tatsächlich bezweckte, bleibt unklar. Zu wenig ist über 
die tatsächlichen historischen Umstände des Briefes und seine Beziehung zu Man Bing be-
kannt. Möglicherweise ist es eben diese Doppeldeutigkeit des Textes, der die Kompilatoren 
des Yiwen leiju bewog, ihn in ihre Textauswahl zu den „Besichtigungstouren“ aufzunehmen 
und dabei auch den Abschnitt zu Ying Qus Ärger nicht unerwähnt zu lassen. Denn er bietet 
zwei Interpretationsmöglichkeiten, die sich jeweils mit unterschiedlichen Topoi verbinden 
lassen. Folgt man der Lesung der Fünf Untertanen, so ist Ying Qu über die Absage ehrlich 
enttäuscht. Vor diesem Hintergrund stechen Topoi wie das beschriebene Idyll und die Freude 
über die Aussicht stärker hervor. Liest man den Brief wie Li Shan, so ist Ying Qu froh, eine 
Ausrede parat zu haben und Man Bing nicht begleiten zu müssen. Diese Interpretation legt 
den Schwerpunkt auf eine Reihe anderer typischer Aspekte der youlan-Thematik. Li Shan 
zufolge enthält der Brief erstens den Topos der „Gefahr“ des Ausflugs: Man könne wie der 
König von Chu im Huainanzi darüber vergessen, zu den Amtsgeschäften zurückzukehren. 
Dieses Risiko sieht er wohl besonders bei Man Bing gegeben.125 Daran schließt sich auch die 
Frage nach der rechten Begleitung an, die in den einleitenden „Sachverhalten“ eine Rolle 
spielte. Man Bing gehört in Li Shans Lesung wohl eher zur ungeeigneten Sorte und ist darin 
weniger mit Zhuangzis Gefährten Huizi als mit Dame Cai, der Reisebegleitung von König 
Zhao von Chu aus dem Lie nü zhuan, zu vergleichen. Schließlich lässt sich in Li Shans In-
terpretation auch die Idee des Erkenntnisgewinns durch Perspektivwechsel und Überblick 
wiederfinden, den Besichtigungstouren im Verständnis der Kompilatoren des Yiwen leiju 
hervorrufen können. Liest man Ying Qus Brief nämlich vor dem Hintergrund der einleiten-
den Zitate aus den „Sachverhalten“ im Yiwen leiju, so kann man den Eindruck gewinnen, 
dass der Verfasser insgeheim die Hoffnung hegt, Man Bing werde durch die Fahrt an das 
Flüsschen Zhang zur Vernunft kommen und seine Einstellung ändern.  

Auf diesen Auszug aus Ying Qus „Brief an Man Gongyan“ folgt im Abschnitt zu den 
„Schreiben“ im Yiwen leiju der erste Teil seines „Briefs an die Cousins“:126  

 
124  Li Zhouhan erklärt: „Die ‚schwarzen Pferde‘ sind Pferde. ‚Schließlich anspannen‘ bedeutet, dass man 

bald aufbricht und nach Hause zurückkehrt. Dies bedeutet: Der Morgen graut. Dies bedeutet: Bei der 
Rückkehr nach Hause hatte sich die freudige Stimmung noch nicht ausgebreitet“ (驪駒馬也。就駕言
將行而歸也。言日暮。言歸樂意猶未宣展). Lü Xiang ergänzt: „Das bedeutet: Da die Freuden des 
Gastmahls seine Erwartungen nicht erfüllt hatten, grübelte er und war unruhig bis der Tag anbrach“ (言
宴樂猶未盡情，追思不安至于夜曉). Als Grundlage für die Analyse der Kommentare der Fünf Un-
tertanen habe ich die Kyujanggak-Edition herangezogen, siehe Kyujanggak, S. 1028A–29B. Die Inter-
punktion stammt von mir. 

125  Li Shan verweist zur im Brief erwähnten Terrasse auf die Qiang-Terrasse 強臺 im Staat Chu, siehe 
Huainanzi jijie 20.855–57 und Sarah A. Queen (Übers.), „Responses of the Way“, in: John S. Major et 
al. (Hrsg.), The Huainanzi, S. 455–56. Im Yiwen leiju steht Quan tai 泉臺. 

126  Text nach Yiwen leiju 28.508–09, Parallele auf Wen xuan 42.1918–21. Einige Passagen übersetzt Pau-
line Lin ins Englische, siehe Lin, „Rediscovering Ying Qu and His Poetic Relationship to Tao Qian“, 
S. 53. Ich wähle für die Übersetzung die erste Person. Pauline Lin und David R. Knechtges gehen 
davon aus, dass Ying Qu in Begleitung seiner beiden Cousins unterwegs war, siehe Knechtges, „Letters 
in the Wen xuan“, S. 210–11. Das ist genauso denkbar, doch fragt man sich, warum er ihnen dann so 
ausführlich von der Reise berichtet. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe über „Besichtigungstouren“ (youlan) 227 

Vor kurzem reiste ich nach Norden und war maßlos glücklich. Ich erklomm den [Hü-
gel] Mang und überquerte den He und [die Landschaft erschien mir] ausgedehnt als 
ob mir eine Augenbinde abgenommen worden wäre.127 Der Herr des Windes fegte die 
Stufen, der Regenmeister besprengte die Wege.128 Ich straffte die Zügel auf der reinen 
Straße und blickte rundherum auf die Wildnis der Berge. Sobald ich angekommen 
war, schenkte ich mir den Frühlingswein ein.129 Gemessen schritt ich durch die mit 
Gräsern gedeckten Hütten; ihre Kühle übertraf die großer Anwesen.130 Ein vier Finger 
breites Stück Trockenfleisch übertraf im Geschmack eine Tafel von einem zhang im 
Geviert. Auf Teichen trieb ich sorglos dahin und rezitierte im Rhythmus Gedichte 
unter den dichten Weiden.131 Ich flocht duftende Frühlingsblumen, um meinen Gür-
telschmuck zu vervollständigen, und brach eine Blüte des Ruo-Baums ab, um mich 
vor der Sonne zu schützen.132 Mit mit Schnüren versehenen Pfeilen schoss ich Vögel 
aus den hohen Wolken herab, mit Ködern lockte ich Fische aus tiefen Wirbeln hervor. 
[Der Schütze] Pu Zu hätte meine hervorragende Leistung gepriesen und [der Fischer] 
Pian Luo133 hätte meine wunderbaren Fähigkeiten gelobt. Was für eine Freude hatte 
ich dabei! Selbst die [Freude], über die Zhongni (Konfuzius) wegen der Shao-Musik 
[aus der Zeit] von Yu (dem mythischen Kaiser Shun), den Geschmack [von Fleisch] 
vergaß, und die der Leute aus Chu, die sich auf der Terrasse von Jing vergnügten, 
übertreffen sie (die Freude) nicht.134 Ban Sis Texte waren wahrlich nicht inhaltslos!135  

 
127  „Als ob ihnen eine Augenbinde abgenommen worden wäre“ – so erging es auch den Schülern von 

Konfuzius, nachdem er ihnen von den Regeln für Ritual und Musik erzählt hatte, siehe Liji zhu shu 
50.856-1–857-1. 

128  Zwei Figuren aus dem daoistischen Spektrum, die mit der Macht der Musik in Verbindung gebracht 
werden, siehe Lun heng jiaoshi 22.909–11 und Alfred Forke (Übers.). Lun-hêng. Part I. Philosophical 
Essays of Wang Ch’ung, Leipzig, 1907, 220–22. 

129  Li Shan erkennt hier drei Anspielungen auf Lieder im Shijing: Mao Nr. 14, in dem laut Mao Heng das 
angemessene Verhalten einer Frau in Abwesenheit ihres Mannes beschrieben wird, Mao Nr. 282, in 
dem der korrekte Vollzug des Opfers an die Ahnen thematisiert ist, und Mao Nr. 154, in dem bestimmte 
Tätigkeiten bestimmten Monaten zugeordnet werden und so die verschiedenen Pflichten geordnet wer-
den, siehe Mao shi zhushu 1.51-1–52-1, 19.734-1–735-1 und 15.279-1–288-1. 

130  Hier folge ich der Lesung in Wen xuan 42.1918: „ihre Kühle“ (liang 涼) statt „ihr Gebälk“ 棟 (dong). 
„Gemessen schreiten“ stammt erneut aus dem Liji und beschreibt die Art und Weise, wie man sich bei 
Hofe fortbewegen sollte, Liji zhu shu 2.33-2–34-1. 

131  Ich folge wieder der Lesung in Wen xuan 42.1918: „dichte Weiden“ (yu liu 菀柳) statt „Blüten und 
Weiden“ (hua liu 花柳). 

132  Dies ist die Lesung von Lü Xiang der Fünf Untertanen. Li Shan folgt Wang Yi in seiner Interpretation 
der betreffenden Stelle im „Li sao“ und liest: „[ich] brach die Blüten des Ruo-Baums ab, um die Sonne 
aufzuhalten“, siehe Chu ci bu zhu 2.84. Die Idee ist, die Sonne am Ruo-Baum, der im Westen verortet 
wird, am Untergehen zu hindern und so die Zeit anzuhalten, siehe Michael Schimmelpfennig, Qu Yuans 
Weg vom „wahren Menschen“ zum wirklichen Dichter. Der Han-zeitliche Kommentar von Wang Yi 
zum „Lisao“ und den Liedern von Chu, Heidelberg, 1999, S. 299–301. 

133  Im Wen xuan steht Pian Xuan 便嬛. Zum Schützen siehe Liezi jishi 5.171–73 und Graham (Übers.), 
The Book of Lieh-tzu, S. 105, zum Fischer Huainanzi jijie 1.24–29 und Roth (Übers.), „Originating in 
the Way“, S. 54. 

134  Lunyu 7.13, Lunyu zhushu 7.61-2–62-1. Zur Terrasse siehe S. 226 Anm. 125. Im Wen xuan ist hier 
wieder die Rede von der „Hauptstadtterrasse“ (jing tai 京臺). 

135  Li Shan und die Fünf Untertanen sind sich einig, dass Ying Qu sich hier auf eine Episode im Han shu 
bezieht. Huan Tan 桓譚 wollte sich daoistische Texte von Ban Si ausleihen, doch Ban Si legte ihm 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe im Kategorienbuch Yiwen leiju 228 

Als ich in die Hauptstadt (Luoyang) zurückgekehrt war, lebte ich eigenständig und 
allein. Ich errichtete mein Haus am Ufer des Luo, umgeben von Lärm und Dreck, und 
ich sehnte mich danach, meine Freude am [Fluss] Wen zu haben und malte es mir in 
meinen Träumen aus.136 Im Altertum machte Yi Yin Halt beim Pflügen [um Tang zu 
einem Fürsten zu machen, der so gut ist wie Yao und Shun], und Zhi Yun warf seinen 
Stab [zum Fischen] fort. [Sie taten dies,] weil sie sich danach sehnten, einem Fürsten 
wie Yu You (Shun) zu dienen und einem Volk im Schlamm und auf Kohlen zu hel-
fen.137 Ich dagegen will nur Grabstock und Pflug in Shanyang ergreifen und Angelha-
ken und Schnur in den Fluss Danshui senken, in dem Wissen, dass das im Hinblick 
auf die Entfernung (von den Herrschenden) nicht den Menschen des Altertums gleich-
kommt. Und doch: Der Bergvater (Xu You) gierte nicht nach den Freuden von Him-
mel und Erde, und Zeng Can war nicht neidisch auf den Reichtum von Jin und Chu.138 
Genau diese Einstellung [habe ich]! 

閒者北遊．喜歡無量．登芒濟河．曠若發蒙．風伯掃除．雨師洒道．按轡清路．
周望山野．亦既至止．酌彼春酒．接武茅茨．棟過大廈．獻寸肴脩．味踰方丈．
逍遙陂塘之上．吟詠花柳之下．結春芳以崇珮．折若華以翳日．弋下高雲之鳥．
餌出深川之魚．蒲葅贊善．便螺稱妙．何其樂哉．雖仲尼忘味於虞韶．楚人流
遯於荊臺．無以過也．班嗣之書．信不虛矣．未還京都．塊然獨處．營宅濱洛．
困於囂塵．思樂汶上．發于寤寐．昔伊尹輟耕．郅惲放羊．思致君於有虞．濟
蒸民於塗炭．而吾方欲執耒於山陽．冗緡於丹水．知其不如古人遠矣．然山甫
不貪天地之樂．曾參不慕晉楚之富．亦其志也． 

Auch dieser Brief wurde von den Kompilatoren des Yiwen leiju stark gekürzt. Doch im Ge-
gensatz zum ersten Brief von Ying Qu ist dies hier nicht auf den ersten Blick erkennbar. Zwar 
fehlt der Briefrahmen. Doch abgesehen davon könnten Leser, die den längeren Text aus dem 
Wen xuan nicht kannten, davon ausgehen, dass der Hauptteil des Brieftextes mit Ying Qus 
Ausruf „Genau diese Einstellung [habe ich]!“ endet. Aus dem Wen xuan wird allerdings deut-
lich, dass dies nicht der Fall ist. Dort schließt sich eine Passage an, in der Ying Qu nach 
diesen allgemeineren Überlegungen genauer auf seine persönliche Situation eingeht. Er schil-
dert dort die Mühen seiner eigenen Laufbahn, beklagt sich, dass er auf seinem Weg keine 
Unterstützer gefunden habe, und erklärt noch einmal ausführlich, er werde sich nun aus der 
Stadt auf seinen Landsitz zurückziehen und dort seinen Lebensabend verbringen. Da diese 
Inhalte jedoch das bisher Gesagte inhaltlich nicht ergänzen und lediglich auf eine 

 
nahe, sich besser an konfuzianische Inhalte zu halten. Die „Texte“ können sich dabei auf die daoisti-
schen Bücher selbst beziehen. Genauso kann aber Ban Sis Antwortschreiben an Huan Tan gemeint 
sein. Die Doppeldeutigkeit der Bemerkung ist wohl auch von Ying Qu beabsichtigt. Siehe Han shu 
100A.4205–06. 

136  Min Ziqian 閔子騫, ein Schüler von Konfuzius, zog sich an den Fluss Wen zurück, siehe Lunyu 6.7, 
Lunyu zhushu 6.52-2. 

137  Zu Yi Yins Eintritt in den Dienst von Tang siehe Mengzi zhushu 9B.170-1–171-2, zu Zhi Yun de Cre-
spigny, Biographical Dictionary, S. 113–32.  

138  Xu You lehnte ab, als Yao ihm die Herrschaft abtreten wollte, siehe Zhuangzi jishi 1. 22–25. Er wird 
im Shi ji mit dem Berg Ji 箕 assoziiert, siehe S. 66 Anm. 183. Im Mengzi wird Zeng Cans Aussage 
zitiert, er ziehe die Bewahrung von Tugenden wie Menschlichkeit und Rechtlichkeit einer Anstellung 
bei einem wohlhabenden, aber unehrenhaften Herrscher vor, siehe Mengzi zhushu 4A.72-2–75-1. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe über „Besichtigungstouren“ (youlan) 229 

individuellere Stufe heben und außerdem kaum mehr Bezüge zum Thema youlan aufweisen, 
wurden sie von den Kompilatoren des Yiwen leiju gestrichen.  

Der Briefauszug kontrastiert erneut einen Ausgangsort und einen Zielort. Der Hauptstadt 
Luoyang ist die Hügellandschaft nördlich davon gegenübergestellt,139 dem Lärm die Ruhe, 
dem Schmutz der Stadt die Reinheit der Natur, dem Luo der Wen und den Amtspflichten die 
Freiheit. Ying Qu deutet durch seine Wortwahl zudem an, dass ihm ein Verhalten nach hohen 
moralischen Standards auf dem Land eher möglich ist als in der Stadt, die er mit seinen 
Amtspflichten gleichsetzt. Denn seine Tätigkeiten während der Reise beschreibt er nicht nur 
unter Verwendung einer Reihe von Anspielungen auf Topoi aus dem daoistischen Spektrum, 
die Freiheit und Ungebundenheit ausdrücken. Er greift auch auf konfuzianische Klassiker 
wie Liji und Shijing zurück, die das rechte Verhalten bei Hofe illustrieren. Das Leben abseits 
der Stadt eröffnet Ying Qu scheinbar ein Dasein, in dem er keine moralischen Kompromisse 
eingehen muss.  

Der Perspektivwechsel durch den Ausflug wird als ausschlaggebend für einen bedeuten-
den Entschluss präsentiert: Ying Qu möchte sich nach dieser Erfahrung aus dem Dienst zu-
rückziehen. Vom Topos des Risikos eines Ausflugs ist hier nicht die Rede – wohl aber von 
der Freude, die er bereiten kann und in deren Beschreibung alle Sinne angesprochen werden. 
Das Sehen spielt eine Rolle („als ob mir eine Augenbinde abgenommen worden wäre“), das 
Hören (der „Regenmeister“ und der „Herr des Windes“ spielen auf die Macht der Musik an), 
und auch das Fühlen (die Kühle der Hütten), das Riechen (duftende Frühlingsblumen) und 
das Schmecken (Frühlingswein und Trockenfleisch) finden Erwähnung. Heimweh plagte ihn 
keines und Sehnsucht empfindet er nur in der Hauptstadt, aus der er gerne wieder abreisen 
möchte. Man könnte meinen, Ying Qu kehre die Verhältnisse um: Der Ausflugsort ist der 
wahre Ausgangspunkt und das Leben in der Stadt lediglich ein Ärgernis, aus dem man sich 
möglichst schnell verabschieden sollte, um an seinen angestammten Platz zurückzukehren. 

Briefe über Besichtigungstouren  
Die beiden Auszüge aus Briefen von Ying Qu stehen im Yiwen leiju im thematischen Ab-
schnitt youlan, weil sie aus Sicht der Kompilatoren in besonderer Weise illustrieren, wie über 
die Thematik der „Besichtigungstour“ geschrieben werden kann. Dabei verwenden die Ver-
fasser verschiedene Topoi, die durch den im Abschnitt der „Sachverhalte“ präsentierten Zi-
tatschatz bereits eingeführt wurden. In diesen Zitaten wurde eine Basisidee, dass (1) eine 
Person oder Personengruppe sich von einem meist unbestimmten Ort fortbewegt, um von 
einem neu eingenommenen Standpunkt aus etwas zu betrachten, durch verschiedene Aspekte 
ergänzt. Diese waren: youlan als (2) Ausdruck der Macht des Herrschers; als (3) Anlass für 
einen neuen Überblick, Perspektivwechsel und Erkenntnisgewinn; als (4) Auslöser verschie-
dener menschlicher Reaktionen wie Freude über den Ausblick, Einsamkeit ohne Begleiter, 
Sehnsucht nach weiteren Zielen und Heimweh; als (5) geprägt von der Eignung der jeweili-
gen Begleitung; als (6) Risiko für Pflichtvergessenheit, Ausschweifung und Selbstüberschät-
zung des Reisenden; und als (7) Anlass zum Vergleich zwischen Ausgangs- und Zielort.  

Die beiden Briefe greifen jeweils unterschiedliche Aspekte dieser begrifflichen Ausdeh-
nung auf. In Ying Qus „Brief an Man Gongyan“ malte sich der Verfasser einen Ausflug aus, 
zu dem er eingeladen worden war, dessen Teilnahme er jedoch (mit Bedauern oder mit einer 

 
139  Zu den Orten siehe Knechtges, „Letters in the Wen xuan“, S. 210–11. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe im Kategorienbuch Yiwen leiju 230 

gewissen Erleichterung) absagen musste. Er thematisiert die Freude am Ausblick, die Quali-
tät der Mitreisenden (Punkt 1, 4 und 5) und unter Umständen auch das Risiko eines Ausflugs 
in der falschen Begleitung sowie einen möglichen Erkenntnisgewinn der Teilnehmenden 
(Punkt 3 und 6). Der „Brief an die Cousins“ arbeitet stärker mit der Kontrastierung von Aus-
gangs- und Zielort und spricht neben der Freude an der Reise den Erkenntnisgewinn an – 
schließlich wird Ying Qus Entscheidung, sich ins Private zurückzuziehen, direkt mit seiner 
Fahrt in Verbindung gesetzt. Darüber hinaus spielt die Sehnsucht eine Rolle, die allerdings 
von der Stadt auf das Land gerichtet ist und so die Verhältnisse umkehrt (Punkte 1, 3 und 7).  

Die beiden Briefe illustrieren also viele Aspekte der youlan-Thematik. Umgekehrt hat die 
Einordnung der Briefe unter die Rubrik der Ausflüge zur Folge, dass genau diese Aspekte 
der Texte besonders hervorstechen. Ying Qus Ärger über den Verlauf des Gastmahls und 
seine wichtigen Aufgaben im ersten Brief sowie mögliche weitere Beweggründe für den 
Rückzug aus der Hauptstadt im zweiten Schreiben spielen im Kontext des Yiwen leiju ledig-
lich eine Nebenrolle. Dies geschieht nur zum Teil durch die thematische Einordung der Kom-
pilatoren. Noch größeren Einfluss haben die Kürzungen, die an den Texten vorgenommen 
wurden. Gestrichen wurden dabei nicht nur jene Passagen, die nicht den jeweiligen Ausflug 
betreffen. Im ersten Brief ist dies beispielsweise die Beschreibung des Festmahls, im zweiten 
Brief ein langer Abschnitt, in dem Ying Qu beklagt, während seiner Amtslaufbahn keine 
Unterstützung erfahren zu haben. Leser, die die beiden Briefe nur aus dem Yiwen leiju kann-
ten, werden sie wohl als Texte verbucht haben, die sich vor allem mit Ausflügen beschäfti-
gen. Sie erlangten ein unvollständiges Bild der Texte von Ying Qu. Besonders bei Ying Qus 
zweitem Brief ist dies problematisch. der Auszug aus dem ersten Brief begann so abrupt, 
dass man von einer gekürzten Version ausgehen musste. Beim zweiten Text ist das nicht 
zwingend der Fall. Eine gewisse Zahl von Lesern des Yiwen leiju wird also angenommen 
haben, abzüglich des Briefrahmens, der bei Zitaten aus Briefen im Yiwen leiju beinahe immer 
entfällt, den vollständigen Text vorliegen zu haben. 

4.4 Zur Einbindung von Briefen im Yiwen leiju 

Kapitel 4 thematisierte die Einbindung von Briefen in das Kategorienbuch Yiwen leiju. Ka-
tegorienbücher sind Spezialformen von Anthologien. Sie sammeln Textstücke anderer Auto-
ren, die sie in wesensähnlichen Kategorien anordnen und tun dies mit dem Anspruch, einen 
selbstgewählten Themenbereich umfassend darzustellen. Ihre Kompilatoren treffen Ent-
scheidungen bezüglich Auswahl, Anordnung, Rahmung und Bearbeitung der Texte. Im Yi-
wen leiju bestimmen drei Faktoren deren Leserwirkung in besonderer Weise. Dies sind die 
thematische Einordnung durch die Abschnittsüberschrift, die Einordnung durch die umlie-
genden Textausschnitte und die Kürzung und Bearbeitung des Textes selbst. Die Analyse der 
Auswirkung dieser Faktoren auf die Lesung der Briefe der Abschnitte zu den Themenberei-
chen der „Besichtigungstouren“ (youlan) und des „Abbrechens von Beziehungen“ (jue jiao) 
waren Gegenstand des zweiten Teils des Kapitels. 

Kompilationsentscheidungen und ihre Auswirkungen 
Die Kompilatoren des Yiwen leiju nahmen ihre Texte aus früheren Kontexten heraus und 
banden sie durch Auswahl, Anordnung, Rahmung und Bearbeitung in einen neuen Kontext 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



4.4 Zur Einbindung von Briefen im Yiwen leiju 231 

ein. Anders als im Wen xuan, in dem die Einordnung der Einzeltexte in erster Linie von 
Genreüberlegungen bestimmt war, ließen die Kompilatoren des Yiwen leiju sich von inhalt-
lichen Ideen leiten. In der Absicht, die Lebenswelt der Tang-zeitlichen Leser umfassend dar-
zustellen, ordneten sie ihre Inhalte nach solchen Themengebieten, die diese Welt widerspie-
gelten. So bildeten sie 46 Abschnitte und 727 Unterabschnitte. Auf dritter Stufe erfolgte eine 
Gliederung nach. „Sachverhalten“ (shi) und „literarischen Werken“ (wen), wobei letztere in 
Einzelgenres gruppiert wurden, in denen die einzelnen Texte oder Textausschnitte letztlich 
chronologisch angeordnet waren. Inwieweit die Anordnung im Yiwen leiju innovativ war, 
lässt sich schwer sagen, da wir kaum etwas über seine Vorgängerwerke wissen. Glaubt man 
dem Vorwort, dann war jedoch zumindest die Kombination von Sachverhalten und literari-
schen Werken in einer Sammlung neu.  

Eine vollständige Wiedergabe jedes Einzeltextes war nicht der Kernanspruch des Kate-
gorienbuchs Yiwen leiju. Bezüglich der Kürzungen von Texten der Kurzprosa lassen sich vier 
verschiedene Grade unterscheiden. (1) Nur ein kurzer Satz oder Halbsatz aus einem Text 
wurde aufgenommen. Dies ist dann der Fall, wenn eine Einzelaussage zitiert wird, deren 
Kontext den Kompilatoren nicht erwähnenswert erschien. Oft scheint ein Stichwort aus-
schlaggebend für die Aufnahme des Satzes gewesen zu sein. Besonders in diesen Fällen ist 
denkbar, dass den Verantwortlichen des Yiwen leiju der Gesamttext nicht vorlag und sie das 
Zitat einer früheren Sammlung entnahmen. (2) Eine einzelne Passage aus einem Text ist auf-
genommen, aus der allerdings ersichtlich ist, dass es sich nicht um den vollständigen Text 
handeln kann. Gerade bei Texten aus Gattungen wie Briefen, die sich durch einen oft flos-
kelhaften Rahmen auszeichnen, sind solche Einzelpassagen gut zu erkennen. (3) Der Text ist 
in einer aufwändig gekürzten Form aufgenommen, aus der einem unbedarften Leser nicht 
auf den ersten Blick deutlich wird, dass es sich nicht um die vollständige Fassung handelt. 
(4) Ein Text ist vollumfänglich aufgenommen – dies ist unter den Prosatexten eher selten und 
lässt sich lediglich durch den Vergleich mit Parallelüberlieferungen feststellen. Besonders 
Textstücke aus Gruppe (2) und (3) können die Wahrnehmung des zitierten Textes in den 
Köpfen der Leser beeinflussen.  

„Literarische Werke“ wie Briefe werden von den Kompilatoren des Yiwen leiju dann auf-
genommen, wenn sie ihrer Ansicht nach in besonderer Weise illustrieren, wie über ein be-
stimmtes Thema geschrieben werden kann. Die beiden analysierten Abschnitte aus dem Yi-
wen leiju zeigten, dass die einleitenden Zitate aus den „Sachverhalten“ gewissermaßen als 
Begriffsdefinition dienen. Sie legen verschiedene Aspekte und Implikationen dar, derer sich 
ein Schreibender bewusst sein sollte, wenn er eine bestimmte Thematik behandelte. Darüber 
hinaus geben sie Topoi vor, die in einer solchen Diskussion verwendet werden können. Lite-
rarische Texte wie die Briefe sind in ihrer Präsentation diesen Interessen unterworfen. Sie 
werden auf solche Passagen reduziert, die zur jeweiligen Thematik passen. Bei Xi Kangs 
„Brief an Shan Tao“ liegt in der Fassung des Yiwen leiju der Fokus daher im Abschnitt zum 
„Abbrechen der Beziehungen“ auf den Überlegungen zum richtigen Verhalten eines Freun-
des, hinter denen beispielsweise der Aspekt des Verhältnisses zwischen Einsiedler und 
Staatsmann zurücktrat. Aus Ying Qus Briefen wurden zum Themengebiet youlan lediglich 
die Passagen ausgewählt, die sich mit Besichtigungstouren befassen.  

Diese Präsentation wiederum nimmt Einfluss darauf, welchen Eindruck die Briefe bei 
den Lesern des Yiwen leiju hinterlassen. Die Textausschnitte werden mit Dynastiebezeich-
nung, Verfassernamen und gängigem Brieftitel eingeführt und lassen sich so direkt mit dem 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Briefe im Kategorienbuch Yiwen leiju 232 

Ursprungstext identifizieren. Von diesem erhalten die Leser allerdings ein unvollständiges 
Bild. Ein Blick auf die Kürzungen der Briefe zeigte, dass Anreden und Referenzen auf die 
Entstehungs- oder Übermittlungssituation eines Schreibens oft entfallen. Solche Abschnitte, 
die den Brief in einen historischen Zusammenhang und persönlichen Austausch einordnen, 
treten also hinter abstrakteren Überlegungen zurück. Genauso werden Passagen ausgelassen, 
die sich nicht auf das im Yiwen leiju behandelte Thema konzentrieren. Dies vermag einen 
Text auf eine bestimmte Interpretation festzulegen, wie vor allem die Fassung von Xi Kangs 
„Brief an Shan Tao“ im Yiwen leiju zeigte. Unklar bleibt allerdings der Hintergrund solcher 
Festlegungen in der Interpretation. Es ist möglich, dass die Kompilatoren damit einem Zeit-
geist entsprachen und eine Lesung festschrieben, die in ihrem Kompilationsumfeld in 
Chang’an in der frühen Tang-Zeit gängig war. Oder aber sie legten absichtlich ein neues 
Verständnis des Textes fest. Beides ist denkbar, doch sind, selbst wenn uns Zeugnisse früher 
Leser der Briefe erhalten sind, diese zu spärlich gesät, um Mehrheits- von Randmeinungen 
abzugrenzen. Sicher ist jedoch, dass das Yiwen leiju die eigenen Leser in ihrer Wahrnehmung 
der Texte prägte und so Einfluss auf das zukünftige Verständnis der Texte nahm. Hier sind 
unterschiedliche Lesergruppen zu unterscheiden. Gebildete, kritische Leser mit einfachem 
Zugang zu Büchern waren möglicherweise mit den Ursprungstexten der gekürzten Versio-
nen, beispielsweise aus dem Wen xuan, vertraut, oder konnten sie im Zweifel ohne großen 
Aufwand mit diesen abgleichen. Solchen Leser allerdings, die sich fernab der Hauptstadt und 
anderer Bildungszentren befanden und sich den Umgang mit Texten gerade erst erarbeiteten, 
lag unter Umständen nur eine Fassung des Yiwen leiju mit den darin enthaltenen Auszügen 
vor. Selbst wenn sie sich der Tatsache bewusst waren, dass das Yiwen leiju nicht zwingend 
vollständige Texte enthielt, gewannen sie einen anderen Eindruck dieses Materials als die 
erste Gruppe. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



 

5 Schlussfolgerungen: Kompilatoren und ihr Einfluss 

Diese Arbeit begab sich auf eine Spurensuche. Sie verfolgte eine Reihe von Primärtexten 
unterschiedlicher Autoren aus unterschiedlichen Dynastien von ihrem ersten Erscheinen bis 
in die frühe Tang-Zeit (618–907 n. Chr.), fragte nach ihren damaligen Lesern und ergründete 
deren Verständnis der Texte und ihres Genres. Unter den wenigen Lesern, deren Textver-
ständnis für uns heute noch fassbar ist, konzentrierte die Untersuchung sich auf die Kompi-
latoren ausgewählter Geschichts- und Sammelwerke. Aus der Gesamtheit der überlieferten 
Einzeltexte, die ebenfalls nur einen Bruchteil des einst vorliegenden Materials ausmachen, 
griff sie Texte aus der Gattung der Briefe (shu) heraus. 

Ziel des Vorhabens war es, zu beleuchten, welche Herausforderungen überliefertes Quel-
lenmaterial an die sinologische Forschung stellt. Zu diesem Zweck wurde untersucht, inwie-
weit die Lesung von Briefen beeinflusst wird, wenn sie in unterschiedliche Werkzusammen-
hänge eingebunden werden, und wie sich die Bedeutungen einzelner Texte über 
unterschiedliche Kontexte hinweg verändern. Es wurden die vier Geschichtswerke Han shu, 
Han ji, Hou Han shu und Sanguo zhi, die Anthologie Wen xuan und das Kategorienbuch 
Yiwen leiju als Kontexte betrachtet. Innerhalb dieser wurden ausgewählte Texte einer Samm-
lung von 22 Briefen, die um das Jahr 530 n. Chr. im Rahmen der Genreanthologie Wen xuan 
als die besten und wertvollsten Texte des Genres shu der chinesischen Literaturgeschichte 
zusammengestellt worden waren, genauer untersucht. Zwei Aspekte spielten eine besondere 
Rolle und sollen abschließend noch einmal hervorgehoben werden. 

Zu Briefen und ihrer Verwendung 
Keiner der 22 in das Wen xuan aufgenommenen Briefe ist in seiner ursprünglichen Fassung 
erhalten, da ihre materiellen Träger lange verloren sind. Überliefert sind die Texte bis zur 
Tang-Zeit ausschließlich als Bestandteile umfangreicher Geschichts- und Sammelwerke. Die 
einleitend zitierte Definition eines Briefes – im Kern eine Mitteilung, die auf einem Träger-
medium von einer Person (oder Personengruppe) festgehalten wird und dann, um einen räum-
lich oder zeitlich entfernten Adressaten (oder eine Adressatengruppe) zu erreichen, durch 
eine dritte Partei übermittelt wird – findet sich als Grundverständnis des Genres in allen hier 
behandelten Werken wieder. Unterschiede gibt es nichtsdestoweniger in der genauen Ver-
wendung des Begriffes shu durch die Kompilatoren, der eine Vielzahl von Bedeutungen in 
sich vereint. Grundsätzlich ist nicht jeder Brief nach der obigen Definition ein shu und um-
gekehrt ist auch nicht jedes shu ein Brief.1 Shu kann, wie dies in der Genreeinteilung des Wen 
xuan der Fall ist, als Gattungsbegriff für das Briefgenre im engeren Sinne stehen, bezeichnet 
allerdings darüber hinaus schriftlich Festgehaltenes aller Arten. Vor allem im Rahmen der 
Geschichtsschreibung greift ein breites Verständnis von shu. Der Begriff wird dort mitunter 
als stellvertretende Kennzeichnung verwendet, wenn die Genrezuordnung eines zitierten 
Textes nicht eindeutig ist. Dies erschwert die terminologische Eingrenzung genauso wie die 
Tatsache, dass Genrebezeichnungen einzelner Texte zwischen Kompilationen variieren 

 
1  Siehe zu dieser Begriffsproblematik auch Antje Richter, Letters and Epistolary Culture in Early Medieval 

China, S. 34–37. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Kompilatoren und ihr Einfluss 234 

können, derselbe Text also unter Umständen in einem Kontext als shu, in einem anderen 
dagegen als Vertreter eines anderen Genres bezeichnet werden kann. Insgesamt erklärt diese 
Unschärfe die relative Vielfalt der Texte, die sich unter dem Begriff shu zusammenfinden. In 
dieser Arbeit wurden innerhalb der Geschichts- und Sammelwerke nur solche Texte näher 
behandelt, die von den Kompilatoren des Wen xuan als shu bezeichnet wurden und daher 
auch unter die obige Briefdefinition fallen.  

Für eine exakte Bestimmung dessen, was einen Text des Gattungsbegriffs shu (d.h. shu 
im engeren Sinne) in den unterschiedlichen Dynastiegeschichten ausmacht, ist der Umfang 
der Fallbeispiele dieser Arbeit zu begrenzt. Weitere Studien sind nötig, bevor darüber eine 
abschließende Aussage getroffen werden kann. Genauer lässt sich das Genreverständnis be-
züglich der shu in der Anthologie Wen xuan eingrenzen. Darin erwiesen sich Status und Hie-
rarchie ihrer Verfasser und Adressaten als die entscheidenden Faktoren für die Einordnung 
von Texten des Schriftverkehrs als shu. Im Wen xuan können shu als Mitteilungen verstanden 
werden, in denen die Verfasser versuchen, im vollen Bewusstsein eines nicht näher bestimm-
ten Statusunterschiedes zwischen Absender und Adressaten eine Beziehung zum Empfänger 
herzustellen, die diesen Unterschied – sei es auch nur für kurze Zeit oder in einem Teilaspekt 
des Verhältnisses – ausblendet. Darin unterscheiden sie sich von anderen Genres der schrift-
lichen Kommunikation wie beispielsweise Throneingaben, in denen die Verfasser vor allem 
diejenige Rolle ausfüllen, die ihnen im Verhältnis zum Adressaten zugewiesen ist, und so das 
bestehende Machtgefüge festschreiben und bestätigen. Eine derart enge Definition lässt sich 
allerdings nicht zuletzt deshalb formulieren, weil das Wen xuan nur 22 Texte als shu fasst. 
Die Kompilatoren des Yiwen leiju dagegen versammeln mehr als siebenmal so viele Texte 
unter dem Begriff shu. Ihr Verständnis ist erwartungsgemäß offener als das, das sich aus dem 
Wen xuan ableiten ließ. Im Kontext des Yiwen leiju wurde shu daher als „Schreiben“ über-
setzt. Diese „Schreiben“ schließen diejenigen Texte, die unter die nach hierarchischen Krite-
rien gebildete Definition aus dem Wen xuan fallen, mit ein. Darüber hinaus beziehen sie al-
lerdings auch Vertragstexte und solche Mitteilungen ein, die im Wen xuan anderen Genres 
schriftlicher Kommunikation zugeordnet wurden. 

Trotz des unterschiedlichen Verständnisses dessen, wie breit oder eng der Begriff shu 
gefasst werden sollte, ließ sich in allen behandelten Geschichts- und Sammelwerken ein Be-
wusstsein für die genrespezifischen Charakteristika von Briefen erkennen. Je nach Werkgat-
tung und Verwendungszweck machten sich die Kompilatoren unterschiedliche Briefeigen-
schaften zunutze. Bei den Geschichtswerken zeigte sich, dass die Kompilatoren gezielt die 
Idee der relativen Vertraulichkeit eines Briefes, der sich nicht an die breite Öffentlichkeit, 
sondern an einen Einzelnen oder zumindest einen begrenzten Adressatenkreis richtete, ein-
setzten. Dies bot ihnen die Gelegenheit, scheinbar unmittelbar an die Protagonisten ihrer Dar-
stellungen heranzurücken und das Bild einer ungefilterten Aussage des Verfassers zu erzeu-
gen. So versuchten sie unter anderem, die Glaubwürdigkeit ihrer Darstellung zu erhöhen. Die 
Selbstreferenzialität von Briefen, die den Fokus auf den Brief als Dokument an sich lenkt, 
stützt ebenfalls vor allem dessen Beweiskraft und die Authentizitätswirkung als „Text im 
Text“. Schließlich kam den Kompilatoren die Dialogizität der Briefe – die Eigenschaft, Ver-
fasser und Adressaten durch ihre jeweiligen in den Brief projizierten personae als zusätzliche 
Figuren in den Text hineinzuziehen – zupass, wenn sie sich neben der Beweiskraft, die der 
zitierte Text selbst vermittelt, auch auf die Autorität des Verfassers stützen wollten. In dieser 
Hinsicht bieten sich Briefe beispielsweise als Zeugnis einer Verfasser-Adressaten-Beziehung 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Kompilatoren und ihr Einfluss 235 

oder als Mittel zur Charakterisierung ihres Verfassers selbst an. Wegen der genannten As-
pekte eignen sie sich für diese Zwecke als narratives Element oft besser als andere Gattungen, 
beispielsweise die lyrischen Formen. Dabei lassen sich die Eigenschaften von Briefen, die 
Kompilatoren in Geschichtswerken zugutekommen, mit Ausnahme des Aspekts der Vertrau-
lichkeit, auf andere Genres der schriftlichen Kommunikation übertragen.  

Im Kontext des Wen xuan traten andere genretypische Charakteristika von Briefen in den 
Vordergrund. Vertraulichkeit beispielsweise ist keine Eigenschaft, die durch den Kontext der 
Anthologie besonders hervorgehoben wird. Dem steht nicht zuletzt der Anthologiekontext 
entgegen, der den Leserkreis um das Publikum interessierter Literaten erweitert. Dieser 
Werkzusammenhang verdeckt den Aspekt des Privaten, der von den Kompilatoren der Ge-
schichtswerke noch bewusst eingesetzt wurde. Die Dialogizität dagegen spielt eine große 
Rolle bei den Briefen im Wen xuan. Sie lenkt die Aufmerksamkeit der Leser immer wieder 
auf die sich gegenüberstehenden Parteien der Verfasser und Adressaten und lädt so dazu ein, 
zu überlegen, was diese eint und was sie trennt. Wie Kapitel 3 zeigte, schlägt sich dies nicht 
zuletzt in den Inhalten der aufgenommenen Brieftexte nieder. Als Genreanthologie bietet das 
Wen xuan zudem den passenden Kontext, um über den Spielraum zu reflektieren, den das 
Genre seinen Verfassern in Bezug auf das Statusverhältnis zum Empfänger eröffnet. Indem 
es dieses Verhältnis gerade nicht eindeutig spezifiziert, ermöglicht das Briefgenre ein erneu-
tes Aushandeln und unter Umständen eine Verschiebung in dieser Beziehung hin zum Ad-
ressaten. Schließlich rückt das Wen xuan die Möglichkeiten und Beschränkungen des Genres 
in den Fokus. Es betont ihm innewohnende Problematiken wie die Ungewissheit über eine 
erfolgreiche Zustellung und die aus Sicht des Empfängers nie endgültig ausräumbaren Zwei-
fel an der Identität des Absenders. Auch wenn seine Textauswahl zahlenmäßig recht begrenzt 
ist, wird das Wen xuan durch die vielfältigen inhaltlichen und formalen Dimensionen, die die 
in die Sammlung aufgenommenen Briefe abdecken, so der Komplexität des Briefgenres ge-
recht. 

Im Yiwen leiju sind Briefe und Briefauszüge unter der Genreabteilung shu zu finden. 
Diese ist wiederum Teil der „literarischen Werke“ (wen), die in jedem inhaltlichen Abschnitt 
der Sammlung zeigen sollen, wie über bestimmte Themen geschrieben werden kann. Inner-
halb dieser „literarischen Werke“ spielen Briefe allerdings eine eher untergeordnete Rolle. 
Zu erkennen ist dies daran, dass weniger als ein Zehntel der 727 thematischen Unterab-
schnitte überhaupt Texte des Genres shu enthält. Die Gattungszuordnung eines Textes ist im 
Yiwen leiju vor allem für seine Einordnung relevant. Darüber hinaus scheinen bei den aufge-
nommenen Briefen genretypische Eigenschaften eine untergeordnete Rolle gespielt zu ha-
ben. Die in Kapitel 4 behandelten Abschnitte zeigten, dass ihr Briefrahmen meist gekürzt 
wird. Das gleiche trifft auf die dialogischen und selbstreferenziellen Passagen zu. Abstrakte-
ren Überlegungen, die zum Abschnittsthema passen, wurde größere Bedeutung eingeräumt 
als solchen Passagen, die den Text in einen historischen Zusammenhang und persönlichen 
Austausch einordnen. „Schreiben“ tauchen zudem in bestimmten Abschnitten gehäuft auf. 
Daraus lässt sich ableiten, welche Thematiken sich den Kompilatoren des Yiwen leiju zufolge 
besonders gut in Briefform abhandeln ließen. Dies sind das „Warnen und Ermahnen“ (jian 
jie 鑒誡), das „Überzeugen“ (shui 說), die „Absichtsbekundungen“ (yan zhi 言志), die 
„Trennung“ (bie 別), der „Rückzug“ (yin mian 隱逸) und das „Schreiben“ (shu 書) selbst.  

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Kompilatoren und ihr Einfluss 236 

Zu Kompilatoren und ihren Entscheidungen 
Kompilatoren zählen zu den wenigen literarischen Akteuren, die, bewusst oder unbewusst, 
durch Kontextualisierungen ihre Ansichten zu und Interpretationen von Texten festhielten 
und dadurch in der Literaturgeschichte als Leser fassbar sind. Doch werden sie oft übersehen, 
weil sie sich selten explizit zu ihren Tätigkeiten äußerten, hinter den Texten selbst zurück-
traten und von deren Rezipienten daher kaum wahrgenommen wurden. So ist oft nicht be-
kannt, wer genau an Kompilationsprojekten beteiligt war. Dennoch lassen sich bei genaue-
rem Hinsehen ihre Spuren in den von ihnen verantworteten Geschichts- und Sammelwerken 
erkennen. Verschiedene Kompilatoren wurden im Laufe dieser Arbeit betrachtet: Kompila-
toren von Geschichtswerken (Ban Gu und andere, Fan Ye, Xun Yue und Chen Shou) und 
ihren Kommentaren (Pei Songzhi), von Anthologien (Xiao Tong und andere) und von Kate-
gorienbüchern (Ouyang Xun und andere). Sie trafen in Bezug auf ihre Quellentexte eine 
Vielzahl von Entscheidungen, deren wichtigste in dieser Arbeit in die drei Kategorien Aus-
wahl, Bearbeitung und Präsentation unterteilt wurden, wobei man innerhalb der Präsentation 
in den Sammelwerken zwischen Anordnung und Rahmung unterscheiden kann. 

Der Auswahlprozess ist derjenige Aspekt von Kompilationen, der am schwersten zu fas-
sen ist. Er ist maßgeblich durch drei Faktoren bedingt: Erstens durch die Quellen, die den 
Kompilatoren zur Verfügung standen, zweitens durch die Werke, die sie sich bei der Zusam-
menstellung zum Vorbild nahmen und drittens durch die Werkabsicht und die sich daraus 
ergebenden Auswahlkriterien, die sie an ihr Quellenmaterial anlegten. Da der größte Teil des 
nicht aufgenommenen Materials und möglicher Vorbildwerke verloren ist, ist ein systemati-
scher Abgleich und dadurch eine Beurteilung der Auswahl ex negativo nicht möglich. Den-
noch ließ sich bei allen Geschichts- wie Sammelwerken zumindest abschätzen, dass die 
Kompilatoren nur einen Bruchteil des ihnen verfügbaren Materials auswählten. Werkabsicht 
und Auswahlkriterien sind, wenn überhaupt, in den meisten Geschichts- und Sammelwerken 
nur äußerst vage formuliert. In Bezug auf Geschichtswerke ließen sich aus den Fallstudien 
dieser Arbeit heraus fünf Absichten identifizieren, die mit der Einbindung von Briefen ver-
folgt wurden. Diese waren die Einbindung von Briefen (1) zum Zweck der Charakterisierung 
von Personen, (2) aufgrund ihrer Rolle im weiteren Verlauf der Handlung, (3) zur Illustration 
größerer inhaltlicher Linien, die der Kompilator eines Geschichtswerks verdeutlichen wollte, 
(4) zur Verknüpfung unterschiedlicher Protagonisten miteinander und (5) zur Erhöhung der 
Authentizität der Darstellung. Der schriftstellerische Wert der ausgewählten Texte war die-
sen fünf Absichten nachgeordnet. Zwar erfüllten die Texte, soweit sich dies aus der hier be-
handelten Auswahl ermessen ließ, einen gewissen literarischen Mindestanspruch. Doch muss 
darauf hingewiesen werden, dass die in dieser Arbeit getroffene Textauswahl entscheidend 
durch die Kompilatoren des Wen xuan beeinflusst ist, auf deren Auswahl meine Arbeits-
grundlage fußt. Diese legten einen sehr hohen Standard an die Literarizität ihrer Texte an und 
trafen eine dementsprechend gefärbte Vorauswahl. 

In der Anthologie Wen xuan und der Sammlung Yiwen leiju, die als Kategorienbuch eine 
Spezialform der Anthologie darstellt, kamen für die Texte jeweils vier Auswahlkriterien zum 
Tragen: der literarische Wert und die moralisch-politische Eignung, die Genrezugehörigkeit 
und die thematische Ausrichtung. Doch die beiden Sammelwerke unterschieden sich deutlich 
in der Gewichtung dieser Kriterien. Der literarische und moralische Wert eines Briefes stellte 
für die Kompilatoren der Anthologie Wen xuan das entscheidende Auswahlkriterium dar. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Kompilatoren und ihr Einfluss 237 

Darüber hinaus zeigten die in Kapitel 3 behandelten Briefe, dass auch die Genrezugehörigkeit 
eine wichtige Rolle für ihre Aufnahme spielte. Nur ausgewählte Genres fanden Eingang in 
die Anthologie. Die darin vertretenen Texte ließen, wie das Beispiel der Briefkapitel des Wen 
xuan zeigen konnte, ein außergewöhnliches Bewusstsein ihrer Verfasser für die dem Genre 
innewohnenden Ausdrucksmöglichkeiten, aber auch für seine Grenzen erkennen. Ein dritter 
Faktor, der die Wahl eines Brieftextes beeinflusste, scheint schließlich sein Inhalt gewesen 
zu sein. Innerhalb der ersten zwei von insgesamt sechs chronologischen Untergruppen der 
Briefe im Wen xuan ließ sich jeweils ein thematisches Leitmotiv erkennen, das die Briefe 
gewissermaßen unter einem unausgesprochenen Motto vereinte. Die gewählten Themen (das 
Aushandeln der Loyalitätsbeziehungen zwischen Herrscher und Untertan sowie die Rolle des 
Beraters im politischen Gefüge) waren aus Sicht der Kompilatoren des Wen xuan wohl zeit-
lose Fragen, mit denen Literaten durchgehend und in immer neuer Form konfrontiert waren 
und die daher auch die Leserschaft der eigenen Sammlung berührten.  

Im Yiwen leiju schließlich waren dieselben Auswahlkriterien gegeben. Allerdings ist ihre 
relative Gewichtung eine andere. Literarischer Wert und politische-moralisch Eignung wur-
den von Ouyang Xun im Vorwort thematisiert. Die Bedeutung der Literarizität der ausge-
wählten Briefe für die Kompilatoren des Yiwen leiju zeigt sich darüber hinaus an ihrer Ein-
ordnung in der Sammlung. Sie werden als Beispieltexte in die Abteilungen der „literarischen 
Werke“ gestellt, die vermitteln sollen, wie über bestimmte Themen geschrieben werden kann. 
Andererseits empfanden die Kompilatoren ihren literarischen Wert als nicht so ausschlagge-
bend, als dass sie Texte regelmäßig ungekürzt aufgenommen hätten. Über den literarischen 
Wert hinaus war auch die Genrezugehörigkeit für die Kategorisierung von Texten innerhalb 
des Yiwen leiju relevant. Doch an der Kürzung gerade der genretypischen Elemente vieler 
Briefe ließ sich erkennen, dass die Gattungseigenschaften der Texte eher nachrangig waren. 
Entscheidend für die Aufnahme in das Kategorienbuch war stattdessen ihr Inhalt. Sie wurden 
regelmäßig auf diejenigen Abschnitte reduziert, die für den jeweiligen thematischen Schwer-
punkt des Yiwen leiju zentral waren. Von besonderem Interesse waren für die Kompilatoren 
jene Passagen, die abstrahiert vom Ursprungskontext auch in anderen Zusammenhängen Ver-
wendung finden konnten. Schließlich war das Yiwen leiju auch zu dem Zweck zusammenge-
stellt worden, literarisches Anschauungsmaterial für die Weiterverwertung in den Schriften 
seiner Leserschaft bereitzustellen. 

Eine zweite Kompilationsentscheidung betraf die Bearbeitung von Einzeltexten in Ge-
schichts- und Sammelwerken. Auch zur Beantwortung der Frage, inwieweit die Kompilato-
ren einzelne Texte für ihre Zwecke anpassten, fehlt meist das Vergleichsmaterial. So kann 
nicht mehr exakt geklärt werden, welche Freiheiten sich Kompilatoren bei der Bearbeitung 
von Texten nahmen – doch kann die Möglichkeit, dass Bearbeitungen vorgenommen wurden, 
niemals ausgeschlossen werden. Versionsunterschiede überlieferter Texte nachzuvollziehen 
ist aus mehreren Gründen problematisch. Existieren heute mehrere Fassungen eines Textes, 
so gingen diese durch die Hände von Kopisten und Editoren, die sie im Rahmen des Über-
lieferungsprozesses absichtlich oder unabsichtlich abänderten. Auch wenn sich unter den 
Fassungen der behandelten Briefe Textversionen, die kaum Unterschiede aufwiesen, genauso 
finden ließen wie solche mit größeren Abweichungen, ist es riskant, daraus auf gemeinsame 
oder parallele Überlieferungsstränge zu schließen. Die Unsicherheit solcher Textvergleiche 
liegt nicht zuletzt darin begründet, dass die Texte schlicht zu kurz sind, um Zufall und Ab-
sicht voneinander zu unterscheiden, geschweige denn, um die Agenda eines vermuteten 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Kompilatoren und ihr Einfluss 238 

Bearbeiters herauszuarbeiten. Die Kompilatoren jedenfalls geben in der Regel nicht an, ob 
oder was sie innerhalb der Einzeltexte veränderten. Nur Ouyang Xun wies in seinem Vorwort 
zum Yiwen leiju darauf hin, dass er „das oberflächliche und ungeordnete weggelassen, das 
redundante und weitschweifige gelöscht habe“ (棄其浮雜．刪其冗長). Betrachtet man die 
Textauszüge genauer, so lässt sich erkennen, dass er in dieser Aussage auch Anpassungen 
innerhalb der Texte einschloss. Die Bearbeitungen in seinem Werk zeigten, dass Texte re-
gelmäßig auf diejenigen Abschnitte reduziert wurden, die für den thematischen Schwerpunkt 
des jeweiligen Abschnitts im Yiwen leiju zentral waren. Vier Grade an Kürzungen konnten 
identifiziert werden: (1) die Aufnahme eines kurzen Satzes oder Halbsatzes aus einem Text, 
für die oft die Erwähnung eines Stichworts ausschlaggebend zu sein schien; (2) die Auf-
nahme einer Einzelpassage, aus der allerdings ersichtlich ist, dass es sich nicht um den voll-
ständigen Text handeln kann, (3) die Aufnahme eines Textes in einer sorgfältig gekürzten 
Form, aus der unbedarften Lesern nicht auf den ersten Blick deutlich wird, dass es sich nicht 
um die vollständige Fassung handelt, und (4) die – soweit sich das durch den unsicheren 
Vergleich mit Parallelüberlieferungen feststellen lässt – vollständige Aufnahme eines Textes. 
Im Gegensatz dazu zeigte sich im Hinblick auf die Anthologie Wen xuan, dass dort Anstren-
gungen unternommen wurden, Briefe möglichst in ihrer vollständigsten Fassung aufzuneh-
men. Allerdings sind auch in diesem Kontext kleinere Anpassungen wie sprachliche Glättun-
gen nicht auszuschließen.  

Den geeignetsten Kontext zur Nachverfolgung von Textbearbeitungen boten Geschichts-
werke, die parallel zueinander die gleichen Texte verarbeiteten. Hier lassen sich zunächst die 
Bearbeitungen selbst vergleichen. Darüber hinaus ist eine Einbindung in einen größeren nar-
rativen Zusammenhang gegeben, die auf die zugrundeliegenden Motivationen der Ge-
schichtsschreiber schließen lässt. Es zeigte sich, dass die Kompilatoren der Geschichtswerke 
sich große Freiheiten im Umgang mit ihrem Material nahmen – allen voran Xun Yue bei 
seinen Versionen des Briefes von Sima Qian an Ren An und des Schreibens von Yang Yun 
an Sun Huizong, die unübersehbar von Ban Gus Versionen der beiden Texte abweichen. 
Doch auch hier fehlt uns eine stabile Grundlage, auf der wir diese Eingriffe beurteilen kön-
nen. Zwar ist Xun Yue der spätere Autor, doch die größere zeitliche Distanz zu den Ur-
sprungskontexten der Briefe bedeutet nicht automatisch, dass seine Versionen weniger glaub-
würdig sind. Es ist beispielsweise möglich, dass Xun Yue nach bestem Wissen und Gewissen 
handelte, weil ihm Parallelversionen zu den von Ban Gu zitierten Brieftexten vorlagen, die 
tatsächlich stärker den von ihm überlieferten Versionen ähnelten als Ban Gus Text. Ob in 
einem der beiden Fälle also ein weniger zuverlässiger Kompilator am Werk war, ist nicht 
sicher. Genauso wenig ist geklärt, an welchen Maßstäben sich die Kompilatoren des chine-
sischen Altertums und Frühmittelalters messen lassen mussten. Um diese Fragen zu beant-
worten, greifen die Fallstudien dieser Arbeit zu kurz. Weitere sorgfältige Textvergleiche und 
historiographische Studien zu den jeweiligen Kompilatoren und ihren Werken sind nötig, um 
diesbezüglich nähere Aussagen treffen zu können.  

Es bleiben die beiden Kompilationsentscheidungen bezüglich der Rahmung und, im Falle 
der Anthologien, zusätzlich bezüglich der Anordnung, die die Präsentation von Texten in 
Geschichts- und Sammelwerken bestimmen. In Geschichtswerken gibt es eine Vielzahl an 
Stellen, die sich für die Einbindung von Briefen anbieten. Ein Primärtext, beispielsweise ein 
Brief, kann in Dynastiegeschichten etwa in der Ereigniskette der Annalen zitiert werden, in 
der Biographie des Absenders, der des Empfängers, oder tatsächlich an jeder anderen Stelle 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Kompilatoren und ihr Einfluss 239 

im Geschichtswerk, in der aus Sicht des Kompilators ein inhaltlicher Bezug zum Text vor-
liegt. Darüber hinaus muss ein Brief nicht zwingend in den chronologischen Handlungsver-
lauf gestellt werden, sondern kann kommentierend auch aus der zeitlichen Anordnung her-
ausgehoben sein. Die Fallstudien in Kapitel 2 zeigten, dass diese Einbindungsentscheidungen 
kontextabhängig sind. Die zugrundeliegenden Motivationen der Kompilatoren und die Wir-
kungen des jeweiligen Rahmens auf den Primärtext sind mitunter sehr komplex, lassen sich 
kaum generalisieren und sollten daher von Einzelfall zu Einzelfall analysiert werden. In Sam-
melwerken erfolgt die unmittelbare Rahmung von Texten generell durch Titel- und Verfas-
serangaben sowie unter Umständen durch Vorworte. Die Kompilatoren des Wen xuan ent-
schieden sich dafür, die Briefe mit Titel und Verfasserangabe zu versehen, auf einführende 
Bemerkungen jedoch zu verzichten. Im Yiwen leiju wurden die Einzeltexte ebenfalls durch 
Titel und Verfasserangabe eingeleitet und zudem durch eine Dynastieangabe ergänzt. Beide 
Kompilatorengruppen wogen in ihren Angaben Einheitlichkeit und Wiedererkennbarkeit ge-
geneinander ab. Während ihre Verfasserangaben recht homogen gestaltet sind, sind die Ti-
telangaben oft uneinheitlich. Sie kennzeichnen Briefe beispielsweise als Schreiben von Stell-
vertretern oder geben in anderer Weise nähere Informationen über Inhalt und 
Entstehungskontext preis. Dies deutet darauf hin, dass bei den Titeln die Wiedererkennbar-
keit das entscheidende Kriterium war. Denn viele der Texte waren den Lesern zumindest 
theoretisch in Parallelkontexten verfügbar und sollten wohl schon an ihren Titeln identifi-
zierbar sein. 

Über diese unmittelbare Rahmung hinaus beeinflusst jeweils die Gesamterscheinung des 
Kapitels die Rezeption der enthaltenen Einzeltexte. Diese ist durch die grundlegende Orga-
nisation einer Sammlung sowie die übrigen im Kapitel erscheinenden Texte bestimmt. Im 
Yiwen leiju lenken vor allem drei Faktoren das Verständnis der Einzeltexte. Zunächst sind 
dies die thematischen Abschnittsüberschriften, die die Texte gleich zu Beginn auf einen in-
haltlichen Schwerpunkt festlegen und die Leser dadurch vorab in einen bestimmten Rezepti-
onskontext versetzen. Des Weiteren beeinflussen die einleitenden Zitate aus den „Sachver-
halten“ (shi), die gewissermaßen als Begriffsdefinition dienen, das Verständnis der Texte. 
Sie legen verschiedene Aspekte und Implikationen der Thematik dar und geben Topoi vor, 
die in ihrer Diskussion verwendet werden können. Schließlich nehmen auch diejenigen Texte 
und Textauszüge Einfluss auf die Interpretation, die in den Genreabschnitten der „Schreiben“ 
den jeweiligen Brief einrahmen. Im Wen xuan hat ebenfalls die Gliederung und Überschrift 
der Briefkapitel Einfluss auf das Verständnis der Einzelbriefe. Der Fokus auf der Beziehung 
zwischen Absender und Adressat, die im Wen xuan innerhalb der Genres schriftlicher Kom-
munikation als hierarchische Abstufung verstanden wird, leitet die Leser genauso wie die 
lose Gruppierung der Texte in sechs aufeinanderfolgende Entstehungsepochen. Der Antho-
logiekontext hat dabei zur Folge, dass Elemente, zwischen denen sich inhaltliche oder for-
male Bezüge herstellen lassen, im Rahmen der Sammlung stärker hervortreten als solche, die 
im Lesekontext der Anthologie keine Anknüpfungspunkte finden. Dieser Überhang ver-
knüpft die Einzeltexte im Sammelwerk miteinander. Die Lesung der Textgruppe geht damit 
über die Lesung der Einzeltexte hinaus. Zwar bleibt es den Lesern der Anthologie unbenom-
men, die Texte auch getrennt voneinander zu lesen. Doch lassen sie sich durch die von den 
Kompilatoren gewählte Anordnung der Texte leiten, entfaltet nicht nur der Einzeltext, son-
dern auch der Kontext der umliegenden Briefe seine Wirkung.  

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Kompilatoren und ihr Einfluss 240 

Die Macht der Leser 
Wer oder was beeinflusst das Verständnis von Texten, nachdem ihre Verfasser sie aus der 
Hand gegeben haben? Es zeigte sich, dass eine Antwort auf diese Frage im Bereich der Leser 
zu finden ist. Zu diesen Lesern zählten Bibliothekare, Herausgeber und Kompilatoren. Diese 
bewahrten Texte nicht nur, sondern wählten aus, bearbeiteten und arrangierten und trugen so 
ihre eigenen Ansichten und Interessen in die Texte hinein. Sie änderten deren Kontexte und 
Inhalte und überlagerten damit die ursprünglichen Aussagen und Zusammenhänge. So nah-
men sie maßgeblich Einfluss auf ihre Rezeption durch spätere Leser. Texte aus dem chinesi-
schen Altertum und Frühmittelalter sind uns heute fast ausschließlich durch ihren Filter zu-
gänglich. Diese Arbeit leistete, so hoffe ich, einen Beitrag zur Schärfung des Bewusstseins 
für ihre Tätigkeit. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



 

Appendix 

Übersicht der Briefe aus dem Wen xuan mit Belegstellen in Parallelquellen 

41.1 Li Lings „Antwortbrief an Su Wu“  
Wen xuan 41.1847–54 (als 答蘇武書), Yiwen leiju 30.532–33 (als 李陵重報書),  
Quan Han wen 28.282-1–283-1 (als 重報蘇武書). 

41.2 Sima Qians „Brief an Ren An“ 
Wen xuan 41.1854–69 (als 報任少卿書), Yiwen leiju 26.476–77 (als 漢司馬遷報任安書),  
Han shu 62.2725–36, Han ji 14.247–49, Quan Han wen 26.271-1–273-1. 

41.3 Yang Yuns „Brief an Sun Huizong“ 
Wen xuan 41.1869–73 (als 報孫會宗書), Yiwen leiju 26.477 (als 漢楊惲報孫會宗書),  
Han shu 66.2894–97, Han ji 20.350–51, Quan Han wen 32.303-1–303-2 (als 報孫會宗
書). 

41.4 Kong Rongs „Brief über Sheng Xian“  
Wen xuan 41.1873–76 (als 論盛孝章書), Sanguo zhi 51.1214–15, Quan Hou Han wen 
83.922-1–922-2 (als 與曹公書論盛孝章). 

41.5 Zhu Fus „Brief an Peng Chong“  
Wen xuan 41.1876–79 (als 為幽州牧與彭寵書), Yiwen leiju 25.448–49 (als 後漢朱浮
與彭寵書), Hou Han shu 33.1138–40, Quan Hou Han wen 21.589-1–589-2 (als 與彭寵
書). 

41.6 Chen Lins „Brief für Cao Hong an Cao Pi“  
Wen xuan 41.1880–85 (als 為曹洪與魏文帝書), Quan Hou Han wen 92.968-2–969-1 
(als 為曹洪與魏太子書). 

42.1 Ruan Yus „Brief für Cao Cao an Sun Quan“  
Wen xuan 42.1887–94 (als 為曹公作書與孫權), Yiwen leiju 25.449–50 (als 魏阮瑀為
魏武與孫權書), Quan Hou Han wen 93.973-2–974-2 (als 為曹公作書與孫權). 

42.2 Cao Pis „Brief an Wu Zhi, den Präfekten von Zhaoge“  
Wen xuan 42.1894–96 (als 與朝歌令吳質書), Yiwen leiju 26.477–78 (als 魏文帝與吳
質書), Sanguo zhi 21.607, Quan Sanguo wen 7.1089-1 (als 與吳質書). 

42.3 Cao Pis „Brief an Wu Zhi“  
Wen xuan 42.1896–99 (als 與吳質書), Yiwen leiju 26.478 (als 又 in Bezug auf 魏文帝
與吳質書), Sanguo zhi 20.602 und 608–09, Quan Sanguo wen 7.1089-1–1089-2 (als 又
與吳質書). 

42.4 Cao Pis „Brief an Zhong Yao“  
Wen xuan 42.1899–90 (als 與鍾大理書一首), Sanguo zhi 13.396, Quan Sanguo wen 
7.1088-2 (als 又與鍾繇書). 

42.5 Cao Zhis „Brief an Yang Dezu“  
Wen xuan 42.1901–05 (als 與楊德祖書), Sanguo zhi 19.558–59, Quan Sanguo wen 
16.1140-1 (als 與楊德祖書). 

  

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Appendix 242 

42.6 Cao Zhis „Brief an Wu Jizhong“ 
Wen xuan 42.1905–08 (與吳季重書), Yiwen leiju 26.478 (als 魏陳王曹植與吳質書), 
Quan Sanguo wen 16.1140-2–1141-1 (als 與吳季重書). 

42.7 Wu Zhis „Antwortbrief an den König von Dong’e“ 
Wen xuan 42.1908–12 (als 答東阿王書), Yiwen leiju 26.479 (als 又答陳思王曹植書),  
Quan Sanguo wen 30.1222-1–1222-2 (als 答東阿王書). 

42.8 Ying Qus „Brief an Man Gongyan“ 
Wen xuan 42.1912–14 (als 與滿公琰書), Yiwen leiju 28.508 (als 魏應璩與滿公琰書), 
Quan Sanguo wen 30.1218-2 (als 與滿公琰書). 

42.9 Ying Qus „Brief an Cao Changsi“ 
Wen xuan 42.1914–16 (als 與侍郎曹長思書), Quan Sanguo wen 30.1219-1 (als 與侍郎
曹長思書). 

42.10 Ying Qus „Brief an Cen Wenyu“ 
Wen xuan 42.1916–18 (als 與廣川長岑文瑜書), Yiwen leiju 100.1725 (魏應璩與廣川
長岑瑜書), Quan Sanguo wen 30.1219-1–1219-2 (als 與廣川長岑文瑜書). 

42.11 Ying Qus „Brief an die Cousins Junmiao und Junzhou“  
Wen xuan 42.1918–22 (als 與從弟君苗君冑書), Yiwen leiju 28.508–09 (als 又與從弟
君冑書), Quan Sanguo wen 30.1218-2–1219-1. 

43.1 Xi Kangs „Brief an Shan Tao“ 
Wen xuan 42.1923–31 (als 與山巨源絕交書), Yiwen leiju 21.396–97 (als 晉嵇康與山
濤絕交書), Quan Sanguo wen 47.1321-2–1322-2 (als 與山巨源絕交書). 

43.2 Sun Chus „Brief für Shi Zhongrong an Sun Hao“ 
Wen xuan 42.1931–39 (als 為石仲容與孫皓書), Yiwen leiju 25.450 (als 晉孫楚為石苞
與孫晧書), Jin shu 56.1540–42, Quan Jin wen 60.1802-2–1803-1. 

43.3 Zhao Zhis „Brief an Xi Maoqi“ 
Wen xuan 42.1940–43 (als 與嵇茂齊書), Yiwen leiju 30.534 (als 晉趙景真與嵇茂齊書), 
Jin shu 92.2378–79, Quan Jin wen 67.1844-1–1844-2 (als 與嵇茂齊書). 

43.4 Qiu Chis „Brief an Chen Bozhi“ 
Wen xuan 42.1943–49 (als 與陳伯之書), Yiwen leiju 25.452 (als 梁丘遲與陳伯之書), 
Liang shu 20.314–15, Nan shi 61.1495–97, Quan Liang wen 56.3283-2–3284-1 (als 與
陳伯之書). 

43.5 Liu Juns „Brief an Liu Zhao“ 
Wen xuan 42.1950–51 (als 重答劉秣陵沼書), Yiwen leiju 34.612 (als 梁劉孝標追答劉
沼書), Liang shu 50.706–07, Quan Liang wen 57.3286-1 (als 追答劉秣陵沼書). 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Appendix 243 

Vergleich unterschiedlicher Genreeinteilungen im Wen xuan 

Genrebezeich-
nung  
(Zeichenanzahl) 

heutige Aufteilung 
in den gängigen 
Editionen in 60 Rol-
len: 
juan-Nummer  
(Zeichenanzahl) 

ursprüngliche juan-
Aufteilung unter 
Annahme einer re-
gelmäßigen Teilung 
der Rollen:  
juan-Nummer  
(Zeichenanzahl) 

ursprüngliche juan-
Aufteilung im Vor-
schlag aus Kapitel 3:  
 juan-Nummer  
(Zeichenanzahl) 

賦甲 (8598) 1 (4698) 1 (8598) 1 (8598) 

 2 (3909)   

賦乙 (7768) 3 (3800) 2 (7768) 2 (7768) 

 4 (3968)   

賦丙 (7760) 5 (3801) 3 (7760) 3 (7760) 

 6 (3959)   

賦丁 (7598) 7 (3593) 4 (7598) 4 (7598) 

 8 (4005)   

賦戊 (7485) 9 (3117) 5 (7485) 5 (7485) 

 10 (4368)   

賦己 (7711) 11 (4953) 6 (7711) 6 (7711) 

 12 (2758)   

賦庚 (6356) 13 (3958) 7 (6356) 7 (6356) 

 14 (2398)   

賦辛 (7971) 15 (2982) 8 (7971) 8 (7971) 

 16 (4989)   

賦壬 (8578) 17 (3590) 9 (8578) 9 (8578) 

 18 (4988)   

賦癸 (3279) 19 (3279) 10 (9042) 10 (3279) 

詩甲 (5763) 19 (1458)  11 (5763) 

 20 (4305)   

詩乙 (5580) 21 (2840) 11 (5580) 12 (5580) 

 22 (2740)   

詩丙 (7691) 23 (4028) 12 (7691) 13 (7691) 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Appendix 244 

Genrebezeich-
nung  
(Zeichenanzahl) 

heutige Aufteilung 
in den gängigen 
Editionen in 60 Rol-
len: 
juan-Nummer  
(Zeichenanzahl) 

ursprüngliche juan-
Aufteilung unter 
Annahme einer re-
gelmäßigen Teilung 
der Rollen:  
juan-Nummer  
(Zeichenanzahl) 

ursprüngliche juan-
Aufteilung im Vor-
schlag aus Kapitel 3:  
 juan-Nummer  
(Zeichenanzahl) 

 24 (3663)   

詩丁 25 13 14 

 26   

詩戊 27 14 15 

 28 (3700)   

詩己 (7495) 29 (4975) 15 (9315) 16 (7495) 

 30 (2520)   

詩庚 (5498) 30 (1820)  17 (5498) 

 31 (3678) 16 (6838)  

騷上 (3160) 32 (3160)  18 (6693) 

騷下 (3533) 33 (3533) 17 (8078)  

七上 (4545) 34 (4545)  19 (10754) 

七下 (2441) 35 (3946) 18 (6211)  

詔 (242)    

冊 (1263)    

令 (340) 36 (2265)   

教 (284)    

策文 (1641)    

表上 (5910) 37 (5910) 19 (10595) 20 (10595) 

表下 (4685) 38 (4685)   

上書 (4688) 39 (5167) 20 (10635) 21 (10635) 

啟 (479)    

彈事 (2424) 40 (5311)   

牋 (2887)    

奏記 (157)    

書上 (5920) 41 (5920) 21 (10930) 22 (10930) 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Appendix 245 

Genrebezeich-
nung  
(Zeichenanzahl) 

heutige Aufteilung 
in den gängigen 
Editionen in 60 Rol-
len: 
juan-Nummer  
(Zeichenanzahl) 

ursprüngliche juan-
Aufteilung unter 
Annahme einer re-
gelmäßigen Teilung 
der Rollen:  
juan-Nummer  
(Zeichenanzahl) 

ursprüngliche juan-
Aufteilung im Vor-
schlag aus Kapitel 3:  
 juan-Nummer  
(Zeichenanzahl) 

書中 (5010) 42 (5010)   

書下 (3913) 43 (5622) 22 (11152) 23 (11152) 

移 (1709)    

檄 (5530) 44 (5530)   

對問 (252) 45 (7984) 23 (12618) 24 (12618) 

設論 (3471)    

辭 (635)    

序上 (3626)    

序下 (4634) 46 (4634)   

頌 (2980) 47 (5697) 24 (9677) 25 (9677) 

贊 (2717)    

符命 (3980) 48 (3980)   

史論上 (3993) 49 (3993) 25 (7424) 26 (7424) 

史論下 (3101) 50 (3431)   

史述贊 (330)    

論一 (4606) 51 (4606) 26 (8877) 27–28 (8877, 12540) 

論二 (4271) 52 (4271)   

論三 (5400) 53 (5400) 27 (8979)  

論四 (3579) 54 (3579)   

論五 (1498) 55 (3561) 28 (8342)  

連珠 (2063)    

箴 (331) 56 (4781)  29 (10112) 

銘 (2294)    

誄上 (2156)    

誄下 (4007) 57 (4424) 29 (8381)  

哀上 (417)    

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Appendix 246 

Genrebezeich-
nung  
(Zeichenanzahl) 

heutige Aufteilung 
in den gängigen 
Editionen in 60 Rol-
len: 
juan-Nummer  
(Zeichenanzahl) 

ursprüngliche juan-
Aufteilung unter 
Annahme einer re-
gelmäßigen Teilung 
der Rollen:  
juan-Nummer  
(Zeichenanzahl) 

ursprüngliche juan-
Aufteilung im Vor-
schlag aus Kapitel 3:  
 juan-Nummer  
(Zeichenanzahl) 

哀下 (907) 58 (3957)   

碑文上 (3050)   30 (11010) 

碑文下 (3581) 59 (3676) 30 (7960)  

墓誌 (95)    

行狀 (1901) 60 (4284)   

弔文 (1601)    

祭文 (782)    
  

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



 

Literaturverzeichnis 

Allen, Joseph Roe III. „Chih Yü’s Discussions of Different Types of Literature. A Translation and Brief 
Comment“, in: Joseph Roe Allen III and Timothy S. Phelan (Hrsg.), Two Studies in Chinese Liter-
ary Criticism, Seattle, 1976, S. 3–36.  

——— and Timothy S. Phelan (Hrsg.). Two Studies in Chinese Literary Criticism (Parerga no. 3). 
Seattle: Institute for Comparative and Foreign Area Studies, 1976. 

 
Bai bu congshu jicheng 百部叢書集成. Taipei: Yiwen yinshuguan, 1965. 
Barbier, Thomas. „L’assujettissement des textes: quelques réflexions sur le classement par catégories 

dans les « encyclopédies » (leishu 類書) en Chine ancienne“, Asiatische Studien – Études Asiatiques 
71.1 (2017), S. 151–65. 

Barbieri-Low, Anthony J. und Robin D. S. Yates. Law, State, and Society in Early Imperial China. A 
Study with Critical Edition and Translation of the Legal Texts from Zhangjiashan Tomb no. 247. 
Leiden: Brill, 2015. 

Barthes, Roland. „Introduction à l’analyse structurale des récits“, Communications 8 (1966), S. 1–27.  
Bauer, Wolfgang. „The Encyclopaedia in China“, Cahiers d’histoire mondiale 9 (1966), S. 665–91.  
Bei tang shuchao 北堂書鈔. Taipei: Wenhai chubanshe, 1962. 
Bielenstein, Hans. „An Interpretation of the Portents in the Ts’ien-Han-shu“, Bulletin of the Museum of 

Far Eastern Antiquities 22 (1950), S. 127–43. 
———. „Wang Mang, the Restoration of the Han Dynasty, and Later Han“, in: Denis Twitchett und 

Michael Loewe (Hrsg.), The Cambridge History of China, Vol. 1: The Ch’in and Han Empires, 
Cambridge, 1986, S. 223–90.  

———. The Bureaucracy of Han Times. Cambridge: Cambridge University Press, 1980. 
Blair, Ann. „Le florilège latin comme point de comparaison“, in: Florence Bretelle-Establet und Karine 

Chemla (Hrsg.), Qu'était-ce qu'écrire une encyclopédie en Chine?, Saint-Denis, 2007, S. 185–204.  
Bodman, Richard Wainwright. Poetics and Prosody in Early Mediaeval China: A Study and Transla-

tion of Kūkai’s Bunkyō Hifuron. Dissertation, Ithaca: Cornell University, 1976. 
Bretelle-Establet, Florence und Karine Chemla (Hrsg.). Qu'était-ce qu'écrire une encyclopédie en 

Chine? / What dit it mean to write an encyclopedia in China? (Extrême-Orient, Extrême-Occident, 
hors série 29). Saint-Denis: Presses Universitaires de Vincennes, 2007. 

Bujard, Marianne. Le sacrifice au Ciel dans la Chine ancienne. Théorie et pratique sous les Han occi-
dentaux. Paris: Ecole française d'Extrême-Orient, 2001. 

Bunkyō Hifuron 文鏡祕府論, siehe unter Wen jing mi fu lun jiaozhu 文鏡祕府論校注. 
 
Cancik, Hubert, Helmuth Schneider und Manfred Landfester (Hrsg.). Der Neue Pauly, 2006 (https://re-

ferenceworks.brillonline.com/browse/der-neue-pauly, letzter Zugriff am 4. April 2020). 
Chang, Kang-i Sun und Stephen Owen (Hrsg.). The Cambridge History of Chinese Literature (2 Bde.). 

Cambridge: Cambridge University Press, 2010.  
Chaussende, Damien. „Beitang shuchao“, in: Cynthia Chennault et al. (Hrsg.), Early Medieval Chinese 

Texts. A Bibliographical Guide, Berkeley, 2015, S. 24–27. 
Chen-Balang-Edition 陳八郎本, siehe unter Yingyin Song ben Wuchen jizhu Wen xuan 景印宋本五臣

集注文選. 
Chen, Chi-yun. Hsün Yüeh (A.D. 148–209). The Life and Reflections of an Early Medieval Confucian. 

Cambridge: Cambridge University Press, 1975.  

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Literaturverzeichnis 248 

Chen Hongtian 陳宏天 et al. (Hrsg.). Zhaoming Wen xuan yi zhu 昭明文選譯注 (6 Bde.). Changchun: 
Jilin wenshi chubanshe, 1987.  

Chen, Jack. The Poetics of Sovereignty: On Emperor Taizong of the Tang Dynasty. Cambridge: Harvard 
University Press, 2000. 

Cheng, Tsai-fa et al. (Übers.). „The First Emperor of Ch’in“, in: William H. Nienhauser Jr. (Hrsg.), The 
Grand Scribe’s Records. Vol. I: The Basic Annals of Pre-Han China, Bloomington, 1994, S. 127–
77. 

Chennault, Cynthia Louise et al. (Hrsg.). Early Medieval Chinese Texts. A Bibliographical Guide 
(China Research Monograph 71). Berkeley: Institute of East Asian Studies University of California, 
2015. 

Choo, Jessey J. C. „Yiwen leiju“, in: Cynthia Chennault et al. (Hrsg.), Early Medieval Chinese Texts. A 
Bibliographical Guide, Berkeley, 2015, S. 454–64.  

Cook, Constance A. „Aspects of Western Chou Appointment Inscriptions: The Charge, the Gifts, and 
the Response“, Early China 8 (1982–1983), S. 14–28. 

Chu ci bu zhu 楚辭補注, komp. von Hong Xingzu 洪興祖. Beijing: Zhonghua shuju, 1983. 
Chu xue ji 初學記, hrsg. von Xu Jian 徐堅. Beijing: Zhonghua shuju, 1962.  
Chung, Eva Yuen-wah. A Study of the „shu“ (Letters) of the Han Dynasty (206 B.C. – A.D. 200). 

Dissertation, Seattle: University of Washington, 1982. 
Clark, Anthony E. Ban Gu’s History of Early China. Amherst: Cambria Press, 2008. 
Cutter, Robert Joe. „Sanguo zhi“, in: Cynthia Chennault et al. (Hrsg.), Early Medieval Chinese Texts. 

A Bibliographical Guide, Berkeley, 2015, S. 250–57. 
 
de Crespigny, Rafe. Generals of the South: The foundation and early history of the Three Kingdoms 

state of Wu. Canberra: Faculty of Asian Studies, Australian National University, 1990. 
———. To Establish Peace: being the chronicle of Later Han for the years 189 to 220 AD as recorded 

in chapters 59 to 69 of the Zizhi tongjian of Sima Guang (2 Bde.). Canberra: Faculty of Asian 
Studies, Australian National University, 2004 (http://hdl.handle.net/1885/42049, letzter Zugriff am 
1.9.2020). 

———. A Biographical Dictionary of Later Han to the Three Kingdoms (23–220 AD). Leiden: Brill, 
2007.  

———. Imperial Warlord. A Biography of Cao Cao, 155–220 AD. Leiden: Brill, 2010. 
———. „Wei“, in: Albert Dien und Keith Knapp (Hrsg.), The Cambridge History of China. Vol. 2. The 

Six Dynasties, 220–589, Cambridge, 2019, S. 29–49. 
de Jong, Irene J.F., René Nünlist und Angus Bowie (Hrsg). Narrators, Narratees, and Narratives in 

Ancient Greek Literature (Mnemosyne 257). Leiden: Brill, 2004. 
——— und René Nünlist (Hrsg.). Time in Ancient Greek Literature (Mnemosyne 291). Leiden: Brill, 

2007. 
——— (Hrsg.). Space in Ancient Greek Literature (Mnemosyne 339). Leiden: Brill, 2012. 
———. Narratology and Classics. A Practical Guide. Oxford: Oxford University Press, 2014.  
de Landa, Manuel. Assemblage Theory. Edinburgh: Edinburgh University Press, 2016.  
de Weerdt, Hilde. „The Encyclopedia as Textbook: Selling Private Chinese Encyclopedias in the 

Twelfth and Thirteenth Centuries“, in: Florence Bretelle-Establet und Karine Chemla (Hrsg.), 
Qu'était-ce qu'écrire une encyclopédie en Chine?, Saint-Denis, 2007, S. 77–102. 

Denecke, Wiebke, Li Wai-yee und Xiaofei Tian (Hrsg.). The Oxford Handbook of Classical Chinese 
Literature (1000 BCE–900CE). New York: Oxford University Press, 2017. 

Dien, Albert and Keith Knapp (Hrsg.). The Cambridge History of China. Vol. 2. The Six Dynasties, 
220–589. Cambridge: Cambridge University Press, 2019.  

Dong Zhi’an 董治安 et al. (Hrsg.). Tang dai si da leishu 唐代四大類書 (3 Bde.). Beijing: Qinghua 
daxue chubanshe, 2003.  

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Literaturverzeichnis 249 

Du Heng. „The Author’s Two Bodies: The Death of Qu Yuan and the Birth of Chuci zhangju 楚辭章
句“, T’oung Pao 105 (2019), S. 259–314. 

Dubs, Homer Hasenpflug (Übers.). The History of the Former Han Dynasty by Pan Ku (3 Bde.). Balti-
more: Waverly Press, 1938–1955. 

Dudbridge, Glen. Lost Books of Medieval China. London: British Library, 2000. 
Durrant, Stephen. The Cloudy Mirror. Tension and Conflict in the Writings of Sima Qian. Albany: State 

University of New York Press, 1995. 
———. „Ban Biao, Ban Gu, Their Five Shiji Sources, and the Chu Han chunqiu“, in: Michael Nylan 

und Griet Vankeerberghen (Hrsg.), Chang’an 26 BCE. An Augustan Age in China, Seattle, 2015, 
S. 217–41. 

——— et al. (Hrsg.). The Letter to Ren An and Sima Qian’s Legacy. Seattle: University of Washington 
Press, 2016. 

———. „Seeking Answers, Finding More Questions“, in: Durrant et al. (Hrsg.), The Letter to Ren An 
and Sima Qian’s Legacy, Seattle, 2016, S. 30–50. 

———, Li Wai-yee und David Schaberg (Übers.). Zuo Tradition; Zuozhuan. Commentary on the 
„Spring and Autumn Annals“ (3 Bde.). Seattle: University of Washington Press, 2016.  

 
Eberhard, Wolfram. Sternkunde und Weltbild im alten China: Gesammelte Aufsätze von Wolfram Eber-

hard. Taipei: Chinese Materials and Research Aid Service Center, 1970. 
———. „Beiträge zur kosmologischen Spekulation Chinas in der Han-Zeit“, Baessler-Archiv 16 (1933), 

S. 1–100, Nachdruck in: Wolfram Eberhard, Sternkunde und Weltbild im alten China: Gesammelte 
Aufsätze von Wolfram Eberhard, Taipei, 1970, S. 11–110. 

Eco, Umberto und Heinz-Georg Held (Übers.). Lector in fabula. Die Mitarbeit der Interpretation in 
erzählenden Texten. München: Carl Hanser, 1987. 

Eicher, Sebastian. Das Hou Han ji des Yuan Hong: Zur Historiographie der Späteren Han-Dynastie. 
Wiesbaden: Harrassowitz, 2018.  

Erkes, Eduard. „Der ikonographische Charakter einiger Chou-Bronzen“, Artibus Asiae 7.1 (1937), S. 
92–108. 

 
Fahr, Paul. „On the Meaning of shi 事 in Han Historiography“, T’oung Pao 107 (2021), S. 189–96. 
Fan Zhixin 范志新. Wen xuan banben lungao 文選版本論稿. Nanchang: Jiangxi renmin chubanshe, 

2003.  
Ferry, Anne. Tradition and the Individual Poem. An Inquiry into Anthologies. Stanford: Stanford Uni-

versity Press, 2001. 
Forke, Alfred (Übers.). Lun-hêng. Part I. Philosophical Essays of Wang Ch’ung. Leipzig: Harrassowitz, 

1907. 
Forster, Edward Morgan. Aspects of the Novel. London: Penguin Books, 1990.  
Friedrich, Michael (Hrsg.). Han-Zeit. Festschrift für Hans Stumpfeldt aus Anlaß seines 65. Geburtsta-

ges. Wiesbaden: Harrassowitz, 2006. 
Fu Gang 傅剛. Wen xuan banben yanjiu 《文選》版本研究. Beijing: Beijing daxue chubanshe, 2000.  
———. Zhaoming Wen xuan yanjiu 《昭明文選》研究. Beijing: Zhongguo shehui kexue chubanshe, 

2000.  
 
Giele, Enno. „Private Letter Manuscripts from Early Imperial China“, in: Antje Richter (Hrsg.), A His-

tory of Chinese Letters and Epistolary Culture, Leiden, 2015, S. 403–74.  
Gongyang zhushu 公羊注疏, hrsg. von Ruan Yuan 阮元. Taipei: Yiwen yinshuguan, 1965. 
Goodman, Howard L. „The Calligrapher Chung Yu“, Journal of the American Oriental Society 114.4 

(1994), S. 555–71. 
Graham, Angus Charles (Übers.). The Book of Lieh-tzu. London: John Murray, 1960.  

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Literaturverzeichnis 250 

Guo yu 國語. Shanghai: Shanghai guji, 1978. 
 
Han Feizi jijie 韩非子集解, komp. von Wang Xianshen 王先慎. Beijing: Zhonghua shuju, 1998. 
Han ji 漢紀, siehe unter Liang Han ji 兩漢紀.  
Han Jianli 韩建立. „Yiwen leiju shi zuan shijian yu yinyong tushu shuliang kao bian“《藝文類聚》始

纂時間與引用圖書數量考辨, Guangxi shehui kexue 廣西社會科學 163.1 (2009), S. 74–77. 
———. Yiwen leiju zuan xiu kaolun 《藝文類聚》纂修考論. Xinbei: Hua Mulan wenhua, 2012. 
Han shi waizhuan jishi 韓詩外傳集釋, von Han Ying 韓嬰, hrsg. von Xu Weiyu 許維遹. Beijing: 

Zhonghua shuju, 1980.  
Han shu 漢書, von Ban Gu 班固. Beijing: Zhonghua shuju, 1962. 
Hanke, Martin. Geschichtsschreibung im Spannungsfeld zwischen Zentrale und Region am Beispiel der 

Jin-Zeit (265–420). Hamburg: Hamburger Sinologische Gesellschaft, 2002.  
Hanyu da cidian 漢語大辭典, hrsg. von Luo Zhufeng 羅竹風 et al. Shanghai: Shanghai cishu chu-

banshe, 1986. 
Harmon, Austin Morris (Übers.). Lucian. Vol. 3. Cambridge: Harvard University Press, 2004.  
Haupt, Christiane (Übers.). „Marquis of P’ing-chin and Chu-fu [Yen], Memoir 52“, in: Nienhauser 

(Hrsg.), The Grand Scribe’s Records. Vol. IX: The Memoirs of Han China Part II, Bloomington, 
2011, S. 363–97. 

Hawkes, David. Ch’u Tz’u. The Songs of the South. Oxford: Clarendon Press, 1959. 
He Xiangjiu 何香久 et al. (Hrsg.). Zhongguo lidai ming jia sanwen daxi. Wei Jin Nanbeichao juan 中

國歷代名家散文大系。魏晋南北朝卷. Beijing: Remin ribao chubanshe, 1999. 
Hightower, James Robert. Han shih wai chuan. Han Ying’s Illustrations of the Didactic Application of 

the Classic of Songs. Cambridge: Harvard University Press, 1952. 
———. „The Wen Hsüan and Genre Theory“, Harvard Journal of Asiatic Studies 20.3/4 (1957), S. 

512–33.  
Hou Han ji jiaozhu 後漢紀校注, komp. von Yuan Hong 袁宏, komm. von Zhou Tianyou 周天游. 

Tianjin: Tianjin guji chubanshe, 1987. 
Hou Han shu 後漢書, von Fan Ye 范曄. Beijing: Zhonghua shuju, 1965. 
Holzman, Donald. „Literary Criticism in China in the Early 3rd Century A.D.“, Asiatische Studien 28 

(1974), S. 113–37. 
———. „Protest in Third-Century China, Ruan Ji and Xi Kang against the Sima Usurpers“, in: Marc 

Kalinowski und Jean-Pierre Diény (Hrsg.), En suivant la Voie royale. Mélanges offerts en hommage 
à Léon Vandermeersch, Paris, 1997, S. 345–59. 

Hsu, Cho-yun. „The Spring and Autumn Period“, in: Michael Loewe und Edward L. Shaughnessy 
(Hrsg.), The Cambridge History of Ancient China, Cambridge, 2006, S. 553–86. 

Hu Daojing 胡道靜. Zhongguo gudai de leishu 中國古代的類書. Beijing: Zhonghua shuju, 1982. 
Huainanzi jijie 淮南子集釋 (3 Bde.), komm. von Gao You 高誘, komp. von He Ning 何寧. Beijing: 

Zhonghua shuju, 1998. 
Hucker, Charles O. A Dictionary of Official Titles in Imperial China. Stanford: Stanford University 

Press, 1985. 
Hulsewé, Anthony François Paulus und Michael Loewe. China in Central Asia. The Early Stage: 125 

B.C.-A.D. 23. An Annotated Translation of Chapters 61 And 96 of the History of the Former Han 
Dynasty. Leiden: Brill, 1979. 

 
Jansen, Thomas. „The Art of Severing Relationships (Juejiao) in Early Medieval China“, Journal of the 

American Oriental Society 126.3 (2006), S. 347–65. 
———. „Yutai xinyong“, in: Cynthia Louise Chennault et al. (Hrsg.), Early Medieval Chinese Texts. A 

Bibliographical Guide, Berkeley, 2015, S. 482–93. 
Johnston, Ian. The Mozi. A Complete Translation. Hong Kong: The Chinese University Press, 2010. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Literaturverzeichnis 251 

 
Kaderas, Christoph. Die Leishu der imperialen Bibliothek Qianlong. Wiesbaden: Harrassowitz, 1998.  
Kalinowski, Marc und Jean-Pierre Diény (Hrsg.). En suivant la Voie royale. Mélanges offerts en hom-

mage à Léon Vandermeersch. Paris: Ecole française d'Extrême-Orient, 1997. 
Kern, Martin. „Religious Anxiety and Political Interest in Western Han Omen Interpretation: The Case 

of the Han Wudi 漢武帝 Period (141–87 B.C.)“, Studies in Chinese History 中國史學 10 (2000), 
S. 1–31. 

Kinney, Anne Behnke (Übers.). Exemplary Women of China. The Lienü zhuan of Liu Xiang. New York: 
Columbia University Press, 2014. 

Klein, Esther Sunkyung. The History of a Historian. Perspectives on the Authorial Roles of Sima Qian. 
Dissertation, Princeton: Princeton University, 2010. 

———. Reading Sima Qian from Han to Song: The Father of History in Pre-modern China. Leiden: 
Brill, 2019.  

Knechtges David R. The Han Rhapsody. A study of the Fu of Yang Hsiung (53 B.C. – A.D. 18). Cam-
bridge: Cambridge University Press, 1976. 

———. „The Liu Hsin/Yang Hsiung Correspondence on the Fang yen“, Monumenta Serica 33 (1977–
1978), S. 309–25. 

———. Wen xuan. Or Selections of Refined Literature (3 Bde.). Princeton: Princeton University Press, 
1982–1996. 

———. „Culling the Weeds and Selecting Prime Blossoms“, in: Scott Pearce, Audrey G. Spiro und 
Patricia Buckley Ebrey (Hrsg.), Culture and Power in the Reconstitution of the Chinese Realm 200–
600, Cambridge, 2001, S. 200–41. 

———. „From the Eastern Han through the Western Jin (AD 25–317)“, in: Kang-i Sun Chang und 
Stephen Owen (Hrsg.), The Cambridge History of Chinese Literature, Bd. 1, Cambridge, 2010, S. 
116–98. 

——— und Taiping Chang (Hrsg.). Ancient and Early Medieval Chinese Literature. A Reference Guide 
(3 Bde.). Leiden: Brill, 2010–2014. 

———. „Letters in the Wen xuan“, in: Antje Richter (Hrsg.), A History of Chinese Letters and Episto-
lary Culture, Leiden, 2015, S. 189–238. 

———. „Pre-Tang Anthologies and Anthologization“, in: Wiebke Denecke, Li Wai-yee und Tian 
Xiaofei (Hrsg.), The Oxford Handbook of Classical Chinese Literature, New York, 2017, S. 293–
302. 

Knoblock, John und Jeffrey Riegel (Übers.). The Annals of Lü Buwei. A Complete Translation and 
Study by John Knoblock and Jeffrey Riegel. Stanford: Stanford University Press, 2000.  

Kongzi jiayu shuzheng 孔子家語疏證, komp. von Chen Shike 陳士珂. Shanghai: Shanghai shudian, 
1987. 

Kroll, Jurij L. „Yang Yun’s Biography, His Outlook, and His Poem“, in: Michael Nylan und Griet 
Vankeerberghen (Hrsg.), Chang’an 26 BCE. An Augustan Age in China, Seattle, 2015, S. 411–40.  

Krüssmann, Ingrid (Hrsg.). Der Abbruch des Turmbaus. Studien zum Geist in China und im Abendland. 
Festschrift für Rolf Trauzettel. Sankt Augustin: Institut Monumenta Serica, 1995. 

Kuaiji dianlu (Guiji dianlu) 會稽典錄, von Yu Yu 虞預 (fl. 307–329), hrsg. von Lu Xun 魯迅, in: Si 
ming cong shu (Bd. 7). 

Kurz, Johannes L. „The Politics of Collecting Knowledge: Song Taizong’s Compilations Project“, 
T’oung Pao 87.4/5 (2001), S. 289–316.  

Kyujanggak-Edition 奎章閣本, siehe unter Wen xuan/Munsŏn 文選. 
 
Leese-Messing, Kathrin. Tradition im Wandel. Historiographiegeschichtliche Studien zu Chen Shous 

Sanguo zhi. Wiesbaden: Harrassowitz, 2016.  

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Literaturverzeichnis 252 

Legge, James (Übers.). The Chinese Classics. Vol. 1. Confucian Analects, The Great Learning, and The 
Doctrine of the Mean. London: Oxford University Press, 1861–72; Nachdruck, Hongkong: 
Hongkong University Press, 1960. 

——— (Übers.). The Chinese Classics. Vol. 4: The She king or The Book of Poetry. London: Oxford 
University Press, 1861–72; Nachdruck, Hongkong: London Missionary Society, 1939. 

——— (Übers.). The Sacred Books of China. The Texts of Confucianism. Part II: The Yî king. Oxford: 
Clarendon Press, 1862. 

Lethbridge, Stephanie. „Anthologien“, in: Gabriele Rippl und Simone Winko (Hrsg.), Handbuch Ka-
non und Wertung. Theorien, Instanzen, Geschichte. Stuttgart, 2013, S. 179–82. 

Lewis, Mark Edward. Writing and Authority in Early China. Albany: State University of New York 
Press, 1999. 

Li Nailong 李乃龍. „Wen xuan wenxueshixue yanjiu duan xiang“ 《文選》文學史學研究斷想, 
Guangxi shifan daxue xuebao (Zhexue shehui kexue ban) 廣西師範大學學報（哲學社會科學版） 
51.1 (2015), S. 95–99. 

Li, Wai-yee. The Readability of the Past in Early Chinese Historiography. Cambridge: Harvard Uni-
versity Press, 2007. 

Liang Han ji 兩漢紀. Bd. 1: Qian Han ji 前漢紀, hrsg. von Xun Yue 荀悅. Beijing: Zhonghua shuju, 
2002.  

Liang shu 梁書, komp. von Yao Silian 姚思廉. Beijing: Zhonghua shuju, 1973. 
Lie nü zhuan jiaozhu 列女傳校注, von Liu Xiang 劉向, in: Sibu beiyao (Bd. 95). 
Liezi jishi 列子集釋, hrsg. von Yang Bojun 楊伯峻. Beijing: Zhonghua, 1979. 
Liji zhushu 禮記注疏, hrsg. von Ruan Yuan 阮元. Taipei: Yiwen yinshuguan, 1965. 
Lin Boqian 林伯謙. „Kong Rong Jian Mi Heng biao yu Lun Sheng Xiaozhang shu“ 孔融〈薦禰衡表〉

與〈論盛孝章書〉, Dongwu Zhongwen xuebao 東吳中文學報 12 (2006), S. 1–36.  
Lin, Pauline. „Rediscovering Ying Qu and His Poetic Relationship to Tao Qian“, Harvard Journal of 

Asiatic Studies 69.1 (2009), S. 37–74. 
Liu chen zhu Wen xuan 六臣注文選, hrsg. von Xiao Tong 蕭統 (2 Bde.). Taipei: Guang wen, 1964 

(Sibu congkan-Edition 四部叢刊本). 
Liu Hanzhong 劉漢忠, siehe unter Lizhi 力之. 
Liujia Wen xuan 六家文選 (60 Bde.). Wujun Yuan Jiong Jiaqu tang 吳郡袁褧嘉趣堂, Ming Jiajing 

13–28 (1534–1549). Harvard-Yenching Library Chinese Rare Books Digitization Project-Collected 
Works, http://id.lib.harvard.edu/alma/990080981160203941/catalog (letzter Zugriff am 1.9.2020; 
Yuan-Edition 袁本).  

Lizhi 力之 (Liu Hanzhong 劉漢忠). „Wen xuan fen wenti wei sanshiqi lei shuo bianzheng. Wen xuan 
fenti san zhong shuo lunheng zhi yi“《文選》分文體为三十七類說辨正——《文選》分體三
種說論衡之一, Guangxi shifan daxue xuebao (Zhexue shehui kexue ban) 廣西師範大學學報（哲
學社會科學版） 49.6 (2013), S. 70–76. 

———. „Wen xuan fen wenti wei sanshiba lei shuo bianzheng. Wen xuan fenti san zhong shuo lunheng 
zhi er“《文選》分文體为三十八類說辨正——《文選》分體三種說論衡之二, Sichuan shifan 
daxue xuebao (Shehui kexue ban) 四川師範大學學報（社會科學版） 40.5 (2013), S. 111–18. 

———. „Guanyu Wen xuan fen ti sanshijiu lei shuo yu qi yanjiu fangfa wenti. Wen xuan fen ti san 
zhong shuo lunheng zhi san“ 關於《文選》分體之三十九類說與其研究方法問題——《〈文
選〉分體三種說論衡》之三, Zhongshan daxue xuebao (Shehui kexue ban) 中山大學學報（社
會科學版） 54.6 (2014), S. 1–10. 

Loewe, Michael. A Biographical Dictionary of the Qin, Former Han and Xin Periods, 221 B.C. – A.D. 
24. Leiden: Brill, 2000. 

——— und Edward L. Shaughnessy (Hrsg.). The Cambridge History of Ancient China. Cambridge: 
Cambridge University Press, 2006. 

Lu Kanru 陸侃如. Zhong gu wenxue xi nian 中古文學系年. Beijing: Renmin wenxue, 1985. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Literaturverzeichnis 253 

Lü Lihan, 呂立漢. „Lun Xi Kang Yu Shan Juyuan jue jiao shu de xiezuo yitu he fengci yishu tese“ 论
嵇康《與山巨源絕交書》的寫作意圖和諷刺藝術特色, Lishui shizhuan xuebao (Shehui kexue 
ban) 麗水師專學報（社會科學版） 4 (1995), S. 17–19. 

Lun heng jiaoshi 論衡校釋, von Wang Chong 王充, hrsg. von Huang Hui 黄暉. Beijing: Zhonghua, 
1990. 

Lunyu zhushu 論語注疏, hrsg. von Ruan Yuan 阮元. Taipei: Yiwen yinshuguan, 1965. 
 
Major, John S. et al. (Hrsg.). The Huainanzi. A Guide to the Theory and Practice of Government in 

Early Han China. New York: Columbia University Press, 2010. 
Mao shi zhushu 毛詩注疏, hrsg. von Ruan Yuan 阮元. Taipei: Yiwen yinshuguan, 1965. 
Margouliès, Georges. Le Kou-wen chinois. Paris: P. Geuthner, 1926.  
Mather, Richard B. (Übers.). Shih-shuo Hsin-yü. A New Account of Tales of the World. Ann Arbor: 

Center for Chinese Studies, University of Michigan, 2002.  
McGing, Brian und Judith Mossman (Hrsg.). The Limits of Ancient Biography. Swansea: The Classical 

Press of Wales, 2006.  
McMullen, David. State and Scholars in T’ang China. Cambridge: Cambridge University Press, 1998. 
McNair, Amy. „The Engraved Model-Letters Compendia of the Song Dynasty“, Journal of the Amer-

ican Oriental Society 114.2 (1994), S. 209–25. 
Mengzi zhushu 孟子注疏, hrsg. von Ruan Yuan 阮元. Taipei: Yiwen yinshuguan, 1965. 
Metelmann, Carsten. Schriftverkehr der Han-Zeit. Dissertation, Hamburg: Universität Hamburg, 2001. 
Meyer, Andrew Seth (Übers.). „An Overview of the Military“, in: John S. Major et al. (Hrsg.), The 

Huainanzi, New York, 2010, S. 573–615. 
Mingzhou-Edition 明州本, siehe unter Riben Zuli xuexiao cang Song kan Mingzhou ben Liuchen zhu 

Wen xuan 日本足利學校藏宋刊明州本六臣注文選.  
Morello, Ruth und Andrew D. Morrison (Hrsg.). Ancient Letters. Classical and Late Antique Episto-

lography. Oxford: Oxford University Press, 2007. 
Mozi jijie 墨子集解, komp. von Zhang Chunyi 張純一. Chengdu: Chengdu guji shudian, 1988. 
Mu tianzi zhuan 穆天子傳, in: Sibu beiyao (Bd. 90). 
 
Nan shi 南史, komp. von Li Yanshou 李延壽 und Li Dashi 李大師. Beijing: Zhonghua shuju, 1975. 
Neger, Margot. „Quod epistulis eius ostenditur. Die narrative Funktion von Briefen in antiken Prosaer-

zählungen“, in: Markus Schauer und Johannes Zenk (Hrsg.), Text, Kontext, Klartext. Festschrift für 
Niklas Holzberg zum 70. Geburtstag, Berlin, 2018, S. 121–52. 

Nesselrath, Heinz-Günther und Christoph Markschies. „Lukianos“, in: Hubert Cancik, Helmuth 
Schneider und Manfred Landfester (Hrsg.), Der Neue Pauly, 2006 (http://dx.doi.org/10.1163/1574-
9347_dnp_e711680, letzter Zugriff am 4. April 2020).  

Nickel, Lukas. „Imperfect Symmetry: Re-Thinking Bronze Casting Technology in Ancient China“, 
Artibus Asiae 66.1 (2006), S. 5–39 

Nienhauser Jr., William H. (Hrsg.). The Grand Scribe’s Records. Bloomington: Indiana University 
Press, 1994–. 

———. et al. (Übers.). „Po Yi, Memoir 1“, in: Nienhauser (Hrsg.), The Grand Scribe’s Records. Vol. 
VII: The Memoirs of Pre-Han China, Bloomington, 1994, S. 1–8. 

———. (Übers.). „T’ien Tan, Memoir 22“, in: Nienhauser (Hrsg.), The Grand Scribe’s Records. Vol. 
VII: The Memoirs of Pre-Han China, Bloomington, 1994, S. 275–79. 

Nürnberger, Marc (Übers.). „[The Kings of] Huai-nan and Heng-shan, Memoir 58“, in: Nienhauser 
(Hrsg.), The Grand Scribe’s Records. Vol. X: The Memoirs of Han China, Part III, Bloomington, 
2016, S. 161–226. 

Nylan, Michael und Griet Vankeerberghen (Hrsg.). Chang’an 26 BCE. An Augustan Age in China. 
Seattle: University of Washington Press, 2015. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Literaturverzeichnis 254 

———. „Friendship and Other Tropes in the Letter to Ren An“, in: Stephen Durrant et al. (Hrsg.), The 
Letter to Ren An and Sima Qian’s Legacy, Seattle, 2016, S. 71–95. 

 
Okamura Shigeru 岡村繁 und Liu Yufei 劉玉飛 (Übers.). „Wen xuan bianzuan de shiji qingkuang yu 

chengshu chuqi suo shou dao de pingjia“《文選》編纂的實際情況與成書初期所受到的評價, 
in: Yu Shaochu 俞紹初 und Xu Yimin 許逸民 (Hrsg.), Zhongwai xuezhe Wen xuan xue lunji 中外
學者文選學論集, Beijing, 1998, S. 1046–74.  

Olberding, Gareth P. S. Dubious Facts. The Evidence of Early Chinese Historiography. Albany: State 
University of New York Press, 2012. 

Owen, Stephen. Readings in Chinese Literary Thought. Cambridge: Harvard University Press, 1992. 
———. „The Manuscript Legacy of the Tang: The Case of Literature“, Harvard Journal of Asiatic 

Studies 67.2 (2007), S. 295–326. 
———. „The Cultural Tang (650–1020)“, in: Kang-i Sun Chang und Stephen Owen (Hrsg.), The Cam-

bridge History of Chinese Literature, Bd. 1, Cambridge, 2010, S. 286–380. 
 
Pankenier, David W. „On the Reliability of Han Dynasty Solar Eclipse Records“, Journal of Astronom-

ical History and Heritage 15.3 (2012), S. 200–12. 
Pearce, Scott, Audrey G. Spiro und Patricia Buckley Ebrey (Hrsg.). Culture and Power in the Recon-

stitution of the Chinese Realm 200–600. Cambridge: Harvard University Press, 2001. 
Pu shuting quan ji 曝書亭全集, von Zhu Yizun 朱彜尊, in: Sibu beiyao (Bd. 293). 
 
Qian Han ji 前漢紀, siehe unter Liang Han ji. 
Qu Shouyuan 屈守元. „Ba Riben gu chao wu zhu sanshi juan ben Wen xuan“ 跋日本古抄無注三十

卷本《文選》, in: Yu Shaochu 俞紹初 und Xu Yimin 許逸民 (Hrsg.), Zhongwai xuezhe Wen xuan 
xue lunji 中外學者文選學論集, Beijing, 1998, S. 430–46. 

———. Wen xuan daodu 文選導讀. Chengdu: Ba Shu shushe, 1993. 
Quan Han wen 全漢文, in: Quan shang gu San dai Qin Han Sanguo Liu chao wen. 
Quan Hou Han wen 全後漢文, in: Quan shang gu San dai Qin Han Sanguo Liu chao wen. 
Quan Sanguo wen 全三國文, in: Quan shang gu San dai Qin Han Sanguo Liu chao wen. 
Quan Jin wen 全晉文, in: Quan shang gu San dai Qin Han Sanguo Liu chao wen. 
Quan shang gu San dai Qin Han Sanguo Liu chao wen 全上古三代秦漢三國六朝文, hrsg. von Yan 

Kejun 嚴可均. Beijing: Zhonghua shuju, 1991. 
Quan Tang wen 全唐文, hrsg. von Gao Dong 董誥. Beijing: Zhonghua shuju, 1987. 
Queen, Sarah A. (Übers.). „Responses of the Way“, in: John S. Major et al. (Hrsg.), The Huainanzi, 

New York, 2010, S. 429–82.  
 
Riben Zuli xuexiao cang Song kan Mingzhou ben Liuchen zhu Wen xuan 日本足利學校藏宋刊明州本

六臣注文選. Beijing: Renmin wenxue chubanshe, 2008 (Mingzhou-Edition 明州本). 
Richter, Antje. Letters and Epistolary Culture in Early Medieval China. Seattle: University of Wash-

ington Press, 2013. 
——— (Hrsg.). A History of Chinese Letters and Epistolary Culture. Leiden: Brill, 2015. 
——— und Charles Chace. „The Trouble with Wang Xizhi: Illness and Healing in a Fourth-Century 

Chinese Correspondence“, T’oung Pao 103.1 (2017), S. 33–93.  
———. „Literary Criticism in the Epistolary Mode“, The Journal of Epistolary Studies 1 (2019), S. 5–

14.  
Rippl, Gabriele und Simone Winko (Hrsg.). Handbuch Kanon und Wertung. Theorien, Instanzen, Ge-

schichte. Stuttgart: Metzler, 2013. 
Roberts, Geoffrey (Hrsg.). The History and Narrative Reader. London: Routledge, 2001.  

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Literaturverzeichnis 255 

Rosenmeyer, Patricia A. Ancient Epistolary Fictions. The Letter in Greek Literature. Cambridge: Cam-
bridge University Press, 2001.  

Roth, Harold D. (Übers.). „Originating in the Way“, in: John S. Major et al. (Hrsg.), The Huainanzi, 
New York, 2010, S. 48–76. 

 
Sanft, Charles. Literate Community in Early Imperial China. The Northwestern Frontier in Han Times. 

Albany: State University of New York Press, 2019. 
Sanguo zhi 三國志, von Chen Shou 陳壽, komm. von Pei Songzhi 裴松之. Beijing: Zhonghua shuju, 

1973. 
Sargent, Clyde B. „Subsidized History: Pan Ku and the Historical Records of the Former Han Dynasty“, 

The Far Eastern Quarterly 3.2 (1944), S. 119–43.  
Schaab-Hanke, Dorothee. „Anfechtungen eines Ehrenmannes: Argumente für die Authentizität des 

Briefes an Ren An“, in: Michael Friedrich (Hrsg.), Han-Zeit. Festschrift für Hans Stumpfeldt aus 
Anlaß seines 65. Geburtstages, Wiesbaden, 2006, S. 283–98. 

———. „Inheritor of a Subversive Mind? Approaching Yang Yun from his Letter to Sun Huizong“, 
in: Hans van Ess, Olga Lomová und Schaab-Hanke (Hrsg.), Views from Within, Views from Beyond: 
Approaches to the Shiji as an Early Work of Historiography, Wiesbaden, 2015, S. 193–216. 

Schaberg, David. A Patterned Past. Form and Thought in Early Chinese Historiography. Cambridge: 
Harvard University Press, 2001. 

Schauer, Markus und Johannes Zenk (Hrsg.). Text, Kontext, Klartext: Festschrift für Niklas Holzberg 
zum 70. Geburtstag. Berlin: De Gruyter, 2018. 

Schimmelpfennig, Michael. Qu Yuans Weg vom „wahren Menschen“ zum wirklichen Dichter. Der 
Han-zeitliche Kommentar von Wang Yi zum „Lisao“ und den Liedern von Chu. Dissertation, Hei-
delberg: Ruprecht-Karls-Universität Heidelberg, 1999. 

Schmid-Glintzer, Helwig. „Anmerkungen zum Begriff der Freundschaft im älteren China“, in: Ingrid 
Krüssmann (Hrsg.), Der Abbruch des Turmbaus, Studien zum Geist in China und im Abendland. 
Festschrift für Rolf Trauzettel, Sankt Augustin, 1995, S. 59–75.  

Selbitschka, Armin. „A Tricky Game: A Re-evaluation of liubo 六博 based on Archaeological and 
Textual Evidence“, Oriens Extremus 55 (2016), S. 105–66. 

Shang shu zhushu 尚書注疏, hrsg. von Ruan Yuan 阮元. Taipei: Yiwen yinshuguan, 1965. 
Shi ji 史記, von Sima Qian 司馬遷. Beijing: Zhonghua shuju, 1959.  
Shih Hsiang-lin. Jian’an Literature Revisited: Poetic Dialogues in the Last Three Decades of the Han 

Dynasty. Dissertation, Seattle: University of Washington, 2013. 
Shields, Anna M. „Defining the ‚Finest‘: A Northern Song View of Tang Dynasty Literary Culture in 

the Wen cui“, Journal of Chinese Literature and Culture 4.2 (2017), S. 306–35. 
———. One Who Knows Me. Friendship and Literary Culture in Mid-Tang China. Cambridge: Har-

vard University Press, 2015. 
Shimizu Yoshio 清水凱夫 und Han Jiguo 韓基國 (Übers.). „Wen xuan bianji de zhou wei“ 《文選》

編輯的周圍, in: Yu Shaochu 俞紹初 und Xu Yimin 許逸民 (Hrsg.), Zhongwai xuezhe Wen xuan 
xue lunji 中外學者文選學論集, Beijing, 1998, S. 962–77.  

Shi shuo xin yu jianzhu 世說新語箋疏, von Liu Yiqing 劉義慶, komm. von Liu Xiaobiao 劉孝標 (Liu 
Jun) und Yu Jiaxi 余嘉錫. Beijing: Zhonghua, 1983. 

Shu Zhongzheng 舒衷正. „Wenxin diaolong yu Xiao Xuan fen ti zhi bijiao yanjiu“ 文心雕龍與蕭選
分體之比較研究, Guoli zhengzhi daxue xuebao 國立政治大學學報 8 (1963), S. 259–85. 

Shuo yuan jiaozheng 說苑校證, komp. von Liu Xiang 劉向, hrsg. von Xiang Zonglu 向宗魯. Beijing: 
Zhonghua shuju, 1987. 

Si ming cong shu 四明叢書, komp. von Zhang Shouyong 張壽鏞. Yangming shan: Siming Zhang shi 
Yue yuan kan ben, 1966.  

Sibu beiyao 四部備要. Shanghai: Zhonghua shuju, 1936. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Literaturverzeichnis 256 

Sibu congkan-Edition 四部叢刊本, siehe unter Liu chen zhu Wen xuan 六臣注文選. 
Simon, Rainald (Übers.). Shijing. Das altchinesische Buch der Lieder: Chinesisch/Deutsch. Stuttgart: 

Reclam, 2015. 
Song Zhiying 宋志英 und Nan Jiangtao 南江濤 (Hrsg.). Wen xuan yanjiu wenxian ji kan 《文選》研

究文獻輯刊 (60 Bde.). Beijing: Guojia tushuguan chubanshe, 2013. 
Sui shu 隋書, komp. von Wei Zheng 魏徵, Linghu Defen 令狐得棻 et al. Beijing: Zhonghua shuju, 

1973. 
Sui yi lu 隋遺錄, von Yan Shigu 顏師古 (581–645 n. Chr.), in: Bai bu congshu jicheng (Bd. 2.65).  
 
Taiping yulan 太平御覽, komp. von Li Fang 李昉 et al. Taipei: Taipei shangwu yingshuguan, 1975. 
Tan Qixiang 譚其驤 (Hrsg.). Zhongguo lishi ditu ji. 中國歷史地圖集 (8 Bde.). Shanghai: Ditu 

chubanshe, 1982. 
Tang hui yao 唐會要, von Wang Pu 王溥 (922–982). Shanghai: Shangwu yinshuguan, 1935. 
Teng, Ssu-Yü (Übers.). Family Instructions for the Yen clan: Yen-shih chia-hsün (T’oung pao monog-

raphie 4). Leiden: Brill, 1968. 
——— und Knight Biggerstaff. An Annotated Bibliography of Selected Chinese Reference Works. 

Cambridge: Harvard University Press, 1971.  
Tian Xiaofei. Beacon Fire and Shooting Star. The Literary Culture of the Liang (502–557). Cambridge: 

Harvard University Press, 2007. 
———. „From the Eastern Jin through the early Tang (317–649)“, in: Kang-i Sun Chang und Stephen 

Owen (Hrsg.), The Cambridge History of Chinese Literature, Bd. 1, Cambridge, 2010, S. 199–285.  
———. „Material and Symbolic Economies. Letters and Gifts in Early Medieval China“, in: Antje 

Richter (Hrsg.), A History of Chinese Letters and Epistolary Culture, Leiden, 2015, S. 135–86. 
———. „Collecting, Editing, Transmitting“, in: Wiebke Denecke, Li Wai-yee und Tian Xiaofei 

(Hrsg.), The Oxford Handbook of Classical Chinese Literature, New York, 2017, S. 288–92. 
———. The Halberd at Red Cliff. Jian’an and the Three Kingdoms. Cambridge: Harvard University 

Press, 2018.  
Trapp, Michael. „Biography in Letters. Biography and Letters“, in: Brian McGing und Judith Mossman 

(Hrsg.), The Limits of Ancient Biography, Swansea, 2006, S. 335–50. 
Twitchett, Denis und Arthur F. Wright (Hrsg.). Perspectives on the T’ang. New Haven: Yale University 

Press, 1973. 
——— (Hrsg.). The Cambridge History of China. Vol. 3. Sui and T’ang China, 589–906, Part I. Cam-

bridge: Cambridge University Press, 1979. 
——— und Michael Loewe (Hrsg.). The Cambridge History of China. Vol. 1. The Ch’in and Han 

Empires. Cambridge: Cambridge University Press, 1986. 
———. The Writing of Official History under the T’ang. Cambridge: Cambridge University Press, 

1992. 
 
van der Sprenkel, Otto Berkelbach. Pan Piao, Pan Ku, and the Han History. Canberra: Centre of Ori-

ental Studies, Australian National University, 1964. 
van Ess, Hans. Politik und Geschichtsschreibung im alten China. Pan-ma i-t’ung. Wiesbaden: Har-

rassowitz, 2014.  
———, Olga Lomová und Dorothee Schaab-Hanke (Hrsg.). Views from Within, Views from Beyond: 

Approaches to the Shiji as an Early Work of Historiography. Wiesbaden: Harrassowitz, 2015. 
———. „Dissent against Emperor Wu of the Han“, in: Stephen Durrant et al. (Hrsg.), The Letter to Ren 

An and Sima Qian’s Legacy, Seattle, 2016, S. 51–70.  
van Norden, Bryan W. (Übers.). Mengzi. With Selections from Traditional Commentaries. Indianapolis: 

Hackett, 2008. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Literaturverzeichnis 257 

Venturi, Ilaria. „Il testamento di Umberto Eco: ‚Per 10 anni non parlate di me‘“, la Repubblica, 22. 
März 2016 (https://bologna.repubblica.it/cronaca/2016/03/22/news/il_testamento_di_um-
berto_eco_per_10_anni_non_parlate_di_me_-136012792/1/5, letzter Zugriff am 2.10.2020). 

Vervoorn, Aat. „Friendship in Early China“, East Asian History 27 (2004), S. 1–32. 
Vogelsang, Kai. Geschichte als Problem. Entstehung, Formen und Funktionen von Geschichtsschrei-

bung im Alten China. Wiesbaden: Harrassowitz, 2007. 
von Zach, Erwin Ritter (Übers.) und Ilse Martin Fang (Hrsg.). Die chinesische Anthologie. Cambridge: 

Harvard University Press, 1958.  
 
Wang Liqun 王立群. Wen xuan chengshu yanjiu 《文選》成書研究. Beijing: Shangwu yinshuguan, 

2005. 
Wang Ping. The Age of Courtly Writing. Wen Xuan Compiler Xiao Tong (501–531) and His Circle. 

Leiden: Brill, 2012. 
Watson, Burton. Ssu-ma Ch’ien. Grand Historian of China. New York: Columbia University Press, 

1958. 
———. Early Chinese Literature. New York: Columbia University Press, 1962.  
——— (Übers.). Han fei tzu. Basic Writings. New York: Columbia University Press, 1964.  
Wei Zhen 韦臻. „Dangdai Yiwen leiju yanjiu zhuangkuang zongshu“ 當代《藝文類聚》研究狀況綜

述, Guangxi guangbo dianshi daxue xuebao 廣西廣播電視大學學報 21.1 (2010), S. 63–66.  
Wechsler, Howard J. „Factionalism in Early T’ang Government“, in: Denis Twitchett und Arthur F. 

Wright (Hrsg.), Perspectives on the T’ang, New Haven, 1973, S. 87–120. 
———. „The Founding of the T’ang Dynasty: Kao-tsu (reign 618–26)“, in: Denis Twitchett (Hrsg.), 

The Cambridge History of China, Vol. 3. Sui and T’ang China, 589–906, Part I, Cambridge, 1979, 
S. 169–74.  

Wen jing mi fu lun jiaozhu 文鏡祕府論校注, komp. von Kōbō Daishi 弘法大師 (Kūkai 空海), hrsg. 
und komm. von Wang Liqi 王利器. Beijing: Zhongguo shehui kexue chubanshe, 1983. 

Wen xuan 文選 (6 Bde.), hrsg. von Xiao Tong 蕭統, komm. von Li Shan 李善. Shanghai: Shanghai 
guji, 1982. 

Wen xuan/Munsŏn 文選. Seoul: Taun Saem, 1996 (Kyujanggak-Edition 奎章閣本). 
Wenxin diaolong jiaozhu 文心雕龍校注, von Liu Xie 劉勰, komm. von Huang Shulin 黃叔琳 und Li 

Xiang 李詳, hrsg. von Yang Mingzhao 楊明照. Beijing: Zhonghua shuju, 1962. 
Whitaker, Katherine Poe Kan. „Some Notes on the Authorship of the Lii Ling/Su Wuu Letters–I“, 

Bulletin of the School of Oriental and African Studies 15 (1953), S. 113–37. 
White, Hayden. „The Historical Text as Literary Artifact“, in: Geoffrey Roberts (Hrsg.), The History 

and Narrative Reader, London, 2001, S. 221–36. 
Wilhelm, Richard (Übers.). Gespräche (Lun yü). Jena: Eugen Diederichs, 1921. 
——— (Übers.). Kungfutse. Schulgespräche. Jena: Eugen Diederichs, 1961. 
Wilkinson, Endymion Porter. Chinese History. A New Manual (Fourth edition). Cambridge: Harvard 

University Asia Center, 2015. 
 
Xian Qin Han Wei Jin Nanbeichao shi 先秦漢魏晉南北朝詩, komp. von Lu Qinli 逯欽立. Beijing: 

Zhonghua shuju, 1983.  
Xin xu jiaoshi 新序校釋 (3 Bde.), komp. von Liu Xiang 劉向, komm. von Shi Guangying 石光瑛, 

arrangiert von Chen Xin 陳新. Beijing: Zhonghua shuju, 2017. 
 
Yan shi jia xun ji jie 顏氏家訓集解, von Yan Zhitui 顏之推, hrsg. von Wang Liqi 王利器. Shanghai: 

Shanghai guji, 1980. 
Yi Jianxian 易健贤 (Hrsg.). Wei Wen di ji quan yi 魏文帝集全譯. Guizhou: Guizhou renmin chu-

banshe, 2009. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Literaturverzeichnis 258 

Yingyin Song ben Wuchen jizhu Wen xuan 景印宋本五臣集注文選 . Taipei: Guoli Zhongyang 
tushuguan, 1981 (Chen-Balang-Edition 陳八郎本). 

Yiwen leiju 藝文類聚 (2 Bde.), komp. von Ouyang Xun 歐陽詢 et al., hrsg. von Wang Shaoying 王紹
楹. Shanghai: Shanghai guji, 1982.  

Yu, Pauline. „Poems in their Place. Collections and Canons in Early Chinese Literature“, Harvard 
Journal of Asiatic Studies 50.1 (1990), S. 163–96. 

Yu Shaochu 俞紹初 und Xu Yimin 許逸民 (Hrsg.). Zhongwai xuezhe Wen xuan xue lunji 中外學者文
選學論集. Beijing: Zhonghua shuju, 1998. 

——— (Hrsg.). Zhaoming taizi jijiao zhu 昭明太子集校註. Zhengzhou: Zhongzhou guji chubanshe, 
2001. 

——— (Hrsg.). Jian’an qi zi ji 建安七子集. Beijing: Zhonghua shuju, 2005. 
Yuan-Edition 袁本, siehe unter Liujia Wen xuan 六家文選.  
Yun bu 韻補, von Wu Yu 吳棫, in: Bai bu congshu jicheng (Bd. 59.1). 
Yutai xinyong jianzhu 玉臺新詠箋注 (2 Bde.), hrsg. von Xu Ling 徐陵, annotiert von Mu Kehong 穆

克宏. Beijing: Zhonghua shuju, 2010. 
 
Zhang Hanmo. Authorship and Text-making in Early China. Boston: De Gruyter, 2018. 
Zhang Qingmin 張慶民. „Lu shi Yi lin zhi Zhong Yao yu nü gui xiang he shi xin lun“ 陸氏《异林》

之鍾繇與女鬼相合事新論, Wenxue yichan 文學遺產 1 (2008), S. 141–44. 
Zhanguo ce 戰國策 (3 Bde.), komp. von Liu Xiang 劉向. Shanghai: Shanghai guji, 1978.  
Zhou yi zhushu 周易注疏, hrsg. von Ruan Yuan 阮元. Taipei: Yiwen yinshuguan, 1965. 
Zhuangzi jishi 莊子集釋, komp. von Guo Qingfan 郭慶藩, interpungiert durch Wang Xiaoyu 王孝魚. 

Beijing: Zhonghua shuju, 1995. 
Zizhi tongjian 資治通鑑, komp. von Sima Guang 司馬光. Beijing: Guji chubanshe, 1956. 
Zuozhuan zhushu 左傳注疏, hrsg. von Ruan Yuan 阮元. Taipei: Yiwen yinshuguan, 1965. 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



 

Index 

Adressat, 2, 5, 24, 36, 43, 47, 49, 57, 61, 64, 
69, 74, 143–44, 154–55, 208, 212, 216, 
223, 225, 233–35, 239; Adressatenfigur, 
9–10; Rolle des, 95–97; Verhältnis 
zwischen Absender und, 125–27, 161, 
168, 171, 176–80, 183–84; in Brieftiteln, 
131–34, 140; Grenzziehung zwischen Ab-
sender und, 149–53 

Anordnung, 4, 93, 105, 115, 146, 149, 152, 
182–83, 236–39; in Geschichtswerken, 20, 
87; Bedeutung der Wahl einer, 120–24; 
nach Genre im Wen xuan, 124–27; nach 
Chronologie im Wen xuan, 127–29; von 
Briefen im Wen xuan, 139–41; von Brie-
fen im Yiwen leiju, 185, 193, 196, 198, 
201, 230 

Anthologie, 1, 2, 4, 14, 54, 62, 102–03, 105–
06, 108, 115, 118–21, 123, 126–27, 129, 
133–34, 138–39, 142, 152–53, 156, 163, 
171, 208, 212, 223, 233, 234–36, 238–39; 
Begriff der, 99–101; und Kanonisierung, 
180–82; und Kategorienbuch, 185–86, 
190, 193  

„Antwortbrief an den König von Dong’e“ von 
Wu Zhi, 125, 137, 195, 199 

„Antwortbrief an Su Wu“ von Li Ling, 4, 
130, 136, 139; im Wen xuan, 141–47; im 
Yiwen leiju, 195, 198–201 

Auswahl, 1, 4, 51, 53, 64–65, 92–93, 114, 
236; von Literaten im Sanguo zhi, 67–69, 
73, 77, 82; im Titel des Wen xuan, 100–
01; als Wertungsakt, 104–06; von Briefen 
im Wen xuan, 115–20, 123, 139–41, 143, 
149, 152, 154, 180, 182; von Briefen im 
Yiwen leiju, 193–96, 200, 201, 217, 230 

Autorschaft, 18, 100, 134, 140, 145–46, 163 
Authentizität, 2, 8, 17, 23, 36, 42, 95–96, 129, 

140, 145–46, 234, 236 
Bai Juyi 白居易 (772–846 n. Chr.), 187 
Bai shi liutie shilei ji 白氏六帖事類集, 186–

87 
Ban Biao 班彪 (3–54 n. Chr.), 12–13  
Ban Gu 班固 (32–92 n. Chr.), siehe Han shu 

漢書 
„Bao Ren Shaoqing shu“ 報任少卿書, siehe 

„Brief an Ren An“ 

„Bao Sun Huizong shu“ 報孫會宗書, siehe 
„Brief an Sun Huizong“ 

Baopu jun shu 抱朴君書, 118 
Barbier, Thomas, 2, 185, 193, 195–96 
Barthes, Roland, 1, 7 
Bauer, Wolfgang, 185 
Beamtenprüfung, 14, 63, 106, 181, 187, 190, 

201 
Bearbeitung, 4, 236–37; von Primärquellen in 

Geschichtswerken, 10, 12–13, 15–16, 23, 
35, 92–95; des Wen xuan durch Kompila-
toren, 106–08; von Briefen im Wen xuan, 
114, 135–41, 142, 182; im Yiwen leiju, 
193, 199–201, 230–32 

Bei tang shuchao 北堂書鈔, 145, 186–87 
Beijing Daxue yanjiu suo, 194 
Besichtigungstour (youlan 遊覽), 4, 195, 202, 

Begriff der, 217–22; Briefe über, 222–31 
Bian He 卞和, 33, 90, 160, siehe auch Jade 
bieji 別集 (individuelle Werksammlung), 11, 

99, 117, 131, 139, 194 
Biggerstaff, Knight, 185–86, 188 
Biographie, 14, 16–17, 93, 95, 127, 133, 134, 

150, 153, 166, 168, 194, 203, 208, 213, 
223, 225, 238; von Sima Qian, 18–24, 26, 
31, 34, 142; von Yang Yun, 37, 39, 42–45, 
148; von Zhu Fu, 50–53, 58–59; der Lite-
raten der Wei (mit Wu Zhi), 61–65, 68–
70; von Zhong Yao, 78–84, 90–91; von Li 
Ling, 20, 26, 144; von Xiao Tong, 102–
03; von Ouyang Xun, 188–89  

Bo Ya 伯牙, 33, 66, 73, 151 
Bo Yi 伯夷, 33, 151 
Bretelle-Establet, Florence, 185–86, 192–93, 

197 
Brief (shu 書), Definition von, 1–2; Materiali-

tät von, 1, 5, 129, 183; Zwecke ihrer Ein-
bindung in Geschichtswerke, 94–96; im 
Wen xuan, 126–27, 139–40; im Yiwen 
leiju, 195, 198; Briefsammlungen, 116–
19, passim 

„Brief an Cao Changsi“ von Ying Qu, 136 
„Brief an Cen Wenyu“ von Ying Qu, 137, 

195–96 
„Brief an Chen Bozhi“ von Qiu Chi, 138–39, 

195, 199 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Index 260 

„Brief an die Cousins Junmiao und Jun-
zhou“ von Ying Qu, 4, 137, 198, 223; im 
Yiwen leiju, 226–30 

„Brief an Liu Zhao“ von Liu Jun, 124, 127, 
132, 138–39, 184, 195, 199 

„Brief an Man Gongyan“ von Ying Qu, 4, 
124, 137, 195, 201, 222–26, 229–30 

„Brief an Pang Huigong“ von Ying Yang, 
206–08, 215 

„Brief an Peng Chong“ von Zhu Fu, 3, 4, 9, 
15–16, 124, 132, 136–37, 139, 195; im 
Hou Han shu, 50, 54, 58–61; im Wen 
xuan, 153, 155 

„Brief an Ren An“ von Sima Qian, 3, 4, 11, 
14–15, 40, 42, 48, 61, 93–95, 117, 119, 
125, 137, 139, 195; im Han shu, 18–24, 
im Han ji, 27–36; im Wen xuan, 142–44, 
147, 150–53 

„Brief an Shan Tao“ von Xi Kang, 4, 119, 
132, 138, 195, 199, 201–02, 231–32; im 
Wen xuan, 208–212; im Yiwen leiju, 212–
17 

„Brief an Su Wu“, siehe „Antwortbrief an Su 
Wu“ 

„Brief an Sun Huizong“ von Yang Yun, 3–4, 
11, 14–15, 23, 61, 95, 119, 137, 139, 195, 
214, 216; im Han shu, 36–43; im Han ji, 
44–49; im Wen xuan, 142–44, 148–49, 
152–53 

„Brief an Wu Jizhong“ von Cao Zhi, 125, 
130, 137, 187, 195 

„Brief an Wu Zhi“ von Cao Pi, 9, 17, 78, 93, 
94–95, 123, 125, 136, 139, 187, 199; im 
Sanguo zhi, 65–68; bei Pei Songzhi, 68–
76 

„Brief an Wu Zhi, den Präfekten von Zhao-
ge“ von Cao Pi, 17, 62, 70, 136, 139, 199 

„Brief an Xi Maoqi“ von Zhao Zhi, 119, 134, 
138, 195 

„Brief an Yang Dezu“ von Cao Zhi, 17 Fn. 
40, 124–25, 131–32, 136, 168 Fn. 217 

„Brief an Zhong Yao“ von Cao Pi, 17, 78, 87, 
125, 136 

„Brief für Cao Cao an Sun Quan“ von Ruan 
Yu, 4, 137, 153–54, 170, 195 

„Brief für Cao Hong an Cao Pi“ von Chen 
Lin, 4, 125–26, 131–32, 153, 162 

„Brief für Shi Zhongrong an Sun Hao“ von 
Sun Chu, 137, 195 

„Brief über Sheng Xian“ von Kong Rong, 4, 
17, 132, 136, 153, 155–62, 176, 178 

Cai Mo 蔡謨 (281–356 n. Chr.), 118 
Cao Cao 曹操 (155–220 n. Chr., posthum 

Kaiser Wu 武 der Wei 魏), 4, 17, 64, 68, 
75–76, 78–85, 87, 89–90, 125, 131–32, 
153–62, 165, 168–79, siehe auch „Brief 
für Cao Cao an Sun Quan“ und „Brief 
über Sheng Xian“ 

Cao Daoheng 曹道衡, 103 
Cao Hong 曹洪 (gest. 232 n. Chr.), 162–63, 

168–70, 176–79, 184, siehe auch „Brief 
für Cao Hong an Cao Pi“ 

Cao Pi 曹丕 (Kaiser Wen 文 der Wei 魏, reg. 
220–226 n. Chr.), 3, 9, 17, 61–62, 64–65, 
67–70, 72, 74–91, 93–96, 118, 123, 125, 
128, 130, 132, 136–39, 141, 153, 156, 
162–64, 167–70, 176–79, 183, 195–96, 
198–99, siehe auch „Brief an Wu Ji-
zhong“ und „Brief an Wu Zhi“ 

Cao Rui 曹叡 (Kaiser Ming 明 der Wei 魏, 
reg. 226–239 n. Chr.), 78, 81, 90 

Cao Shuang 曹爽 (gest. 249 n. Chr.), 63, 223 
Cao Xiu 曹休 (gest. 228 n. Chr.), 75–76, 78 
Cao Zhen 曹真 (gest. 231 n. Chr.), 160 
Cao Zhi 曹植 (192–232 n. Chr.), 17, 61–62, 

67, 69–70, 85, 87–88, 124–25, 128, 131, 
136–37, 141, 168, 187, 195, 199, siehe 
auch „Brief an Wu Jizhong“ 

ce 冊 (Belehnungsbescheid), 111, 113, 125 
Chemla, Karine, 185–86, 192–93, 197  
Chen Bozhi 陳伯之 (fl. 580–590 n. Chr.), 

siehe „Brief an Chen Bozhi” 
Chen Chi-yun, 14 
Chen Lin 陳琳 (gest. 217 n. Chr.), 4, 62, 66, 

73–74, 77, 118, 125–26, 128, 131–33, 
136, 141, 145, 153–54, 162–63, 165–70, 
176–80, 183, siehe auch „Brief für Cao 
Hong an Cao Pi“  

Chen Shou 陳壽 (233–297 n. Chr.), siehe San 
guo zhi 三國志 

Chen Shuda 陳叔達 (gest. 635 n. Chr.), 188–
89, 192 

Chen Zun 陳遵, 119, 223 
Chen-Balang-Edition 陳八郎本, 107, 129–

30, 157–61 
Chu ci 楚辭, 104, 122, 151, 218, 222, 225, 

227 
Chu xue ji 初學記, 16, 57, 186–87, 206 
Chung, Eva Yuen-wah, 15, 145 
Cohn, Dorrit, 7 
Cui Yuan 崔瑗, 119 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Index 261 

„Da Su Wu shu“ 答蘇武書, siehe „Antwort-
brief an Su Wu“ 

Dai Changle 戴長樂, 37–40, 42, 45–46 
Dao Qia 到洽, 102 
de Crespigny, Rafe, 56, 64, 78, 84, 158, 171 
de Jong, Irene J. F., 7–9 
Dialogizität, 68, 77, 95–96, 183, 202, 234, 

235 
Dian lun 典論, 67, 77, 118, 153 
Ding Yi 丁儀 und Ding Yi 丁廙 (beide gest. 

220 n. Chr.), 63 
Dongfang Shuo 東方朔 (fl. 140–130 v. Chr.), 

119, 142, 212–13 
Dongguan Han ji 東觀漢紀, 14–16 
Dou Chang 竇常 (759–825 n. Chr.), 104 
Duangan Mu 段干木, 41, 47 
Dudbridge, Glen, 11, 105 
Eco, Umberto, 1 
Editoren, 2, 27, 106, 121, 129–30, 135, 237 
„Erneuter Antwortbrief an Liu Zhao aus Mo-

ling“, siehe „Brief an Liu Zhao“ 
Erzähltechnik, 7–10, 22 
Eunuch Jian, 28, 32 
Familie Huo 霍, Umsturz der, 37, 44  
Fan Ye 范曄 (398–446 n. Chr.), siehe Hou 

Han shu 後漢書 
Ferry, Anne, 2, 100, 123, 185 
Forster, Edward Morgan, 7 
Freundschaft, 4, 94, 119, 132, 143, 153–54, 

179, 195, 200, 231; zwischen Sima Qian 
und Ren An, 21, 28, 32, 149–53; zwischen 
Yang Yun und Sun Huizong, 37–39, 41–
42, 149–53; zwischen Cao Pi und Dich-
tern, 65–66, 72–77; als Fiktion 96, 172–
77; zwischen Li Ling und Su Wu, 149–53; 
zwischen Kong Rong und Sheng Xian, 
155–62; im Yiwen leiju, 202–06; Abbruch 
von, 208–12, 214–16 

Fu Gan 傅幹 (geb. 175 n. Chr.), 82, 103, 
107–09 

Fu Gang 傅剛, 103, 107–09 
Fu Gu 傅嘏 (209–255 n. Chr.), 62–63, 174 
fu 賦 (fu-Gedichte), 64, 101, 108–14, 120–22, 

125, 187, 197, 205, 223 
Fünf Untertanen, 30, 54, 56–58, 102, 106–07, 

115, 134, 167–69, 172–73, 223, 225–27 
Fünf-Gerichte-Kessel (wu shu fu 五熟釜), 80, 

84–87, 89, 91 
Ge Hong 葛洪 (283–343 n. Chr.), 118 
Geng Kuang 耿況 (gest. 36 n. Chr.), 51, 56 

Genre, 2, 4–5, 7, 64, 75, 96, 101, 117–18, 
181, 183, 185, 187, 195, 198, 202, 234–
35, 237; Anordnung nach Genre im Wen 
xuan, 109–14; als Kompilationsgrundlage, 
120–28, 131–32, 139; siehe auch Antholo-
gie, Brief, Kategorienbuch 

Geschichtswerke, 2–3, 18–19, 21, 26, 31–33, 
37, 48, 59, 65, 69–70, 78, 92–93, 95, 115, 
117, 133–34, 147–48, 153, 186, 188–89, 
194, 197, 233, 235–36, 238–39; Quellen 
von, 10–18; Einbindung von Texten in, 6–
10, 94–96; Adressaten der, 96–99 

Gongsun Hong 公孫弘, 52–53, 119 
Gongyang zhuan 公羊傳, 157–58, 161, 166, 

177 
Gou Wei 苟緯, 63 
Gu Nong 雇農, 103 
Guan Gan 管敢, 25 
Guan Yu 關羽 (gest. 219 n. Chr.), 83, 90 
Guan Zhong 管仲, 203 
Guo Wei 郭隗, 160–61 
Guo yu 國語, 30, 85–86, 174 
Guo Yuan 郭援 (gest. 202 n. Chr.), 79  
Han 漢 Gaozu 高祖 (reg. 202–195 v. Chr.), 

siehe Liu Bang 劉邦 
Han ji 漢紀, 3, 9, 11, 13–16, 23–27, 31–32, 

34–36, 43, 44–49, 93–94, 117, 136–37, 
142, 168, 233, 236, 238 

Han Jianli 韩建立, 192, 194 
Han shu 漢書, 3, 9–16, 18–24, 26–27, 31–50, 

52–54, 58, 61, 85–86, 92–96, 117, 136–
37, 142–44, 148, 151–52, 164–66, 205, 
225, 227, 233, 236, 238 

Han Xin 韓信, 33, 171 
Hanke, Martin, 11, 16–17, 23, 41 
He Shao 何劭 (236–301 n. Chr.), 115 
Herzog Huan 桓 von Qi 齊 (gest. 685–643 v. 

Chr.), 157–58, 161 
Hightower, James R., 113, 120, 159 
Hou Han ji 後漢紀, 14, 16, 168 
Hou Han shu 後漢書, 3, 9–10, 12–16, 50–61, 

82, 93, 95, 136–37, 153–55, 233, 236 
Hu Sui 壺遂, 18, 21, 31 
Hua Xin 華歆, 78, 193 
Huainanzi 淮南子, 33, 105, 124, 164, 220, 

226–27 
Hualin bian lüe 華林遍略, 193, 196 
Huang lan 皇覽, 186, 193, 196 
Jade, 33, 87–90, 190–91 
Jansen, Thomas, 131–32, 212, 217 
Ji Liang 季梁, 166, 168 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Index 262 

jian 牋 (Mitteilungen), 17 Fn. 35, 66, 73, 111, 
113, 125, 198, 234 

Jian’an-Periode, 63, 65, 72, 93; „Sieben 
Meister“ der, 62 Fn. 170, 67–68, 76–77 

Jin shu 晉書, 118, 134, 138, 208 
Jin Yue 晉灼 (fl. 275 n. Chr.), 145 
Jin Zuo jiangjun Wang Zhen’e yu Liu Dan-

yang shu 晉左將軍王鎮惡與劉丹陽書, 
118 

Jiu Tang shu 舊唐書, 188–89, 192, 194 
Jizha 季札, 213 
Kaderas, Christoph, 185–187, 192, 197 
Kaiser Guangwu 光武 der Han 漢 (reg. 25–

57 n. Chr.), siehe Liu Xiu 劉秀 
Kaiser Ming 明 der Han 漢 (reg. 58–75 n. 

Chr.), siehe Liu Zhuang 劉莊 
Kaiser Wu 武 der Han 漢 (reg. 141–87 v. 

Chr.), siehe Liu Che 劉徹 
Kaiser Wu 武 der Liang 梁 (reg. 502–549 n. 

Chr.), siehe Xiao Yan 蕭衍 
Kaiser Wu 武 der Wei 魏, siehe Cao Cao  
Kaiser Xian 獻 der Han 漢 (reg. 189–220 n. 

Chr.), siehe Liu Xie 劉協 
Kaiser Xuan 宣 der Han 漢 (reg. 74–48 v. 

Chr.), siehe Liu Bingyi 劉病已 
Kanonisierung, 180–81 
Kategorienbuch, 2–3, 138, 233, 236–37; 

Genre des, 185–92; Kompilationsentschei-
dungen im, 192–02; Einbindung von Brie-
fen, 230–32 

Kindespietät, 22, 28, 31, 35, 59, 148 
Klein, Esther Sunkyung, 23 Fn. 56 und 58, 27 

Fn. 75, 143 
Knechtges, David R., 105–06, 113–14, 143–

44 
Kompilatoren, Rolle in Dynastiegeschichten, 

92–94; des Wen xuan, 99–106; Entschei-
dungen im Wen xuan, 114–41; und Kano-
nisierung, 180–82; des Yiwen leiju, 185–
92; Entscheidungen im Yiwen leiju, 192–
202; Einfluss von, 233–40, passim 

Kong Kui 孔悝, 85–87 
Kong Rong 孔融 (153–208 n. Chr.), 4, 17, 

67, 77, 119, 128, 132, 136, 141, 153–62, 
170–71, 176–180, 200 

Kong Zhigui 孔稚珪 (447–501 n. Chr.), 121 
Kongzi jiayu 孔子家語, 203, 218–19 
Kuaiji dianlu 會稽典錄, 11 Fn. 15, 156–57, 

162 Fn. 192 
Kūkai 空海 (Kōbō Daishi 弘法大師), 102–03 
Kurz, Johannes L., 191–92 

Leese-Messing, Kathrin, 8, 17 
Lei wen 類文, 116 
Lethbridge, Stephanie, 180 
Lewis, Mark Edward, 105 
Li Guangli 李廣利, 24–25, 30, 144 
Li Ling 李陵, 4, 128, 130, 136, 138–39, 150, 

152, 195, 198, 201; in Han shu und Han 
ji, 18–20, 23–29, 32, 34–35, 46, 48, siehe 
auch „Antwortbrief an Su Wu“ 

Li Shan 李善 (gest. 689 n. Chr.), Vorwort 
von 100, 102; Edition, 106–14; Kommen-
tar von, 116, 121 Fn. 84, 125, 217; Lesung 
des „Briefs an Man Gongyan“, 223–27 

Li Xu 李緒, 25–26, 36, 142–43 
Li Yuan 李淵 (Tang 唐 Gaozu 高祖, reg. 

618–626 n. Chr.), 188–192 
Li Zhouhan 李周翰, 30 Fn. 80, 134, 223 Fn. 

117, 225–26 
Liang shu 梁書, 102–03, 115 Fn. 57, 127, 

138 
Lie nü zhuan 列女傳, 221, 226 
Lin Xiangru 藺相如, 213 
Linghu Defen 令狐德棻, 188–89, 194 Fn. 45 
Liu An 劉安, 164–65, 174 
Liu Bang 劉邦 (Han 漢 Gaozu 高祖, reg. 

202–195 v. Chr.), 33 Fn. 81, 60, 79, 131, 
173 

Liu Bei 劉備 (161–223 n. Chr.), 83, 154, 
171–72, 175–76, 179 

Liu Bingyi 劉病已 (Kaiser Xuan 宣 der Han 
漢, reg. 74–48 v. Chr.), 21 Fn. 50, 38–50, 
52 Fn. 144, 61, 86, 142, 149 

Liu Che 劉徹 (Kaiser Wu 武 der Han 漢, reg. 
141–87 v. Chr.), 4, 12–13, 18–19, 22, 24, 
26–27, 29, 36, 93, 95, 131, 142–50, 166 
Fn. 213, 212 Fn. 94, 214 

Liu Jun 劉峻 (462–521 n. Chr.), 120, 124, 
126–27, 133, siehe auch „Brief an Liu 
Zhao“ 

Liu Liang 劉良, 115–16, 173 Fn. 231, 224 
Fn. 118 

Liu Shao 劉劭 (ca. 180–ca. 245 n. Chr.), 62–
64 

Liu Tan 劉惔, 118 
Liu Xiaochuo 劉孝綽 (481–539 n. Chr.), 

102–03, 116 Fn. 63 
Liu Xie 劉勰 (ca. 465–532 n. Chr.), 79, 118, 

142, 183 
Liu Xie 劉協 (Kaiser Xian 獻 der Han 漢, 

reg. 189–220 n. Chr.), 79, 158, 169 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Index 263 

Liu Xiu 劉秀 (Kaiser Guangwu 光武 der Han 
漢, reg. 25–57 n. Chr.), 50–61, 73, 75 Fn. 
205, 94, 137, 154–55, 173, 176, 178–79 

Liu Yi 劉廙 (180–221 n. Chr.), 62–65, 76 
Liu Zhao 劉沼, 126–27, siehe auch „Brief an 

Liu Zhao“ 
Liu Zhen 劉楨 (ca. 170–217 n. Chr.), 62, 65–

66, 70, 73–74, 77, 153 Fn. 159 
Liu Zhuang 劉莊 (Kaiser Ming 明 der Han 

漢, reg. 58–75 n. Chr.), 31 Fn. 83, 51–53 
Liuxia Hui 柳下惠, 212–13 
Loyalität, 30, 53, 55–56, 59, 61, 81, 89–91, 

178, 182, 198, 212, 237; Grenzen der, 
141–53 

Lu Chui 陸倕 (470–526 n. Chr.), 102, 104, 
120 

Lu Cui 路粹 (gest. 219 n. Chr.), 62–63, 153 
Lu Shanjing 陸善經 (fl. 742–758 n. Chr.), 

115 Fn. 57, 135 
Lü shi chunqiu 呂氏春秋, 105, 124 
Lu shi yi lin 陸氏異林, 82 
Lü Yanzuo 呂延祚, 100, 172 Fn. 229 
Lukian, 99, 101, 104 
„Lun Sheng Xiaozhang shu“ 論盛孝章書, 

siehe „Brief über Sheng Xian“ 
Lunyu 論語, 40–41, 52–53, 203 
Ma Teng 馬騰 (gest. 212 n. Chr.), 79, 82 
Man Gongyan 滿公琰, siehe „Brief an Man 

Gongyan“ 
Mei Sheng 枚乘 (gest. 141 v. Chr.), 218 
Metelmann, Carsten, 8 Fn. 6, 13–16, 93 
Mi Heng 禰衡, 119 
Mingzhou-Edition 明州本, 107 Fn. 36, 130 

Fn. 109 
Mo Di 墨翟 (Mozi), 166, 168 
Mori Risshi 森立之, 108 
Nan shi 南史, 102, 138 
nan 難 (Zurückweisungen), 111, 121, 125, 

130 
Neger, Margot, 8–9 
Okamura Shigeru 岡村繁, 116 
Ouyang Xun 歐陽詢 (557–641 n. Chr.), 188–

91, 193–94, 196, 200–01, 236–38 
Owen, Stephen, 10–11 
Pang Huigong 龐惠恭, siehe „Brief an Pang 

Huigong“ 
Parrhesiades, 99–100  
Peng Chong 彭寵, 50–55, siehe auch „Brief 

an Peng Chong“ 
Pei Ju 裴矩, 188 
qi 七 (Siebener), 111–14 

Qiu Chi 丘遲 (464–508 n. Chr.), 138–39, 
141, 195 Fn. 49 

Qu Shouyuan 屈守元, 103, 108–09 
Qu Yuan 屈原, 30, 33, 122, 124, 151, 225–26 
Rahmung, 4, 236, 238–39; im Wen xuan, 

129–30, 139–41; im Yiwen leiju, 182, 193, 
199, 230 

Ren An 任安, siehe „Brief an Ren An“ 
Rezeption, 2–3, 5, 15–16, 61, 65, 67, 141, 

180–81, 193, 202, 239–40 
Richter, Antje, 2, 8, 68, 183 Fn. 245, 233 Fn. 

1 
Ruan Ji 阮籍 (210–263 n. Chr.), 63, 203 
Ruan Xiaoxu 阮孝緒 (479–536 n. Chr.), 99–

100 
Ruan Yu 阮瑀 (ca. 179–212 n. Chr.), 4, 118, 

137, 141, 195; im Literatenkapitel des 
Sanguo zhi, 62, 66–67, 71–74, 77; im Wen 
xuan, 153–54, 170–79 

Sachverhalt (shi 事), 187–88, 193–94, 196–
99, 201, 215, 229, 231 

Sanguo zhi 三國志, 3, 8–11, 16–17, 92–95, 
136, 138, 153, 233, 236; Literatenkapitel 
des, 61–78; Biographie von Zhong Yao, 
87–92 

sao 騷 (sao-Gedichte), 111–14, 122 
Sargent, Clyde B., 11–13 
Schaab-Hanke, Dorothee, 23 Fn. 57, 41–43, 

143 
Schwein aus Liaodong, 57, 60, 155  
Shan Tao 山濤 (205–283 n. Chr.), 203–04, 

siehe auch „Brief an Shan Tao“ 
Shang Chang 尙長, 209, 213 
shang shu 上書 (Darreichung), 111, 113 Fn. 

53, 125, 198 
Shen Yucheng 沈玉成, 103  
Sheng Xian 盛憲, siehe „Brief über Sheng 

Xian“ 
Shi Chen 尸臣, 85–86 
Shi ji 史記, 11–13, 18–26, 31–36, 44, 52–53, 

66, 85–86, 92–93, 136, 142, 144–45, 221 
Shi shuo xin yu 世說新語, 203–05, 212 Fn. 

92, 217, 222 
shi 詩 (shi-Gedichte), 108–11, 113–14, 122, 

130, 205, 217, 223 
Shijing 詩經, 93–94, 105, 122, 124, 203–05, 

207–08, 229 
Shimizu Yoshio 清水凱夫, 103 
Shu lin 書林, 117, 194 Fn. 46 
Shu in 舒衷正, 113–14, 125 
Si ti shu ti 四體書勢, 81 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Index 264 

Sibu congkan-Edition 四部叢刊本, 107 Fn. 
36, 109–10, 114, 130 Fn. 109 

Sima Qian 司馬遷 (145/135–ca. 90/80 v. 
Chr.), 3–4, 11–15, 61, 92–97, 117, 119, 
125, 128, 136–39, 195, 199, 219, 238; in 
Han shu und Han ji, 18–36; und Yang 
Yun, 37, 40, 42–49; und Loyalität, 141–53 

Sima Tan 司馬談, 18, 22, 28, 31–32, 35, 147 
Sima Xiangru 司馬相如 (179–117 v. Chr.), 

121, 168, 213 
Sima Yi 司馬懿 (179–251 n. Chr.), 63, 69, 

223 Fn. 115 
Su Shi 蘇軾 (1036–1101 n. Chr.), 102, 145 
Su Wu 蘇武, 48, 130, 132–50, 152, 199, 

siehe auch „Antwortbrief an Su Wu“ 
Sui shu 隋書, 100–01, 106, 117–19, 131 Fn. 

110, 194 Fn. 46 
Sun Ce 孫策 (175–200 n. Chr.), 156, 171–72, 

175 
Sun Chu 孫楚 (gest. 293 n. Chr.), 137, 141, 

195 Fn. 49 
Sun Huizong 孫會宗, 38–43, siehe auch 

„Brief an Sun Huizong“ 
Sun Quan 孫權 (182–252 n. Chr.), 83, 90–91, 

137, 153–54, 156, 162, 170–77, 179, siehe 
auch „Brief für Cao Cao an Sun Quan“ 

Sun Wu 孫武 (Sunzi), 30, 33, 166 Fn. 209 
Tai Tong 臺佟, 209, 213 
Tang 唐 Gaozu 高祖 (reg. 618–626 n. Chr.), 

siehe Li Yuan 李淵 
Tang Huiyao 唐會要, 189 
Teng Ssu-Yü, 185–86 
Tian Dan 田單, 162, 166–68 
Tian Wen 田文, 52–53 
Tian Xiaofei, 75–77, 85, 87–89, 141 Fn. 131 
Tian Zifang 田子方, 41, 47 
Verfasser, 1–2, 17, 42, 68, 92–96, 99, 103, 

126–27, 145–46, 148–49, 150, 152, 154–
55, 161, 164, 168–70, 176–80, 182–83, 
206–08, 226, 229, 231, 234–35, 237, 239–
40; Verfasserfigur, 7–10; Angaben im 
Wen xuan, 130–35, 140–44; Angaben im 
Yiwen leiju, 198–99, siehe auch Adressat 

von Zach, Erwin Ritter, 54 Fn. 152, 101, 173 
Fn. 231 

Wang Can 王粲 (177–217 n. Chr.), 62–63, 
65–66, 73–74, 77, 153 Fn. 159 

Wang Gui 王規 (492–536 n. Chr.), 102 
Wang Lang 王朗 (gest. 228 n. Chr.), 78, 80, 

206 Fn. 79 
Wang Liqun 王立群, 103–04, 116, 127, 134 

Wang Mang 王莽, 11, 50, 55, 58, 179 
Wang Yun 王筠 (481–549 n. Chr.), 102 
Wang Zhen’e 王鎮惡, 118 
Wei Ji 衞覬 (ca. 155–229 n. Chr.), 62–64, 76, 

81 Fn. 228 
Wei lüe 魏略, 11 Fn. 15, 68–70, 75–78, 80 

Fn.226, 83–84, 87, 90, 153 
„Wei Cao gong zuo shu yu Sun Quan“ 為曹

公作書與孫權, siehe „Brief für Cao Cao 
an Sun Quan“ 

„Wei Cao Hong yu Wei Wen di shu“ 為曹洪
與魏文帝書, siehe „Brief für Cao Hong 
an Cao Pi“ 

„Wei Shi Zhongrong yu Sun Hao shu“ 為石
仲容與孫皓書, siehe „Brief für Shi 
Zhongrong an Sun Hao“ 

„Wei Youzhou mu yu Peng Chong shu” 為幽
州牧與彭寵書, siehe „Brief an Peng 
Chong“ 

Wen xuan 文選, 1–4, 6–7, 99–106; Ur-
sprungsedition des, 106–14; Kompilati-
onsentscheidungen 114–41; Einbindung 
von Briefen, 180–83; Genre der Briefe, 
183–85, passim 

Wenxin diaolong 文心雕龍, 113, 118, 125, 
142, 153, 183 

Wenxue guan 文學館, 192 
Wenyuan yinghua 文苑英華, 191 
Wenzhang liu bie ji 文章流別集, 101, 124, 

133–34, 193, 195–96 
White, Hayden, 7 
Wilkinson, Endymion, 185 
Wu Qi 吳起, 52–53 
Wu Yu 吳棫 (fl. 1118 n. Chr.), 116 
Wu Zhi 吳質 (178–230 n. Chr.), 3, 17, 61–65, 

68–78, 93, 96, 125, 128, 137, 141, 195 Fn. 
49, 199 

Xi Fan 嵇蕃, 134 
Xi Kang 嵇康 (224–263 n. Chr.), 4, 63, 119, 

132 Fn. 114, 134, 138, 141, 195–96, 199–
04, 208–17, 231–32 

Xi Maoqi 嵇茂齊, siehe „Brief an Xi Maoqi“ 
xi 檄 (Proklamation), 111, 113 Fn. 53, 121, 

125–26, 129–30 
Xiao He 蕭何, 79 
Xiao Tong 蕭統 (501–531 n. Chr.), 1, 100–

06, 109–10, 113–16, 118–20, 122, 124, 
127, 129–30, 134, 180, 190, 236, siehe 
auch Wen xuan 

Xiao Yan 蕭衍 (Kaiser Wu 武 der Liang 梁, 
reg. 502–549 n. Chr.), 106, 134, 181 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Index 265 

Xie Ju 謝舉 (479–548 n. Chr.), 102 
Xin Tang shu 新唐書, 188 
Xiongnu 匈奴, 18, 20, 24–29, 38, 79, 144–45, 

148, 150 
Xu Fei 徐悱 (ca. 494–524 n. Chr.), 120 
Xu Gan 徐幹 (171–ca. 217 n. Chr.), 62, 66, 

73–74, 77, 90, 153 Fn. 159 
Xu Ling 徐陵 (507–583 n. Chr.), 116, 131 
Xu You 許由, 33, 66, 73, 151, 228 
Xun Yu 荀彧 (163–212 n. Chr.), 64, 76  
Xun Yue 荀悅 (148–209 n. Chr.), siehe Han 
ji 漢紀 
Yan Shigu 顏師古 (581–645 n. Chr.), 40 Fn. 

107, 48, 100 Fn. 6 
Yan Yanzhi 顏延之 (384–456 n. Chr.), 145–

46 
Yang Chang 楊敞, 37, 44 
Yang Shoujing 楊守敬, 108 
Yang Tan 楊譚, 38, 45–46 
Yang Xiu 楊修 (175–219 n. Chr.), 63, 67, 

125 Fn. 95, 132, siehe auch „Brief an 
Yang Dezu“ 

Yang Yun 楊惲 (gest. 54/56 v. Chr.), 3–4, 11, 
14–15, 18 Fn. 41, 21 Fn. 50, 23, 214–16, 
238; in Han shu und Han ji, 36–48, 61, 
94–96; im Wen xuan, 119, 128, 136–39, 
141–44, 146–52; im Yiwen leiju, 195 Fn. 
49, 199 

yi 移 (Zirkulation), 111, 113 Fn. 53, 121, 125, 
129–30 

Ying Qu 應璩 (190–252 n. Chr.), 4, 118–19, 
194 Fn. 46, 187 Fn. 13; im Literaten-
kapitel des Sanguo zhi, 62–63; im Wen 
xuan, 124, 128, 136–37, 141; Briefe im 
Yiwen leiju, 198 Fn. 60, 195–96, 201–02, 
206 Fn. 77, 222–31 

Ying Yang 應瑒 (gest. 217 n. Chr.), 153 Fn. 
159; im Literatenkapitel des Sanguo zhi, 
62–63, 66, 72–74, 77; „Brief an Pang 
Huigong“, 206–08, 215–17 

Ying Zhen 應貞 (gest. 269 n. Chr.), 63 
Yiwen leiju 藝文類聚, 3–4, 6, 118 Fn. 70, 

119 Fn. 71, 134–35, 230–32, 233–239; 
Parallelen zu Briefen im Wen xuan, 136–
39, 145; und Genre, 185–92; Kompilation-
sentscheidungen, 192–202; Einbindung 
von Briefen, 230–33; Freundschaft im 
202–08; „Brief an Shan Tao“ im, 212–17; 
youlan im 217–22, 229–30; Ying Qus 
Briefe im, 222–29 

Yong Qu 雍渠, 28, 32 

You Mao-Edition, 109, 135 Fn. 122 
youlan 遊覽, siehe Besichtigungstour 
Yu Huan 魚豢 (fl. 3. Jh. n. Chr.), 11 Fn. 15, 

69–70, 77–78, 83–85, 90 
„Yu Chen Bozhi shu“ 與陳伯之書, siehe 

„Brief an Chen Bozhi“ 
„Yu congdi Junmiao Junzhou shu“ 與從弟君

苗君冑書, siehe „Brief an die Cousins 
Junmiao und Junzhou“ 

„Yu Guangchuan zhang Cen Wenyu shu“ 與
廣川長岑文瑜書, siehe „Brief an Cen 
Wenyu“ 

„Yu Man Gongyan shu“ 與滿公琰書, siehe 
„Brief an Man Gongyan“ 

„Yu Shan Juyuan juejiao shu“ 與山巨源絕交
書, siehe „Brief an Shan Tao“ 

„Yu shilang Cao Changsi shu“ 與侍郎曹長
思書, siehe „Brief an Cao Changsi“ 

„Yu Wu Jizhong shu“ 與吳季重書, siehe 
„Brief an Wu Jizhong“ 

„Yu Wu Zhi shu“ 與吳質書, siehe „Brief an 
Wu Zhi“ 

„Yu Xi Maoqi shu“ 與嵇茂齊書, siehe „Brief 
an Xi Maoqi“ 

„Yu Yang Dezu shu“ 與楊德祖書, siehe 
„Brief an Yang Dezu“ 

„Yu Zhaoge ling Wu Zhi shu“ 與朝歌令吳質
書, siehe „Brief an Wu Zhi, den Präfekten 
von Zhaoge von Cao Pi“ 

„Yu Zhong dali shu“ 與鍾大理書, siehe 
„Brief an Zhong yao“ 

Yu, Pauline, 101 
Yuan Hong 袁宏 (330–378 n. Chr.), siehe 

Hou Han ji 後漢紀 
Yuan Lang 袁朗, 188–89, 192 
Yuan Shao 袁紹 (gest. 202 n. Chr.), 79 
Za yi shu 雜逸書, 117 
Zhang Feng 張豐 (gest. 28 n. Chr.), 51, 61, 

155 
Zhang Hanmo, 18 Fn. 41, 23 Fn. 56, 49 
Zhang Hua 張華 (232–300 n. Chr.), 115 
Zhang Lu 張魯 (gest. 216 n. Chr.), 87, 162–

68, 176 
Zhang Mian 張緬 (490–531 n. Chr.), 102 
Zhang Shuai 張率 (475–527 n. Chr.), 102 
Zhang Yan 張晏 (fl. 3. Jh. n. Chr.), 40, 48 
Zhang Zhao 張昭 (156–236 n. Chr.), 175–78 
Zhanguo ce 戰國策, 55 Fn. 154, 159 Fn. 183, 

219–20 
Zhao Hongzhi 趙弘智, 188–89 
Zhao Tan 趙談, 28, 32 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5



Index 266 

Zhao Zhi 趙至 (gest. 282 n. Chr.), 119, 134–
35, 138, 141, 195 Fn. 49 

zhao 詔 (Erlass), 111, 113 Fn. 53, 125–26, 
188, 196, 200 

Zhi Yu 摯虞 (gest. 311 n. Chr.), 124, 193 Fn. 
42 

zhiguai-Geschichten, 90 
„Zhong da Liu Moling Zhao shu“ 重答劉秣

陵沼書, siehe „Brief an Liu Zhao“ 
Zhong Yao 鍾繇 (gest. 230 n. Chr.), 3, 17, 

78–91, 95–96, siehe auch „Brief an Zhong 
Yao“ 

Zhonglun 中論, 66, 73 
Zhongzi Qi 鍾子期, 33, 151 

Zhou Yu 周瑜 (175–210 n. Chr.), 170–71, 
173 

Zhu Fu 朱浮 (gest. 57 n. Chr.), 3–4, 9, 15–16, 
50–61, 94–96, 124, 128, 132, 136–39, 
141, 153–55, 162, 176–79, 195 

Zhu Maichen 朱買臣, 52–53 
Zhu Yizun 朱彜尊, 116 
Zhuangzi 莊子, 219–20, 226 
Zi Wen 子文, 212–13 
Zilu 子路, 66, 73, 218–19 
Zong Huishu 宗惠叔, 88 
zongji 總集 (übergreifende Werksammlung), 

99–100, 139, 182 
Zuo Qiuming 左丘明, 30 
Zuozhuan 左傳, 86, 119, 165, 175 

 

© 2022, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-11819-4 - ISBN E-Book: 978-3-447-39278-5


