
Er
ke

r .
 Pl

at
on

s S
op

his
tes

Ha
rra

ss
ow

itz

HARRASSOWITZ VERLAG

Im Sophistes lässt Platon aushandeln, ob und wie der Phi­
losoph das Wesen des Sophisten mit den Mitteln der Dia­
lektik zu erschließen vermag. Mit Angler und Maler treten 
im Dialog zwei Paradeigmata gegenüber, mit denen die 
Dialogpartner in einem dihairetischen Verfahren die Jagd 
nach dem schwer zu fangenden Sophisten im Bereich von 
Wissen, Meinung, Bildlichkeit und falscher Rede verfolgen 
und die Grundlagen der eigenen Erkenntnissuche an dem 
epistemisch prekären Gegenstand selbst hinterfragen. 
Die Studie von Sandra Erker unternimmt eine Gesamt­
interpretation, die das wissensgenerierende Potential 
auswertet, das dem Dialog als argumentative und kom­
positionelle Einheit beizumessen ist. In Auseinanderset­
zung mit dem Parmenideischen Seinsbegriff müssen im 
 Sophistes die Grenzen dessen, was erkenn­ und wissbar 
ist, neu ausgelotet werden. Dabei geht es darum, ob 
Nichtsein etwas ist, was zu diesem erweiterten Spektrum 
des Seienden gerechnet werden kann oder nicht. Denn 
mit dem Bild der Jagd auf den Sophisten, das den ganzen 
Dialog durchzieht, inszeniert Platon im Sophistes selbst 
mit und an den Dialogpartnern für den Leser den Reini­
gungsprozess, der die Seele von ihren falschen Meinungen 
befreit, sie mit Hilfe der Dialektik auf die Prinzipien des 
Seins umwendet und zu täuschungsfreier Erkenntnissuche 
befähigt. Auf der Suche nach sicherer Erkenntnis muss der 
Philosoph das Verfahren der Dialektik fundieren und an 
dem Sophisten in seiner Wirkmacht unter Beweis stellen.

www.harrassowitz-verlag.de

Von  
Sandra Erker

PLATONS SOPHISTES
Bild und Wissen im Dialog

Ep
ist

em
e  

  3
1



Erker · Platons Sophistes

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5

H
ar

ra
ss

ow
itz

 J
ou

rn
al

s
nu

r 
zu

m
 p

er
sö

nl
ic

he
n 

G
eb

ra
uc

h 
/ k

ei
ne

 u
nb

ef
ug

te
 W

ei
te

rg
ab

e

P
ow

er
ed

 b
y 

T
C

P
D

F
 (

w
w

w
.tc

pd
f.o

rg
)

http://www.tcpdf.org


Episteme in Bewegung
Beiträge zu einer transdisziplinären Wissensgeschichte

Herausgegeben von Gyburg Uhlmann  
im Auftrag des Sonderforschungsbereichs 980 

„Episteme in Bewegung.  
Wissenstransfer von der Alten Welt  

bis in die Frühe Neuzeit“

Band 31

2023
Harrassowitz Verlag · Wiesbaden

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



2023
Harrassowitz Verlag · Wiesbaden

Sandra Erker

Platons Sophistes
Bild und Wissen im Dialog

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet 
über https://dnb.dnb.de abrufbar.

Bibliographic information published by the Deutsche Nationalbibliothek 
The Deutsche Nationalbibliothek lists this publication in the Deutsche 
Nationalbibliografie; detailed bibliographic data are available on the internet 
at https://dnb.dnb.de. 

Informationen zum Verlagsprogramm finden Sie unter 
https://www.harrassowitz-verlag.de
© Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 2023
Das Werk einschließlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschützt.
Jede Verwertung außerhalb der engen Grenzen des Urheberrechtsgesetzes ist ohne  
Zustimmung des Verlages unzulässig und strafbar. Das gilt insbesondere 
für Vervielfältigungen jeder Art, Übersetzungen, Mikroverfilmungen und  
für die Einspeicherung in elektronische Systeme.
Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier.
Druck und Verarbeitung: Memminger MedienCentrum AG
Printed in Germany
ISSN 2365-5666	 ISBN 978-3-447-12033-3
eISSN 2701-2522	 eISBN 978-3-447-39348-5

Die Reihe „Episteme in Bewegung“ umfasst wissensgeschichtliche Forschungen mit einem 
systematischen oder historischen Schwerpunkt in der europäischen und nicht-europäischen 
Vormoderne. Sie fördert transdisziplinäre Beiträge, die sich mit Fragen der Genese und 
Dynamik von Wissensbeständen befassen, und trägt dadurch zur Etablierung vormoderner 
Wissensforschung als einer eigenständigen Forschungsperspektive bei.
Publiziert werden Beiträge, die im Umkreis des an der Freien Universität Berlin angesiedelten 
Sonderforschungsbereichs 980 „Episteme in Bewegung. Wissenstransfer von der Alten Welt 
bis in die Frühe Neuzeit“ entstanden sind.

Herausgeberbeirat:
Anne Eusterschulte (FU Berlin) 
Kristiane Hasselmann (FU Berlin)
Andrew James Johnston (FU Berlin)
Jochem Kahl (FU Berlin)
Klaus Krüger (FU Berlin)

Beate La Sala (FU Berlin)
Christoph Markschies (HU Berlin)
Tilo Renz (FU Berlin)
Anita Traninger (FU Berlin)

Gefördert durch die Deutsche Forschungsgemeinschaft (DFG) –  
Projektnummer 191249397 – SFB 980.

D 188

Abbildung auf dem Umschlag:
Codex Oxoniensis Clarkianus 39, fol. 113r (895 n. Chr.) mit dem Beginn des Sophistes
Facsimile by Sijthoff with foreword by Allen. Public domain.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



Zum Geleit
Andrew James Johnston und Gyburg Uhlmann

Der an der Freien Universität Berlin angesiedelte Sonderforschungsbereich 980 
„Episteme in Bewegung. Wissenstransfer von der Alten Welt bis in die Frühe 
Neuzeit“, der im Juli 2012 seine Arbeit aufgenommen hat, untersucht anhand 
exemplarischer Problemkomplexe aus europäischen und nicht-europäischen 
Kulturen Prozesse des Wissenswandels vor der Moderne. Dieses Programm 
zielt auf eine grundsätzliche Neuorientierung wissensgeschichtlicher Forschung 
im Bereich der Vormoderne ab. Sowohl in der modernen Forschung als auch 
in den historischen Selbstbeschreibungen der jeweiligen Kulturen wurde das 
Wissen der Vormoderne häufig als statisch und stabil, traditionsgebunden und 
autoritätsabhängig beschrieben. Dabei waren die Stabilitätspostulate moderner 
Forscherinnen und Forscher nicht selten von der Dominanz wissensgeschicht-
licher Szenarien wie dem Bruch oder der Revolution geprägt sowie von Perio
disierungskonzepten, die explizit oder implizit einem Narrativ des Fortschritts 
verpflichtet waren. Vormodernen Kulturen wurde daher oft nur eine einge-
schränkte Fähigkeit zum Wissenswandel und vor allem zur – nicht zuletzt histo­
rischen – Reflexion dieses Wandels zugeschrieben. Demgegenüber will dieser 
SFB zeigen, dass vormoderne Prozesse der Wissensbildung und -entwicklung 
von ständiger Bewegung und auch ständiger Reflexion geprägt sind, dass diese 
Bewegungen und Reflexionen aber eigenen Dynamiken unterworfen sind und 
in komplexeren Mustern verlaufen, als es eine traditionelle Wissensgeschichts-
schreibung wahrhaben will.

Um diese Prozesse des Wissenswandels fassen zu können, entwickelte der 
SFB 980 einen Begriff von ‚Episteme‘, der sich sowohl auf ‚Wissen‘ als auch ‚Wis­
senschaft‘ bezieht und das Wissen als ‚Wissen von etwas‘ bestimmt, d.  h. als mit 
einem Geltungsanspruch versehenes Wissen. Diese Geltungsansprüche werden 
allerdings nicht notwendigerweise auf dem Wege einer expliziten Reflexion er-
hoben, sondern sie konstituieren sich und werden auch reflektiert in Formen der 
Darstellung, durch bestimmte Institutionen, in besonderen Praktiken oder durch 
spezifische ästhetische oder performative Strategien. 

Zudem bedient sich der SFB 980 eines speziell konturierten Transfer-Begriffs, 
der im Kern eine Neukontextualisierung von Wissen meint. Transfer wird hier 
nicht als Transport-Kategorie verstanden, sondern vielmehr im Sinne komplex 
verflochtener Austauschprozesse, die selbst bei scheinbarem Stillstand iterativ 
in Bewegung bleiben. Gerade Handlungen, die darauf abzielen, einen erreichten 

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



VI Zum Geleit

Wissensstand zu tradieren, zu kanonisieren, zu kodifizieren oder zu fixieren, 
tragen zum ständigen Wissenswandel bei.

Gemeinsam mit dem Harrassowitz Verlag hat der SFB die Reihe „Episteme in 
Bewegung. Beiträge zu einer transdisziplinären Wissensgeschichte“ ins Leben 
gerufen, um die Ergebnisse der Zusammenarbeit zu präsentieren und zugäng-
lich zu machen. Die Bände, die hier erscheinen, werden das breite Spektrum der 
Disziplinen repräsentieren, die im SFB vertreten sind, von der Altorientalistik bis 
zur Mediävistik, von der Koreanistik bis zur Arabistik. Publiziert werden sowohl 
aus der interdisziplinären Zusammenarbeit hervorgegangene Bände als auch 
Monographien und fachspezifische Sammelbände, die die Ergebnisse einzelner 
Teilprojekte dokumentieren.

Allen ist gemeinsam, dass sie die Wissensgeschichte der Vormoderne als ein 
Forschungsgebiet betrachten, dessen Erkenntnisgewinne von grundsätzlichem 
systematischen Interesse auch für die wissensgeschichtliche Erforschung der 
Moderne sind.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



Inhalt

Vorwort .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  	 IX

I 	 Einleitung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  	 1

II 	 Dialogbeginn des Sophistes .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  	 17
1 	 Das Vorgespräch im Überblick .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  	 17
2 	 Komposition und Dialogform .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  	 19
3 	 Exkurs: Über die Komposition einer guten Rede im Phaidros .. . . . . . . . . . . .  	 28
4 	 Exkurs: Seelenvermögen und Ausbildung der Philosophen  
	 in der Politeia .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  	 33
5 	 Exkurs: Generierung von Wissensbewegungen – der Dialog  
	 als Seelenlenkung  .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  	 41
6 	 Das Vorgespräch im Kontext .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  	 45
7 	 Auslegung des Vorgesprächs .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  	 49

III 	 Zur Methode im Sophistes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  	 57
1 	 Paradeigma und Dihairese .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  	 57
2 	 Exkurs: Dialektik und Dihairese im Corpus Platonicum . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  	 60
3 	 Exkurs: Dialektik und Dihairese in der Politeia .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  	 61
4 	 Exkurs: Dialektik und Dihairese im Phaidros und Philebos .. . . . . . . . . . . . . . .  	 65

IV 	 Erste Dialoghälfte: Aporie und Reinigung der Seele . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  	 69
1 	 Das Paradeigma des Anglers .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  	 69
2 	 Die fünf Dihairesen und die ποικιλία des Sophisten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  	 73
3 	 Aufgedeckt: Der Sophist als täuschender Streitkünstler .. . . . . . . . . . . . . . . . .  	 81

V 	 Zweite Dialoghälfte: Der Philosoph und das ἔργον des Sophisten .. . .  	 83
1 	 Der Maler als σαφέστερόν τι παράδειγμα .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  	 83
2 	 Beginn der Dihairese: Der Sophist als Mimet . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  	 88

VI 	Dialektische Fundierung: Sein, Nichtsein, Verschiedenheit .. . . . . . . . . .  	 95
1 	 Der Philosoph in Aporie: Können Nichtsein, falsche Rede  
	 und falsche Meinung Gegenstand des Denkens sein? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  	 95
2 	 Ein Vatermord an Parmenides? Das Bild als Verflechtung (συμπλοκή)  
	 von Nichtsein (μὴ ὄν) und Sein (ὄν) .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  	 101

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



VIII Inhalt

3 	 Vorgängerpositionen zum Sein: Vielheit und Einheit .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  110
4 	 Die Gigantomachie und das Spektrum des Seienden . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  115
5 	 Dialektik und Seinsbegriff – ein lösbares Unternehmen? .. . . . . . . . . . . . . . . .  128
6 	 Umwendung vom Spektrum des Seienden auf die Dialektik .. . . . . . . . . . . .  139
7 	 Die μέγιστα γένη und das Nichtsein .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  145

VII	 Resümee: Parmenides und die neuen Einsichten zum Nichtsein .. . . . .  151
1 	 Nichtsein als Verschiedenheit .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  151
2 	 Wissensoikonomie und Erkenntnisprozess im Dialog .. . . . . . . . . . . . . . . . . . .  155
3 	 Fazit und seelischer Perspektivwechsel .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  156

VIII Umwendung von der Dialektik auf den Wirkungsbereich 	
	 des Sophisten .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  159
1 	 Problemstellung und Kairos im Sophistes .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  159
2 	 Das Bild der Jagd des Philosophen nach dem Sophisten .. . . . . . . . . . . . . . . . .  160
3 	 Verschiedenheit als Falschheit in Rede, Denken,  
	 Meinen und Vorstellen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  162

IX 	 Gefangen: Abschluss der Dihairese und das ἔργον des Sophisten .. . .  169
1 	 Platons Bildtheorie im Diskurs der Bildwissenschaften  
	 und Platonforschung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  169
2 	 Der Sophist und die Nachahmungskünste im Spektrum des Seienden .. .  182
3 	 Zusammenschau: Das ἔργον des Sophisten  
	 als täuschender Doxomimet .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  189

X 	 Schlussbetrachtung .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  193
1 	 Vorbemerkung .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  193
2 	 Zusammenfassung und Ausblick .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  195

Literaturverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  205
Stellenverzeichnis .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  215
Sachregister .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  223
Abbildungsverzeichnis .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  225

 

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



Vorwort

In Platons Sophistes begeben sich die Dialogpartner auf die Jagd nach sicherer Er
kenntnis, mit der sich aus Sicht des Philosophen das schillernde Nichtsein des 
Sophisten einfangen lässt, und geraten dabei nicht nur in eine höchst diffizile 
Untersuchung zur Dialektik, sondern müssen sich im Laufe dieses Erkenntnis
prozesses zentralen Fragen aus dem Bereich von Platons Erkenntnistheorie, Seins-
lehre, Sprach-, Bild- und Mimesistheorie und nach einer möglichen Verbindung 
und Begründung dieser verschiedenen Untersuchungsgegenstände stellen. 

Mit der Vatermorddebatte um Parmenides, mit den Erzählungen der Naturphi­
losophen und Eleaten zum Sein, mit der Gigantomachie, aber vor allem mit den 
Passagen zur Dialektik, zu den μέγιστα γένη, zu der Konstitution der Rede und 
zu der Herleitung des Bildbegriffs ist der Sophistes wiederholt Schauplatz kritischer 
Auseinandersetzung und verschiedenster Deutungsversuche der Interpreten ge-
worden. Bis heute ist die Debatte um eine mögliche Einheit und Geschlossenheit 
des Dialogs in Argument und Form, aber auch um die Deutung bestimmter, ein-
zelner Passagen nicht abgeschlossen. Nach der communis opinio tritt der Sophistes 
als ein Dialog aus Platons Spätphase in Erscheinung, der sich als ein argumentativ 
dichter, von logischen Brüchen und systematischen Widersprüchen durchsetzter 
und zugleich formal schmucklos gestalteter Dialog einer abschließenden Inter
pretation zu entziehen vermag.

Diesen Desideraten begegnet die vorliegende Studie mit einer sukzessiven Ge-
samtinterpretation, nach der sich der Sophistes analog zu anderen Dialogen aus 
dem Corpus Platonicum als eine kunstvoll gestaltete Kompositionseinheit begrei-
fen lässt, deren wissensgenerierendes Potential gerade in der produktiven Verbin-
dung aus Form und Argument beleuchtet werden kann. Unter dieser Perspektive 
lässt sich der Dialog für die Lösung zentraler Desiderate neu aufschließen.

‚Bild und Wissen‘ treten dabei in der Untersuchung in zwei Hinsichten ‚in 
einen Dialog‘ miteinander. 

Einerseits müssen die Gesprächspartner, wie in der vorliegenden Studie he
rausgearbeitet wird, für die Herleitung der Definition des Sophisten das ganze 
Spektrum Platonischer Erkenntnis- und Wissenschaftstheorie in Bewegung set-
zen. Denn nur auf dem Fundament der Dialektik und mit der Betrachtung ihrer 
Konsequenzen für ein Spektrum des Seienden, bei dem die mehrfache Vermitt-
lung der erschlossenen Begriffe und ihrer Begriffsverhältnisse über alle Instanzen 
bis hin zu Meinung, Bildlichkeit und Rede betrachtet und durch den Philosophen 
zusammengeschaut wird, lässt sich das ἔργον des Sophisten am Ende gesichert 
und fundiert erschließen. In dieser Gesamtperspektive, die im Sophistes entfaltet 

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



X Vorwort

wird, kommt dem Bild eine vermittelnde Rolle zu, mit dem es den fortschreitenden 
Erkenntnisprozess produktiv begleitet und an der Generierung von Wissen mit-
wirkt. An der Schnittstelle von Meinung, Bildlichkeit und Rede operiert aber auch 
der Sophist mit seiner täuschenden Kunst, deren Wirkmechanismen im Sophistes 
mit einem differenzierten Seins- und Bildbegriff aufgedeckt werden können.

‚Bild und Wissen‘ verwickelt Platon andererseits auch in kompositioneller 
Hinsicht – als Konsequenz aus dieser differenzierten Seins- und Bildtheorie – ‚in 
einen Dialog‘ miteinander, wie in der vorliegenden Studie in allen Teilen der Ge­
samtinterpretation an dem produktiven Zusammenwirken von Dialogform und 
-argument perspektiviert und jeweils mit Blick auf die Gesamtkonzeption aus
gewertet wird. Bilder, Vergleiche, narrative Elemente, das Zusammenwirken der 
Dialogpartner und ihre Reflexionen auf Widersprüche oder Aporien, die es mit 
Rücksicht auf ihr Erkenntnisniveau und die jeweils in der Dialoghandlung er-
reichte Einsicht zu lösen gilt, setzt Platon produktiv zur Vermittlung einzelner 
Argumentationsschritte ein, markiert mit ihnen wichtige Stationen oder Wende-
punkte im Unterscheidungsprozess oder macht auf die Notwendigkeit weiterge-
hender Differenzierung aufmerksam. Referenzen auf Dichter und philosophische 
Denker, die die Wissensoikonomie bilden, in die sich der Dialog einschreibt, wer-
den in das Argument transferiert, neu kontextualisiert und im Zuge dessen für 
die Ansprüche, die der Sophist und sein Nichtsein an einen differenzierten Seins-
begriff stellen, neu ausgehandelt und produktiv eingebunden.

Die vorliegende Monographie geht auf eine Dissertation zurück, die im Rahmen 
des Leibnizprojekts „Die Hohe Schule des Platonismus“ und am Institut für Grie
chische und Lateinische Philologie der Freien Universität entstanden ist und 
durch das Forschungsumfeld des Sonderforschungsbereichs 980 „Episteme in Be
wegung. Wissenstransfer von der Alten Welt bis in die Frühe Neuzeit“ vielfäl-
tige und wichtige Anregungen erfahren hat. Vom Fachbereich Philosophie und 
Geisteswissenschaften der Freien Universität Berlin wurde sie im Frühjahr 2016 
unter dem Titel: „Bild und Bildlichkeit in den Dialogen Platons mit einer Gesamt
interpretation des Sophistes“ als Dissertation angenommen.

Mein herzlicher Dank gilt an erster Stelle meiner Doktormutter Frau Prof. 
Dr. Gyburg Uhlmann, die die Arbeit betreut, maßgeblich angeregt und durch ihre 
Fachkompetenz und ihr präzises Urteil stets wegweisend unterstützt hat. Die Zu-
sammenarbeit in einem so lebendigen und produktiven Forschungsumfeld, das 
mir ermöglicht hat, meine Forschungsinteressen (insbesondere zum Platonismus 
und Aristotelismus) im Austausch mit ihr und ihrer Forschungsgruppe, aber auch 
mit Fachkolleginnen und -kollegen in Kolloquien, Workshops und Konferenzen 
zu entfalten, haben meinen Forschungen und der Arbeit Ansporn und wichtige 
Impulse geboten.

Ebenso Dank schulde ich Herrn Prof. Dr. Arbogast Schmitt, der nicht nur das 
Zweitgutachten der Arbeit übernommen hat, sondern schon in meiner Studienzeit 

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



XI﻿Vorwort

meine Begeisterung für die antike Literatur und Philosophie nachhaltig geweckt 
und gefördert hat.

Für die gemeinsamen Diskussionen und den anregenden Austausch danke 
ich auch den Kolleginnen und Kollegen am Institut für Griechische und Lateini
sche Philologie sowie im Sonderforschungsbereich 980 „Episteme in Bewegung“, 
darunter Marie-Christin Barleben, Martin Bisse, Gregory Dikaios, Dr. Matthias 
Grandl, Dr. Philipp Hegel, PD Dr. Michael Krewet, Sophia Regopoulos, PD Dr. Phi-
lip Schmitz und vor allem PD Dr. Christian Vogel.

Mein Dank gilt der DFG für den großzügigen Druckkostenzuschuss sowie 
den Herausgebern und Gutachtern für die Aufnahme in die Reihe. Ganz herzlich 
danken möchte ich außerdem Dr. Kristiane Hasselmann vom SFB 980 für ihre 
geduldige und umsichtige Betreuung der Buchreihe und Julia Guthmüller vom 
Harrassowitz Verlag für die fachkundige Unterstützung bei der Gestaltung des 
Umschlags sowie für Satz und Drucklegung der Monographie.

Widmen möchte ich dieses Buch meiner Familie – Marlies Erker, Hugo Erker 
und Stefan Erker –, die mich immer unterstützt und bestärkt hat, meine Interessen 
und Fähigkeiten zu entfalten.

Berlin, im März 2023	 Sandra Erker

	

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



I 
Einleitung

Platons Sophistes hat die Interpreten seit der Antike bis in neueste Forschungs
beiträge hinein 1 vor eine Vielzahl philosophischer Fragen und Interpretations-
probleme gestellt, 2 die so mannigfache Lösungsstrategien wie das vielgestaltige 
Wesen des Sophisten hervorgebracht haben, dem sich die Gesprächspartner im 
Dialog mit den Mitteln der philosophischen Dialektik stellen.

Der Sophistes gilt dabei in der Forschung als ein Dialog, der auf überaus kom-
plexe (wenn auch literarisch eher nüchterne) Weise gestaltet ist, 3 dabei schwierige 
und divers anmutende Fragestellungen auf engstem Raum versammelt 4, während 
nicht nur die genaue Verbindung dieser verschiedenen Probleme umstritten ist, 
sondern auch die Auslegung dieser Sachfragen ganz unterschiedliche Stränge der 
Forschung mit jeweils auseinandergehenden Lösungsangeboten hervorgebracht 
hat. Eine besondere Streitfrage bildet dabei die Auslegung der bedeutsamsten 
Begriffe (μέγιστα γένη), der daraus entwickelte Gedanke von ihrer Verflechtung 
(συμπλοκή) und die Verbindung dieser Passage mit den übrigen Dialogteilen, 

 1	 Vgl. für eine Betrachtung wichtiger Stationen der Rezeptionsgeschichte: Christian Iber, Platon. 
Sophistes, aus dem Griechischen von Friedrich Schleiermacher, auf der Grundlage der Bearbei
tung von Walter F. Otto, Ernesto Grassi und Gert Plamböck neu hg. von Ursula Wolf, Kommen­
tar von Christian Iber, Frankfurt am Main 2007 (Suhrkamp Studienbibliothek 4), S. 351–386.

 2	 Noburu Notomi, The Unity of Plato’s Sophist. Between the Sophist and the Philosopher, Cam-
bridge 1999, S. 1: „The Sophist has many faces, each of which has attracted philosophers for 
two millennia.“ In seiner wirkungsreichen Studie betont Notomi die Notwendigkeit einer 
Zusammenschau und verbindenden Analyse der verschiedenen Problemata im Dialog, die 
in der Forschung separat im Zuge von Spezialforschungen erschlossen wurden, ohne sie an
gemessen im gesamten Dialog mit Blick auf die bestimmte Fragestellung des Sophistes zu 
kontextualisieren. Mit Rückgriff auf die antike Platonkommentierung und ihrer Skopos­
theorie plädiert Notomi daher in seiner viel rezipierten Studie für einen synoptischen Zu-
griff auf den Dialog und die darin verhandelten Fragestellungen, sofern sie im Dialog alle 
unter der Suche nach der Definition des Sophisten von den Gesprächspartnern nacheinander 
eingeführt und behandelt werden.

 3	 Eugenio Benitez, Characterisation and Interpretation: The Importance of Drama in Plato’s 
Sophist, in: Literature & Aesthetics 6 (1996), S. 27–39, hier: S. 27: „Plato’s Sophist is complex. Its 
themes are many and ambigious.“

 4	 Josep Monserrat Molas, Pablo Sandoval Villarroel, Plato’s Enquiry concerning the Sophist 
as a Way towards ‚Defining‘ Philosophy, in: Beatriz Bossi, Thomas M. Robinson (Hgg.), Pla-
to’s Sophist Revisited, Berlin/Boston 2013 (Trends in Classics – Supplementary Volumes 19), 
S. 29–39, hier: S. 29: „Among all of Plato’s dialogues, the Sophist is one of the most philosoph-
ically dense.“

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



2 Einleitung

insbesondere mit den Erörterungen über den Aussagesatz. Obwohl gerade diese 
schwierige Passage zur Dialektik einhellig für das argumentative Zentrum des 
Dialogs gehalten wird, scheint eine Lösung der Partie immer noch nicht erreicht. 5

In der älteren sprachanalytischen Forschung aus dem angelsächsischen Be-
reich, die auf die Sophistes-Forschung eine große Wirkung ausgeübt und die com-
munis opinio bestärkt hat, der Dialog lasse sich nicht als eine geschlossene Einheit 
oder ohne logische Brüche nachvollziehen, wurde ein Fokus auf die Verwendung 
des griechischen Begriffs εἶναι gelegt, um die Passagen, die sich mit dem Parme-
nideischen Seinsbegriff auseinandersetzen, neu aufzuschlüsseln.

In seiner wirkungsreichen Arbeit Plato’s Theorie of Knowledge, 6 mit der diese Dis
kussion über das mögliche Bedeutungsspektrum von εἶναι im Dialog erstmals sys­
tematisch in der Forschung angestoßen wurde, plädiert Cornford dafür, dass εἶναι 
im Sophistes nicht nur als Identitätsaussage, sondern auch als Existenzaussage ver
standen werden müsse, jedoch (noch) nicht im Sinne einer Kopula verwendet werde:

We may here collect the meanings of ‘is’ and ‘is not’ that have been brought to 
light.
(1) ‘Is’ means ‘exist’. Every Form exists; consequently ‘the non existent’ has no 
place in the scheme, and we have ruled out that sense of ‘is not’.
(2) ‘Is’ means ‘is the same as’. Every Form is (the same as) itself. The contradic-
tory ‘is not’ means ‘is different from’.
It will be noticed that neither of these two senses of ‘is’ has anything to do with 
‘the copula’, the supposed link between subject and predicate in Aristotelian 
logic. The statement that Plato ‘has discovered the ambiguity of the copula’ is 
far removed from the facts. 7

In Abgrenzung davon hat Ackrill 8 εἶναι im Sophistes im Sinne von Identität, Exis-
tenz und Kopula verstanden und haben Frede 9 und Owen 10 εἶναι eine grundlegend 

	  5	 Vgl. dazu z. B.: Thomas Buchheim, Megista gene und Weisen der Gemeinschaft in Platons So-
phistes (249d–259e), in: Zeitschrift für philosophische Forschung 67 (2013), S. 538–565: „Noch 
immer gibt es in der Forschung keine allgemein akzeptierte und hinreichend präzise Auf-
fassung darüber, was Platon mit dem Lehrstück über ‚größte Gattungen‘ (μέγιστα γένη) im 
Herzen des Dialogs Sophistes genau genommen hat ausrichten wollen.“

	  6	 Francis Macdonald Cornford, Plato’s Theory of Knowledge. The Theaetetus and the Sophist of 
Plato, translated with a running commentary, London 1935 (= Repr. 1957).

	  7	 Ebd., S. 296. Vgl. dazu und zu daraus weiter entwickelten Positionen den kritischen Durch-
gang bei: Christian Iber, Platon. Sophistes, S. 392–397; Peter Kolb, Platons Sophistes. Theorie 
des Logos und der Dialektik, Würzburg 1997 (Epistemata. Würzburger Wissenschaftliche 
Schriften, Reihe Philosophie 216) (= Würzburg, Univ., Diss., 1995).

	  8	 John Lloyd Ackrill, In Defense of Platonic Division, in: Oscar P. Wood, George Pitcher (Hgg.), 
Ryle. A Collection of Critical Essays, with an introduction by Gilbert Ryle, Palgrave, London 
1970 (Modern Studies in Philosophy 3036), S. 373–392.

	  9	 Michael Frede, Prädikation und Existenzaussage. Platons Gebrauch von „… ist …“ und „… ist 
nicht …“ im Sophistes, Göttingen 1967 (Hypomnemata 18).

 10	 Gwilym Ellis Lane Owen, Plato on Not-Being, in: Gregory Vlastos (Hg.), Plato. A Collection of 
Critical Essays, Bd. 1, Metaphysics and epistemology, Garden City/New York 1971, S. 223–267.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



3Einleitung﻿

prädikative Bedeutung zugesprochen, während sich spätere Beiträge auf dieses an-
genommene Bedeutungsspektrum von Sein zurückbezogen und in Abgrenzung 
dazu oder Zustimmung zu einzelnen Deutungen jeweils eine eigene Auswahl ge-
troffen haben, um der Frage nachzugehen, welche Bedeutungen von εἶναι in be-
stimmten Passagen verhandelt werden (oder enttäuschenderweise (noch) nicht). 11 
Dabei lässt sich als Konsequenz aus diesen Interpretationen festhalten: Durch die 
statische Festlegung von unterschiedlichen Dialogpartien auf verschiedene Bedeu-
tungen von εἶναι gerät der Dialog in einen fragmentierten Zustand. Logische Brü-
che oder systematische Widersprüche, die dem Platonischen Argument im Zuge 
dessen angelastet und an seine für grundsätzlich defizitär gehaltene Ideenlehre ge-
knüpft wurden, scheinen sich letztendlich nicht auflösen zu lassen, obwohl sie im 
Dialog, wie von Gastfreund und Theaitet wiederholt reflektiert, nacheinander und 
im Zusammenhang entwickelt werden. Die präsentierten Ergebnisse sollen nach 
dem Anspruch, den die Dialogpartner formulieren, das Fundament bilden, um zu 
einer gesicherten Einsicht in die Täuschungskunst des Sophisten zu gelangen, die 
am Dialogende mit der letzten Dihairese für erreicht erklärt wird.

Im Spiegel der Lösungsstrategien der sprachanalytischen Forschung scheint 
Platon dieses Versprechen nicht eingelöst zu haben und den eigenen Dialog bzw. 
die nebeneinander versammelten Problemfelder nur bruchhaft zusammengefügt 
und notdürftig oder gar nicht miteinander verbunden zu haben. Gründe für diese 
Brüche im Argument hat man in einem nicht konsistenten Seinsbegriff gesucht, 
in dem sich der unausgereifte Charakter der Platonischen Ideenlehre offenbare.

Kontextualisierende Auslegungen, die sich gegen diese Interpretationen ins-
besondere seit der wegweisenden Studie The Unity of Plato’s Sophist. Between the 
Sophist and the Philosopher (1999) von Notomi 12 herausgebildet haben, rücken statt-
dessen die grundsätzliche Einheit des Dialogs in den Fokus der eigenen Interpre-
tation, mit der auch ein Beitrag zu der Lösung der umstrittenen Passagen geleistet 
werden soll. Der argumentative Zusammenhang des Sophistes wird von diesen 
Interpreten neu überdacht und die These von der statischen Festlegung von εἶναι 
auf eine bestimmte Bedeutung in einer bestimmten Dialogpartie zurückgestellt. 
Stattdessen wird die Möglichkeit einer produktiven Zusammenführung der ver-

 11	 Vgl. dazu auch: William B. Bondeson, Some Problems about Being and Predication in Plato’s 
Sophist, in: Journal of the History of Philosophy 14,1 (1976), S. 1–10, der den Begriff εἶναι unter 
einer linguistischen Perspektive betrachtet, das Problem im Dialog hauptsächlich in der Aus-
legung der Selbstprädikation verortet, die im Dialog nicht restlos geklärt werde, und daher 
die Schwierigkeit einer widerspruchsfreien Deutung von εἶναι darauf zurückführt, dass der 
von Platon entwickelte Seinsbegriff selbst diese Widersprüche und Brüche in sich enthalte, 
vgl. ebd., S. 10: „Has Plato, then, defined being? If a genus-species definition is required, clear-
ly he has not and cannot define being because of its universal application as shown by the 
universally applicable descriptions given of it. Plato probably realized that a definition in this 
sense was out of the question. But he clearly wanted at least to distinguish it from the other 
characteristics. However, such a distinction is not possible by means of the argument he has 
advanced. Perhaps he would fall back on some sort of common-sense distinction between „to 
be,“ „to be one,“ „to be the same,“ etc. but this is not elaborated.“

 12	 Noburu Notomi, The Unity of Plato’s Sophist. Between the Sophist and the Philosopher.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



4 Einleitung

schiedenen Fragestellungen im Dialog in den Blick genommen. 13 Auch mit die-
sen neueren Ansätzen scheint die Debatte über mögliche Widersprüche in Platons 
Seinskonzeption und Dialektik im Sophistes immer noch nicht abgeschlossen zu 
sein. Die Forschung hat sich wiederholt vor die Problematik gestellt gesehen – 
auch abseits der Lösungsangebote der sprachanalytischen Forschungen –, über-
haupt eine in sich stimmige Analyse der schwierigen mittleren Partie und ihrer 
Kontextualisierung im Sophistes bieten zu können. 14 Die Frage scheint den Inter-
preten im Dialog grundsätzlich nicht lösbar:

Der tiefer liegende Grund für den unbefriedigenden Zustand der Ideendialek-
tik besteht darin, daß Platon das Verhältnis von Ideendialektik und esoteri-
scher Prinzipientheorie, wie sie ansatzweise im Dialog Parmenides entwickelt 
wird, nicht geklärt hat. Der Bruch zwischen beiden Theorien macht sich im 
Sophistes darin bemerkbar, daß hier der Begriff des Einen nur mangelhaft Be-
rücksichtigung findet. 15

Die Debatte um eine zufriedenstellende Auslegung der bedeutsamsten Begriffe 
(μέγιστα γένη) betrifft somit nicht nur das argumentative Herzstück des Dialogs. 
Sie ist auch für die Frage nach einer möglichen Einheit des Sophistes, sc. nach sei-
ner argumentativen Geschlossenheit, entscheidend.

Ein weiteres Desiderat, auf das sich Beiträge in der Sophistes-Forschung konzen-
triert haben, besteht in der Auslegung der Gigantomachie, die als Vorbereitung 
vor der Dialektikpassage verhandelt wird. In ihr lässt Platon durch die Erzäh-
lung der Dialogpartner Materie- und Ideenfreunde gegeneinander antreten. Die 
Positionen, die beiden Gruppen jeweils zugeschrieben werden, müssen vor dem 
Hintergrund eines umfassenderen Seinsbegriffs geprüft und jeweils für neue Per-
spektiven auf ein Spektrum des Seienden aufgeschlossen werden, das sich für die 
Lösung der Frage nach dem Wesen des Sophisten und dem sogenannten Nicht-
sein als notwendige Bedingung erwiesen hat.

Wichtige Forschungsarbeiten zu der Gigantomachie sind vor allem zu der 
möglichen Identifikation bestimmter Philosophen bzw. Philosophenschulen oder 
-strömungen geleistet worden. 16 So wurden etwa den Materiefreunden die Ato-

 13	 Vgl. dazu: Christian Iber, Platon. Sophistes, S. 307: „Platons Theorie des Seienden ist keine 
sprachtheoretische Unterscheidung der vier verschiedenen Bedeutungen von „ist“ (Exis-
tenz, Kopula, Identität und Wahrsein), sondern eine Theorie der Wirklichkeit als Theorie der 
Ideenverflechtung. Das „ist“ hat bei ihm die Bedeutung von Teilhabe am Seienden, hat also, 
modern gesprochen, einen existentiellen und einen Verbindungssinn, der jedoch unaufge-
klärt bleibt. Der Identitätssinn von „ist“ hat keinen Ort in seiner Wirklichkeitstheorie.“

 14	 Ebd., S. 300: „Das Seiende oszilliert zwischen Ansichsein und Beziehung. Die semantische 
Eigenständigkeit des Seienden und des Verschiedenen wird im Rekurs auf Begriffe begrün-
det, die gar nicht in den Kreis der ausgewählten obersten Gattungen gehören. Schließlich 
wird kein Argument für die semantische Eigenständigkeit des Selben und des Verschiede-
nen angeführt.“

 15	 Ebd., S. 353 (in Abgrenzung zu den Einheitskonzeptionen von Plotin und Proklos).
 16	 Vgl. zu Diskussion und Überblick mit Blick auf die Ideenfreunde: Theodor Ebert, Wer sind 

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



5﻿Einleitung

misten 17, Anthisthenes, Aristippos und Melissos 18 als potentielle Vorbilder zuge-
schrieben, den Ideenfreunden die Megariker 19, Pythagoreer 20 oder Strömungen 
aus dem Kontext der Platonischen Akademie. 21 Vermutet wurde außerdem, dass 
Platon mit der eingeführten Position der Ideenfreunde, für die (wie auch für die 
Materiefreunde jeweils) eine abgemilderte und gewandelte Version im Rahmen 
der Gigantomachie angeboten wird, Kritik an seiner eigenen Position zur Ideen-
lehre aus früheren Dialogen des Corpus Platonicum geübt habe. Gemäß dieser The-
se wird angenommen, dass der Sophistes im Spätwerk Platons einen Bruch mar-
kiere und damit als eine Weiterentwicklung zu verstehen sei, die Platon mit einer 
Revision seiner bisherigen Überzeugungen vollzogen habe. 22

Allen Identifikationsversuchen gemeinsam ist die Überlegung, dass der Ein-
bezug früherer Positionen und verschiedener philosophischer Strömungen im 
Dialog vorrangig (sc. unter dem Eindruck des martialischen Vokabulars der Gi­
gantomachie) als eine kriegerische Auseinandersetzung zu bewerten ist: Vor-
gängerpositionen werden nach dieser These von Platon jeweils als unzureichend 
präsentiert, gegeneinander gerichtet und ausgespielt, um Defizite in ihnen offen-
zulegen und durch einen neuen Seinsbegriff abzulösen. Schon in Vorbereitung 
auf die Gigantomachie lässt Platon von den Dialogpartnern Naturphilosophen 
und Eleaten miteinander in einen Wettstreit um die richtige Erzählung vom Sein 
treten: Muss das Sein, das als Prinzip von allem gedacht wird, als Einheit oder 
Vielheit verstanden werden? Und welche Funktion hat diese Auseinandersetzung 
für die Entfaltung eines differenzierten Seinsbegriffs?

die Ideenfreunde im Sophistes?, in: Rainer Enskat (Hg.), Amicus Plato magis amica veritas, 
Berlin 1998, S. 82–100.

 17	 Vgl. Francis Macdonald Cornford, Plato’s Theory of Knowledge. The Theaetetus and the 
Sophist of Plato, S. 231–232.

 18	 Vgl. Wilhelm Kamlah, Platons Selbstkritik im Sophistes, München 1963 (Zetemata 33), S. 35.
 19	 Vgl. Friedrich D. E. Schleiermacher, Platons Werke, II,2, Berlin 1807, S. 140f.; Eduard Zeller, Die 

Philosophie der Griechen in ihrer geschichtlichen Entwicklung, 2,1: Sokrates und die Sokra
tiker. Plato und die Alte Akademie, Tübingen 21859, S. 252, Anm. 2 und 3 (mit weiterführen­
den Literaturangaben zur älteren Forschung); Hermann Bonitz, Platonische Studien, zweite 
Auflage, Berlin 1875, S. 182, Anm. 42; Otto Apelt, Die Ideenlehre in Platons Sophistes, in: Ders., 
Beiträge zur Geschichte der griechischen Philosophie, Leipzig 1891, S. 69–99, hier: S. 89; sowie 
zur Diskussion dieser Positionen gegenüber der These, dass mit den Ideenfreunden eher Py­
thagoreer identifiziert werden müssten: Theodor Ebert, Wer sind die Ideenfreunde in Platons 
Sophistes?, in: Rainer Enskat (Hg.), Amicus Plato magis amica veritas. Festschrift für Wolf­
gang Wieland zum 65. Geburtstag, Berlin/New York 1998, S. 82–100, hier: S. 84ff.

 20	 Ebd.
 21	 Vgl. Lewis Campbell, The Sophistes and Politicus of Plato with a revised text and english notes, 

Oxford 1867 (= Reprint 1988), S. lxxv; Paul Natorp, Platos Ideenlehre. Eine Einführung in den 
Idealismus, Leipzig 21921 (= Hamburg 2004), S. 292ff.

 22	 Vgl. William Keith Chamber Guthrie, A History of Greek Philosophy, Vol. V: The later Plato 
and the Academy, Cambridge/London/New York/Melbourne 1978, S. 142, dagegen kritisch: 
Giancarlo Movia, Apparenze, essere e verità. Commentario storico-filosofico al Sofista di Pla-
tone, Mailand 1991, S. 256ff.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



6 Einleitung

Angeschlossen und doch davon in der Forschung als Desiderat abgegrenzt ist 
der Umgang der Dialogpartner mit dem Eleaten Parmenides. Er scheint unter al-
len Vorgängerpositionen, die im Dialog explizit oder implizit eingebunden wer-
den, einen Sonderfall darzustellen. Denn der Umgang mit ihm lässt sich in den 
verschiedenen Deutungsstrategien zu diesem Desiderat nicht nach dem einfachen 
Muster einer bloßen Abgrenzung und Überwindung auflösen, wie man für die an-
deren Vordenker, die verhandelt werden, angenommen hat. Der Gastfreund, der 
das Dialoggespräch maßgeblich bestimmt und lenkt, wird einerseits selbst als ein 
Philosoph aus dem Umkreis der Freunde des Parmenides und Zenon eingeführt 
und sieht sich andererseits im fortschreitenden Erkenntnisprozess mit Theaitet 
vor das Problem gestellt, in eine kritische Auseinandersetzung mit dem Seinsbe-
griff des Parmenides zu treten, um durch eigene Anstrengungen eine Perspektive 
zu eröffnen, in der sich auch das sogenannte Nichtsein des Sophisten fassen lässt. 

Und doch ist die Art und Weise, wie Platon diese kritische Wendung gegen den 
philosophischen Lehrmeister im Dialog inszeniert, überraschend: Mit großer Ehr
erbietung führt der Gastfreund Parmenides ein und betont, dass er nicht missver
standen werden wolle. Wenden müssten sie sich zwar notgedrungen gegen den 
Seinsbegriff des Parmenides, um für die neuen Anforderungen gewappnet zu 
sein, die der Sophist mit seiner Täuschungskunst an ihre Untersuchung stellt. 
Theaitet dürfe diese Kritik an Parmenides aber nicht als ‚Vatermord‘ missverste-
hen, auch wenn man diesen Eindruck auf den ersten Blick gewinnen könne. Der 
Gastfreund scheint somit – ohne darin selbst einen Widerspruch zu sehen – für 
den Geltungsanspruch seines großen Lehrmeisters einzutreten und zugleich eine 
weitere, abweichende Perspektive auf das Sein zu rechtfertigen, die erschlossen 
werden muss.

Die Forschungsmeinungen darüber, wie ernst man die Beteuerung des Gast-
freundes nehmen soll, dass er keinen ‚Vatermord‘ begehe, changieren (auch abhän-
gig von der Gesamtinterpretation des Dialogs) zwischen der These, Platon habe 
im Sophistes Parmenides tatsächlich trotzdem vollständig widerlegen und folglich 
mit dessen Autorität brechen wollen 23, der These, es handle sich dabei lediglich 
um eine partielle, aber nicht grundsätzliche Abkehr Platons von Parmenides 24 und 
der umstritteneren These – eingeführt und gegen scharfe Kritiker wiederholt ver-
teidigt von O’Brien 25 –, Platon habe Parmenides nicht widerlegen wollen, er habe 

 23	 Vgl. z. B. Francis Macdonald Cornford, Plato’s Theory of Knowledge. The Theaetetus and the 
Sophist of Plato, S. 199: „Parmenides denied that there could be a world intermediate between 
the perfectly real and the totally non-existent.“

 24	 Vgl. z. B. Beatriz Bossi, Back to the Point: Plato and Parmenides – Genuine Parricide?, in: Dies., 
Thomas M. Robinson (Hgg.), Plato’s Sophist Revisited, Berlin/Boston 2013 (Trends in Clas­
sics – Supplementary Volumes 19), S. 157–173.

 25	 Denis O’Brien, Does Plato refute Parmenides?, in: Beatriz Bossi, Thomas M. Robinson (Hgg.), 
Plato’s Sophist Revisited, Berlin/Boston 2013 (Trends in Classics – Supplementary Volumes 19), 
S. 117–155. Seine These besteht darin, dass Platon dem Parmenideischen Grundsatz zustim-
me, dass das absolute Nichtsein, das überhaupt nicht sei, nicht erkennbar sei, dass er aber 
Parmenides mit Blick auf das relative Nichtsein widerlege, dessen relatives Sein Parmeni

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



7﻿Einleitung

nur andere Konsequenzen aus dem Seinsbegriff des Parmenides gezogen, die die-
ser selbst noch nicht bedacht habe. O’Brien geht dabei davon aus, dass Platon das, 
was Parmenides unter dem Nichtsein verstanden und nicht für einen möglichen 
Gegenstand des Denkens gehalten habe, ebenfalls als undenkbar betrachte, dass 
er stattdessen aber einen neuen Begriff des Nichtseins entwickelt und eingefordert 
habe, der unmittelbar mit den Instanzen im Werden verbunden sein müsse. 26 Die 
Forschungsdiskussion zu dieser Frage gestaltet sich äußerst divers:

I have a couple of times ventured to suggest that in the Sophist Plato does not 
refute Parmenides. The reaction has been, to say the least, hostile. Hostile, with 
more than a touch of disapproval. You might have thought I had suggested 
that the Queen of England was a man. The suggestion was not only false, but 
foolish. A mere eye-catcher. Absurd, and unseemly. 27

Die Möglichkeit, dass Platon den Seinsbegriff des Parmenides im Sophistes nicht 
grundlegend habe zurückweisen und überwinden wollen, wird von den meisten 
Interpreten angesichts der Herleitung der Verschiedenheit in der Dialektikpas-
sage, die unter die μέγιστα γένη eingeordnet wird, und den Überlegungen zu 
der Verflechtung der Begriffe, die Platon von den Dialogpartnern in Abgrenzung 
zu Parmenides verhandeln lässt, zurückgewiesen. In der Forschung hat sich ent-
sprechend – gebunden an die Frage nach einer möglichen Deutung der mittle-
ren Partie – die These von einer vollständigen Widerlegung oder einer partiellen 
Abkehr Platons von dem Parmenideischen Seinsbegriff durchgesetzt. Angesichts 
der dramatischen Inszenierung, mit der Platon das Ringen um den Begriff vom 
Sein mit und in Abgrenzung von Parmenides markiert, wenn der Gastfreund den 
Vorwurf eines Vatermordes von sich weist, bleibt das Desiderat jedoch bestehen, 

des nicht zugestanden habe: Ders., Le Non-Être. Deux études sur le sophiste de Platon, Sankt 
Augustin 1995, S. 87–88; sowie: Ders., Parmenides and Plato on What is Not, in: Maria Kar­
daun, Joke Spruyt (Hgg.), The Winged Chariot. Collected essays on Plato and Platonism in 
honour of Lambertus M. de Rijk, Leiden/Boston/Köln 2000, S. 19–104, hier: S. 94–98. Kritisch 
wenden sich dagegen: Monique Dixsaut, Platon et la question de la pensée, Paris 2000, S. 269, 
Fn. 2; Noburu Notomi, Plato against Parmenides: Sophist 236D–242B, in: Suzanne Stern-Gillet, 
Kevin Corrigan (Hgg.), Reading Ancient Texts, Bd. I: Presocratics and Plato. Essays in Honour 
of Denis O’Brien, Leiden/Boston 2007, S. 167–187, und ähnlich bereits: Ders., The Unity in Pla-
to’s Sophist. Between the Sophist and the Philosopher, S. 182.

 26	 Denis O’Brien, Does Plato refute Parmenides?, S. 117–155, hier: S. 130: „Where Plato’s Stranger 
differs from Parmenides is in his analysis of the consequences that such a conclusion must en-
tail. Plato’s Stranger does not try to show that the non-being of the second Way, the non-being 
that Parmenides himself insists is ‘unthinkable’ and ‘unspeakable’, is anything other than… 
unthinkable and unspeakable, and even unutterable. What Plato – what Plato’s Stranger – 
will aim to show is that the non-being that is unthinkable and unspeakable is not the non-be-
ing that is part of our daily discourse when, like the mortals of Parmenides’ poem, we talk 
quite gaily and gibly, as we commonly do, of things that ‘change their place and alter their 
bright colour’, and indeed ‘come into being and pass away, are and are not’ (cf. fr. 8.40–41). 
That non-being, the non-being of our daily lives and our everyday discourse, Plato will define 
as the form of non-being, a form that, like any other, is instantiated in the world of becoming.“

 27	 Ebd., S. 117.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



8 Einleitung

wie sich dieser Umgang der Dialogpartner mit dem Eleaten angesichts der fort-
schreitenden Differenzierung zu einem Spektrum des Seienden zufriedenstellend 
deuten lässt.

Als Konsequenz aus dieser komplexen Forschungslage, zu der hier vorweg zent-
rale Fragestellungen skizziert wurden und die sich, wie vielfach bemerkt und pro-
blematisiert, im Falle des Sophistes als „inhomogen und zerklüftet“ 28 präsentiert 
und sich in kontextgebundene Desiderate zersplittert hat, werden die Forschungs-
diskussionen zu den einzelnen Problemfeldern in der vorliegenden Arbeit kon-
textspezifisch verhandelt. Sie sind entsprechend im Hauptteil der Arbeit in die 
sukzessive Auslegung des Sophistes eingebettet; eine Auswertung der Diskussio-
nen erfolgt jeweils mit Blick auf eine mögliche, geschlossene Gesamtinterpretation 
des Sophistes. Zum Überblick seien hier die verschiedenen Themenfelder, ange-
schlossenen Diskurse und verhandelten Fragestellungen der Reihe nach skizziert:

1.	 Eine Auseinandersetzung mit Fragen zu der Dialogkomposition, d. h. zu der pro-
duktiven Verflechtung von Dialogform und Argument, wird im Zuge einer detail-
lierten Auslegung des Vorgesprächs zu Beginn geleistet. Diese Frage scheint im 
Falle des Sophistes besonders virulent zu sein angesichts seiner literarischen Kom-
position, die im Vergleich mit anderen Dialogen aus dem Corpus Platonicum für karg 
oder unausgereift gehalten wurde. In Abgrenzung von dieser Enttäuschung, die 
vielfach über die Literarizität des Sophistes geäußert wurde, soll ein Verständnis von 
Platons Kompositionstechnik erarbeitet und an der Auslegung des Vorgesprächs 
erprobt werden, mit dem der Sophistes entgegen der communis opinio der Forschung 
in seiner kunstvollen Gestaltung gewürdigt werden kann. Abweichungen in der 
Darstellungsweise spiegeln nicht einen Mangel an poetischer Schaffenskraft in der 
Spätphase Platons, sondern sind stattdessen auf Erkenntnisniveau und Skopos des 
Dialogs zurückzuführen, abgestimmt auf die auch im Sophistes der fortschreitende 
Erkenntnisprozess mit einer bestimmten formalen Gestaltung als Dialoghandlung 
kunstvoll umgesetzt wird. Herangezogen werden für diese These zum Vergleich 
wichtige Passagen zu Platons Theorie von einer guten Rede als Seelenlenkung aus 
dem Phaidros und zu seiner Seelen-, Bildungs- und Wissenschaftstheorie in der 
Politeia. Wie kann bereits das Vorgespräch als Teil eines fortschreitenden Erkennt
nisprozesses gedeutet werden, mit dem Platon kontextualisiert im Dialog den Le-
ser auf die verhandelte Fragestellung vorbereitet und welche Bedeutung kommen 
dabei den verarbeiteten Homerreferenzen und dem Auftritt des Sokrates zu? Be-
sondere Aufmerksamkeit wird bei der Auslegung des Vorgesprächs der narrati-
ven und inhaltlichen Verflechtung der Dialoge Theaitet und Sophistes gewidmet, die 
Platon in der Einleitung kompositionell verankert, um den Leser auf die folgende 
Untersuchung vorzubereiten.

2.	 Grundlagen zu Platons Methode der Dihairese werden im Anschluss mit einer ver-
gleichenden Analyse relevanter Passagen aus Politeia, Phaidros und Philebos gelegt, 

 28	 Peter Kolb, Platons Sophistes. Theorie des Logos und der Dialektik.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



9﻿Einleitung

um in Auseinandersetzung mit Forschungsbeiträgen, die den produktiven Einsatz 
dieses dihairetischen Verfahrens im Sophistes in Frage gestellt haben, eine Analyse 
der ersten Dialoghälfte vorzulegen. Danach muss, wie in der Arbeit gezeigt wird, 
das offensichtliche Scheitern des dihairetischen Verfahrens zu Beginn nicht als ge-
nerelles, methodisches Defizit gewertet werden (sc. aufgrund der Limitation der 
Methode selbst oder ihrer Anwendung im Sophistes), sondern es lässt sich im Dialog 
ebenfalls als integraler Bestandteil des fortschreitenden Erkenntnisprozesses deu-
ten. Dabei zeigt sich, dass die Gesprächspartner aufgrund eines folgenschweren 
Fehlschlusses, mit dem sie an das Angler-Paradeigma anknüpfen, von Platon plan-
voll zu einer Vielheit von Dihairesen geführt werden, die die Wirkmechanismen 
der sophistischen Täuschungskunst konkret vor Augen führen. Die fortschreiten-
den Konfusionen, in die die Gesprächspartner in der ersten Hälfte geraten, macht 
Platon folglich im Verfahren schrittweise sichtbar; sie lassen sich bis in die wider-
sprüchliche Ordnung und Zählung der einzelnen Dihairesen nachverfolgen. Nur 
durch Aporie und seelische Reinigung können die Dialogpartner auf ihre falschen 
Annahmen von dem Wesen des Sophisten umgewendet und von ihnen befreit wer-
den und sind so auf die neue Untersuchung in der zweiten Dialoghälfte vorbereitet, 
in der die Definition des Sophisten mit einer einzigen, regelgerecht durchgeführten 
Dihairese (und einer Fundierung durch die Dialektik) gelingt. Diskutiert wird an-
hand dieser Vielheit an Dihairesen, die sich an das Angler-Paradeigma anschlie-
ßen, ob und inwiefern auch bereits die erste Dialoghälfte als inhaltlich relevanter 
Teil des Arguments verstanden werden kann und somit eine notwendige Voraus-
setzung für die Erörterungen im Anschluss an das Maler-Paradeigma bildet. Die 
Analyse grenzt sich damit von Interpretationen ab, die in der Forschung zuweilen 
unter Ausblendung der ersten Hälfte nur die letzte Dihairese oder nur die Erör-
terungen zum Sein und zur Dialektik als das zentrale, eigentliche Argument des 
Sophistes verhandeln.

3.	 Das Beispiel des Malers findet in den Dialogen Platons vielfach Verwendung und 
scheint je nach Dialog- und Argumentationskontext von ihm unterschiedlich per
spektiviert und in verschiedenen Hinsichten als Vergleichspunkt herangezogen zu 
werden. Im Zuge der Auslegung des Maler-Paradeigma, das den Auftakt für die 
zweite Dialoghälfte bildet und ein geeignetes Vorbild für den Sophisten bieten soll, 
setzt sich die vorliegende Studie mit Positionen auseinander, die in den verschie-
denen Verwendungsweisen des Malerbeispiels im Corpus Platonicum einen Wan-
del in Platons Kunst- und Bildtheorie gesehen haben. Demgegenüber wird in der 
Studie gezeigt, dass der flexible Einsatz des Malerbeispiels nicht mit theoretischen 
Brüchen, sondern gerade mit dem differenzierten Bildbegriff erklärt werden kann, 
wie ihn Platon im Sophistes mit der Unterscheidung zwischen einer τέχνη εἰκα-
στική und einer τέχνη φανταστική entwickelt. Vor diesem Hintergrund wird in 
der vorliegenden Arbeit der Einsatz des Maler-Paradeigma im Sophistes diskutiert. 
Nur auf Basis dieses differenzierten Bildbegriffs lässt sich der Sophist gesichert als 
bilderschaffender Täuschungskünstler aufdecken. Er setzt lediglich ein bestimmtes 
Spektrum von dem um, was Bilder leisten können, und vor diesem Hintergrund 

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



10 Einleitung

lassen sich auch die verschiedenen Perspektiven erklären, unter denen der Maler 
als Beispiel im Corpus Platonicum in Erscheinung tritt.

4.	 Mit der Umwendung auf die Dialektik geraten die Gesprächspartner angesichts der 
prekären Frage nach einem gesicherten Seinsbegriff und nach der Bedeutung des 
sogenannten Nichtseins, ohne die eine Fortsetzung der Untersuchung nicht mög-
lich scheint, in Aporie. Der Seinsbegriff des Parmenides muss für die neuen An­
forderungen, die der Sophist mit seiner Kunst stellt, neu perspektiviert und auf-
geschlossen werden. Implizit finden sich in dieser Passage Referenzen auf Gorgias 
und auf sophistische Widerlegungen des Parmenideischen Seinsbegriffs, von dem 
der Gastfreund seine Bemühungen um eine neue Einsicht in all das, was ist und 
denkbar ist, abgrenzt. Seine Kritik an dem Seinsbegriff des großen Lehrmeisters 
dürfe nicht als ‚Vatermord‘ verstanden werden und doch müssten er und Theaitet 
aus eigener Erkenntniskraft zu neuen Einsichten über das Sein fortschreiten, wie 
Platon ihn betonen lässt. Die Passage wird in der dramatischen Komposition augen-
fällig markiert und aufwendig inszeniert. Mit einem Vergleich zu der Potentialent-
faltung und zu dem Bildungsweg der Seele, wie sie Platon im Höhlengleichnis der 
Politeia beschreibt, wird in der vorliegenden Arbeit der merkwürdige und vielfach 
von den Interpreten kritisierte Widerspruch im Umgang mit Parmenides gelöst. Die 
Passage muss mit Blick auf die Dialoghandlung und die fortschreitende Einsicht, 
die dabei erzielt wird, gedeutet werden. Die Dialogpartner werden an dieser Stel-
le im Argument – sc.  verbunden mit einem bestimmten Erkenntnisniveaus und 
einer bestimmten Perspektive – auf die anschließende Passage zur Dialektik um
gewendet und an diese Einsichten zum Prinzip aller Erkenntnis schrittweise heran-
geführt. Kritisiert wird der Parmenideische Seinsbegriff, wie sich damit zeigt, folg-
lich nicht aus Sicht einer wahrnehmungsgebundenen Erkenntnis, die versucht, ihr 
begriffliches Fundament vollends zu verwerfen bzw. aufzuheben. Stattdessen muss 
der Parmenideische Seinsbegriff aus Sicht des Philosophen, der bereits dialektisch 
vorgebildet ist, kritisch auf ein weiteres Differenzierungspotential hin geprüft und 
ausgeschöpft werden, ohne die Einheit des Seins als Prinzip von allem, was ist und 
erkennbar ist, grundlegend zu verwerfen, für die Parmenides einsteht. Aus dieser 
Einheit muss mit Hilfe der Dialektik eine Vielheit an begrifflichen Unterschieden 
und ihren Verbindungsmöglichkeiten entfaltet werden, die als Prinzip eines Spek-
trums des Seienden gelten kann, in welchem auch der Sophist mit seiner bilder-
schaffenden Redekunst ‚gefangen‘ werden kann. Für eine endgültige Begründung 
dieser These, die einen Beitrag zu der Vatermorddebatte bietet, muss die argumen-
tative Einheit der gesamten mittleren Partie zum Sein, die in der vorliegenden Ar-
beit schrittweise ausgelegt wird, im Blick behalten werden. Das Argument erstreckt 
sich entsprechend über die verschiedenen Kapitel zur Dialektik im Sophistes.

5.	 Als Vorbereitung auf die Dialektikpassage erfolgt im fortschreitenden Erkennt
nisprozess zunächst eine Aushandlung zum Sein mit verschiedenen Vordenkern. 
Einerseits werden mit den Naturphilosophen und Eleaten Vorgängerpositionen in 
einen fiktiven Dialog involviert, um zu prüfen, ob das Sein als Prinzip von allem 
als Vielheit oder Einheit gedeutet werden kann. Anderseits wird mit der folgen-

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



11Einleitung﻿

den Erzählung von der Gigantomachie das Bild einer unermesslichen Schlacht ent-
worfen, in die Materiefreunde und Ideenfreunde seit langer Zeit verwickelt seien. 
Im Zuge einer fiktiven Auseinandersetzung mit diesen Kontrahenten, die einander 
angenähert werden, schöpfen die Dialogpartner das Differenzierungspotential, 
das in beiden Positionen noch zu finden ist, aus, handeln entsprechend ein Spek­
trum des Seienden aus, für das aus Philosophensicht alle Perspektiven auf das, was 
ist und denkbar ist, entfaltet und als Einheit zusammengeschaut werden müssen. 
Forschungsarbeiten zu dieser Passage haben sich vor allem auf die impliziten und 
expliziten Referenzen konzentriert, die Platon hierin (möglicherweise) verarbeitet 
hat, um sie, so eine verbreitete Deutung in der Forschung, kritisch als unzureichend 
aufzudecken und zu überwinden. Unter Einschluss dieser Überlegungen wird in 
der Interpretation der Dialogstellen die Methode untersucht, mit der Platon Vor
gängerpositionen in das Argument transferiert und gebunden an die Fragestellung, 
die im Sophistes verhandelt wird, neu kontextualisiert. Naturphilosophen, Eleaten, 
Sophisten und weitere Referenzen, die in der Forschung zur Debatte stehen, bilden, 
wie sich zeigt, die Wissensoikonomie, 29 in die Platon den fortschreitenden Erkennt
nisprozess der Dialogpartner einschreibt, und die er produktiv in das entwickelte 
Spektrum des Seienden integriert; denn sofern diese Vordenker etwas unterschieden 
haben, was ist bzw. denkbar ist, muss es sich als eine bestimmte Perspektive zum 
Sein in diesem Spektrum einordnen lassen, das der Philosoph mittels Dialektik als 
Einheit von allem, was ist, zusammenzuschauen vermag. Als Wissensoikonomie, in 
die der Dialog eingeflochten ist und mit der die Diskussionspartner durch Platon in 
einen fiktiven Dialog versetzt werden, um einen neuen Begriff von Sein auszuhan-
deln, wirken diese philosophischen Positionen aktiv an der Generierung von Wis-
sen mit, die die Dialogpartner im Sophistes vorantreiben. Ein eigenes Kapitel zu dem 
Thema ‚Wissensoikonomie und Erkenntnisprozess im Dialog‘ widmet sich dieser 
Methode Platons im Zuge des Resümees, das der Gastfreund an die Dialektikpas-
sage zu Parmenides und den neu gewonnenen Einsichten in das Sein anschließt. 
Darin werden die Ergebnisse aus den Einzelanalysen zu dem Umgang mit Parme­
nides, den Naturphilosophen und Eleaten sowie zu den verhandelten Positionen in 
der Gigantomachie verglichen und zusammenfassend ausgewertet.

 29	 Das Konzept der Wissensoikonomien wurde geprägt durch den Sonderforschungsbereich 980 
„Episteme in Bewegung. Wissenstransfer von der Alten Welt bis in die Frühe Neuzeit“ und 
dient als Instrumentarium, um Dynamiken des Wissenswandels zu beschreiben, die das 
Geflecht und die Komplexität von miteinander verzahnten Austauschbewegungen von Wis-
sen sichtbar machen, die mit jedem Wissenstransfer – eingeschrieben in einen bestimmten 
Kontext – verbunden sind. Vgl. dazu: Nora Schmidt, Nikolas Pissis, Gyburg Uhlmann (Hgg.), 
Wissensoikonomien. Ordnung und Transgression in vormodernen Kulturen, Wiesbaden 2021; 
Melanie Möller, Konfiguration des Wissenstransfers in biographischen Anekdoten. Theo­
retische Grundlegung im Fokus der Konzepte „Medium“, „Wissensoikonomie“ und „Nega
tion“, in: Working Paper des SFB 980 Episteme in Bewegung 18 (2019), Freie Universität; URL: 
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/17607 (25.08.2020); Sandra Erker, Sophistenkritik 
im Spiegel homerischer Zitate. Dynamiken des negativen Transfers in Platons Dialogen am 
Beispiel des Protagoras, in: Şirin Dadaş, Christian Vogel (Hgg.), Dynamiken der Negation. 
(Nicht)Wissen und negativer Transfer in vormodernen Kulturen, Wiesbaden 2021, S. 413–431.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5

https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/17607


12 Einleitung

6.	 Im Anschluss an die Ergebnisse, die im Dialog bis hierhin schrittweise erreicht 
wurden, wird eine Auslegung der Passage zu den μέγιστα γένη vorgelegt und im 
Gesamtargument des Sophistes kontextualisiert. Die Forschungslage zu diesem Dia
logteil gestaltet sich, wie vielfach in der Forschung selbst reflektiert, divers und 
extensiv. Es wird ein Horizont zu den verschiedenen, auseinandergehenden Inter-
pretationen eröffnet, die eine Deutung zur Stelle vorgelegt oder die grundsätzliche 
Lösbarkeit der μέγιστα γένη-Passage in Frage gestellt haben, und kritisch mit Blick 
auf Voraussetzungen und neuzeitliche Abgrenzungsnarrative problematisiert, die 
bestimmten Deutungsstrategien zugrunde liegen. Entgegen der Annahme von 
systematischen Defiziten, generellen Brüche oder logischen Lücken, die von In-
terpreten in den zentralen Erörterungen zur Dialektik oder in Platons Ideenlehre 
vermutet werden, wird eine Interpretation entwickelt, mit der sich die Diskussion 
zu den μέγιστα γένη geschlossen in den Dialogkontext einfügt und als Funda-
ment der im Sophistes untersuchten Fragestellung erweist. Damit kann zugleich, 
wie sich zeigt, der Anspruch eingelöst werden, den Platon von den Dialogpartnern 
formulieren und mit der abschließenden Dihairese als umgesetzt betrachten lässt. 
Denn mit den μέγιστα γένη werden sukzessiv durch ein dialektisches Verfahren 
die bedeutsamsten Begriffe für sich und im Verhältnis zueinander betrachtet, wo-
mit eine komplexe Ordnung von potentiellen Begriffsverhältnissen zwischen die-
sen bedeutsamsten Begriffen erfasst und noetisch zusammengeschaut wird. Als 
diese komplexe Einheit, aus der sich eine Vielheit an Sachunterschieden entfalten 
und in einem differenzierten Beziehungsgeflecht zueinander denken lässt, erkennt 
der Philosoph mittels Dialektik zusammengenommen das Prinzip aller seelischen 
Unterscheidungsleistungen, folglich das Prinzip von all dem, was ist und gedacht 
werden kann. Dieses Prinzip erweist sich als notwendige Bedingung des Spek
trums des Seienden, wie es die Dialogpartner bereits vorweg mit der Gigantoma-
chie entfaltet haben.

7.	 Nach dem Resümee, das der Gastfreund selbst zu den neuen Einsichten zieht, die 
gegenüber dem Seinsbegriff des Parmenides gewonnen wurden, wenden sich die 
Dialogpartner auf den Wirkungsbereich des Sophisten um, der im Werden zu ver-
orten ist. Mit diesem Perspektivwechsel muss betrachtet werden, welche Konse-
quenzen sich aus dem dialektischen Fundament für die konkrete Verbindung von 
Unterschieden in dem ergeben, was wahrnehmbar und meinbar ist und auf das 
sich der Sophist mit seiner Rede und einer bestimmten Form von Bildlichkeit rich-
tet und Falschheit und Täuschung zu erzeugen vermag. Angewendet wird dabei 
der neue Begriff von Nichtsein, der sich als etwas erwiesen hat, was durch den Be-
griff der Verschiedenheit ebenfalls auf die Bedingungen seelischer Unterscheidung 
zurückgeführt werden kann.

8.	 Mit der Umwendung von der Dialektik auf den Wirkungsbereich des Sophisten 
gerät die Konstitution der Rede bzw. des einfachen Aussagesatzes in den Blick. 
Sofern Rede immer Rede von etwas ist, muss sie notwendig an Erkenntnisinhalte 
bzw. an Akte seelischer Unterscheidung gebunden sein und muss die Verbindung 
von Wörtern zu einer sinnhaften Einheit an diesen Unterscheidungsinhalten ori-

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



13Einleitung﻿

entieren, für die ihrerseits die Bedingungen seelischer Erkenntnis, die mit der Di-
alektik erschlossen wurden, als Prinzip fungieren. Ohne eine solche Bindung und 
die mehrfache Vermittlung der Begriffe und ihrer potentiellen Begriffsverhältnisse 
(sc. über Denken, Meinen, Vorstellen und Rede bis hin zu der Verflechtung von 
Wörtern) ist Rede unmöglich. Unter Anwendung der Ergebnisse aus dem dialekti-
schen Verfahren leiten die Dialogpartner her, wie Falschheit und Täuschung in der 
Rede zustande kommen und sich diese Bedingungen analog auch in den Unter
scheidungsinhalten erkennen lassen, an die die einzelne Rede stets geknüpft ist 
(sc. Denken, Meinen und Vorstellen).

9.	 Platon markiert diese Umwendung, die im Erkenntnisprozess erfolgt, auf besonde-
re Weise sowohl in der Dialoghandlung – sc. als Kairos im Argument, wie er den 
Gastfreund reflektieren lässt 30 – als auch an dem Bild der Jagd auf den Sophisten, 
das hier erneut aufgegriffen wird und doch zugleich eine entscheidende Erweite-
rung erfährt. Das Bild von der Jagd nach dem Sophisten wird an den Vergleich mit 
einer wehrhaften Stadt gebunden, die die Gesprächspartner nun gewappnet mit 
der Dialektik einnehmen müssen. Die Verwendung des Jagdbeispiels, sein Einsatz 
an für den Erkenntnisprozess relevanten Stellen und die Formen der Veränderung, 
die das Bild dabei erfährt, werden in diesem Zusammenhang in einem eigenen 
Kapitel mit Rückgriff auf vorangegangene Analysen zusammenfassend reflektiert 
und bezogen auf die Gesamtkomposition des Dialogs ausgewertet.

10.	Es folgt der Abschluss der Dihairese mit der Differenzierung der hervorbringen-
den Kunst und einer Herleitung von Nachahmungstätigkeit und Bildlichkeit, mit 
der der Sophist operiert und schließlich am Dialogende gesichert definiert werden 
kann. Die vorliegende Studie setzt sich in diesem Zusammenhang zunächst mit der 
Rezeption von Platons Bildtheorie im Diskurs der Bildwissenschaften auseinander. 
Gerade der Sophistes wurde in diesem Forschungsdiskurs als Beispiel für einen tra-
ditionellen Bildbegriff, der als einfache Abbildtheorie konzipiert sei, herangezogen, 
um demgegenüber die neuen Ansprüche zu formulieren, die an die Entwicklung 
einer neuen, kritischen Bildwissenschaften gestellt werden müssen. Angesichts der 
Wirkmacht von Bildern, ihrer Bedeutungsfacetten, ihrer eigentümlichen Verfasst-
heit und ihres Erkenntnispotentials müsse ein Bildbegriff erschlossen werden, der 
für die verschiedenen gesellschaftlichen Kontexte und Wissenschaftsdisziplinen 
anschlussfähig ist. In der von den Bildwissenschaften geäußerten Enttäuschung 
über und ihrer Ablehnung von Platons Bildbegriff und Ideenkonzeption lassen 
sich subkutan Deutungsnarrative nachweisen, die sich auf bestimmte traditionelle 
Positionen aus der Platonforschung zurückführen lassen und in der vorliegenden 
Arbeit aufgedeckt und revidiert werden. Stattdessen soll für eine differenziertere 
Einsicht in Platons Bildtheorie geworben werden, wie sie sich im Kontext der vor
gelegten Gesamtanalyse des Sophistes präsentiert. Das produktive Potential von Bil-
dern und Bildlichkeit, mit dem diese in die Sinnerzeugung und Generierung von 
Wissen nach Platon eingebunden sind und eine vermittelnde Funktion überneh-

 30	 Plat. Sph. 260a1.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



14 Einleitung

men, lässt sich nur auf Basis des im Sophistes entwickelten Dialektikkonzepts, seiner 
Konsequenzen für das Spektrum des Seienden und aus dem damit einhergehen-
den Zusammenwirken der verschiedenen Erkenntnisvermögen der Seele bewerten. 
Diese Zusammenhänge müssen nach Platon in jedem Redeakt und der jeweiligen 
Unterscheidungsleistung, an die die einzelne Rede notwendig als Rede gebunden 
ist, angenommen und vorausgesetzt werden. Bild und Wissen treten so für Platon 
bereits in theoretischer Hinsicht ‚in einen Dialog‘. Diese Annahmen einer produk-
tiven Bildlichkeit, die an der Generierung von Wissen beteiligt ist, schlägt sich an-
dererseits auch in der Kompositionstechnik Platons nieder, sc. in der kunstvollen 
Gestaltung der philosophisch-literarischen Einheit seiner Dialoge. Der Sophistes 
scheint im Vergleich zu anderen Dialogen aus dem Corpus Platonicum auf den ersten 
Blick einem literarischen Qualitätsurteil nicht standzuhalten, wie vielfach kritisiert 
wurde – und doch soll anhand der vorgelegten Gesamtanalyse des Dialogs und 
auf Grundlage der theoretischen Fundierung einer produktiven Bildlichkeit, wie 
sie Platon im Sophistes vorlegt, das Zusammenwirken von Bild und Wissen in der 
Komposition des Sophistes exemplarisch reflektiert und erhellt werden.

11.	Zum Abschluss der Dihairese laufen alle Stränge der Argumentation zusammen. 
Definitionen zu der hervorbringenden Kunst und zu den Arten der Nachahmung, 
die unter diese fallen, werden im Rückblick auf den Beginn der letzten Dihairese 
von dem Gastfreund erinnert und mit den neuen Einsichten aus der Gigantomachie 
und aus dem dialektischen Verfahren angereichert. Zurückgehend auf die Prin-
zipien von Identität und Verschiedenheit entwirft der Gastfreund mit Hilfe eines 
geometrischen Beispiels eine Einteilung von allem, was im Bereich des Werdens, 
d. h. in dem Gegenstandsbereich der Physik, erkannt werden kann, in dem auch 
Formen von Bildlichkeit eingeordnet werden. In einer Unterkategorie dieser agiert 
der Sophist mit seiner bilderschaffenden Täuschungskunst. Mit Abgrenzung von 
und einem Vergleich zu dem Liniengleichnis aus der Politeia wird in der vorliegen-
den Arbeit der Einsatz des geometrischen Beispiels zur Wissensvermittlung reflek-
tiert, im Dialog kontextualisiert und mit Blick auf die verschiedenen Erkenntnis
niveaus der jeweils beteiligten Dialogpartner und die Verfahrensweisen, mit denen 
die mathematischen Beispiele in das Argument eingebunden werden, ausgewertet. 
Für den Sophistes wird dabei geprüft, inwiefern das Beispiel aus der Geometrie in 
den fortschreitenden Erkenntnisprozess eingebunden ist und an der Generierung 
von Wissen beteiligt wird.

12.	Alle Ergebnisse aus den vorangegangenen Untersuchungen werden am Dialogende 
durch einen Akt der Zusammenschau aufeinander bezogen und auf Grundlage der 
Dialektik sowie vermittelt über eine wahre Meinung zu dem ἔργον des Sophisten 
zusammengeführt. Nach dem Vorbild der bedeutsamsten Begriffe und ihrer po-
tentiellen Begriffsverhältnisse werden die Ergebnisse folglich zu einer konkreten 
Redeeinheit, die sich an einer bestimmten, erschlossenen Gegenstandseinheit des 
Sophisten orientiert, zusammengebunden. Die Jagd auf den Sophisten ist somit 
abgeschlossen – der täuschende Redekünstler konnte mit den Mitteln des Philoso-
phen gefangen und die Wirkmacht der Dialektik nicht nur entfaltet, sondern auch 

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



15﻿Einleitung

an den Grenzen des Erkenn- und Wissbaren, dem sogenannten Nichtsein des So-
phisten, demonstriert und ausgemessen werden. 

Im fortschreitenden Erkenntnisprozess der Dialogpartner treten Sophist und Phi-
losoph, Bild und Wissen, wie sich im Zuge der Gesamtanalyse des Sophistes zeigt, 
somit (1.) theoretisch und (2.) kompositionell in einen Dialog:

(1.) Denn um die schwierige und weitläufige Untersuchung zu dem prekären 
Nichtsein des Sophisten zu lösen, müssen die Bedingungen seelischer Erkennt
nis durch den Philosophen mittels Dialektik erfasst, ihre Konsequenzen für ein 
Spektrum des Seienden entfaltet sowie ihre Bedeutung für eine Theorie von Rede 
und Bildlichkeit erschlossen werden, um schließlich mit dem Sophisten als ‚Beute-
fang‘ die Wirkmechanismen von Falschheit und Täuschung in Denken, Meinen, 
Vorstellen und in der Rede aufzudecken.

(2.) Zugleich soll mit der Studie durch diese neue Gesamtinterpretation des So-
phistes ein Beitrag zur Dialogforschung und Dialoghermeneutik geleistet werden. 
Reflektiert werden im Zuge der Dialogauslegung, wie von Platon Elemente der 
narrativen Gestaltung, mit der die Dialoghandlung eingeleitet oder an entschei
denden Stellen im Erkenntnisprozess markiert wird, wie Bilder oder ein Vergleich 
aus der Geometrie und wie Referenzen auf Dichter, Philosophen und Sophisten, 
die in eine fiktive Auseinandersetzung gebracht werden und die Wissensoiko­
nomie bilden, in die sich der Dialog einschreibt, den fortschreitenden Erkennt
nisprozess produktiv begleiten. Perspektiviert werden soll dabei, wie alle diese 
Elemente durch die Kompositionstechnik Platons zusammengeführt und in die 
Gesamtkonzeption des Dialogs integriert werden, um in dieser Einheit aus Dia
logform und Argument an der Generierung von Wissen mitzuwirken.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



II 
Dialogbeginn des Sophistes

1	 Das Vorgespräch im Überblick

Wie am Ende des Theaitet 1 verabredet treffen Theodoros, Theaitet und Sokrates am 
Beginn des Sophistes erneut aufeinander, um ihr Gespräch vom Vortrag fortzuset-
zen. Dabei bringen Theodoros und Theaitet einen Gastfreund aus Elea hinzu, der 
im weiteren Dialogverlauf anonym bleibt, aber von Theodoros als ein Philosoph 
aus dem Umkreis 2 der Schüler des Parmenides und Zenon vorgestellt wird.

Gegen den ersten Verdacht des Sokrates, dass es sich bei dem Unbekannten in 
Wahrheit um einen Gott handelt, der sich nach homerischem Vorbild unerkannt 
zu ihnen gesellt, um sie zu prüfen und zu überführen, 3 beteuert Theodoros, dass 
der Gastfreund nicht einer derer ist, die sich auf die Streitkunst verstehen. Maß-
voller (μετριώτερος) 4 sei er, ein Philosoph, den man nicht für einen Gott halten 
sollte, dem man aber wie allen Philosophen zusprechen könne, göttlich zu sein.

 1	 Plat. Tht. 210d3–4.
 2	 Vgl. zu der These, dass Platon hiermit die philosophische Haltung des Gastfreundes benennt 

und die folgenden Erörterungen entsprechend als kritische Diskussion des Eleatismus fest-
gelegt werden: Christian Iber, Platon. Sophistes, S. 214–215: „Daß der Fremde „seiner Abkunft 
nach aus Elea“ (216a3) ist, bedeutet nicht, daß er selbst aus Elea stammt. Diese Wendung 
muß nicht wörtlich genommen werden. Er ist lediglich mit Leuten bekannt, die ihrerseits 
die beiden Philosophen aus Elea – Parmenides und Zenon – kennen. Der Fremde, so läßt 
sich diese Stelle deuten, ist philosophisch beeinflußt von Gedanken der Eleaten. […] In der 
Distanziertheit des Fremden zu den Eleaten spiegelt Platon das kritische Verhältnis seines 
eigenen Denkens zum Eleatismus. Der Dialog Sophistes ist also eine Auseinandersetzung mit 
dem Eleatismus.“

 3	 Plat. Sph. 216b5–6: […] θεὸς ἐλεγκτικός […].
 4	 Plat. Sph. 216b8. Vgl. dazu Plat. R. 539b1–d2. Mit Blick auf die Schwierigkeiten, die sich er-

geben können, wenn geeignete Schüler gefunden und schrittweise an die Dialektik heran-
geführt werden sollen, bespricht Sokrates dort Möglichkeiten der Täuschung und Abkehr 
von Schülern, die aufgrund von mangelnder Vorbereitung, fehlender Begabung zur dialek
tischen Zusammenschau oder ungenügender Charakterbildung (z. B. Beharrlichkeit im Er­
kenntnisprozess oder Beständigkeit einer gerechten Seelenverfassung) auftreten können. 
Wer sich aufgrund von Widersprüchen, in die er bei der Hinwendung zur Dialektik geführt 
wird, sowohl von der Dialektik (zu der er noch nicht in der Lage ist) als auch von den be-
reits diskursiv-rational gewonnenen Einsichten (die noch nicht genügend gefestigt sind) 
vorschnell abwendet, statt auf seine νόησις spezifisch zurückzugreifen, läuft Gefahr sich 
stattdessen einer bloßen Widerlegungskunst im Bereich von Wahrnehmung und Meinung 
zuzuwenden. Sokrates knüpft daran die Entstehung von vielfältigen Formen der Streitkunst, 
bei der sich die Redner der Kunst der bloßen Widerlegung um der Widerlegung willen bedie-

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



18 Dialogbeginn des Sophistes

Ausgehend von dieser Debatte um die Wesensbestimmung des namenlosen 
Gastfreunds verweist Sokrates auf die vielfältigen Verwechslungsmöglichkeiten, 
vor denen sich nicht die angeblichen (πλαστῶς), 5 sondern schon die wahrhaften 
(ὄντως) 6 Philosophen 7 in ihrer Praxis gestellt sehen: Aus Unkenntnis würden die 
Leute sie entweder hochschätzen, verachten, für Staatsmänner, Sophisten oder so-
gar Wahnsinnige halten. 8

Wie Sokrates, Theodoros und der Gastfreund festhalten, müssen Sophist, 
Staatsmann und Philosoph jedoch nicht nur der Benennung (ὄνομa) nach, son-
dern auch der Sache nach verschieden und differenzierbar sein. 9 Wie man jeweils 
genau (σαφῶς) 10 bestimmen könne, was etwas ist (τί ποτ’ ἔστιν), 11 sei eine schwie-
rige und umfangreiche Aufgabe, wie der Gastfreund zum Auftakt der folgenden 
Untersuchung ankündigt. 12 Zur Rolle des Gesprächsführers überredet und vor 
die Wahl gestellt, mit welcher Methode er die Untersuchung zu der Wesens
bestimmung des Sophisten durchführen will, entscheidet sich der Gastfreund 
für ein Frage-Antwort-Verfahren mit dem jungen, gut lenkbaren Theaitet. 13 Damit 
verfährt der Gastfreund methodisch ähnlich wie Parmenides im gleichnamigen 
Dialog, worauf Platon Sokrates an dieser Stelle verweisen lässt. 14

nen, d. h. losgelöst von einer dialektischen Fundierung. Dies habe die Philosophie in Verruf 
gebracht. Von solchen wankelmütigen Seelen grenzt Sokrates in dieser Passage in der Politeia 
diejenigen ab, die sich weiterhin der Philosophie zuwenden, und charakterisiert sie analog 
wie Theodoros hier im Sophistes als μετριώτερος (Plat. R. 539c8).

	  5	 Plat. Sph. 216c6.
	  6	 Ebd.
	  7	 Vgl. analog die Abgrenzung der wahrhaften Philosophen von denjenigen, die nur Trugbilder 

von Philosophen sind: Plat. R. 485d12–e1: […] εἰ μὴ πεπλασμένως ἀλλ’ ἀληθῶς φιλόσοφός 
τις εἴη.

	  8	 Plat. Sph. 216c8–d2.
	  9	 Plat. Sph. 217a6–8. Diesen Gedanken wird der Gastfreund zu Beginn seiner Untersuchung 

bei der Einführung der Paradeigma-Methode aufgreifen (vgl. Plat. Sph. 218c1–5) und dabei 
der bloßen Benennung einer Sache (ὄνομα) die Wesensbestimmung bzw. die Einsicht in 
einen Sachverhalt mit den Termini ἔργον bzw. πρᾶγμα gegenüberstellen. Eine Einsicht in 
das ἔργον sei schwieriger und erfordere eine Untersuchung durch erläuternde Differenzie-
rungen. Über den Sophisten – auf den der Gastfreund die Untersuchung für den Sophistes 
einschränkt – sei man jetzt nur dem Namen (ὄνομα) nach, nicht aber der Wesensbestimmung 
(ἔργον) nach einig. Für die schwierige Aufgabe der Wesensbestimmung führt der Gastfreund 
daher die Paradeigma-Methode ein, die den gesamten Aufbau der folgenden Untersuchun-
gen bestimmt.

 10	 Plat. Sph. 217b3. Vgl. dazu die Benennung des zweiten, die Sache treffenderen Paradeigma 
(Maler), mit dem der Sophist am Ende des Dialogs begründet definiert werden kann, als 
σαφέστερόν τι παράδειγμα (Plat. Sph. 233d3).

 11	 Plat. Sph. 217b3.
 12	 Plat. Sph. 217b2–3.
 13	 Plat. Sph. 217d1–7 und 218a1–9.
 14	 Plat. Sph. 217c4–7. Angedeutet wird mit diesem Verweis vorausblickend bereits das dialek-

tische Verfahren im Mittelteil des Sophistes, mit dem für den schwierigen Gegenstand der 
vorgenommenen Untersuchung eine Einsicht in das Intelligible erfolgen muss. Im Sophistes 
ist dieses Verfahren notwendig, wie der Gastfreund im Laufe der Erörterungen mit Theaitet 
herausstellt, um den Begründungshorizont für einen differenzierten Seinsbegriff und für die 

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



19Komposition und Dialogform

2	 Komposition und Dialogform

Nach antiken Berichten soll Platon der Gestaltung seiner Dialoganfänge beson-
dere Aufmerksamkeit gewidmet und sie wiederholten Bearbeitungsprozessen 
unterzogen haben. 15 Während wir im Corpus Platonicum zahlreichen Dialogen 
mit aufwendigen Rahmenhandlungen, Charakterdarstellungen oder Szeneriebe-
schreibungen begegnen (z. B. Symposion, Protagoras oder Politeia), die diese Zeug-
nisse über Platons Dialogkunst unmittelbar zu bestätigen scheinen und in der 
Forschung eine reiche Debatte um die produktive Rolle der Dialogform für die 
Auslegung des Dialogarguments angeregt haben, 16 tritt die literarische Gestal-
tung und Dialogizität in Werken, die gewöhnlich dem Spätwerk Platons zuge-
rechnet werden, stärker in den Hintergrund. 17 Die Interpretationen, die zu dem 

gesicherte Einsicht in das ἔργον des Sophisten zu schaffen. Der Verweis auf das Gespräch 
aus dem Parmenides unterstützt somit hier am Dialogbeginn auf narrativer Ebene neben den 
übrigen Teilen des Vorgesprächs eine entsprechende Eingrenzung des anspruchsvollen Ge-
genstandes und des als hoch einzustufenden Erkenntnisniveaus des Sophistes.

 15	 Vgl. Dion. Hal. Comp. VI 25, 208–209 (S. 133, 4–13) Usener-Radermacher: […] ὁ δὲ Πλάτων 
τοὺς ἑαυτοῦ διαλόγους κτενίζων καὶ βοστρυχίζων καὶ πάντα τρόπον ἀναπλέκων οὐ δι-
έλειπεν ὀγδοήκοντα γεγονὼς ἔτη· πᾶσι γὰρ δήπου τοῖς φιλολόγοις γνώριμα τὰ περὶ τῆς 
φιλοπονίας τἀνδρὸς ἱστορούμενα τά τε ἄλλα καὶ δὴ καὶ τὰ περὶ τὴν δέλτον, ἣν τελευτήσα-
ντος αὐτοῦ λέγουσιν εὑρεθῆναι ποικίλως μετακειμένην τὴν ἀρχὴν τῆς Πολιτείας ἔχουσαν 
τήνδε Κατέβην χθὲς εἰς Πειραιᾶ μετὰ Γλαύκωνος τοῦ Ἀρίστωνος.; Diog. Laert. III 37; Quint. 
Inst. 8,6,64: Nec aliud potest sermonem facere numerosum quam oportuna ordinis permu-
tatio, neque alio ceris Platonis inventa sunt quattuor illa verba, quibus in illo pulcherrimo 
operum in Piraeum se descendisse significat, plurimis modis scripta <quam ut> quo ordi-
ne quodque maxime faceret experiretur. S. dazu mit Verweis auf die Passagen: Diskin Clay, 
Plato’s first words, in: Francis M. Dunn, Thomas Cole (Hgg.), Beginnings in Classical Litera-
ture, Cambridge 1992 (Yale Classical Studies 29), S. 113–129, hier: S. 114; Michael Erler, Platon, 
in: Helmut Flashar (Hg.), Grundriss der Geschichte der Philosophie, begründet von Friedrich 
Ueberweg, völlig neu bearbeitete Ausgabe, hg. von Helmut Holzhey, Die Philosophie der 
Antike, Bd. 2/2, Basel 2007, S. 60.

 16	 Joachim Dalfen, Platonische Intermezzi. Diskurse über Kommunikation, in: Grazer Beiträge: 
Zeitschrift für die Klassische Altertumswissenschaft 16 (1989), S. 71–123, hier S. 76: „Platon 
verwendet die Sprachform als Mittel zur ironischen Demaskierung.“, S. 82: „Platon stellt Be-
züge her zwischen dem Inhalt der Dialoge und dem Verhalten der Gesprächsteilnehmer, 
zwischen der theoretischen und existenziellen Ebene.“; Michael Erler, Die Rahmenhandlung 
des Dialoges (57a–61b, 88c–89a, 102a, 115a–118a), in: Jörn Müller (Hg.), Platon Phaidon, (Klas-
siker Auslegen, hg. von Otfried Höffe), Berlin 2011, S. 19–32, hier S. 31: „Schon also die Rah­
menhandlung suggeriert, was das berichtete Gespräch unterstreicht. Wirklichkeit wird zum 
Bürgen für ein philosophisches Konzept […]; die dramatische Seite des Dialogs wird zu dem 
Aspekt der pragmatischen Ebene, die Rahmenhandlung in besonderer Weise untrennbarer 
Bestandteil des gesamten Dialoggeschehens, wie dies für Platons Dialoge allgemein gilt.“

 17	 So etwa zur Komposition des Sophistes: David Ambuel, Image & Paradigm in Plato’s Sophist, 
Las Vegas/Zürich/Athen 2007, S. xi: „The Sophist is a rather technical piece. The myth and dra-
ma are at their minimum, and Plato introduces a set of plodding definitions that evolves into 
a discussion of terms of highest abstraction: ‘being,’ ‘rest,’ ‘motion,’ ‘sameness,’ ‘otherness.’“; 
vgl. dagegen mit dem Vorhaben einer einenden Gesamtdeutung: Noburu Notomi, The Unity 
of Plato’s Sophist. Between the Sophist and the Philosopher; Christian Iber, Platon. Sophistes, 
S. 189: „In Platons Spätwerk finden sich einige Dialoge, deren Einheit schwer erkennbar und 

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



20 Dialogbeginn des Sophistes

Verhältnis von Form und Inhalt seit Schleiermacher entwickelt wurden, scheinen 
angesichts dieser kargen Gestaltung, wie sie insbesondere dem Sophistes attes-
tiert wurde, 18 auf eine harte Probe gestellt zu werden 19 und einer besonderen Be-
gründung zu bedürfen. 20 Muss die veränderte Kompositionstechnik durch einen 
Wandel in Platons Schaffen gedeutet werden? Hat sich in diesen Dialogen, die 
dramatisch reduzierter erscheinen, die Bedeutung der Dialogform im Verhältnis 
zum philosophischen Argument verändert? Oder gibt es für Platon inhaltliche 
oder äußere Gründe, bestimmte Themen oder gegebenenfalls später entstandene 
Werke in einer bestimmten Form zu präsentieren?

Cornford (1935) hat die Diversität im Corpus Platonicum damit zu deuten ver-
sucht, dass Platons Dialoge auf verschiedene Zielgruppen hin und zu verschiede-
nen Anlässen gestaltet gewesen seien. Solche Dialoge z. B., die er als „less technical 
works“ 21 kategorisiert, etwa die Politeia, seien nicht für ein genuin philosophi-

erfaßbar ist. So zerfällt der Parmenides-Dialog inhaltlich in zwei Teile, deren Zusammengehö-
rigkeit nur mit Mühe zu rekonstruieren ist. Am disparatesten wirkt der Dialog Sophistes […]. 
Die meisten Interpreten in Antike und Moderne haben die Teile des Dialogs voneinander 
isoliert. So scheint der Dialog zersplittert in viele Bruchstücke philosophischer Ideen. Hier 
soll der Versuch unternommen werden, den Sophistes als einheitliches Ganzes zu lesen.“

 18	 Vgl. z. B. Edith Hamilton, Huntington Cairns (Hgg.), The Collected Dialogues of Plato, with 
Introduction and Prefatory Notes, Princeton, New Jersey 1961, S. 957: „The Parmenides, Phile-
bus, Sophist, and Statesman are a group of dialogues which resemble each other and are differ-
ent from all the rest. They are the last writing Plato did, with the exception of the Laws, which 
stands in a class by itself. […] The dialogues cease to be conversations. They are close argu-
ments rarely relieved by illustration […].“ Der attestierte Wechsel in der Dialoggestaltung 
wird im Zuge dessen als methodischer Wandel Platons ausgelegt. Vgl. dagegen einschrän-
kend zu dem Eindruck der Reduktion der Dialogizität: Franz von Kutschera, Platons Philoso-
phie, III. Die späten Dialoge, Paderborn 2002, S. 7: „Die Erörterung hat nur mehr oberflächlich 
die Gestalt eines Dialogs […]. Der intellektuelle Abstand zwischen dem Fremden aus Elea und 
Theaitetos ist so groß, daß es nicht zu einer echten Diskussion kommt […]. Wir werden jedoch 
im nächsten Abschnitt sehen, daß sich so etwas wie ein Elenchos im Dialog durchaus findet.“

 19	 Vgl. dazu: Eugenio Benitez, Characterisation and Interpretation: The Importance of Drama in 
Plato’s Sophist, S. 27–39, hier: S. 27–28: „Opinion is nearly unanimous on another point as well. 
Although Plato wrote all of his philosophy in dramatic form, there is really nothing important 
about the drama of the Sophist. […] I confess that I would not recommend the Sophist to anyone 
as a work of literature. But I deny that the dramatic form is ever unimportant in Plato.“; und als 
Problemstellung für seinen eigenen Erklärungsansatz formuliert: Michael Frede, The Literary 
Form of the Sophist, in: Christopher Gill, Mary Margaret McGabe (Hgg.), Form and argument in 
late Plato, Oxford 1996, S. 135–151, hier: S. 135: „The puzzle is this. If we look at the early aporetic 
dialogues, we have a number of readily available explanations why Plato wrote them as dia-
logues. But, as we proceed to the middle and then the late dialogues, these explanations become 
less and less plausible. And they seem to be particularly implausible in the case of the Sophist.“

 20	 Vgl. Christopher Rowe, Plato and the Art of Philosophical Writing, Cambridge 2007, S. 1: 
„One of the chief puzzles about Plato’s writing, and the one from which I shall begin, is its 
enormous variety. Why should he write in so many different ways? […] Granted, virtually 
every item within the Platonic corpus is written in the same general format […] However, 
this format is deployed in markedly varying fashions […] It sometimes appears almost as if 
different parts of the Platonic oeuvre might have been written by different people.“

 21	 Vgl. Francis Macdonald Cornford, Plato’s Theory of Knowledge. The Theaetetus and the 
Sophist of Plato, S. 2.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



21Komposition und Dialogform

sches, sondern für ein breites, weniger vorgebildetes Publikum – zur Einwerbung 
potentieller Schüler und Verbreitung zentraler Lehrinhalte – bestimmt gewesen. 
Theaitet und Sophistes hätten für diese Zielgruppe hingegen als „intolerably dif-
ficult“ 22 gelten müssen, der Parmenides sei von diesen Rezipienten voraussichtlich 
überhaupt nicht gelesen worden; gemäß Cornford könnten diese schwer zugäng-
lichen Dialoge nur für ein spezielles Klientel bestimmt gewesen sein. 23

Abgesehen von der (insbesondere inhaltlichen) Schwierigkeit, vor die laut 
Cornford eine potentielle Leserschaft bei der Lektüre des Sophistes gestellt gewe-
sen sein muss, fällt seine Würdigung der einleitenden Passage und der drama-
tisch reduzierten Form des Sophistes zurückhaltend aus: Die Dialogeinleitung wei-
se grundsätzlich auf das Thema und auf die philosophische Positionierung des 
Gastfreundes hin. 24 Dem Leser werde der Gastfreund als tatsächlicher Philosoph 
mit der entsprechenden dialektischen Kompetenz vorgestellt. In dieser Rolle trete 
er als abstrakter Repräsentant der Parmenideischen Position auf, die im Dialog im 
Folgenden verhandelt werde. 25

Das überwiegend vernichtende Urteil, das in der Forschung – abgesehen von 
der als schwer zugänglich beurteilten Argumentführung 26 – über die literarische 
Qualität des Sophistes gefällt wurde und mit einer relativen Vernachlässigung der 
Analyse dieser Kompositionselemente einhergegangen ist, hat Benitez in einem 
Beitrag zur Form des Sophistes 27 auf den Punkt gebracht:

Opinion is nearly unanimous on another point as well. Although Plato wrote 
all of his philosophy in dramatic form, there is really nothing important about 
the drama of the Sophist. 28

 22	 Ebd.
 23	 Vgl. ebd., S. 2: „The Republic is the centre of a group of less technical works, intended, not pri-

marily for students of philosophy, but for the educated public, who would certainly not read 
the Parmenides and would find the Theaetetus and the Sophist intolerably difficult. These more 
popular writings would serve the double purpose of attracting students to the Academy and 
of making known to the Greek world a doctrine which […] I hold to be characteristically 
Platonic.“

 24	 Ebd., S. 165: „The introductory conversation announces the subject of the discussion begun 
in this dialogue and continued in the Statesman; […] A second purpose is to describe the 
philosophic position of the Stranger from Elea, who here takes Socrates’ place as leader of the 
conversation.“

 25	 Ebd., S. 170: „He is an abstract figure, a representative of Parmenides, because Parmenides 
had set the problem that is to be attacked […].“

 26	 Vgl. dazu z. B. zur Beschreibung der Problemlage: Peter Kolb, Platons Sophistes. Theorie des 
Logos und der Dialektik, S. 17: „Die Schwierigkeiten, die das philosophische Verständnis des 
Spätwerks insgesamt betreffen, laufen im Sophistes zu einer dramatischen Summe auf. […] 
Wer versucht, die kompositorische Einheit des Dialogs zu durchdringen, stößt auf […] viele 
Hindernisse […].“

 27	 Eugenio Benitez, Characterisation and interpretation. The importance of drama in Plato’s 
Sophist, S. 27–39.

 28	 Ebd., S. 27.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



22 Dialogbeginn des Sophistes

Auch im Falle des Sophistes müsse jedoch, wie Benitez betont, der dramatischen 
Form die gleiche Bedeutung im Verhältnis zum philosophischen Argument zuge-
standen werden wie in anderen Dialogen Platons:

I confess that I would not recommend the Sophist to anyone as a work of litera-
ture. But I deny that the dramatic form is ever unimportant in Plato. In my own 
work on Plato I have found that the drama and the philosophy are not separa-
ble. At the very least, the drama complements, supplements, and augments the 
philosophy. 29

Mit seiner Position reiht sich Benitez ein in all jene Forschungsbeiträge, in denen 
auf je eigene Weise entgegen aller üblichen Kritik an der Kompositionsform des 
Sophistes der Versuch unternommen wird, Elemente der dramatischen Form, der 
Szenerie- und Charakterbeschreibung sowie die Einbettung in eine bestimmte 
Gesprächssituation produktiv in die Dialoginterpretation einzubeziehen. So plä-
diert schon Rosen (1929) in seinem Kommentar 30 dafür, die einleitende Passage 
analog zu anderen Dialogen aus dem Corpus Platonicum mit Blick auf ihre Rele-
vanz für das Dialogargument auszuwerten:

The opening scene does something more than introduce the main speakers in 
this conversation. As is usual in a Platonic dialogue, it provides us with subtle 
indications of the problems to be discussed and the context within which they 
are to be understood. 31

Noch weiter geht in seinem Kommentar Kolb (1997), der die Einleitung als „grund­
legend“ 32 für den ganzen Dialog gewichtet; in ihr werde der Leser u. a. bereits 
an später im Dialog verhandelte Themen herangeführt. 33 Nach Kolb sind diese 
Themen in der Einleitung in Form von Motiven 34 eingearbeitet und bestehen im 

 29	 Ebd., S. 28.
 30	 Stanley Rosen, The Drama of Original and Image, New Haven/London 1929.
 31	 Ebd., S. 61. Seiner Auslegung des Dialogs gemäß liegt der hauptsächliche Fokus auf dem Ver-

hältnis von Bild und Original, das sich in Sophist und Philosoph bzw. ihrer wesentlichen 
Unterscheidung voneinander widerspiegelt und hier angedeutet wird, vgl. ebd.: „As we shall 
see from the explicit words of the text, this encounter poses the question of the nature of the 
philosopher. The crucial aspect of this question is whether philosophers show themselves 
plainly to ordinary human beings or appear in a disguised form. This in turn prefigures the 
technical question of the distinction between original and image.“; vgl. ähnlich: Peter Kolb, 
Platons Sophistes. Theorie des Logos und der Dialektik, S. 25: „Platon setzt den Dialog, wie 
üblich, nicht dadurch in Gang, daß er ein abstrakt-allgemeines Thema in die Runde wirft. Er 
läßt das Gespräch aus einer alltäglichen und vielfach bedingten Situation erwachsen, so daß 
die philosophische Thematik nur ganz allmählich Gestalt annimmt.“

 32	 Peter Kolb, Platons Sophistes. Theorie des Logos und der Dialektik, S. 23.
 33	 Vgl. ebd.: „Das Eingangsgespräch des Sophistes ist für das Verständnis des Dialogs grund-

legend. Platon informiert über die dramaturgischen Bedingungen des Gesprächs, über die 
teilnehmenden Personen, den Ort und die Zeit des Geschehens. Das Wesentliche ist aber, daß 
er zugleich die leitende philosophische Problematik entwickelt. Auch auf die philosophie
historische Situation, die ihr Zustandekommen erklärt, fällt ein erstes Schlaglicht.“

 34	 Vgl. ebd., S. 23–34.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



23Komposition und Dialogform

Wesentlichen in „der Analyse der endlichen Verfassung des menschlichen Erken­
nens“, 35 der „Unterscheidung zwischen Philosophie und Sophistik“ 36 und dem 
„Abstand des menschlichen Erkennens vom göttlichen Wissen“. 37

Doch darf die Komposition des Sophistes nicht nur separat für sich betrachtet 
und geprüft werden, um ein angemessenes Urteil über Qualität und Funktion – 
sc. mit Blick auf das produktive Verhältnis zwischen Form und Inhalt – zu fällen 
und eine mögliche Auslegung der einleitenden Passage zu erarbeiten. Als mittle-
rer Dialog zwischen Theaitet und Politikos ist der Sophistes von Platon in eine größe-
re Kompositionseinheit – damit auch in einen dramatischen Rahmen, der breiter 
angelegt und zu Beginn des Theaitet etabliert wird – eingebunden und mit den 
beiden übrigen Dialogen eng verflochten.

Auf die Konzeption dieser Dialoge als Gesamtprojekt hat grundlegend Rowe 
hingewiesen und seine Studie einer fokussierten Analyse der konzeptionellen 
Einheit aus Theaitet und Sophistes gewidmet. 38 Dabei plädiert er für eine kontex-
tualisierende Lesart, die sowohl die Geschlossenheit des einzelnen Dialoges für 
sich als auch seine Bedeutung im Verhältnis zu anderen Dialogen und im Rahmen 
einer größeren Kompositionseinheit aus mehreren Dialogen auslotet. Unterschie-
de in der formalen Gestaltung platonischer Dialoge sowie Unterschiede in den 
dabei präsentierten Argumenten, die in der Forschung zumeist als Wandel in Pla-
tons Denken 39 oder in seinem künstlerischen Schaffen ausgelegt wurden40 oder, 

 35	 Ebd., S. 27.
 36	 Ebd., S. 28.
 37	 Ebd., S. 28. In seiner Studie verfolgt Kolb insgesamt das Vorhaben, den Anspruch auf Wis­

senschaftlichkeit und Reflexivität, der mit Platons Philosophiebegriff verbunden ist, zu un-
termauern; unter dieser Perspektive wird der Dialog fokussiert behandelt: „Es liegt in dem 
Versuch, den Begriff des Platonischen Philosophierens zu bestimmen, sofern es sich als eine 
Reflexion auf die Voraussetzungen von Verstehen und Wissenschaft entfaltet. Deshalb wer-
den die Fragen, die sich auf die Möglichkeit und die Methode genuin reflexiver Argumenta-
tionen bei Platon beziehen, die Studie in all ihren Teilen durchdringen.“

 38	 Christopher Rowe, Theaetetus and Sophist, Cambridge 2015 (Cambridge Texts in the History 
of Philosophy), S. ix: „The present introduction is constructed on the basis of the evident fact 
that the two dialogues are written as wholes, and also as a single whole, or part of one […] and 
therefore deserve to be read as such. […] The Theaetetus and Sophist form part of a single Pla-
tonic project.“ und allgemein zu dem Befund der Verbundenheit verschiedener Dialoge im 
Corpus Platonicum, mit Blick auf die sie auch kontextualisiert gelesen werden müssen: S. xxii: 
„Each of Plato’s dialogues belongs to a larger whole, whether this is constituted by a partic-
ular cluster or sequence of dialogues, as with Theaetetus and Sophist, or by Plato’s works in 
general, or by both.“

 39	 Vgl. Julius Stenzel, Studien zur Entwicklung der Platonischen Dialektik von Sokrates zu 
Aristoteles, unveränderter Nachdruck der zweiten, erweiterten Auflage von 1931, Darm-
stadt 31961; Francis Macdonald Cornford, Plato’s Theory of Knowledge. The Theaetetus and 
the Sophist of Plato, S. 242–243: „The plain fact is that every feature of their doctrine [sc. of 
the friends of Forms], which is described in some detail, can be illustrated from Plato’s 
own earlier works  […]. Plato knew well enough that his own theory of Forms was by far 
the most important product of idealist tradition. He could not leave himself out of the pic-
ture.“; Wilhelm Kamlah, Platons Selbstkritik im Sophistes, S. 1: „[…] daß der späte Platon seine 
„Hauptlehre“ nun doch nicht nur weiter ausgebildet, um einige Züge bereichert, hier und da 

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



24 Dialogbeginn des Sophistes

wie etwa bei Cornford, auf äußere Gründe (unterschiedliche Leserschaft oder 
Zweckbestimmung)  zurückgeführt wurden, lassen sich gemäß dieser Interpreta-
tionsmethode von Rowe in einem positiven Sinne argumentationsstrategisch und 
innerdialogisch auswerten. Nach dieser These wählt Platon für bestimmte Sach-
fragen im jeweiligen Dialog eine spezifische Perspektive, setzt Schwerpunkte oder 
wählt für die Überzeugung und Lenkung der jeweiligen Leserschaft bestimmte 
Formen der Vermittlung seiner Argumentationen aus: „Platonic variety more of-
ten reflects variety of strategy than variety of – changes in – thinking.“ 41

modifiziert hat, sondern daß er sie wesentlich abgeändert hat.“, S. 56: „Das Anliegen dieser 
Abhandlung ist […] der Nachweis, daß Platon nach der Ausarbeitung seiner reifen Ideenlehre 
in eine selbstkritische Denkbewegung eingetreten ist, deren Sinn und Notwendigkeit sich 
vernünftig einsehen lassen.“; Alan Silverman, The Dialectic of Essence. A Study of Plato’s 
Metaphysics, Princeton/Oxford 2002, S. 9: „In the late dialogues, his continuing investiga-
tion into general ontology and the relations between Forms leads to new insights into the 
difference between the metaphysical and conceptual realms. Here he develops the Method 
of Collection and Division and the notion of the interweaving of Forms. “, S. 11: „I believe, 
however, that nothing in what I take to be a later dialogue requires that an earlier doctrine be 
rejected. But chronology does have some implications for me, insofar as I believe that there 
are developments in Plato’s metaphysics.“

 40	 Vgl. zu der These, hier zeichne sich ein Verfall in Platons künstlerischem Schaffen ab: David 
Bostock, Plato’s Theaetetus, Oxford 1988, S. 12: „No one can fail to notice that the Theaetetus 
has the life and sparkle of many of Plato’s earlier writings. […] But there is no such effective 
dramatization in the Sophist, which is from a literary point of view flat and uninspired. There 
has been a distinct falling off in Plato’s dramatic power between the two.“; abgeschwächt 
findet sich diese These bei: Richard B. Rutherford, The art of Plato. Ten Essays in Platonic 
Interpretation, London 1995, S. 276: „It will already be clear that the truth is more complex […] 
I shall try to point to some of the merits and interest of later works as well as their deficien-
cies.“; dagegen legen diese Unterschiede positiv im Sinne eines philosophischen Wandels 
aus, der sich auch in einer veränderten methodischen bzw. dramatischen Gestaltung ab-
zeichne: Julius Stenzel, Studien zur Entwicklung der Platonischen Dialektik von Sokrates zu 
Aristoteles, S. 47: „Die dialogische Form hat eine ganz andere, dem tatsächlichen Lehrbetrieb 
angemessene Bedeutung gewonnen: sich jeden Augenblick über das Verständnis des Mitun-
terredners, der als Vertreter des Publikums im weitesten Sinne auftritt, zu vergewissern […].“, 
S. 53–54: „Platon selbst sah seine Methode als neu […] und zur Lösung schwerwiegender wis-
senschaftlicher Fragen geeignet an […].“; Ruby Blondell, The man with no name. Socrates and 
the visitor from Elea, in: Ann N. Michelini (Hg.), Plato as author. The rhetoric of philosophy, 
Leiden/Boston 2003, S. 247–266, hier: S. 248: „But the blandness of the characters in Sophist and 
Statesman, as opposed to Theaetetus, and the corresponding indeterminacy of time and place, 
need not necessarily be viewed simply as dramatic weaknesses. Though not to the taste of 
many “literary” readers, these changes have their own implications, both literary and philo-
sophical […].“, S. 264: „I suggest that in Sophist and Statesman, Plato has analogously “tamed” 
his Socrates, and that this is what his silent supporting role in these dialogues betokens. […] 
Plato “assaults” his father-figure, Socrates, not just on an intellectual level, by critiquing and 
incorporating his ideas, but on a dramatic level, by reducing him to a walk-on part.“

 41	 Vgl. im Rahmen der allgemeinen Begründung dieser Methode der Dialoginterpretation: 
Christopher Rowe, Plato and the Art of Philosophical Writing, S. 51: „The general picture – the 
one I wish to promote – is of a largely stable and connected set of fundamental ideas which can 
be approached from different directions, represented now from one angle, now from another, 
now partially, now more fully, with corresponding shifts of focus and emphasis […] Platonic 
variety more often reflects variety of strategy than variety of – changes in – thinking.“

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



25Komposition und Dialogform

Ob Platon geplant hatte, der Trilogie mit dem Philosophos noch einen vierten 
Dialog hinzuzufügen, mit dem zusammen man folglich Theaitet, Sophistes und Po-
litikos als konzeptionelle, größere Einheit betrachten müsste 42 – ob dieser vierte 
Dialog verloren, aus verschiedenen Gründen nicht geschrieben wurde oder nie-
mals geschrieben werden sollte 43 oder ob dieses Projekt mit dem Sophistes bereits 
selbst implizit abgehandelt 44 oder in einem anderen Dialog zu suchen ist 45 –, ist 
in der Forschung umstritten. Die Frage, inwiefern die Komposition des Sophistes 
im Rahmen einer solchen Tetralogie aus Dialogen neu bewertet werden müsste, 
lässt sich daher nicht gesichert beantworten. Bisherige Untersuchungen zu der 
produktiven inhaltlichen und formalen Verflechtung der drei überlieferten Dia­
loge erlauben jedoch bereits einen Einblick in die sorgfältige Planung und Kompo-
sitionstechnik, mit der Platon den Sophistes zwischen Theaitet und Politikos gestellt 
und an diese jeweils angeschlossen hat.

Sowohl mit Blick auf die innerdialogische Geschlossenheit des Sophistes als 
auch mit Blick auf die (formal und inhaltlich) planvolle Verflechtung der drei Dia­
loge untereinander soll im Anschluss an die kontextualisierende Methode, die 
Rowe vorgeschlagen hat, sowie an Deutungen, die Elemente der dialogischen Ge
staltung des Sophistes produktiv in die Interpretation einbezogen haben, im Fol-
genden die einleitende Passage des Sophistes in ihrer Relevanz für das philosophi-
sche Argument neu ausgewertet werden. 

Grundlegende Arbeiten zu einer produktiven Verbindung aus Form und Inhalt 
im Platonischen Dialog, die an kunst-, dichtungs- und literaturtheoretische Über

 42	 Vgl. für die These, dass die explizit verhandelte Verwechslungsgefahr zwischen Sophist und 
Philosoph implizit auch durch die dramatische Situation aufgegriffen wird, die Platon mit 
der Aufeinanderfolge von Theaitet und Sophistes etabliert und durch entsprechende Verweise 
in der Einleitung des Sophistes aufgreift: David Ambuel, Image & Paradigm in Plato’s Sophist, 
S. 68: „The conflation is explicit in the dialogue’s stated problem and implicit in its dramatic 
setting, the date of Socrates’ trial and execution. The introduction alludes to it with Socrates’ 
jest that the unnamed Visitor may not be the man he claims to be, but may instead be a de-
ception, a god incarnate come to put them to the test.“ Die Bedeutsamkeit einer gesicherten 
Unterscheidung zwischen Sophist und Philosoph erschließe sich dadurch bereits zu Beginn 
des Dialogs in ihrer unmittelbar existentiellen Dimension, die sie für Platon besessen haben 
muss (vgl. ebd., S. 67).

 43	 Für die These, dass Platon einen solchen Dialog bewusst zurückgehalten habe, sc. für den 
mündlichen Unterricht, plädiert z. B.: Maurizio Migliori, Una strana trilogia per un Filosofo 
non scritto, in: Francisco Leonardo Lisi, Maurizio Migliori, Josep Monserrat-Molas (Hgg.), 
Formal Structures in Plato’s Dialogues. Theaetetus, Sophist and Statesman, Sankt Augustin 2011 
(Lecturae Platonis 6), S. 3–46.

 44	 Vgl. Michael Frede, The literary form of the Sophist, S. 135–151, hier: S. 150: „Now this sounds 
very much as if we did not really need a further dialogue, the Philosopher, to tell us what the 
philosopher is. We need to read the Theaetetus, the Sophist, and then the Politicus to find out 
how at least Plato conceives of the philosopher. These dialogues are his answer to the question 
what a philosopher is.“; Mary Lousie Gill, Philosophos. Plato’s Missing Dialogue, Oxford 2012.

 45	 Mit bestimmten, überlieferten Dialogen (Parmenides, Philebos) haben den Philosophos beispiels-
weise identifiziert: Egil Anders Wyller, The Parmenides is the Philosopher, in: Classica et Me-
diaevalia 29 (1968), S. 27–39; Donald Davidson, Plato’s Philosopher, in: Apeiron 26,3–4 (1993), 
S. 179–194.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



26 Dialogbeginn des Sophistes

legungen Platons (und an den Platonismus) anknüpfen, wurden vorgelegt von 
Schmitt, sc. u. a. zum Erkenntnispotential des Platonischen Mythos 46 und am Bei
spiel der Politeia zum organischen Aufbau des Dialogarguments, der sich in allen 
Teilen an einem bestimmten Skopos orientiert, 47 von Büttner mit einer Studie zu 
der erkenntnistheoretischen Begründung der Platonischen Literaturtheorie 48 und 
von Uhlmann mit einer Analyse des Phaidon, 49 bei der die literarische Gestaltung 
bezogen auf das Dialogargument ausgewertet wird, sowie mit einer Studie zu dem 
Parmenides-Kommentar des Proklos, 50 in der sie mit einer detaillierten Analyse und 
Auslegung des Kommentars das produktive Potential der neuplatonischen Dia
loghermeneutik für eine Auseinandersetzung mit Platons Dialogen herausstellt. 51

 46	 Arbogast Schmitt, Mythos bei Platon, in: Reinhard Brandt, Steffen Schmidt (Hgg.), Mythos 
und Mythologie, Berlin 2004, S. 55–87, hier: S. 74: „Genau in diesem Sinne hat Platon seine 
eigene literarische Tätigkeit verstanden. Das, was er in seinen Dialogen grundsätzlich und 
insbesondere in seinem Dialog über den Staat anstrebt, ist ein möglicher vollkommener My-
thos, d. h. eine Darstellung, in welcher Weise das, was Gerechtigkeit von ihrem Begriff her ist, 
im Leben des einzelnen Menschen wie im Leben der Gemeinschaft realisiert werden müßte.“, 
S. 75: „Auch die ästhetische Form einer künstlerischen Darstellung folgt in diesem Sinn aus 
ihrem Inhalt.“

 47	 Ders., Platon, Politeia, in: Anton Bierl, Arbogast Schmitt, Andreas Willi (Hgg.), Antike Lite-
ratur in neuer Deutung. Festschrift für Joachim Latacz anlässlich seines 70. Geburtstages, 
München/Leipzig 2004, S. 229–255, hier: S. 231: „Es liegt nahe, anzunehmen, daß der von Pla-
ton tatsächlich verfolgte Skopos nicht einfach in einem einzelnen dieser Themen liegen kann, 
auch nicht in einer nur additiven Verbindung, sondern in einer Darstellungsabsicht, bei der 
die Einzelthemen zu einer funktionalen Einheit zusammengehören, d. h. wechselseitig auf-
einander aufbauen und ein gemeinsames Endziel erreichen.“

 48	 Stefan Büttner, Die Literaturtheorie bei Platon und ihre anthropologische Begründung, Tü-
bingen/Basel 2000 (= Marburg, Univ., Diss., 1999). Zu dem Gedanken, dass sich ein einheit-
licher Dichtungsbegriff in Platons Dialogen gewinnen lässt: Ders., Psychologie und Poetik 
bei Platon. Argumente für die Einheit der Platonischen Dichtungstheorie, in: Antike und 
Abendland 47,1 (2001), S. 41–65. Vgl. außerdem: Ders., Antike Ästhetik. Eine Einführung in 
die Prinzipien des Schönen, München 2006, S. 13–60.

 49	 Gyburg Radke-Uhlmann, Die energeia des Philosophen – zur Einheit von literarischem Dia
log und philosophischer Argumentation in Platons Phaidon, in: Dorothea Frede, Burkhard 
Reis (Hgg.), Body and Soul in Ancient Philosophy, Berlin/New York 2009, S. 179–203, hier: S. 3: 
„Platon entwirft damit eine ganz neue Dichtungstheorie, die zugleich eine Theorie des philo-
sophischen Dialogs ist. Neu ist diese Theorie mit Blick auf die moderne Rezeption der plato-
nischen Dialoge, denn sie führt in der gedanklichen Konsequenz zu einer Dialogtheorie, die 
die von Platon gewählte Form des Dialogs aus den besonderen Inhalten der einzelnen Schrift 
heraus und zu deren Stütze entwickelt und interpretiert.“, S. 203: „Der Dialog Phaidon stellt die 
Vorstellung eines philosophischen Lebens dar. Die Todesstunde des Sokrates ist dafür das 
beste Paradigma. Doch ist es nicht nur und nicht primär die Haltung des Sokrates, die diese 
Vollendung vollzieht; sondern im philosophischen Gespräch wird das für den Philosophen 
spezifische Verhältnis zu seinem Körper und seiner Seele zum zentralen Thema gemacht.“

 50	 Gyburg Radke(-Uhlmann), Das Lächeln des Parmenides. Proklos’ Interpretationen zur Plato-
nischen Dialogform, Berlin/New York 2006.

 51	 Die Studie setzt sich kritisch mit der modernen und postmodernen Wende in der Dialogfor­
schung auseinander und weist auf die Abhängigkeiten zu Kant und auf das romantische 
Erbe dieser Deutungsansätze hin, die ihnen mit Blick auf die Beurteilung der Dialogform 
inhärent sind, vgl. ebd., S. 1–62.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



27Komposition und Dialogform

Im Folgenden soll in der Analyse des Vorgesprächs der Fokus darauf gerich-
tet werden, inwiefern sich (1.) am Beispiel der Dialogeinleitung die reduzierte 
dramatische Form des Sophistes als eine spezifische Form der Vermittlungsstra-
tegie verstehen lässt, die für bestimmte Adressaten mit bestimmten Erkenntnis
voraussetzungen konzipiert und auf die Fragestellung ausgerichtet ist, die im 
Dialog verhandelt wird. In diesem Sinne lässt sich auch die Einleitung als Teil 
eines kompositionellen Gesamtkonzepts verstehen, das Platon im Sophistes um-
setzt. Damit soll (2.) als Ausblick gezeigt werden, inwiefern diese auf den ersten 
Blick abweichende Gestaltung des Sophistes ebenso wie andere Dialoge aus dem 
Corpus Platonicum auf eine Kompositionstechnik zurückzuführen ist, bei der for-
mal-bildhafte Elemente und Inhalte aus dem Meinungsbereich für den Leser eine 
vermittelnde Funktion übernehmen (sc. zur inhaltlichen Erschließung des Dialog­
arguments, auf die auch die dramatischen Anteile der Kompositionsform abge-
stimmt sind). 52 Im weiteren Verlauf der Dialoginterpretation werden diese Thesen 
zu Platons Dialogtechnik, sc. zu diesem produktiven Verhältnis von Dialogform 
und Dialogargument, die hier an einer Auslegung des Vorgesprächs erprobt wer-
den, auch in die fortschreitende Analyse des Sophistes einbezogen.

Als theoretische Fundierung wird hierzu im Folgenden vorweg zunächst ein 
vergleichender Blick auf zentrale Passagen aus dem Phaidros und aus der Politeia 
geworfen. Im Phaidros entwickelt Platon eine Debatte darum, wie eine tatsäch-
lich gute bzw. überzeugende und schöne Rede zu gestalten sei, und lässt die Dia
logpartner im Zuge der Politeia und dem dort entworfenen παιδεία-Konzept u. a. 
grundlegende Einsichten zu den verschiedenen Erkenntnisvermögen der Seele, 
ihren spezifischen Bildungsgegenständen und ihrem Entfaltungspotential entwi-
ckeln. Der Rückgriff auf diese Passagen (für sich und im Vergleich) ist für die 
Analyse der einleitenden Passage des Sophistes produktiv, da sich damit eine neue 
Perspektive eröffnen lässt, inwiefern sich die spezifische Kompositionsform des 
Sophistes nicht als Abweichung oder Exemplar minderer Qualität, sondern als eine 
ganz bestimmte Ausdrucksform Platonischer Dialogtechnik begreifen lässt, mit 
der Platon grundsätzliche Überlegungen aus dem Bereich seiner eigenen Rhetorik 
und Psychologie umsetzt.

Zugleich eignen sich die im Folgenden herangezogenen Passagen aus Phaidros 
und Politeia, um inhaltlich einen Vergleich mit der Fragestellung bzw. mit den Pro-
blemata, die im Sophistes verhandelt werden, zu ziehen. Sie werden entsprechend 
im Zuge der Auslegung des Vorgesprächs des Sophistes mitreflektiert.

 52	 Vgl. zu beispielhaften Analysen einzelner Platonischer Dialoge, bei denen Funktion und Be-
deutung der literarischen Gestaltung für das Argument in diesem Sinne ausgewertet wur-
den: Sandra Erker, Sophistenkritik im Spiegel homerischer Zitate. Dynamiken des negativen 
Transfers in Platons Dialogen am Beispiel des Protagoras, S. 413–431; Dies., Komödie, Tragödie 
und der Aufstieg des Philosophen zum Schönen selbst in Platons Symposion, in: Stefan Bütt-
ner, Christopher Diez, Nils Kircher (Hgg.), Tragik oder Traktat? Zum Wechselspiel von Tragö-
die und Philosophie in der Antike, Baden-Baden 2022 (Literatur und Philosophie 1), S. 21–67.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



28 Dialogbeginn des Sophistes

3	 Exkurs: Über die Komposition einer guten Rede im Phaidros

Wie man eine tatsächlich schöne Rede gestaltet, die ihre Adressaten auf beste Weise 
von einer Sache überzeugt, lässt Platon im Phaidros erörtern. Dabei nimmt die De-
batte ihren Ausgangspunkt von der einfältigen Schwärmerei des jungen Phaidros 
für die Rede des Lysias, die er kurz zuvor gehört hat und die er Sokrates voller 
Begeisterung am Dialogbeginn – primär hingerissen von Wortwahl, Stilistik und 
Wohlklang der Rede 53 – wortwörtlich vorträgt, da er sie als Vortragsmitschrift mit-
gebracht hat. 54 Wie Sokrates im Anschluss kritisch aufdeckt, lassen sich die Teile 
der Lysiasrede in keine sachlich notwendige Argumentationsabfolge bringen. Sie 
beginnt, wie sie aufhört, 55 hat lediglich eine falsche Meinung zum Gegenstand, 
von der man sich als vernünftiger bzw. philosophisch gebildeter Mensch nicht 
überzeugen lassen sollte. Mit seiner Rede versucht Lysias den Zuhörer nämlich zu 
überreden, dass man sich dem Nichtverliebten hingeben müsse, da der Verliebte 
für den Geliebten schädlich sei. 56 Mitreißen kann eine solche Rede (nur) die Hö-
rer, die sich vorrangig im Bereich von Wahrnehmung und Meinung von den Ef-
fekten der Wortwahl, Stilistik und Klangkunst verzaubern lassen. Ohne kritische 
Reflexion und aus Unkenntnis lassen sich solche Zuhörer dazu verleiten, nicht 
auf den Mangel an überzeugenden Argumenten bzw. auf den Mangel an sachlich 
begründeter Einheit der Argumentationsschritte zu achten, und übernehmen die 
präsentierte, falsche Meinung entsprechend ohne weitergehende Reflexion. 57

 53	 Seine Begeisterung über die sprachliche Gestaltung der Lysiasrede fasst Phaidros im An-
schluss an seinen Vortrag folgendermaßen zusammen, als er Sokrates um sein eigenes Urteil 
bittet: Plat. Phdr. 234c6–7: Τί σοι φαίνεται, ὦ Σώκρατες, ὁ λόγος; οὐχ ὑπερφυῶς τά τε ἄλλα 
καὶ τοῖς ὀνόμασιν εἰρῆσθαι.

 54	 Plat. Phdr. 228d1–e2. Obwohl Phaidros anbietet, die Argumente der Rede der Reihe nach 
vorzutragen, um dabei seine eigene Redekunst an Sokrates zu erproben, besteht Sokrates 
darauf, dass Phaidros die Lysiasrede selbst vorliest, die er als Mitschrift mitgebracht hat. Die 
Diskussion kann auf diese Weise folglich explizit auch auf die stilistischen und sprachlichen 
Eigenheiten der Originalrede gerichtet werden, die neben der präsentierten falschen Mei-
nung und dem Mangel an stringenter Argumentation, die Sokrates kritisiert, mit in den Blick 
genommen werden.

 55	 Vgl. zu dieser Kritik, die Sokrates vorbringt: Plat. Phdr. 264a4–c1.
 56	 Plat. Phdr. 230e6–234c5.
 57	 Vgl. das Lob des Phaidros nach der Lysiasrede: Plat. Phdr. 234e1–4, sowie die Kritik des Sokra­

tes, die er schrittweise offenlegt: Plat. Phdr. 234d1–236a6. Sokrates zeigt sich zunächst begeis-
tert angesichts des Eros, den die Rede in Phaidros angeregt hat (Plat. Phdr. 234d1–6), selbst 
hat er aber (angeblich) nur auf die stilistischen Eigenheiten der Rede geachtet, mit Blick auf 
die Argumentation habe Lysias seinem Eindruck nach mehrmals dasselbe gesagt (Plat. Phdr. 
234e5–235a8). Inhaltlich zeigt er sich entsprechend wenig beeindruckt; andere Dichter und 
Denker hätten bereits Überzeugenderes zu Eros geliefert (Plat. Phdr. 235b6–d3). Gemessen 
an dem später entwickelten Konzept von der guten Rede zeigt seine vorgebrachte Kritik, 
dass die Lysiasrede die Kriterien einer guten Rede, sc.  die Vermittlung eines bestimmten 
Sachverhaltes, nicht erfüllt, auch wenn Sokrates zugesteht, dass Lysias die Sache zumindest 
nicht gänzlich verfehlt habe; selbst der schlechteste Redner richte noch irgendwie etwas aus 
(Plat. Phdr. 235e2–236a6).

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



29Exkurs: Über die Komposition einer guten Rede 

Eine überzeugende Rede müsse aber, wie Sokrates mit Phaidros im Laufe des 
Dialogs als Gegenentwurf entwickelt, in all ihren Teilen wie ein Lebewesen ge-
ordnet und auf ihr ἔργον hin komponiert sein, sc. bezogen auf die Vermittlung 
einer bestimmten Sache, von der überzeugt werden soll. 58

Die spezifische Leistung der Rede bestimmt Sokrates im Laufe des Dialogs ent-
sprechend mit einer Seelenlenkung (ψυχαγωγία), 59 für die der Redner allgemein 
Einblick in verschiedene Arten seelischer Verfasstheit sowie in die spezifische See-
lenbildung seiner Adressaten nehmen muss und gleichzeitig den Gegenstand, von 
dem er dieses bestimmte Publikum überzeugen will, genau kennen muss. 60 Der 
Redner bleibt gemäß dieser These bei seiner Rede stets an die Wahrheit gebunden, 
um von einer Sache zu überzeugen, die tatsächlich etwas ist, was für die Adressa-
ten erstrebenswert oder Gegenstand philosophischer Wahrheitssuche sein kann. 61 
Nur ein solcher Erkenntnisinhalt hat selbst von sich her Überzeugungskraft für all 
diejenigen, die imstande sind, ihn (vermittelt über die Rede) zu erfassen. 62

πρὶν ἄν τις τό τε ἀληθὲς ἑκάστων εἰδῇ πέρι ὧν
λέγει ἢ γράφει, κατ̓  αὐτό τε πᾶν ὁρίζεσθαι δυνατὸς γένηται,
ὁρισάμενός τε πάλιν κατ̓  εἴδη μέχρι τοῦ ἀτμήτου τέμνειν
ἐπιστηθῇ, περί τε ψυχῆς φύσεως διιδὼν κατὰ ταὐτά, τὸ

 58	 Plat. Phdr. 264c2–5. S. dazu: Gyburg Uhlmann, Rhetorik und Wahrheit: ein prekäres Ver-
hältnis von Sokrates bis Trump, Stuttgart 2019, hier: S. 112: „Nicht der äußere Aufbau allein 
wird hier zum Gegenstand der Kritik, sondern die innere Ordnung der Argumente, die der 
Redner durch eine begründete Analyse des Sachverhalts gewinnt. Nur dann können die Teile 
der Rede auch in sich wie die Teile eines Organismus funktionieren.“

 59	 Plat. Phdr. 271c10: ἐπειδὴ λόγου δύναμις τυγχάνει ψυχαγωγία οὖσα […].
 60	 Plat. Phdr. 271c10–d2.
 61	 Mit den dialektisch fundierten Erörterungen zum Nichtsein als Verschiedenheit im Sophistes 

lässt sich komplementär aufzeigen, dass selbst der schlechte Redner an den Sachverhalt oder 
die Bedingungen von Erkenntnis grundlegend gebunden bleibt, sofern er überhaupt noch als 
Redner erkennbar ist und sich auf etwas bezieht. Daher spricht Sokrates im Phaidros Lysias 
auch zu, dass er die Sache nicht gänzlich verfehlt habe; selbst der schlechteste Redner könne 
das nicht: Plat. Phdr. 235e2–236a6. Rede ist, wie die Dialogpartner als theoretische Fundie-
rung im Sophistes festhalten, notwendig immer Rede von etwas: Plat. Sph. 262e5–6. Auch die 
falsche Rede hat allgemein Anteil am Sein, sofern sie überhaupt Rede ist. Ihrem Inhalt nach 
bleibt sie rudimentär an das gebunden, auf das sie sich gemäß Verschiedenheit täuschend 
bezieht. Vgl. dazu die Mechanismen der falschen Rede: Plat. Sph. 263c1–d5.

 62	 Vgl. zu diesem neuen Rhetorikkonzept, das Platon gegen die Tradition seiner Zeit mit dem 
Anspruch auf eine Bindung der überzeugenden Rede an die Wahrheit bzw. an Wissen entwi-
ckelt, sc. mit Rückgriff auf das Fundament der Dialektik: Gyburg (Radke-)Uhlmann, Rhetorik 
und Wahrheit: ein prekäres Verhältnis von Sokrates bis Trump, S. 93: „Platon zeigt: Rhetorik 
kann nur dann das Beste leisten, wenn sie auf Wissen gründet, und Wissen muss begrifflich 
begründet werden.“, S. 119: „Dieses neue Konzept koppelt Rhetorik mit rational begründetem 
Wissen und Wahrheit.“, ebd.: „Das, was er gelernt haben muss, nennt Platon Dialektik. Ge-
meint sind damit die Techniken der methodisch geleiteten Erschließung eines Wissens über 
einen bestimmten Sachverhalt. Als solche bietet die Dialektik auch die Basis für die rationale 
Erkenntnisarbeit im Gespräch. Im engeren Sinn nennt Platon diese Form der im Einzelge-
spräch verwendeten Erkenntnismethode auch Dialektik. Diese Dialektik ist als solche daran 
gebunden, hinreichende Begründungen für ihre Aussagen zu haben oder herzuleiten.“

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



30 Dialogbeginn des Sophistes

προσαρμόττον ἑκάστῃ φύσει εἶδος ἀνευρίσκων, οὕτω τιθῇ
καὶ διακοσμῇ τὸν λόγον, ποικίλῃ μὲν ποικίλους ψυχῇ καὶ
παναρμονίους διδοὺς λόγους, ἁπλοῦς δὲ ἁπλῇ, οὐ πρότερον
δυνατὸν τέχνῃ ἔσεσθαι καθ᾽ ὅσον πέφυκε μεταχειρισθῆναι
τὸ λόγων γένος, οὔτε τι πρὸς τὸ διδάξαι οὔτε τι πρὸς τὸ
πεῖσαι, ὡς ὁ ἔμπροσθεν πᾶς μεμήνυκεν ἡμῖν λόγος.

Bevor einer die Wahrheit von allen Dingen kennt, über die er redet oder 
schreibt, <bevor> er imstande ist, sie als sie selbst ganz zu bestimmen, und, 
nachdem er sie bestimmt hat, es versteht, sie wiederum nach den Arten bis hin 
zum Unteilbaren zu teilen, und auf dieselbe Weise die Natur der Seele durch-
schaut hat, und, indem er für jede Natur die passende Art erforscht hat, so die 
Rede komponiert und durchgestaltet, dass er einer bunten [d. h. an die Vielheit 
der Wahrnehmung gebundenen] Seele bunte <Reden> und solche Reden gibt, 
die alle Register bedienen, den schlichten aber schlichte, wird er nicht imstan-
de sein mit Kunstfertigkeit, soweit es der Sache nach möglich ist, die Gattung 
der Reden zu behandeln, weder um etwas zu lehren noch um von etwas zu 
überzeugen, wie die ganze vorherige Rede uns gezeigt hat. 63

Mit dieser Zusammenfassung der bisherigen Übereinkünfte im Dialog betont So-
krates die umfassenden Kenntnisse, über die der Redner verfügen muss, wenn er 
zu wahrhafter Redekunst imstande sein will. Gleichzeitig deckt er die vielfältigen 
Faktoren auf, die zum Gelingen einer guten Rede beitragen – sc. mit dem Ziel, 
Wissen zu vermitteln (τι πρὸς τὸ διδάξαι) 64 oder von einer guten Handlung zu 
überzeugen (τι πρὸς τὸ πεῖσαι) 65 – und die berücksichtigt werden müssen, wenn 
man gemäß Platon die Qualität einer Rede beurteilen will. 66

Im Dialog werden diese Methoden der Seelenlenkung durch die Rede selbst 
umgesetzt, wenn Sokrates den jungen Phaidros in der ersten Dialoghälfte von sei-
ner fehlgeleiteten Schwärmerei für die Lysiasrede abbringt. Zum Einsatz kommen 
dazu zwei große Beispielreden, mit denen Sokrates den Redeliebhaber Phaidros 
packt und ihn mit Rücksicht auf sein Erkenntnisniveau, das noch stark an die 
Wahrnehmung gebunden ist, 67 umwendet. Dazu hält Sokrates zunächst eine for-

 63	 Plat. Phdr. 277b5–c6.
 64	 Plat. Phdr. 277c5.
 65	 Plat. Phdr. 277c5–6.
 66	 Vgl. zu der These, dass nach Platon nur die wissensbasierte Rede wirkliche, d. h. dauerhafte 

und in der Sache begründete, Überzeugungskraft besitzt: Gyburg Uhlmann, Rhetorik und 
Wahrheit: ein prekäres Verhältnis von Sokrates bis Trump, S. 117: „Wirklich gut reden könne 
man, so Platon, nur dann, wenn man auch ein Wissen von dem habe, wozu man rate.“, S. 120: 
„Platon hingegen pocht darauf, dass man nur dann, wenn man Rechenschaft davon ablegen 
könne, warum die eigene Meinung wahr sei und das Richtige treffe, dazu in der Lage sei, gut 
zu reden und von dem, was wirklich und langfristig gut für die Zuhörer sei, zu überzeugen.“

 67	 Dies zeigt sich bereits in seiner ersten Reaktion, mit der er die Lysiasrede auf sprachlich-
stilistischer Ebene lobt, vgl. Plat. Phdr. 234c6–7: τί σοι φαίνεται, ὦ Σώκρατες, ὁ λόγος; οὐχ 
ὑπερφυῶς τά τε ἄλλα καὶ τοῖς ὀνόμασιν εἰρῆσθαι; Phaidros richtet seine Aufmerksamkeit 
explizit auf das ὄνομα, Sokrates versucht ihn im Folgenden stattdessen auf das ἔργον der 

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



31Exkurs: Über die Komposition einer guten Rede 

mal gut gebaute, aber an der Sachkenntnis vorbeiführende Rede, 68 was von Platon 
auch in der dramatischen Gestaltung der Passage abgebildet wird. Denn er lässt 
Sokrates diese erste Gegenrede aus Scham darüber, dass sie wie die Lysiasrede an 
der falschen Meinung, sc. Eros sei etwas Schädliches, festhält, nur mit verhülltem 
Kopf vortragen. 69

Diese erste Rede des Sokrates erfüllt folglich noch nicht die Kriterien einer guten 
Rede. 70 Aber mit Hilfe dieser Rede kann Sokrates Phaidros in eine erste Aporie füh-
ren, um auf die notwendige Einsicht hinzulenken, dass für das Gelingen einer gu-
ten Rede ihre Orientierung an der Wahrheit und nicht formale Aspekte ausschlag-
gebend sind. 71 Sie dient der seelischen Reinigung von falschen Meinungen, die erst 
als solche aufgedeckt werden müssen, um überwunden werden zu können.

Eine solche Rede, die alle Kriterien einer guten Rede erfüllt, hält Sokrates in 
einem zweiten Schritt mit unverhülltem Kopf und ohne Scham, 72 um Eros wieder 
zu seinem Recht zu verhelfen. Der argumentative Aufbau dieser zweiten Rede ist 
an einem bestimmten Sachverhalt ausgerichtet und von dorther gewinnt die Rede 
ihre Einheit und Überzeugungskraft: Die Liebe müsse als Streben nach dem Schö-
nen verstanden werden, mit dem die Seele ihr Potential entfalten und der Mensch 
glücklich werden kann, worauf Sokrates Phaidros mit allen Teilen seiner Rede 
hinzulenken versucht. Ihren Abschluss findet die Rede in einem Schlussgebet an 
den Gott Eros, dem Sokrates seine Rede als Gabe darbringt. 73 Mit dieser Geste setzt 
Platon in der zweiten Rede des Sokrates in Verbindung mit der Dialoghandlung 
den Gedanken um, dass die einzelne Rede und ihr Wirkpotential dem Göttlichen 

Rede umzuwenden (sc.  Überzeugungskraft durch Seelenlenkung auf eine bestimmte Er­
kenntnis hin), das die Lysiasrede nicht leistet (Plat. Phdr. 234e5–235d3). Vgl. analog bereits 
auf Ebene eines einzelnen Erkenntnisinhaltes die Betonung der Differenz zwischen ὄνομα 
und ἔργον aus dem Sophistes: νῦν γὰρ δὴ σύ τε κἀγὼ τούτου πέρι τοὔνομα μόνον ἔχομεν 
κοινῇ, τὸ δὲ ἔργον ἐφ̓  ᾧ καλοῦμεν ἑκάτερος τάχ̓  ἂν ἰδίᾳ παῤ  ἡμῖν αὐτοῖς ἔχοιμεν· δεῖ δὲ ἀεὶ 
παντὸς πέρι τὸ πρᾶγμα αὐτὸ μᾶλλον διὰ λόγων ἢ τοὔνομα μόνον συνωμολογῆσθαι χωρὶς 
λόγου (Plat. Sph. 218c1–5). Die Erkenntnis einer Sache muss sich an dem ἔργον orientieren; 
die bloße Verwendung eines ὄνομα garantiert noch kein Wissen und kann ohne weitere Be-
gründung zu Täuschung über den Sachverhalt führen.

 68	 Plat. Phdr. 237a7–242a2.
 69	 Plat. Phdr. 237a4–5: Ἐγκαλυψάμενος ἐρῶ, ἵν’ ὅτι τάχιστα διαδράμω τὸν λόγον καὶ μὴ βλέ-

πων πρὸς σὲ ὑπ’ αἰσχύνης διαπορῶμαι.
 70	 Indem Platon Sokrates die erste, falsche Rede voller Scham und verhüllt vortragen lässt, ar-

beitet er in die Dialoghandlung und Diskussion den Gedanken ein, dass der Philosoph die 
Wahrheit in jeder Hinsicht liebt, dass ihm alles Falsche jedoch verhasst ist, wie Platon Sokra-
tes z. B. bei der Definition des philosophischen Eros analog in der Politeia formulieren lässt: 
Plat. R. 485c3–4.

 71	 Vgl. die inhaltliche Kritik des Sokrates an der Lysiasrede und an der eigenen, ersten Rede: 
Plat. Phdr. 242e2–243a2. Die Rede erfordert von Sokrates daher eine Reinigung, nach der er 
unverhüllt eine wahrheitsgebundene Gegenrede halten will, vgl. Plat. Phdr. 243a2–b7. Weil, 
wie im Sophistes theoretisch fundiert gezeigt wird, Rede immer Rede von etwas sein muss 
(Plat. Sph. 262e5–6), leistet die Rede, die an der Wahrheit bzw. an der Vermittlung eines be-
stimmten Sachverhaltes orientiert ist, das ἔργον einer Rede notwendig auf beste Weise.

 72	 Plat. Phdr. 243b4–7.
 73	 Plat. Phdr. 256e3–b6.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



32 Dialogbeginn des Sophistes

untersteht, in dem das Prinzip aller Erkenntnis zu verorten ist und dem sich der 
Philosoph mit seiner Wahrheitssuche soweit wie es für den Menschen möglich ist, 
annähert. Eros steht dabei in spezifischer Weise für die treibende Kraft in der Er­
kenntnissuche der Seele. 74

Auch der Adressatenbezug wird in der zweiten Rede kunstgerecht umgesetzt: 
Abgestimmt auf Phaidros setzt Sokrates Beispiele aus dem Meinungsbereich und 
Bilder ein, an denen für Phaidros diskursiv-rationale Inhalte in vermittelter Weise 
aufbereitet sind. Auf die Einsicht in die Natur der Seele und in die Bedeutung, 
die Eros für die Entfaltung der seelischen Möglichkeiten als Antrieb zum Schö-
nen spielt, führt Sokrates Phaidros beispielsweise mit dem Bild des Seelenwagens 
hin. 75 Die Liebe wird im Zuge dessen gedeutet als eine Wiedererinnerung an das 
Schöne. Durch sie werden die Seelen zum Schönen selbst mit aller Macht und 
in all ihren Teilen hingezogen, wenn ihre Vermögen entsprechend kultiviert, im 
richtigen Verhältnis zueinander erzogen und auf die Einsicht in das Göttliche aus-
gerichtet werden. 76

Die zweite Rede des Sokrates kann daher zugleich als Vorbereitung auf das Plä-
doyer für eine wahrheitsgebundene und adressatenbezogene Rede in der zweiten 
Dialoghälfte gelesen werden. Die gute Rede muss die Seele in dem ihr ohnehin 
inhärenten Antrieb zum Schönen unterstützen, wenn sie diese auf eine bestimmte 
Erkenntnis hinlenkt.

Wie jedoch erreicht man als Redner eine solche Ordnung der Rede bzw. eine 
Gebundenheit der Rede an die Wahrheit? Und wie gelangt man zu Kriterien, um 
eine wahrheitsgetreue von einer falschen Rede, d. h. eine gute von einer schlech-
ten Rede, zu unterscheiden? 77

Sokrates bekennt sich im Zuge dieser Diskussion in der zweiten Dialoghälfte 
gegenüber Phaidros als Liebhaber (ἐραστής) 78 der dialektischen Verfahrenswei-

 74	 Im Sophistes verweist der Gastfreund zum Abschluss der Dihairese analog auf die bereits 
vorgebildete, philosophische Natur des jungen Theaitet und bemerkt, dass für ihn weiterge-
hende Erklärungen zu dem göttlichen und menschlichen Teil der hervorbringenden Kunst 
abgekürzt präsentiert werden könnten, obwohl diese der Sache nach eigentlich notwendig 
wären; in der (seelischen) Natur des Theaitet wirkt bereits etwas, was ihn zu der Erkenntnis 
hinzieht, die vermittelt werden soll (d. h. ein philosophischer Eros): Plat. Sph. 265d5–e2: ΞΕ. 
Καλῶς γε, ὦ Θεαίτητε. καὶ εἰ μέν γέ σε ἡγούμεθα τῶν εἰς τὸν ἔπειτ’ <ἂν> χρόνον ἄλλως 
πως δοξαζόντων εἶναι, νῦν ἂν τῷ λόγῳ μετὰ πειθοῦς ἀναγκαίας ἐπεχειροῦμεν ποιεῖν ὁμο-
λογεῖν· ἐπειδὴ δέ σου καταμανθάνω τὴν φύσιν, ὅτι καὶ ἄνευ τῶν παρ’ ἡμῶν λόγων αὐτὴ 
πρόσεισιν ἐφ’ ἅπερ νῦν ἕλκεσθαι φῄς, ἐάσω· χρόνος γὰρ ἐκ περιττοῦ γίγνοιτ’ ἄν.

 75	 Plat. Phdr. 246a3–247e6.
 76	 Vgl. für eine kurze, umrisshafte Beschreibung: Plat. Phdr. 249c1–d3. Vgl. zu der ausführlichen 

Diskussion dieser Form philosopischer μανία: Plat. Phdr. 249d4–253c6.
 77	 Als Beispiel richtet sich Sokrates auf seine eigenen Reden aus der ersten Dialoghälfte, von 

denen die eine zu tadeln, die andere zu loben sei: Plat. Phdr. 265c5–6. Kriterium für diese 
Unterscheidung muss das jeweilige Verhältnis der Rede zu Erkenntnissen sein, zu denen 
man mittels dialektischer Verfahren (sc. mit Dihairese und Zusammenfassung) gelangt und 
die als Prinzipien von Ordnung und Wahrheit guter Reden angesehen werden müssen (vgl. 
Plat. Phdr. 266b3–5).

 78	 Plat. Phdr. 266b3.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



33Exkurs: Seelenvermögen und Ausbildung der Philosophen 

sen, zu denen er die begriffliche Zusammenfassung 79 und das Verfahren der 
Dihairese als begriffliche Zergliederung 80 rechnet. Mit ihnen sei man imstande, 
zu reden (λέγειν) 81 und vernünftige Einsicht zu nehmen (φρονεῖν). 82 Mittels der 
dialektischen Verfahrensweisen gelangt man somit, wie Sokrates es hier im Phaid-
ros definiert, zu der gesicherten Einsicht in die Sachunterschiede selbst, die sowohl 
Prinzip einer guten Rede als auch Prinzip vernünftiger Einsicht sein müssen. 83

4	 Exkurs: Seelenvermögen und Ausbildung der Philosophen  
in der Politeia

Eine ausführliche Diskussion über die Natur der Seele, über die der gute Redner 
laut Phaidros Wissen besitzt, führen auch die Gesprächspartner in der Politeia, je-
doch unter einer anderen Frageperspektive: Im Zuge der Debatte um die gerechte 
Verfassung der Seele, die sich zu der gerechten Verfassung im Staat analog ver-
halte, müssen im Zentrum der Politeia Grundlagen einer Seelenlehre und eines 
darauf abgestimmten Bildungskonzeptes erarbeitet werden. 84

Ihren Ausgangspunkt nimmt die Erörterung im fünften Buch der Politeia von 
der umrisshaften Wesensbestimmung des Philosophen. Seiner Natur nach stre-
be er nach Weisheit. Sokrates greift zum Vergleich auf Beispiele von Verliebten 
zurück, die jeweils die Sache, die sie lieben, ganz und in jeder Hinsicht lieben 
und verfolgen. 85 Analog dazu sei auch der Philosoph begierig nach der ganzen 
Weisheit, 86 liebe diese selbst und alles, was damit verwandt sei, d. h. die Wahr-
heit. 87 Diese Liebe treibe ihn fortwährend dazu an, sich um die Entfaltung seines 
seelischen Potentials und schließlich um das Seiende selbst zu bemühen, bis er 

 79	 Vgl. zur Definition der begrifflichen Zusammenfassung: Plat. Phdr. 265d3–7.
 80	 Vgl. zur Definition der Dihairese: Plat. Phdr. 265e1–266b2.
 81	 Plat. Phdr. 266b4.
 82	 Plat. Phdr. 266b5.
 83	 Vgl. zu diesem Anspruch, den Platon mit seinem neuen Rhetorikkonzept formuliert, sc. dass 

die Rede erst durch ein dialektisches Fundament als kunstgerecht gelten kann: Gyburg Uhl-
mann, Rhetorik und Wahrheit: ein prekäres Verhältnis von Sokrates bis Trump, S. 114: „Es 
ist damit nun klar geworden, dass auch hier die Rhetorik ihre Wissensbasis nicht aus sich 
selbst heraus erschließt, sondern ihren Kunstcharakter eben von den dialektischen Prakti-
ken her erhält.“

 84	 Vgl. zu diesem Bildungskonzept in der Politeia und zu seiner Wirkungsgeschichte: Gyburg  
(Radke-) Uhlmann, Die Artes Liberales – eine Bildungsidee im Wandel, in: Die Idee der Uni-
versität im Wandel der Zeit. Beiträge zum wissenschaftlichen Symposium und zur erstma-
ligen Verleihung des Abt-Jerusalem-Preises 2009, hg. von der Evangelischen Akademie Abt 
Jerusalem, Braunschweig 2010, S. 16–24, hier: S. 18: „Denn sein Staatsentwurf ist in allererster 
Linie ein Bildungsentwurf. […] Es geht um seelische Potenzen, ihre Kultivierung und ihre 
Inhalte, mit denen die Kultivierung gelingen kann. […]“, S. 19: „Deshalb ist Platons Staats­
theorie eine Schule des Unterscheidens, die von den Gegenständen ausgeht, die erkannt, d. h. 
die unterschieden werden können.“

 85	 Plat. R. 474d3–475b7.
 86	 Plat. R. 475b8–10.
 87	 Plat. R. 485b10–d5.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



34 Dialogbeginn des Sophistes

zu der letzten Einsicht des Intellekts gelangt sei. 88 Im Folgenden muss daher ge-
klärt werden, was unter diesem Wissen, nach dem der Philosoph mit seinem Eros 
strebt, genau zu verstehen ist und wie man den angehenden Philosophen darauf 
adäquat vorbereiten kann. 89

Blickt man zum Vergleich auf den Phaidros zurück, lässt sich bemerken, dass 
Platon die Lysiasrede folglich nicht an einer beliebigen falschen Meinung ausge-
richtet hat: Wenn Lysias den jungen Phaidros, der noch ganz am Anfang seiner 
Erkenntnissuche steht, nicht nur mit einer formal schlecht komponierten Rede, 
sondern sogar mit der falschen Meinung davon zu überzeugen versucht, dass 
Eros etwas sei, was allein im Bereich der Wahrnehmung zu suchen und außer-
dem schädlich sei, so dass man ihn nicht zum Ziel seines eigenen Handelns oder 
Erkennens machen dürfe, wendet er den jungen Phaidros bereits auf dieser Ebene 
der einfachen Meinung – sc. am Beispiel von den Verliebten und Nichtverliebten – 
von seinem seelischen Potential zur Wahrheitssuche ab. Ohne eine Intervention, 
wie sie Sokrates im Anschluss unternimmt, um Eros wieder zu seinem Recht zu 
verhelfen, als der er auch im Bildungsweg des Phaidros seinen Platz haben muss, 
hätte die Lysiasrede für den jungen Phaidros überaus schädliche Konsequenzen.

Der falsche Zugriff auf das, was Eros für die Wahrheitssuche der Seele bedeu-
tet, spiegelt sich ebenso in der Art und Weise wider, wie Lysias dieses Prinzip 
seelischer Potentialentfaltung mit seiner schlechten Rede unterwandert. Im wei-
teren Verlauf des Phaidros erarbeiten die Dialogpartner demgegenüber, wie mit 
einem geläuterten Rhetorikkonzept das produktive Potential von Eros in der Seele 
angeregt wird.

Die Liebe des Philosophen, die diesen zur Weisheit (ganz und in jeder Hin-
sicht) zieht, steht in der Politeia am Beginn einer umfangreicheren Untersuchung 
darüber, wie die seelischen Voraussetzungen und der Ausbildungsweg des Philo-
sophen zu bestimmen sind, durch die eine gerechte Verfassung in Staat und Seele 
verwirklicht werden kann. 90

 88	 Plat. R. 490a8–b8.
 89	 Eine erste Annäherung an diese Frage erreichen die Dialogpartner bereits am Ende des fünf-

ten Buches mit der Unterscheidung der Wahrnehmungsfreunde und der Freunde des Intelli-
giblen (Plat. R. 475d1–480a13): Grundlegend differenziert werden muss zwischen Vermögen 
der Seele, die an die Wahrnehmung gebunden sind und nach diesen Erkenntnisinhalten von 
Eros angetrieben werden, und solchen, die sich auf das Wissen selbst bzw. das Seiende rich-
ten und daher als spezifisch für die Erkenntnissuche und den Eros des Philosophen gelten 
müssen. Die Passage bereitet die Argumentation auf die ausführlichere Differenzierung der 
Seelenvermögen im Liniengleichnis vor, zeigt zugleich aber auch, dass Eros für die Seele in 
all ihren Vermögen wirksam ist, sofern er die Seele auf jeweils spezifische Weise zur Erkennt­
nissuche (im Wahrnehmbaren oder Wissbaren) antreibt.

 90	 Vgl. zum Skopos des Dialogs, nach dem die Analyse der gerechten Verfassung der Seele, 
ihrer Vermögen und Potentialentfaltung analog zu der gerechten Verfassung des Staates 
zu betrachten (und auf diesen hin gedacht) werden muss: Arbogast Schmitt, Platon, Politeia, 
S. 229–255, bes.: S. 235: „Der Weg zur Auffindung und Aufstellung einer guten Staatsverfas-
sung ist durch diesen Begriff von Staat schon vorgezeichnet: er muß über die Reflexion auf die 
Grundvermögen des Menschen und auf die Bedingungen ihrer optimalen Ausbildung und 

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



35Exkurs: Seelenvermögen und Ausbildung der Philosophen 

Aus diesen unterschiedlichen Frageperspektiven der beiden Dialoge heraus 
erklärt sich, warum in der Politeia trotz bestimmter Themen und Betrachtungen, 
die sich komplementär zu dem verhalten, was im Phaidros behandelt wird, eine 
weitaus umfangreichere Analyse der einzelnen seelischen Vermögen, ihrer Ge-
genstände und Bildungsmöglichkeiten notwendig ist.

Im Sonnengleichnis 91 wird im Zuge dessen eingeführt, wie das Erkenntnis
vermögen der Seele immer auf einen bestimmten Inhalt gerichtet ist, um diesen 
zu erfassen, und wie die Seele dabei Prinzip und Kraft ihrer Unterscheidungs
leistung nicht aus sich selbst heraus gewinnt, sondern auf das Gute zurückführen 
muss, das ihr und allem übergeordnet ist. Sokrates entfaltet diesen Gedanken, in-
dem er mit dem Sonnengleichnis eine Analogie zum Bereich des Wahrnehmbaren 
herstellt: Das Auge könne den Wahrnehmungsinhalt nur mittels Licht erfassen, 
während das Sehvermögen und das Vermögen, erkannt zu werden, auf die Son-
ne selbst zurückgeführt werde. 92 Analog dazu 93 sei das Gute selbst einerseits für 
das Erkenntnisvermögen der Seele Prinzip des Erkennens, andererseits für den 
Erkenntnisgegenstand, auf den sich die Seele richtet, Prinzip dafür, dass dieser 
als etwas Bestimmtes erkannt werden könne. 94 Auch das, was von der Seele (be-
grifflich) erkannt werden kann, führt folglich analog sein Sein und Wesen auf das 
Gute selbst zurück. 95

Im Liniengleichnis 96 wird diese Verschiedenheit zwischen dem Sichtbaren 
(ὁρατόν) 97 und dem Denkbaren (νοητόν), 98 die zugleich mit einer analogen Ver
gleichbarkeit dieser Bereiche als Instanzen des Guten einhergeht, wieder aufge-
griffen. Es sollen die unterschiedlichen Vermögen der Seele, ihre jeweils spezi-

Verwirklichung gehen.“, S. 250: „Der beste Mensch und der beste Staat sind dadurch charakte-
risiert, daß in diesem optimalen – aristokratischen – Zustand das oberste Vernunftvermögen 
des Menschen im Wissen um seine ihm eigenen Potenzen und in freier Verfügung über sie 
für das Ganze des Menschen bzw. des Staats sorgt. Er tut das ohne Zwang, sondern so, daß 
jedes Glied des Ganzen seine erkennenden, fühlenden und wollenden Vermögen aus eigener 
Erkenntnis und eigenem Streben in einer ‚Meinungsgemeinschaft‘ mit dem Nous hält […].“

 91	 Plat. R. 506b2–509b10.
 92	 Plat. R. 508c4–d6.
 93	 Plat. R. 508d4: οὕτω τοίνυν καὶ τὸ τῆς ψυχῆς ὧδε νόει […].
 94	 Plat. R. 508d4–509a5.
 95	 Plat. R. 509b2–10. Auch an dieser Stelle greift Sokrates zum Abschluss des Sonnengleichnis-

ses noch einmal die Analogie zwischen dem Sichtbaren und dem Denkbaren auf. Abgesehen 
von der didaktischen Motivation, mit dem Sonnengleichnis den schwierigeren Gegenstand 
begrifflicher Erkenntnis im Verhältnis zum Guten selbst an einem analogen Beispiel aus dem 
Bereich der Wahrnehmung durchzugehen (vgl. dazu Plat. R. 506d6–e5), wird hiermit der Un-
terschied zwischen dem Wahrnehmbaren und Denkbaren vorbereitet und die Möglichkeit 
analoger Verhältnisse, die innerhalb dieser beiden Bereiche und im Verhältnis dieser zuei-
nander bestehen. Diesen Aspekt greift Sokrates mit dem Liniengleichnis auf, entfaltet ihn 
dort fokussiert und macht ihn schließlich zur Grundlage im Höhlengleichnis, um auf die 
notwendige Umwendung der Seele bis hin zur Dialektik hinzuführen.

 96	 Plat. R. 509c1–511e5.
 97	 Plat. R. 509d4.
 98	 Ebd.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



36 Dialogbeginn des Sophistes

fischen Erkenntnisinhalte und ihr produktives Zusammenwirken im Rahmen 
einer funktionellen Einheit der Seele weitergehend entfaltet werden. Sokrates 
zieht dazu als Bild eine vierfach geteilte Linie heran, um mit diesem Beispiel aus 
der Mathematik schrittweise notwendige Differenzierungen zwischen den Ver-
mögen der Seele zu durchlaufen, die doch zugleich als Einheit zusammenhängen 
und gemäß analogen Verhältnissen geordnet sind. Das Sichtbare und Denkbare 
werden dabei jeweils in zwei Unterabschnitte unterteilt, wobei ein Abschnitt je-
weils in einem abbildhaften Verhältnis zu dem übergeordneten Abschnitt steht. 
Dieses Verhältnis ist analog auf einer höheren Ebene für alle Erkenntnisinhalte 
und -vermögen anzunehmen, da die Vermögen aus dem Bereich des Sichtbaren 
zusammengenommen als Abbild des Denkbaren verstanden werden müssen.

Diesen Abschnitten der Linie ordnet Sokrates die Vermögen der Seele zu, mit 
denen in der Politeia erstmals das ganze Spektrum seelischer Erkenntnisfähigkeit 
entworfen wird: im Bereich des Denkbaren den Intellekt (νόησις) und das dis-
kursiv-rationale Vermögen (διάνοια), das folglich in einem abbildhaften Verhält-
nis zum Intellekt steht, sowie im Bereich des Sichtbaren die rational begründe-
te Meinung (πίστις) und die wahrnehmungsgebundene Meinung (εἰκασία), von 

Abb. 1: Das Liniengleichnis (Plat. R. 509c1–511e5)

Abb. 1: Das Liniengleichnis (Plat. R. 509c1–511e5) 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
das, was (nur) denkbar ist 
(τὸ νοητόν) 
 
 
 
 
 

   
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Intellekt 
(νόησις) 
 

   
 
 
diskursiv-rationales Denken 
(διάνοια) 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
das, was sichtbar (sc. wahr- 
nehmbar) ist 
(τὸ ὁρατόν) 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

   
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
rational begründete Meinung 
(πίστις) 
 
 
 

   
 
 
 
 
 
 
sinnlich gebundene Meinung 
(εἰκασία) 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

Intellekt
(νόησις)

diskursiv-rationales Denken
(διάνοια)

rational begründete Meinung
(πίστις)

sinnlich gebundene Meinung
(εἰκασία)

das, was (nur) denkbar ist
(τὸ νοητόν)

das, was sichtbar  
(sc. wahrnehmbar) ist

(τὸ ὁρατόν)

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



37Exkurs: Seelenvermögen und Ausbildung der Philosophen 

denen letztere analog in einem abbildhaften Verhältnis zur rational begründeten 
Meinung steht. 99 Das Verhältnis all dieser Vermögen untereinander bemesse sich 
nach dem unterschiedlichen Anteil, den diese jeweils an der Wahrheit hätten und 
durch den ihnen entsprechend ein spezifischer Grad an Bestimmtheit (sc. im Ver-
hältnis zur Wahrheit selbst) zugesprochen werden muss. 100

Sokrates nimmt im Zuge dieses Liniengleichnisses bereits eine erste Definition 
der Dialektik vor, wenn er die beiden Vermögen und ihre Verfahrensweisen, die 
sich ganz im Bereich des Denkbaren bewegen, voneinander abgrenzt: Mit der dis-
kursiv-rationalen Unterscheidungsleistung bediene sich die Seele der Gegenstän-
de aus dem Bereich der begründeten Meinung (πίστις), verwende diese aber wie 
Bilder (ὡς εἰκόσιν χρωμένη) 101 und sei dabei gezwungen von Voraussetzungen 
auszugehen (ἐξ ὑποθέσεως), 102 während sie nicht zum Prinzip selbst fortschreite, 
sondern zum Ende hin. 103

Diese Gegenstände der begründeten Meinung, auf die sich die Seele mit ihrer 
διάνοια richtet, um daran begriffliches Wissen zu erschließen, werden die Dia­
logpartner später im Anschluss an das Höhlengleichnis mit den Gegenständen 
der mathematischen Wissenschaften identifizieren. Mit ihnen kann die Seele auf 
einfachste Weise mittels διάνοια auf das Denkbare umgewendet werden, 104 wobei 
das Vermögen zur Erkenntnis nicht erzeugt, sondern durch entsprechende Len-
kung auf die richtige Einsicht ausgerichtet und damit funktionstüchtig gemacht 
wird (sc. zur Unterscheidung des Sachunterschiedes). 105

Dabei ist zu beachten, dass die Gegenstände der mathematischen Wissen
schaften zwar ebenfalls aus dem Bereich der Meinung stammen und als solche 
von der begründeten Meinung (πίστις) betrachtet werden könnten, dass die See-
le aber auf sie auf einfachste Weise diskursiv-rational, d. h. spezifisch mit ihrer 

	  99	 Plat. R. 511d6–e2.
 100	 Plat. R. 511e2–4.
 101	 Plat. R. 510b4.
 102	 Plat. R. 510b5.
 103	 Plat. R. 510b4–6: ἧι τὸ μὲν αὐτοῦ τοῖς τότε μιμηθεῖσιν ὡς εἰκόσιν χρωμένη ψυχὴ ζητεῖν 

ἀναγκάζεται ἐξ ὑποθέσεων, οὐκ ἐπ᾽ ἀρχὴν πορευομένη ἀλλ̓  ἐπὶ τελευτήν, […].
 104	 Vgl. zu dieser Funktion der mathematischen Wissenschaften im Platonischen Bildungs-

konzept der Politeia: Gyburg (Radke-)Uhlmann, Die Artes Liberales – eine Bildungsidee im 
Wandel, S. 16–24. Vgl. grundlegend zu den mathematischen Wissenschaften im Platonis-
mus: Gyburg Radke(-Uhlmann), Die Theorie der Zahl im Platonismus. Ein systematisches 
Lehrbuch, Tübingen/Basel 2003. Vgl. zur Rezeption bei Boethius: Wolfgang Bernard, Zur 
Begründung der mathematischen Wissenschaften bei Boethius, in: Antike und Abend-
land 43 (1997), S. 63–89.

 105	 Diese Umwendung der Seele sei nicht so zu verstehen, als erzeuge man dadurch das Poten-
tial zur Erkenntnis in der Seele, sondern so, dass das Vermögen, das in ihr bereits angelegt 
ist, richtig ausgerichtet werden müsse, um in die Lage versetzt zu werden, zu erkennen: 
Plat. R. 518b6–519b6. Das jeweilige Vermögen muss folglich auf den richtigen Erkenntnis­
gegenstand gelenkt und dazu angeregt werden, diesen zu erfassen. In dieser Hinsicht ver-
hält sich die vorliegende Debatte aus der Politeia komplementär zu der im Phaidros, in dem 
mit einem geläuterten Verständnis von Eros und Seele das Konzept einer Rhetorik als See-
lenlenkung entwickelt wird.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



38 Dialogbeginn des Sophistes

διάνοια, zugreift. Dies erreicht sie dadurch, dass sie daran das, was nur denk-
bar ist, als Erkenntnisinhalt durchgeht und festhält. 106 Nur wenn diese Art des 
Zugriffs auf die Gegenstände der Mathematik tatsächlich von der Seele geleistet 
wird, gelingt die geforderte Umwendung der Seele zu dem, was nur denkbar ist. 107

Mit dem Intellekt hingegen gehe die Seele, wie Sokrates am Liniengleichnis in 
einem zweiten Schritt beschreibt, zwar auch von Voraussetzungen aus, schreite 
aber zum Prinzip selbst hin, indem sie das Verfahren ohne die Gegenstände aus 
dem Bereich des Wahrnehmbaren mit den Begriffen selbst um ihrer selbst willen 
durchführe. 108 Die Passage bereitet mit dieser umrisshaften Definition die aus­
führliche Begründung der Dialektik im siebten Buch vor, 109 wo sie als das spezi
fische Verfahren des Intellekts ausgewiesen wird. Mit ihr verfährt die Seele rein 
begrifflich, d. h. mit Zugriff auf das, was denkbar ist, selbst um seiner selbst wil-
len und nimmt ihren Ausgangspunkt von Einsichten, die die Seele als Vorberei-
tung dianoetisch erfasst hat. Wie eine Mauerzinne (θριγκός) 110 schließe die Dia-
lektik alle anderen Erkenntnisinhalte der Seele ab und sei ihnen als Vollendung 
(τέλος) 111 übergeordnet. 112

Wie die Seele – beginnend bei ihrer anfänglichen Gebundenheit an die Wahr-
nehmung – schrittweise dieses Potential ausbildet, bereiten die Gesprächspartner 
am Beginn des siebten Buches mit dem Höhlengleichnis vor: 113 Beginnen müsse 

 106	 Vgl. den Durchgang durch die mathematischen Wissenschaften, deren Gegenstände je-
weils unter dieser Perspektive geprüft werden: Plat. R. 522b2–526c7 (Arithmetik), Plat. R. 
526c8–527c11 (Geometrie), Plat. R. 527d1–530c5 (Stereometrie und Astronomie), Plat. R. 
530c5–531c8 (Musik); vgl. dort exemplarisch zu dem Gedanken der richtigen Verwen-
dung der mathematischen Wissenschaften mittels diskursiv-rationalem Verfahren: Plat. R. 
526e6–7 (Geometrie): οὐκοῦν εἰ μὲν οὐσίαν ἀναγκάζει θεάσασθαι, προσήκει, εἰ δὲ γένεσιν, 
οὐ προσήκει, Plat. R. 529c7–d5 (Astronomie): […] ταῦτα μὲν τὰ ἐν τῷ οὐρανῷ ποικίλματα, 
ἐπείπερ ἐν ὁρατῷ πεποίκιλται, κάλλιστα μὲν ἡγεῖσθαι καὶ ἀκριβέστατα τῶν τοιούτων 
ἔχειν, τῶν δὲ ἀληθινῶν πολὺ ἐνδεῖν, […] ἃ δὴ λόγῳ μὲν καὶ διανοίᾳ ληπτά, ὄψει δ̓  οὔ […], 
Plat. R. 530b6–c1 (Astronomie): προβλήμασιν ἄρα, ἦν δ̓  ἐγώ, χρώμενοι ὥσπερ γεωμετρίαν 
οὕτω καὶ ἀστρονομίαν μέτιμεν, τὰ δ̓  ἐν τῷ οὐρανῷ ἐάσομεν, εἰ μέλλομεν ὄντως ἀστρο-
νομίας μεταλαμβάνοντες χρήσιμον τὸ φύσει φρόνιμον ἐν τῇ ψυχῇ ἐξ ἀχρήστου ποιήσειν. 
Eine Interpretation der grundsätzlichen Bedeutung der mathematischen Wissenschaften 
für die Potentialentfaltung der Seele (im Platonismus) hat vorgelegt: Gyburg Radke 
(-Uhlmann), Die Theorie der Zahl im Platonismus. Ein systematisches Lehrbuch, z. B. (un-
mittelbar zur Stelle): S. 704–709.

 107	 Vgl. die Zusammenfassung dieses Gedankens am Beginn der Passage zur Dialektik: Plat. R. 
531c9–d4.

 108	 Plat. R. 510b6–9: […] τὸ δ̓  αὖ ἕτερον—τὸ ἐπ᾽ ἀρχὴν ἀνυπόθετον—ἐξ ὑποθέσεως ἰοῦσα καὶ 
ἄνευ τῶν περὶ ἐκεῖνο εἰκόνων, αὐτοῖς εἴδεσι δἰ  αὐτῶν τὴν μέθοδον ποιουμένη.

 109	 Plat. R. 531c9–535a1.
 110	 Plat. R. 534e2.
 111	 Plat. R. 535a1.
 112	 Plat. R. 534e2–535a1: ἆῤ  οὖν δοκεῖ σοι, ἔφην ἐγώ, ὥσπερ θριγκὸς τοῖς μαθήμασιν ἡ διαλε-

κτικὴ ἡμῖν ἐπάνω κεῖσθαι, καὶ οὐκέτ̓  ἄλλο τούτου μάθημα ἀνωτέρω ὀρθῶς ἂν ἐπιτίθε-
σθαι, ἀλλ̓  ἔχειν ἤδη τέλος τὰ τῶν μαθημάτων;

 113	 Plat. R. 514a1–517a7. Im Anschluss liefert Sokrates eine eigene Auslegung, vgl. Plat. R. 
517a8–518b5.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



39Exkurs: Seelenvermögen und Ausbildung der Philosophen 

die Seele ihren Erkenntnisaufstieg im wahrnehmungsgebundenen Meinungsbe-
reich (sc. wie im Bild die Gefangenen in der Höhle) und müsse schrittweise durch 
ein Verfahren des Widerspruchs, der die Seele auf die anfängliche Unzulänglich-
keit ihrer Unterscheidungsinhalte hinweist, 114 umgewendet werden und auf die 

 114	 Die Seele müsse auf etwas gerichtet werden, an dem deutlich wird, dass Unterscheidun-
gen, die an die Wahrnehmung gebunden sind, nicht hinreichend sind, um zu Wissen zu 
gelangen, wie Sokrates bei der Diskussion der mathematischen Wissenschaften einfordert. 
Solche Gegenstände aus dem Bereich der Wahrnehmung seien von der Art, dass man an 
ihnen viele verschiedene Unterschiede erfassen kann, die für sich betrachtet im Wider-
spruch miteinander stehen, wodurch der vernünftige Teil der Seele (νόησις) zur kritischen 
Betrachtung aufgefordert wird: Plat. R. 523a10–b4. Auf diese Weise wird klar, dass Wahr-
nehmungsinhalte nicht ausreichend sind, um zur Einsicht in Sachunterschiede selbst zu 
gelangen, so dass die Seele auf den Bereich des Denkbaren umgewendet werden kann; 
exemplarisch führt Sokrates diese Verfahrensweise im Anschluss am sogenannten Finger-
beispiel vor: Plat. R. 523c11–524d6. Vgl. zu einer Auslegung dieser Passage mit einer ver-
gleichenden Analyse der Hypothesis des Eidos aus dem Phaidon grundlegend: Arbogast 
Schmitt, Denken und Sein bei Platon und Descartes. Kritische Anmerkungen zur „Über-
windung“ der antiken Seinsphilosophie durch die moderne Philosophie des Subjekts, Hei-
delberg 2011 (Studien zu Literatur und Erkenntnis 1), S. 91–116; Ders., Denken ist Unter-

Abb. 2: Antrum Platonicum (1604), Kupferstich: Jan Saenredam, nach dem Ölgemälde von: 
Cornelis Corneliszoon van Haarlem, im Auftrag von: Hendrik Laurenz Spiegel

© The Trustees of the British Museum 

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



40 Dialogbeginn des Sophistes

Prinzipien selbst, d. h. auf das, was nur denkbar ist und wahrhaft als Wissen gel-
ten kann, hingelenkt werden.

Für diese grundlegende Umwendung (περιαγωγή) 115 der Seele von dem Wahr-
nehmbaren zum Denkbaren seien (wie bereits zuvor im Liniengleichnis vorbe-
reitet) besonders die Gegenstände der mathematischen Wissenschaften geeignet. 
Mit dieser Vorbereitung mittels διάνοια könne der fortgeschrittene Philosophen-
schüler schließlich – nach eingehender Prüfung seiner Eignung und nach Gewöh-
nung an diese rationalen Einsichten 116 – behutsam auf das dialektische Verfahren 
umgewendet werden.

Wie im Phaidros Dialektik und Rhetorik von Sokrates in ein Verhältnis zuein-
ander gesetzt werden, um die Ordnung der Rede und ihre Gebundenheit an die 
Wahrheit grundsätzlich zu fundieren, wird auch in der Politeia bei der Behand-
lung der Dialektik eine Verbindung zur Rhetorik bzw. zu möglichen Formen der 
Streitrede hergestellt. Der Fokus ist im Kontext der Politeia auf die Risiken gerich-
tet, die aufgrund eines Scheiterns in der dialektischen Unterweisung bestehen. 
Denn führe man Schüler verfrüht oder unvorbereitet an die Dialektik heran oder 
unterweise diejenigen, die ihrer Natur nach gar nicht dazu geeignet seien, bestün-
de die Gefahr, dass sie Mittel der Dialektik zweckentfremden und eine Widerle-
gungskunst um der bloßen Widerlegung willen betreiben (d. h. ohne vollständige 
Gebundenheit an die Wahrheit bzw. ohne Absicht, damit tatsächlich bestimmte 
Unterscheidungen zu machen oder zu vermitteln). 117 Dies könne dazu führen, 
dass diese gescheiterten Schüler alle ihre früheren Kenntnisse verwerfen und sich 
und die Philosophie in Verruf bringen. 118

Was hier nur kurz angedeutet wird, begegnet uns in vielen Dialogen, in de-
nen Platon Sokrates in unmittelbare Konfrontation mit den Sophisten treten lässt; 
als besonders eindrückliches Beispiel kann der Euthydemos gelten. Die Protago-
nisten Euthydemos und Dionysodoros werden im Dialog eingangs vorgestellt 
als allwissend (πάσσοφοι), 119 übermächtig (παγκρατιασταί) 120 und Allkämpfer 
(παμμάχω), 121 die ihre Kunst der unausweichlichen Überwindung mit Körper 

scheiden. Eine Kritik an der Gleichsetzung von Denken und Bewusstsein, Heidelberg 2020 
(Studien zu Literatur und Erkenntnis 18), S. 118–148.

 115	 Plat. R. 521c6.
 116	 Plat. R. 536d5–539d7. Angehende Philosophen müssen nach dieser Argumentation schritt-

weise an die Dialektik herangeführt werden und für diesen schwierigen Gegenstand geeig-
net sein. Es bedarf einer fundierten Ausbildung in den mathematischen Wissenschaften, 
der langwierigen Gewöhnung an die daran gewonnenen dianoetischen Erkenntnisse und 
einer behutsamen Umwendung auf die spezifische Tätigkeit des Intellekts. Eine unzurei-
chende Vorbereitung bzw. eine verfrühte Hinwendung zum Intellekt selbst können zu 
Verblendung der Seele bzw. mangels unmittelbarer Einsicht zum Abbruch der philosophi-
schen Wahrheitssuche führen.

 117	 Plat. R. 539b1–7.
 118	 Plat. R. 539b9–c3.
 119	 Plat. Euth. 271c6.
 120	 Plat. Euth. 271c7.
 121	 Ebd.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



41Exkurs: Generierung von Wissensbewegungen

und Geist, d. h. sowohl in der Fechtkunst als auch in der Redekunst, zu beweisen 
wüssten. 122 Dabei sei ihre Fähigkeit so groß, dass sie imstande seien, mit ihren Re-
den alles zu widerlegen, ob es falsch oder wahr sei, 123 wobei sie versprächen, diese 
erstaunliche Kunstfertigkeit beliebigen Schülern in kürzester Zeit zu vermitteln. 124 
Zu der Eristik seien sie selbst erst spät und in ebenso kurzer Zeit 125 als Vollendung 
(τέλος) 126 ihrer Überwindungskunst gekommen. 127

Die Vorstellung der beiden Sophisten liest sich wie ein abschreckender Gegen-
entwurf (aus Sicht des wahrhaften Philosophen) zu dem langwierigen, schwie-
rigen und nicht jedem zugänglichen Ausbildungsprozess in der Dialektik, den 
Sokrates für den Philosophen in der Politeia einfordert, und macht zugleich die 
Attraktivität deutlich, die ein solches Ausbildungsversprechen der Sophisten in 
der Gesellschaft auf viele ausgeübt haben muss. 128 Der Gedanke, dass eine solche 
Form der Widerlegungskunst, die nicht an die Wahrheit gebunden ist, Philoso-
phen und die Philosophie in Verruf gebracht hat, wird analog zu dem, wovor 
Sokrates in der Politeia warnt, am Ende des Euthydemos ausführlich vor Augen 
gestellt. 129

5	 Exkurs: Generierung von Wissensbewegungen –  
der Dialog als Seelenlenkung 

Fragt man nach Kriterien, um die verschiedenen Dialoge für sich und im Ver-
gleich zueinander zu beurteilen, können die vorgestellten Passagen aus Phaidros 
und Politeia produktiv sein, um zu klären, warum man im Corpus Platonicum auf 
eine so erstaunliche Fülle an unterschiedlichen Kompositionsarten und Perspek-
tivierungen von Sachdiskussionen stößt.

 122	 Plat. Euth. 271c7–272a5.
 123	 Plat. Euth. 272a7–b1: οὕτω δεινὼ γεγόνατον ἐν τοῖς λόγοις μάχεσθαί τε καὶ ἐξελέγχειν τὸ 

ἀεὶ λεγόμενον, ὁμοίως ἐάντε ψεῦδος ἐάντε ἀληθὲς ᾖ.
 124	 Plat. Euth. 272b3–4.
 125	 Plat. Euth. 272b8–10.
 126	 Plat. Euth. 272a5.
 127	 Platon lässt die Sophisten im Euthydemos als täuschendes Zerrbild der Philosophen auftre-

ten. Die Beschreibung der Vollendung (τέλος) ihrer Kunst durch die Eristik, die am Ab-
schluss ihres Ausbildungsweges als Sophisten steht, erinnert an die Vollendung seelischer 
Erkenntnissuche durch die Dialektik in der Politeia: Plat. Euth. 272a4–5: πρὸ τοῦ μὲν οὖν 
ταῦτα δεινὼ ἤστην μόνον, νῦν δὲ τέλος ἐπιτεθήκατον παγκρατιαστικῇ τέχνῃ. Vgl. Plat. R. 
534e2–535a1: ἆῤ  οὖν δοκεῖ σοι, ἔφην ἐγώ, ὥσπερ θριγκὸς τοῖς μαθήμασιν ἡ διαλεκτικὴ 
ἡμῖν ἐπάνω κεῖσθαι, καὶ οὐκέτ̓  ἄλλο τούτου μάθημα ἀνωτέρω ὀρθῶς ἂν ἐπιτίθεσθαι, 
ἀλλ̓  ἔχειν ἤδη τέλος τὰ τῶν μαθημάτων;

 128	 Vgl. die eigene Reaktion des Sokrates, mit der er die Sophisten vorstellt: Plat. Euth. 272b1–4. 
Vgl. eine analoge Situation im Protagoras, bei der diese Wirkung am jungen Hippokrates 
vorgeführt wird, der sich mit (blinder) Begeisterung bei Protagoras in die Lehre begeben 
will, woraufhin Sokrates ihn kritisch auf die Gefahren für seine Seele hinweist: Plat. Prt. 
310a8–314c2.

 129	 Plat. Euth. 304d4–305b3.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



42 Dialogbeginn des Sophistes

Denn versteht man den Platonischen Dialog nach den gerade umrisse-
nen Grundsätzen der Platonischen Rhetorik als eine Form der Seelenlenkung 
(ψυχαγωγία), die jeweils auf bestimmte Adressaten ausgerichtet ist mit dem Ziel, 
zu einer Sachfrage bestimmte Wissensbewegungen in diesen zu generieren, muss 
der einzelne Dialog in all seinen Teilen – d. h. mit der gewählten dramatischen 
Form, den Arten der Rahmenhandlungen, dem Dialogpersonal, aber auch den 
nacheinander entwickelten Argumenten oder Streitreden, mit denen ein Sachver-
halt verhandelt wird – unter dieser Zwecksetzung als funktionale Einheit zusam-
men gedacht und ausgewertet werden. 130

Notwendigerweise kann ein solcher Dialog nicht an einem Korsett von formal 
immer wieder gleich eingesetzten Kompositionselementen orientiert werden (z. B. 
an einer dramatischen Form, die stets in einer Aporie endet, oder an immer wie-
der gleich gestalteten Rahmenhandlungen). Um gemäß dieses Rhetorikkonzepts 
aus dem Phaidros dem Anspruch einer Seelenlenkung bestimmter Adressaten ge-
recht zu werden, für die die Sachfrage perspektiviert wird und variable Faktoren 
(sc.  ihre Erkenntnisvoraussetzungen) Berücksichtigung finden müssen, ist eine 
Diversität in der formalen Gestaltung und in der Aushandlung von Wissen nicht 
nur möglich, sondern sogar unerlässlich.

In der oben bereits behandelten Passage aus dem Phaidros lässt Platon Sokrates 
diesen Gedanken zum Abschluss für die Gestaltung einer Rede auf den Punkt 
bringen:

[…] τὸ
προσαρμόττον ἑκάστῃ φύσει εἶδος ἀνευρίσκων, οὕτω τιθῇ
καὶ διακοσμῇ τὸν λόγον, ποικίλῃ μὲν ποικίλους ψυχῇ καὶ
παναρμονίους διδοὺς λόγους, ἁπλοῦς δὲ ἁπλῇ, […]

[…] indem er für jede Natur die passende Art erforscht hat, so die Rede kompo-
niert und durchgestaltet, dass er einer bunten [d. h. an die Vielheit der Wahr-
nehmung gebundenen] Seele bunte <Reden> und solche Reden gibt, die alle 
Register bedienen, den schlichten aber schlichte, […] 131

Die Forderung, dass für bunte Seelen bunte Reden und für schlichte Seelen 
schlichte komponiert werden müssen, könnte im Falle des Dialogs so (miss-)
verstanden werden, als ob man diese Einteilung unmittelbar und allein auf die 
dramatische Ausgestaltung, auf den mehr oder weniger extensiven Einsatz von 

 130	 Das Konzept von einer guten Rede als organische Einheit nach dem Vorbild eines Lebe
wesens, wie Platon es im Phaidros einführt, hat entscheidende Wirkung auf die neuplato-
nische Dialoghermeneutik ausgeübt. Das Beispiel des Lebewesens dient Proklos als Vor-
bild für seine Praxis der Dialoginterpretation: Proc. in R. (I) 11,9–12, in Alc. 56,15, in Prm. I 
659,14–19. S. dazu mit Verweis auf die Passagen und mit einer Diskussion zu der neuplato-
nischen Skoposhermeneutik und dem Analogieprinzip: Gyburg Radke(-Uhlmann), Das Lä-
cheln des Parmenides. Proklos’ Interpretationen zur Platonischen Dialogform, S. 243–270.

 131	 Plat. Phdr. 277b8–c3.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



43Exkurs: Generierung von Wissensbewegungen

Rahmenhandlungen, auf Szeneriebeschreibungen, alle eingesetzten sprachli­
chen Mittel o. ä. beziehen muss. Dramatisch aufwendiger gestaltete Dialoge wä-
ren nach dieser Sicht formal den mannigfachen Seelen, die stärker an Wahrneh
mungsinhalte gebunden sind, zuzurechnen, dramatisch karg aufbereitete Dialoge 
hingegen generell an sogenannte einfache Seelen 132 gerichtet, d. h. an diejenigen, 
die ihr seelisches Potential bereits für ein diskursiv-rationales oder dialektisches 
Verfahren ausgebildet haben.

Wenn auch der Einsatz von dramatischen Elementen mit Blick auf verschiedene 
Adressatengruppen wichtig ist und als Orientierung dienen kann, um eine Ein-
teilung der Dialoge im Corpus Platonicum vorzunehmen, sowie für einen Dialog, 
der auf eine dialektisch gebildete Leserschaft abzielt, eher eine dramatisch karge 
Komposition passend sein könnte, würde eine solche formale Kategorisierung 
und Dialoganalyse im Sinne des erläuterten Rhetorikkonzepts aus dem Phaidros 
zu kurz greifen. Ausschlaggebend muss für die Frage nach der Funktion aller Tei-
le der Dialogkomposition gemäß diesem Konzept stattdessen sein, inwiefern diese 
im konkreten Dialogkontext zum Zweck einer Seelenlenkung einer bestimmten 
Leserschaft für eine bestimmte Sachdiskussion eingesetzt werden. Darunter fallen 
Mittel der dramatischen Gestaltung ebenso wie eingesetzte Gleichnisse, Bilder, 
Streitreden und Argumentationen zu der Sachfrage, die im Dialog für ein be-
stimmtes Erkenntnisniveau verhandelt wird. Platon lässt an diesem dargestellten, 
fortschreitenden Erkenntnisprozess, der in der Dialoghandlung dargestellt wird, 
die einzelnen Dialogfiguren und im Falle des Sophistes, wie unten noch gezeigt 
wird, sogar fiktive Dialogpartner und ihre Einsichten mitwirken. 133

Zieht man die umfangreiche Differenzierung seelischer Vermögen und das dort 
entwickelte παιδεία-Konzept aus der Politeia heran, das sich komplementär zu der 
Forderung aus dem Phaidros verhält, der gute Redner müsse für seine Kunst Wis-
sen über die Natur der Seele besitzen, kann die jeweilige Funktion der verschiede-
nen Dialogteile für die Gesamtkomposition in den Blick genommen werden: Im 
Sinne der Platonischen Seelenlehre aus der Politeia bedient Platon mit dem Dialog 
und seinen verschiedenen Kompositionselementen ein breites Spektrum von Er
kenntnisgegenständen, auf sich die verschiedenen seelischen Vermögen richten 
und funktional bei der Einsicht in die übergeordnete Sachfrage des Dialogs zu-
sammenwirken. Nicht nur eine bestimmte Leserschaft mit einem generellen Er
kenntnisniveau (z. B. noch im Meinungsbereich verhaftet oder bereits dianoetisch 
gebildet), sondern auch für Zugriffsmöglichkeiten verschiedener seelischer Ver-

 132	 Die Charakterisierung der Seelen als einfach oder schlicht bezieht sich auf die Einfachheit, 
die mit dem Erfassen der intelligiblen Inhalte verbunden ist: Plat. Phdr. 277c3: […] ἁπλοῦς 
δὲ ἁπλῇ […].

 133	 Im Sophistes führen Gastfreund und Theaitet dazu einen fiktiven Dialog mit Vorgängerpo-
sitionen und mit den sogenannten Materiefreunden und Ideenfreunden in der Gigantoma-
chie, womit verschiedene Einsichten zu dem Spektrum des Seienden, das erarbeitet werden 
soll, nebeneinandergestellt, jeweils auf ein weiteres Differenzierungspotential hin geprüft 
und schließlich mit Hilfe der Dialektik als Einheit aller möglichen Einsichten zu dem, was 
ist und erkannt werden kann, zusammengeschaut werden.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



44 Dialogbeginn des Sophistes

mögen in ein und demselben Leser können die Elemente der Dialogkomposition 
von Platon (sc. in Orientierung an seinen eigenen Konzepten) komponiert sein.

Der diskursive Aspekt der Dialogform ermöglicht es, sowohl Aspekte, die zu 
einer Sachfrage gehören, nacheinander zu entfalten und zu erfassen, als auch 
Problemata und Widersprüche, die sich bei der Differenzierung eines Unterschei-
dungsinhaltes ergeben können, kritisch zu reflektieren und schrittweise aufzude-
cken. Bilder, Gleichnisse oder Elemente der dramatischen Form lassen sich je nach 
argumentativem Kontext und Fragestellung, die im Dialog insgesamt verfolgt 
wird, für die Umsetzung dieser konzeptionellen Überlegungen Platons zur Rheto-
rik ebenso für eine Unterscheidung auf Meinungsebene, wie für einen diskursiv-
rationalen Zugriff einsetzen.

Die spezifische Funktion der einzelnen Kompositionselemente muss nach die-
ser These entsprechend erschlossen werden, sofern diese Elemente Teil der Aus-
handlung einer bestimmten Sachfrage im Dialog sind, auf diese hin komponiert 
sind und dabei verschiedene Unterscheidungsvermögen ansprechen.

Exemplarisch soll dies im Folgenden an dem Vorgespräch des Sophistes durch-
geführt und erhellt werden, um die Relevanz der einleitenden Passage für die Ge-
samtkomposition neu zu bewerten und das kritische Urteil, das über die kompo-
sitionelle Qualität des Sophistes gefällt wurde, zu revidieren. Auf diese Weise lässt 
sich, so die These, die im Folgenden geprüft werden soll, die spezifische Komposi-
tion des Sophistes nicht als Abweichung oder Komposition minderer Qualität deu-
ten, sondern analog zu anderen Dialogen aus dem Corpus Platonicum als Produkt 
einer Kompositionsstrategie Platons verstehen, die ihre Wurzel in Grundsätzen 
seiner Rhetorik und seines παιδεία-Konzepts hat und an die schwierige Sachfrage 
geknüpft ist, die im Sophistes auf einem entsprechend hohen Niveau verhandelt 
wird. 134 Berücksichtigt werden dabei auch Formen der Verflechtung des Sophistes 
mit dem Theaitet, an den der Dialog in der kompositionellen Einheit aus Theaitet – 
Sophistes – Politikos unmittelbar anschließt.

 134	 Wie sich zeigen wird, muss für die Untersuchungen im Sophistes bereits ein Erkenntnis
niveau auf Ebene der rational begründeten Meinung mit einer Vorbildung des diskursiv-
rationalen Vermögens vorausgesetzt werden. Denn im Zuge der anfänglichen Unter-
suchungen der Dialogpartner, die fälschlicherweise annehmen, der Sophist habe oder 
erzeuge Wissen, wird durch Aporie und Reinigung von diesen falschen Meinungen in der 
ersten Dialoghälfte die Untersuchung im Mittelteil auf den Gegenstand der Dialektik um-
gewendet – ein Verfahren, das nach den Erörterungen aus der Politeia eigentlich einer lang-
wierigen Vorbereitung des angehenden Philosophen bedarf (Plat. R 536d55–39d7)  –, um 
mit dieser Grundeinsicht in die Bedingungen seelischer Erkenntnis schließlich die letzte 
Dihairese im Sophistes planvoll zu Ende zu führen und zu einer begründeten Einsicht in 
das tatsächliche ἔργον des Sophisten zu gelangen. Der Begründungszusammenhang, der 
für die Fragestellung erforderlich ist, ist somit sehr weitgehend und wird dennoch im Zuge 
einer einzigen Untersuchung anvisiert, wie Platon den Gastfreund auch im Vorgespräch 
betonen lässt.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



45Das Vorgespräch im Kontext

6	 Das Vorgespräch im Kontext

Mit der Rede des Theodoros, die das Vorgespräch einleitet, knüpft der Sophistes 
unmittelbar an die letzte Passage des Theaitet an, in der von Platon der größere 
dramatische Kontext der Dialogtrilogie etabliert wird. Sokrates verabschiedet sich 
dort mit den Worten, er müsse sich nun vor Gericht wegen der Klage des Meletos 
einfinden, und stellt in Aussicht, dass man sich am nächsten Tag erneut treffen 
werde (sc. für die Gespräche im Sophistes und Politikos). 135

In der Rahmenhandlung des Theaitet erfahren wir zwar bereits von Eukleides, 
dass die nacherzählte Unterredung mit Theaitet kurz vor dem Tod des Sokrates 
stattgefunden habe, 136 aber erst mit den letzten Worten im Dialog macht Platon für 
den Leser die Klage und den Umstand explizit, dass der Gerichtstermin unmittel-
bar nach Dialogende bevorsteht.

Im Kontext der Schlussdiskussion des Theaitet ist dieser Verweis von Platon 
wirkungsvoll platziert. Er bildet für den Leser neben der narrativen Einordnung 
der Dialoghandlung auch inhaltlich und methodisch einen wichtigen Reflexi-
onspunkt, wenn Sokrates diesem Hinweis die Beschreibung seiner maieutischen 
Kunst, die er an ein göttliches Prinzip bindet, den Verweis auf ihre konkrete Wir-
kungsweise, die sie in der vorherigen Debatte auf Theaitet ausgeübt hat, sowie den 
üblichen Einsatz dieser Methode bei der wohlgeratenen Jugend vorausgehen lässt.

ἐὰν τοίνυν ἄλλων μετὰ ταῦτα ἐγκύμων ἐπιχειρῇς
γίγνεσθαι, ὦ Θεαίτητε, ἐάντε γίγνῃ, βελτιόνων ἔσῃ πλήρης
διὰ τὴν νῦν ἐξέτασιν, ἐάντε κενὸς ᾖς, ἧττον ἔσῃ βαρὺς τοῖς
συνοῦσι καὶ ἡμερώτερος σωφρόνως οὐκ οἰόμενος εἰδέναι ἃ
μὴ οἶσθα. τοσοῦτον γὰρ μόνον ἡ ἐμὴ τέχνη δύναται, πλέον
δὲ οὐδέν, οὐδέ τι οἶδα ὧν οἱ ἄλλοι, ὅσοι μεγάλοι καὶ θαυ-
μάσιοι ἄνδρες εἰσί τε καὶ γεγόνασιν· τὴν δὲ μαιείαν ταύτην
ἐγώ τε καὶ ἡ μήτηρ ἐκ θεοῦ ἐλάχομεν, ἡ μὲν τῶν γυναικῶν,
ἐγὼ δὲ τῶν νέων τε καὶ γενναίων καὶ ὅσοι καλοί. νῦν μὲν
οὖν ἀπαντητέον μοι εἰς τὴν τοῦ βασιλέως στοὰν ἐπὶ τὴν
Μελήτου γραφὴν ἥν με γέγραπται· ἕωθεν δέ, ὦ Θεόδωρε,
δεῦρο πάλιν ἀπαντῶμεν.

Wenn du es demnach unternimmst, danach mit anderem schwanger zu wer-
den, Theaitet, wirst du, wenn du es wirst, voll sein von Besserem aufgrund der 
jetzigen Prüfung, wenn du aber leer bleibst, wirst du weniger beschwerlich sein 
für die, mit denen du zusammen bist, und sanfter sein, weil du auf besonnene 
Weise nicht glaubst, zu wissen, was du nicht weißt. Nur solches nämlich vermag 
meine Kunst, mehr aber keineswegs, und auch nicht verstehe ich etwas von den 

 135	 Plat. Tht. 210d1–4: νῦν μὲν οὖν ἀπαντητέον μοι εἰς τὴν τοῦ βασιλέως στοὰν ἐπὶ τὴν Μελή-
του γραφὴν ἥν με γέγραπται· ἕωθεν δέ, ὦ Θεόδωρε, δεῦρο πάλιν ἀπαντῶμεν.

 136	 Plat. Tht. 142c5–8.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



46 Dialogbeginn des Sophistes

Dingen, von denen die anderen Männer <etwas verstehen>, die so großartig und 
staunenswert sind und gewesen sind. Diese Geburtshelferkunst haben sowohl 
ich als auch meine Mutter von Gott erhalten, sie für die Frauen, ich hingegen für 
die edlen und schönen jungen Männer. Nun aber muss ich mich in der Königs-
halle für die Klage des Meletos einfinden, die er gegen mich gestellt hat. Aber 
lass uns morgen, Theodoros, wieder hier zusammenkommen. 137

Wie Platon in der Apologie ausführt, wird Sokrates vorgeworfen, die Jugend ver-
dorben zu haben, da man seine Maieutik mit der Methode der sophistischen Eris-
tiker verwechselt, mit denen Sokrates die junge Zielgruppe als spezifische Ad-
ressaten seiner Kunst teilt. 138 Auf den ersten Blick mag mit dem Ergebnis, zu dem 
der junge, begabte Mathematikschüler am Ende des Theaitet gelangt, äußerlich ein 
ähnlicher Eindruck entstehen, als sei er auf einen streitlustigen Sophisten getrof-
fen: Schrittweise hat Theaitet im Dialog alle Meinungen verworfen, die er nachei-
nander über das Wissen zur gemeinsamen Prüfung vorgelegt hat. Am Ende steht 
damit keine konkrete Einsicht in das, was man unter Wissen spezifisch zu ver-
stehen hat. 139 Und doch beschreibt Sokrates die Funktion seiner Verfahrensweise 
und das Ergebnis, zu dem Theaitet im Gespräch gelangt ist, als etwas, das für die 
Generierung von Wissen eine notwendige Voraussetzung bildet.

Wie uns im Unterschied dazu etwa am Beginn des Euthydemos vorgeführt 
wird, schreibt Platon den Sophisten eine große Lust an der Widerlegung um der 
bloßen Überwindung willen zu und dies unabhängig davon, ob die Adressaten 
der Rede näher an eine Einsicht in die Wahrheit gebracht werden oder nicht. 140 Der 
Anspruch, den Sokrates am Ende des Theaitet stattdessen einfordert, besteht darin, 
dass der junge Mathematikschüler nun im Zuge des Verfahrens in die Lage ver-
setzt sei, befreit von seinen falschen Meinungen – sc. angeregt durch die Maieutik 
und doch aus eigener Kraft – am Beginn seines Strebens nach Wissen zu stehen, 
wenn er nur prüfend weiterforsche. Schreite er hingegen nicht mehr weiter vo-
ran, sei er zumindest so besonnen (σωφρόνως) 141 geworden, dass er nicht glau
be, zu wissen, was er nicht wisse. Für andere werde er im Gespräch daher nicht 
beschwerlich (βαρὺς) 142 sein.

Auch wenn das ganze Curriculum, das der Philosoph auf dem Weg zum Wis-
sen durchlaufen muss, im Theaitet nicht vorgelegt oder reflektiert wird, erreicht 
Platon eine erste Annäherung daran durch einen besonderen Kunstgriff, mit dem 
er den Dialog für eine Leserschaft konzipiert, die sich analog wie Theaitet am An-

 137	 Plat. Tht. 210b11–d4.
 138	 Vgl. für die Abgrenzung des Sokrates von den Sophisten und für einen konkreten Verweis 

auf die Klage des Meletos: Plat. Apol. 19a8–20c3.
 139	 Plat. Tht. 210a9–b2: οὔτε ἄρα αἴσθησις, ὦ Θεαίτητε, οὔτε δόξα ἀληθὴς οὔτε μετ̓  ἀληθοῦς 

δόξης λόγος προσγιγνόμενος ἐπιστήμη ἂν εἴη.
 140	 Plat. Euth. 271c2–272b4, bes. 272a7–b1: οὕτω δεινὼ γεγόνατον ἐν τοῖς λόγοις μάχεσθαί τε 

καὶ ἐξελέγχειν τὸ ἀεὶ λεγόμενον, ὁμοίως ἐάντε ψεῦδος ἐάντε ἀληθὲς ᾖ.
 141	 Plat. Tht. 210c3.
 142	 Plat. Tht. 210c2.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



47Das Vorgespräch im Kontext

fang ihrer Wissenssuche befindet: Während im Hauptteil das Sokratische Verfah-
ren mit dem jungen Theaitet als entscheidender Beginn seelischer Umwendung 
im Mittelpunkt steht, den auch der angehende Philosoph nachvollziehen kann, 
richtet Platon in der Rahmenhandlung mit dem älteren Theaitet den Fokus auf das 
τέλος dieser Potentialentfaltung. Dieser Theaitet, der kurz vor seinem Lebensen-
de steht, hat alle Erwartungen erfüllt, die Sokrates im Hauptteil gegenüber Theo-
doros noch als Zukunftsperspektive äußern wird, für die der junge Theaitet im 
maieutischen Gespräch den Grundstein legen wird und auf die Sokrates in seinen 
Schlussworten als Prognose vorausweist. Über Zeitgrenzen hinweg und gegen 
die zeitliche Abfolge werden somit Ziel und Beginn der Potentialentfaltung der 
Seele für den Leser im Dialog unmittelbar präsent gemacht und treten in direk-
ter Rede nebeneinander. Das Verhältnis von Ursache und Wirkung, das zwischen 
Beginn und Ziel der Ausbildung zum Philosophen steht, sowie die entscheidende 
Rolle, die dabei der Sokratischen Maieutik zukommt, ist mit dieser Kompositions-
technik leicht auch für ein anfängliches Erkenntnisniveau (sc. noch ohne vollen-
dete Ausbildung in der Dialektik) zu überschauen.

Auf Basis dieser Meinung über den Erfolg der Sokratischen Methode, auf den 
der Leser in allen Teilen der Dialogkomposition hingeführt werden soll, 143 können 
die Argumentationsschritte im Theaitet eingeordnet werden, wenn Theaitet Wis-
sen von Wahrnehmung, 144 von wahrer Meinung 145 und von wahrer Meinung mit 
Begründung abgrenzt. 146 Alle diese Fäden der Komposition laufen in den Schluss-
worten des Sokrates und in seiner Prognose über Theaitets Zukunft zusammen. 147 
Wertet man vor diesem Hintergrund den Verweis auf die Klage des Meletos aus, 
den Platon hier platziert, 148 wird im Dialogkontext deutlich, dass der Blick des Le-
sers, der Rahmenhandlung und Hauptteil des Dialogs überblickt, angesichts der 
genannten Klage kritisch auf einen zu lösenden Widerspruch gelenkt wird. Vor 
Augen gestellt wird dem Leser im Dialog das konkrete Ausbildungsverfahren 
eines angehenden Philosophenschülers, für den sich – schon in der Einleitung vo-
rausblickend – die Sokratische Maieutik als entscheidender Wegbereiter erwiesen 
hat. Der ganze Dialog mit Einleitung und Hauptteil steht den Vorwürfen, die ge-
gen Sokrates vorgebracht werden und im Anschluss an die Dialogreihe zu seinem 
Todesurteil führen werden, entgegen.

 143	 In Verbindung mit der Apologie liest den Theaitet als Verteidigung der Sokratischen Maieu-
tik: Zina Giannopoulou, Plato’s Theaetetus as a Second Apology, Oxford 2013, S. 2: „In this 
book I answer this question in the affirmative by arguing that Theaetetus, Plato’s most sys-
tematic enquiry into the nature of knowledge, is a philosophically sophisticated elaboration 
of Apology that successfully differentiates Socrates from the sophists. “, S. 7: „Theaetetus is a 
kind of homage to the Socrates of Apology, a validation of his lifelong quest for knowledge 
through an inconclusive examination of the essence of knowledge.“

 144	 Plat. Tht. 151d7–186e12.
 145	 Plat. Tht. 187a1–201c7.
 146	 Plat. Tht. 201c8–210b3.
 147	 Plat. Tht. 210b11–d1.
 148	 Plat. Tht. 210d1–4.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



48 Dialogbeginn des Sophistes

Wenn Theodoros also gleich zu Beginn des Sophistes mit seiner Rede an diese 
letzte Passage am Ende des Theaitet anknüpft, indem er auf die gemeinsame Über-
einkunft zum erneuten Treffen verweist, leistet die Einleitung im Sophistes zwar 
formal auch einen narrativen Anschluss an den vorausgegangenen Dialog: Zwi-
schen Theaitet und Sophistes hat der Gerichtstermin stattgefunden, nach dem sich 
die Gesprächspartner am folgenden Tag wie verabredet wieder zusammenfinden, 
und es werden die anwesenden Dialogfiguren in Erinnerung gerufen, um auf eine 
veränderte Gesprächssituation hinzuführen. Durch den Verweis auf die Schluss-
passage des Theaitet wird dieser narrative Rahmen in aller Kürze aufgerufen.

Einhergeht mit diesem Rückgriff auf das Ende des Theaitet aber vor allem eine 
inhaltliche Verflechtung beider Dialoge. Der Sophistes baut mit Thema, Methode 
und Erkenntnisniveau der Argumentation auf dem auf, was im Theaitet insgesamt 
bereits für das Streben nach Wissen für den angehenden Philosophenschüler ge-
leistet wurde und was nun (sc. wie von Sokrates für Theaitet prognostiziert) zum 
Fortschritt im weiteren Erkenntnisprozess produktiv gemacht werden kann. 149 
Gesucht werden soll im Sophistes nämlich eine Definition des Sophisten, von 
dem man bisher nur den Namen (ὄνομα), aber noch keine Einsicht in sein Wesen 
(ἔργον) gemeinsam habe und dessen Wesensdefinition sich als eine harte Probe 
philosophischer Unterscheidungskunst erweist, an die man nicht unvorbereitet 
oder mit geringer Mühe herantreten kann.

Nur über eine Einsicht in das ἔργον sei eine gesicherte Erkenntnis möglich, 
wie in der Anfangspassage des Sophistes etabliert wird. Für dieses Unternehmen 
hat Theodoros am zweiten Tag einen Gastfreund mitgebracht, den er eingangs 
vorstellt als einen Philosophen aus dem Umkreis der Schüler des Parmenides und 
Zenon. Die kritische Diskussion über seine Identität als Philosoph, die Sokrates 
gleich zu Beginn anstrengt, dient nicht nur der Prüfung dessen, was Theodoros 
über den namenlosen Gast behauptet, sondern fungiert zugleich als Aufhänger, 
um die folgende Untersuchung anzustoßen, die der Gastfreund mit seiner Exper-
tise leiten und leisten soll.

Den Sophistes schneidet Platon folglich durch diesen Anschluss an den Theai
tet, durch die Wahl des vorgebildeten Gesprächsleiters, durch die veranschlag-
te Methode und Thematik und die dafür notwendigerweise zu verhandelnden 
Problemata auf ein philosophisch vorgebildetes Publikum zu. Die Fragestellung 
soll im Sophistes dezidiert aus Sicht der Philosophen 150 – d. h. für ein diskursiv-

 149	 S. zu der These, der Sophistes knüpfe an den Theaitet an, da Theaitet im vorausgehenden Dia
log eine seelische Reinigung bzw. Annäherung an Gegenstände des Intellekts erfahre: Zina 
Giannopoulou, Plato’s Theaetetus as a Second Apology, Oxford 2013, S. 184–185: „Since Sophist 
dramatically succeeds Theaetetus and provides a definition of the Sophist, we may surmise 
that Socrates’ obstetric purgation has enabled Theaetetus to partake in a conversation with 
a positive outcome. One of the most important lessons that Theaetetus takes away from his 
discussion with Socrates is the role of the koina in the soul’s cognitive activity. This lesson 
will find a ready application in the exchange of the following day, when the Philosopher 
and the Statesman will be distinguished from the Sophist.“

 150	 Plat. Sph. 216d2–217a1.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



49Auslegung des Vorgesprächs

rationales Erkenntnisniveau und mit Einblick in die Dialektik als Fundament des 
Verfahrens – untersucht werden. Sind diese Grundlagen der Dialektik für den 
Gastfreund bereits gelegt, müssen sie im Zuge der Argumentation im Dialog für 
den vorgebildeten Philosophenschüler Theaitet noch entfaltet werden. Sie bilden 
die Voraussetzung für eine gesicherte Einsicht in das Wesen des Sophisten. Die 
Aufgabe sei ein schwieriges und weitläufiges Unternehmen, wie der Gastfreund 
eingangs selbst betont. 151

Wie sich noch im Dialog zeigen wird und wie hier zur Kontextualisierung 
für die folgende Interpretation des Vorgesprächs kurz umrissen werden soll, las-
sen sich die spezifischen Wirkmechanismen der sophistischen Täuschungskunst 
erst nach Einsicht in das Sein bzw. in die Prinzipien seelischer Unterscheidungs-
leistung treffen, wenn man bestimmen will, inwiefern der Sophist als täuschen-
des Abbild des Philosophen aufzutreten vermag. Mit seiner Täuschungskunst 
weicht der Sophist von Grundsätzen der Dialektik ab, bleibt jedoch zugleich an 
bestimmte Bedingungen gebunden und kann auf diese Weise wie alles, was 
erkennbar ist, im Spektrum des Seienden verortet und von dem Philosophen ge-
sichert definiert werden.

Das vermeintliche Nichtsein, das dem Sophisten zugeschrieben wird, lässt sich 
von dem Philosophen mit Hilfe seines dialektischen Verfahrens als Konfusion von 
Unterschieden aufdecken und auf den Begriff der Verschiedenheit zurückführen. 
Mit dem Begriff der Verschiedenheit als Prinzip seiner Kunst erzeugt der Sophist 
falsche Meinungsinhalte bei bestimmten Adressaten, die nicht über ausreichende 
Kenntnisse verfügen, und vermag mit Mitteln der falschen Rede die Spuren dieser 
Konfusionen für diese Adressaten zu verwischen.

Legt man diesen Dialogkontext zugrunde und berücksichtigt die Art, wie der 
Sophistes formal und inhaltlich an den Theaitet angeschlossen wird, lässt sich das 
Vorgespräch bereits als Teil einer produktiven Aushandlung dieser gesamten 
Fragestellung begreifen, auf die der Sophistes mit seiner Suche nach der Wesens
definition des Sophisten ausgerichtet ist.

7	 Auslegung des Vorgesprächs
Den Auftakt der einleitenden Passage bildet die Wesensbestimmung des Gast-
freundes, den Theodoros in Anknüpfung an die Dialoghandlung des Theaitet als 
neuen Gesprächspartner vorstellt. Gegenüber diesem namenlosen Unbekannten 
hegt Sokrates sogleich den Verdacht, dass es sich bei ihm nicht um einen gewöhn-
lichen Gastfreund bzw. Philosophen, sondern in Wahrheit um einen Gott nach 
homerischem Vorbild handelt, der sich unerkannt zu ihnen gesellt, um sie in der 
Rolle eines widerlegenden Gottes (θεὸς ἐλεγκτικός) 152 zu prüfen und falsche Mei-
nungen und Täuschungen in ihren Reden aufzudecken.

 151	 Plat. Sph. 217e3–5.
 152	 Plat. Sph. 216b5–6.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



50 Dialogbeginn des Sophistes

In der Forschung ist die Art, wie sich Sokrates mit dieser Homerreferenz zwei-
felnd an Theodoros wendet, als Ironie ausgelegt worden. So vermutet Verdenius 
(1955) 153 im Anschluss an de Fries (1949), 154 dass Platon hiermit durch Sokrates die 
Eleaten und Theodoros selbst habe verspotten lassen wollen:

The ironic flavour of the passage […] is heightened by the above interpreta-
tion. Socrates directs his irony against the Eleatic stranger, whom he suspects 
to be an ἐριστικός, but also against Theodorus himself, whom he ridicules for 
his pompous introduction by representing him as the venerable protégé of the 
Eleatic god. 155

Möglichen Homerreferenzen, die in die Eingangsszene eingearbeitet sind, ist auch 
Bordoy (2013) 156 im Anschluss an und in Abgrenzung von diesen Positionen nach-
gegangen und hat die Homerreferenzen – vor dem Hintergrund von möglichen 
Parallelen zur Homerkritik in Platons Politeia – als Anspielungen auf die Wandel-
barkeit und listige Vielseitigkeit des Odysseus ausgelegt. 157 Dadurch werde der 
Gastfreund selbst in die Nähe des vielgestaltigen und täuschenden Sophisten ge-
rückt; der Eingangsszene könne in diesem Sinne bereits ein inhaltlicher Bezug 
zu dem Dialogthema zugeschrieben werden. Dass diese Anspielungen ironisch 
gedeutet werden müssen, vertritt folglich auch Bordoy, verwehrt sich dabei aber 
mit einer Akzentverschiebung gegen die These, dass eine spottende Herabwer-
tung der Eleaten oder von Theodoros hineingelesen werden könne. In der Annah-
me, dass Platon Sokrates mit seiner ironischen Nachfrage stattdessen im Dialog 
grundsätzlich den Verdacht hegen lasse, dass der Fremde tatsächlich ein Sophist 
ist, der sich unerkannt unter die Gesprächspartner begibt, vermutet Bordoy gene-
relle Zweifel, die im gesamten Dialog für den Leser zu Beginn suggeriert werden. 
Damit solle der Erfolg des folgenden dihairetischen Verfahrens im Sophistes in Fra-
ge gestellt werden. 158

Gegen diese These und gegen Interpretationen, die die Passage als Ironie aus-
werten, spricht, dass Platon selbst im Anschluss von Sokrates problematisieren 
lässt, dass die Unterscheidung zwischen Göttern und Philosophen schwierig sei, 

 153	 Willem Jacob Verdenius, Plato Sph. 216AB, in: Mnemosyne 8 (1955), S. 33.
 154	 Gerrit Jacob de Vries, Spel bij Plato, Amsterdam 1949, S. 157.
 155	 Willem Jacob Verdenius, Plato Sph. 216AB, S. 33.
 156	 Francesc Casadesús Bordoy, Why is it so Difficult to Catch a Sophist? Pl. Sph. 218d3 and 

261a5, in: Beatriz Bossi, Thomas M. Robinson (Hgg.), Plato’s Sophist Revisited, Berlin/Boston 
2013 (Trends in Classics – Supplementary Volumes 19), S. 15–27. Vgl. außerdem allgemein 
zu der Abwandlung homerischer Zitate bei Platon und zu einer entsprechenden Analyse 
der vorliegenden Stelle, die als Odysseus-Allusion gedeutet wird: Seth Benardete, Some 
Misquotations of Homer in Plato, in: Phronesis 8 (1963), S. 173–178.

 157	 Francesc Casadesús Bordoy, Why is it so Difficult to Catch a Sophist? Pl. Sph. 218d3 and 
261a5, S. 15–27, hier: S. 18.

 158	 Ebd., S. 27: „Equipped with his philosophical hunting weapon, the dialectical method and 
diairesis, he attempts, like Menelaus, to catch the sophist. Nonethelesss, the possibility of 
success remains in doubt, […] the hard-working hunter, the Stranger from Elea himself, 
could be yet another of multiple and polymorphous manifestations of the Sophist…“

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



51Auslegung des Vorgesprächs

da bereits die wahrhaften (und nicht scheinbaren) Philosophen aufgrund der 
Unkenntnis der Leute meist nicht erkannt, sondern für Staatsmänner, Sophisten 
oder Wahnsinnige gehalten würden. 159 Die Frage nach einer gesicherten Differen-
zierung zwischen Sophist und Philosoph wird, wie bereits die oben ausgeführte 
Kontextualisierung gezeigt hat, im Zentrum der gesamten Debatte des Dialogs 
stehen, so dass die Zweifel, die Platon Sokrates eingangs äußern lässt, als Teil die-
ser argumentativen Einheit ausgewertet werden müssen.

Tatsächlich lässt sich in der Frage nach der genauen Wesensbestimmung des 
Gastfreundes eine merkwürdige Unschärfe ausmachen, die – gerade, weil Pla-
ton sie von Sokrates formulieren lässt – den Ironieverdacht, der in der Forschung 
geäußert wurde, nahezulegen scheint. Die verdeckte Identität, die Sokrates dem 
Unbekannten mittels Homerreferenz in seiner Frage zuschreibt, changiert zwi-
schen einem wirklichen Gott und dem göttlich anmutenden Sophisten, der – wie 
in der ersten Dialoghälfte herausgestellt werden wird – als Streitkünstler lediglich 
scheinbar wie ein Gott alles weiß und über alles zu streiten in der Lage ist. 160 So
krates stellt damit ein Tableau an alternativen, nicht zusammenpassenden We
sensbestimmungen zusammen, die in ihrer konfusen Einheit an die verschiede-
nen Erscheinungsweisen erinnern, die in der ersten Dialoghälfte dem Sophisten 
aus Unkenntnis über sein tatsächliches ἔργον zugeschrieben werden und in der 
zweiten Dialoghälfte überwunden werden müssen. 161

 159	 Plat. Sph. 216c2–d2.
 160	 Dass der Begriff des Sophisten in sich bereits eine gewisse Ambivalenz berge aufgrund der 

Unterschiede, die zwischen den verschiedenen (historischen) Vertretern bestanden haben 
dürften, obwohl man sie gemeinhin unter demselben Begriff subsumiert und das Bild von 
der Sophistik aufgrund der Quellensituation stark von der Darstellung in Platons Dialogen 
beeinflusst ist, beleuchten kritisch anhand von Fragmenten, einer Analyse der Sophisten in 
Platons Dialogen und der Rezeption der Sophistik in Moderne und Postmoderne die Beiträ-
ge in dem Sammelband: Barbara Zehnpfennig (Hg.), Die Sophisten. Ihr politisches Denken 
in antiker und zeitgenössischer Gestalt, Baden-Baden 2019 (Staatsverständnisse 132).

 161	 Bedeutsam für die Diskussion im Sophistes insgesamt ist eine implizite Auseinanderset-
zung mit Über das Nichtseiende des Gorgias, die bereits hier durchscheint – sc. in der von 
Platon inszenierten Verwechslungsmöglichkeit von den Sophisten, die sich wie Gorgias 
mit dem Seinsbegriff des Parmenides gegen den Lehrmeister vom Sein gerichtet und ihn in 
radikaler Weise ad absurdum geführt haben, mit den ‚wahrhaften‘ Philosophen und ihrem 
Anspruch auf tatsächliche Einsicht. Diese Auseinandersetzung muss insbesondere später 
im Dialog als Hintergrund für die Debatte um den Seinsbegriff des Parmenides und die 
Rechtfertigung des Gastfreundes, er begehe mit seiner Kritik an Parmenides keinen Va-
termord (sc. wie z. B. Gorgias), angenommen werden, vgl. zu den impliziten Referenzen 
auf Gorgias im Sophistes: Christoph Jermann, Philosophie und Politik. Untersuchungen zur 
Struktur und Problematik des platonischen Idealismus, Stuttgart-Bad Cannstatt 1986 (= Tü-
bingen, Univ., Diss., 1986), S. 109–118; Christoph Ziermann, Platons negative Dialektik. Eine 
Untersuchung der Dialoge Sophistes und Parmenides, Würzburg 2004 (= Berlin, Univ., Diss., 
2001), S. 69–71 und S. 125; Christian Iber, Platon. Sophistes, S. 253–254. Dass Gorgias in seiner 
Schrift den Seinsbegriff des Parmenides mit einer Vorgehensweise der Eleaten, mit der er 
sich insbesondere an (den hier in der Einleitung ebenfalls genannten) Zenon anlehnt, ad 
absurdum geführt hat, zeigt: Walter Bröcker, Gorgias contra Parmenides, in: Hermes 86,4 
(1958), S. 425–440, hier: S. 435: „Es ist bemerkenswert, daß die Eleaten im ersten Teil von 

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



52 Dialogbeginn des Sophistes

Dass Platon ausgerechnet Sokrates mit seiner Frage nicht genau zwischen 
Gott, Philosoph und Sophist unterscheiden lässt, kollidiert auf den ersten Blick 
nicht nur mit seiner Rolle als Philosoph, sondern erhält im Kontext der Einlei-
tung durch den narrativen Anschluss an die Dialoghandlung des Theaitet eine 
besondere Brisanz. Dieser Sokrates, der gerade zuvor noch vor Gericht gestanden 
hat, um sich gegen den Vorwurf zu verteidigen, einer jener Sophisten zu sein, 
und aufgrund einer unrechtmäßigen Verurteilung der Todesstrafe entgegenblickt, 
wird hier zu Beginn des Sophistes von Platon auf eine solche Art inszeniert, dass 
man angesichts seiner Frage zu der Auffassung gelangen könnte, Sokrates könne 
selbst nicht zwischen Gott, Philosoph und Sophist unterscheiden. Es scheint fast, 
als lasse Platon ihn selbst in die Rolle des unrechtmäßigen Anklägers gegenüber 
dem Gastfreund schlüpfen. 162

Kontextualisiert man die Frage im weiteren Fortgang des Vorgesprächs und 
innerhalb der Sophistes kann sie stattdessen argumentationsstrategisch als eine 
Form der philosophischen Maieutik begriffen werden, mit der Sokrates in aller 
Kürze bei seinem Gesprächspartner eine Umwendung (περιαγωγή) der Seele er-
reicht, wie sie für den Auftakt der folgenden Untersuchung notwendig ist.

Erzeugt wird von Sokrates durch diese konfuse Einheit von an sich verschie-
denen Erscheinungsweisen eine Aporie, durch die Theodoros herausgefordert 
wird, 163 anstelle der bloßen Zuschreibung, der Gastfreund sei ein Philosoph, eine 

Gorgias’ Buch mit ihren eigenen Waffen geschlagen werden. Das Beweis-Schema: Wenn S 
existiert, so muß es entweder P oder nicht-P sein, wenn es aber weder P noch nicht-P sein 
kann, dann existiert S nicht – ist das ständig verwendete Schema der Dialektik des Zenon.“ 
Dass Gorgias’ Schrift Über das Nichtseiende nicht singulär ist, sondern mit anderen ähnli-
chen Bestrebungen von Sophisten aus dem Umkreis der Eleaten zusammengefasst werden 
kann, zeigt: Olof Gigon, Gorgias ‚Über das Nichtsein‘, in: Hermes 71,2 (1936), S. 186–213, 
bes. S. 213: „Uns kam es darauf an, zu zeigen, daß die Schrift π. τοῦ μὴ ὄντος keineswegs 
eine alleinstehende Kuriosität ist, sondern das einzige annähernd erhaltene Denkmal einer 
Gruppe von σοφισταί: Xeniades, Kratylos, auch Protagoras und zu einem nicht unwichti-
gen Teil Demokrit. Eine Gestalt wie Lykophron (Ar. Phys. 185b27f.) könnte hier ebenfalls 
angeschlossen werden. Ich möchte diese alle zur Einheit der Eleatenschüler zusammenfas-
sen. Sie gehen alle von Parmenides aus, führen ihn aber nicht im Ganzen weiter, sondern 
verfolgen einzelne Fragestellungen, besonders die Erkenntnislehre, bis zu den äußersten 
Extremen mit dem Radikalismus, der aller Eleatischen Philosophie eigen ist. Auch wo sie 
auf das Ganze gehen, ist ihre Wirkung durchaus auflösend, kaum mehr fördernd.“ Mit der 
vorliegenden Diskussion hier am Beginn des Sophistes ruft Platon bei seiner Etablierung des 
Dialogskopos diesen Kontext implizit auf und grenzt den Anspruch der folgenden Unter-
suchung dezidiert davon ab.

 162	 Vgl. für den Gedanken allgemein, dass in der Komposition der einleitenden Passage die 
explizite Diskussion der Problemstellung (Unterscheidung von Philosoph und Sophist am 
Beispiel des Gastfreundes) mit den implizit eingeführten Umständen des Dialoggeschehens 
zusammenwirken: David Ambuel, Image & Paradigm in Plato’s Sophist, S. 68: „The confla-
tion is explicit in the dialogue’s stated problem and implicit in its dramatic setting, the date 
of Socrates’ trial and execution. The introduction alludes to it with Socrates’ jest that the 
unnamed Visitor may not be the man he claims to be […].“

 163	 Vgl. analog dazu die Beschreibung der Methode, eine notwendige Differenzierung im Er­
kenntnisprozess zu erzeugen, indem die Seele im Wahrnehmbaren anhand einer Aporie 

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



53Auslegung des Vorgesprächs

genaue Begründung zu liefern, dass ihm dies zugeschrieben werden muss. Auf 
dieser Basis erfolgt im Dialog eine erste Differenzierung zwischen Gott, Philosoph 
und Sophist bzw. Streitkünstler. Erst mit einer solchen Begründung zu der philo-
sophischen Natur, die Theodoros dem Gastfreund eingangs lediglich unreflektiert 
zuschreibt, ist eine wirkliche Einsicht in das ἔργον des Gastfreundes möglich. Erst 
im Anschluss kann eine gesicherte Benennung (ὄνομα) erfolgen.

Anwendung findet diese Methode der Differenzierung zwischen ὄνομα und 
ἔργον, die für die Fragestellung im Sophistes insgesamt eine zentrale Rolle ein-
nimmt, in der folgenden Passage, wenn Sokrates von den vielen Verwechslungs-
möglichkeiten berichtet, denen schon die tatsächlichen Philosophen aufgrund der 
Meinung unwissender Leute unterliegen, die ihnen zuschreiben, Staatsmänner, 
Sophisten oder Wahnsinnige zu sein. 164 Von dem Gastfreund fordert Sokrates im 
Zuge dessen ein, im Folgenden zu erörtern, was diejenigen von dort (οἱ περὶ τὸν 
ἐκεὶ τόπον) 165 von dem Sophisten, Staatsmann und Philosophen denken und sa-
gen (ἡγοῦντα καὶ ὠνόμαζον) 166 und kommt mit Theodoros und dem Gastfreund 
überein, dass die drei Benennungen, die man verwende, jeweils auf verschiedene 
Sachunterschiede, die es auseinanderzuhalten gilt, bezogen seien. 167

Gemäß dem Gastfreund ist diese erste Übereinkunft leicht zu leisten, eine We
sensbestimmung zu geben, d. h. eine genaue Einsicht zu liefern, was etwas Be-
stimmtes ist (καθ’ ἕκαστον μὴν διορίσασθαι σαφῶς τί ποτ’ ἔστιν), 168 sei hingegen 
keine kleine oder leichte Aufgabe. 169

In der folgenden Untersuchung, die sich auf die Definition des Sophisten kon-
zentriert, reflektiert der Gastfreund erstmals explizit im Dialog, dass man zwi-
schen ὄνομα und ἔργον nicht nur unterscheiden, sondern dass einer Einsicht in 
das ἔργον stets ein Vorrang gegenüber dem bloßen Zugriff auf das ὄνομα ohne 
weitere Begründung eingeräumt werden müsse. 170 Wie sich später im Dialog er-
weist, dreht der Sophist bei seiner Täuschungskunst dieses Verhältnis um, indem 

darauf gerichtet wird, dass bisherige Unterscheidungen noch nicht ausreichend sind, son-
dern einer weitergehenden Begründung durch Reflexion auf das, was denkbar ist, bedarf: 
Plat. R. 523a10–b4, und zur weiteren Erläuterung dieses Gedankens im Zuge des Fingerbei-
spiels: Plat. R. 524a6–d1.

 164	 Plat. Sph. 216c2–d2.
 165	 Plat. Sph. 217a1.
 166	 Ebd. Platon arbeitet mit diesem Begriffspaar eine Unterscheidung zwischen ὄνομα und 

ἔργον ein, auf die er Sokrates schon bei der Etablierung von Fragestellung und Methode 
richtig zurückgreifen lässt. Der Unterschied wird hier angewendet, aber noch nicht reflek-
tiert. Dies dient neben einer weiteren Hinführung auf die spezifische Methode gesicherter 
Erkenntnis, die erst im Folgenden explizit gemacht wird, auch der Charakterisierung des 
Sokrates. Er ist bereits in der Lage, dieses Verfahren anzuwenden, und demonstriert damit 
eine entsprechende Unterscheidungskompetenz, die Platon auch von Theaitet im Folgen-
den ähnlich umsetzen lässt (Plat. Sph. 218b1–4).

 167	 Plat. Sph. 217a6–b3.  
 168	 Plat. Sph. 217b2–3.
 169	 Plat. Sph. 217b1–3.
 170	 Plat. Sph. 218c1–5.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



54 Dialogbeginn des Sophistes

er die Einheit und Erkennbarkeit von falschen Meinungsinhalten vorrangig mit 
Mitteln der Rede plausibilisiert und sich dabei das Unwissen seiner Adressaten 
zunutze macht.

Dass gerade solche Verwechslungsmöglichkeiten z. B. bei der Verwendung des 
gleichen ὄνομα für verschiedene Sachverhalte mit unterschiedlichem ἔργον ent­
stehen können, arbeitet Platon ebenfalls im Vorgespräch auf Ebene der Dialog
handlung an einem Beispiel ein, wenn Theaitet sich als Gesprächspartner bereit
erklärt. Wenn er selbst im Gespräch ermüden sollte, könne der Gastfreund, wie 
Theaitet im Zuge dessen vorschlägt, auf den jungen Sokrates zurückgreifen, der 
mit Sokrates zwar den Namen gemeinsam habe (ὁμώνυμον), 171 aber (sc. bezogen 
auf sein ἔργον) ihm, Theaitet, als Alters- und Übungsgenosse gleich und daher 
ebenso im Aushalten von Strapazen erprobt sei. Platon lässt so den jungen Theai
tet in seiner Rede das Problem einer Täuschung aufgrund von Homonymie am 
Beispiel erkennen und mit Verweis auf das jeweilige ἔργον gemäß dem Begriff der 
Verschiedenheit richtig auflösen. Die Passage dient einerseits dazu, für den Leser 
eine weitere Differenzierung zu dem Verhältnis von ὄνομα und ἔργον hinzuzu-
bringen und an einem einfachen Beispiel auf spätere Diskussionen über die so-
phistische Täuschungskunst, das Nichtsein als Verschiedenheit und die notwen-
dige Annahme von Begriffsverhältnissen mittels Dialektik vorzubereiten. 172 Sie 
fungiert andererseits als Mittel der Charakterisierung der Dialogfigur des jungen 
Mathematikschülers. Denn mit seiner Unterscheidungskompetenz, die Theaitet 
hier beweist, wird er von Platon als geeigneter Dialogpartner eingeführt. Vorbe-
reitet ist er dazu bereits aufgrund der vorausgegangenen Diskussionen aus dem 
Theaitet und er erfüllt die Prognose für den weiteren Erkenntnisfortschritt, die So-
krates am Ende des Theaitet stellt. 

Platon markiert hiermit auf Ebene der Dialogkomposition das Erkenntnis
niveau der anstehenden Diskussion, das sich aus den seelischen Möglichkeiten 
der beteiligten Diskutanten und ihrer Themensetzung ergibt. Zu diesen gehören 
der Gastfreund, der als dialektisch gebildeter Philosoph die Gesprächsführung 
übernimmt, und der junge Mathematikschüler Theaitet, der bereits eine erste 
grundlegende Vorbildung im Theaitet erfahren hat und bereit ist, den dialektisch 
fundierten Ausführungen über die Definition des Sophisten durch den Gast-
freund zu folgen, auch wenn er selbst noch nicht über das notwendige Wissen 
verfügt, um eigenständig ein dialektisches Verfahren anzustrengen.

Zusammengefasst wird der Leser im Vorgespräch auf engem Raum angesichts 
der bloßen Zuschreibung des Theodoros, der namenlose Gastfreund sei ein Philo-
soph, mittels Aporie und mit einem kurzen maieutischen Verfahren, das von der 
ersten Frage des Sokrates ausgeht, schrittweise dazu angeregt:

 171	 Plat. Sph. 218b3.
 172	 Dieser Aspekt erweist sich als bedeutsam für den Mechanismus der Täuschung, die Maler 

und Sophist auf analoge Weise mit ihrer mimetischen Kunst erzeugen. Sie ist bei der Her-
leitung des Maler-Paradeigma in der vorläufigen Definition des Sophisten eingearbeitet: 
Plat. Sph. 234b7.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



55Auslegung des Vorgesprächs

(1.)		 den Unterschied von ὄνομα und ἔργον an einem konkreten Meinungsinhalt, 
sc. dem Gastfreund, als Problem zu erfassen und für eine gesicherte Einsicht in 
diesen Meinungsinhalt richtig nachzuvollziehen,

(2.)		 an dem Beispiel der Philosophen, Sophisten und Staatsmänner und den verschie-
denen Verwechslungsmöglichkeiten, die aus Unwissen geschehen, zu begreifen, 
dass nur durch einen Zugriff auf das ἔργον eine gesicherte Erkenntnis möglich 
ist, von der auch die richtige Zuschreibung des ὄνομα abhängig gemacht werden 
muss,

(3.) 	 an dem Beispiel des jungen und alten Sokrates, auf die Theaitet verweist, die Ge-
fahren für eine Konfusion kennenzulernen, die mit einer Homonymie ohne wei-
tere Reflexion auf den Sachunterschied einhergehen können, was sich später im 
Dialog mit der Herleitung des Nichtseins als Verschiedenheit und mit der Einsicht 
in die Mechanismen der sophistischen Täuschungskunst in Verbindung bringen 
lassen wird,

(4.) 	 den ὄνομα-ἔργον-Grundsatz schließlich explizit als notwendige Voraussetzung 
für eine gesicherte Erkenntnis zu reflektieren, orientiert an der der Gastfreund im 
Hauptteil seine dialektische Jagd auf den Sophisten durchführen wird.

Die einleitende Passage muss also, wie die vorgelegte Analyse gezeigt hat, in die-
sem Sinne als funktionaler Teil der Gesamtkomposition des Sophistes begriffen 
werden, die auf bestimmte Weise, soweit dies mit den Mitteln der dramatischen 
Einleitung möglich und angemessen ist, zu dem Dialogargument beiträgt. Denn 
während die Einleitung auf einer ersten Ebene zwar auch der grundsätzlichen 
Einführung in die Dialoghandlung dient, leistet sie auf einer weiteren Ebene vor 
allem eine Hinführung auf Inhalt, Methode und Erkenntnisniveau der Argumen
tation. Abgestimmt auf die Sachdiskussion, die Gastfreund und Theaitet später 
führen, regt sie einen fortschreitenden Differenzierungsprozess bei dem Leser 
an. Dies erfolgt im Vorgespräch, indem relevante Aspekte des späteren Dialogar
guments an Elementen der dramatischen Handlung, an Diskussionen über diese 
und an weiteren Meinungsinhalten, die noch eng an die Dialoghandlung geknüpft 
werden, exemplarisch und auf einem einfachen Niveau durchlaufen werden.

Weil der Dialog im Unterschied etwa zu dem vorausgegangenen Theaitet auf 
einem höheren Erkenntnisniveau mit der Debatte um die Wesensbestimmung 
des Sophisten und die vorgebildeten Dialogpartner ansetzt und darüber hinaus 
durch den Anschluss an den Theaitet bereits auf dort geleistete Einsichten auf
bauen kann, erfolgt die maieutische Umwendung und die dramatische Einfüh-
rung in aller Kürze. Sie wird am Anfang des Sophistes bereits mit der kurzen Frage 
erzielt, die Platon von Sokrates eingangs stellen lässt. Schon in dieser Form – die 
im Vergleich zu anderen Dialogen reduziert ist – kann die dramatische Einleitung 
ihre Funktion im Sophistes entfalten. Sie ist mit Blick auf die insgesamt verhandelte 
Sachfrage an eine entsprechend vorgebildete Leserschaft adressiert.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



III 
Zur Methode im Sophistes

1	 Paradeigma und Dihairese

Da die Frage nach dem ἔργον, dem τί ποτ’ ἔστι, 1 des Sophisten, die sich die Ge-
sprächspartner für die Untersuchung vorgenommen haben, besonders schwierig 
zu beantworten ist und einer umfangreichen Begründung bedarf, schlägt der 
Gastfreund vor, das Größere und Schwierigere zunächst an einem Kleineren und 
Leichteren durchzugehen, bevor auf dieser Grundlage der Gegenstand selbst ver-
handelt werden kann.

Eingeführt wird dazu die Paradeigma-Methode mit einem anschließenden di-
hairetischen Verfahren, das die gesamte Dialogkomposition bestimmt. Es baut auf 
der eingangs gestellten Forderung nach einer Differenzierung zwischen ὄνομα 
und ἔργον auf.

Der Gang der Untersuchung im Sophistes lässt sich in zwei Hauptteile mit je-
weils verschiedenen Paradeigmata, die herangezogen und gegenübergestellt 
werden, unterteilen: (a) das Paradeigma des Anglers in der ersten Dialoghälfte, 
mit dem die Dialogpartner aufgrund eines Fehlschlusses (sc. dass der Sophist ein 
ähnliches ἔργον habe wie der Angler) zu einer Vielfalt an nicht zusammenpas-
senden Erscheinungsweisen des Sophisten gelangen, und (b) das sachlich treffen-
dere Paradeigma des Malers in der zweiten Dialoghälfte, mit dem die Definition 
schließlich – je nach These der Interpreten 2 – gelingt.

Ausgehend von dem Maler führen Gastfreund und Theaitet nur eine einzel-
ne Dihairese durch, die im Unterschied zu dem dihairetischen Verfahren in der 
ersten Dialoghälfte durch weitergehende, umfangreiche Analysen fundiert wird. 
Mit Hilfe des zweiten Paradeigma gewinnen Gastfreund und Theaitet begründete 
Einsicht in das tatsächliche ἔργον des Sophisten, das von mimetischer und täu-
schender Natur ist. Die Wesensdefinition, die am Ende erschlossen wird, deckt, 

 1	 Plat. Sph. 217b3.
 2	 Unvollständig bleibt die Definition am Dialogende, um Widersprüche in der Eleatischen 

Grundposition aufzudecken und den Leser zu einer Erkenntnis aufzufordern, die außerhalb 
des Dialogs liegt, z. B. nach: David Ambuel, Image & Paradigm in Plato’s Sophist, S. 174–175: 
„The problem of the image is never solved in the Sophist, nor was it meant to be. […] The collapse 
of this distinction and all analogous distinctions in the Sophist has its source in Eleaticism. […] 
In its strict exclusion of not-being, the Eleatic concept of being is not able to account for resem-
blance, and so it leads to a nominalism in which being and not-being are indistinct, lending 
justification to sophistry. […] Thus, the Sophist does not conclude in doctrine, but in aporia.“

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



58 Zur Methode im Sophistes

wie im Folgenden herausgearbeitet werden soll, für den Leser im Rückblick den 
Mechanismus auf, durch den in der ersten Dialoghälfte eine konfuse Vielfalt an 
verschiedenen, nicht zusammenpassenden Erscheinungsweisen des Sophisten er-
schlossen wurde. Er besteht in der fehlerhaften Annahme über die tatsächliche 
Vergleichbarkeit von Paradeigma und Sophist im ἔργον und bringt darum die 
Dialogpartner zur Dialoghälfte mit verschiedenen Dihairesen, die sich nicht auf 
ein einheitliches ἔργον zurückführen lassen, in eine erste Aporie.

Obwohl die Dihairese und der Sophistes nach Vertretern der These, Platon habe 
methodisch und inhaltlich in seinen Dialogen eine Entwicklung vollzogen, üb
licherweise dem Spätwerk Platons und damit einem ,reiferen‘ Platon zugeschrie-
ben werden, 3 hat das offenkundige Scheitern dieses dihairetischen Verfahrens 
in der ersten Dialoghälfte des Sophistes in der Forschung eine Debatte über die 
grundsätzliche Legitimation der Dihairese im Sophistes ausgelöst – sowohl als In-
strument, um Erkenntnisse bzw. neue Einsichten zu gewinnen, als auch mit Blick 
auf ihre konkrete Anwendung im Dialog. Während nach Ambuel der Sophistes 
mit seinem dihairetischen Verfahren insgesamt in Aporie ende, weil Platon das 
Argument mit allen Schritten im Dialog durch entsprechend erzeugte Widersprü­
che, die sich aus dem Eleatismus ergeben, planmäßig ad absurdum geführt habe, 
um den Leser zu weiterer Differenzierung – sc. außerhalb der Dialoggrenzen – 
herauszufordern, 4 Rosen das Problem in der im Sophistes nicht geglückten Anwen-
dung dieses Verfahrens sieht, 5 Benardete und Iber hingegen Bedenken grund-
sätzlicher Art am dihairetischen Verfahren geäußert haben (sc. ob es überhaupt 
geeignet sei, um Erkenntnisse über Unbekanntes zu erreichen), 6 haben Kolb und 

 3	 Vgl. Julius Stenzel, Studien zur Entwicklung der Platonischen Dialektik von Sokrates zu 
Aristoteles, S. 53–54: „Platon selbst sah seine Methode als neu […] und zur Lösung schwer-
wiegender wissenschaftlicher Fragen geeignet an […].“; Julius Matthew Emil Moravcsik, 
The Anatomy of Plato’s Divisions, in: Edward N. Lee, Alexander P. D. Mourelatos, Richard 
M. Rorty (Hgg.), Exegesis and Argument. Studies in Greek Philosophy presented to Gregory 
Vlastos, Assen 1973 (Phronesis, Supplementary I), S. 324–348, hier: S. 324–325: „According to 
the interpretation to be put forward in this paper, the Method of Division, as a method used 
self-consciously by Plato, was the product of Plato’s later thought, and as such fits naturally 
into the context of his metaphysical speculations – speculations that were triggered partly by 
problems that have been bypassed in the middle period dialogues, and partly by the difficul-
ties that the earlier constructive ontological theses encountered.“

 4	 David Ambuel, Image & Paradigm in Plato’s Sophist, S. 174–175.
 5	 Stanley Rosen, Plato’s Sophist. The Drama of Original and Image, S. 85: „There can be no doubt 

that the stranger makes remarks about diaeresis which encourage us to regard it as a qua-
si-mathematical procedure of universal competence. But these remarks must be measured 
against the actual functioning of diaeresis in the Stranger’s hands. Perhaps diaeresis is like 
the sophist in claiming, wrongly, to ‘know’ everything.“

 6	 Seth Benardete, The Being of the Beautiful. Plato’s Theaetetus, Sophist, and Statesman, trans-
lated and with a commentary by Seth Benardete, Chicago/London 1984, S. 78: „As it is, we 
are confronted with the riddle of a pseudoscience in pursuit of the pseudoscience of the 
sophist.“; Christian Iber, Platon. Sophistes, S. 224: „Platon führt in den Dialogen Sophistes, Poli-
tikos (287b–c), Phaidros (265c–d) und Philebos (16c–d) die Dihairese als spezifisch philosophische 
Methode der Erkenntnis an. Die Begriffseinteilungen werden von Platon jedoch nicht nur auf 
bereits inhaltlich Erkanntes wie den Angelfischer angewandt. Die Frage ist, ob diese Metho-

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



59Paradeigma und Dihairese

Glasmeyer auf die Vorläufigkeit dieses Verfahrens und seiner Ergebnisse in der 
ersten Dialoghälfte hingewiesen, die erst durch das Fundament der Dialektik an 
späterer Stelle überwunden werden könne. 7 Kolb hat dabei überzeugend heraus-
gearbeitet, dass Platon „dieses Scheitern der Dihairetik zu Beginn stillschweigend 
in Szene [setze]“, 8 knüpft diese Beobachtung aber an die These, dass dies im Dia
log in dieser frühen Phase der Argumentation ohne „jegliche Reflexion“ 9 und aus 
einem Defizit heraus geschehe, das dem Verfahren für die Analyse von nicht be-
reits Bekanntem grundsätzlich anlaste und folglich zu Tage tritt, wenn man es auf 
den Sophisten anwendet. Der „Anfangsteil des Dialogs mit seinen Sophistende
finitionen [könne] selbst als eine Demonstration sophistischer Scheinerkenntnis 
gedeutet werden […]“. 10 

Erörterungen in Platons Dialogen zu Funktion und Wirkmacht der Dihaire
se als Instrument der Dialektik, d. h. als spezifische Methodik philosophischer 
Wissenssuche, sollen im Folgenden anhand einschlägiger Stellen aus Politeia, 
Phaidros und Philebos untersucht und verglichen werden, um diese Ergebnisse im 
Anschluss bei der konkreten Analyse des dihairetischen Verfahrens im Sophistes 
heranzuziehen. Wie sich dabei zeigen wird, ist die Dihairese nach den Grund-
sätzen der Platonischen Erkenntnistheorie nicht als inhaltsleere Methodik zu be­
greifen, die additiv eines weiteren Wissenserwerbs bedarf, um erfolgreich zu sein, 
sondern muss stets als Verfahren betrachtet werden, das eine Unterscheidungs
tätigkeit, sc.  in diesem Fall den Intellekt, unmittelbar begleitet (unterstützt und 
vorbereitet durch die Tätigkeit der διάνοια in der Seele). Abgestimmt darauf ist 
auch die Argumentation im Platonischen Dialog daraufhin angelegt, dass die 
Dihairese als Verfahren immer an einen bestimmten Erkenntnisprozess der Seele 
gebunden ist, der sich auf die Einsicht in das Begriffliche selbst richtet. Sie ist von 
ihm nicht abzulösen oder durch ihn zu ergänzen.

de in Anwendung auf das unerkannte Wesen des Sophisten hinreichend ist, dieses zu ermit-
teln.“; S. 225: „Es stellt sich heraus, daß die Wesensbestimmung des Sophisten ein Problem für 
die dihairetische Erkenntnismethode darstellt.“

	  7	 Peter Kolb, Platons Sophistes. Theorie des Logos und der Dialektik, S. 51: „Platon konfrontiert 
den Leser in den Anfängen des Dialoges nicht nur mit einer vorläufigen und verbesserungs-
würdigen Form von dialektischer Methode, die allenfalls den Schein eines wissenschaftli-
chen Verfahrens hervorbringt. Mit der Figur des Theaitetos läßt er auch die Einsicht gegen-
wärtig werden, daß menschliches Verstehen in seiner ursprünglichen Verfassung die Form 
der Irreflexivität hat. […] So wecken die anfänglichen Dihairesen die Neugierde, wie es der 
Fremde anfangen wird, seinen Schüler zu einer Reflexion auf seine Wissensform zu veran-
lassen, um dann mit ihm gemeinsam zu einer wissenschaftlich angemessenen Erörterung 
der Sophistik aufzubrechen.“; Christian Glasmeyer, Platons Sophistes. Zur Überwindung der 
Sophistik, Heidelberg 2003, S. 57–58: „Das dialektische Verfahren der Dihairese, das die De-
finition des Sophisten ermöglicht, wird jedoch erst im Laufe des Dialogs, wie noch zu zeigen 
sein wird, durch die Lehre von dem Verhältnis der Ideen zueinander, dessen methodischer 
Ausdruck es ist, auf ein sicheres Fundament gestellt.“

	  8	 Peter Kolb, Platons Sophistes. Theorie des Logos und der Dialektik, S. 49.
	  9	 Ebd. 
 10	 Ebd., S. 54.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



60 Zur Methode im Sophistes

Das Scheitern des dihairetischen Verfahrens in der ersten Dialoghälfte, das sei-
nen Ausgangspunkt von einer falschen Meinung der Dialogpartner über das We-
sen des Sophisten nimmt (sc. mit der falschen Meinung, dass der Sophist jemand 
mit Wissen sei), wird sich entsprechend als Inszenierung einer seelischen Reini-
gung von falschen Meinungen erweisen, mit der die Notwendigkeit, mit der die 
Dihairese an Wissen gebunden ist, im Dialog selbst demonstriert wird. Sukzessiv 
wird der junge Theaitet – sc. aufgrund noch nicht gemachter Unterscheidungsleis-
tungen, da das Verfahren in der ersten Hälfte noch nicht an den Intellekt bzw. an 
begriffliche Erkenntnis gebunden ist – unter Anleitung des dialektisch gebildeten 
Gastfreundes in immer größere Konfusionen geführt, die sich an den einzelnen 
Dihairesen und ihren Fehlschlüssen nachzeichnen lassen. Ausgehend von der fal-
schen Meinung, d. h. einer Konfusion von Unterschieden, kann ein Verfahren, das 
an den Intellekt gebunden ist, nur in einer Aporie enden, wie Platon in der ersten 
Dialoghälfte demonstriert, bleibt aber – ganz nach den Mechanismen, die am Dia
logende auch für die sophistische Täuschungskunst gefunden werden  – in ge-
wisser Hinsicht an den Intellekt gebunden. Planmäßig geraten die Dialogpartner 
so schließlich zur Dialoghälfte in Aporie, um von falschen Meinungen gereinigt, 
umgewendet und mit Aufdeckung dieser Konfusionen schrittweise zu tatsäch­
licher, täuschungsfreier Einsicht in die gesuchte Wesensbestimmung des Sophis-
ten gelenkt zu werden. Die Untersuchung, die in der zweiten Dialoghälfte mit 
einer einzelnen Dihairese durchgeführt werden kann, bleibt an Wissen gebun-
den, bildet also einen am Intellekt ausgerichteten Erkenntnisprozess der Seele ab, 
mit der die Dialogpartner schließlich zu der Definition des Sophisten – sc. zu dem 
scheinbar prekärsten Gegenstand aus dem Spektrum des Seienden – gelangen.

2	 Exkurs: Dialektik und Dihairese im Corpus Platonicum
Ausführlich thematisiert wird die Bedeutung der Dialektik und der Dihairese in 
Platons Politeia sowie in geringerem Umfang auch im Phaidros und Philebos. Die 
betreffenden Passagen aus der Politeia sind bereits oben im Zuge der Analyse des 
Vorgesprächs des Sophistes mit Blick auf das Spektrum verschiedener seelischer 
Vermögen, auf das παιδεία-Konzept und auf mögliche Verbindungen zur Rheto-
rik betrachtet worden. Vor diesem Hintergrund wurde die Kompositionsform des 
Sophistes beleuchtet und es wurde außerdem ein erster Vergleich zu Verweisen auf 
das dialektische Verfahren im Phaidros gezogen, sofern es als Fundament einer 
wahrheitsgebundenen Rhetorik ausgewiesen wird.

Im Folgenden sollen aus den drei Dialogen ausgewählte Passagen zur Herlei-
tung und Begründung der Dialektik bzw. des dihairetischen Verfahrens herange-
zogen und im jeweiligen Dialogkontext ausgewertet werden. Die Ergebnisse die-
ser vergleichenden Untersuchung dienen im Anschluss der Auseinandersetzung 
mit dem Einsatz der Dialektik bzw. Dihairese im Sophistes und sollen außerdem 
für die weitere Auslegung des Sophistes produktiv gemacht werden. Relevant wer-
den diese Ergebnisse für die Frage sein, inwiefern sich die Diskussionen in den 

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



61Exkurs: Dialektik und Dihairese in der Politeia

genannten Dialogen komplementär zu den Erörterungen verhalten, die im Sophis-
tes über das Sein geführt werden und im Zentrum der Debatte um das Wesen des 
Sophisten stehen.

3	 Exkurs: Dialektik und Dihairese in der Politeia
In der Politeia wird die Dialektik als krönender Abschluss der Ausbildung der 
Philosophen behandelt, 11 mit der diese am Ende der Potentialentfaltung ihrer Er
kenntnisvermögen zu tatsächlichem Wissen gelangen. Dabei steht im Rahmen 
der Untersuchung im siebten Buch die Abgrenzung im Mittelpunkt, die im Be-
reich dessen, was denkbar ist, zwischen dem diskursiv-rationalen Verfahren der 
Seele und der Dialektik zu ziehen ist, sowie die Überlegung, wie eine solche letzte 
Wende des Philosophenschülers auf das dialektische Verfahren gelingt.

Was unter Wissen spezifisch zu verstehen ist, wird einhergehend mit dieser 
Differenzierung von Sokrates – für den gegenwärtigen Kenntnisstand im siebten 
Buch, sc. im Anschluss an die Behandlung der mathematischen Wissenschaften – 
neu gefasst. Bisher habe man, wie Sokrates erstmals einräumt, die Kenntnisse, 
zu denen die Seele mittels διάνοια anhand der mathematischen Wissenschaften 
gelangt, aus Gewohnheit als Wissen bezeichnet. 12 Tatsächlich könne man diesen 
Status aber nur der Erkenntnis zuweisen, zu der die Seele mit Hilfe des dialekti-
schen Verfahrens gelangt, wenn sie das Denkbare selbst als es selbst erschließt 
und somit Rechenschaft über das Prinzip ihrer Erkenntnisse ablegt. 13

Die Einsichten, die die Seele mittels διάνοια erzielt, werden von Sokrates an 
dieser Stelle im Zuge der hier notwendigen Differenzierung von der Dialektik ab-
gegrenzt und im Unterschied zu ihr als träumend bezeichnet. 14 Mit diesem Bild 
wurde bisher in der Politeia das Verhältnis zwischen dem Bereich des Sichtbaren im 
Unterschied zum Denkbaren charakterisiert. 15 Jedoch bereits im Liniengleichnis be-
reitet Sokrates vorab den Gedanken vor, dass das abbildhafte Verhältnis des Sicht-
baren im Verhältnis zum Denkbaren analog auf die untergeordneten Abschnitte 
des jeweiligen Bereichs zu beziehen sei: auf εἰκασία im Verhältnis zu πίστις im 
Sichtbaren ebenso wie auf διάνοια im Verhältnis zu νόησις im Denkbaren. 16

 11	 Vgl. dazu den Vergleich mit einer Mauerzinne: Plat. R. 534e2–535a1.
 12	 Plat. R. 533c7–e2.
 13	 Plat. R. 533b1–c5.
 14	 Plat. R. 533b6–c3.
 15	 Vgl. für eine Definition des Träumens, sofern es als Bild für eine Erkenntnis eingesetzt wird, 

bei der das, was lediglich ähnlich mit etwas ist, für identisch mit dieser Sache gehalten wird: 
Plat. R. 476c2–7. Die Unterscheidung bezieht sich hier noch – vor der später erfolgenden Dif-
ferenzierung unterschiedlicher seelischer Vermögen im Zuge des Liniengleichnisses – allge-
mein auf die Abgrenzung einer Erkenntnis von Einzeldingen von der Einsicht in das, was 
nur denkbar ist. Vgl. außerdem für den bildhaften Vergleich des Träumens in der Politeia 
die Unterscheidung zwischen philosophisch (d. h. dialektisch) gebildeten Herrschern und 
solchen Herrschern, die träumend mit ihrer Seele ganz an die Wahrnehmung gebunden ge-
blieben sind: Plat. R. 520c3–d1.

 16	 Plat. R. 509d6–511e5.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



62 Zur Methode im Sophistes

Dieser Perspektivwechsel auf die Rolle der διάνοια, der sich in der Diskussion 
im siebten Buch mit den Dialogpartnern selbst vollzieht, 17 spiegelt den fortschrei-
tenden Differenzierungsprozess wider, den Sokrates im Gespräch mit Glaukon 
bis zu diesem Punkt erreicht hat. Platon setzt in der Dialoggestaltung Grundlagen 
seines zuvor entwickelten παιδεία-Konzepts um, wenn er den Erkenntnisaufstieg 
des Philosophen bis zum Wissen nicht nur inhaltlich nachverfolgen lässt, sondern 
auch das Argumentationsniveau der Erörterung darauf abstimmt, indem der 
Blick auf die Rolle der jeweiligen Vermögen erst schrittweise – dem Curriculum 
des Philosophen folgend – freigegeben oder dabei jeweils neu perspektiviert wird.

Wie bis zu diesem Punkt im Dialog betrachtet wurde und von Sokrates im sieb-
ten Buch 18 eingeräumt wird, erkennt die Seele mit der διάνοια zwar im Unter-
schied zu allen Erkenntnisvermögen, die im Meinungsbereich an die Wahrneh
mung gebunden bleiben, etwas von dem Seienden und kann zu dem gerechnet 
werden, was sich auf das richtet, was denkbar ist. Vor der Auseinandersetzung mit 
den mathematischen Wissenschaften beschreibt Sokrates für Glaukon so diese 
Umwendung der ganzen Seele allgemein als etwas, was nicht mit dem Umdrehen 
einer Scherbe verglichen werden könne, sondern mit einer fundamentalen Wende 
von einem nächtlichen zu einem wahrhaften Tag verstanden werden müsse und 
sich somit als wahre Philosophie beschreiben lasse. 19 Im Fokus stand im damali-
gen Kontext für die Gesprächspartner im Anschluss an das Höhlengleichnis noch 
die zentrale Rolle, die der διάνοια in diesem Prozess der Umwendung vom Wer-
den zum Sein zugesprochen werden muss.

Anders verhält es sich hier an späterer Stelle im siebten Buch im Zuge der aus-
führlichen Begründung der Dialektik, nachdem schon die mathematischen Wis
senschaften behandelt worden sind: 20 Verglichen mit dem Gegenstand der Dia-
lektik muss das, was die διάνοια erschließt, für ähnlich, nicht bereits für identisch 
mit Wissen gehalten werden, 21 auch wenn die Seele sich sowohl diskursiv als auch 
dialektisch auf das richtet, was denkbar ist, wie Sokrates gegenüber Glaukon erst-
mals konkretisiert. 22

Ein Fortschreiten zum dialektischen Verfahren erweist sich als der schwierigs-
te Schritt im gesamten Prozess der Philosophenausbildung, der nicht für jeden 
zugänglich ist, sondern weitreichender Vorbereitung bedarf. Sokrates stellt gegen-
über Glaukon die Gefahren heraus, die sich an dieser Stelle für den angehenden 
Philosophen ergeben. 23 Denn die wahre Bedeutung der Dialektik lasse sich erst 
durch die Kraft der Dialektik selbst erfassen, so dass der Erkennende schon vorab 

 17	 Plat. R. 531c9–535a1.
 18	 Plat. R. 533b6–8.
 19	 Plat. R. 521c5–8.
 20	 Plat. R. 531c9–535a1.
 21	 Vgl. für die Definition des Träumens in diesem Sinne als Bild für eine Erkenntnis: Plat. R. 

476c2–7.
 22	 Plat. R. 533b1–e2.
 23	 Plat. R. 535a3–539d7, davon insbesondere zu der Möglichkeit des Scheiterns im dialektischen 

Verfahren: Plat. R. 537e1–539d7.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



63Exkurs: Dialektik und Dihairese in der Politeia

über (diskursiv-rational erworbene) Erkenntnis verfügen müsse, um Einsicht zu 
nehmen.

Diesen Gedanken greift Platon in der Dialogkomposition auf, wenn er Sokrates 
vorweg die Warnung aussprechen lässt, dass Glaukon voraussichtlich der folgen-
den Darlegung über die Dialektik nicht mehr folgen könne, auch wenn er, Sokrates, 
versuche, die Sache selbst in den Blick zu nehmen und als solche zu entfalten. 24

Bereits im Zuge der Behandlung des Liniengleichnisses hat sich Glaukon mit 
seinen Nachfragen als ein Gesprächspartner erwiesen, der noch nicht für eine 
unmittelbare Umwendung auf die Dialektik bereit ist. Selbst bei der Behandlung 
der mathemathischen Wissenschaften zeigen seine Nachfragen, dass er stets 
wieder auf wahrnehmungsgebundene Meinungsinhalte zurückgreift, statt eine 
diskursiv-rationale Verfahrensweise anzustrengen, auf die Sokrates Glaukon in 
der Diskussion wiederholt verweisen muss. 25

Für eine Ausbildung in der Dialektik bedarf es jedoch nicht nur der grundle-
genden Einsicht in, sondern sogar einer langwierigen Gewöhnung an diese spezi-
fischen Gegenstände der διάνοια, wie Sokrates später kritisch im Zusammenhang 
mit der Auswahl und Prüfung angehender Philosophen bemerkt. 26 Andernfalls 
kann es zu verhängnisvollen Fehlern bei der Umwendung von der διάνοια zur 
νόησις kommen. 27

Diese Gefahren des Scheiterns führt Sokrates Glaukon mit einem Vergleich 
vor Augen: Es verhalte sich wie bei einem Kind, das bei Zieheltern aufgewachsen 
sei, ohne zu wissen, dass diese nicht seine wahren Eltern sind. In der Zeit des 
Unwissens über die wahren Eltern, würde dieses Kind den Zieheltern viel Ehre 
entgegenbringen und ihnen folgen, sich von schädlichen Schmeichlern hingegen 
fernhalten. In dem Augenblick aber, in dem dieses Kind erfahre, dass die Ziehel-
tern nicht die wahren Eltern sind, ohne allerdings bereits genaues Wissen über 
die wahren Eltern erhalten zu haben, bestehe die große Gefahr, dass sich dieses 
Kind nicht nur von den Zieheltern abwende, sondern mangels Alternative den 
Schmeichlern folge, anstatt die wahren Eltern zu finden. 28

Sokrates legt Glaukon – mit Rücksicht auf das Erkenntnisniveau seines Ge-
sprächspartners – im Anschluss eine eigene Deutung dieses Vergleichs vor und 
bezieht sich dabei auf ein Beispiel aus der staatlichen Verfassung. Wer in den ge-
rechten Gesetzen erzogen sei, folge ihnen, wie es sich gehört, hinterfrage man je-
doch die Wahrheit dieser Gesetze im Verhältnis zu dem, was das Gerechte selbst 

 24	 Plat. R. 533a1–11.
 25	 Vgl. dazu z. B.: Plat. R. 528e6–529a8. Glaukon meint, in der Astronomie beschäftige man sich 

mit den höheren Erkenntnissen, weil die Beobachtungen auf den Himmel gerichtet seien. 
Der erste Einwand von Sokrates, dass eine solche Auseinandersetzung mit der Astronomie 
nicht gesucht sei, sondern solche Naturbeobachtungen den Blick eher nach unten (sc. auf das 
Wahrnehmbare) als nach oben (sc.  auf die begriffliche Einsicht) richten, versteht Glaukon 
nicht (Plat. R. 529a8).

 26	 Plat. R. 535a3–537d8.
 27	 Plat. R. 537e1–539d7.
 28	 Plat. R. 537e9–538c3.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



64 Zur Methode im Sophistes

sei, könne der dabei erzeugte Widerspruch zu einer Abkehr des Gerechten von 
den bisher für allgemeingültig gehaltenen Gesetzen kommen, wenn noch keine 
begriffliche Einsicht in das Gerechte selbst möglich ist. 29

Die gesamte Passage steht im Kontext der Abgrenzung von διάνοια und 
νόησις, 30 wie oben bereits herausgestellt wurde. Überträgt man den ersten Ver-
gleich des Kindes und seiner Zieheltern sowie den Vergleich aus dem Bereich der 
staatlichen Verfassung auf die gesuchten Gefahren in der Ausbildung zur Dialek-
tik – die auf diesem Niveau das übersteigen würde, was Glaukon zu leisten in der 
Lage ist –, so ergibt sich eine neue Sicht auf die Ursache der Täuschung, vor die 
sich die Seele gestellt sieht: Hat sie bisher geglaubt, mit der diskursiv-rationalen 
Einsicht in das, was denkbar ist, bereits Wissen über das, was ist (sc.  im Unter-
schied zu Wahrnehmung und Meinung), erlangt zu haben, führt die Wende auf 
das dialektische Verfahren zu einer Aporie über den tatsächlichen Wahrheitsan-
spruch dieser bisherigen, für wahr gehaltenen Erkenntnis. Die Seele muss ein-
sehen, dass sie mit der διάνοια lediglich träumt im Verhältnis zu dem, was sich 
durch die Dialektik erschließen lässt, muss dennoch aber – z. B. mittels vorausge-
gangener Gewöhnung an die diskursiv-rationalen Einsichten – in der Lage sein, 
an den dianoetischen Einsichten festzuhalten, sofern sie in Relation zur Wahrheit 
richtig eingeschätzt werden. Sie müssen zum Ausgangspunkt einer weitergehen-
den Suche nach der Wahrheit gemacht werden, ohne dass ihr Geltungsanspruch 
vollends aufgehoben wird.

Sokrates führt Glaukon die möglichen Konsequenzen eines Scheiterns vor Au-
gen: Führe man die jungen Schüler zu schnell und unvorbereitet an das Wissen 
heran, nutzten sie den dabei erzeugten Widerspruch allein um der Überwindung 
willen, woraus sich verwerfliche Formen der Streitrede ergäben, die die Philoso-
phie in Verruf gebracht hätten. Bringt man diese Anspielung im Dialogkontext mit 
dem Gedanken der Unterscheidung von διάνοια und νόησις sowie mit den bisher 
eingeführten Unterscheidungen zu den Seelenvermögen zusammen, lässt sich 
das, was nach Sokrates von den Streitrednern aufgrund einer verfehlten Dialektik 
erzeugt wird, dem Bereich der falschen Meinung zuweisen.

In dieser Hinsicht ist die vorliegende Passage aus der Politeia als Vergleichsstelle 
produktiv sowohl für die Auslegung der ersten Scheindihairesen im Sophistes, die 
nach dem ersten Paradeigma zu einer Aporie über die Wesensbestimmung des 
Sophisten führen, weil sie nach denselben Mechanismen funktionieren wie die 
hier angedeuteten Widersprüche der Streitreden, als auch für eine Auslegung der 
zweiten Dialoghälfte des Sophistes. Denn dort führt der Gastfreund mit Theaitet 

 29	 Plat. R. 538c4–539a4.
 30	 Darauf bezieht sich auch die Rückfrage des Glaukon (Plat. R. 538c4–5), wenn er um eine Aus-

deutung des ersten Vergleichs bittet. Das Beispiel aus dem Bereich der staatlichen Verfas-
sung, das Sokrates im Anschluss verwendet (Plat. R. 538c6–539a4), ist mit Rücksicht auf das 
Niveau des Glaukon gewählt, den er zuvor bereits gewarnt hat, dass dieser voraussichtlich 
nicht mehr den Ausführungen folgen könne, die sich nun auf die Dialektik unmittelbar be-
ziehen (Plat. R. 533a1–6).

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



65Exkurs: Dialektik und Dihairese im Phaidros und Philebos

eine Debatte zum Sein und zum Nichtsein, im Zuge dessen die sophistische Täu­
schungskunst mit Hilfe eines dialektischen Verfahrens aus dem Prinzip der Ver
schiedenheit abgeleitet und in den Bereich der falschen Meinung eingeordnet wird.

4	 Exkurs: Dialektik und Dihairese im Phaidros und Philebos
Stellt man neben die Passagen zur Dialektik in der Politeia einschlägige Passagen 
aus dem Phaidros und Philebos, lassen sich für die Diskussion weitere wichtige As-
pekte hinzubringen, mit denen sich verschiedene Formen des dialektischen Ver-
fahrens sowie der Prinzipienstatus der Dialektik gegenüber anderen Arten seeli-
scher Erkenntnis erfassen lassen.

Wenn Sokrates etwa im Phaidros bei der Herleitung der wahrheitsgebunde-
nen Redekunst gegenüber Phaidros bekennt, dass er ein Liebhaber der Dihairesen 
und Zusammenfassungen sei, die als Verfahrensweisen zur Dialektik zu rechnen 
sind, verweist er darauf, dass er durch sie imstande sei, zu reden und zu denken. 31 
Während in der Politeia vorgeführt wird, wie Formen der sophistischen Streitrede 
auf eine Verfehlung der dialektischen Kunst zurückgehen, weist diese Passage 
aus dem Phaidros ergänzend darauf hin, dass Ordnung, Einheit und Überzeu-
gungskraft im Reden und Denken, die Sokrates zuvor für das Gelingen einer gu-
ten Rede eingefordert hat, auf Prinzipien zurückzuführen sind, die sich mittels 
der dialektischen Verfahrensweisen erschließen lassen, d. h. zu dem spezifischen 
Erkenntnisprozess des Intellekts bzw. zu der Einsicht des Intellekts (vorbereitet 
durch rationale Unterscheidungen) in seine eigenen Inhalte zu rechnen sind.

Im Philebos grenzt Sokrates am Dialogbeginn in einer kurzen Passage zunächst 
die dialektisch begründete Rede von derjenigen ab, die eristisch verfährt, 32 wenn 
er mit Protarchos als Stellvertreter für Philebos die Frage erörtert, was man unter 
dem Guten zu verstehen habe, ob es die Lust (ἡδονή) sei, wie Philebos vorschlägt, 
oder vernünftiges Denken (φρόνησις), für das Sokrates einsteht. 33 Sokrates spezi-
fiziert die Fragestellung, wenn er zur Debatte stellt, ob und wie sich diese beiden 
Aktivitäten in der Seele zu dem verhalten, was man unter dem Glück des Men-
schen im Leben versteht. 34 Grundsätzlich müsse man von verschiedenen Formen 
der Lust, 35 aber auch von verschiedenen Formen der Einsicht 36 ausgehen, die es 
zu unterscheiden und in ein Verhältnis zueinander und zum Guten zu setzen 

 31	 Plat. Phdr. 266b3–5: τούτων δὴ ἔγωγε αὐτός τε ἐραστής, ὦ Φαῖδρε, τῶν διαιρέσεων καὶ συν­
αγωγῶν, ἵνα οἷός τε ὦ λέγειν τε καὶ φρονεῖν.

 32	 Plat. Phlb. 15d1–17a5.
 33	 Vgl. für die Einführung dieser Thesen: Plat. Phlb. 11b4–c3.  
 34	 Plat. Phlb. 11d2–7.
 35	 Plat. Phlb. 12c1–13d8. Sokrates benennt hier als Problem, das noch gelöst werden muss, dass 

man in Aporien gerät, wenn man die Lust mit dem Guten identifiziert, zugleich aber feststellt, 
dass es verschiedene Formen von Lust gibt und diese einander unähnlich sind, sofern man 
qualitative Unterschiede zwischen ihnen machen kann.

 36	 Plat. Phlb. 13e2–14b8. Sokrates betont, dass man auch bei den Arten von Erkenntnis in eine 
Aporie gerate, wenn man nicht zwischen ihnen differenziere.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



66 Zur Methode im Sophistes

gelte. Zur Lösung dieses Problems lenkt Sokrates den Blick auf den schwieri-
gen Fragekomplex um Einheit und Vielheit und ihre Verwirklichungsformen im 
Spektrum des Seienden. 37 Der Einschub dient auf Ebene der Dialogkomposition 
dazu, Fragestellung und Argumentationsniveau der Diskussion im Philebos wei-
ter einzugrenzen.

Den zunächst vorgebrachten Vorschlag des Protarchos, das Problem von Ein-
heit und Vielheit auf die Konstitution von Einzeldingen zu beziehen, sc. dass er 
selbst etwas Bestimmtes sei, ihm aber zugleich viele Qualitäten zugesprochen 
werden könnten, 38 lehnt Sokrates als möglichen Gegenstand der vorliegenden Er-
örterung ab. Dies sei ein bereits gemeinhin bekanntes und abgehandeltes Teilpro-
blem, über das alle einig seien. 39 Denn man beziehe sich dabei lediglich auf die 
richtige Erkenntnis eines Einzelnen aus dem Bereich des Werdens und Vergehens 
(d. h. Einheit und Vielheit, sofern damit ein Meinungsinhalt als solcher konstitu-
iert wird). Dies stehe aber nicht zur Debatte. 40

Selbst wenn man dieses Einzelne in seine Teile zergliedere, aber mit Blick auf 
einen bestimmten Sachunterschied als bestimmte Teile dieser Einheit auffasse 41 
(d. h. Einheit und Vielheit bezogen auf einen rational begründeten Meinungsin-
halt), bilde dies nach Sokrates nicht den Gegenstand der vorliegenden Diskussion.

Das Problem, das Sokrates herausgreift und vornimmt, betrifft das Begriffliche 
selbst, wenn man es als etwas Eines ansetzt und es im Verhältnis zu der Vielheit 
betrachtet, in der sich dieser Sachunterschied im Werden und Vergehen verwirk-
licht. Damit sind nach Sokrates zwei Schwierigkeiten verbunden: (a) Betrachte 
man begriffliche Unterschiede, die man erfasst, als etwas Eines (z. B. der Mensch, 
der Ochse, das Schöne und das Gute, was Sokrates hier als Tableau an Beispie-
len anführt), bestünde Diskussionsbedarf dazu, ob man diese Sachunterschiede 
tatsächlich als wahrhaft seiende Einheiten auffassen dürfe. 42 (b) Gestehe man 
andererseits zu, dass dieses Eine, das man ansetzt, im Bereich des Werdens und 
Vergehens zugleich als Vieles erscheinen und erfasst werden kann, dann gerate 
man an jenen Punkt, der ohne richtige Auflösung zu bedeutsamen Aporien, bei 
erfolgreicher Differenzierung hingegen zu großer Gewissheit, führen könne. Wie 
nämlich kann das Eine, das doch immer dasselbe ist, scheinbar zugleich Vieles 
(sc. im Werden und Vergehen) werden?  43

Die vorgelegte Perspektive auf das Verhältnis von Einheit und Vielheit ist für 
die Aporie, die Sokrates zuvor mit Protarchos bezogen auf Lust und Erkenntnis 
formuliert hat, und für die Fragestellung des Dialogs unmittelbar relevant. Nur 
wenn man die Vielheit an Formen von Lust und Erkenntnis in ein bestimmtes Ver-

 37	 Plat. Phlb. 14c1–15c9.
 38	 Plat. Phlb. 14c11–d3.
 39	 Plat. Phlb. 14d4–e4.
 40	 Plat. Phlb. 15a1–4.
 41	 Plat. Phlb. 14d8–e5.
 42	 Plat. Phlb. 15b1–2.
 43	 Plat. Phlb. 15b2–c3.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



67Exkurs: Dialektik und Dihairese im Phaidros und Philebos

hältnis zum Guten selbst setzt, das sich als etwas Eines im Unterschied zu dieser 
Vielheit festhalten lässt, werden auch qualitative Unterschiede zwischen den viel-
fältigen Formen von Lust und Erkenntnis differenzierbar und begründbar und 
lässt sich ihr jeweiliges Verhältnis zum Guten selbst bestimmen. Der eingeführte 
Schwerpunkt, unter dem die Frage nach dem Verhältnis von Einheit und Vielheit 
gelöst werden soll, liefert den spezifischen Begründungshorizont der Erörterung 
im Dialog.

Im Anschluss an diese Eingrenzung der Fragestellung lenkt Sokrates mit Pro
tarchos den Blick auf die Unterscheidung zwischen dialektischer und eristischer 
Rede. Explizit wird diese Untersuchung als Startpunkt der Argumentation ange-
kündigt, mit der das Problem von Einheit und Vielheit und die ganze Sachfrage 
bearbeitet werden soll. 44 Der vorgestellte Argumentationskontext am Anfang des 
Philebos ist von zentraler Bedeutung für das Verständnis der Passage.

Sokrates beginnt mit der allgemeinen Feststellung, Einheit und Vielheit seien 
stets in der Rede miteinander verbunden, weswegen junge Leute sich leicht dazu 
verführen ließen, die Rede fälschlicherweise zur Widerlegung und Konfusion zu 
verwenden, so dass sie andere, aber vor allem sich selbst in größte Aporie bräch-
ten. 45 Diese Beschreibung der jungen Leute, die die wahre Rede verfehlen und aus 
Lust am Widerspruch und daran, alles herumzudrehen, Streitreden hervorbrin-
gen, erinnert an die Konsequenzen eines Scheiterns in der dialektischen Ausbil-
dung, wie sie Sokrates im siebten Buch der Politeia beschreibt. Um zu verstehen, 
worauf der im Philebos genannte Grundsatz verweist, dass Einheit und Vielheit in 
der Rede stets miteinander verbunden seien, muss die Passage unter dem Fokus 
ausgelegt werden, den die Dialogpartner zuvor für die Debatte um Einheit und 
Vielheit festgesetzt haben: Es soll um ein Eines gehen, das als begriffliche Einheit 
einer Vielheit im Werden und Vergehen vorausgeht. Dabei soll betrachtet werden, 
wie es möglich ist, dass diese (begriffliche) Einheit in der (verwirklichten) Vielheit 
erkennbar ist. Im Sinne des Rhetorikkonzepts aus dem Phaidros leistet die Rede 
genau das, wenn sie als eine Seelenlenkung verstanden wird, die ihre Adressa-
ten mit der gesamten Gestaltung ihrer (vielheitlichen) Teile und Argumentations-
schritte auf die Einsicht in einen bestimmten Sachverhalt lenkt, von dem sie ihre 
Einheit und Ordnung erhält – sc. sowohl bezogen auf ihre formalen Gestaltungs-
elemente, als auch (dem übergeordnet) in den einzelnen Schritten ihrer Argumen-
tation. Die jungen Leute, die Sokrates im Philebos im falschen Umgang mit der 
Rede beschreibt, verfehlen diese Einheit, die mittels einer Seelenlenkung erzielt 
werden könnte, indem sie Teile und Techniken der Komposition ihrer Rede statt-
dessen zur Widerlegung, Umwendung und Konfusion von Unterschieden nutzen, 
durch die sie Aporien für sich und andere erzeugen.

Dieser falschen Verwendung der Rede hält Sokrates im Philebos im Anschluss 
eine andere Kunst entgegen, die sich leicht beschreiben, schwierig aber durchfüh-

 44	 Plat. Phlb. 15d1–2.
 45	 Plat. Phlb. 15d8–16a3.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



68 Zur Methode im Sophistes

ren lasse. Dazu erzählt Sokrates in einem Mythos von der Bedeutung der Dialek-
tik für die gute und wahre Rede. Als Gabe sei sie mit einem Feuer von den Göt-
tern durch Prometheus herunter zu den Menschen gebracht worden und bestehe 
in dem Wissen, dass alles aus Einem und Vielen geordnet sei und Bestimmtheit 
und Unbestimmtheit in sich verbinde. 46 Aufgrund dieser Konstitution von allem 
müsse man immer einen bestimmten Begriff (ἰδέαν) 47 annehmen, der hinsichtlich 
seiner Bestimmtheit und Einheit zu prüfen ist und mit dem man in der Lage ist, 
das Einzelne zu erfassen. 48 Auf diese Voraussetzung führt Sokrates die Abgren-
zung der dialektischen Rede von der eristischen zurück; 49 nur die dialektische 
Rede macht sich die im Mythos beschriebene Verfahrensweise zu eigen, die auf 
die Vermittlung einer bestimmten Erkenntnis ausgerichtet ist.

Auf einer allgemeinen Ebene wird die Dialektik an späterer Stelle im Dialog 
außerdem noch einmal verhandelt, wenn Sokrates ihren Gegenstandsbereich und 
Rang unter den Wissenschaften bestimmt. 50 Sie beziehe sich auf das wahrhaft 
Seiende, auf das, was von Natur aus mit sich selbst identisch ist und daher für 
die wahrste Erkenntnis überhaupt gehalten werden muss. 51 Gemessen daran (und 
nicht etwa an einem praktischen Nutzen, wie Protarchos es zunächst für die Rhe-
torik geltend machen will) müsse ihr der höchste Rang unter den Wissenschaften 
und Künsten eingeräumt werden. 52

 46	 Plat. Phlb. 16c5–10.
 47	 Plat. Phlb. 16d1.
 48	 Plat. Phlb. 16c10–d2: […] δεῖν οὖν ἡμᾶς τούτων οὕτω διακεκοσμημένων ἀεὶ μίαν ἰδέαν περὶ 

παντὸς ἑκάστοτε θεμένους ζητεῖν—εὑρήσειν γὰρ ἐνοῦσαν […].
 49	 Plat. Phlb. 16e4–17a5.
 50	 Plat. Phlb. 57b5–59b9.
 51	 Plat. Phlb. 57e6–58a6.
 52	 Plat. Phlb. 58b9–e3.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



IV 
Erste Dialoghälfte: Aporie und Reinigung der Seele

1	 Das Paradeigma des Anglers

Nachdem in der einleitenden Passage der Gegenstand, die Methode und die Dia
logpartner für den Sophistes festgelegt sind, leitet der Gastfreund den ersten Gang 
der Untersuchung mit dem Paradeigma des Anglers ein.

Gemäß der etablierten Methode muss der Angler ein Gegenstand sein, der 
selbst leicht erkennbar und bekannt ist und daher nicht noch selbst erschlossen 
werden muss, so dass man ihn als Vorlage heranziehen kann, um gemäß Ähnlich-
keit (sc. im ἔργον) leichter den schwierigeren Gegenstand zu erkennen. 1

Ausgehend von der These, dass der Angler jemand ist, der eine Kunst ausübt, 
schließt der Gastfreund ein dihairetisches Verfahren an, um unter den verschie-
denen Formen von τέχνη, die schrittweise entfaltet werden, die spezifische Kunst-
fertigkeit zu ermitteln, mit der das ἔργον des Anglers zu bestimmen ist.

Grundsätzlich müssen alle Künste in zwei Arten 2 unterteilt werden: die hervor-
bringende (τέχνη ποιητική) und die erwerbende Kunst (τέχνη κτητική). Die her-
vorbringende Kunst bringe etwas, was zuvor nicht etwas gewesen ist, ins Sein, 3 
die erwerbende Kunst hingegen bringe etwas, was bereits ist oder geworden ist, 
durch Reden oder Handlungen in ihre Gewalt, wie z. B. alle Arten des Lernens 
und Erkennens, des Gelderwerbs, des Wettkampfs und der Jagd. 4

Der Angler müsse, wie der Gastfreund mit Theaitet übereinkommt, unter die 
erwerbenden Künste gerechnet werden. 5 Schrittweise werden im Anschluss die 
verschiedenen Arten dieser erwerbenden Kunst mit dem dihairetischen Verfah-
ren durchgegangen, bis die Dialogpartner das spezifische ἔργον des Anglers ein-
gegrenzt haben. 6

 1	 Vgl. zu der allgemeinen Begründung der Paradeigma-Methode: Plat. Sph. 219a1–2.	
 2	 Plat. Sph. 219a8.
 3	 Plat. Sph. 219b4–6: πᾶν ὅπερ ἂν μὴ πρότερόν τις ὂν ὕστερον εἰς οὐσίαν ἄγῃ, τὸν μὲν ἄγοντα 

ποιεῖν, τὸ δὲ ἀγόμενον ποιεῖσθαί πού φαμεν. Im Rückblick liefert der Gastfreund gegen Dia­
logende eine erweiterte Fassung dieser Definition. Sie ist dort um das inzwischen erworbene 
Wissen angereichert und dient als Grundlage für die abschließende Definition im Sophistes: 
Plat. Sph. 265b8–10: ποιητικήν, εἴπερ μεμνήμεθα τὰ κατ̓  ἀρχὰς λεχθέντα, πᾶσαν ἔφαμεν 
εἶναι δύναμιν ἥτις ἂν αἰτία γίγνηται τοῖς μὴ πρότερον οὖσιν ὕστερον γίγνεσθαι.

 4	 Plat. Sph. 219c2–7.
 5	 Plat. Sph. 219d1–3.
 6	 Plat. Sph. 219d4–221c4.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



70 Erste Dialoghälfte: Aporie und Reinigung der Seele

Bedeutsamer als eine vollständige Liste all dieser genannten erwerbenden 
Künste ist die Art und Weise, wie Platon das dihairetische Verfahren von den bei-
den Gesprächspartnern an dem Paradeigma entwickeln und die einzelnen Schrit-
te jeweils kommentieren lässt.

Platon bindet dabei die Komposition der Dihairese an wichtige Vorüberlegun-
gen aus der einleitenden Passage zurück. So lässt er Gastfreund und Theaitet auf 
den eingeführten Unterschied zwischen ὄνομα und ἔργον in der Dihairese mehr-
fach explizit zurückgreifen und diesen Grundsatz für eine gesicherte Erkenntnis 
richtig anwenden. 7 Die Dihairese zum ersten Paradeigma steht in unmittelbarem 

	  7	 Für den Zugriff auf die Sacheinsicht ist erst das Paradeigma des Malers zielführend. Aller-
dings ist das Paradeigma des Anglers bereits auf bestimmte Weise Teil des fortschreitenden 
Erkenntnisprozesses im Dialog, mit dem der Sophist erschlossen werden soll: Im Sinne eines 
maieutischen Verfahrens bietet es am Anfang der Erkenntnissuche die Möglichkeit, durch 
eine Aporie (a) den Widerspruch zwischen der Benennung des Sophisten und seines tatsäch-
lichen ἔργον aufzudecken, der zu einer Täuschung führt, wenn man das ὄνομα für bedeutsa-
mer hält als die Sacheinsicht, und (b) die vielfältigen Erscheinungsweisen kritisch zu reflek-
tieren, die nicht auf eine Art der erwerbenden Kunst, sondern auf eine der hervorbringenden 
Kunst zurückzuführen sind. Die Vielfalt der Dihairesen, die aufgrund einer Täuschung über 

Abb. 3: Das Paradeigma des Anglers (Plat. Sph. 219a4–c4) 
 

Anmerkung: Die Dialogpartner entscheiden sich jeweils für das, 
was auf der rechten Seite der Dihairese abgebildet ist 

 

 

    
    
 
 
       

  
 
 
   
 
   
    
 
  
 
   
      
 
 
  
   
   
  
 
  
 
    
  
 
 
 
  
  
 
 
 
   
 
 
 
   
  

 

die erwerbende Kunstfertigkeit
(τέχνη κτητική)

die bezwingende Art

die jagende Art

auf das Beseelte gerichtet:  
Jagd auf Lebewesen

zur Jagd im Flüssigen gehörig

Jagd auf Fische

Jagd durch Verwundung

Hakenfischerei

Angelfischerei

die schaffende Kunstfertigkeit
(τέχνη ποιητική)

die wechselseitig freiwillige Art

	 die wettkämpfende Art

auf das Unbeseelte gerichtet

zur Landjagd gehörig

Jagd auf Vögel

Jagd mit Netzen und Fanggeräten

Jagd bei Nacht = Nachtfischerei

Harpunenfischerei

Abb. 3: Das Paradeigma des Anglers (Plat. Sph. 219a4–c4)
Anmerkung: Die Dialogpartner entscheiden sich jeweils für das,

was auf der rechten Seite der Dihairese abgebildet ist

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



71Das Paradeigma des Anglers

Kontrast zu dem anschließenden Scheitern des dihairetischen Verfahrens ange-
sichts des Versuchs, die vielfältigen Erscheinungsweisen des Sophisten, auf die 
man in Analogie zum Angler gestoßen ist, zu einer Einheit zusammenzufassen.

Die explizite Umsetzung des ὄνομα-ἔργον-Grundsatzes geschieht im Paradeig-
ma des Anglers schon bei der ersten Differenzierung der zwei Arten von Kunst. 
Der Gastfreund lässt jeweils eine ausführliche Erklärung folgen, um die Dihairese 
zu begründen. Erst auf dieser Grundlage wird dann das richtige ὄνομα zugeord-
net. 8 Die Methode wird aber auch an weiteren Stellen explizit gemacht 9 und auch 
von Theaitet richtig umgesetzt, wenn er die Sacherkenntnis für relevanter und 
zielführender hält als den Zugriff auf eine möglichst präzise Benennung. 10

Daran wird ersichtlich, dass es bei der Dihairese nicht um eine Unterschei-
dung geht, die lediglich dem ὄνομα nach erfolgt, sondern um eine Einteilung in 
erkannte Sachunterschiede, die man mittels Dihairese (und dem ihm zugrunde-
liegenden Unterscheidungsakt) in das richtige begriffliche Verhältnis zueinander 
setzt, durch Erklärungen absichert und expliziert und erst im Anschluss daran 
richtig benennt. In diesem Sinne kommt das dihairetische Verfahren auch in der 
zweiten Dialoghälfte des Sophistes zum Einsatz und wird dort sogar um eine wei-
tergehende Untersuchung supplementiert, die die vorgeführte Erklärung zum 
Wesen des Sophisten auf dem Fundament der Dialektik selbst absichert. Wie in 
der Einleitung programmatisch entworfen, soll die Definition des Sophisten aus 
der Perspektive des Philosophen erschlossen werden.

Betrachtet man im Unterschied zu dem Paradeigma des Anglers mit seiner ein-
fachen, stringenten Dihairese die Vielheit der folgenden Dihairesen zum Sophis-
ten, fällt auf, dass Theaitet gleich zu Beginn einer verhängnisvollen Täuschung 
unterliegt. Plötzlich und erstmals im Dialog weicht Theaitet von dem ὄνομα-
ἔργον-Grundsatz ab, wenn der Gastfreund analog zu der Frage, ob der Angler 
jemand ohne Sachverstand (ἰδιώτην) 11 oder jemand mit Kunstfertigkeit (τινα τέ-
χνην ἔχοντα) 12 sei, das ἔργον des Sophisten zur Debatte stellt. Vor die Wahl ge-

ὄνομα und ἔργον zustande kommen, bildet in der ersten Dialoghälfte die Mechanismen der 
sophistischen Täuschungskunst ab. Darüber hinaus bietet das Paradeigma unter inhaltlichen 
Gesichtspunkten aber auch wichtige Vorüberlegungen insbesondere im Zuge der Dihairesen 
zur Streit- und Reinigungskunst, die für die Differenz zwischen Philosoph und Sophist rele-
vant sind und in der zweiten Dialoghälfte dialektisch fundiert werden.

	  8	 So zählt der Gastfreund z. B. bei der hervorbringenden Kunst zunächst verschiedene ein-
zelne Künste auf, die alle darunter fallen (Plat. Sph. 219a10–b1), verweist dann darauf, dass 
sie alle zurecht mit demselben ὄνομα bezeichnet würden (Plat. Sph. 219b1–2) und liefert zur 
Begründung eine ausführliche Definition (Plat. Sph. 219b4–10), aus der im letzten Schritt die 
passende Benennung abgeleitet wird (Plat. Sph. 219b11–12). Bei der Herleitung der erwerben-
den Kunst verfährt der Gastfreund ganz analog, führt dasselbe Verfahren aber prägnanter, 
sc. in einem längeren Satz zusammengefasst, durch (Plat. Sph. 219c2–7).

	  9	 Vgl. z. B. die Herleitung eines passenden Namens für Netz (ἕρκος) aus einer zuvor gemachten 
Definition durch den Gastfreund: Plat. Sph. 220c1–2.

 10	 Plat. Sph. 220d4: ἀμελῶμεν τοῦ ὀνόματος: ἀρκεῖ γὰρ καὶ τοῦτο.
 11	 Plat. Sph. 221c9.
 12	 Ebd.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



72 Erste Dialoghälfte: Aporie und Reinigung der Seele

stellt – mit einer ganz analogen Formulierung –, ob man den Sophisten analog für 
jemanden ohne Sachverstand (ἰδιώτην) 13 oder einen in jeder Hinsicht wahrhaft 
Weisen (παντάπασιν ὡς ἀληθῶς σοφιστήν) 14 halten müsse, dem ebenfalls eine 
Form der erwerbenden Kunst zugesprochen werden muss, lässt sich Theaitet an-
gesichts des bloßen ὄνομα des Sophisten dazu verleiten, ihn für einen Wissenden 
zu halten. Analog zum Angler spricht er ihm daher zu, dass er sich ebenfalls einer 
Form der erwerbenden Kunst bediene.

Platon lässt Theaitet an dieser Stelle trotz seines Unwissens über den Sophisten 
auf ein ἔργον schließen, das dem Sophisten nicht zugesprochen werden kann; 
denn Theaitet schließt von dem bloßen ὄνομα ohne weitere Erklärung auf eine 
vermeintliche Ähnlichkeit (sc.  im Wesen) zwischen Angler und Sophist. Damit 
begeht Theaitet gerade einen solchen Fehler, den schon Sokrates mit seiner provo
zierenden Frage gegenüber der Identität des philosophischen Gastfreundes am 
Dialogbeginn zu verhindern versucht hat. Vor einem solchen Fehler wurde in der 
einleitenden Passage auch explizit im Rahmen der Etablierung der ὄνομα-ἔργον-
Methode gewarnt. An dem einfachen Beispiel des Anglers zeigt Platon vorweg, 
dass Theaitet zu einer solchen Unterscheidung grundsätzlich in der Lage ist. Und 
doch erliegt Theaitet schon im ersten Untersuchungsgang angesichts der besonde-
ren Schwierigkeit, die die Einsicht in den gesuchten Gegenstand mit sich bringt, 
eben jenen Mechanismen der sophistischen Täuschungskunst, die es im Folgen-
den aufzudecken gilt. 15

Für die gesamte erste Dialoghälfte erweist sich dieser Fehlschluss, den Platon 
am Verfahren mit Theaitet demonstriert, als folgenschwer und zugleich als erster 
Kairos der Dialoghandlung, um zu einem Wissen über das eigene Nichtwissen 
zu gelangen. 16 Der Fehlschluss wird die Gesprächspartner am Ende der ersten 
Dialoghälfte in eine Aporie führen, die erst durch ein neues Paradeigma, sc. den 

 13	 Plat. Sph. 221d1.
 14	 Plat. Sph. 221d2.
 15	 Vgl. dazu später analog die Begründung der falschen Rede: Plat. Sph. 263c5–d5. Am Beispiel 

der beiden Aussagesätze zu Theaitet wird dort gezeigt, dass auch die falsche Rede sich auf 
etwas, sc. Theaitet, bezieht – somit hat sie in dieser Hinsicht Anteil am Sein; sie ist Rede von 
etwas –, dass sie ihm aber dennoch etwas zuspricht, was eigentlich von ihm verschieden ist – 
in dieser Hinsicht hat sie auch (ohne Widerspruch) Anteil an der Verschiedenheit und nicht 
am Sein; man kann ihr folglich Nichtsein zusprechen, wie es in der zweiten Dialoghälfte 
begründet wird. Die Täuschung Theaitets über eine vermeintliche Analogie des Sophisten 
zum Angler im Anschluss an das erste Paradeigma funktioniert nach denselben Kriterien. 
Sie wird von Platon sogar an die täuschende Benennung des Sophisten zurückgebunden, 
durch die Theaitet zu einer Konfusion von Unterschieden verleitet wird. Ausgehend von die-
ser falschen Meinung wird mit den verschiedenen Dihairesen die Vielheit der täuschenden 
Erscheinungsweisen des Sophisten vorgeführt.

 16	 Als Kairos lässt Platon den Gastfreund später tatsächlich einen weiteren entscheidenden Mo-
ment der seelischen Umwendung im Dialog kennzeichnen, sc. im Zuge der Umwendung von 
der Dialektik auf den Wirkungsbereich des Sophisten im Wahrnehmbaren und Meinbaren, 
vgl. Plat. Sph. 260a1. Vgl. dazu die entsprechende Diskussion unten zur Stelle.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



73Die fünf Dihairesen und die ποικιλία des Sophisten

Maler, und eine tiefgehende Untersuchung zu dem, was man unter dem Nichtsein 
zu verstehen hat, gelöst werden kann.

2	 Die fünf Dihairesen und die ποικιλία des Sophisten
Ausgehend von dem Fehlschluss des Theaitet entfalten die Gesprächspartner eine 
Vielheit an Dihairesen, die die ποικιλία der täuschenden Erscheinungsweisen des 
Sophisten abbildet. Der Sophist wird im Zuge dessen gehalten für (1.) einen Jäger 
auf wohlhabende und angesehene junge Männer, 17 (2.) einen Kaufmann, der be-
zogen auf die Seele Reden und Erkenntnisse über die Tugend (ἀρετή) verkauft, 18 
(3.) (a) einen Kleinhändler, der mit eingekauften Kenntnissen handelt, sowie 
(b) einen Händler, der eigens hergestellte Kenntnisse verkauft, 19 (4.) einen Streit­
redner, der mit seiner Kunst Geld erwirbt 20 und (5.) einen, der die Seele durch 
Widerlegung (ἔλεγχος) von falschen Meinungen reinigt. 21

Auch wenn diese verschiedenen Dihairesen letztendlich in einer Aporie enden, 
leistet dieses erste Scheitern im Verfahren einen essentiellen Beitrag für die fort-
schreitende Argumentation im Dialog. Die Vielheit führt nicht nur zusammen-
genommen die Konfusion über die Erscheinungsweisen des Sophisten vor, in die 
man wie Theaitet aufgrund einer falschen Meinung gerät, sondern die verschie-
denen Dihairesen sind von Platon in einer solchen Weise komponiert, dass sie 
den Schritten einer seelischen Reinigung nachgestaltet sind. Sukzessiv werden die 
Dialogpartner von einer falschen Meinung über daraus entwickelte Widersprü-
che und erste Zweifel, die angesichts weiterer Verwicklungen immer umfassender 
werden, in eine grundlegende Aporie geführt, die eines weiteren Paradeigma be-
darf, mit der schließlich wahre Kenntnisse über das Wesen des Sophisten erwor-
ben werden können.

Eben diese Art der seelischen Reinigung lässt Platon von den Gesprächspart-
nern im Zuge der fünften Dihairese als Methode einführen. 22 Nach der Unter-

 17	 Vgl. zur 1. Dihairese: Plat. Sph. 221d8–223b8. Vgl. zur Definition: Plat. Sph. 223b1–7.
 18	 Vgl. zur 2. Dihairese: Plat. Sph. 223c1–224d3. Vgl. zur Definition: Plat. Sph. 224c9–d2.
 19	 Vgl. zur 3. Dihairese, die trotz ihrer Kürze anders als alle übrige Dihairesen zwei Wesens­

bestimmungen umfasst: Plat. Sph. 224d4–e5. Sie wird als dritte Dihairese eingeleitet (vgl. 
Plat. Sph. 224d4), die folgende Dihairese zum Streitkünstler wird folgerichtig als vierte be-
nannt (vgl. Plat. Sph. 225e4), während jedoch später im Fazit alle fünf Erscheinungsweisen 
der vier Dihairesen gesondert aufgeführt und mit einer entsprechend abweichenden Zäh-
lung ausgewiesen werden, vgl. Plat. Sph. 231c8–e6.

 20	 Vgl. zur 4. Dihairese: Plat. Sph. 224e6–226a5. Vgl. zur Definition: Plat. Sph. 226a1–4.
 21	 Vgl. zur 5. Dihairese: Plat. Sph. 226b1–231c7. Vgl. zur Definition: Plat. Sph. 231b3–8.
 22	 Vgl. für eine analoge Beschreibung einer seelischen Reinigung mittels Widerlegung: 

Plat. Sph. 230b1–d4. Gemäß dieser Definition der Methode werden die falschen Meinungen 
in der Rede zusammen- und nebeneinandergestellt, womit die Widersprüche, die zwischen 
ihnen bestehen, für die zu erziehende Seele unmittelbar ersichtlich sind. Dadurch kann die 
Seele leichter selbst aktiv werden, um die eigenen falschen Meinungen zu widerlegen. Nur 
durch ein Wissen über das eigene Nichtwissen sei die Seele bereit, zu tatsächlichem Wissen 
fortzuschreiten.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



74 Erste Dialoghälfte: Aporie und Reinigung der Seele

scheidung verschiedener Arten der körperlichen und seelischen Reinigung, 23 den 
verschiedenen Formen von Schlechtigkeit, die in der Seele bestehen können und 
von denen sie befreit werden muss, 24 wird in der fünften Dihairese die gesuch-
te Kunst der seelischen Reinigung darauf festgelegt, dass sie die Seele von ih-
rer Hässlichkeit, sc. von ihrer Unwissenheit, befreie, wobei die schlimmste Art, 
gegen die man vorgehen müsse, in dem Unwissen über das eigene Nichtwissen 
bestehe. 25 Dazu gebe es zwei Verfahren, mit der eine solche Belehrung, eine solche 
Erziehung (παιδεία), 26 erzielt werde. 27 Die eine bestehe wie z. B. bei der Erziehung 
von Söhnen in der bloßen Ermahnung, durch die falsche Meinungen aus der Seele 
beseitigt und durch andere Erkenntnisse ersetzt werden. 28 Zielführender sei je-
doch die zweite Form der seelischen Reinigungskunst, bei der die aktive Diffe-
renzierungsleistung der Seele angeregt wird, weil die meisten Leute sich nicht 
freiwillig täuschten, sondern erst zu einer Einsicht über ihr eigenes Nichtwissen 
geführt werden müssten. Dazu würden mittels dieser Form der seelischen Reini-
gung falsche Meinungen in der Rede nebeneinander gestellt, so dass für den Zög-
ling die bestehenden Widersprüche zwischen ihnen selbst offensichtlich würden 
und er aus eigener Kraft zu der Widerlegung dieser Meinungen gebracht werde. 29 
Für die beste und bedeutsamste aller Reinigungsarten der Seele wird dieses Ver-
fahren von dem Gastfreund gehalten, weil in der Seele erst dasjenige widerlegt 
und beseitigt werden muss, was für die Einsicht in die Wahrheit hinderlich ist. 
Danach kann die Seele zu wahren Erkenntnissen geführt werden, weil sie nur 
annimmt, das zu wissen, was sie tatsächlich weiß. 30

Mit dieser Beschreibung knüpft die fünfte Dihairese unmittelbar an das Dialog­
ende des Theaitet an, an dem Sokrates bereits auf analoge Weise das Ziel seiner 
philosophischen Maieutik formuliert und die weitere Entwicklung des Theaitet 
prognostiziert. 31 Fortgesetzt wird auch im Rahmen des dihairetischen Verfahrens 
in der ersten Hälfte des Sophistes die Verflechtung der beiden Dialoge auf thema-
tischer und methodischer Ebene. Wie oben im Zuge der Auslegung der einlei-
tenden Passage gezeigt wurde, ist ein entsprechender expliziter und impliziter 
Rückgriff auf den Theaitet schon dort im Sophistes erfolgt.

Als bestimmte Schritte eines Reinigungsprozesses der Seele 32 lassen sich die 
fünf Dihairesen im Sophistes folgendermaßen deuten:

 23	 Plat. Sph. 226e1–227c9.
 24	 Plat. Sph. 227d13–228e5.
 25	 Plat. Sph. 229b7–c10.
 26	 Plat. Sph. 229d1–3.
 27	 Vgl. für die gesamte Passage: Plat. Sph. 229e1–230e4.
 28	 Plat. Sph. 229e4–230a4.
 29	 Plat. Sph. 230a5–d4.
 30	 Plat. Sph. 230d6–e3.
 31	 Plat. Tht. 210b4–d1.
 32	 Vgl. dazu die Beschreibung einer solchen seelischen Reinigung mittels Widerlegung in der 

fünften Dihairese: Plat. Sph. 230b4–d4.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



75Die fünf Dihairesen und die ποικιλία des Sophisten

(1.) Die erste Dihairese erzeugt als Konsequenz aus dem Fehlschluss des Theai­
tet über die vermeintliche Ähnlichkeit von Angler und Sophist eine erste falsche 
Meinung über die Kunst des Sophisten. Obwohl die Verfahrensweise an sich dem 
Anschein nach richtig umgesetzt wird, sc.  rein formal analog zu der über den 
Angler, besteht der inhaltliche Ausgangspunkt in der Leistung der Jagd, die dem 
Sophisten fälschlicherweise 33 nach dem Vorbild des Anglers zugesprochen und 
durch eine weitere Eingrenzung spezifiziert wird (sc. als Jagd auf reiche und an-
gesehene junge Männer). 34 Im Laufe des Dialogs wird dieses Bild der Jagd auf 
den Differenzierungsprozess der Dialogpartner selbst übertragen und bezogen 
auf den gesuchten Sophisten in sein Gegenteil verkehrt. So tritt der Sophist ab der 
vierten Dihairese, in der die Zweifel an der Gewissheit über die erschlossenen 
Erscheinungsweisen bereits gewachsen sind, plötzlich nicht mehr als Jäger auf, 
sondern als das gejagte, wilde Tier, dem der Philosoph als der wahrhafte Jäger mit 
den Werkzeugen der Dialektik zu Leibe rückt. 35 Das Bild des gejagten Tieres wird 
für den Sophisten ab dieser Stelle im Dialog wiederholt verwendet, 36 bis er am 
Ende des Sophistes durch eine einzelne Dihairese, d. h. mittels dialektisch abgesi-
cherter Erkenntnis, definiert wird. Am Dialogende ist damit endgültig begründet, 
dass der Philosoph der wahrhafte Jäger, der Sophist der Gejagte und daher nur 
das täuschende Abbild des jagenden Philosophen ist. Nur dem Philosophen kann 
im Sinne der unterteilten Arten von τέχνη eine Form der erwerbenden Kunst zu-
gesprochen werden. 37

 33	 Auf Grundlage der späteren Erörterungen kann man diese Konfusion darauf zurückfüh-
ren, dass dem Sophisten von Theaitet etwas, von dem er verschieden ist, wie etwas, das er 
ist, zugesprochen wird. Vgl. zu dieser Herleitung der falschen Rede gemäß dem Begriff der 
Verschiedenheit nach der dialektischen Grundlegung in der zweiten Dialoghälfte: Plat. Sph. 
263c5–d5.

 34	 Plat. Sph. 223b1–7.
 35	 Plat. Sph. 226a6–8.
 36	 Plat. Sph. 235a10–c6; 236c9–d3; 239c4–7; 241c2–3; 260c11–d3. In der Passage: Plat. Sph. 261a4–

b4, wird das Bild der Jagd schließlich aufgrund der Schwierigkeit der Angelegenheit, die 
im Dialogverlauf immer deutlicher geworden ist, mit dem Bild der Eroberung einer Stadt 
verbunden, deren Mauern es mutig zu überwinden gilt: Plat. Sph. 261b5–c4. Selbst im Laufe 
der zweiten Hälfte des Sophistes scheint sich die Erscheinungsweise des Sophisten (sc. mit 
fortschreitendem Differenzierungsprozess und besserer Einsicht in das tatsächliche ἔργον) 
von der schlauen, immer wieder entkommenden Jagdbeute bis hin zu etwas zu wandeln, 
was sich  noch treffender mit einer schwer einzunehmenden Festung vergleichen lässt. Der 
Sophist täuscht sich (und andere) nicht unfreiwillig, sondern erweist sich als wehrhaft in 
der Aufrechterhaltung seines trügerischen Scheins. Vgl. dazu bei der finalen Definition des 
Sophisten den Verweis auf die absichtliche Verstellung, die sich in dem Hin- und Herwin-
den des Täuschenden zeigt und auf seine Furcht zurückzuführen ist, entdeckt zu werden: 
Plat. Sph. 268a1–4.

 37	 Vgl. dazu später: Plat. Sph. 253b8–254b6. Durch den Wissenserwerb mittels Dialektik scheint 
vor dem Sophisten zuerst der Philosoph gefunden zu sein: Das durchgeführte dialektische 
Verfahren bildet die Grundlage für das Jagdzeug des Philosophen, mit dem er schließlich den 
Sophisten abgesichert fangen bzw. definieren kann. Eine Fundierung in der Dialektik geht im 
Sophistes der abschließenden Definition des Sophisten daher notwendig voraus.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



76 Erste Dialoghälfte: Aporie und Reinigung der Seele

(2.) Ab der zweiten Dihairese wird der Blick auf die ποικιλία des Sophisten frei-
gegeben, die sich nun für die Gesprächspartner abzeichnet, wie der Gastfreund 
eingangs kommentiert und diesen Eindruck, der sich zu dem Sophisten ergibt, als 
φάντασμα 38 ausweist. 39 Denn es lässt sich mit dem dihairetischen Verfahren auf 
erstaunliche Weise ein weiteres ἔργον für den Sophisten neben dem Jäger gene-
rieren. Dieser Schritt markiert die ersten Widersprüche, in die die Seele angesichts 
der verschiedenen Erscheinungsweisen aufgrund einer falschen Meinung gerät, 
weil das ursprüngliche ἔργον, das auf Basis einer falschen Meinung erschlossen 
wurde, nicht ausreicht, um den Sophisten tatsächlich wesentlich zu erfassen. 
Es ist von dem, was der Sophist wesentlich ist, lediglich verschieden. Die Seele 
schwankt erstmals und gerät angesichts einer erstaunlichen Vielheit an Unter-
schieden, die sich der Möglichkeit entziehen, als Gegenstandseinheit zusammen-
gefasst zu werden, in Verwirrung.

(3.) In der dritten Dihairese scheint das Verfahren an sich explizit ad absurdum 
geführt zu werden, indem die Regeln des dialektischen Verfahrens ausgehebelt 
werden: Innerhalb ein und derselben Dihairese ergeben sich auf erstaunliche Wei-
se zwei verschiedene ἔργα, die ohne weitere kritische Reflexion als Ergebnisse an-
genommen werden, sc. die Händlerkunst und die Kunst des Verkaufs von eigenen 
Gütern. Beides zusammen (καπηλικὸν εἴτε αὐτοπωλικόν, ἀμφοτέρως), 40 wie der 
Gastfreund explizit formuliert, müsse dem Sophisten zugesprochen werden, ohne 
dass an dieser Stelle eine weitere begriffliche Unterteilung erfolgt. Die Stelle hat 
in der Forschung Aufmerksamkeit auf sich gezogen aufgrund der abweichenden 
Zählung zwischen den fünf Dihairesen (inklusive der doppelten Erscheinungs-
weise in der dritten Dihairese) 41 und den später resümierten sechs Erscheinungs-
weisen, 42 die dort ohne Rücksicht auf die Grenzen der durchgeführten Dihairesen 
zusammengestellt werden. Eine eigene Zählung erhalten später somit auch die 
beiden ἔργα, die hier in der dritten Dihairese noch konfundiert in Erscheinung 
treten, ohne dass ein regelgerechtes dihairetisches Verfahren bzw. eine weitere 
Begründung dazu erfolgt.

In der neueren Literatur wird die Zählung üblicherweise (auch ohne weite-
re Reflexion über die vorhergehende Abweichung) an die Einteilung angepasst, 
die der Gastfreund im Rückblick selbst vornimmt. So gehen etwa Kolb (1995),43 
Notomi (1998), 44 Glasmeyer (2003), 45 Ambuel (2007) 46 und Iber (2007)47  von sechs 

 38	 Plat. Sph. 223c3.
 39	 Plat. Sph. 223c1–4: ἔτι δὲ καὶ τῇδε ἴδωμεν· οὐ γάρ τι φαύλης μέτοχόν ἐστι τέχνης τὸ νῦν 

ζητούμενον, ἀλλ̓  εὖ μάλα ποικίλης. καὶ γὰρ οὖν ἐν τοῖς πρόσθεν εἰρημένοις φάντασμα 
παρέχεται μὴ τοῦτο ὃ νῦν αὐτὸ ἡμεῖς φαμεν ἀλλ̓  ἕτερον εἶναί τι γένος.

 40	 Plat. Sph. 224e2.
 41	 Plat. Sph. 221d8–231c7.
 42	 Plat. Sph. 231c8–e6.
 43	 Peter Kolb, Platons Sophistes. Theorie des Logos und der Dialektik, S. 35.
 44	 Noburu Notomi, The Unity of Plato’s Sophist. Between the Sophist and the Philosopher, S. 77.
 45	 Christian Glasmeyer, Platons Sophistes. Zur Überwindung der Sophistik, S. 58 und S. 121–123 

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



77Die fünf Dihairesen und die ποικιλία des Sophisten

Dihairesen in der ersten Dialoghälfte aus, die der abschließenden siebten Dihai
rese vorausgehen, während noch Sayre (1983) 48 eine Unterteilung in fünf Dihai
resen zugrundelegt und Rosen (1983) auf das Desiderat einer klaren Festlegung 
hinweist: „As we shall see, the exact number of these diaereses is not clear; it may 
be six or seven [sc. in the whole dialogue].“ Obwohl Cornford (1935) – mit einer 
Unterteilung in sieben Dihairesen im gesamten Dialog – dafür plädiert, dass die 
ersten vier Dihairesen Platon lediglich als Mittel der Satire gegenüber den Sophis-
ten dienen, ihnen sonst aber keine weitere inhaltliche Relevanz zugesprochen 
werden könne, 49 lohnen die festgestellten Unstimmigkeiten in der Durchführung 
des Verfahrens, d. h. die Fehler in der Zählung und Ordnung des Verfahrens, die 
dem Gastfreund offenbar stillschweigend unterlaufen, wie auch die begriffliche 
Unschärfe, mit der die Dialogpartner in der ersten Dialoghälfte die Frage nach 
dem Sophisten umkreisen, eines genaueren Blicks. 

Wie Narcy in seinem Beitrag herausgestellt hat, 50 stoßen wir erst im anschlie-
ßenden Politikos auf eine Erläuterung, die über die fehlende Distinktion zwischen 
der Händlerkunst und der Kunst des Verkaufs von eigenen Gütern aus der dritten 
Dihairese hinausgeht. Er zieht daher diese Passage heran, um als Übersetzung 
für das Begriffspaar in der dritten Dihairese „retailer or direct salesman of the 
same merchandise (i.e., learning)“ 51 vorzuschlagen. Die Passage aus dem Politi-
kos ist abgesehen davon, eine präzise Übersetzung für Händlerkunst und Kunst 
des Verkaufs von eigenen Gütern zu begründen, als Vergleichsstelle hilfreich, 

(Schemata der Dihairesen). In den Schemata fasst Glasmeyer dritte und vierte Dihairese zu-
sammen.

 46	 David Ambuel, Image & Paradigm in Plato’s Sophist, S. 42: „The first six attempts at defining 
the sophist present an amalgam of characterizations, all familiar from other dialogues, yet 
they fail to reach any conclusions.“

 47	 Christian Iber, Platon. Sophistes, S. 225–236.
 48	 Kenneth M. Sayre, Plato’s Late Ontology. A Riddle Resolved, Princeton, New Jersey 1983, 

S. 220: „In like fashion, the five abortive definitions of sophistry at the beginning (which 
themselves fail because not preceded with collections) together serve as a collection for the 
division finally completed at the end of the dialogue.“

 49	 Francis Macdonald Cornford, Plato’s Theory of Knowledge. The Theaetetus and the Sophist of 
Plato, S. 175: „Divisions I–IV may then, be taken as analysing the practice of the great fifth-
century Sophists, considered as rhetoricians and paid teachers of ‘goodness’. The treatment is 
satirical and superficial; we have not yet found the essence of Sophistry.“ Während Cornford 
zumindest der letzten Dihairese zugesteht, dass mit ihr die Frage nach der Wesensbestim­
mung des Sophisten gelöst sei, deutet dagegen alle Definitionsversuche im Sophistes insge
samt als Satire: Lesley Brown, Definition and Division in Plato’s Sophist, in: David Charles 
(Hg.), Definition in Greek Philosophy, Oxford 2010, S. 151–171, hier: S. 151: „The dialogue’s 
enigma is that it offers not one but seven different definitions, all of them satirical or whimsi-
cal, and each purporting to be the account of what sophistry is. […] all this without intending 
the reader to assume that the method of division has revealed any essence of sophistry, since 
there can be no such thing.“

 50	 Michel Narcy, Remarks on the First Five Definitions of the Sophist (Soph. 221c–235a), in: Bea­
triz Bossi, Thomas M. Robinson (Hgg.), Plato’s Sophist Revisited, Berlin/Boston 2013 (Trends 
in Classics – Supplementary Volumes 19), S. 57–70.

 51	 Ebd., S. 60.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



78 Erste Dialoghälfte: Aporie und Reinigung der Seele

um inhaltlich der Konfusion auf die Spur zu kommen, der die Dialogpartner an 
dieser Stelle im Sophistes erliegen und die sich auch in den Unstimmigkeiten der 
Methodik abzeichnen. Denn im Gespräch mit Sokrates dem Jüngeren zieht der 
Gastfreund im Politikos den Händler und den Verkäufer von eigenen Gütern als 
Beispiel heran, um Herrscher und Herold voneinander abzugrenzen 52 und kop-
pelt diesen Vergleich an eine Erklärung, die sich auf den involvierten Erkennt
nisprozess bezieht. Wie Händler fremde Güter (ἔργα ἀλλότρια) 53 erwerben und 
weiterverkaufen würden, eigne sich auch der Herold fremde Erkenntnisse (ἀλ-
λότρια νοήματα) 54 an und gebe sie an andere weiter. Der Vergleich bewegt sich 
somit in eben dem epistemischen Kontext, in dem auch die Dihairesen aus dem 
Sophistes für die gesuchte Definition des Sophisten gelesen werden müssen. Nicht 
unterschieden bleibt in der dritten Dihairese im Sophistes somit, ob der Sophist als 
Lehrmeister (sc. zum Schein, wie sich herausstellen wird) Kenntnisse ‚verkauft‘, 
die er aus eigener Kraft, d. h. als eigenes, tatsächliches Wissen, erworben hat, oder 
ob er sie lediglich wie fremde Güter übernimmt und weitergibt, womit er als je-
mand angesehen werden muss, dessen Kunst nicht auf tatsächlicher Einsicht oder 
Sachkenntnis beruht.

Eine solche Konfusion, in die die Dialogpartner in der dritten Dihairese un-
vermerkt geraten, hat für die Bewertung der sophistischen Täuschungskunst ent-
scheidende Konsequenzen. Wie schon Sokrates im Protagoras gegenüber dem jun-
gen Hippokrates bemerkt, wenn er den Sophisten mit dem (reisenden) Kaufmann 
und dem (ortsgebundenen) Händler vergleicht, der mit dem handelt, wovon sich 
die Seele nährt, 55 begibt sich Hippokrates in größte Gefahr, wenn er sich unkri-
tisch von Protagoras unterrichten lässt, weil man Erkenntnisse nicht wie Nahrung 
in einem Gefäß mitnehme, sondern unmittelbar durch einen eigenen Erkenntnis­
akt mit der Seele erfasse und (zum eigenen Schaden oder Nutzen) aufnehme. 56

Ist der Sophist also jemand, der (wie der Philosoph) über tatsächliches Wissen 
verfügt und damit handelt, oder gibt er nur fremde (bzw. falsche, sc. ungeprüfte) 
Meinungen ohne eigene Sachkenntnis weiter? Wie sich an Sokrates im Phaidros 
durch das Bekenntnis seiner Liebe zur Dialektik, die Prinzip jeder Rede und je-
des Denkaktes ist, gezeigt hat, muss eine Rede stets an ein Wissen, d. h. an eine 
bestimmte Sachkenntnis von etwas, von dem sie überzeugen soll, gebunden sein 
und wird entsprechend in der Seele des Redners zu dem Prinzip seiner Rede und 

 52	 Plat. Plt. 260c7–d2: καί μοι δοκεῖ τῇδέ πῃ, καθάπερ ἡ τῶν καπήλων τέχνη τῆς τῶν αὐτοπω-
λῶν διώρισται τέχνης, καὶ τὸ βασιλικὸν γένος ἔοικεν ἀπὸ τοῦ τῶν κηρύκων γένους ἀφωρί-
σθαι.

 53	 Plat. Plt. 260d4.
 54	 Plat. Plt. 260d7–8.
 55	 Plat. Prt. 313c4–6: Ἆρ’ οὖν, ὦ Ἱππόκρατες, ὁ σοφιστὴς τυγχάνει ὢν ἔμπορός τις ἢ κάπηλος 

τῶν ἀγωγίμων, ἀφ’ ὧν ψυχὴ τρέφεται; Vgl. für eine Unterscheidung zwischen ἔμπορος und 
κάπηλος, die nicht in der Art des Handels, sondern in der Mobilität des einen bzw. der orts-
gebundenen Tätigkeit des anderen zu suchen sei: Michel Narcy, Remarks on the First Five 
Definitions of the Sophist (Soph. 221c–235a), S. 57–70, hier: S. 60, Fn. 8.

 56	 Plat. Prt. 313e2–314b4.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



79Die fünf Dihairesen und die ποικιλία des Sophisten

in den Adressaten zu dem Prinzip ihrer Einsicht in das, worauf die Rede in all 
ihren Teilen hinlenkt. 57 Dass der Sophist mit seiner Redekunst nach Platon nicht 
auf diese Weise an Wissen gebunden ist, bleibt den Dialogpartnern als Einsicht in 
der dritten Dihairese des Sophistes verschlossen. Explizit markiert ist dieser Man-
gel an Einsicht jedoch im Verfahren, weil nun nicht nur – wie mit der zweiten 
Dihairese – eine Vielheit an nicht zusammenpassenden Dihairesen entstanden ist, 
sondern mit der dritten Dihairese sogar das einzelne Verfahren selbst nicht mehr 
regelgerecht – d. h. nicht an ein Wissen gebunden – durchgeführt werden kann, 
um das ἔργον des Sophisten zu erschließen.

Ausgehend von der vorgeschlagenen These, dass mit dem Scheitern im dihai-
retischen Verfahren im Dialog ein Prozess abgebildet werden soll, mit dem die 
Seele nach dem Vorbild der fünften Dihairese von falschen Meinungen gereinigt 
werden soll, und dass dabei auch die Konfusionen sukzessiv vorgeführt werden, 
in die man inhaltlich und methodisch gerät, lassen sich die festgestellten Wider-
sprüche in Zählung und Ordnung wie auch der Mangel an inhaltlicher Begrün-
dung als intendiert annehmen. Sie weisen voraus auf die Mechanismen der so-
phistischen Täuschungskunst, mit der falsche Meinungsinhalte erzeugt werden.

Mit der in jeder Hinsicht, methodisch und inhaltlich, erreichten Aporie über 
die ποικιλία des Sophisten, die sich verglichen mit dem Angler nicht unter ein 
einheitliches und bestimmtes ἔργον vereinen oder mit einem regelgerecht durch-
geführten dihairetischen Verfahren erschließen lässt, 58 wird Theaitet die Notwen-
digkeit vor Augen geführt, dass die bisherige falsche Meinung, sc. der Sophist sei 
ebenfalls ein Wissender, überwunden werden müsse.

Ein sachlich treffenderes Paradeigma muss stattdessen später herangezogen 
werden, um eine weitere (planvoll ablaufende) Dihairese zu unternehmen und 
zu einer gesicherten Einsicht zu gelangen. Nach dem Vorbild der seelischen Rei-
nigungskunst mittels Widerlegung sind die Dialogpartner auf die zweite Dialog­
hälfte vorbereitet, sofern sie mittels Aporie aus eigener Kraft Wissen über ihr eige-
nes Nichtwissen erlangt haben.

(4.) Durch die vierte Dihairese treffen Gastfreund und Theaitet im weiteren Dif-
ferenzierungsversuch auf eine Erscheinungsweise, mit der der Sophist zwar be-
reits richtig als Streitkünstler ausgewiesen wird, 59 allerdings unter der weiterhin 
falschen Annahme, er sei ein Wissender, seine Kunst sei folglich unter die erwer-
benden Künste zu rechnen. Die vierte Dihairese wird aus diesem Grund im An-
schluss an das gesamte Verfahren und die daraus resultierende Aporie von dem 

 57	 Plat. Phdr. 266b3–c5.
 58	 Dies betrifft sowohl die Vielheit der Dihairesen, die ein und dieselbe Sache erschließen sol-

len, mit denen die Dialogpartner aber zu unterschiedlichen Erscheinungsweisen gelangen, 
als auch Unstimmigkeiten im Verfahren selbst, z. B. das doppelt erschlossene ἔργον in der 
dritten Dihairese, ohne eine weitere Unterteilung anzustrengen, als auch die abweichende 
Zählung zwischen den einzelnen Dihairesen und den erschlossenen Erscheinungsweisen im 
anschließenden Resümee.

 59	 Plat. Sph. 226a1–4.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



80 Erste Dialoghälfte: Aporie und Reinigung der Seele

Gastfreund verwendet, um auf einfachste Weise die falsche Meinung über das ver
meintliche Wissen des Sophisten zu widerlegen und ihn stattdessen als täuschen­
den Mimeten aufzudecken. 60 Die Erscheinungsweise als Streitkünstler bietet so-
mit einen entscheidenden Angriffspunkt für den Philosophen. Platon lässt den 
Gastfreund passend dazu erstmals auf das Bild des Jägers in umgedrehter Weise 
zurückgreifen: Gejagt wird nun ab der vierten Dihairese der Sophist als das viel-
gestaltige Tier, das schwer zu fangen ist, weil er sich aufgrund seiner ποικιλία den 
Zugriffen des Philosophen, des wahrhaften Jägers, immer wieder entzieht. 61

(5.) In der fünften und letzten Dihairese wird der Sophist schließlich als Reini-
gungskünstler erschlossen, womit genau eine solche Identifikation von Philosoph 
und Sophist stattfindet, die Sokrates in der einleitenden Passage bezogen auf den 
Gastfreund, also den tatsächlichen Philosophen, provozierend hinterfragt. 62 Mit 
der fünften Dihairese wird eben jene verhängnisvolle Erscheinungsweise offen­
kundig, mit der sich der Sophist nach Platon als täuschendes Abbild des Philoso-
phen präsentiert, ohne dass er dessen Wissen oder dessen Methode des maieuti-
schen Unterrichtsgesprächs tatsächlich zu leisten vermag – wobei spiegelbildlich 
das missglückte Verfahren der Dihairese in der ersten Dialoghälfte, die mit ihrer 
ποικιλία auf einen falschen Unterscheidungsakt zurückgeht, diesen Aspekt ab-
bildet. Platon lässt den Gastfreund im Zuge der fünften Dihairese erstmals ernst
hafte Bedenken, eine Furcht, äußern, die gefundene Erklärung tatsächlich dem 
Sophisten zuzuordnen. 63 Gefunden ist in der fünften Dihairese nämlich eine 
Definition des Philosophen, dessen Unterscheidungskunst selbst unter die erwer-
bende Kunst zu rechnen ist, obwohl sie an dieser Stelle dem Namen nach dem 
Sophisten zugeschrieben wird. Der Sophist bringt nur ein täuschendes Abbild des 
Philosophen hervor.

Während sich Theaitet noch ganz von der vermeintlichen Ähnlichkeit der vor-
geführten Erscheinung zum Sophisten mitreißen lässt, 64 mahnt der Gastfreund an 
dieser Stelle bereits, das, was ähnlich erscheint, mit Vorsicht zu behandeln, um 
keiner Täuschung zu unterliegen. 65 Wie der Sophist in der Lage ist, eine solche ver-
meintliche Ähnlichkeit zum Philosophen zu erzeugen, sc. etwas, was nicht etwas 
ist, wie etwas, was ist, zu präsentieren, wird Thema der gesamten zweiten Dialog
hälfte sein. Eine Analyse dessen, was unter diesem sogenannten Nichtsein zu ver-
stehen ist, steht folglich im Zentrum der weiteren Untersuchung. Sie bedarf einer 
Einsicht in die Dialektik als Fundament der philosophischen Wahrheitssuche.

 60	 Plat. Sph. 232b1–233d2.
 61	 Plat. Sph. 226a6–8.
 62	 Plat. Sph. 216a5–b6.
 63	 Plat. Sph. 230e5–231a1. Vgl. dazu auch die Einschränkung, die Zuordnung sei zwar vorge­

nommen, aber umstritten gewesen, wie der Gastfreund im Resümee bemerkt: Plat. Sph. 
231e4–6.

 64	 Plat. Sph. 231a4–5.
 65	 Plat. Sph. 231a6–b1.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



81Aufgedeckt: Der Sophist als täuschender Streitkünstler

3	 Aufgedeckt: Der Sophist als täuschender Streitkünstler

An die fünf Dihairesen, mit denen die falschen Meinungen über den Sophisten 
methodisch in einen Widerspruch geführt werden, schließt der Gastfreund ein 
Resümee an. Alle sechs erschlossenen Erscheinungsweisen werden in einer präg
nanten Übersicht nebeneinandergestellt und es wird der Versuch unternehmen, 
sie in ihrer Einheit zu verstehen. Diese Art der Zusammenschau bildet neben der 
schon verwendeten Dihairese eine weitere Art des dialektischen Verfahrens ab. 66 
Auch sie scheitert im Falle des Sophisten, da alle Dihairesen von einem Nicht-
wissen bzw. von einer falschen Meinung über den Sophisten entwickelt worden 
sind und entsprechend nicht zu einer stimmigen, rational geordneten Einheit zu-
sammengeführt werden können. Angesichts dieser konfusen Vielheit an Erschei-
nungsweisen könne das Zusprechen eines einzigen ὄνομα, wie der Gastfreund 
im Zuge des Resümees einwendet, nicht auf eine gesunde Vorstellung (τὸ φάντα-
σμα […] ὑγιές) 67 zurückgeführt werden. 

Platon lässt den Gastfreund zum Abschluss des Verfahrens sowohl den ὄνομα-
ἔργον-Grundsatz aufgreifen und festigen, mit dem im Resümee alles, was bisher 
fälschlicherweise angenommen wurde, kritisch geprüft wird, als auch auf den 
Vergleich einer unwissenden mit einer kranken Seele aus der fünften Dihairese 
verweisen. 68 Nach dem Vorbild der unmittelbar zuvor eingeführten Reinigungs-
kunst bedarf es an dieser Stelle für die Gesprächspartner selbst einer Beseitigung 
aller falschen Meinungen über den Sophisten, an dem die bisher vorgeführte 
Vorstellung krankt, um den Weg zu einer gesicherten, gesunden Erkenntnis frei 
zu machen.

Zum Zwecke dieser kritischen Wende rekurriert der Gastfreund auf das Er-
gebnis der vierten Dihairese (sc.  der Sophist als Streitredner), an dem sich auf 
einfachste Weise das angebliche Wissen des Sophisten als Schein aufdecken lässt. 
Diese Erscheinungsweise, die auf eine falsche Meinung zurückzuführen ist, ent-
hüllt am meisten von allen, wie der Gastfreund seine Auswahl begründet, für was 
der Sophist tatsächlich gehalten werden muss. 69

Als Streitredner würden die Sophisten über alle Wissensbereiche streiten und 
behaupten, auch ihre Schüler zu dieser allumfassenden Widerlegungskunst fä-
hig zu machen. Eine solche Kunstfertigkeit lasse sich für den Menschen jedoch 
nur dem Anschein nach vollbringen, wie Gastfreund und Theaitet schrittweise 
zeigen; dass ein Mensch dazu tatsächlich in der Lage ist, ist nicht denkbar. Die 
Streitkunst des Sophisten kann folglich nur an Meinungen gebunden sein, nicht 

 66	 Vgl. zu Zusammenfassung und Dihairese als Arten des dialektischen Verfahrens, die Prin-
zip des Denkens und der wahrheitsgebundenen Rede sind: Plat. Phdr. 266b3–5: τούτων δὴ 
ἔγωγε αὐτός τε ἐραστής, ὦ Φαῖδρε, τῶν διαιρέσεων καὶ συναγωγῶν, ἵνα οἷός τε ὦ λέγειν 
τε καὶ φρονεῖν.

 67	 Plat. Sph. 232a2–3.
 68	 Plat. Sph. 232a1–6.
 69	 Plat. Sph. 232b3–4.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



82 Erste Dialoghälfte: Aporie und Reinigung der Seele

aber auf Basis von tatsächlichem Wissen umgesetzt werden oder zu einem solchen 
Wissen fähig machen. 70

Ausgehend von dem Paradeigma des Anglers haben die Gesprächspartner am 
Ende der ersten Dialoghälfte einen vollständigen Reinigungsprozess von einer 
Vielheit an täuschenden Erscheinungsweisen vollzogen, die sich aus dem Fehl-
schluss des Theaitet am Anfang des Verfahrens ergeben hat. Im Sinne der fünften 
Dihairese bildet dieser Prozess eine notwendige Voraussetzung für alle weiteren 
Differenzierungsleistungen im Dialog. Nur so ist für die Seele des Philosophen-
anwärters der Weg bereitet, um das Wesen des Sophisten dialektisch abgesichert 
zu begründen.

 70	 Plat. Sph. 233c10–d2.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



V 
Zweite Dialoghälfte:  

Der Philosoph und das ἔργον des Sophisten

1	 Der Maler als σαφέστερόν τι παράδειγμα
Für den zweiten Untersuchungsgang wird ein sachlich treffenderes Paradeigma 
(σαφέστερόν τι παράδειγμα) 1 etabliert, der Maler, der im Unterschied zu dem 
Angler von den Dialogpartnern gleich von Anfang an – sc. als Konsequenz aus 
dem vorausgegangenen Reinigungsprozess – kritisch auf seine Ähnlichkeit zum 
Sophisten geprüft wird.

Platon greift mit diesem Paradeigma im Sophistes auf ein prominentes Beispiel 
aus seinen eigenen Dialogen zurück. Verweise auf den Maler und auf konkrete 
Vertreter der Malerei durchziehen das gesamte Corpus Platonicum; sie werden von 
Platon immer wieder als Beispiele und zum Analogievergleich im philosophischen 
Argument herangezogen, dienen aber je nach Dialogkontext als Vergleichspunkt 
für verschiedene Sachverhalte, was bei den Interpreten die Frage nach der grund-
sätzlichen Haltung Platons gegenüber Bildlichkeit und Kunst aufgeworfen hat. 2 
So werden in den Dialogen Verweise auf die Malerei und ihre Erzeugnisse sowohl 
mit Blick auf das Potential herangezogen, etwas gemäß Ähnlichkeit (sc. aufgrund 
einer bestimmten τέχνη oder Erkenntnis) abzubilden, als auch für die Möglich-
keit, täuschenden Schein zu erzeugen bzw. ein Bild gegenüber Unwissenden für 
die Sache selbst auszugeben. Sie dienen an der einen Stelle dem Vergleich, um das 
ἔργον des Sophisten zu erschließen, an der anderen Stelle der Abgrenzung von 
seiner Scheinkunst.

So greift Sokrates etwa im Protagoras auf die Maler als ζωγράφοι 3 neben den 
Baumeistern zurück, um sie mit ihrer bestimmten Kunstfertigkeit und Kenntnis 4 
von dem trügerischen Sophisten abzugrenzen. 5 Ähnliche Passagen finden sich 

 1	 Plat. Sph. 233d3.
 2	 Vgl. für einen Überblick über relevante Stellen mit Diskussion der verschiedenen Verwen-

dungsweisen des Malerbeispiels: Nancy Demand, Plato and the Painters, in: Phoenix 29,1 
(1975), S. 1–20.

 3	 Plat. Prt. 312d1–3.
 4	 Plat. Prt. 312c6–d3: Οὐκοῦν, ἦν δ’ ἐγώ, τοῦτο μὲν ἔξεστι λέγειν καὶ περὶ ζωγράφων καὶ περὶ 

τεκτόνων, ὅτι οὗτοί εἰσιν οἱ τῶν σοφῶν ἐπιστήμονες· ἀλλ’ εἴ τις ἔροιτο ἡμᾶς, Τῶν τί σοφῶν 
εἰσιν οἱ ζωγράφοι ἐπιστήμονες, εἴποιμεν ἄν που αὐτῷ ὅτι τῶν πρὸς τὴν ἀπεργασίαν τὴν 
τῶν εἰκόνων, καὶ τἆλλα οὕτως.

 5	 Plat. Prt. 312d3–e6.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



84 Zweite Dialoghälfte: Der Philosoph und das ἔργον des Sophisten

auch im Ion 6 und Gorgias. 7 In der Rede des Timaios im gleichnamigen Dialog dient 
das fünfte Element Gott dazu, den Kosmos auszugestalten (διαζωγραφῶν), 8 ein 
Prozess, der im Timaios in dem Kontext der Erzählung von einer Kosmogonie also 
mit dem Bild einer umfassenden, göttlich erwirkten ζωγραφία umschrieben wird. 9 

Aber auch auf die Möglichkeit der Scheinerzeugung wird im Corpus Platonicum 
mit dem Beispiel der Malerei und mit Bildern hingewiesen: So greift Platon im 
zehnten Buch der Politeia auf den Maler zurück, um einen Analogieschluss für 
den schlechten Dichter zu ermöglichen, der aus dem Staat und dem entwickelten 
Bildungsprogramm verbannt werden soll. Dem Maler wird in diesem Kontext das 
Wissen von den Gegenständen, die er abbildet, abgesprochen im Unterschied zu 
dem Sachverständigen; seine Bilder sind nicht mit dem identisch, was sie nachah-
men, vermögen daher diejenigen zu täuschen, die noch am Anfang ihrer Erkennt
nissuche und somit in (epistemischer) Entfernung zu dem stehen, was der Maler 
abbildet. Fälschlicherweise halten diese unwissenden Rezipienten das Bild von 
einem Sachverhalt für die Sache selbst. In der hier konzipierten Analogie ist die 
Perspektive auf das Täuschungspotential der Malerei eingegrenzt, das sich durch 
einen generierten Fehlschluss ergibt und eng an die Erkenntnisvoraussetzungen 
der Rezipienten gebunden ist. Für diejenigen, die am Anfang ihrer Wissenssuche 
stehen, können Bilder ebenso wie Werke von Dichtern schädliche Konsequenzen 
nach sich ziehen, da Fehlschlüsse aus Unwissen möglich sind.

In demselben Dialog findet sich zugleich auch ein Verweis auf das produkti-
ve Potential, das dem Bild bei der Wissensgenerierung für den Philosophen zu
kommt. Denn einer Bilderzeugung gemäß Ähnlichkeit, sc. mit der Sache, die er­
kannt werden soll, bedient sich der Philosoph als Instrument, um das, was mit 
der Dialektik erfasst wird, im Einzelnen zu vermitteln oder zu erschließen; von 
Sokrates wird der Philosophenherrscher und seine ordnende Funktion im Staat 
in diesem Sinne an zentraler Stelle in der Politeia mit dem Maler (ζωγράφος) und 
seiner Kunst verglichen. 10 

Auch die Mathematiker beziehen sich nach Platon auf Gegenstände, die durch 
eine Nachahmungstätigkeit generiert werden, verwenden diese aber als Aus
gangspunkt ihrer begrifflich-rationalen Einsicht (διάνοια). In den zentralen Passa-

	  6	 Plat. Ion 532e4–533a6.
	  7	 Plat. Grg. 448b11–c9. Die Malerei tritt hier als bestimmte Kunstfertigkeit gleichberechtigt ne-

ben der Heilkunst auf, um im Analogieverfahren kritisch zu erörtern, worin die Kunst des 
Rhetors besteht.

	  8	 Plat. Tim. 55c6.
	  9	 Plat. Tim. 55c4–6: ἔτι δὲ οὔσης συστάσεως μιᾶς πέμπτης, ἐπὶ τὸ πᾶν ὁ θεὸς αὐτῇ κατεχρή-

σατο ἐκεῖνο διαζωγραφῶν.
 10	 Plat. R. 501c4–9. Hierbei handelt es sich offenkundig um eine Form der τέχνη εἰκαστική, wie 

sie im Sophistes eingeführt und dort als ζωγραφία analog umschrieben wird: Plat. Sph. 236b9–
c1. S. zu der Relevanz der Maleranalogie für das ἔργον des Philosophen und die Entwicklung 
einer Kunsttheorie Platons: Arbogast Schmitt, Der Philosoph als Maler – der Maler als Philo-
soph. Zur Relevanz der platonischen Kunsttheorie, in: Gottfried Boehm (Hg.), Homo Pictor, 
Redaktion: Stephan E. Hauser, München/Leipzig 2001 (Colloquium Rauricum 7), S. 32–54.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



85Der Maler als σαφέστερόν τι παράδειγμα

gen, in denen in der Politeia das Bildungsprogramm der mathematischen Wissen
schaften entworfen und begründet wird, mit dem die Seele dazu angeregt werden 
kann, ihr Potential zu entfalten und zu Wissen zu gelangen, werden die spezifi-
schen Gegenstände der διάνοια entsprechend von denen aus dem Meinungsbe-
reich abgegrenzt. Die Mathematiker richten sich auf Meinungsinhalte zwar zur 
Vermittlung ihrer Erkenntnistätigkeit (z. B. das einzelne verwirklichte oder vorge-
stellte Dreieck, an dem der Sachverhalt Dreieck begriffen werden soll), bedienen 
sich dieser Meinungsinhalte aber als Bilder, ohne diese Bilder (sc. von dem, was 
begrifflich erkannt werden kann) selbst erkennen oder herstellen zu wollen. 11 Für 
den Verweis auf diese Nachahmungstätigkeiten, die für den philosophisch inte-
ressierten Mathematiker lediglich eine vermittelnde Funktion übernehmen, setzt 
Platon nach dem Vorbild von plastischer Kunst und Malerei in der Politeia gleiche 
Wendungen ein, wie sie uns im Sophistes begegnen. 12

Diese Flexibilität, mit der Platon in seinen Dialogen das Beispiel des Malers ein-
setzt, auf die Funktion von Bildern im Erkenntnisprozess reflektiert und je nach 
Argumentationskontext unterschiedlich perspektiviert 13 – sc. im Sinne der τέχνη 
εἰκαστική und der τέχνη φανταστική aus dem Sophistes, wie sich zeigen wird –, 
hat in der Forschung zu dem Urteil geführt, Platon habe grundsätzlich oder im 
Laufe seiner Dialoge Kritik an der Malerei oder an dem Erkenntniswert der Kunst 
allgemein geübt – etwa unter dem Eindruck zeitgenössischer Entwicklungen in 
der Kunst. 14 Wie bereits Keuls gezeigt hat, widerspricht eine solche These schon 
dem historischen Befund. 15 Darüber hinaus lassen sich nach Platon, wie bereits 
in neueren Beiträgen herausgearbeitet werden konnte, der Begriff der Mimesis 
und die damit erzeugten Bilder im Spektrum des Seienden auf verschiedene In
stanzen beziehen, in denen sich das, was begrifflich erschließbar ist, verwirk-
licht. 16 Sie müssen daher weitergefasst und stets auf ihre jeweilige Verwendung 

 11	 Plat. R. 510d5–511a2. S. am Beispiel der Geometrie zu dieser vermittelnden Funktion der Ma-
thematik und der Bedeutung von Anschauung und Vorstellung im Erkenntnisakt bei Platon: 
Gyburg Radke-Uhlmann, Phantasia als Organon. Anschauung und Phantasie in der Pla­
tonischen Wissenschaftstheorie am Beispiel der Geometrie, in: Arbogast Schmitt, Gyburg 
Radke-Uhlmann (Hgg.), Anschaulichkeit in Kunst und Literatur. Wege bildlicher Visualisie-
rung in der europäischen Geistesgeschichte (Colloquium Rauricum XI), München/Leipzig 
2011, S. 152–179.

 12	 Vgl. Plat. R. 510e2: ἃ πλάττουσί τε καὶ γράφουσιν, und Plat. Sph. 235e5–6: Οὔκουν ὅσοι γε 
τῶν μεγάλων πού τι πλάττουσιν ἔργων ἢ γράφουσιν.

 13	 Vgl. zu diesem Bedeutungsspektrum: Stephen Halliwell, The Shifting Problems of Mimesis 
in Plato, in: Julia Pfefferkorn, Antonino Spinelli (Hgg.), Platonic Mimesis Revisited, Baden-
Baden 2021 (International Plato Studies 40), S. 26–46.

 14	 So z. B.: Nancy Demand, Plato and the Painters, S. 1–20. Passagen mit Kritik an der Malerei 
seien u. a. gegen zeitgenössische Entwicklungen gerichtet, vgl. ebd., S. 20: „[…] his negative 
response, his attack on illusionism, does seem to owe something to external influence, and this 
influence very likely had something to do with the illusionist extremes of the Sicyonians.“

 15	 Vgl. mit einem Überblick über Entwicklungen der Malerei zu Platons Zeiten: Eva Keuls, Plato 
on Painting, in: The American Journal of Philology 95,2 (1974), S. 100–127.

 16	 Vgl. hierzu: Arbogast Schmitt, Mimesis bei Platon, in: Gertrud Koch, Martin Vöhler, Chris­
tiane Voss (Hgg.), Die Mimesis und ihre Künste, München 2010, S. 231–254; Stefan Büttner, 

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



86 Zweite Dialoghälfte: Der Philosoph und das ἔργον des Sophisten

im Argumentationskontext geprüft werden, ohne dass diese unterschiedlichen 
Verwendungsweisen auf unvereinbare Widersprüche in Platons Bild- oder Kunst-
verständnis zurückgeführt werden müssen oder dem Bild jeglicher Wert im Er
kenntnisprozess abgesprochen werden muss.

Das Paradeigma des Malers und seine Analogie zu dem ἔργον des Sophisten 
wird im Sophistes als Konsequenz aus der erreichten seelischen Reinigung, die die 
Dialogpartner durch Aporie in der ersten Dialoghälfte durchlaufen haben, am 
Anfang der zweiten Hälfte eingehend geprüft. Platon demonstriert im Zuge die-
ser Herleitung des Paradeigma dezidiert die gewonnene Einsicht des Theaitet um 
sein eigenes Nichtwissen: Hatte sich Theaitet bei der Untersuchung zum Angler 
und Sophisten noch von einer Ähnlichkeit gemäß ὄνομα oder von unbegründe-
ten Meinungen hinreißen lassen, 17 fordert Theaitet nun weitere Erklärungen von 
dem Gastfreund ein, zeigt sich vorsichtig, eine vorschnelle oder zu weitreichende 
Zustimmung zu geben, und betont, dass er selbst von der Einsicht in den gesuch-
ten Gegenstand weit entfernt sei. 18

Ausgangspunkt für die angenommene Ähnlichkeit zwischen Maler und So-
phist ist für die Dialogpartner die Widerlegung einer falschen Meinung aus dem 
vorangegangenen Verfahren. Der Sophist, der gemäß der vierten Dihairese als 
unüberwindlicher Streitkünstler in allen Gebieten auftritt und verspricht, darin 
alle Schüler schnellstmöglich und gegen Geld kompetent zu machen, hatte sich 
bei kritischer Betrachtung als jemand erwiesen, der dies nur zum Schein, sc. ohne 
Wissen, vorzugeben vermag. 19 Diese Annahme dient dem Gastfreund bei der Be-
gründung des neuen Paradeigma als Orientierungspunkt, um die im ἔργον be-
gründete Ähnlichkeit zwischen Maler und Sophist offenzulegen.

Durch seine mimetische Kunst erwecke auch der Maler den Anschein, alles 
schnellstmöglich und für wenig Geld herzustellen: Menschen, Tiere, Pflanzen, 
alles auf dem Meer, auf der Erde und im Himmel, selbst die Götter. 20 Durch diese 
Nachahmungskunst verfertige er Bilder, die gleichen Namens (ὁμώνυμα) 21 mit 
den tatsächlichen Gegenständen seien, die sie aber lediglich nachahmten. Damit 

Die Literaturtheorie bei Platon und ihre anthropologische Begründung, S. 131–143, bes. 
S. 133; Gyburg Radke(-Uhlmann), Die Theorie der Zahl im Platonismus. Ein systematisches 
Lehrbuch, S. 269.

 17	 Vgl. Plat. Sph. 221d3–4; 231a4–5. Im Zuge der fünften Dihairese zur Reinigungskunst mahnt 
der Gastfreund vor den Gefahren der Täuschung, die mit der unvorsichtigen Annahme von 
(vermeintlichen) Ähnlichkeiten einhergehen können: Plat. Sph. 231a6–b1.

 18	 Vgl. Plat. Sph. 233e1; 234a1–2; 234e3–4.
 19	 Plat. Sph. 232b1–233d2. Vgl. zum abschließenden Fazit: Plat. Sph. 233c10–11: δοξαστικὴν ἄρα 

τινὰ περὶ πάντων ἐπιστήμην ὁ σοφιστὴς ἡμῖν ἀλλ̓  οὐκ ἀλήθειαν ἔχων ἀναπέφανται.
 20	 Plat. Sph. 233d9–234a6.
 21	 Plat. Sph. 234b8. Bereits in der einleitenden Passage des Sophistes arbeitet Platon an einem ein-

fachen Beispiel vorab den Gedanken ein, dass bei Homonymität eine Differenzierung gemäß 
ἔργον erfolgen muss, um eine Verwechslung in der Sache zu vermeiden, wenn er Theaitet 
auf den jungen Sokrates verweisen lässt, der dem älteren Sokrates dem Namen nach gleich 
(ὁμώνυμον) sei, im ἔργον jedoch (sc. Erkenntnisfähigkeit, Alter, Ausbildung) Theaitet glei-
che: Plat. Sph. 218b1–4.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



87Der Maler als σαφέστερόν τι παράδειγμα

sei der Maler in der Lage, jungen und unverständigen Menschen vorzugaukeln, 
er könne dies alles tatsächlich vollbringen (ἀποτελεῖν ἔργῳ), 22 wenn er ihnen 
die gemalten Bilder aus der Ferne zeige. 23 Analog dazu verfahre der Sophist mit 
seiner täuschenden Redekunst, sc. als Mimet mit Worten, indem er für unwis-
sende und einfältige junge Leute gesprochene Bildwerke (εἴδωλα λεγόμενα) 24 
erzeuge und damit vorgebe, etwas Wahres zu sagen und in allem überaus weise 
(σοφώτατον) 25 zu sein. 26

In diese vorläufige Definition der sophistischen Täuschungskunst bindet der 
Gastfreund explizit Aspekte ein, die für die Definition am Ende des Sophistes von 
zentraler Bedeutung sein werden 27 und die im Folgenden erst noch umfangreich 
(sc. aus der Sicht des Philosophen, d. h. auf Basis der Dialektik) 28 begründet wer-
den müssen: das Verhältnis von Sein und Nichtsein bzw. von Verschiedenheit, 
das sich der Sophist zunutze macht, die Bedeutung von Mimesis und Bildlichkeit, 
das Unwissen der Adressaten (sc. hier im Bild: ihre Entfernung zum Wissen) 29 als 
Voraussetzung für eine gelungene Täuschung (sc. die Erzeugung einer falschen 
Meinung) sowie die Rolle, die dabei der Sprache und Rede zukommt, wenn der 
Sophist sich für etwas ausgibt, was man eigentlich der Sache nach nur dem Philo-
sophen zusprechen kann.

Mit dem so begründeten Paradeigma formuliert der Gastfreund für die folgen-
de Erörterung die Aufgabe, Theaitet im Erkenntnisprozess zu unterstützen und 
trotz seiner Unerfahrenheit und begrenzten Einsicht an diese Kenntnis über das 
Wesen des Sophisten schrittweise heranzuführen, 30 von der Theaitet, wie er selbst 
bekennt, noch entfernt ist. 31

Die Rollen zwischen dem philosophisch ausgebildeten Gastfreund, der die 
Gesprächsführung übernommen hat, und dem schon fortgeschrittenen und vor­
gebildeten Philosophenanwärter Theaitet sind hiermit verteilt und der sachange

 22	 Plat. Sph. 234b10.
 23	 Plat. Sph. 234b5–10.
 24	 Plat. Sph. 234c6.
 25	 Plat. Sph. 234c7.
 26	 Plat. Sph. 234c2–7.
 27	 Plat. Sph. 268c8–d4.
 28	 Diese Perspektive, aus der die gesuchte Fragestellung behandelt werden soll, etabliert Platon 

im Zuge der einleitenden Passage, vgl. Plat. Sph. 216d2–217a1. Sie ergibt sich außerdem aus 
dem Umstand, dass der Gastfreund ausdrücklich als Philosoph das Gespräch lenken soll, sei-
ne Kompetenz zu Beginn diskutiert wird und er entsprechend auf Basis dieses Wissens und 
seiner dialektischen Kompetenz die Untersuchung mit Theaitet führen soll, vgl. Plat. Sph. 
217d1–218a3.

 29	 Das Bild der Entfernung (vgl. Plat. Sph. 234b8; 234c4), mit der Maler und Sophist eine Täu-
schung über die vorgeführten Bilder erzeugen (sc. aufgrund von Unwissen und Verwechs-
lung seitens ihrer Adressaten), verwendet Theaitet im Anschluss an die vorläufige Definition 
des Sophisten selbst, um seine epistemische Entfernung zu dem noch gesuchten Gegenstand 
zu beschreiben und vorsichtig die Gewissheit über seine Zustimmung gegenüber dem Gast-
freund einzuschränken: Plat. Sph. 234e3–4.

 30	 Plat. Sph. 234e5–235a4.
 31	 Plat. Sph. 234e3–4.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



88 Zweite Dialoghälfte: Der Philosoph und das ἔργον des Sophisten

messenen Analyse der sophistischen Täuschungskunst steht nichts mehr im We­
ge. Bis zum Ende des Sophistes wird sich die Prognose des Sokrates erfüllen, die 
er am Ende des Theaitet ausgesprochen hat, dass Theaitet gereinigt von seinen 
falschen Meinungen 32 für einen weiteren Differenzierungsprozess bereit sein 
wird. Und es wird sich zugleich das Ergebnis erfüllen, das in der fünften Dihaire
se im Anschluss an eine seelische Reinigung von falschen Meinungen in Aussicht 
gestellt wurde, sc. die Möglichkeit, nach der Widerlegung falscher Meinungsin
halte zu tatsächlichem Wissen fortzuschreiten. Platon setzt diese Generierung von 
Wissen in der zweiten Dialoghälfte im Argument und kompositionell an dem Er
kenntnisprozess bzw. an der Dialoghandlung der Gesprächspartner um.

Vor die Wahl gestellt, ob der Sophist einer der Zauberer (τῶν γοήτων ἐστί 
τις) 33 und einer sei, der das, was etwas ist, lediglich nachahme (μιμητὴς ὢν τῶν 
ὄντων), 34 oder ob er stattdessen tatsächlich Wissen von so vielen Dingen besitze, 35 
entscheidet sich Theaitet nun für die richtige Zuordnung der sophistischen Kunst 
zu den Nachahmungskünsten, 36 womit die Kunst des Sophisten in der zweiten 
Dialoghälfte als eine Art der hervorbringenden Kunst 37 behandelt wird.

2	 Beginn der Dihairese: Der Sophist als Mimet
Ausgehend von dem Paradeigma des Malers erfolgt eine Dihairese zu den ver-
schiedenen Arten der nachahmenden Kunst. Dabei zieht der Gastfreund als me-
thodische Vorbemerkung erneut das Bild der Jagd heran: Das wilde Tier, sc. der 
Sophist, soll im Folgenden nicht mehr losgelassen, sondern mit einem gesicherten 
Verfahren eingefangen werden (περιειλήφαμεν), 38 das der Gastfreund im ersten 
Schritt mit dem Fangnetz eines Jägers vergleicht. 39 Diese Methode, den Sophisten 
mit seinen Erscheinungsweisen gesichert zu erfassen, beschreibt er nach Art der 
Dihairese, die im Folgenden erneut zum Einsatz kommen wird und der der Gejag-

 32	 Dieser Reinigungsprozess der Seele von ihren falschen Meinungen bestimmt die erste Dia
loghälfte des Sophistes erneut, weil dies mit Blick auf den gesuchten Gegenstand, die We
sensbestimmung des Sophisten, spezifisch erfolgen muss. Es müssen erst falsche Meinungen 
zu dem Sophisten aufgedeckt und überwunden werden, um für das neue Verfahren in der 
zweiten Hälfte bereit zu sein. Im Theaitet hat sich Theaitet mit Sokrates hingegen allgemein 
der Frage gewidmet (und falsche Meinungen ausgeräumt), was man überhaupt unter Wissen 
versteht, und ist somit den ersten Schritt auf dem Weg zu seiner weiteren philosophischen 
Ausbildung gegangen.

 33	 Plat. Sph. 235a1.
 34	 Ebd.
 35	 Plat. Sph. 235a3–4: […] περὶ τοσούτων καὶ τὰς ἐπιστήμας ἀληθῶς ἔχων τυγχάνει.
 36	 Plat. Sph. 234e5–235a9.
 37	 Eine allgemeine Definition der hervorbringenden Kunst wird schon bei der Einführung des 

ersten Paradeigma vorgelegt, vgl. Plat. Sph. 219b4–c1. Durch sie werde etwas, was zuvor nicht 
etwas gewesen ist, ins Sein geführt (Plat. Sph. 219b4–5: εἰς οὐσίαν ἄγῃ).

 38	 Plat. Sph. 235b1.
 39	 Plat. Sph. 235a10–b3.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



89Beginn der Dihairese: Der Sophist als Mimet

te nicht entkommen könne. 40 Am Abschluss des Verfahrens müsse eine Zusam
menfassung stehen, wie der Gastfreund – weiterhin mit Hilfe des Jagdbildes – um-
schreibt. Im Ausdruck (sc. συλλαβεῖν) 41 verbinden sich in dieser Passage bereits 
die dialektische Verfahrensweise der Zusammenfassung mit dem Bild des Beute-
fangs, wenn der Gastfreund in Aussicht stellt, wie die verschiedenen Erschei-
nungsweisen zu einer Einheit zusammengebunden werden: Zusammenfassend 
einfangen würden sie den Sophisten (συλλαβεῖν αὐτὸν) 42 nach den Regeln des kö-
niglichen Gesetzes, 43 gemäß dem man imstande sei, das Einzelne und Allgemei-
ne zu behandeln. 44 Da schon in der einleitenden Passage des Sophistes festgelegt 
wurde, dass das Untersuchungsziel aus der Perspektive des Philosophen erfolgen 
soll, kann die vorliegende Stelle mit dem Anspruch gedeutet werden, dass auch 
die Erörterung dialektisch fundiert erfolgen muss. In ähnlicher Weise hatte bei 
der Herleitung des zweiten Paradeigma schon Theaitet den Gastfreund für seinen 
Zugriff auf die Nachahmungskunst gelobt: Gar vieles habe er genannt, dabei alles 
zu einer Einheit zusammengefasst (εἰς ἕν πάντα συλλαβὼν) 45 und eine überaus 
vielgestaltige (ποικιλώτατον) 46 Art angeführt, d. h. eben eine solche Art, die für 

 40	 Plat. Sph. 235b8–c4.
 41	 Plat. Sph. 235b10.
 42	 Ebd. Das Bild der Jagd auf den Sophisten (vgl. zuvor das Fangen nach Art eines Umfassens 

(sc. mittels Fangnetz) als Sinnbild für die Dihairese: Plat. Sph. 235b1: αὐτὸν περιειλήφαμεν) 
wird an dieser Stelle in eine Beschreibung übergeleitet, die das endgültige Einfangen des 
Sophisten als eine Form der Zusammenfassung beschreibt, wie sie neben der Dihairese als 
Verfahrensweise der Dialektik gelten kann (Plat. Sph. 235b10: συλλαβεῖν αὐτὸν) und sich 
an das dihairetische Verfahren anschließen soll. Mit Dihairese und Zusammenfassung als 
Prinzipien seelischer Unterscheidungsleistung kann das ἔργον des Sophisten am Dialogende 
schließlich abgesichert erschlossen werden. Vgl. zu diesem Gedanken analog die Beschrei-
bung der beiden Verfahrensweisen der Dialektik als Voraussetzung für Rede und Denken im 
Phaidros: Plat. Phdr. 266b3–5: τούτων δὴ ἔγωγε αὐτός τε ἐραστής, ὦ Φαῖδρε, τῶν διαιρέσεων 
καὶ συναγωγῶν, ἵνα οἷός τε ὦ λέγειν τε καὶ φρονεῖν.

 43	 Plat. Sph. 235b10–c1: […] συλλαβεῖν αὐτὸν κατὰ τὰ ἐπεσταλμένα ὑπὸ τοῦ βασιλικοῦ λό-
γου […].

 44	 Plat. Sph. 235c4–6. Am Dialogende beschreibt der Gastfreund analog, wie die Definition 
(sc. das ἔργον) mittels Zusammenfassung geleistet wird und bezogen darauf auch das zu-
treffende ὄνομα (sc. gesichert) zugesprochen werden kann, vgl. Plat. Sph. 268c5–6: οὐκοῦν 
συνδήσομεν αὐτοῦ, καθάπερ ἔμπροσθεν, τοὔνομα συμπλέξαντες ἀπὸ τελευτῆς ἐπ᾽ ἀρχήν;

 45	 Plat. Sph. 234b3–4.
 46	 Plat. Sph. 234b4. Mit dem Begriff ποικίλος (und ähnlich: πολυκέφαλος) werden auch der So-

phist und seine Kunst im Dialog mit Blick auf die vielfältigen Erscheinungsweisen beschrie-
ben, vgl. z. B. Plat. Sph. 226a6–7: τὸ ποικίλον […] τοῦτο τὸ θηρίον; 223c2: ποικίλης; 240c4: ὁ 
πολυκέφαλος σοφιστὴς. Die Nachahmungskunst ist gemäß der zustimmenden Antwort des 
Theaitet daher eine geeignete Kunst, um dieses ἔργον des Sophisten im Vergleich zu erfas-
sen. Seine Kunst bewegt sich im Bereich von Wahrnehmung und Meinung, der z. B. auch in 
der Politeia mit gleichem Vokabular (ποικίλος, πολυκέφαλος) verbunden wird. Vgl. dort den 
bildhaften Vergleich der drei Seelenteilen des Menschen ((a) ἐπιθυμητικόν, (b) θυμοειδές, (c) 
λογιστικόν) mit (a) einem vielheitlichen und vielköpfigen wilden Tier (Plat. R. 588c7–8: θη-
ρίου ποικίλου καὶ πολυκεφάλου), (b) einem Löwen und (c) einem Menschen: Plat. R. 588c7–
e2. Die wahrnehmungsgebundene Erkenntnis der Seele, auf der das ἐπιθυμητικόν gründet, 

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



90 Zweite Dialoghälfte: Der Philosoph und das ἔργον des Sophisten

die Deutung des Sophisten mit seinen vielfältigen Erscheinungsweisen (die den-
noch auf ein bestimmtes ἔργον zurückgeführt werden sollen) angemessen ist.

Dihairese und Zusammenfassung bilden im Sophistes die Werkzeuge des Philo-
sophen auf der Jagd nach dem Sophisten und bestimmen die Dialogkomposition 
insgesamt. Im Unterschied zu der ersten Dialoghälfte, die in einer Aporie endete, 
ohne dass eine Zusammenfassung der vorgeführten Erscheinungsweisen mög-
lich war, kann die Verfahrensweise nun im Anschluss an diesen seelischen Rei-
nigungsprozess mit einer einzelnen, regelgerecht durchgeführten Dihairese und 
einer abschließenden Definition vollständig umgesetzt werden. 47

Platon lässt den Gastfreund ausdrücklich herausstellen, dass (sogar) er noch 
nicht vorab festlegen könne, unter welche Nachahmungsart die Kunst des Sophis-
ten fällt. 48 Diese Einsicht in das eigene Unwissen und in die Täuschungsmöglich-
keit gegenüber der Erscheinungsvielfalt des Sophisten schließt konsequent an das 
Ergebnis des vorausgegangenen Reinigungsprozesses an, hebt die Schwierigkeit 
der Fragestellung hervor, die zur Lösung einer umfangreicheren Begründung be-
darf, wie der Gastfreund schon in der Dialogeinleitung hervorgehoben hat, 49 und 
erneuert nach dem Scheitern in der ersten Dialoghälfte zudem den Anspruch auf 
eine gesicherte Erkenntnis, die mittels einer Fundierung durch die Dialektik er-
folgen muss.

Eingeteilt werden am Anfang der neuen Dihairese die Arten der Nachahmung 
grundsätzlich 50 in die ebenbildnerische Kunst (τέχνη εἰκαστική) 51 und in die auf 
den Schein ausgerichtete Kunst (τέχνη φανταστική). 52

Bei der ebenbildnerischen Kunst richte sich der Maler zur Herstellung seines 
Bildes, d. h. mit Blick auf Länge, Breite, Tiefe und auf die im Bild verwendeten Far-
ben, nach den Verhältnissen des Vorbildes, das angemessen nachgestaltet werden 
soll (κατὰ τὰς τοῦ παραδείματος συμμετρίας). 53

ist der Bereich, in dem auch der Sophist mit seiner bilderschaffenden Redekunst für die Er-
zeugung falscher Meinungsinhalte operiert.

 47	 Vgl. zu der abschließenden Definition, mit der im Anschluss an die umfangreiche Dihaire­
se eine solche Zusammenfassung erfolgt: Plat. Sph. 268c8–d4. Der Gastfreund kündigt die 
Definition entsprechend als Zusammenfassung nach Art des dialektischen Verfahrens an, 
vgl. Plat. Sph. 268c5–6: οὐκοῦν συνδήσομεν αὐτοῦ, καθάπερ ἔμπροσθεν, τοὔνομα συμπλέ-
ξαντες ἀπὸ τελευτῆς ἐπ᾽ ἀρχήν; Dihairese und Zusammenfassung bilden als Verfahrens-
weisen der Dialektik die notwendige Voraussetzung für (wahrheitsgebundene) Rede und 
vernünftige Einsicht, vgl. Plat. Phdr. 266b3–5.

 48	 Plat. Sph. 235d2–3.
 49	 Vgl. zu dem nötigen Umfang der Untersuchung: Plat. Sph. 217e3–5. Vgl. zur Schwierigkeit der 

Frage, weshalb die Paradeigma-Methode erforderlich ist: Plat. Sph. 218c5–d2.
 50	 Vgl. zu den verwendeten Begriffen in der abschließenden Unterteilung nach den einzelnen 

Erklärungen: Plat. Sph. 236c6–7: τούτω τοίνυν τὼ δύο ἔλεγον εἴδη τῆς εἰδωλοποιικῆς, εἰκα-
στικὴν καὶ φανταστικήν.

 51	 Plat. Sph. 235d6–e2; 236a8–b3.
 52	 Plat. Sph. 235e3–236a7; 236b4–c5.
 53	 Plat. Sph. 235d7–8.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



91Beginn der Dihairese: Der Sophist als Mimet

Theaitet reagiert mit Verwunderung auf diese Unterscheidung, weil er die Be-
schreibung der ebenbildnerischen Kunst schon für die vollständige Definition 
dessen hält, was jedes Bild, jede Nachahmung, leistet (sc. sofern sie Nachahmung 
von etwas, d. h. von einem bestimmten Gegenstand, ist). Muss man nicht anneh-
men, dass jedes Bild, sofern es Bild ist, tatsächlich das versucht abzubilden, auf 
das es sich bezieht? Möglich sei aber noch eine weitere Art, wie der Gastfreund 
einräumt, sc. eine Form der Nachahmung, die sich nicht (ausschließlich) auf das 
Vorbild richtet (sc. sofern es etwas Bestimmtes ist, d. h. ein ἔργον hat), sondern 
sich bei der Herstellung ihrer Bilder an der Erscheinungsweise orientiere. Diese 
Kunst sei darauf ausgerichtet, dass das Bild für die Adressaten schön erscheine, 
anstatt die schönen Verhältnisse des Vorbildes selbst zum Prinzip der Nachah-
mung zu machen, sc. im Bild umzusetzen und erschließbar zu machen. 

Während der Gastfreund in seiner Formulierung für diese Art der Nachah-
mung zunächst auf die plastische Kunst und Malerei zurückgreift (ὅσοι γε τῶν 
μεγάλων πού τι πλάττουσιν ἔργων ἢ γράφουσιν), 54 ist die anschließende Erläu-
terung, diese Nachahmungsart orientiere ihre Abbildung der Größenverhältnisse 
nicht an der Sache, die abgebildet wird, sondern daran, dass ein Eindruck des 
Schönen für jemanden aus einer gewissen Entfernung entsteht, auf die Kunst der 
Herstellung von Skulpturen eingegrenzt. 55 Wie Büttner überzeugend herausge-
stellt hat, 56 dient dieser Verweis auf Kolossalstatuen als Vergleichspunkt für die 
Herleitung der τέχνη φανταστική und darf nicht als grundlegende Ablehnung 
zeitgenössischer Entwicklungen in der Kunst gelesen, sc. „als prinzipielle Kritik 
an Kolossalstatuen mißverstanden“ 57 werden.

 54	 Plat. Sph. 235e5–6. Für den, der nur der Erscheinung nach als Philosoph auftritt (sc. der So-
phist), arbeitet Platon bereits in der einleitenden Passage im Sophistes den mit πλάττουσιν 
verwandten Begriff πλαστῶς im Unterschied zu ὄντως (sc. bezogen auf das Vorbild dieser 
täuschenden Abbildung: der tatsächliche Philosoph) ein, vgl. Plat. Sph. 216c5–6: […] οἱ μὴ 
πλαστῶς ἀλλ’ ὄντως φιλόσοφοι […]. Die täuschende Erscheinung, die der Sophist mit ei-
ner bestimmten Form der Nachahmungskunst generiert (sc. mit der hier definierten τέχνη 
φανταστική), ist also schon in der Dialogeinleitung programmatisch eingearbeitet: Mit dem 
Begriffspaar πλαστῶς und ὄντως treten an einem einfachen Beispiel die später definierte 
Nachahmung gemäß τέχνη φανταστική, mit der lediglich ein täuschender Meinungsinhalt 
erzeugt wird, und das Vorbild dieser Nachahmungstätigkeit, sc. das tatsächliche Sein, für 
den der Philosoph einsteht und das Gegenstand der Dialektik ist, in Opposition zueinander 
auf. Auf dieser einfachen Ebene – der Unterscheidung zwischen den scheinbaren und den 
tatsächlichen Philosophen – gerät der Skopos des Dialogs für den Leser bereits vorab als 
Problemstellung in den Blick.

 55	 Vgl. hierzu: Stephen Halliwell, The Shifting Problems of Mimesis in Plato, S. 26–46, hier: S. 35, 
Fn. 18: „Sculpture and painting are coupled in the remarks on phantastic mimesis at Sph. 
235e5–236a2, but the explanation of optical adjustments given here cannot apply in the same 
way to both two-dimensional and three-dimensional representations.“

 56	 Stefan Büttner, Antike Ästhetik. Eine Einführung in die Prinzipien des Schönen, S. 49–53. 
Grundlegend dazu: Ders., Die Literaturtheorie bei Platon und ihre anthropologische Be
gründung, S. 1–17 (Problemstellung und Vorgehensweise), S. 127–130 (Die wichtigsten an­
thropologischen Grundbegriffe für Platons Literaturtheorie), S. 131–143 (Der Platonische 
Literaturbegriff).

 57	 Ders., Antike Ästhetik. Eine Einführung in die Prinzipien des Schönen, S. 52.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



92 Zweite Dialoghälfte: Der Philosoph und das ἔργον des Sophisten

Das Entscheidende an einer Kolossalstatue ist für Platon aber nicht ihr Körper 
als Körper, sondern daß der Körper den dargestellten Charakter, zum Beispiel 
Zeus, ähnlich wiedergibt. Wenn Zeus in Olympia schon im Sitzen so riesig ist, 
daß er, stünde er auf, die Decke des Tempels mit seinem Kopf zu zersprengen 
droht, so ist dies eine der Machtfülle des Zeus angemessene Darstellung; daß 
er dafür verzerrt dargestellt werden muß, bleibt sekundär. 58

Die Unterscheidung zwischen τέχνη εἰκαστική und τέχνη φανταστική, die an 
dieser Stelle am Beispiel der verschiedenen Arten künstlerischer Nachahmungs-
tätigkeit entwickelt wird, ist noch ganz an das einfach erfassbare Paradeigma des 
Malers gebunden, das als Vorbild für eine Nachahmungstätigkeit dienen soll, mit 
der der Sophist analog mittels Sprache und falschen Meinungsinhalten Täuschung 
und Schein bei seinen Adressaten erzeugt. Die kritische Analyse dieses Beispiels 
von der Erzeugung einer bestimmten Erscheinungsweise für einen entfernt ste-
henden Betrachter muss entsprechend im Argumentationskontext ausgewertet 
werden. Dazu ist wie auch für die weitergehende Entfaltung des dihairetischen 
Verfahrens ein Analogieschluss von dem Maler bzw. Bildhauer auf die spezifische 
Tätigkeit des Sophisten notwendig.

Schon bei der vorausgegangenen Etablierung des Maler-Paradeigma wurde auf 
die Möglichkeit hingewiesen, dass der Maler bei jungen Leuten, die in einiger 
Entfernung stehen, mit seinen Bildern vortäuschen kann, alles tatsächlich herzu-
stellen, auf das er sich mit seiner Kunst richtet. 59 Im Anschluss daran wurde bei 
einem ersten Vergleich mit einer vorläufigen Definition der Sophisten die räum-
liche Entfernung im Maler-Paradeigma mit einer epistemischen Entfernung der 
Adressaten im Verhältnis zu der Sache, die nachgeahmt wird, gedeutet.

Indem der Gastfreund am Anfang der zweiten Dialoghälfte die Kunst der 
perspektivischen Verzerrung am Beispiel der Kolossalstatuen für eine Bildkunst 
heranzieht, die in den Meinungen der Betrachter den Eindruck einer bestimm-
ten Erscheinungsweise erzeugt, wird der Fokus auch in der Dihairese auf die Er
kenntnisvoraussetzungen der Adressaten gerichtet, die für die Wirkmacht des So-
phisten und seiner Kunst entscheidend sind. Denn um zu beschreiben, wie eine 
Täuschung erzielt werden kann, d. h. wie etwas nicht als es selbst, sondern als 
etwas anderes „erscheinen“ kann, müssen notwendig die seelische Konstitution 
der Adressaten und die Mechanismen, wie bei ihnen falsche Meinungsinhalte er-
zeugt werden, in den Blick genommen werden. Der Sophist manipuliert den prä-
sentierten, falschen Meinungsinhalt in seiner solchen Weise, dass bei dem Adres-
saten seiner Wortkunst ein bestimmter Eindruck, eine Meinung erzeugt werden 
kann, die fälschlicherweise für wahr gehalten wird, weil das präsentierte Bild, die 
falsche Meinung, mit der Sache selbst, sc. mit einer wahren Meinung oder Wissen, 
verwechselt wird. Wie Bildhauer solche Erscheinungsweisen für den Betrachter 

 58	 Ebd.
 59	 Plat. Sph. 234b5–10.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



93Beginn der Dihairese: Der Sophist als Mimet

mit den Mitteln der perspektivischen Verzerrung erzielen können, erreicht der 
Sophist dies mit seiner täuschenden Wortkunst, d. h. durch eine falsche Zuschrei-
bung (sc. eines ἔργον) mit sprachlichen Mitteln (ὄνομα). 

Nach diesem ersten Schritt der Dihairese stehen im Anschluss zunächst um-
fangreiche Untersuchungen an, mit denen die Grundlagen geschaffen werden, 
um den Sophisten dieser Nachahmungsart zuzuordnen und begründen zu kön-
nen, dass eine solche Täuschung überhaupt denkbar ist. Die Dihairese wird ent-
sprechend erst wieder am Ende des Sophistes fortgesetzt, 60 wo sie schließlich in 
eine zusammenfassende Definition des Sophisten mündet. 61

 60	 Vgl. Plat. Sph. 264b9–268c4. Im Zuge dessen erinnert der Gastfreund rückblickend an den 
ersten Schritt der Dihairese und verweist kurz auf die Erklärungen, die in der Zwischenzeit 
erbracht werden mussten, um fortzufahren: Plat. Sph. 264b9–d9.

 61	 Plat. Sph. 268c8–d4.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



VI 
Dialektische Fundierung:  

Sein, Nichtsein, Verschiedenheit

1	 Der Philosoph in Aporie: Können Nichtsein, falsche Rede  
und falsche Meinung Gegenstand des Denkens sein?

Für die Gliederung der Komposition lässt Platon den Gastfreund am Beginn die-
ser umfangreichen Untersuchung, die in das dihairetische Verfahren eingescho-
ben wird, erneut auf das Jagdbild zurückgreifen. Der Sophist sei zur Flucht in 
eine schwer zugängliche Gattung (εἰς ἄπορον εἶδος) 1 hineingeschlüpft, die es im 
Folgenden zu ergründen gilt. Nur auf diese Weise kann er am Ende sicher der 
richtigen Nachahmungsart zugeordnet und gefangen werden. 2

Dazu umreißt der Gastfreund mit Theaitet die Problemlage: Es müsse erst die 
Frage geklärt werden, wie (überhaupt) denkbar ist, dass etwas als etwas erscheint, 
ohne es tatsächlich zu sein, bzw. wie man annehmen darf, dass falsche Rede oder 
falsche Meinung tatsächlich etwas sind (ψευδῆ λέγειν ἢ δοξάζειν ὄντως εἶναι), 3 
auf das man sich beziehen kann, ohne dass man dabei in Widersprüche gerät. 4 
Offenbar setze diese Rede von dem Falschen voraus, dass Nichtseiendes (τὸ μὴ 
ὄν) 5 sei, 6 wie der Gastfreund Theaitet zu bedenken gibt und die Diskussion in eine 
grundsätzliche Debatte um das Nichtsein überleitet.

Als Hintergrund dieser gesamten Debatte um das Nichtsein und den Seins-
begriff des Parmenides muss im Sophistes eine implizite Auseinandersetzung mit 
Gorgias (und vermutlich weiteren Sophisten aus dem Umkreis des Eleaten) ange-
nommen werden, 7 der in seiner Schrift Über das Nichtseiende 8 den Seinsbegriff des 

 1	 Plat. Sph. 236d2.
 2	 Plat. Sph. 236c9–d3.
 3	 Plat. Sph. 236e4.
 4	 Plat. Sph. 236d9–237a1: ὄντως, ὦ μακάριε, ἐσμὲν ἐν παντάπασι χαλεπῇ σκέψει. τὸ γὰρ φαί-

νεσθαι τοῦτο καὶ τὸ δοκεῖν, εἶναι δὲ μή, καὶ τὸ λέγειν μὲν ἄττα, ἀληθῆ δὲ μή, πάντα ταῦτά 
ἐστι μεστὰ ἀπορίας ἀεὶ ἐν τῷ πρόσθεν χρόνῳ καὶ νῦν. ὅπως γὰρ εἰπόντα χρὴ ψευδῆ λέγειν 
ἢ δοξάζειν ὄντως εἶναι, καὶ τοῦτο φθεγξάμενον ἐναντιολογίᾳ μὴ συνέχεσθαι, παντάπασιν, 
ὦ  Θεαίτητε, χαλεπόν.

 5	 Plat. Sph. 237a3.
 6	 Plat. Sph. 237a3–4.
 7	 Vgl. zu der Bedeutung des Gorgias für die Auseinandersetzung im Sophistes: Hans-Joachim 

Newiger, Untersuchungen zu Gorgias’ Schrift über das Nichtseiende, Berlin 1973, S. 187–188; 

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



96 Dialektische Fundierung: Sein, Nichtsein, Verschiedenheit

Parmenides ad absurdum geführt hat. 9 Während Gomperz hinter diesem Kunst-
stück sophistischer Rhetorik eine Spielerei, ein παίγνιον, vermutet, 10 hat Gigon 
zurecht gegen die These, es handle sich dabei um „eine Absage an die Philoso-
phie, ein Denkmal einer geistigen Krise des Gorgias, der nur noch in der Rhetorik 
den Ausweg aus einem hoffnungslosen Nihilismus gefunden habe“ 11 die Ernst-
haftigkeit des Unternehmens betont 12 und herausgearbeitet, dass Gorgias wohl zu 
einem größeren Kreis an Sophisten gerechnet werden muss, die sich in ähnlicher 
Weise an dem Seinsbegriff des Parmenides abgearbeitet und die Wirkmacht so-
phistischer Rhetorik demonstriert haben. 13

Christoph Jermann, Philosophie und Politik. Untersuchungen zur Struktur und Problematik 
des platonischen Idealismus, S. 109–118, hier: S. 118: „Wenn demnach jener „Fremde aus Elea“ 
nicht einfach Gorgias ist, so läßt sich doch sagen, daß Gorgias in ihm, der chiffrierten Personi-
fikation des (synthetischen) Philosophen überhaupt, als ein wesentliches, ja vorrangiges Mo-
ment enthalten ist. […] Mit anderen Worten: Wie im vorigen Kapitel hinsichtlich seiner prakti-
schen Intentionen […] zeigte sich nun […] auch im Blick auf Platons theoretische Leistung die 
entscheidende Bedeutung des Gorgias als Vorbild und Gegner.“; Christoph Ziermann, Platons 
negative Dialektik. Eine Untersuchung der Dialoge Sophistes und Parmenides, Würzburg 2004 
(= Berlin, Univ., Diss., 2001), S. 69–70: „Platon begibt sich in die kritische Perspektive des Gor­
gias, nicht jedoch, um wie dieser Parmenides’ Intention auf das Seiende zu destruieren, son-
dern um sie erst recht zu verwirklichen.“; Christian Iber, Platon. Sophistes, S. 253–254.

	  8	 Eine Auseinandersetzung mit dem Werktitel, zu dem uns in der Überlieferung verschiedene 
Angaben vorliegen, mit der allgemeinen Quellenlage sowie mit dem Forschungsdiskurs über 
Intention und Verhältnis der Schrift zu Gorgias’ übrigen Arbeiten bietet: Hans-Joachim Ne-
wiger, Untersuchungen zu Gorgias’ Schrift über das Nichtseiende, S. 1–9.

	  9	 Dass sich Gorgias hauptsächlich gegen Parmenides selbst richte, betont beispielsweise schon: 
Wilhelm Nestle, Die Schrift des Gorgias „über die Natur oder über das Nichtseiende“, in: 
Hermes 57,4 (1922), S. 551–562, hier: S. 560: „Während man aber meistens annimmt, Gorgias 
habe sich hauptsächlich gegen die jüngeren Eleaten, Melissos und namentlich Zenon, gewen-
det, hat sich uns ergeben, daß sich die Spitze der gorgianischen Beweise gegen den Großmeis-
ter der eleatischen Lehre, Parmenides selbst, richtet.“

 10	 Heinrich Gomperz, Sophistik und Rhetorik: das Bildungsideal des ΕΥ ΛΕΓΕΙΝ in seinem 
Verhältnis zur Philosophie des V. Jahrhunderts, Leipzig 1912 (= Darmstadt 1965), S. 35: „Er 
wollte einfach zeigen, daß seine „Kunst“ auch auf philosophischem Gebiete Unglaubhaftes 
glaubhaft zu machen vermöge. […] Der Stoff, an dem er seine Kunst beweisen wollte, war 
ihm schlechthin gleichgültig. […] Und wie er selbst die Schrift nicht ernst nahm, so wurde sie 
auch nicht ernst genommen. […] Die Schrift über die Natur war ein παίγνιον. Der „philoso-
phische Nihilismus“ des Gorgias ist aus der Geschichte der Philosophie zu streichen. Seine 
Scherzrede über die Natur hat ihren Platz in der Geschichte der Rhetorik.“

 11	 Olof Gigon, Gorgias ‚Über das Nichtsein‘, S. 186–213, hier: S. 187.
 12	 Ebd., S. 187–188: „Zeugnisse über die Schrift liegen hinreichend vor. Und wenn von ihnen 

keines der Meinung ist, es handle sich um ein παίγνιον, so haben auch wir keinen Grund, 
dieses gewiß seltsame Denkmal der Anarchie des Denkens zwischen Parmenides und Platon 
zu entwerten.“

 13	 Ebd., S. 213: „Uns kam es darauf an, zu zeigen, daß die Schrift π. τοῦ μὴ ὄντος keineswegs 
eine alleinstehende Kuriosität ist, sondern das einzige annähernd erhaltene Denkmal einer 
Gruppe von σοφισταί: Xeniades, Kratylos, auch Protagoras und zu einem nicht unwichtigen 
Teil Demokrit. Eine Gestalt wie Lykophron (Ar. Phys. 185b27f.) könnte hier ebenfalls ange-
schlossen werden. Ich möchte diese alle zur Einheit der Eleatenschüler zusammenfassen. Sie 
gehen alle von Parmenides aus, führen ihn aber nicht im Ganzen weiter, sondern verfolgen 
einzelne Fragestellungen, besonders die Erkenntnislehre, bis zu den äußersten Extremen mit 

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



97Der Philosoph in Aporie

Platon ruft diesen zeitgenössischen Diskussionskontext auf und verarbeitet ihn 
implizit bereits im Dialog, wenn er in der Einleitung des Sophistes den Gastfreund 
als wahrhaften Philosophen vorstellen und von den Sophisten abgrenzen lässt, 14 
indem Sokrates mit der provozierenden Frage auftritt, ob es sich bei dem Gast­
freund aus dem Umkreis der Eleaten Parmenides und Zenon etwa um einen wi-
derlegenden Gott (also wohl einen der streitlustigen Sophisten) handele. 15 Dieser 
Gedanke wird hier in der Auseinandersetzung mit dem Seinsbegriff des Parme­
nides noch einmal aufgegriffen, wenn Platon von dem Gastfreund später betonen 
lässt, dass die erforderliche Revision des Parmenideischen Seinsbegriff nicht als 
Vatermord an Parmenides missverstanden werden dürfte, sondern als ernste phi-
losophische Auseinandersetzung, mit der neue und notwendige Einsichten ge-
wonnen werden müssen. 16

Mit großer Ehrerbietung lässt Platon entsprechend durch den Gastfreund Par
menides bereits hier am Beginn der Auseinandersetzung als Lehrmeister anfüh-
ren. Der Gastfreund zieht die Lehre des Parmenides als Zeugnis für eine legitime 
Einsicht in das Seiende hinzu, ohne zugleich eine kritische Auseinandersetzung 
mit dessen Thesen auszuschließen. In seiner schriftlichen und mündlichen Leh-
re 17 habe Parmenides stets darauf bestanden, dass Nichtseiendes niemals sei und 
niemals Gegenstand des Denkens werde. 18 Der Gastfreund betont in Verbindung 
mit dieser Parmenidesreferenz, dass die vorgenommene Frage im Folgenden pri-
mär durch eine eigene Differenzierungsleistung gelöst werden müsse. 19

dem Radikalismus, der aller Eleatischen Philosophie eigen ist. Auch wo sie auf das Ganze 
gehen, ist ihre Wirkung durchaus auflösend, kaum mehr fördernd.“

 14	 Vgl. die Antwort des Theodoros: Plat. Sph. 216b7–c1, und die Schwierigkeit, die Philosophen 
von den Sophisten zu trennen, wie Sokrates im Anschluss betont: Plat. Sph. 216c2–217a1.

 15	 Plat. Sph. 216a5–6.
 16	 Vgl. zu der Beteuerung, dass es sich nicht um einen Vatermord an Parmenides (d. h. eine völli-

ge Widerlegung des eigenen Lehrmeisters) handele: Plat. Sph. 241d3: Μή με οἷον πατραλοίαν 
ὑπολάβῃς γίγνεσθαί τινα.; vgl. zu dem Gedanken, dass eine kritische Auseinandersetzung, 
mit der der Seinsbegriff erweitert werden muss, dennoch notwendig ist: Plat. Sph. 241d5–7: 
Τὸν τοῦ πατρὸς Παρμενίδου λόγον ἀναγκαῖον ἡμῖν ἀμυνομένοις ἔσται βασανίζειν, καὶ βιά-
ζεσθαι τό τε μὴ ὂν ὡςἔστι κατά τι καὶ τὸ ὂν αὖ πάλιν ὡς οὐκ ἔστι πῃ.

 17	 Plat. Sph. 237a4–7. Dieser Hinweis durch den Gastfreund erinnert daran, dass er in der Einlei-
tung als jemand aus dem Umkreis der Schüler des Parmenides und Zenon vorgestellt wurde. 
Als solcher kann er von Platon als ein Philosoph eingeführt werden, der nicht nur Einblick in 
die geschriebene Lehre des Parmenides hat, aus der er an dieser Stelle zitiert, sondern auch 
mit mündlichen Lehrinhalten vertraut ist.

 18	 Plat. Sph. 237a8–9. Die Referenz auf Parmenides wird später nach der Passage zur Dialektik 
wieder aufgegriffen und dient dem Gastfreund dort als Auftakt seines Resümees, mit dem er 
die neuen Einsichten zum Nichtsein herausstellt, vgl.: Plat. Sph. 258d1–3. Vgl. Prm. frg. 7,1–2 DK: 
οὐ γὰρ μήποτε τοῦτο δαμῆι εἶναι μὴ ἐόντα· ἀλλὰ σὺ τῆσδ’ ἀφ’ ὁδοῦ διζήσιος εἶργε νόημα […].

 19	 Plat. Sph. 237b1–3: παῤ  ἐκείνου τε οὖν μαρτυρεῖται, καὶ μάλιστά γε δὴ πάντων ὁ λόγος αὐτὸς 
ἂν δηλώσειε μέτρια βασανισθείς. τοῦτο οὖν αὐτὸ πρῶτον θεασώμεθα, εἰ μή τί σοι διαφέρει. 
Eine Auseinandersetzung mit Parmenides, die zu einer Differenzierung in der Sache führen 
soll, gleichzeitig jedoch die Position des Lehrmeisters produktiv einbindet, ohne sie gänzlich 
zu verwerfen, ist schon an dieser Stelle vorgezeichnet. Die Passage ist im Rückblick erneut 
relevant, wenn der sogenannte Vatermord an Parmenides zur Debatte steht: Plat. Sph. 241d1–7.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



98 Dialektische Fundierung: Sein, Nichtsein, Verschiedenheit

Wie der kritische Umgang der Gesprächspartner mit dem Parmenideischen 
Seinsbegriff an späterer Stelle 20 zu beurteilen ist, wird unten im Rahmen der De-
batte um den sogenannten Vatermord zu klären sein. Die erste, hier verhandelte 
Referenz auf Parmenides zeigt jedoch bereits, dass der Gastfreund dem Parmeni-
deischen Seinsbegriff von Anfang an einerseits einen Geltungsanspruch für die 
Erörterung der Problemstellung, sc. die Frage nach dem ,Nichtsein‘ des Sophisten, 
zuerkennt – ihn also nicht, wie etwa Gorgias, in sein Gegenteil verkehrt – und ihn 
andererseits dennoch als legitimen Ausgangspunkt betrachtet, um aus eigener 
Unterscheidungskraft zu einer Lösung der vorgenommenen Frage zu gelangen.

Ob und wie diese beiden Aspekte, die miteinander auf den ersten Blick kolli
dieren, miteinander zu vereinbaren sind – wie also Parmenides vorausgesetzt und 
zugleich überwunden bzw. weitergedacht werden muss, ohne dass seine Position 
vollends aufgehoben wird –, wird unten im weiteren Verlauf der Dialoginterpreta
tion herausgestellt. Dabei gilt es einerseits, zu prüfen, in welcher Weise der Begriff 
des Seins und des Nichtsseins, der im Sophistes Parmenides zugeschrieben wird, 
von den Gesprächspartnern hinterfragt wird (und in welcher Weise nicht). An­
dererseits bietet der Umgang Platons mit weiteren Vorgängerpositionen, die im 
Anschluss folgen, einen wichtigen Vergleichspunkt. Sie werden analog zu Par
menides, wie sich zeigen wird, von Platon im Argument neu kontextualisiert, 
dabei zwar durchaus kritisch betrachtet und gegeneinander abgewogen, aber 
nicht gänzlich verworfen, sondern in einer umfassenden Erklärung dialektisch 
abgesichert integriert: Platon lässt sie von den Dialogpartnern in dem erweiterten 
Spektrum des Seienden verorten, das in Auseinandersetzung mit diesen Denkern 
begründet und bis zum Dialogende sukzessiv entfaltet werden muss.

Die verhandelten Vorgängerpositionen bieten somit jeweils eine bestimmte 
Perspektive auf das, was man denken kann, d. h. auf das, was etwas ist und ent-
sprechend in das Spektrum des Seienden einzuordnen ist. Parmenides nimmt mit 
seinem Seinsbegriff insofern eine besondere Rolle ein, als er sich auf das Prinzip 
von allem richtet, ohne aber einen Seinsbegriff anzunehmen, mit dem sich das 
ganze Spektrum des Seienden unmittelbar erschließen oder begründen lässt. Die 
Methode, mit der er von Platon im Argument neu kontextualisiert und in dem 
umfassenderen Begriff vom Sein, der erarbeitet und begründet werden soll, ein-
geflochten wird, bleibt daher gleich wie bei den übrigen Vordenkern. Auch die 
Parmenideische Position muss im weiteren Dialogverlauf von den Gesprächspart-
nern kritisch in das umfassendere Konzept integriert werden. 

Schrittweise legt der Gastfreund bei seinem ersten Rückgriff auf Parmenides 
mit Theaitet offen, dass man nicht von einem Nichtsein ausgehen kann, das in 
einem absoluten Sinne – also in eben dem Sinne, in dem es auch Parmenides als 
Gegenstand des Denkens ausgeschlossen hat – dem Sein entgegengesetzt ist. 21

 20	 Ebd. Der Gastfreund betont ausdrücklich gegenüber Theaitet seine Sorge, dass seine kriti-
sche Auseinandersetzung mit dem Parmenideischen Seinsbegriff als Vatermord ausgelegt 
werden könne, was er jedoch von sich weist.

 21	 Vgl. dazu die richtungsweisende Einstiegsfrage: Plat. Sph. 237b7–8: […] καί μοι λέγε· τὸ μη-

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



99Der Philosoph in Aporie

Dazu beginnt der Gastfreund zunächst bei Kriterien des Seins: Dem Sein würde 
man nicht das Nichtsein zusprechen. Sofern es ist, würde man es immer als ein 
etwas (τὸ τὶ) begreifen, d. h. als einen Gegenstand des Denkens, auf den man sich 
richtet. Auf einfachste Weise umreißt der Gastfreund hiermit Grundsätze seelischer 
Erkenntnis, die es später im Dialog durch einen Rückgriff auf die Dialektik abzu-
sichern und umfassender zu erläutern gilt: Sofern etwas ist, muss es etwas und als 
solches erkennbar sein. Wer nicht einmal von etwas redet, redet überhaupt nicht.

Auf dieser Grundlage wendet sich der Gastfreund dem (vermeintlichen) Nicht-
sein zu: Würde man versuchen, das Nichtsein in jeder Hinsicht von dem Sein ab-
zugrenzen – d. h. es nicht für etwas zu halten, sondern zu versuchen, es selbst zu 
denken, sofern es überhaupt nichts ist –, gerate man in verschiedene Widersprüche.

(1.) Das Nichtsein könnte nicht mehr Gegenstand des Denkens oder der Rede 
sein: Der Gastfreund zieht die Zahl heran, 22 um deutlich zu machen, dass man 
eine Sache, der man zuspricht, zu sein bzw. etwas zu sein, als ein Eines oder Vie-
les begreift. Solche diskursiv-rationalen Kriterien, die allen seelischen Unterschei-
dungsinhalten zukommen und an der Zahl als spezifischer Gegenstand der διά-
νοια auf einfachste Weise zu erschließen sind, würde man dem Nichtsein folglich 
unter der getroffenen Annahme absprechen. 23 Es könnte nicht mehr Gegenstand 
des Denkens, der Rede, der Sprache oder überhaupt irgendeiner Erklärung sein, 
wie der Gastfreund kritisch zusammenfasst. 24 Weder benennen noch besprechen 
noch begreifen lässt sich das, was überhaupt nichts ist, als es selbst. 25 Wie schon 
die Zusammenfassung der Passage zeigt, kreisen die Dialogpartner angesichts des 
Nichtseins, das dem Sein vollständig entgegengesetzt sein soll, in mehreren An-

δαμῶς ὂν τολμῶμέν που φθέγγεσθαι; Theaitet versteht die Problemstellung nicht; der Gast-
freund umkreist im Folgenden das Problem in mehreren Anläufen, um deutlich zu machen, 
dass etwas, was tatsächlich überhaupt nichts ist, kein Gegenstand des Denkens, des Redens, 
der Sprache oder irgendeiner Erklärung sein kann. Das Nichtsein kann nicht als es selbst 
gedacht werden, vgl. dazu: Plat. Sph. 238c8–10: συννοεῖς οὖν ὡς οὔτε φθέγξασθαι δυνατὸν 
ὀρθῶς οὔτ̓  εἰπεῖν οὔτε διανοηθῆναι τὸ μὴ ὂν αὐτὸ καθ᾽ αὑτό, ἀλλ̓  ἔστιν ἀδιανόητόν τε καὶ 
ἄρρητον καὶ ἄφθεγκτον καὶ ἄλογον;

 22	 Vgl. zu den verschiedenen Zahlbegriffen im Platonismus und zu der Herleitung der Zahl 
als etwas Begriffliches, das Gegenstand einer rational-dianoetischen Tätigkeit ist: Gyburg 
Radke(-Uhlmann), Die Theorie der Zahl im Platonismus. Ein systematisches Lehrbuch, bes. 
S. 320–431 (IV. Sind Zahlen Begriffe?), S. 432–575 (V. Was sind Zahlen?). Vgl. zu dem Plato-
nischen Konzept einer communis mathematica scientia mit einer Abgrenzung von Descartes: 
Arbogast Schmitt, Denken und Sein bei Platon und Descartes. Kritische Anmerkungen zur 
„Überwindung“ der antiken Seinsphilosophie durch die moderne Philosophie des Subjekts, 
S. 1–29; Ders., Denken ist Unterscheiden. Eine Kritik an der Gleichsetzung von Denken und Be-
wusstsein, S. 101–148. Vgl. zu der weiteren Rezeption dieser erkenntnistheoretischen Grund-
lagen: Wolfgang Bernard, Zur Begründung der mathematischen Wissenschaften bei Boethi-
us, S. 63–89; Arbogast Schmitt, Die Moderne und Platon. Zwei Grundformen europäischer 
Rationalität, 2., überarbeitete Auflage, Stuttgart/Weimar 2008, S. 232–269; Gyburg (Radke-) 
Uhlmann, Die Artes Liberales – eine Bildungsidee im Wandel, S. 16–24.

 23	 Plat. Sph. 238a10–c7.
 24	 Plat. Sph. 238c8–10.
 25	 Plat. Sph. 238c8–9: […] οὔτε φθέγξασθαι δυνατὸν ὀρθῶς οὔτ̓  εἰπεῖν οὔτε διανοηθῆναι τὸ μὴ 

ὂν αὐτὸ καθ᾽ αὑτό […].

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



100 Dialektische Fundierung: Sein, Nichtsein, Verschiedenheit

läufen um das, was eigentlich nicht zu erfassen ist, und geraten angesichts dessen, 
was selbst nicht Gegenstand des Denkens sein kann, immer wieder in Aporien.

Ordnet man die vorliegende Passage in den Dialogkontext ein, wird die gan-
ze Tragweite dieser Problembeschreibung deutlich. Abgesehen davon, dass ein 
solches Nichtsein grundsätzlich nicht widerspruchsfrei denkbar ist, wäre auf der 
Basis einer solchen Annahme das, was der Sophist mit seiner Täuschung unter-
nimmt, nicht verstehbar, nicht beschreibbar, kein Gegenstand einer Auseinander-
setzung. Es wäre überhaupt nichts, auf das man sich richten oder beziehen könnte, 
und somit auch nicht etwas, das irgendeine Wirkung ausüben könnte (z. B. die 
Erzeugung falscher Meinungen in den Seelen der Adressaten).

(2.) Das Nichtsein könnte noch nicht einmal Gegenstand der Widerlegung sein: 
Ein noch schwerwiegenderes Problem, nämlich die größte Aporie (τὴν μεγίστην 
ἀπορίαν), 26 in die man laut dem Gastfreund gerät, betreffe bereits den Versuch, 
das Nichtsein zu widerlegen, wenn man annimmt, dass es überhaupt nichts ist. 27 
Der Gastfreund führt rückblickend die Widersprüche, die notwendigerweise ent-
stehen, an seinem eigenen Versuch vor. 28 In allen Teilen seiner vorherigen Rede 
habe er sich auf das Nichtsein bezogen, um es zu widerlegen (sc. als etwas, das 
überhaupt nichts ist). Dabei habe er jedoch dieses Nichtsein stets behandelt wie 
etwas, dem ein Sein zugesprochen wird (sc. als etwas, als ein Eines oder als eine 
Vielheit). 29 Selbst eine widerlegende Rede über das Nichtsein, sofern es überhaupt 
nichts ist, scheint unmöglich. 30 Deutlich wird an dieser Stelle, dass das wider-
sprüchliche Umkreisen des Nichtseins, sofern es überhaupt nichts ist, im voraus-
gegangenen Argumentationsteil von Platon planvoll angelegt ist, um eine geeig-
nete Vorlage für die folgende Reflexion zu bieten und den Prozess fortschreitender 
Differenzierung durch die Gesprächspartner selbst abzubilden.

Mit einem erneuten Verweis auf das Jagdmotiv halten die Dialogpartner kurz 
im Argumentationsgang inne. Das grundsätzliche Problem zum Nichtsein muss 
vertagt werden, bis (sc. später im Dialog auf Basis der Dialektik) eine sichere Er-
klärung geliefert werden kann. 31

Einen möglichen Lösungsansatz dafür, dass dennoch eine solche Verflechtung 
von Sein und Nichtsein anzunehmen ist, 32 bietet die Auslegung des Sophisten 
als einen, der Bilder schafft. Der Gastfreund bringt im Anschluss an die Aporien 
zu dem Nichtsein, das überhaupt nichts ist, daher den Sophisten als imaginären 
Diskussionspartner 33 mit in die Erörterung: nicht leicht werde sich dieser darauf 

 26	 Plat. Sph. 238d1.
 27	 Vgl. die Formulierung der Problemstellung durch den Gastfreund: Plat. Sph. 238d4–7, die im 

Folgenden wiederum einer weiteren Erklärung für Theaitet bedarf.
 28	 Plat. Sph. 238d9: οὐδὲν δεῖ τὸ σαφέστερον ἐν ἐμοὶ σκοπεῖν.
 29	 Plat. Sph. 238d9–239a12.
 30	 Plat. Sph. 239b1–c3.
 31	 Plat. Sph. 239c4–7.
 32	 Vgl. für diese Formulierung später im Fazit der Argumentation: Plat. Sph. 240c1–2: κινδυνεύει 

τοιαύτην τινὰ πεπλέχθαι συμπλοκὴν τὸ μὴ ὂν τῷ ὄντι, καὶ μάλα ἄτοπον.
 33	 Plat. Sph. 239c9–d5.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



101Ein Vatermord an Parmenides?

festlegen lassen, dass er mit seiner Kunst Bilder herstelle, sondern immer wieder 
streitsüchtig versuchen, sich herauszuwinden, und von ihnen eine weitere Erklä-
rung erzwingen, was denn unter Bild genau zu verstehen sei.

Theaitet führt einzelne Beispiele für Bilder, sc. Spiegelungen und Abbildungen, 
an, 34 soll diese aber im Folgenden auf eine allgemeine Definition (sc. auf das sie ei-
nende ἔργον) zurückführen 35 und mit Blick auf die darin festzustellende Verflech-
tung von Sein und Nichtsein reflektieren. Annehmen müsse man einerseits, dass 
das Bild dem Wahrhaften, dem Seienden, ähnlich sei, das es abbilde, andererseits, 
dass das Bild selbst nicht mit dem Wahren gleichzusetzen und doch irgendwie 
etwas sei. 36 Auf erstaunliche Weise sei in dem, was man Bild nenne, Sein und 
Nichtsein miteinander verflochten, so dass der Sophist sie scheinbar doch gegen 
ihren Willen dazu gebracht habe, einzugestehen, dass das Nichtsein auf irgend-
eine Weise sei. 37

Der Gastfreund nimmt daraufhin in einem zweiten Schritt Wirkung und Inhalt 
der Täuschungskunst in den Blick. Durch sie bringe der Sophist in den Seelen de-
rer, die er täuscht, falsche Meinungen hervor. 38 Er erreiche dies durch eine falsche 
Rede, nämlich indem er, wie der Gastfreund mit Theaitet vorläufig festhält, von 
dem Sein rede wie etwas, das nicht ist, und von dem Nichtsein wie etwas, das ist. 39 
Wie dies möglich und denkbar ist, muss im Folgenden hergeleitet werden.

2	 Ein Vatermord an Parmenides? Das Bild als Verflechtung 
(συμπλοκή) von Nichtsein (μὴ ὄν) und Sein (ὄν)

Ein kleiner Teil 40 der vielfältigen Schwierigkeiten und Aporien, in die man gerät, 41 
ist entfaltet und hat die grundsätzliche Problemlage erschlossen, in die man sich 
begibt, wenn man die Kunst des Sophisten als Nachahmungskunst von Schein-
barem zu begreifen versucht. Es gilt, zu ergründen, wie eine solche Verflechtung 
von Sein und Nichtsein, d. h. die Erzeugung falscher Meinungsinhalte, die dem 
Sophisten mit einer provisorischen Erklärung zugesprochen wurde, denkbar ist.

Der Gastfreund kündigt dazu eine Revision 42 dessen an, was die Gesprächs-
partner mit Parmenides bisher unter dem Sein verstanden haben. Dabei erzeugt 
Platon bei der Dialoggestaltung besondere Aufmerksamkeit für diese grundlegen-
de Wende, die für den weiteren Verlauf der Erörterung eingeleitet werden muss.

 34	 Plat. Sph. 239d6–8.
 35	 Plat. Sph. 239e5–240a6.
 36	 Plat. Sph. 240a7–b11.
 37	 Plat. Sph. 240c1–6.
 38	 Plat. Sph. 240d1–4.
 39	 Plat. Sph. 240e10–241a1.
 40	 Plat. Sph. 241b9–c1.
 41	 Plat. Sph. 241b4–7.
 42	 Plat. Sph. 241d5–7.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



102 Dialektische Fundierung: Sein, Nichtsein, Verschiedenheit

Obwohl der Gastfreund sich gegenüber Theaitet dezidiert davon abgrenzt, mit 
dieser Kritik gegen Parmenides einen ‚Vatermord‘ zu begehen, ist die Passage und 
die Intention, die hinter dieser Auseinandersetzung mit Parmenides zu vermuten 
ist, 43 in der Forschung heftig umstritten und ihre Deutung von der jeweiligen Ge-
samtauslegung des Dialogs bedingt. So spricht sich etwa Cornford dafür aus, dass 
die Position des Parmenides im Sophistes entgegen der Beteuerung des Gastfreun-
des widerlegt werde, 44 nach Ambuel führt Platon die Argumentation im Sophistes 
sogar planvoll ad absurdum, der Dialog sei „aporetic as a whole“, 45 um ausgehend 
von dem Seinsbegriff der Eleaten die Unzulänglichkeit dieser Konzeption aufzu-
zeigen 46 und stattdessen auf die Notwendigkeit einer neuen Konzeption des Sei-
enden zu verweisen, sc. auf „the necessity of the ontological distinction between 
paradigm and image, the basis for the theory of participation as an account of 
reality and meaning.“ 47 Ähnlich bestimmt Iber die „generelle Funktion“ dieser 
Auseinandersetzung mit dem Eleaten darin, „die Notwendigkeit einer Umgestal-
tung der Ontologie des Parmenides aufzuzeigen.“, 48 schränkt zugleich aber mit 

 43	 Vgl. zu dieser möglichen Ambivalenz, die dieser Aussage des Gastfreundes auf den ersten 
Blick zugeschrieben werden müsse: David Ambuel, Image & Paradigm in Plato’s Sophist, 
S. 90: „It is a task that requires the revision of Parmenides. Curiously, the Visitor asks The-
aetetus not to take him for a patricide. It is an ambiguous remark that calls attention to just 
who is conducting the discussion. It could indicate that the upcoming refutation of Eleaticism 
is a refutation in appearance only. Alternatively, it could indicate that Eleaticism contains a 
core of truth. Or it could indicate both.“

 44	 Francis Macdonald Cornford, Plato’s Theory of Knowledge. The Theaetetus and the Sophist 
of Plato, S. 199: „Parmenides denied that there could be a world intermediate between the 
perfectly real and the totally non-existent.“

 45	 David Ambuel, Image & Paradigm in Plato’s Sophist, S. xiv.
 46	 Ebd., S. 174–175: „The collapse of this distinction and all analogous distinctions in the Sophist 

has its source in Eleaticism. […] The Sophist makes an indirect argument for participation as 
a theory of meaning and of reality. […] Thus, the Sophist does not conclude in doctrine, but 
in aporia.“ Dass eine solche Widersprüchlichkeit der eleatischen Philosophie ursprünglich 
schon inhärent gewesen sei, formuliert: Olof Gigon, Gorgias ‚Über das Nichtsein‘, S. 186–213, 
hier: S. 188: „Dass Isokrates die gesamten alten σοφισταί und besonders die Eleaten als gänz-
lich paradox empfindet, ist weiter nicht verwunderlich. Was soll der ‚gesunde Menschenver-
stand‘ mit dem ὄν des Parmenides anfangen? Die eleatische Philosophie bewegt sich von 
Anfang an, wenn man einmal von Platon absieht, in der Richtung eines reinen Gedankenex
periments, das zur lebendigen Wirklichkeit kein Verhältnis mehr hat.“ S. dagegen: Arbogast 
Schmitt, Parmenides und der Ursprung der Philosophie, in: Emil Angehrn (Hg.), Anfang und 
Ursprung, Die Frage nach dem Ersten in Philosophie und Kulturwissenschaften, Berlin/New 
York 2007 (Colloquium Rauricum 10), S. 109–140, bes. S. 139: „Dass Parmenides aber im Unter­
schied zu seinen Vorgängern und Zeitgenossen nicht einfach nach etwas Konstantem und 
Identischem in der Welt der Veränderungen gesucht hat, sondern sich die Bedingungen des 
Erkennens selbst zum Thema genommen hat, macht ihn in der Tat zu einem Anfang und Ur
sprung der Philosophie als Wissenschaft.“

 47	 Ebd., S. xv.
 48	 Christian Iber, Platon. Sophistes, S. 241. Vgl. zu einer inhaltlichen Auslegung dieser Kritik: 

Ebd., S. 243: „Platons Hauptkritik an Parmenides ist, daß mit dessen logischer Abweisung 
eines Seins des Nichtseienden die bedrohliche Wirklichkeit der Scheinwelt und des Falschen, 
die aus Seiendem und Nichtseiendem gemischt ist, keineswegs gebannt ist. […] Das Seiende 
oder Wahre des Parmenides ist in Wahrheit machtlos, d. h. ohne Argument gegen die Schein-

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



103Ein Vatermord an Parmenides?

Blick auf die Haltung des Gastfreundes gegenüber seinem philosophischen Lehr-
meister ein, dass es sich dabei „nur um eine Modifikation, nicht um eine völlige 
Verabschiedung der Position des Parmenides“ 49 handele. Eine solche Modifika-
tionsthese hat bereits O’Brien 50 vertreten in scharfer Abgrenzung 51 von Owen, 52 
Frede, 53 Dixsaut 54 und Notomi. 55

Wie der Gastfreund Kritik an Parmenides übt, zugleich aber diese Auseinan-
dersetzung mit dem großen Lehrmeister selbst reflektiert, der als philosophischer 
Vater weiterhin anerkannt bleiben soll, inszeniert Platon im Dialog in augenfälliger 
Weise. Wie die Analyse der bisherigen Dialoghandlung oben gezeigt hat – etwa 
der einleitenden Passage des Sophistes oder des seelischen Reinigungsprozesses 
in der ersten Dialoghälfte –, können an den Reden und an der Charakterisierung 
der Gesprächspartner, an ihrem Zusammenwirken in der fortschreitenden Argu-
mentation und besonders daran, wie sie sich an den schwierigen Problemata oder 
Positionen abarbeiten, ihre jeweiligen Erkenntnisvoraussetzungen oder Unter-
scheidungsleistungen erschlossen werden.

Um die rätselhafte Haltung, die der Gastfreund gegenüber seinem Lehrmeis-
ter Parmenides an den Tag legt, zu deuten, lohnt es daher, den Blick auf die Er
kenntnistätigkeit zu richten, auf die dieser scheinbar ambivalente Umgang mit 
Parmenides und seinem Seinsbegriff zurückzuführen ist. Neben einer genauen 
Analyse, wie Platon diese Wende ohne völlige Abkehr als Erkenntnisprozess 

welt und das Falsche.“; S. 252: „Die Lehre des Parmenides muß überwunden werden, bevor 
man widerspruchsfrei vom Sein des Nichtseienden und von der trügerischen Kunst des So-
phisten wird sprechen können.“

 49	 Ebd., S. 252.
 50	 Denis O’Brien, Le Non-Être. Deux études sur le sophiste de Platon; Ders., Parmenides and 

Plato on What is Not, S. 19–104; Ders., Does Plato refute Parmenides?, S. 117–155, hier: S. 152: 
„The Stranger and Theaetetus have entered a new world, far removed from the world of Par
menides, and have survived to tell the tale. But that does not mean that they claim to have ‘re-
futed’ him in any simple sense. How could they have done? Refutation implies contradiction. 
No-one in his right mind would think to contradict Parmenides’ denial that ‚things that are 
not, are’, in so far as those words are taken as meaning, or even as implying that ‚things that 
do not exist, do exist’.“

 51	 Ebd., S. 117: „I have a couple of times ventured to suggest that in the Sophist Plato does not 
refute Parmenides. The reaction has been, to say the least, hostile. Hostile, with more than 
a touch of disapproval. You might have thought I had suggested that the Queen of England 
was a man. The suggestion was not only false, but foolish. A mere eye-catcher. Absurd, and 
unseemly.“

 52	 Gwilym E. L. Owen, Plato on Not-Being, S. 223–267.
 53	 Michael Frede, Plato’s Sophist on False Statements, in: Richard H. Kraut (Hg.), The Cambridge 

Companion to Plato, Cambridge 1992, S. 397–424.
 54	 Monique Dixsaut, Platon et la question de la pensée.
 55	 Noburu Notomi, Plato against Parmenides: Sophist 236D–242B, S. 167–187, hier: S. 170: „Plato 

tackles the same philosophical difficulty that Parmenides faces, and criticizes him so force-
fully in order to secure the possibility of logos and philosophy.“; S. 186: „Thus, Parmenides’ 
importance for Plato cannot and should not be underestimated, for he provides the strongest 
stimulus and yet the greatest challenge for Plato to do philosophy in the most practical and 
fundamental way.“

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



104 Dialektische Fundierung: Sein, Nichtsein, Verschiedenheit

inszeniert und wie dies im Kontext der Gesamtargumentation einzuordnen ist, 
kann als Schlüssel für die Interpretation, wie sich zeigen wird, ein Vergleich mit 
dem Höhlengleichnis der Politeia dienen, in dem sich der Philosoph im Laufe sei-
nes Ausbildungswegs vor eine ganz analoge Situation gestellt sieht.

Wenden wir uns zunächst einer eingehenden Analyse der Passage im Sophistes 
zu. Vorab lässt Platon den Gastfreund um Nachsicht bitten und seine große Sorge 
äußern, dass er (a) als Vatermörder missverstanden werden könne. 56 Denn er müs-
se sich nun kritisch den Lehrsätzen des Parmenides zuwenden, weil sich anders 
weder die vorgenommene Frage beantworten noch irgendetwas von dem denken 
lasse, was man in den Bereich der Bilder, des Scheins und der falschen Meinung 
einordne bzw. den Kunstfertigkeiten zuspreche, die sich darauf richten. 57

Außerdem befürchtet der Gastfreund, (b) für einen Wahnsinnigen (μανικός) 58 
gehalten zu werden, wenn er sich selbst mit der anstehenden Argumentation 
gänzlich umzuwenden scheine. 59 Das Bild der Vertauschung von oben und unten, 
das für eine Verkehrung der gewohnten Verhältnisse steht, aus denen Verwirrung 
und Verwechslung erwachsen können, erinnert einerseits an die Diskussion in 
der Einleitung des Sophistes um die Identität des Gastfreundes 60 und die vielfäl-
tigen Verwechslungsmöglichkeiten, denen laut Sokrates schon die Philosophen 
unterliegen. 61 Auch dort wurde die Möglichkeit erörtert, dass Leute die tatsäch-
lichen Philosophen aus Unkenntnis u. a. für Sophisten oder gänzlich Verwirrte 
halten. 62 Für das, was der Gastfreund im Folgenden mit einer Revision des Seins-
begriffs plant, scheint er einen ähnlichen Eindruck zu befürchten und will dem 
vorab entgegentreten.

Eine analoge Situation findet sich in Platons Politeia, wenn Sokrates im Höhlen-
gleichnis den Bildungsweg des Philosophen beschreibt 63 und betrachtet, wie der 
Philosoph nach der Dialektik mit einer zweiten Wende, sc. wiederum zurück auf 
den Bereich von Wahrnehmung und Meinung, fortfahren muss. 64

Während es bereits bei der ersten Wende des angehenden Philosophen für den 
Aufstieg zur Sonne, d. h. bis hinauf zum Intelligiblen, zu einer Verwirrung über 
die neuen Einsichten kommt (sc. aus mangelnder Gewohnheit und Unkenntnis), 65 

 56	 Plat. Sph. 241d1–3.
 57	 Plat. Sph. 241d5–e6.
 58	 Plat. Sph. 242a11.
 59	 Plat. Sph. 242a10–b2.
 60	 Plat. Sph. 216a5–c1.
 61	 Plat. Sph. 216c2–217a1.
 62	 Plat. Sph. 216c8–d2: καὶ τοτὲ μὲν πολιτικοὶ φαντάζονται, τοτὲ δὲ σοφισταί, τοτὲ δ̓  ἔστιν οἷς 

δόξαν παράσχοιντ̓  ἂν ὡς παντάπασιν ἔχοντες μανικῶς.
 63	 Vgl. für die gesamte Passage: Plat. R. 514a1–541b5.
 64	 Vgl. dazu im Höhlengleichnis: Plat. R. 516c4–517a7; in der anschließenden Deutung durch 

Sokrates: Plat. R. 517d4–e3.
 65	 Plat. R. 515c4–516a4. Daher bedarf es beim Aufstieg der sukzessiven Gewöhnung an die neu-

en Einsichten, während der angehende Philosoph schrittweise bis hin zu der letzten Einsicht 
in das Prinzip voranschreitet: Plat. R. 516a5–b8. Mit der Einsicht in das höchste Prinzip kann 

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



105Ein Vatermord an Parmenides?

ist auch der Abstieg des Philosophen von (anfänglicher) Konfusion und vielfälti-
gen Verwechslungsmöglichkeiten geprägt. 66

Nachdem der Philosoph selbst Einsicht in das Prinzip genommen und erkannt 
hat, dass und wie dieses Prinzip Ursache für alles übrige ist, könne er begreifen, 
wie weit er in seiner Erkenntnis im Vergleich zu seiner damaligen Situation in der 
Höhle fortgeschritten ist. 67 Von sich her würde er lieber bei der Einsicht in den 
höchsten Erkenntnisgegenstand verweilen, 68 wäre er aber gezwungen, erneut in 
die Höhle hinabzusteigen und sich mit den Gefangenen darin zu messen, die ein-
zelnen Schatten zu erfassen, müsse er sich erst daran gewöhnen und könne – trotz 
seiner Wissensbasis durch den bereits erfassten Gegenstand der Dialektik – nicht 
direkt klar sehen. 69 Daher laufe er Gefahr, von den Gefangenen fälschlicherweise 
für jemanden gehalten zu werden, der nichts weiß bzw. nicht imstande sei, etwas 
richtiges zu erkennen, dessen vorherige Einsicht in das Prinzip folglich unnütz sei 
(sc. für alle Unterscheidungen im Wahrnehmbaren) und der darum sogar umge-
bracht werden (d. h. dessen Position verworfen werden) müsse. 70

Die Situation weist Parallelen zu dem auf, vor dem der Gastfreund im hier ana-
lysierten Argumentationskontext des Sophistes warnt. Während sich der Seinsbe-
griff des Parmenides auf das Sein, sofern es selbst Prinzip von allem und absolut 
ist, richtet und man es mit dem gleichsetzen könnte, was in der Politeia für den 
Gegenstand der Dialektik beansprucht wird, will der Gastfreund von dort den 
Blick auf Bilder, Nachahmungen, falsche Meinungen und das Scheinbare richten 
– also auf all das, was im Höhlengleichnis in den Bereich der Schatten und Abbil-
dungen in der Höhle einzuordnen ist –, um auf Basis der Dialektik zu einer gesi-
cherten Einsicht in das ἔργον dieser Gegenstände im Bereich von Wahrnehmung 
und Meinung zu gelangen.

Dass auch die Position des historischen Parmenides wie diejenige, die hier Par
menides im Dialog zugeschrieben wird, gedeutet werden muss (sc. als Eingren-
zung des Seinsbegriffs auf das, was absolut und allgemein unter Sein verstanden 

der Philosoph von dort erschließen (Plat. R. 516b9: συλλογίζοιτο), dass und wie das Prinzip 
Ursache von allem anderen ist: Plat. R. 516b9–c3.

 66	 Vgl. zu einer Gegenüberstellung dieser beiden grundlegenden Formen der Konfusion, in die 
die Seele geraten kann und die darum genau geprüft und unterschiedlich bewertet werden 
müssen: Plat. R. 518a1–b4. Dass sowohl der Philosophenanwärter bei seiner ersten Umwen-
dung aus Unkenntnis über das Denkbare, der dialektisch gebildete Philosoph hingegen bei 
der zweiten Umwendung aus mangelnder Gewohnheit über das Wahrnehmbare in Ver
wirrung geraten können, begründet Sokrates im Anschluss mit dem Verweis darauf, dass 
das Wissen der Seele nicht eingesetzt werde wie eine Sehkraft in blinde Augen, sondern so, 
dass die Seele mit ihrer bereits inhärenten Unterscheidungskraft richtig auf ihre jeweiligen 
Gegenstände ausgerichtet, zur Unterscheidung angeregt und darin geübt werden müsse: 
Plat. R. 518b6–519b6.

 67	 Plat. R. 516c4–7.
 68	 Plat. R. 516c8–e2.
 69	 Plat. R. 516e3–7.
 70	 Plat. R. 516e8–517a7.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



106 Dialektische Fundierung: Sein, Nichtsein, Verschiedenheit

werden muss, sofern es Prinzip von allem ist), hat in Auseinandersetzung mit mo-
dernen und antiken Deutungen Schmitt 71 für den historischen Parmenides gezeigt.

Parmenides denkt offenkundig nicht an einzelnes Seiendes, sondern an das er-
kennbare Sein im Ganzen. Es geht ihm um die Bedingungen im Allgemeinen, 
wann etwas erkennbar ist. 72

Der Seinsbegriff des historischen Parmenides ist daher in seiner ursprünglichen 
Form noch nicht für die Anforderungen geeignet, die sich beispielsweise für Platon 
in Auseinandersetzung mit den Sophisten ergeben, sc.  für eine begründete und 
gesicherte Erschließung des Einzelnen in der wahrnehmbaren Welt und insbe-
sondere für eine rational begründete Einsicht in alle Formen von Bildlichkeit, Er-
scheinung oder Täuschung. Eine Anwendung des Parmenideischen Seinsbegriffs 
in diesem Sinne auf das Einzelne ist bei Parmenides selbst noch nicht mitgedacht.

Parmenides selbst ist aber offenkundig nicht der Meinung gewesen, man kön-
ne seinen Seinsbegriff auf die Dinge der Erfahrung anwenden, sondern erkennt 
gerade in einer solchen Anwendung den Grund, weshalb den Vielen die Welt 
voller Widersprüche erscheinen muss. 73

Sein Seinsbegriff wird daher von Platon hier im Dialog neu kontextualisiert und 
für das Argument – das rätselhafte Nichtsein des Sophisten – neu aufgeschlossen. 
Der historische Parmenides ist davon abzugrenzen, bleibt aber auch für die Ge-
sprächspartner im Sophistes Archeget für ein Seinsverständnis, das als Fundament 
bestehen bleiben muss.

Angesicht der Aporien und Schwierigkeiten, die mit diesem Gegenstand 
verbunden sind, sehen sich Gastfreund und Theaitet zu einer Revision des Par-
menideischen Seinsbegriffs gezwungen, der den Sophisten und ihrer radikalen 
Wende gegen die Eleaten standzuhalten vermag. 74 Im weitergehenden Differen-

 71	 Arbogast Schmitt, Artikel ‚Parmenides‘, in: Jan Urbich, Jörg Zimmer (Hgg), Handbuch Onto-
logie, Stuttgart 2020, S. 3–11.

 72	 Ebd., S. 9.
 73	 Ebd., S. 8. Vgl. zu diesem Gedanken bereits: Arbogast Schmitt, Parmenides und der Ursprung 

der Philosophie, S. 109–140, hier: S. 139: „Mit voller systematischer Konsequenz und unter 
Berücksichtigung der vielen und komplexen Aspekte, die dabei zu bedenken sind, hat Par
menides den Versuch der Vermittlung zwischen der axiomatischen Einsicht, dass nur das 
Bestimmte erkennbar ist, und den Erkenntnisbedingungen der veränderlichen Welt der Er-
scheinungen nicht durchgeführt. Das wurde erst von Platon und Aristoteles geleistet.“, und 
zu diesem Beitrag Platons im Anschluss an Parmenides: Ebd., S. 133–134: „Es war die folgen-
reiche Entdeckung Platons, dass diese Ausfaltung der Verständnisbedingungen des ,Seins‘ 
nicht bei einigen abstrakten Begriffen wie Einheit, Vielheit, Identität, Verschiedenheit, Ganz-
heit, Teil, Diskretheit, Kontinuität endet, sondern in fortschreitender Komplexität ein ganzes 
Wissenschaftssystem generiert, bei dem zuerst eine Theorie der Zahl, die Arithmetik, dann 
eine Theorie der Zahlverhältnisse, die Musik, entsteht, dann eine Theorie der für sich unter-
scheidbaren Größen, die Geometrie, dann eine Theorie bewegter, d. h. in unterschiedlichem 
Verhältnis zueinander stehender Größen, die Astronomie.“

 74	 Die Konsequenzen, die sich für die Redekunst aus dieser radikalen Wende der Sophisten 
gegen den Parmenideischen Seinsbegriff ergeben, für die Platon hier im Sophistes eine syste-

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



107Ein Vatermord an Parmenides?

zierungsprozess richten sie sich daher auf das, was auf den ersten Blick dem Sein, 
wie es Parmenides definiert hat, ganz und gar entgegensteht. Die Wende, die der 
Gastfreund an dieser Stelle andeutet und für die er sich vor Theaitet rechtfertigt, 
um nicht für einen jener Sophisten gehalten zu werden, die das Sein (z. B. wie 
Gorgias) radikal auf den Kopf gestellt haben, muss somit im Sinne der Wende ge-
deutet werden, zu der nach Platon im Höhlengleichnis der Politeia der Philosoph 
gezwungen wird, um von dem Prinzip – das der Intellekt selbst für sich und als 
etwas Allgemeines betrachtet – zu dem umgewendet zu werden, was nicht mehr 
genuiner Gegenstand der Dialektik ist, aber als Instanz dieses Prinzips auf Basis 
der Dialektik erschlossen werden kann.

Im Höhlengleichnis wird das Wissen um den höchsten Erkenntnisgegenstand, 
das der Philosoph bereits gewonnen hat, nur durch jene Gefangenen in der Höhle 
ohne eigenes Wissen und aufgrund von Verwechslung und Täuschung angezwei-
felt und führt zu dem Gedanken, den Philosophen, dessen Wissen man aus dieser 
Perspektive für unnütz hält, umzubringen. Vor einem solchen Umgang mit Par­
menides als Philosophenvater und somit auch mit seinem Seinsverständnis, das 
sich auf das Sein nur richtet, sofern es als unwandelbares Prinzip betrachtet und 
vorausgesetzt wird, grenzt sich der Gastfreund im Sophistes dezidiert ab. 75 

Seinem ἔργον nach, das an der Erkenntnistätigkeit erschließbar ist, die mit der 
hier angekündigten Verfahrensweise verbunden ist, zeigt sich der Gastfreund 
also auch in seiner Kritik an Parmenides als der wahrhafte Philosoph aus dem 
Umkreis der Eleaten, wie er eingangs im Dialog vorgestellt wurde, und entzieht 
sich somit dem Vorwurf, er könne wohl unerkannt einer jener Sophisten sein, die 
nur um der Widerlegung willen widersprechen, ohne Interesse an der Generie
rung von Wissen. Eingearbeitet findet sich dieser Gedanke bereits, wie oben gese-
hen, programmatisch in der Dialogeinleitung, wenn Platon Sokrates provozierend 
nach der wahren Identität des Gastfreundes fragen lässt, um Verwechslungsmög-
lichkeiten mit den Sophisten auszuschließen.

Wenn Parmenides folglich in der zweiten Dialoghälfte von den Gesprächs-
partnern ein Unwissen unterstellt wird, das aufgedeckt und durch weitergehen-
de Differenzierungsarbeit korrigiert werden muss, so lässt sich dies im Sinne der 
beiden grundlegenden Zustände der Verwirrung deuten, wie sie gemäß Platon im 
Höhlengleichnis der Politeia eingeführt werden: In Verwirrung gerate eine Seele 
bei den beiden Arten der Umwendung, die für den Ausbildungsprozess des Phi-

matische Abgrenzung sucht (sc. durch einen erweiterten und in der Dialektik abgesicherten 
Seinsbegriff), zeigt Platon selbst im Euthydemos an der dargestellten Debatte mit den sophis-
tischen Gesprächspartnern. Vgl. dazu: Arbogast Schmitt, Die Bedeutung der sophistischen 
Logik für die mittlere Dialektik Platons, Würzburg 1973 (= Würzburg, Univ., Diss., 1974).

 75	 Vgl. außerdem später im Sophistes die Gegenüberstellung von Philosoph und Sophist, die 
jeweils für sich – jedoch aus unterschiedlichen Gründen – schwer zu erkennen seien. Dabei 
wird eine ähnliche Bildmotivik wie im Höhlengleichnis aus der Politeia verwendet, sc. die je-
weilige Dunkelheit und Helligkeit der Gegenstände (Nichtsein bzw. Sein) und eine dadurch 
hervorgerufene, temporäre Blindheit bei denen, die versuchen, Philosoph oder Sophist zu 
erkennen: Plat. Sph. 253e8–254b2.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



108 Dialektische Fundierung: Sein, Nichtsein, Verschiedenheit

losophen grundlegend sind, sc. (a) auf das Prinzip hin, d. h. vom Einzelnen zum 
Allgemeinen, und (b) von dem Prinzip zurück auf alle Instanzen, d. h. vom All-
gemeinen auf das Einzelne. Habe man eine verwirrte Seele vor sich, müsse man 
genau prüfen, ob sie tatsächlich (a) unwissend oder eigentlich (b) bereits wissend 
und nur mangels Gewohnheit für den Augenblick verwirrt sei (sc. mangels Ge-
wohnheit daran, das Allgemeine im Einzelnen zu erfassen). Entsprechend unter-
schiedlich müsse das Urteil ausfallen. 76

Wenn der Seinsbegriff des Parmenides revidiert werden soll, so geschieht dies 
im Sophistes somit nicht auf Basis einer ausschließlich wahrnehmungsgebunde-
nen Erkenntnisleistung, bei der die Seele nicht um ihr dialektisches Fundament 
weiß und daher wie die Sophisten dieses Fundament verwirft.

Stattdessen muss die Perspektive, die von dem Gastfreund Parmenides zuge-
schrieben wird, mit (b) der zweiten Wende des Philosophen vom Prinzip auf des-
sen Instanzen gedeutet werden. Und auf diese Weise kann das Spektrum dessen, 
was man unter dem, was ist, verstehen kann, entsprechend erweitert werden. Es 
muss über das hinausgehen, was man unter dem Sein selbst verstehen kann, das 
unwandelbar und Fundament von allem ist – und auf das bereits Parmenides re-
flektiert hat –, als Gegenstand der Dialektik bleibt dieses Allgemeine jedoch wei-
terhin bestehen. Das Einzelne muss als bestimmte Instanz dieses Allgemeinen er-
schlossen werden. Prinzip und Instanz müssen in ihrer Relation zueinander und 
ihrem Begründungszusammenhang verstanden werden.

Eine solche Erweiterung des Seinsbegriffs ist nur für den dialektisch gebilde-
ten Philosophen erreichbar, für jemanden also, der wie der Gastfreund zwar eine 
kritische Wende gegenüber Parmenides ankündigt, ohne aber dessen grundle-
gende Einsichten in die Notwendigkeit, das Sein selbst als Basis aller Erkenntnis 
anzunehmen, zu verwerfen. 77 In diesem Sinne, weist der Gastfreund zurecht den 
Vorwurf von sich, einen Vatermord zu begehen, ohne eine kritische Auseinander-
setzung mit dem Geltungsanspruch des Parmenideischen Seinsbegriffs für alles, 
was man unter dem, was erkennbar ist, denken muss, ausschließen zu müssen. 

Dieser sachliche Zusammenhang ist für den Gastfreund aufgrund seiner Vor-
bildung (wie im Vorgespräch etabliert) einsichtig. Theaitet muss hingegen erst 

 76	 Plat. R. 518a1–b4.
 77	 In der Einleitung des Sophistes weist der Gastfreund auf das weitläufige Unternehmen hin, 

das für eine Begründung der Fragestellung aus Philosophensicht notwendig ist. Analog dazu 
lässt Platon Sokrates in der Politeia auf die sorgfältige Prüfung hinweisen, die notwendig ist, 
wenn der Philosoph nach der Dialektik wieder auf den Bereich der Wahrnehmung gerichtet 
werden muss: Plat. R. 539e2–540a2. Es muss sichergestellt werden, dass der Philosoph nach 
der zweiten Wende an die Erkenntnis im Wahrnehmbaren wiederum schrittweise gewöhnt 
wird, um nicht von seiner Wissensbasis abgelenkt bzw. zu falschen Meinungen aufgrund 
von möglichen Konfusionen verleitet zu werden. Im Anschluss daran kann er an das spezi-
fische ἔργον des Staatsmannes herangeführt werden, um im Staat zu herrschen und für eine 
gerechte Verfassung zu sorgen: Plat. R. 540a4–c2. Die Dialogtrilogie aus Theaitet, Sophistes 
und Politikos zeichnen mit den Gegenständen der einzelnen Dialoge und ihrer Verflechtung 
untereinander diesen Gang der Philosophenausbildung von einer ersten Wende zur Dialek-
tik bis hin zum Staatsmann grundsätzlich nach.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



109Ein Vatermord an Parmenides?

noch an die Dialektik herangeführt und vor einem möglichen Missverständnis 
gewarnt werden.

Mit den hier analysierten Elementen der Dialoghandlung charakterisiert Pla-
ton folglich das beteiligte Dialogpersonal und ihre Erkenntnismöglichkeiten, die 
für den Fortgang der Argumentation relevant sind, erzielt eine Eingrenzung der 
Perspektive, unter der eine Auseinandersetzung mit Parmenides erfolgen soll, eine 
Abgrenzung von den radikalen Positionen der Sophisten, allen voran Gorgias, und 
richtet den Fokus darauf, was das gesuchte erweiterte Verständnis von diesem Sein 
leisten soll. Mit der Umwendung auf das dialektische Verfahren, für das die Dihai
rese an dieser Stelle unterbrochenen wird, befinden sich die Dialogpartner an einer 
wichtigen Scharnierstelle im Sophistes. Sie wird von Platon auch auf Ebene der Dia
loghandlung an der Interaktion der Diskutanten sichtbar gemacht.

Der Umgang mit Parmenides ist im Sophistes keineswegs singulär. Er fügt sich, 
wie sich in den folgenden Passagen zeigt, konsequent ein in eine Verfahrensweise, 
mit der Platon philosophische Vordenker in das Dialogargument transferiert, im 
Argument und für die spezifische Fragestellung neu kontextualisiert, um sie alle 
gleichermaßen und doch mit Rücksicht auf das jeweilige Erkenntnisniveau, für 
das sie mit ihrem Seinsbegriff argumentieren (sc. im Bereich der Instanzen oder 
bezogen auf das Prinzip), für die Generierung von Wissen einzusetzen. Dieser 
Methode liegt eine Erkenntnistätigkeit zugrunde, die nach der dialektisch ab-
gesicherten Einsicht in das Allgemeine auf eine rational begründete Einsicht in 
das Einzelne zu schließen vermag, 78 wie sie der Gastfreund bereits zu Beginn der 
zweiten Dialoghälfte angedeutet hat. 79 Sie durchzieht den Dialog auf allen Ebe-
nen und zeichnet sich auch sichtbar in dem Umgang mit Vorgängerpositionen ab: 
Unter einer philosophischen Gesamtperspektive müssen alle Vordenker mit ihrer 
jeweiligen Perspektive auf das, was ist, eingeordnet werden und leisten als fiktive 
Gesprächspartner ihren Beitrag zum fortschreitenden Erkenntnisprozess. Wie am 
Ende des Sophistes offengelegt wird, hat sogar der trickreiche Sophist als Beute-
fang des Philosophen daran Anteil. Er ist der prekärste Gegenstand von dem, was 
unterscheidbar ist bzw. noch auf Basis der Dialektik durch den Philosophen er-
fasst werden kann.

Fragt man folglich nach der Funktion, die die kritische Untersuchung des Par-
menideischen Seinsbegriffs, die dezidiert nicht als Vatermord gelten soll, im So-

 78	 Eine solche Erkenntnistätigkeit wird in der Politeia auch dem Philosophen zugeschrieben, 
wenn er nach der Dialektik im Staat herrschen und für gerechte Verhältnisse sorgen soll, d. h. 
die Einsichten in das Allgemeine im Einzelnen, sc. in den menschlichen Angelegenheiten im 
Staat, anwenden muss, vgl. Plat. R. 540a4–c2.

 79	 Plat. Sph. 235b8–c6: Δέδοκται τοίνυν ὅτι τάχιστα διαιρεῖν τὴν εἰδωλοποιικὴν τέχνην, καὶ 
καταβάντας εἰς αὐτήν, ἐὰν μὲν ἡμᾶς εὐθὺς ὁ σοφιστὴς ὑπομείνῃ, συλλαβεῖν αὐτὸν κατὰ 
τὰ ἐπεσταλμένα ὑπὸ τοῦ βασιλικοῦ λόγου, κἀκείνῳ παραδόντας ἀποφῆναι τὴν ἄγραν· 
ἐὰν δ’ ἄρα κατὰ μέρη τῆς μιμητικῆς δύηταί πῃ, συνακολουθεῖν αὐτῷ διαιροῦντας ἀεὶ τὴν 
ὑποδεχομένην αὐτὸν μοῖραν, ἕωσπερ ἂν ληφθῇ. πάντως οὔτε οὗτος οὔτε ἄλλο γένος οὐ-
δὲν μή ποτε ἐκφυγὸν ἐπεύξηται τὴν τῶν οὕτω δυναμένων μετιέναι καθ’ ἕκαστά τε καὶ ἐπὶ 
πάντα μέθοδον.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



110 Dialektische Fundierung: Sein, Nichtsein, Verschiedenheit

phistes einnimmt, lässt sie sich entgegen der in der Forschung vertretenen The-
se, Platon habe sich von Parmenides oder sogar von seinem eigenen Seinsbegriff 
(sc. aus früheren Dialogen) vollständig abwenden, eine fundamentale Kritik da-
ran üben oder zumindest wichtige Modifikationen vornehmen wollen, stattdes-
sen als eine Methode deuten, die einer dialektisch gebildeten Erkenntnistätigkeit 
entspringt. Vorgängerpositionen werden auf dem Fundament dialektischer Ein-
sichten durch den Philosophen als Instanzen begriffen, die für eine bestimmte 
Perspektive auf das Seiende stehen, und sie werden von dem Philosophen entspre-
chend in ein Verhältnis zu einem allgemeinen, übergreifenden Seinsverständnis, 
das im Sophistes entfaltet werden soll, gesetzt und begründet. Der fiktive Dialog 
mit diesen Vordenkern, Parmenides eingeschlossen, der im Sophistes eindrücklich 
mit der Vatermorddebatte, der Diskussion zum Sein als Vielheit und Einheit oder 
mit dem Bild der Gigantomachie von Platon inszeniert wird, ermöglicht dem Phi-
losophen eine Sicht auf all das, was sich im Spektrum des Seienden denken bzw. 
unterscheiden lässt.

3	 Vorgängerpositionen zum Sein: Vielheit und Einheit
Für das ‚gefährliche‘ Unternehmen, das sie sich vorgenommen hätten, 80 schlägt 
der Gastfreund vor, zunächst zu hinterfragen, ob in ihren bisherigen Vorstellun-
gen vom Sein noch Unstimmigkeiten vorlägen und sie nur fälschlicherweise da-
von ausgegangen seien, alles sei bereits ausreichend differenziert. 81

Dazu zieht der Gastfreund neben Parmenides bzw. den Eleaten verschiedene 
weitere Vorgängerpositionen heran, sc. die der Naturphilosophen, und lässt somit 
der Einheit des Eleatischen Seins die Annahme einer Pluralität von Prinzipien, 
eine Vielheit im Sein, gegenübertreten. Explizit erwähnt wird Xenophanes. Ohne 
Namensnennung referenziert werden Heraklit und Empedokles, 82 die namentlich 
bereits im Theaitet neben Protagoras (und den Dichtern Homer und Epicharmos) 

 80	 Plat. Sph. 242b6–7: […] παρακινδυνευτικοῦ λόγου […].
 81	 Plat. Sph. 242b10–c2: τὰ δοκοῦντα νῦν ἐναργῶς ἔχειν ἐπισκέψασθαι πρῶτον μή πῃ τετα-

ραγμένοι μὲν ὦμεν περὶ ταῦτα, ῥᾳδίως δ̓  ἀλλήλοις ὁμολογῶμεν ὡς εὐκρινῶς ἔχοντες.
 82	 Plat. Sph. 242c8–243a4. Vgl. dazu: Thomas Buchheim, Die Vorsokratiker. Ein philosophisches 

Porträt, München 1994, S. 47–55; Christian Iber, Platon. Sophistes, S. 255–260. Diese Auflösung 
der anonymen Referenz im Sophistes (sc. bezogen auf: Plat. Sph. 242d6–243a2) nimmt auch 
Simplikios in seinem Kommentar zur Aristotelischen Physik vor: Simp. in Ph. 50,12–23: ἐνε-
δείκνυτο δὲ τὴν ἐν τῇ γενέσει ἐναρμόνιον μῖξιν τῶν ἐναντίων, ὡς καὶ ὁ Πλάτων ἐν Σοφι-
στῇ τῆς Ἡρακλείτου δόξης ἀπεμνημόνευσε παραθεὶς αὐτῇ καὶ τὴν Ἐμπεδοκλέους. λέγει 
δὲ οὕτως· Ἰάδες δὲ καὶ Σικελαί τινες ὕστερον μοῦσαι ξυνενόησαν, ὅτι συμπλέκειν ἀσφα-
λέστατον ἀμφότερα καὶ λέγειν ὡς τὸ ὂν πολλά τε καὶ ἕν ἐστιν, ἔχθρᾳ δὲ καὶ φιλίᾳ συνέ-
χεται. διαφερόμενον γὰρ δὴ συμφέρεται, φασὶν αἱ συντονώτεραι τῶν μουσῶν. Ἰάδας καὶ 
συντονωτέρας τὰς Ἡρακλείτου καλῶν μούσας, αἱ δὲ μαλακώτεραι φησί, μαλακωτέρας δὲ 
διοτιδήποτε καὶ Σικελὰς τὰς Ἐμπεδοκλέους καλεῖ, αὗται οὖν φησι, τὸ μὲν ἀεὶ οὕτως ἔχειν 
ἐχάλασαν, ἐν μέρει δὲ τοτὲ μὲν ἓν εἶναί φασι τὸ πᾶν καὶ φίλον ὑπ’ Ἀφροδίτης, τοτὲ δὲ πολλὰ 
καὶ πολέμιον αὐτὸ αὑτῷ διὰ νεῖκός τι.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



111Vorgängerpositionen zum Sein

herangezogen wurden, 83 um dort Wissen von Wahrnehmung abzugrenzen. 84 Sie 
wurden im Theaitet unter der Perspektive der Wandelbarkeit des Wahrnehmba-
ren, sc. bezogen auf den Bereich des Werdens, betrachtet, 85 im Sophistes lenkt der 
Gastfreund hingegen den Blick darauf, welcher Seinsbegriff diesen Konzepten, 
die von einer Vielheit von Prinzipien ausgehen, zugrunde liegt und ob dieser je-
weilige Seinsbegriff einer umfassenden Konzeption von dem, was etwas ist und 
denkbar ist, standhält. 86

Mit den Naturphilosophen und Eleaten trägt der Gastfreund für Theaitet somit 
unterschiedliche Vorstellungen zum Sein zusammen, die geprüft und einander 
gegenübergestellt werden sollen und teilt sie zunächst grundsätzlich nach den 
Begriffen von Vielheit und Einheit in zwei Gruppen ein. Entscheidend für diese 
Auseinandersetzung ist dabei die Perspektive, unter der der Gastfreund die Dis­
kussion eröffnet und die sich in die Verfahrensweise, wie oben betrachtet, einfügt: 
Jeder dieser Vordenker habe ihnen seine eigene bestimmte Erzählung (μῦθόν 
τινα) 87 zum Sein vorgetragen wie Kindern. 88 Ob etwas davon wahr sei, sei schwer 
zu entscheiden, und diesen Vordenkern als überaus berühmten Männer zu wi-

 83	 S. dazu: Naomi Reshotko, Heracleitean Flux in Plato’s Theaetetus, in: History of Philosophy 
Quarterly 11,2 (1994), S. 139–161; Johannes Hachmöller, Platons Theaitetos. Ein Gespräch an 
Heraklits Herdfeuer, Würzburg 2015.

 84	 Plat. Tht. 152e1–5: ἔστι μὲν γὰρ οὐδέποτ’ οὐδέν, ἀεὶ δὲ γίγνεται. καὶ περὶ τούτου πάντες ἑξῆς 
οἱ σοφοὶ πλὴν Παρμενίδου συμφερέσθων, Πρωταγόρας τε καὶ Ἡράκλειτος καὶ Ἐμπεδο-
κλῆς, καὶ τῶν ποιητῶν οἱ ἄκροι τῆς ποιήσεως ἑκατέρας, κωμῳδίας μὲν Ἐπίχαρμος, τραγῳ-
δίας δὲ Ὅμηρος […]. Referenzen auf Heraklit finden sich auch im Kratylos: Plat. Crat. 402a8–
10: Λέγει που Ἡράκλειτος ὅτι πάντα χωρεῖ καὶ οὐδὲν μένει, καὶ ποταμοῦ ῥοῇ ἀπεικάζων τὰ 
ὄντα λέγει ὡς δὶς ἐς τὸν αὐτὸν ποταμὸν οὐκ ἂν ἐμβαίης.

 85	 Mit möglichen Veränderungen, die die Flusstheorie Heraklits im Theaitet und Kratylos durch 
Platon erfahren habe, setzt sich kritisch auseinander: Matthew Colvin, Heraclitean Flux and 
Unity of Opposites in Plato’s Theaetetus and Kratylos, in: The Classical Quarterly 57,2 (2007), 
S. 759–769, hier: S. 768: „Plato’s Heraclitean flux is not Heraclitus’ flux, but is far more radical 
and epistemologically upsetting. Further, Plato’s compresence of opposites is also not Hera-
clitus’ unity of opposites.“

 86	 Dass die naturphilosophische Position des Empedokles bedeutsame Parallelen zu dem Rhe-
torikkonzept des Gorgias aufweist (der, wie oben gezeigt, im Sophistes insbesondere mit Blick 
auf den Begriff des Nichtseins des Sophisten eine wichtige Bezugsgröße bildet) und dass 
diese Analogien zwischen beiden Denkern auch von Platon im Sophistes aufgegriffen und bei 
der Etablierung des Maler-Paradeigma verarbeitet wurden, hat (mit Verweis auf Plat. Sph. 
233c–234d) überzeugend herausgearbeitet: Thomas Buchheim, Maler, Sprachbildner: Zur 
Verwandtschaft des Gorgias mit Empedokles, in: Hermes 113 (1985), S. 417–429, bes. S. 426: „Es 
scheint dort, als schöbe er die beiden gleichsam ineinander, den einen begreifend als Vexier-
bild des andern.“, S. 428: „Indes bleibt äußerst vielsagend der Drehpunkt, durch den Platon 
die Wendung von Empedokles zu Gorgias vollzieht: Die Kunst der Maler dechiffriert zum 
einen den kosmischen Charakter der fraglichen Poiesis und leitet zugleich die Auffindung ei-
ner analogen Kunst an, nämlich die der Poiesis von Sprachgebilden (εἴδωλα λεγόμενα). – Ein 
Gleichnis des Empedokles regt an zur rhetorischen Kunst des Gorgias.“, S. 429: „Von Empe-
dokles ausgehend mündet Platon wiederum im Metier des Gorgias: große und schöne Logoi 
komponieren, ein Ohrenschmaus so berückend, wie die Augenweiden der Maler.“ 

 87	 Plat. Sph. 242c8.
 88	 Plat. Sph. 242c8–9: μῦθόν τινα ἕκαστος φαίνεταί μοι διηγεῖσθαι παισὶν ὡς οὖσιν ἡμῖν […].

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



112 Dialektische Fundierung: Sein, Nichtsein, Verschiedenheit

dersprechen, scheine frevelhaft zu sein. 89 Methodisch schließt der Gastfreund 
hiermit daran an, wie bereits bei den Eleaten bzw. Parmenides Thesen zum Sein 
als verschiedene Möglichkeiten gedeutet wurden aus dem Spektrum dessen, was 
denkbar ist und erklärt werden muss. Offene Kritik lässt Platon den Gastfreund 
hingegen an dieser Stelle daran äußern, dass alle diese Vordenker ihre Reden 
ohne Rücksicht auf das spezifische Erkenntnisniveau ihrer Adressaten zu Ende 
gebracht hätten, d. h. ohne ihre Rede darauf auszurichten, ob ihre Adressaten in 
dem, was sie von dem Sein jeweils vermitteln wollten, folgen könnten. 90 Allge-
mein gesprochen fehlt diesen Positionen also noch das dialektische Fundament 
bzw. eine Einordnung ihres jeweiligen Seinsverständnisses in dem übergreifen-
den Konzept, wie es von dem Philosophen im Sophistes erschlossen werden muss.

Dies ist der Ansatzpunkt, von dem aus der Gastfreund als Untersuchungsme-
thode vorschlägt, in einen fiktiven Dialog mit diesen Vordenkern zu treten, 91 um 
ihre Positionen nachzuvollziehen und zu prüfen. Die Dialogpartner wenden sich 
zunächst den Naturphilosophen zu, nach denen das Sein – je nach Position auf 
eigene Weise – in seiner Vielheit betrachtet wird. 92 Würde man das Sein z. B. für 
das Warme und Kalte halten, hält man das Sein eigentlich für zwei verschiedene 
Sachverhalte. Wie kann ein solches Sein jedoch widerspruchsfrei gedacht wer-
den? 93 Kann ein und dasselbe beides zugleich sein oder muss man das Sein als 
ein Drittes neben diesen beiden Prinzipien annehmen? 94 Die Dialogpartner gehen 
sukzessiv den Konfusionen nach, die entstehen, wenn man annimmt, dass Sein 
(ausschließlich und in jeder Hinsicht) Vieles oder mehrere Prinzipien sei, und de-
cken auf, dass sie in dieser Rede stets davon ausgehen, dass das Sein, das sie zwar 
verschiedenen Prinzipien zusprechen, dennoch auf irgendeine Weise ein Eines 
sein müsse.

Mit dieser Auseinandersetzung wird ein zentraler Gedanke vorbereitet, der 
später im Zuge der Gigantomachie bei der Kritik an den Materiefreunden relevant 
ist und dem Spektrum des Seienden, das dort entfaltet wird, zugrunde liegt. Auch 
die Materiefreunde müssen, obwohl sie das Sein eigentlich ganz im Körperlichen 
verorten, nach kritischer Diskussion schließlich einräumen, dass es etwas geben 
muss, was sich nur denken lässt. 95 Analog dazu ringen Gastfreund und Theaitet 
im fiktiven Dialog den Naturphilosophen vor der Gigantomachie bereits das Zu-
geständnis ab, dass das Sein nicht nur Vieles, sondern auch ein Eines ist. 96

 89	 Plat. Sph. 243a2–4.
 90	 Plat. Sph. 243a6–c9.
 91	 Plat. Sph. 243d6–8.
 92	 Plat. Sph. 243d8–9: φέρε, ὁπόσοι θερμὸν καὶ ψυχρὸν ἤ τινε δύο τοιούτω τὰ πάντ̓  εἶναί 

φατε, […]. Mit diesem kurzen Verweis bezieht sich der Gastfreund zurück auf die Passage, in 
der Positionen von Naturphilosophen zusammengetragen wurden: Plat. Sph. 242c8–d4.

 93	 Plat. Sph. 243d8–e2.
 94	 Plat. Sph. 243e2–6.
 95	 Plat. Sph. 246e2–248a3.
 96	 Vgl. zur Beschreibung der begrenzten Perspektive der Materiefreunde: Plat. Sph. 246a7–b3.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



113Vorgängerpositionen zum Sein

Im zweiten Schritt wendet sich der Gastfreund mit Theaitet den Eleaten zu. 97 
Auch ihre Rede vom Sein, das sie nur für ein Eines halten, muss geprüft und re-
vidiert werden. Dazu greifen die Dialogpartner auf den Erkenntnisgrundsatz aus 
der Dialogeinleitung zurück, dass ein ὄνομα immer auf einen bestimmten Sach-
verhalt, den es zu differenzieren gilt, bezogen sein muss. 98 Auf dieser Basis wer-
den verschiedene Widersprüche aus der Position, die den Eleaten zugeschrieben 
wird, im fiktiven Dialog mit ihnen hergeleitet.

(1.) Wenn sie behaupten, das Sein sei ein Eines, scheinen sie demselben Sach-
verhalt zwei verschiedene ὀνόματα zuzusprechen. Wie lässt sich jedoch das Sein 
als ein Eines denken, wenn man ihm bereits zwei ὀνόματα zuspricht? 99

(2.) Das ὄνομα ist stets auf einen bestimmten Sachverhalt bezogen, muss selbst 
jedoch, sofern es ὄνομα ist, von dem, auf das es bezogen ist, differenziert wer-
den. 100 Wenn das Sein aber (nur) ein Eines sein soll, ist es unmöglich davon auszu-
gehen, dass man ihm etwas zusprechen kann. Über das Sein ließe sich also nicht 
reden, wenn außer ihm nichts gedacht werden darf, ohne dass man das, was man 
dem Sein zuspricht, mit der Rede über das Sein zugleich aufhebt. 101

(3.) Würde man stattdessen – um dieses Problem zu umgehen – das ὄνομα für 
identisch mit dem bezeichneten Sachverhalt halten, beziehe sich (a) das ὄνομα 
entweder auf keinen bestimmten Sachverhalt 102 oder (b) das ὄνομα sei wiederum 

	  97	 Plat. Sph. 244b6–7. Mit diesem kurzen Verweis bezieht sich der Gastfreund zurück auf die 
Passage, in der die Eleaten zusammengefasst genannt werden: Plat. Sph. 242d4–6.

	  98	 Vgl. Plat. Sph. 217a6–b3 und 218c1–5.
	  99	 Plat. Sph. 244b9–c9.
 100	 Im Kratylos definieren die Dialogpartner analog das ὄνομα als ein Bild, das gemäß Ähnlich-

keit mit Silben und Buchstaben dem Sachunterschied, auf den es bezogen ist, nachgebildet 
wird, vgl. Plat. Crat. 431d2–8. Seine Richtigkeit (ὀρθότητα) bemisst sich entsprechend nicht 
nach Identität mit der Sache, die es benennt, sondern nach der Ähnlichkeit, die es als ὄνομα 
mit Silben und Buchstaben erzeugt; als Bild kann das ὄνομα niemals das, was es benennt, 
in jeder Hinsicht ganz (Plat. Crat. 432d6: πάντα πανταχῇ) nachbilden, d. h. identisch mit 
ihm werden, vgl. Plat. Crat. 432c7–d3: Ὁρᾷς οὖν, ὦ φίλε, ὅτι ἄλλην χρὴ εἰκόνος ὀρθότητα 
ζητεῖν καὶ ὧν νυνδὴ ἐλέγομεν, καὶ οὐκ ἀναγκάζειν, ἐάν τι ἀπῇ ἢ προσῇ, μηκέτι αὐτὴν 
εἰκόνα εἶναι; ἢ οὐκ αἰσθάνῃ ὅσου ἐνδέουσιν αἱ εἰκόνες τὰ αὐτὰ ἔχειν ἐκείνοις ὧν εἰκό-
νες εἰσίν; und Plat. Crat. 432d11–433a2. Vgl. dazu: Anna Pavani, The Essential Imitation of 
Names: On Cratylean Mimesis, in: Julia Pfefferkorn, Antonino Spinelli (Hgg.), Platonic Mi-
mesis Revisited, Baden-Baden 2021 (International Plato Studies 40), S. 81–102, bes. S. 93–95. 
Vgl. zu dem Befund (mit weiterführenden Stellenangaben), dass im Corpus Platonicum der 
Begriff des εἰκών weiter gefasst werden muss: Gyburg Radke(-Uhlmann), Die Theorie der 
Zahl im Platonismus. Ein systematisches Lehrbuch, S. 269: „[…] während der griechische 
Ausdruck εἰκών (Abbild) […] in platonischer Begrifflichkeit jede Art von Instanzen eines 
allgemeinen Sachverhaltes bezeichnen kann.“ Vgl. zu einem in diesem Sinne erweiterten 
Mimesis-Begriff bei Platon: Stefan Büttner, Die Literaturtheorie bei Platon und ihre anthro­
pologische Begründung, S. 133: „Der Mimesisbegriff ist dahingehend zu erweitern, daß 
auch das Abbild etwas Nicht-Sinnliches sein kann. Wenn Mimesis mit dem Herstellen von 
Bildern (εἴδωλα ποιεῖν) identisch ist, bedeutet dies nicht automatisch, daß die Bilder an-
schaulich sein müssen, so sehr dies auch unser Wortgebrauch mit seiner häufigen Anwen-
dung von ‚Bildern‘ für ‚anschauliche Bilder‘ bzw. ‚Vorstellungen‘ nahelegt.“

 101	 Plat. Sph. 244c11–d5.
 102	 Plat. Sph. 244d6–7. Das ὄνομα kann jedoch nicht, sofern es ὄνομα ist, gedacht werden, ohne 

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



114 Dialektische Fundierung: Sein, Nichtsein, Verschiedenheit

als ὄνομα auf ein ὄνομα bezogen, was sich ebenfalls nicht denken lässt, wenn das 
Sein nur ein Eines sein soll. 103

Derselbe Gedankengang müsse auch für das Eine (τὸ ἕν) 104 und das Ganze (τὸ 
ὅλον) 105 gelten, die man dem Sein zuspricht. Sukzessiv gelangt der Gastfreund 
mit Theaitet so zu der Einsicht, dass sich von dem Sein, das die Eleaten für ein 
Eines halten, nur widerspruchsfrei denken und reden lässt, wenn man es ebenso 
gemäß weiterer Unterschiede, die man ihm zusprechen kann, betrachtet und das 
Sein auf diese Weise zugleich als eine Vielheit begreift: Das Sein muss ein Eines 
sein, jedoch auch ein Ganzes, eine Vielheit aus Teilen mit Anfang und Ende, die 
sich durchdenken und voneinander abgrenzen lassen, wie der Gastfreund (aus-
gerechnet) mit einer Parmenidesreferenz der von ihm eingeführten Grundthese 
der Eleaten entgegenhält. 106 Diese (wie sich später zeigt: diskursiv-rationale) Be-
trachtung des Seins als eine Vielheit aus Unterschieden, die als Einheit (sc. mit 
Hilfe des Intellekts) zusammenzudenken sind, scheint gegenläufig zu der These 
zu sein, dass das Sein nur ein Eines ohne Teile, d. h. vollständig mit sich identisch, 
ist (sc. wie es der Intellekt als Sein erfassen würde).

Wie oben bereits angemerkt, kann für den historischen Parmenides noch keine 
Unterscheidung zwischen Prinzip und Instanz bzw. eine Herleitung der Instan-
zen aus dem Prinzip angenommen werden. Das Verfahren, Differenzierungen, 
um die der Eleatische Seinsbegriff noch erweitert werden muss, unmittelbar an 
und mit einer Parmenidesreferenz vor Augen zu führen, drückt (1.) auf Ebene 
der Dialoghandlung die Wertschätzung aus, die der Gastfreund weiterhin seinem 
Lehrmeister entgegenbringt, es ist (2.) in erkenntnistheoretischer Hinsicht erklär-
bar mit der Wende des Intellekts von dem Allgemeinen zu dem Einzelnen, bei 
der der Geltungsanspruch des Allgemeinen (sc. mit Parmenides) nicht verworfen 
wird. Ein ‚Vatermord‘ ist somit auch an dieser Stelle ausgeschlossen. (3.) Zeigt die-
ses Verfahren, dass der Gastfreund trotz seiner kritischen Wende aus den Lehrsät-
zen des Parmenides etwas entfaltet, was grundsätzlich in ihnen angelegt ist, aber 
noch weiterer Differenzierungstätigkeit bedarf. Es müssen alle Konsequenzen er-
schlossen werden, die sich aus den Grundlagen ergeben, die Parmenides bereits 
gelegt hat.

In einem weiteren Schritt lenken die Dialogpartner in der Auseinandersetz ung 
mit den Eleaten den Blick schließlich auf das Sein, sofern man es als etwas Gewor-

dass man einen bestimmten Sachverhalt damit bezeichnet. Anders ausgedrückt: Würde 
sich das ὄνομα tatsächlich auf nichts beziehen, hebt man damit das spezifische ἔργον auf, 
durch das etwas überhaupt ὄνομα ist. Die Annahme (3.) (a) ist folglich nicht widerspruchs-
frei denkbar.

 103	 Plat. Sph. 244d7–10.
 104	 Plat. Sph. 244c11–12.
 105	 Plat. Sph. 244c14–15.
 106	 Plat. Sph. 244e2–7: Εἰ τοίνυν ὅλον ἐστίν, ὥσπερ καὶ Παρμενίδης λέγει, Πάντοθεν εὐκύκλου 

σφαίρης ἐναλίγκιον ὄγκῳ, μεσσόθεν ἰσοπαλὲς πάντῃ· τὸ γὰρ οὔτε τι μεῖζον οὔτε τι βαιό-
τερον πελέναι χρεόν ἐστι τῇ ἢ τῇ, τοιοῦτόν γε ὂν τὸ ὂν μέσον τε καὶ ἔσχατα ἔχει, ταῦτα δὲ 
ἔχον πᾶσα ἀνάγκη μέρη ἔχειν· ἢ πῶς;

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



115Die Gigantomachie und das Spektrum des Seienden

denes (d. h. im Bereich von Wahrnehmung und Meinung) begreifen kann. 107 Wür-
de man dem Sein (sc. als Prinzip) neben Sein und Einheit nicht auch Ganzheit (als 
Sachunterschied im Bereich des Denkbaren) zusprechen, ließe sich nicht erklären, 
wie etwas geworden sein kann, d. h. wie neben dem Sein an sich, das nur denkbar 
ist, auch das Werden im Spektrum all dessen, was unter Sein zu verstehen ist, an
zunehmen ist.

Der Sachunterschied des Ganzen, der im Begriff vom Sein neben Einheit und 
Sein enthalten sein muss, wird von dem Gastfreund als entscheidende Voraus-
setzung dafür eingeführt, dass sich neben dem Sein an sich auch Werden (sc. zu-
rückgeführt auf dieses Prinzip) denken lässt. Damit bereitet der Gastfreund vor, 
dass man nicht nur zwischen verschiedenen Sachunterschieden, die dem Sein als 
Sein zugesprochen werden (d. h. sofern es nur denkbar ist), differenzieren muss, 
sondern dass außerdem eine Hierarchie im Spektrum des Seienden zwischen 
dem Prinzip und seinen Instanzen, zwischen Sein und Werden, angesetzt werden 
muss. Dies wäre nicht möglich, wenn man das, was ist, nur für ein Eines hält.

Analog zu dem fiktiven Dialog mit den Naturphilosophen bereitet die vorlie-
gende Erörterung mit Parmenides und den Eleaten die ausführliche Kritik an den 
Freunden des Intellekts vor, die im Folgenden im Zuge der Gigantomachie erfolgt. 
Diejenigen, die dem Sein zusprechen, dass es nur ein Eines ist, müssen einräumen, 
dass es sich als solches nicht für sich denken und behandeln lässt. Analog müssen 
später die Freunde des Intelligiblen dazu gebracht werden, einzusehen, dass Sein 
nicht vollständig in Ruhe sein kann, sondern auch als bewegt anzunehmen ist.

In so zahlreiche Widersprüche verliere man sich, wie die Dialogpartner zum 
Abschluss dieser ersten Auseinandersetzung mit Vorgängerpositionen festhalten, 
wenn man das Sein entweder nur als Vielheit (bzw. als zwei oder mehr Prinzipien) 
oder als ein Eines begreifen wolle. 108

4	 Die Gigantomachie und das Spektrum des Seienden
Nachdem Vorgängerpositionen auf diese Weise in wesentlichen Ansätzen 109 ver-
handelt worden sind – sc.  als Ausgangspunkt für eine erste Reflexion auf das 
Prinzip und den Grundunterschied zwischen Vielheit und Einheit bzw. zwischen 
Werden und Sein –, schlägt der Gastfreund vor, sich weiteren Vertretern zuzu-
wenden, an deren Positionen deutlich gemacht werden kann, dass bereits eine 
Erörterung zum Sein ebenso viele Schwierigkeiten beinhaltet wie diejenige zum 
Nichtsein. 110

 107	 Plat. Sph. 245c11–d7.
 108	 Plat. Sph. 245d12–e5.
 109	 So fasst der Gastfreund den fiktiven Dialog mit den Naturphilosophen und Eleaten ab-

schließend zusammen: Plat. Sph. 245e6–7.
 110	 Plat. Sph. 245e8–246a2: […] τοὺς δὲ ἄλλως λέγοντας αὖ θεατέον, ἵν᾽ ἐκ πάντων ἴδωμεν ὅτι 

τὸ ὂν τοῦ μὴ ὄντος οὐδὲν εὐπορώτερον εἰπεῖν ὅτι ποτ̓  ἔστιν.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



116 Dialektische Fundierung: Sein, Nichtsein, Verschiedenheit

Dazu entwirft der Gastfreund eine Erzählung, nach der die verschiedenen Ver-
treter in ihrem Streit miteinander über das Sein in einer Gigantenschlacht verwi-
ckelt sind, 111 ohne dass diese Kontrahenten im Bild namentlich bestimmten Schu-
len oder historischen Positionen zugeordnet werden.

Platon lässt den Gastfreund mit dieser Gigantomachie auf ein beliebtes Bild-
motiv aus Kunst und Literatur zurückgreifen, das für uns erstmals literarisch in 
der Theogonie des Hesiod 112 greifbar ist und malt so im Argument ein Gemälde, 
an dem mit der gewaltsamen Auseinandersetzung in der Welt zwischen den cha-
otischen Kräften, sc. den Giganten, und den ordnenden Mächten, sc. den olympi-
schen Göttern (die Zeus unterstehen und schließlich den Sieg davontragen), das 
Ringen verschiedener philosophischer Denker um die Ordnung des Seins (διὰ 
τὴν ἀμφισβήτησιν περὶ τῆς οὐσίας πρὸς ἀλλήλους) 113 entworfen wird.

Während das Bild in seiner Rezeption in Kunst und Literatur 114 verschiedene 
Narrative, insbesondere auch im politischen Kontext, bedient hat, 115 versetzt Pla-
ton die Gigantomachie im Sophistes in den Kontext einer philosophischen Grund-
satzdebatte um die ontologische Ordnung all dessen, was ist und von der Seele 
erkannt werden kann. Die Position des Göttervaters Zeus füllt der Philosophen-
vater Parmenides mit seinem Seinsbegriff – der Gastfreund hatte selbst einen Va-
termord vorab grundsätzlich abgelehnt –, Aussöhnung und Sieg erzielt am Ende 
jedoch in der Version Platons der dialektisch gebildete Philosoph mit seiner um-
fassenden Perspektive auf alles Seiende, nach der Einheit und Vielheit, Bewegung 
und Ruhe im Spektrum all dessen, was ist, zusammengefasst werden kann und 
so ohne Streit oder Widerspruch (sc. ohne Aufhebung einzelner Positionen) ne-

 111	 Plat. Sph. 246a4–5: καὶ μὴν ἔοικέ γε ἐν αὐτοῖς οἷον γιγαντομαχία τις εἶναι διὰ τὴν ἀμφι-
σβήτησιν περὶ τῆς οὐσίας πρὸς ἀλλήλους.

 112	 Hes. Th. 950–955.
 113	 Plat. Sph. 246a5.
 114	 Einen ausführlichen Überblick über Quellenlage und Mythenvarianten bietet: Johannes Il-

berg, Giganten, in: Wilhelm Heinrich Roscher (Hg.), Ausführliches Lexikon der griechischen 
und römischen Mythologie, Bd. 1,2, Leipzig 1890, Sp. 1639–1653. Mit Entwicklungen des Bild-
motivs in der (insbes. bildenden) Kunst setzt sich auseinander: Ernst Kuhnert, Die Giganten 
in der Kunst, in: Wilhelm Heinrich Roscher (Hg.), Ausführliches Lexikon der griechischen 
und römischen Mythologie, Bd. 1,2, Leipzig 1890, Sp. 1653–1673. Die beiden Darstellungsfor-
men der Giganten (sc. als Mischwesen oder in anthropomorpher Gestalt) könnten Platon im 
Sophistes als Anregung für die Unterscheidung zwischen den ‚ursprünglichen‘ und den ‚bes-
ser gemachten‘ (sc. ähnlich den Ideenfreunden zahmeren bzw. für einen rational begründe-
ten Diskurs aufgeschlossenen) Materiefreunden gedient haben, vgl. Plat. Sph. 246c8–d2 und 
d4–9: Παρὰ μὲν τῶν ἐν εἴδεσιν αὐτὴν τιθεμένων ῥᾷον, ἡμερώτεροι γάρ· παρὰ δὲ τῶν εἰς 
σῶμα πάντα ἑλκόντων βίᾳ χαλεπώτερον, ἴσως δὲ καὶ σχεδὸν ἀδύνατον. ἀλλ’ ὧδέ μοι δεῖν 
δοκεῖ περὶ αὐτῶν δρᾶν. […] Μάλιστα μέν, εἴ πῃ δυνατὸν ἦν, ἔργῳ βελτίους αὐτοὺς ποιεῖν· 
εἰ δὲ τοῦτο μὴ ἐγχωρεῖ, λόγῳ ποιῶμεν, ὑποτιθέμενοι νομιμώτερον αὐτοὺς ἢ νῦν ἐθέλοντας 
ἂν ἀποκρίνασθαι. τὸ γὰρ ὁμολογηθὲν παρὰ βελτιόνων που κυριώτερον ἢ τὸ παρὰ χειρό-
νων· ἡμεῖς δὲ οὐ τούτων φροντίζομεν, ἀλλὰ τἀληθὲς ζητοῦμεν.

 115	 Vgl. dazu und zu weiteren Quellenangaben: Joachim Latacz, Gigantomachie, in: Hubert 
Cancik, Helmuth Schneider (Antike), Manfred Landfester (Rezeptions- und Wissen­
schaftsgeschichte) (Hgg.), Der neue Pauly. Enzyklopädie der Antike, Altertum, Band 4: 
Epo–Gro, Stuttgart/Weimar 1998, Sp. 1069–1070.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



117Die Gigantomachie und das Spektrum des Seienden

beneinander in einer komplexen Einheit und Ganzheit denkbar ist. Sie wird durch 
den Gastfreund für Theaitet am Bild der Gigantomachie dianoetisch entfaltet, auf 
Basis seiner dialektischen Vorbildung abgesichert und bereitet bezogen auf den 
Erkenntnisprozess, den Platon mit beiden Diskutanten im Dialog abbildet, den 
Weg für die später folgende Erörterung zur Dialektik selbst. 116

Die Gigantomachie des Sophistes hat in der Forschung zu einer intensiven De-
batte um eine mögliche Identifikation der anonym angeführten Kontrahenten 
geführt. Während die sogenannten 117 Materiefreunde 118 in der älteren Forschung 
mit den Kynikern bzw. Antisthenes gleichgesetzt wurden, 119 seit Cornford120 und 

 116	 Plat. Sph. 249c10–d4: Τῷ δὴ φιλοσόφῳ καὶ ταῦτα μάλιστα τιμῶντι πᾶσα, ὡς ἔοικεν, ἀνάγκη 
διὰ ταῦτα μήτε τῶν ἓν ἢ καὶ τὰ πολλὰ εἴδη λεγόντων τὸ πᾶν ἑστηκὸς ἀποδέχεσθαι, τῶν τε αὖ  
πανταχῇ τὸ ὂν κινούντων μηδὲ τὸ παράπαν ἀκούειν, ἀλλὰ κατὰ τὴν τῶν παίδων εὐχήν, 
ὅσα ἀκίνητα καὶ κεκινημένα, τὸ ὄν τε καὶ τὸ πᾶν συναμφότερα λέγειν.

 117	 Neben den Termini ‚Materiefreunde‘ und ‚Ideenfreunde‘ finden sich in der Literatur auch 
die Begriffe ‚Materialisten‘ und ‚Idealisten‘, vgl. z. B.: Francis Macdonald Cornford, Plato’s 
Theory of Knowledge. The Theaetetus and the Sophist of Plato, translated with a running 
commentary, London 1935, S. 228; Kritik an dieser Terminologie übt: Wolfgang Kühne, Die 
‚Gigantomachie‘ in Platons Sophistes. Versuch einer analytischen Rekonstruktion, in: Archiv 
für Geschichte der Philosophie 86,3 (2004), S. 307–321, hier: S. 307: „Die in der Sekundärlite-
ratur gängigen Bezeichnungen der Kontrahenten als ‚Materialisten‘ und ‚Idealisten‘ sind in 
vielfacher Hinsicht irreführend.“ und plädiert stattdessen für ‚Somatiker‘ und ‚Eidetiker‘ 
(Ebd.). In der vorliegenden Arbeit wird auf die Begriffe ‚Materiefreunde‘ und ‚Ideenfreun-
de‘ zurückgegriffen, die im Forschungsdiskurs etabliert sind – gleichwohl ihre Bedeutung 
im Argumentkontext ebenfalls genau bestimmt werden muss. Orientierung könnte eine 
analoge Unterscheidung zwischen den Wahrnehmungsfreunden (bzw. den Freunden des 
Schauens und Hörens) und den Philosophen (sc. die, die nach Weisheit bzw. Wissen begie-
rig sind) aus der Politeia bieten, vgl.: Plat. R. 475d1–480a13 und zur Terminologie: Plat. R. 
475d2–4: οἵ τε γὰρ φιλοθεάμονες πάντες ἔμοιγε δοκοῦσι τῷ καταμανθάνειν χαίροντες 
τοιοῦτοι εἶναι, οἵ τε φιλήκοοι ἀτοπώτατοί τινές εἰσιν ὥς γ’ ἐν φιλοσόφοις τιθέναι. Es wer-
den zunächst in der Gigantomachie mit den jeweils ‚strengen‘ Vertretern der Materie- und 
Ideenfreunde zwei grundsätzliche Perspektiven eingeführt, von denen sich die eine auf 
das Sein richtet, sofern es wahrnehmbar, die andere auf das Sein, sofern es nur denkbar 
und somit Gegenstand von Wissen ist. Beide Perspektiven müssen jeweils weitergehend 
differenziert, in diesem Sinne aneinander angenähert werden, um insgesamt ein Spektrum 
des Seienden zu erschließen und aus Sicht des Philosophen zusammenzuschauen, in dem 
sich alle diese Perspektiven auf das, was ist und denkbar ist, einordnen und auf die Dia-
lektik zurückführen lassen. Vgl. zu der Bedeutung dieses Grundunterschieds zwischen 
Wahrnehmung und Wissen nach Platon, mit dem eine rational fundierte Gegenstandser-
kenntnis begründet wird: Arbogast Schmitt, Die Moderne und Platon. Zwei Grundformen 
europäischer Rationalität, S. 324–325, Fn. 324. Vgl. ausführlich zu den Konsequenzen, die 
sich daraus für eine erkenntnistheoretische Analyse der Meinung (bei Platon und Aristote-
les) ergeben: Ebd., S. 324–329.

 118	 Plat. Sph. 246a7–b3. Und zur folgenden Diskussion: Plat. Sph. 246e2–248a3. Vgl. zu der ab-
schließenden Aussöhnung zwischen beiden Positionen mit der übergreifenden Perspektive 
des Philosophen: Plat. Sph. 249c10–d4.

 119	 Eduard Zeller, Die Philosophie der Griechen in ihrer geschichtlichen Entwicklung, 2,1: 
Sokrates und die Sokratiker. Plato und die Alte Akademie, S. 298–299, Fn. 1; Ferdinand 
Dümmler, Antisthenica, Halle 1882 (= Berlin, Univ., Diss., 1882), S. 51–63, hier: S. 63: „Ulti-
mus dialogus quo fusius contra Antisthenem disputatum est, est Sophista.“; Paul Natorp, 
Platos Ideenlehre. Eine Einführung in den Idealismus, S. 288–289: „Es ist der ‚Giganten-

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



118 Dialektische Fundierung: Sein, Nichtsein, Verschiedenheit

in neueren Beiträgen aber gewöhnlich mit den jonischen Naturphilosophen iden-
tifiziert werden, 121 herrscht mit Blick auf die sogenannten Ideenfreunde 122 nicht 
nur Uneinigkeit 123 über eine mögliche Deutung ihrer Identität, sondern auch 
über die Auslegung der Kritik, die Platon im Rahmen der Gigantomachie an ih-
nen üben lässt. Diskutiert werden für die Identifikation der Ideenfreunde (a) die 
Megariker, 124 (b) italische Pythagoreer, für die bereits Proklos 125 argumentiert, 126 
(c) Schüler des Platon, die möglicherweise fehlerhafte Positionen über die Ideen-

kampf‘ zwischen dem sensualistischen Materialismus, wie wir annehmen, der Kyniker, 
einerseits, dem Idealismus der eigenen Schule Platos andrerseits, den er mit der gewohnten 
Überlegenheit der Ironie uns vorführt.“ Vgl. dazu mit einer kritischen Auseinanderset-
zung: Theodor Ebert, Wer sind die Ideenfreunde im Sophistes?, S. 82–100.

 120	 Francis Macdonald Cornford, Plato’s Theory of Knowledge. The Theaetetus and the Sophist 
of Plato, transl. with a running commentary, London 1935 (= Repr. 1957), S. 229–230, bes. 
S. 229: „Ever since the sixth century the school had been divided into two traditions: on the 
one side the Ionian science of the Milesians and their successors on the other the Italian tra-
dition of the Pythagoreans and Parmenides. […] Plato’s peculiar veneration for Parmenides 
shows that he regards him as the precursor of his own philosophy.“

 121	 Theodor Ebert, Wer sind die Ideenfreunde im Sophistes?, S. 82–100, hier: S. 82.
 122	 Plat. Sph. 246b6–c3. Und zur folgenden Diskussion: Plat. Sph. 248a4–249c9. Vgl. zur ab-

schließenden Aussöhnung zwischen beiden Positionen mit der übergreifenden Perspektive 
des Philosophen: Plat. Sph. 249c10–d4.

 123	 So resümiert etwa: Theodor Ebert, Wer sind die Ideenfreunde im Sophistes?, S. 82–100, hier: 
S. 82: „[…] die Diskussion darüber ist auch heute noch nicht zu einem Abschluß gekommen.“

 124	 Friedrich D. E. Schleiermacher, Platons Werke, II,2, S. 134–135: „Soll nun eine Vermutung 
gewagt werden […] so möchte man sagen, Platon habe hiebei weniger den Parmenides 
selbst im Sinne gehabt, als Andere, gegen welche er auch sonst ohne sie zu nennen streitet, 
nemlich die ursprünglichen und ersten Megariker.“; Eduard Zeller, Die Philosophie der 
Griechen in ihrer geschichtlichen Entwicklung, 2,1: Sokrates und die Sokratiker. Plato und 
die Alte Akademie, S. 298, Fn. 1; Hermann Bonitz, Platonische Studien, S. 163, Fn. 7; Otto 
Apelt, Die Ideenlehre in Platons Sophistes, S. 69–99, hier: S. 89: „Denn daß die Megariker 
es sind, die hier als ‚Ideenfreunde‘ bekämpft werden, sollte nach allem, was Zeller, Bonitz 
u. a. gesagt haben, nicht mehr bezweifelt werden.“ Kritisch zu dieser These: Kurt von Fritz, 
Schriften zur griechischen Logik, Bd. 2: Logik, Ontologie und Mathematik, Stuttgart-Bad 
Cannstatt 1978, S. 86: „In diesem ganzen Passus ist nichts enthalten, was mit irgendeiner der 
für Eukleides bezeugten Lehre so eng zusammenhinge, daß man ein Recht hätte, die Stelle 
auf ihn zu beziehen, während die Mehrheit der von den εἰδῶν φίλοι angenommenen εἴδη 
der Einheitslehre des Eukleides eher widerspricht.“; im Anschluss daran: Theodor Ebert, 
Wer sind die Ideenfreunde im Sophistes?, S. 82–100, hier: S. 85.

 125	 Proc. in Prm. II 729,24–730,1: ἦν μὲν γὰρ καὶ παρὰ τοῖς Πυθαγορείοις ἡ περὶ τῶν εἰδῶν θε-
ωρία, καὶ δηλοῖ καὶ αὐτὸς ἐν Σοφιστῇ τῶν εἰδῶν φίλους προσαγορεύων τοὺς ἐν Ἰταλίᾳ 
σοφούς· ἀλλ’ ὅ γε μάλιστα πρεσβεύσας καὶ διαρρήδην ὑποθέμενος τὰ εἴδη Σωκράτης 
ἐστίν […].

 126	 Charles-Augusta Mallet, Histoire de l’École de Mégare et des Écoles d’Élis et d’Érétrie, Paris 
1845, S. LIII-LVIII; John Burnet, Early Greek Philosophy, London/Edinburgh 1892 (= London 
41930), S. 309 (im Anschluss an Proklos); Alfred Edward Taylor, Plato: The Man and His 
Work, London 1926 (= London 71960), S. 386: „As the speaker is certainly an Italian Eleat-
ic […] we must plainly look to Italy for these rationalistic dualists. Hence Proclus is pretty 
likely to be right when he says that the persons meant are ‚wise men in Italy‘ whom he also 
calls Pythagoreans […].“

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



119Die Gigantomachie und das Spektrum des Seienden

lehre vertreten haben, oder (d) eine kritische Auseinandersetzung Platons mit sei-
ner eigenen Ideenlehre 127 im Unterschied zu früheren Dialogen. 128

Das Bild der Gigantomachie ist für beide Gruppen, die nach dem Gastfreund 
um eine Deutung des Seins rivalisieren, von Platon nicht beliebig gewählt, sondern 
weist für die Sachverhalte, die im Zuge des Sophistes an ihnen herausgearbeitet 
werden sollen, geeignete Ansatzpunkte auf. 129 Wir haben im Bild der Gigantoma-
chie das sterbliche Geschlecht der Giganten auf der einen Seite, die als chaotische, 
rohe Kräfte in der Welt 130 für den Bereich des Werdens bzw. des Körpers und des 
Wahrnehmbaren stehen, und die unsterblichen, olympischen Götter auf der ande-

 127	 Zur Verteidigung gegen zeitgenössische Kritiker: George Grote, Plato and the other Com-
panions of Socrates, 3 Bde., Bd. 2, London 1865 (= Repr. Cambridge 2009), S. 399: „[…] Plato 
defends himself against reproaches seemingly made to him at the time.“ Als Selbstkritik, 
Revision oder Modifikation: Ulrich von Wilamowitz-Moellendorff, Platon, Erster Band: Le-
ben und Werke, Berlin 1919 (= Berlin 21920), S. 564–565; Henry Jackson, Plato’s Later Theo-
ry of Ideas, in: Journal of Philology 14 (1885), S. 173–230, bes. S. 197–202, hier: S. 199: „That 
Plato’s teaching underwent an important transformation, and that, in certain dialogues, 
from the stand-point of the later doctrine, he submits the earlier to direct and careful criti-
cism, I have endeavoured to show in my papers upon the Philebus and the Parmenides. Hence 
I am already prepared to accept Grote’s hypothesis […].“; Theodor Gomperz, Griechische 
Denker. Eine Geschichte der antiken Philosophie, Bd. 2, Berlin/Leipzig 41925 (= Repr. Berlin 
1973, Berlin/Boston 2020), S. 440–441: „Gar eigenartig ist die Stellung, welche Sokrates in 
beiden Gesprächen einnimmt. Man möchte ihn einen Ehrenpräsidenten der Verhandlung 
nennen. […] Das ist, wie wir meinen, vorerst dadurch bedingt, daß Doktrinen, die in frühe-
ren Werken durch den Mund des Sokrates verkündet wurden, hier einen Gegenstand der 
Kritik bilden.“; Georges Maximilien Antoine Grube, Plato’s Thought, with new introduc-
tion, bibliographic essay and bibliography by Donald J. Zeyl, London 1980 (= London 1935), 
S. 296–297: „To any reader who had not been forewarned by scholarly discussions it would 
seem perfectly obvious that the author of the Phaedo and the Republic must at least be includ-
ed among those here criticized.“; Paul Friedländer, Platon, 3 Bde., Bd. III: Die Platonischen 
Schriften, zweite und dritte Periode, zweite erweiterte und verbesserte Auflage, Berlin 
21960, S. 247; Francis Macdonald Cornford, Plato’s Theory of Knowledge. The Theaetetus and 
the Sophist of Plato, translated with a running commentary, London 1935, S. 242; William 
David Ross, Plato’s Theory of Ideas, Oxford 1951, S. 107; William Keith Chamber Guthrie, 
A History of Greek Philosophy, Vol. V: The later Plato and the Academy, S. 141: „Faced with 
this […], I do not see how anyone can doubt that Plato is preparing the reader for a modifi-
cation of his own metaphysics.“; Wilhelm Kamlah, Platons Selbstkritik im Sophistes, passim; 
Lambertus Marie de Rijk, Plato’s Sophist. A Philosophical Commentary, Amsterdam/Ox-
ford/New York 1986, S. 102: „[…] modern scholarship has made it certain that the Idealists 
theory presented here represents the classic shape of Plato’s theory of Forms as it is found 
in the earlier (pre-critical) dialogues […].“

 128	 S. zu diesem Tableau an möglichen Deutungsvorschlägen: William David Ross, Plato’s The-
ory of Ideas, S. 105–107. Vgl. in kritischer Auseinandersetzung mit diesen verschiedenen 
Positionen: Theodor Ebert, Wer sind die Ideenfreunde im Sophistes?, S. 82–100, hier: S. 84.

 129	 Ein „hohes metaphorisches Potential“ spricht dem Motiv zu: Joachim Latacz, Gigantoma-
chie, Sp. 1069–1070, hier: Sp. 1069.

 130	 S. zur Genealogie (mit Quellenhinweisen) der Giganten, zu ihrer sterblichen, rohen Natur 
und ihrer Gestalt als ‚Erdriesen‘: Otto Waser, Giganten, in: Wilhelm Kroll (Hg.), Paulys Re-
alencyclopädie der classischen Altertumswissenschaft, neue Bearbeitung begonnen von 
Georg Wissowa, unter Mitwirkung zahlreicher Fachgenossen, Supplementband III: Aachen 
bis ad Iuglandem, München 1918 (= Repr. 1974), Sp. 655–759, bes. Sp. 660–661 und Sp. 732–737.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



120 Dialektische Fundierung: Sein, Nichtsein, Verschiedenheit

ren Seite, die als ordnende Kräfte Zeus unterstehen und entsprechend eine geeig-
nete Vorlage für Analogieschlüsse auf das ermöglichen, was für sich erkennbar, 
Gegenstand von Wissen und Prinzip der Ordnung alles Seienden ist, in diesem 
Sinne also ‚unsterblich‘ ist.

In Orientierung an diesen grundsätzlichen Charakteristika des Gigantoma-
chie-Motivs ordnet der Gastfreund den Giganten und olympischen Göttern zwei 
Gruppen von Denkern zu, die einander gegenüberstünden: (a) Die einen würden 
nur den Körper für das Sein halten, d. h. all das, was mit der Wahrnehmung er-
fassbar ist. Darüber hinaus würden sie nichts zugestehen. 131 Diese Position wird 
in der (neueren) Forschung weitestgehend einhellig mit den jonischen Natur-
philosophen verbunden. (b) Die anderen richteten sich ganz auf das, was nicht 
sichtbar ist, und würden denkbare, unkörperliche Ideen für das wahrhafte Sein 
erklären. Jenes Körperliche aber, auf das sich die Materiefreunde richten, würden 
sie nur für eine Form des Werdens halten und von dem Sein streng abgrenzen. 132

Mit diesen Positionen seien beide Gruppen miteinander in eine unermessliche 
Schlacht verstrickt. 133 Der Gastfreund weist auf die unterschiedliche Diskussions-
bereitschaft bzw. Fähigkeit zur vernünftigen Einsicht der Materiefreunde und 
der Ideenfreunde hin. Während die Ideenfreunde für einen vernünftigen Dialog 
bereit seien, 134 müssten die Materiefreunde in ihrer ursprünglichen Form für un-
einsichtig und dem Argument schwer zugänglich gehalten werden. 135 Für die fol-
gende Auseinandersetzung sollen daher Vertreter der Materiefreunde angenom-
men werden, die besser geworden sind (τοὺς βελτίους γεγονότας) 136 – entweder 
tatsächlich oder nur in der Rede der Dialogpartner. 137 Auch letzteres sei ein legiti-
mes Mittel der Auseinandersetzung, weil es in der folgenden Erörterung, wie der 
Gastfreund betont, nicht um die Erschließung der tatsächlichen Positionen gehe, 
sondern darum, der Wahrheit auf den Grund zu gehen. Eine richtige Antwort der 
besser gemachten Materiefreunde wird sogar für relevanter gehalten als eine Aus-
einandersetzung mit der ursprünglichen Sichtweise, mit der die Materiefreunde 
üblicherweise auftreten. 138

Diesen besser gemachten Materiefreunden soll das Zugeständnis abgerungen 
werden, dass neben dem Körper, den sie allein für das Sein halten, auch etwas 
angenommen werden muss, das unter das Sein fällt, aber nicht körperlich ist. Der 
Gastfreund beginnt dazu ein maieutisches Gespräch, in dem Theaitet in vermit-
telnder Weise für die Materiefreunde antwortet. 139

 131	 Plat. Sph. 246a7–b3.
 132	 Plat. Sph. 246b6–c3.
 133	 Plat. Sph. 246c2–3.
 134	 Plat. Sph. 246c8–9.
 135	 Plat. Sph. 246c9–d1.
 136	 Plat. Sph. 246e2.
 137	 Plat. Sph. 246d4–7.
 138	 Plat. Sph. 246d7–9.
 139	 Plat. Sph. 246e2–3: κέλευε δὴ τοὺς βελτίους γεγονότας ἀποκρίνασθαί σοι, καὶ τὸ λεχθὲν 

παῤ  αὐτῶν ἀφερμήνευε.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



121Die Gigantomachie und das Spektrum des Seienden

Ausgangspunkt bildet die Annahme, dass sterbliches Lebewesen (θνητὸν 
ζῷον) 140 etwas ist, was unter das Sein gesetzt werden muss. Dem stimmt Theaitet 
stellvertretend für die Materiefreunde zu. 141 Auch die Seele, die dem sterblichen 
Lebewesen zukomme, müsse im Sein verortet werden. Von ihr gebe es gerechte 
und ungerechte Seelen. Gerecht sei die Seele durch Anwesenheit von Gerechtig-
keit. Wenn Gerechtigkeit aber für vorhanden gehalten werde, müsse sie offenbar 
wie alle übrigen Tugenden etwas sein, das ist. 142 Müssen folglich all diese Sachver-
halte, die ausgehend von dem sterblichen Lebewesen für etwas gehalten wurden, 
was ist, für sichtbar und ertastbar oder nicht sichtbar gehalten werden? Können 
die Materiefreunde annehmen, dass diese Sachverhalte, denen sie der Reihe nach 
zugestimmt haben, seiend zu sein, Körper haben? 143 Theaitet muss einräumen, 
dass die Materiefreunde zwar wohl selbst die Seele noch für etwas Körperliches 
halten dürften, dass sie aber von der Gerechtigkeit schwerlich behaupten könnten, 
dass sie körperlich ist. 144

Mit diesem Zugeständnis, wie gering es auch auf den ersten Blick erscheint, 
haben die Dialogpartner eine erste Etappe in der Kritik an den Materiefreunden 
erreicht. Der Gastfreund betont, dass diese Einsicht von den strengen, ursprüng-
lichen Materiefreunden in keiner Weise zu erwarten sei, dass man als imaginäre 
Diskussionspartner folglich tatsächlich die besser gewordenen Materiefreunde 
vor sich habe. 145

Von diesen wird im Folgenden eine weitere Erklärung eingeholt, um festzuhal-
ten, dass sie mit dem, was sie für nicht sichtbar gehalten und dennoch dem Sein 
zugerechnet haben, etwas angenommen haben, was über den Körper hinaus zum 
Sein gehört. 146 Dies sei nichts anderes als Vermögen (δύναμις), durch das etwas 
imstande ist, etwas zu machen oder etwas zu erleiden. 147 Theaitet und Gastfreund 
schließen ihre Auseinandersetzung mit den Materiefreunden ab, indem sie ex-
plizit darauf verweisen, dass diese Erklärung zum Sein für den Moment und in 
Übereinstimmung mit der Perspektive dieser Vertreter gewonnen ist. Später wer-
de man vielleicht noch eine andere Definition des Seins finden. 148

Betrachtet man, wie Platon den fiktiven Dialog mit den Materiefreunden ar-
gumentativ aufbaut und dabei sukzessiv eine Erweiterung der ursprünglichen 
These im maieutischen Gespräch erreicht, weist die Passage Parallelen zu dem 

 140	 Plat. Sph. 246e5.
 141	 Plat. Sph. 246e5–6.
 142	 Vgl. für diese aufeinander aufbauenden Schlussfolgerungen: Plat. Sph. 246e7–247a10.
 143	 Plat. Sph. 247b1–6.
 144	 Plat. Sph. 247b7–c2.
 145	 Plat. Sph. 247c3–7.
 146	 Plat. Sph. 247c9–d6.
 147	 Plat. Sph. 247d8–e4: λέγω δὴ τὸ καὶ ὁποιανοῦν τινα κεκτημένον δύναμιν εἴτ̓  εἰς τὸ ποιεῖν 

ἕτερον ὁτιοῦν πεφυκὸς εἴτ̓  εἰς τὸ παθεῖν καὶ σμικρότατον ὑπὸ τοῦ φαυλοτάτου, κἂν εἰ 
μόνον εἰς ἅπαξ, πᾶν τοῦτο ὄντως εἶναι· τίθεμαι γὰρ ὅρον ὁρίζειν τὰ ὄντα ὡς ἔστιν οὐκ 
ἄλλο τι πλὴν δύναμις.

 148	 Plat. Sph. 247e5–248a3.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



122 Dialektische Fundierung: Sein, Nichtsein, Verschiedenheit

ersten Schritt der Umwendung auf, die die Gefangenen im Höhlengleichnis der 
Politeia machen.

Im Sophistes lässt Platon den Gastfreund auf den aporetischen Zustand verwei-
sen, in den die Materiefreunde geraten könnten, wenn sie über den Körper hinaus 
etwas annehmen müssen, was ist. 149 Auch wenn die Materiefreunde damit noch 
keine Einsicht in das Sein erreicht haben, wie es die Ideenfreunde betrachten, und 
diese Perspektive auf das Sein von Theaitet und Gastfreund für vorläufig gehal-
ten wird, haben die Materiefreunde doch eine entscheidende, erste Umwendung 
erfahren. Analog geraten die Gefangenen im Höhlengleichnis bei ihrer Wende 
von den Schatten zum Licht in einen ersten Zustand der Verblendung (sc. mangels 
Wissens und Gewohnheit), der angesichts der schwierigeren Erkenntnisinhalte 
entsteht, wenn sie über das, was bloße Wahrnehmung ist, hinausgehen. Dieser 
Zustand der Verblendung wird von Sokrates in der Politeia ebenfalls als eine Apo-
rie beschrieben. 150

In beiden Fällen muss die Einsicht in das Sein, die jeweils nach der Auflösung 
der ersten Aporie erreicht wird, auf den Bereich von Meinung und Wahrnehmung 
begrenzt bleiben, sc. in der Terminologie aus dem Liniengleichnis der Politeia auf 
etwas, was sich als eine rational begründete Meinung (πίστις) beschreiben lässt.

So werden in der Gigantomachie des Sophistes die Materiefreunde zu einer Ein
sicht gebracht, mit der sie soweit, wie es für ihre wahrnehmungsgebundene Er
kenntnis möglich ist, an das herangeführt werden, was nur denkbar ist, ohne dieses 
Denkbare, das Sein selbst, bereits für sich zu erfassen wie die Ideenfreunde. Denn 
das, was ist, zeigt sich den Materiefreunden aus ihrer Perspektive – was hier im 
fiktiven Dialog als vorläufiges Diskussionsergebnis festgehalten wird – als ein Ver­
mögen (δύναμις). 151 Für sie ist das, was wahrhaft ist, nicht als es selbst erkennbar, 
sondern lediglich, insofern es sich im Bereich von Körper und Wahrnehmung als 
das erschließen lässt, wodurch alles, was Gegenstand der Meinung ist (z. B. sterbli­
ches Lebewesen), in die Lage versetzt wird, etwas hervorzubringen oder zu erleiden.

Dieser Gedanke verhält sich analog zu dem, was Sokrates in der Politeia mit 
dem Begriff des ἔργον einführt, mit dem man die bestimmte Konstitution und 
Ordnung von Einzeldingen im Bereich von Wahrnehmung und Meinung als In-
halt der rational fundierten Meinung (πίστις) begreift. 152

 149	 Vgl. zu dem Hinweis auf eine mögliche Aporie: Plat. Sph. 247d4: […] τάχ̓  οὖν ἴσως ἂν ἀπο-
ροῖεν […].

 150	 Vgl. für die ganze Passage zu der Umwendung und dem Anfang des Aufstiegs: Plat. R. 
514b8–515e5. Vgl. für den aporetischen Zustand, der bei diesem ersten Schritt der Umwen-
dung entsteht: Plat. R. 515d5–7: […] οὐκ οἴει αὐτὸν ἀπορεῖν τε ἂν καὶ ἡγεῖσθαι τὰ τότε 
ὁρώμενα ἀληθέστερα ἢ τὰ νῦν δεικνύμενα;

 151	 Plat. Sph. 247e3–4: τίθεμαι γὰρ ὅρον [ὁρίζειν] τὰ ὄντα ὡς ἔστιν οὐκ ἄλλο τι πλὴν δύναμις.
 152	 Vgl. dazu eine einführende Passage zum ἔργον in: Plat. R. 352d8–353b1. Im Anschluss ent-

wirft Sokrates aufbauend darauf das Konzept der ἀρετή. Sofern etwas gemäß ἔργον dazu 
in der Lage ist, etwas zu leisten, kann durch die vollendete Ausführung dieser Leistung 
eine Bestheit (ἀρετή) darin ausgebildet werden: Plat. R. 353b2–d2. Auch die Seele könne 
man mit Blick auf ihr spezifisches ἔργον an Aktivitäten begreifen, die sie spezifisch leiste 

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



123Die Gigantomachie und das Spektrum des Seienden

Aus diesem Grund müssen die Materiefreunde im Unterschied zu den Ide-
enfreunden zunächst besser gemacht werden, sc. zu einer ersten Einsicht in die 
Möglichkeit gebracht werden, dass das Einzelne im Wahrnehmbaren und Kör-
perlichen überhaupt einer rational-begrifflichen Fundierung bedarf, um erkannt 
zu werden. Diese Reflexion auf eine notwendige Begründung aller Unterschei-
dungen im Wahrnehmbaren können die Materiefreunde in ihrer ursprünglichen 
Form – d. h. aus sich selbst heraus – nicht leisten analog dazu, wie auch die Wahr-
nehmung selbst nicht mit dem, was rational-begrifflich und für sich erkennbar 
ist, identisch ist oder diese Erkenntnisse von sich her enthält. 153 Sie bedarf der 
Hilfe des Intellekts, der bei Widersprüchen, zu der die Seele im Wahrnehmbaren 
aufgrund unzureichender Differenzierung gelangt, hinzugezogen werden bzw. 
(vermittelt über die διάνοια) mitbewegt werden muss. 154

An dieser Charakterisierung der Materiefreunde und ihrer Erkenntnisfähigkeit 
zeigt sich, dass das Bild der Gigantomachie zwar durch historische Positionen, 
etwa die der jonischen Naturphilosophen, angeregt sein kann, dass aber (auch 
hier) der Hinweis des Gastfreundes ernst genommen werden muss, dass es nicht 
um eine Verhandlung solcher Positionen, sondern um die Aushandlung der Wahr-
heit gehen muss. Die Unterscheidung zwischen den ‚ursprünglichen‘ und den 
‚besser gemachten‘ Materiefreunden ist – wie der Gastfreund selbst ausdrücklich 
einräumt – nicht historisch vertreten, 155 sie ist aber notwendig – wie ein Vergleich 
mit der Politeia gezeigt hat –, um im Bereich der Wahrnehmung das Differenzie-
rungspotential auszuschöpfen, das sich für das Spektrum des Seienden ergibt. 
Das Bild der Gigantomachie wird im Kontext einer Grundsatzdebatte um das Sein 
verwendet und von Platon moduliert, um das Zusammenwirken verschiedener 

(z. B. sorgen, herrschen, beraten); ihre ἀρετή bestehe in der gerechten Seelenverfassung, 
durch die der Mensch, wenn er sie ausgebildet habe, gut lebe und glücklich werde: Plat. R. 
353d3–354a9.

 153	 Analog verweist Sokrates im Bild des Höhlengleichnisses auf die Notwendigkeit von 
Zwang und gewaltsamer Umwendung derer, die erst mit allmählicher Gewöhnung ein-
sehen können, dass es einer rationalen Fundierung ihrer wahrnehmungsgebundenen Er
kenntnis bedarf und dass Sachverhalte, die selbst für sich denkbar sind, allem Wahrnehm-
baren und Körperlichen vorausgesetzt werden müssen: Plat. R. 515c4–516a4.

 154	 Vgl. in der Politeia: Plat. R. 523a10–b4: Δείκνυμι δή, εἶπον, εἰ καθορᾷς, τὰ μὲν ἐν ταῖς αἰ-
σθήσεσιν οὐ παρακαλοῦντα τὴν νόησιν εἰς ἐπίσκεψιν, ὡς ἱκανῶς ὑπὸ τῆς αἰσθήσεως 
κρινόμενα, τὰ δὲ παντάπασι διακελευόμενα ἐκείνην ἐπισκέψασθαι, ὡς τῆς αἰσθήσεως 
οὐδὲν ὑγιὲς ποιούσης.

 155	 Aus diesem Grund plädiert so etwa auch Hochholzer dafür, die Auslegung der Argumen-
tation selbst, nicht die Deutung möglicher philosophischer Vorbilder in den Vordergrund 
zu rücken, vgl. Christoph Hochholzer, Teile und Teilhabe. Eine Untersuchung über Platons 
Sophistes, Berlin/Boston 2016 (= Saarbrücken, Univ., Diss., 2015), S. 413: „Von vornherein geht 
man also von einer Position aus [sc. bei den besser gewordenen Materiefreunden], die für 
besser als die entsprechenden zeitgenössischen oder historischen Positionen gehalten wird. 
Deswegen erscheint es aufgrund der genannten Bemerkungen von Anfang an wenig aus-
sichtsreich, viel Mühe auf die Frage aufzuwenden, gegen welche Autoren sich Platon genau 
richtet. Zugunsten einer systematischen Auswertung der Argumentation sollen diese phi-
losophiehistorischen Aspekte also in den Hintergrund treten.“

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



124 Dialektische Fundierung: Sein, Nichtsein, Verschiedenheit

Erkenntnisleistungen der Seele abzubilden, die – bezogen auf die Materiefreun-
de – an die Wahrnehmung gebunden sind. Historische Positionen, die hinter der 
vorgeführten Debatte zwischen den Materiefreunden und Ideenfreunden stehen, 
bleiben hingegen in dem epischen Bild von einer Gigantenschlacht um das Sein 
schemenhaft. Sie sind im Falle der ‚besser gemachten‘ Materiefreunde sogar aus-
drücklich ausgeschlossen; der Fokus bleibt gerichtet auf die Verhandlung von 
möglichen Positionen zum Sein. 156

Wie verhält es sich nun mit der Deutung der Ideenfreunde? In der zweiten 
Hälfte der Gigantomachie wenden sich die Dialogpartner diesen Freunden des 
Intelligiblen zu, die sich ganz auf das Sein richten, sofern es nur denkbar und 
unveränderlich ist, und es von dem Werden, das wahrnehmbar und stets verän-
derlich ist, abgrenzen. Dabei gehen sie laut dem Gastfreund davon aus, dass man 
mit dem Körper mittels Wahrnehmung am Werden Anteil habe, mit der Seele aber 
aufgrund des vernünftigen Denkens am Sein. 157

Für das folgende maieutische Gespräch, in das die Ideenfreunde als fiktive 
Diskussionspartner involviert werden, um ihrerseits von ihrer strengen Position 
abzurücken, nimmt der Gastfreund seinen Ausgangspunkt von dem Begriff der 
Teilhabe (τὸ δὲ δὴ κοινωνεῖν) 158 und zieht eine Verbindung zu der Einsicht, die zu-
vor mit den Materiefreunden erreicht wurde: Muss diese Teilhabe nicht ebenfalls 

 156	 Wie Platon bereits in der Einleitung des Dialogs durch einen Verweis des Sokrates andeutet 
(Plat. Sph. 217c4–7), ist der Sophistes eng an den Parmenides angeschlossen, was sich sowohl 
mit dem Gegenstand, sc. den komplementären Untersuchungen zum Sein, als auch, wie 
sich hier in der Auseinandersetzung mit Vorgängerpositionen und in der Gigantomachie 
zeigt, mit seiner Methode begründen lässt, historische bzw. philosophische Positionen als 
Ausgangspunkt für eine erkenntnistheoretische Debatte im Dialog heranzuziehen. Eine 
Reflexion auf diese Untersuchungsmethode Platons findet sich später im Neuplatonis-
mus im Parmenides-Kommentar des Proklos, der mit einer analogen Deutungsstrategie – 
für die die vorliegende Diskussion von Vorgängerpositionen und die Gigantomachie im 
Sophistes Vorbild gewesen sein könnte – den Dialograhmen und die Dialoghandlung des 
Parmenides erschließt. Vgl. zu der Exegese des Parmenides durch Proklos: Gyburg Radke 
(-Uhlmann), Das Lächeln des Parmenides. Proklos’ Interpretationen zur Platonischen Dia­
logform, S. 294–409, bes. S. 397: „In der Deutung des Proklos stehen diese drei Gruppen 
jeweils für unterschiedliche Grade an Einsichten über das Seiende und seine Ursachen und 
die Möglichkeit, etwas Seiendes zu erkennen.“, S. 400: „Diesen Unterschied, der durch eine 
allgemeine Reflexion auf die Bedingung der Möglichkeit rationaler Erkenntnis und ihren 
Bezugsmöglichkeiten auf Einzelnes und Allgemeines gewonnen wird, sucht Proklos nun in 
der Geschichte der Philosophie zu lokalisieren. Denn wenn dies die Grundmöglichkeiten 
der Erkenntnisfundierung und Theoria sind, dann muß man auch annehmen, daß diese 
Möglichkeiten irgendwann aktual geworden sind oder geworden sein können.“, S. 400–401: 
„Proklos verbindet jedoch diese drei allgemeinen Grundmöglichkeiten in der allgemein er
schlossenen Reinheit der Erkenntniszugangsweisen mit bestimmten historischen Philoso-
phenschulen: mit den ionischen Naturphilosophen, den eleatischen Seinsphilosophien und 
den attischen Philosophen, d. h. vor allem Platon, die er alle zusammen in einer Synkrisis 
miteinander in Beziehung setzt. Er tut dies, obwohl nach der Dialogfiktion eine direkte 
Begegnung nur zwischen den Eleaten und den Athenern und zwischen den Naturphiloso-
phen und den Athenern stattfindet.“

 157	 Plat. Sph. 248a7–b1.
 158	 Plat. Sph. 248b2.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



125Die Gigantomachie und das Spektrum des Seienden

für eine bestimmte Art des Vermögens gehalten werden, durch die ein Erleiden 
oder Hervorbringen (πάθημα ἢ ποίημα) 159 in dem entstehe, was jeweils aufein-
andertreffe? 160 Da für Theaitet eine Differenzierung im Bereich dessen, worauf 
sich die Ideenfreunde richten, bereits sein Erkenntnisniveau übersteigt, muss der 
Gastfreund im zweiten Teil der Gigantomachie selbst bei den stellvertretenden 
Antworten zur Unterstützung eingreifen. 161 Platon markiert mit diesem Mittel der 
Dialoggestaltung, dass die Diskussion hier auf einer Ebene erfolgt, für die es be-
reits einer dialektischen Vorbildung bedarf, um die einzelnen Schlussfolgerungen 
abzusichern. Über dieses Erkenntnisniveau verfügt der Gastfreund im Unter-
schied zu Theaitet. Zur Debatte steht in dieser Passage also eine Differenzierung 
im Bereich dessen, was nur denkbar ist.

Da die Ideenfreunde von sich aus darauf beharren würden, dass das Ver-
mögen, etwas hervorzubringen oder zu erleiden, ganz im Bereich des Werdens 
verortet und vom Sein ferngehalten werden müsse, wendet der Gastfreund den 
Blick prüfend auf die Erkenntnistätigkeit der Seele. Dabei zeigt er schrittweise 
auf, dass diese nicht denkbar wäre, ohne dass man das Erkennen der Seele als 
ein Hervorbringen (ποίημα) 162 und das Erkanntwerden des Seins als ein Erleiden 
(πάθος) 163 versteht. 164

Darüber hinaus sei, wie der Gastfreund fortfährt, weder denkbar, dass dem 
Sein Bewegung, Leben, Seele und Vernunft gänzlich abzusprechen sei, 165 wobei 
Theaitet angesichts der Art und Weise, wie diese Sachverhalte jeweils mit dem 
Sein zusammengebracht werden sollen (z. B. als seelische Unterscheidungsinhal-
te, als bewegt oder unbewegt), in Aporie gerät. 166 Wie dazu eine fundierte Un-
terscheidung vorgenommen werden kann, wird erst später im Dialog von den 
Gesprächspartnern im Zuge der Erörterung zu der Dialektik 167 bzw. zu den μέ-
γιστα γένη 168 ergründet. Für den Moment halten die Dialogpartner im Zuge der 
Erzählung von der Gigantomachie um das Sein fest, dass selbst die Ideenfreunde 
zugestehen müssen, dass Bewegung und Ruhe gleichermaßen zum Sein zu rech-
nen sind, dass somit auch aus ihrer Perspektive (sc. im Bereich dessen, was selbst 

 159	 Plat. Sph. 248b5.
 160	 Plat. Sph. 248b5–6: πάθημα ἢ ποίημα ἐκ δυνάμεώς τινος ἀπὸ τῶν πρὸς ἄλληλα συνιό-

ντων γιγνόμενον.
 161	 Der Gastfreund verweist darauf, dass Theaitet wohl nicht in der Lage sein könnte, die Ant-

worten der Ideenfreunde als Vermittler zu verstehen, dass er selbst aber über die ausrei-
chende Gewohnheit (sc. in diesem Bereich der Erkenntnis) verfüge: Plat. Sph. 248b6–8.

 162	 Plat. Sph. 248d5.
 163	 Ebd.
 164	 Plat. Sph. 248d4–e5.
 165	 Plat. Sph. 248e6–249a3.
 166	 Plat. Sph. 249a4–b1.
 167	 Plat. Sph. 253b8–254b6. Als unmittelbare Vorbereitung hierzu dient die Passage: Plat. Sph. 

251a5–253b7.
 168	 Plat. Sph. 254b7–258c5.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



126 Dialektische Fundierung: Sein, Nichtsein, Verschiedenheit

erkennbar ist) nicht nur eines von beiden angenommen werden kann. Andernfalls 
sind weder Wissen noch vernünftige Einsicht noch Denken möglich. 169

Standen sich die Materie- und Ideenfreunde in der Gigantomachie zu Beginn 
noch in einem unermesslichen, scheinbar immerwährenden und unversöhnli-
chen Schlachtgetümmel gegenüber, haben Gastfreund und Theaitet am Ende ihrer 
maieutischen Unterredung eine Annäherung beider Positionen erreicht, in dem 
das Differenzierungspotential, das in beiden Positionen noch zu finden ist, ausge-
schöpft wurde. Dieses Spektrum an Möglichkeiten von dem, was ist, zu denken, 
wird von dem Gastfreund zum Abschluss der Erzählung aus Philosophensicht 
zusammengeführt: Der Philosoph dürfe sich folglich nicht von einer Gruppe der 
Kontrahenten mitziehen lassen, sondern er müsse beides zusammen annehmen, 
sc. dass das Sein und das All für unbewegt und bewegt gehalten werden muss. 170

Vergleicht man die vorausgegangene Behandlung der Vorgängerpositionen mit 
dem Skopos der anschließenden Gigantomachie, so lässt sich festhalten, dass zu-
nächst mit der Passage zu den Naturphilosophen und Eleaten der Blick auf den 
Grundunterschied zwischen Vielheit und Einheit, Werden und Sein, gerichtet 
wird, um zu prüfen, was als Prinzip von allem gelten und somit tatsächlicher 
Gegenstand von Wissen sein kann. In der Gigantomachie wird hingegen bereits 
das Spektrum des Seienden entfaltet (d. h. inklusive des sogenannten Nichtseins, 
in dem später der Sophist aufgespürt wird), es werden die verschiedenen Perspek­
tiven auf das, was ist und erkennbar ist, in ein rational begründetes Verhältnis 
zueinander gesetzt und mit Blick auf die mögliche Einheit und Ganzheit all die-
ser Ansätze vom Sein bzw. all dieser seelischen Unterscheidungsinhalte von dem, 
was ist, zusammengeschaut. Die Rolle des Philosophen als Initiator einer solchen 
Zusammenschau ist vorläufig umrissen, sc. mit einer Vorbereitung durch ein Ver-
fahren, dass anhand der Gigantomachie mittels Bildlichkeit für eine dianoetische 
Unterscheidungsleistung argumentiert, das für den Philosophenschüler Theai
tet notwendig ist. Auf Ebene der dramatischen Gestaltung zeichnet sich dieses 
Zusammenwirken von Intellekt und Dianoia folglich auch an dem dialogischen 
Zusammenspiel von Gastfreund und Theaitet ab. Die Gigantomachie dient der 
unmittelbaren Vorbereitung auf die schwierigen Untersuchungen zum Sein bzw. 
zur Dialektik selbst, denen sich die Dialogpartner im Folgenden zuwenden.

Stellt man abschließend noch einmal die Frage nach der Identität der soge-
nannten Ideenfreunde, gestaltet sich eine gesicherte historische Zuordnung dieser 
strengen Freunde des Intelligiblen noch schwieriger als bei den ‚ursprünglichen‘ 
Materiefreunden. Die Debatte darüber sei, wie etwa Ebert dieses Desiderat kom-
mentiert, „auch heute noch nicht zu einem Abschluss gekommen“. 171 Während 

 169	 Plat. Sph. 249b5–c9.
 170	 Plat. Sph. 249c10–d4: τῷ δὴ φιλοσόφῳ καὶ ταῦτα μάλιστα τιμῶντι πᾶσα, ὡς ἔοικεν, ἀνάγ­

κη διὰ ταῦτα μήτε τῶν ἓν ἢ καὶ τὰ πολλὰ εἴδη λεγόντων τὸ πᾶν ἑστηκὸς ἀποδέχεσθαι, 
τῶν τε αὖ πανταχῇ τὸ ὂν κινούντων μηδὲ τὸ παράπαν ἀκούειν, ἀλλὰ κατὰ τὴν τῶν παί-
δων εὐχήν, ὅσα ἀκίνητα καὶ κεκινημένα, τὸ ὄν τε καὶ τὸ πᾶν συναμφότερα λέγειν.

 171	 Theodor Ebert, Wer sind die Ideenfreunde im Sophistes?, S. 82–100, hier: S. 82.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



127Die Gigantomachie und das Spektrum des Seienden

die Megariker als historisches Vorbild weitestgehend nicht mehr in Betracht ge-
zogen werden aufgrund abweichender Lehrinhalte 172 oder ihrer „allenfalls […] 
lokale[n] Bedeutung“, 173 sich für die Vermutung, Vorlage für die Kritik an den Ide-
enfreunden könnten interne Schuldiskussionen gewesen sein, keine belastbaren 
Quellen anführen lassen, haben wir mit dem Verweis auf italische Pythagoreer 
durch Proklos 174 zumindest ein (singuläres) Zeugnis aus spätantiker Zeit, für das 
die im Dialog herausgestellte Herkunft des Gastfreundes aus dem süditalischen 
Elea sprechen könnte. Mit ihr ließe sich die unmittelbare Vertrautheit des Gast-
freundes mit Überzeugungen der strengen Ideenfreunde, sc. der italischen Pytha-
goreer, begründen. 175 Eine abschließende Gewissheit kann aber auch dieser These 
nicht zugesprochen werden. Proklos führt selbst keine weiteren Quellenbelege für 
seine Deutung an; es finden sich keine weiteren Textzeugen für diese Zuordnung.

Wie die Deutung der Passage und ihre Einbettung im Argumentationskontext 
des Sophistes gezeigt hat, ist hingegen eine generelle Selbstkritik Platons auszu-
schließen, wie sie in der Forschung für die Gigantomachie (und den Sophistes 
generell) weithin vertreten wurde. Selbst die kritischen Einwände, die der Gast-
freund mit Theaitet gegenüber den strengen Ideenfreunden vorbringt, müssen, 
wie sich gezeigt hat, differenzierter bewertet werden. Denn verbunden ist damit 
nicht eine generelle Ablehnung dieser ursprünglichen Position, die sich ganz dem 
Intelligiblen, dem unwandelbaren Sein, als Prinzip aller Erkenntnis zuwendet – 
sie soll nicht überwunden und aufgehoben werden –, sondern die kritische Wende 
gegen die strengen Ideenfreunde dient stattdessen dazu, alle Differenzierungs-
möglichkeiten auszuschöpfen, die der Seele zugesprochen werden müssen, wenn 
sie sich auf das richtet, was nur denkbar ist. Der Unterschied, der an dieser Stelle 
im Sophistes eingeführt wird, ist die Differenz zwischen dem noetischen und dem 
dianoetischen Zugriff auf das, was nur denkbar ist. Dass das Intelligible etwas ist, 
was für sich selbst erkennbar und unwandelbar ist und von dem Intellekt unmit-

 172	 Vgl. dazu: Kurt von Fritz, Schriften zur griechischen Logik, Bd. 2: Logik, Ontologie und 
Mathematik, S. 86: „In diesem ganzen Passus ist nichts enthalten, was mit irgendeiner der 
für Eukleides bezeugten Lehre so eng zusammenhinge, daß man ein Recht hätte, die Stelle 
auf ihn zu beziehen, während die Mehrheit der von den εἰδῶν φίλοι angenommenen εἴδη 
der Einheitslehre des Eukleides eher widerspricht.“ 

 173	 Theodor Ebert, Wer sind die Ideenfreunde im Sophistes?, S. 82–100, hier: S. 85: „Im übrigen 
scheint es auch eher unwahrscheinlich, daß Platon eine Gruppe, die zu seiner Zeit doch 
allenfalls eine lokale Bedeutung hatte, in den Status einer Partei in diesem Gigantenkampf 
erhebt, deren Gegner die Materialisten der jonischen Tradition sein sollen.“

 174	 Proc. in Prm. II 729,24–730,1: ἦν μὲν γὰρ καὶ παρὰ τοῖς Πυθαγορείοις ἡ περὶ τῶν εἰδῶν θε-
ωρία, καὶ δηλοῖ καὶ αὐτὸς ἐν Σοφιστῇ τῶν εἰδῶν φίλους προσαγορεύων τοὺς ἐν Ἰταλίᾳ 
σοφούς· ἀλλ’ ὅ γε μάλιστα πρεσβεύσας καὶ διαρρήδην ὑποθέμενος τὰ εἴδη Σωκράτης 
ἐστίν […].

 175	 Diese These plausibilisiert mit Querverweisen auf den Timaios: Theodor Ebert, Wer sind die 
Ideenfreunde im Sophistes?, S. 82–100. Dass Platon auch in anderen Dialogen Pythagoreische 
Lehrinhalte verhandelt, hat Ebert in wichtigen Vorarbeiten herausgearbeitet: Ders., Mei-
nung und Wissen in der Philosophie Platons. Untersuchungen zu Charmides, Menon und 
Staat, Berlin 1974, S. 84–104; Ders., Sokrates als Pythagoreer und die Anamnesis in Platons 
Phaidon, Mainz 1994 (Abhandlungen der Akademie der Wissenschaften und der Literatur).

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



128 Dialektische Fundierung: Sein, Nichtsein, Verschiedenheit

telbar erfasst wird – die Einsicht also, für die in der epischen Schlacht um das Sein 
die strengen Ideenfreunde einstehen –, bleibt eine Erkenntnis, die der Philosoph, 
wie der Gastfreund am Ende der Gigantomachie für die Aussöhnung aller vorge-
führten Positionen konstatiert, weiterhin anerkennen muss, die er aber in seiner 
dialektischen Gesamtschau auf alles, was ist und erkennbar ist, entsprechend ein-
ordnet. Auch in dem, was nur denkbar ist, muss ein Aspekt der Verschiedenheit 
mitgedacht werden. Dieser Gedanke ist der Position der strengen Ideenfreunde 
bereits notwendig inhärent, er muss aber noch durch einen weitergehenden Diffe-
renzierungsprozess entfaltet werden. Grundlage für diese Unterscheidung bildet 
die folgende Passage zur Dialektik, mit der die komplexen Begriffsverhältnisse 
aufgedeckt werden, in denen die μέγιστα γένη zu denken sind, und mit der die 
Rolle der Verschiedenheit (im Denkbaren wie auch als Prinzip für alles im Wer-
den und Wahrnehmbaren) erschlossen wird.

5	 Dialektik und Seinsbegriff – ein lösbares Unternehmen?
Schon in der älteren Forschung und bis in neueste Beiträge hinein werden einhel-
lig die Passagen über die μέγιστα γένη wie auch die anschließende Verknüpfung 
dieser Erörterungen mit den Analysen zum Aussagesatz für den philosophischen 
Kern des Dialogs gehalten. 176 Auch innerdialogisch lässt sie Platon von dem Gast-
freund als schwierige Untersuchungen zum Sein ankündigen, die für eine gesi-

 176	 Vgl. zur älteren Forschung: Friedrich D. E. Schleiermacher, Platons Werke, II, 2, Dritte Aufla-
ge, Berlin 1857, S. 85: „Gleich auf den ersten Anblick unterscheidet man in diesem Gespräch 
zwei ganz verschiedenartige Massen […] Sieht man hingegen auf die Wichtigkeit und den 
wissenschaftlichen Gehalt beider Massen: so tritt die äußere gänzlich zurükk als etwas im 
Vergleich mit der inneren fast geringfügiges […].“, S. 85–86: „[…] jener andere an sich mehr 
philosophische Theil, durch welchen nicht nur das Wesen des Nichtseienden […] gründli-
cher als anderwärts […] aufs Reine gebracht, sondern auch über das Sein selbst tiefsinnig 
geredet, und über die bisherigen Arten es philosophisch zu betrachten in einigen grossen 
Zügen geurtheilt wird. So dass man hierauf stehend gerade in der Mitte allein den wahren 
Gehalt suchen, und glauben möchte, je mehr nach aussen, um desto mehr gehe alles all-
mählich über in Einfassung und Schale. […] Allein auf der anderen Seite ist doch auch die-
ses Aeussere mit diesem Inneren auf das genaueste verbunden, und lezteres selbst würde 
ohne jenes nicht in seinem vollen Licht erscheinen.“; Karl Heinrich August Steinhart (Hg.), 
Platon’s sämmtliche Werke, übers. von Friedrich Hieronymus Müller, mit Einleitung be-
gleitet von Karl Heinrich August Steinhart, Bd. 3, Leipzig 1852, hier: S. 437: „Wie die Schale 
den Kern von allen Seiten umschließt und Niemand diesen findet, wenn er nicht jene zu-
vor durchbrochen hat, so ist hier die heitere Beschreibung der Sophistenjagd die Hülle des 
philosophischen Gedankenkerns, mit welchem sie organisch verbunden und zusammen-
gewachsen ist […]. Sein Höhepunkt ist in der Mitte, bis zu welcher sich die Erörterungen 
des Eleaten in Ton und Gedanken allmälig in schönem Stufengang erheben, und sodann 
ebenso allmälig wieder abzusteigen.“; Hermann Bonitz, Platonische Studien, S. 189: „in dem 
positiven Inhalte des Sophistes, dem Abschnitte über die Gemeinschaft der Begriffe“, S. 195: 
„Dass der Abschnitt über die κοινωνία τῶν γενῶν den wichtigsten positiven Ertrag des 
Sophistes enthält, wird von keinem Erklärer in Zweifel gezogen.“; und im Anschluss daran: 
Julius Matthew Emil Moravcsik, Συμπλοκὴ εἰδῶν and the Γένεσις of λόγος, in: Archiv für 
Geschichte der Philosophie 42,2 (1960), S. 117–129, hier: S. 117: „As Bonitz said scholars have 

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



129Dialektik und Seinsbegriff – ein lösbares Unternehmen?

cherte Definition des Sophisten und des sogenannten Nichtseins, folglich für das 
Gesamtunternehmen im Sophistes, unerlässlich sind. 177 Entsprechend bilden die 
Passagen selbst für Interpreten, nach denen mit der abschließenden Dihairese 
des Sophistes keine Lösung der Untersuchung erreicht wird oder die argumenta-
tive Einheit des Dialogs generell angezweifelt werden muss, das argumentative 
Zentrum des Dialogs. So konstatiert Ambuel, der den Sophistes für „aporetic as a 
whole“ 178 hält – denn durch die Argumentation im Dialog werde insgesamt die 
Position der Eleaten ad absurdum geführt, würden implizit ihre Defizite mittels 
Aporie aufgedeckt, aber keine eigene, vollständige Theorie geboten 179 –, dass die 
Erörterung zu den μέγιστα γένη als „the positive portion of the dialogue, the 
promise for straight doctrine“ 180 präsentiert werde, dass sich in ihren Schwierig-
keiten jedoch gerade die Unlösbarkeit des vorgetragenen Unternehmens, die Un-
möglichkeit einer positiven Auslegung des Sophistes, kristallisiere:

But any interpretation that takes the dialogue’s resolution as an authentic solu-
tion is confronted by insurmountable difficulties to be found in the structure of 
the dialogue’s analysis of the combination of kinds. 181

long recognized that Sophist 237–264 contains the inner core of the dialogue with the expla-
nation of meaningful falsehood as the dominant theme.“

 177	 Plat. Sph. 250e1–251a4.
 178	 David Ambuel, Image & Paradigm in Plato’s Sophist, S. xiv.
 179	 Ebd., S. 159: „Far from leaving the philosophical occupation with participation in forms 

aside in favor of examining the relations among forms, the novelties of the Sophist argue in-
directly for the significance of participation by presenting an incomplete theory of relations 
that has its roots in Eleaticism.“

 180	 Ebd., S. 142.
 181	 Ders., Difference in Kind: Observations on the Distinction of the Megista Gene, in: Beatriz 

Bossi, Thomas M. Robinson (Hgg.), Plato’s Sophist Revisited, Berlin/Boston 2013 (Trends in 
Classics – Supplementary Volumes 19), S. 247–267, hier: S. 251. Skeptisch, dass die abschlie-
ßende Definition des Sophisten als gelungener Definitionsversuch gewertet werden kann, 
äußert sich in einem neueren Beitrag auch Zehnpfennig mit Verweis auf die grundsätzliche 
Ambivalenz, die den Sophisten (als historisches Phänomen, in den Dialogen Platons und mit 
Blick auf ihre Scheinerzeugung) zugeschrieben werden müsse: Barbara Zehnpfennig, Was 
ist der Sophist? Eine Spurensuche in Platons Dialogen, in: Dies. (Hg.), Die Sophisten. Ihr po-
litisches Denken in antiker und zeitgenössischer Gestalt, Baden-Baden 2019 (Staatsverständ-
nisse 132), S. 53–73, hier: S. 70–71: „Den Sophisten in seinem Kern zu erfassen, fällt schwer – 
so vielgestaltig erscheint er, so unterschiedlich sind seine Themen und seine Positionen, so 
wenig greifbar ist er in seiner Wendungs-reichen Argumentation. Dieses Fazit legt Platon 
in seiner Darstellung der Sophisten dar, und der ihnen ausdrücklich gewidmete Dialog So-
phistes kommt dann auch zu sehr merkwürdigen Bestimmungen des schillernden Phäno-
mens. […] In allen Erscheinungsformen des Sophisten erkennt der Fremde die Wirkung des 
Scheins […] Die abschließende Bestimmung des Sophisten als Scheinkünstler ist dann aber 
so verwickelt und begrifflich so verquast, dass der Kommentar des Zuhörers: „Auf alle Wei-
se gewiss“ wohl nur als ironisch gebrochene Spiegelung dieses mäßig gelungenen Versuchs, 
den Sophisten zu bestimmen, verstanden werden kann. Doch wie soll man den Schein auch 
angemessen erfassen, da er sich dem rationalen Zugriff immer wieder entzieht?“

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



130 Dialektische Fundierung: Sein, Nichtsein, Verschiedenheit

Die Passage zu den μέγιστα γένη und ihre Einbettung in den Dialogkontext sind 
Gegenstand zahlreicher, divergierender Deutungsversuche geworden. 182 Gerade 
der schwierige Dialogkern des Sophistes scheint sich einer einhelligen (oder über-
haupt einer konsistenten) Auslegung durch die Interpreten – betrachtet sowohl 
für sich als auch im Gesamtkontext der Argumentation – zu entziehen. 183

Für diesen Befund werden unterschiedliche Gründe angeführt: Während 
Cornford die argumentative Dichte und Rätselhaftigkeit der Partie zur Dialektik 
hervorhebt, ihren Exkurscharakter betont und vermutet, dass Platon eine ausführ
lichere Behandlung erst für den Philosophos geplant und im Sophistes aus ökono
mischen Gründen noch zurückgestellt habe, 184 sieht Bärthlein in den μέγιστα 
γένη erste (sc. noch unvollständige und nicht terminologisch reflektierte) Versu-
che einer Kategorienforschung, die in der Folge mit Aristoteles weiterentwickelt 
und schließlich erst mit Kant terminologisch ausgearbeitet und reflektiert worden 
seien. 185 Ähnlich führen auch noch Kolb, nach dem hier der „limitierte Explika­

 182	 Vgl. zu diesem Befund der Forschungssituation: Stanley Rosen, Plato’s Sophist. The Drama 
of Original and Image, hier: S. 229: „The following sections of the Sophist are at once the 
most obscure and the most widely discussed. The difficulty, perhaps even the impossibility, 
of establishing a noncontroversial sense for the text has led to conflicting interpretations of 
the Stranger’s doctrine of formal combination.“; Peter Kolb, Platons Sophistes. Theorie des 
Logos und der Dialektik, S. 232: „Die Forschungslage zur μέγιστα-γένη-Lehre stellt sich 
inhomogen und zerklüftet dar.“; Christian Iber, Platon. Sophistes, S. 290: „Die im Sophistes 
behandelte Ideenlehre ist eines der umstrittensten Lehrstücke der Philosophie Platons. Bis 
heute ist sie nur unzureichend erschlossen.“

 183	 Vgl. zu diesem Desiderat: Peter Kolb, Platons Sophistes. Theorie des Logos und der Dialektik, 
S. 155: „Das Argument birgt Unklarheiten, die so schwerwiegend sind, daß die Möglichkeit 
seiner rationalen Rekonstruktion gefährdet erscheint.“; Christian Iber, Platon. Sophistes, 
S. 290: „Die im Sophistes behandelte Ideenlehre ist eines der umstrittensten Lehrstücke der 
Philosophie Platons. Bis heute ist sie nur unzureichend erschlossen. Weder über die Bedeu-
tung der leitenden Begriffe und die Struktur ihrer Verflechtung noch über die Argumen­
tationsform herrscht Klarheit.“; David Ambuel, Difference in Kind: Observations on the 
Distinction of the Megista Gene, S. 247–267, hier: S. 251: „But any interpretation that takes the 
dialogue’s resolution as an authentic solution is confronted by insurmountable difficulties 
to be found in the structure of the dialogue’s analysis of the combination of kinds.“; Tho-
mas Buchheim, Megista gene und Weisen der Gemeinschaft in Platons Sophistes (249d–259e), 
S. 538–565: „Noch immer gibt es in der Forschung keine allgemein akzeptierte und hinrei-
chend präzise Auffassung darüber, was Platon mit dem Lehrstück über ,größte Gattungen‘ 
(μέγιστα γένη) im Herzen des Dialogs Sophistes genau genommen hat ausrichten wollen.“

 184	 Francis Macdonald Cornford, Plato’s Theory of Knowledge. The Theaetetus and the Sophist 
of Plato, S. 268: „The extreme compression and consequent obscurity of this account of the 
field of Dialectic may be explained if we suppose that Plato, as the Stranger’s subsequent 
speeches suggest, intended to analyse the relations of Forms in more detail in the Philoso-
pher. Where it stands in the Sophist, the account is almost a digression, and Plato may have 
wished to restrict it to the smallest possible space.“

 185	 Karl Bärthlein, Zur Kategorienforschung in der Antike, in: Dietmar Koch, Klaus Bort 
(Hgg.), Kategorie und Kategorialität. Historisch-systematische Untersuchungen zum Be-
griff der Kategorie im philosophischen Diskurs, Festschrift für Klaus Hartmann zum 
65. Geburtstag, Würzburg 1990, S. 13–48, bes. S. 22: „Platon hat freilich nur versucht, bei den 
‚größten Gattungen‘ zwei Gruppen zu unterscheiden; er hat diese Gruppen noch nicht mit 
Termini bezeichnet, die sich direkt mit Ausdrücken wie ‚Gegenstandskategorien‘ und ‚Re­

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



131Dialektik und Seinsbegriff – ein lösbares Unternehmen?

tionsgrad und die Ergänzungsbedürftigkeit der μέγιστα-γένη-Lehre“ 186 zu Tage 
trete, wie auch Iber, für den „ [d]ie dialektische Ideenlehre […] der philosophiehis-
torisch erste Versuch einer systematischen Kategorienlehre der Gegenstandser-
kenntnis“ 187 darstellt, festgestellte Widersprüche und unvereinbare Brüche in der 
eigenen Deutung der Dialektikpassage auf grundsätzliche Defizite in Theorie und 
Methodik Platons zurück, die im Sophistes mit der Erörterung zum Sein bzw. zu 
den μέγιστα γένη verbunden seien. 188

flexionskategorien‘ übersetzen lassen, aber er hat doch immerhin den für die Kategorien­
begründung unerläßlichen Gedanken der Kategorienverflechtung (συμπλοκή) verstanden 
als Verflechtung auch der zwei unterschiedenen Gruppen miteinander. Freilich spricht Pla-
ton nicht darüber, warum die Verflechtung dieser zwei Gruppen notwendig ist und worin 
die Leistung jeder Gruppe für das Begründetsein des gesamten Kategoriengeflechts be-
steht.“ Die Terminologie habe mit entsprechender Reflexion erst Kant eingeführt, vgl. ebd., 
S. 46–47. Die eigene Deutung der γένη als Kategorien grenzt Bärthlein mit entsprechender 
Kritik scharf ab von einer Auslegung der μέγιστα γένη als Intelligibilia, wie sie sich bei 
Plotin findet, vgl. ebd., S. 39–46. Für eine grundsätzliche Vereinbarkeit von Aristoteles und 
insbesondere Plotin mit Platons Sophistes plädiert dagegen anhand der Ideenfreunde in der 
Gigantomachie: Eric David Perl, The Motion of Intellect: On the Neoplatonic Reading of 
Sophist 248e–249d, in: The International Journal of the Platonic Tradition 8,2 (2014), S. 135–
160, bes. S. 138: „I propose to argue, on the contrary, that in this respect both Aristotle and 
Plotinus are in accord with Plato. The coinciding of intellect and the intelligibles is not only 
the best interpretation of the Sophist, on the basis of a meticulous reading of the text, but 
also Plato’s consistent understanding of the relation between intelligible being and intellec-
tual apprehension.“ S. zu einer grundlegenden, kritischen Auseinandersetzung mit dem 
Narrativ, mit dem sich die Moderne gegenüber der Antike (wie etwa Bärthlein) abgrenzt: 
Arbogast Schmitt, Die Moderne und Platon. Zwei Grundformen europäischer Rationalität, 
bes. S. 207–214 (Zur Deutung der ‚Antike‘ aus der Perspektive neuzeitlicher Rationalität); 
Ders., Die Moderne und die Antike. Gründe und Folgen des größten Kulturumbruchs in 
der Geschichte Europas, Heidelberg 2019 (Studien zu Literatur und Erkenntnis 16), bes. 
S. 21–48 (I. Neuzeitliches Selbstverständnis und Deutung der Antike); und zum gewandel-
ten Verständnis der Wissenschaften von der (platonischen) Antike zur Neuzeit: Gyburg 
Radke-Uhlmann, Ist die Vernunft trivial? Studien zum Wandel der Wissenschaften vom 
menschlichen Geist, in: Dies. (Hg.), Phronesis – die Tugend der Geisteswissenschaften. Bei-
träge zur rationalen Methode in den Geisteswissenschaften, Heidelberg 2012, S. 195–219.

 186	 Peter Kolb, Platons Sophistes. Theorie des Logos und der Dialektik, S. 156, Fn. 23.
 187	 Christian Iber, Platon. Sophistes, S. 289.
 188	 Ebd., S. 305: „Der Begriff der Teilhabe, der die Aporie zwischen völliger Identität oder 

Nichtidentität der Begriffe lösen soll, erweist sich als widersprüchlich, weil er ein unklarer 
Begriff für das Mittelding zwischen Identität und Nichtidentität ist. Bereits Aristoteles be-
zeichnet Platons Teilhabebegriff als leeres Wort und poetische Metapher.“ Bei seiner Kritik 
an der theoretischen Fundierung im Sophistes setzt Iber einen Teilhabebegriff voraus, der 
sich nicht auf die Ideen oder Begriffe selbst und ihr Verhältnis zueinander bezieht, sondern 
auf die Relation zwischen der Idee und dem Einzelnen im Wahrnehmbaren, und greift 
zurück auf: Aristot. Metaph. I 9, 991a20–22: τὸ δὲ λέγειν παραδείγματα αὐτὰ εἶναι καὶ μετ­
έχειν αὐτῶν τἆλλα κενολογεῖν ἐστὶ καὶ μεταφορὰς λέγειν ποιητικάς. Wie ein Vergleich 
mit Aristot. Metaph. I 9, 992a24–29 zeigt, bezieht sich auch Aristoteles auf die Teilhabe, 
die von dem Einzelnen im Sichtbaren an den Ideen angenommen wird: ὅλως δὲ ζητούσης 
τῆς σοφίας περὶ τῶν φανερῶν τὸ αἴτιον, τοῦτο μὲν εἰάκαμεν (οὐθὲν γὰρ λέγομεν περὶ 
τῆς αἰτίας ὅθεν ἡ ἀρχὴ τῆς μεταβολῆς), τὴν δ’ οὐσίαν οἰόμενοι λέγειν αὐτῶν ἑτέρας μὲν 
οὐσίας εἶναί φαμεν, ὅπως δ’ ἐκεῖναι τούτων οὐσίαι, διὰ κενῆς λέγομεν· τὸ γὰρ μετέχειν, 
ὥσπερ καὶ πρότερον εἴπομεν, οὐθέν ἐστιν. Fraglich ist, ob diese Kritik in der Metaphy-

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



132 Dialektische Fundierung: Sein, Nichtsein, Verschiedenheit

Sie greifen damit ein in der Platon- und Sophistes-Forschung weit verbreitetes 
Narrativ auf, nach dem bei Platon grundsätzlich mit logischen oder theoretischen 
Defiziten, mit Lücken oder Brüchen im Argument zu rechnen sei, die der Mög-
lichkeit einer geschlossenen Interpretation bzw. einer vollständigen und letzten 
Begründung zentraler Lehrinhalte zum Sein und zur Erkenntnis im Wege stün-
den. Platon gilt diesem Narrativ nach meist als defizitäre Vorstufe zu Aristoteles 
und insbesondere zu Kant. Besonders markant formuliert findet sich diese Positi-
on bereits in der Sophistes-Kommentierung Apelts:

Der Begriff des μὴ ὄν war in der That ein höchst schwieriger. So leicht es uns 
wird, die Wurzel des Uebels zu finden, an dem Platons Darstellung des μὴ ὄν 
krankt, so verzeihlich war es für ihn, dass er sich im Dunkel der Abstractionen 
verirrte […]. Das Unvermögen, des diesem Begriff anhaftenden, mit fast zwin-
gender Gewalt wirkenden Scheines Herr zu werden, kennzeichnet die ganze 
voraristotelische Philosophie. Die dahin gehörigen Versuche bilden eine wahre 
Leidensgeschichte, aber doch mit allmählich sich mehrenden Anzeichen lang-
samer Besserung. 189

Erst Aristoteles habe diese brüchige Theorie des Seins, auf die man bei Platon 
stoße, von ihren logischen Leerstellen bereinigen können. 190 Ein reflektiertes Ver-
ständnis von dem, was Platon unter dem Sein (ὄν) zu verhandeln versucht habe, 

sik des Aristoteles unmittelbar auf die Sophistes-Passage bezogen und als legitime Ausle-
gung dieser Stelle verstanden werden kann, und ob sich demgegenüber im Sophistes nicht 
stattdessen eine konsistente Deutung der μέγιστα γένη-Diskussion gewinnen lässt, wenn 
Teilhabe in diesem Kontext auf das bezogen bleibt, was nur denkbar ist, d. h. wenn in die-
ser Passage die Möglichkeit der Teilhabe von Begriffen untereinander betrachtet wird. Mit 
der Einführung des Aussagesatzes werden im Anschluss zwar die Konsequenzen in den 
Blick genommen, die aus dieser potentiellen Verflechtung der Begriffe untereinander für 
die (konkrete, d. h. einzelne, verwirklichte) Verbindung von Wörtern in der Rede nach dem 
Vorbild eines Meinungsinhaltes angenommen werden müssen; diese Verhältnisse im Ein­
zelnen und Wahrnehmbaren, in dem der Aussagesatz im Unterschied zu den μέγιστα γένη 
operiert, können jedoch nur auf abbildhafte Weise verwirklicht werden (sc. nach dem Vor-
bild der realisierten Verbindungen von Sachunterschieden im konkreten, einzelnen Mei
nungsinhalt, die ihrerseits auf die potentiellen Begriffsverhältnisse als Prinzip ihrer Einheit 
zurückzuführen sind). Auf diese bloße Abbildhaftigkeit der Verflechtung von Wörtern in 
der Rede gegenüber den von ihnen nachgeahmten Meinungsinhalten, verweisen eindeu-
tig die Erörterungen zu der Rolle von Bildlichkeit und Nachahmung für den Redner und 
Sophisten, die Platon von den Dialogpartnern im letzten Teil der Dihairese (und im Unter-
schied zu den (potentiellen) Begriffsverhältnisse der μέγιστα γένη) führen lässt. S. für eine 
weitergehende Begründung dieser These die ausführliche Interpretation in den folgenden 
Kapiteln, mit der eine neue Deutung dieser Textstellen im Sophistes geboten werden soll, die 
die einzelnen Argumentationsschritte auf ihre mögliche Einheit zusammenschaut.

 189	 Otto Apelt, Platons Sophistes in geschichtlicher Beleuchtung, in: Rheinisches Museum für 
Philologie, Neue Folge 50 (1895), S. 394–452, hier: S. 434–435.

 190	 Ebd., S. 436: „Es war dem alles durchbohrenden Scharfsinn des Aristoteles vorbehalten, hier 
Klarheit zu schaffen.“

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



133Dialektik und Seinsbegriff – ein lösbares Unternehmen?

sei erst mit Kant erreicht worden.191 Ausgehend von einer solchen entwicklungs-
geschichtlichen Dynamik in der Philosophiegeschichte von Platon über Aristote-
les bis Kant, die Apelt seiner Deutung als These zugrunde legt, spricht er Platon 
die grundsätzliche Möglichkeit zu einer abgeschlossenen, gesicherten Theoriebil-
dung ab. Wie in der gesamten griechischen Philosophie vor Aristoteles sei dies für 
Platon noch nicht möglich gewesen. 192

Wie Wiehl seiner Sophistes-Ausgabe in der Einleitung kritisch voranstellt, die 
Apelts „Übersetzungen und Erläuterungen weitgehend umgearbeitet“ 193 enthält, 
liegt dieser Deutung Apelts „geradezu ein System von unbefragten Vorurteilen 
über das Wesen des Begriffes, ja des Logischen überhaupt“ 194 zugrunde, das – zu-
meist mit Rückgriff auf Kant – in der Platonforschung Eingang und weite Verbrei-
tung gefunden hat:

Die kritischen Argumente dieser Art gegen Platos Logik und Ontologie schei-
nen zeitlos geworden zu sein und treten in ihrer Wiederholung meist unter 
Berufung auf Kants „Kritik der reinen Vernunft“ auf. Auch hierin stellt Apelts 
Plato-Interpretation keinen Einzelfall dar. 195

Diesen Vorurteilen begegnet entschieden auch de Rijk in seinem Sophistes-Kom-
mentar, setzt sich kritisch mit diesen Deutungsstrategien bei Apelt, 196 Guthrie, 197 

 191	 Ebd., S. 438: „Die völlige Aufklärung über dieses ὄν konnte uns freilich erst Kant geben 
durch die Untersuchung der Beschaffenheit unseres Erkenntnisvermögens selbst.“

 192	 Ebd., S. 435: „[…] man meinte einen Gegenstand, ja den einzig wahren Gegenstand zu ha-
ben durch eine blosse Form des Urtheils. Man bemerkte nicht, dass man es mit einer blossen 
Gedankenform zu thun hatte, ohne Inhalt. Das und das Seiende ist für sich nur eine formale 
Bestimmung des Verstandes, die immer erst von der Erfahrung einen Gegenstand erwartet, 
auf den sie angewendet werden kann.“

 193	 Reiner Wiehl (Hg.), Platon. Der Sophist, übersetzt von Otto Apelt, neu bearbeitet und herausge-
geben von Reiner Wiehl, Griechisch-deutsch, zweite, durchgesehen Auflage, Hamburg 1985 
(Philosophische Bibliothek 265), S. VII. Vgl. dagegen die ursprüngliche Ausgabe bzw. Über-
setzung mit Erläuterungen Apelts: Otto Apelt (Hg.), Platons Sophistes, übersetzt und erläutert 
von dems., zweite, durchgesehene Auflage, Leipzig 1922 (Philosophische Bibliothek 150).

 194	 Reiner Wiehl (Hg.), Platon. Der Sophist, übersetzt von Otto Apelt, neu bearbeitet und her-
ausgegeben von Reiner Wiehl, S. VIII–IX, hier: S. VIII: „In Apelts Plato-Deutung war gera-
dezu ein System von unbefragten Vorurteilen über das Wesen des Begriffes, ja des Logi-
schen überhaupt eingegangen, welches sich nicht zuletzt auch in seiner Übersetzung und 
Kommentierung des Sophistes niederschlagen mußte. Doch ist hinzuzufügen, daß diese 
Vorurteile seiner Sophistes-Ausgabe, die 1922 in 2. unveränderter Auflage erschien, keine 
partikularen sind, sondern sich fast immer in kritischen Auseinandersetzungen mit dem 
dialektischen Denken im allgemeinen und mit Platos Dialektik im besonderen wiederho-
len, sobald eine empirische und formal-logische Grundlage zum Ausgangspunkt der Kritik 
gemacht wird. So ist es kein Zufall, daß sich gerade in der angelsächsischen Plato-Literatur 
so oft dieselben kritischen Einwände gegen Plato’s ‚Logik‘ finden wie bei Apelt.“

 195	 Ebd., S. IX.
 196	 Otto Apelt, Die Ideenlehre in Platons Sophistes, S. 69–99; Ders., Platons Sophistes in geschicht-

licher Beleuchtung, S. 394–452; Ders., Platonische Aufsätze, Leipzig/Berlin 1912, z. B. S. III: 
„Die Platonische Philosophie ist nicht fix und fertig aus dem Geiste ihres Schöpfers her-
vorgegangen, wie Minerva aus dem Haupte Jupiters. Sie hat sich überhaupt niemals zu 
einem völlig in sich übereinstimmenden Ganzen, zu einem eigentlichen festen System zu-

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



134 Dialektische Fundierung: Sein, Nichtsein, Verschiedenheit

Cornford198 und Runciman 199 auseinander und plädiert stattdessen für ein close-
reading des Dialogs. 200 Schwierigkeiten in der Auslegung des Dialogs dürften 
nicht ungeprüft dem Platonischen Argument angelastet werden. Stattdessen 
müssten in solchen Fällen stets die eigene Analyse und eventuelle Vorannahmen 
hinterfragt werden. 201

Mit der Wirkmacht solcher Abgrenzungsstrategien neuzeitlicher Positionen 
auf die Deutung antiker Literatur und Philosophie, die gerade in Forschung und 
Rezeption zu einer Kritik an Platons Seinsbegriff und Erkenntnistheorie geführt 
haben und darüber hinaus Konsequenzen für neuzeitliche Deutungen seines 
Wissenschaftssystems, seiner Ethik und Politik gehabt haben, hat sich grundle-
gend Schmitt auseinandergesetzt, die Ursachen und Vorurteile dieser Deutungs-
strategien aufgedeckt und kritisch hinterfragt. 202

sammengeschlossen und abgerundet.“; vgl. dazu kritisch: Paul Shorey, Review: Platonische 
Aufsätze von Otto Apelt, Leipzig: Teubner, 1912, in: Classical Philology 7,4 (1912), S. 487–490, 
bes. S. 490: „Thus once more is verified the presumption (I have never said that it is a cer-
tainty) that the ‚mistakes‘ of Plato are usually the misapprehensions of his interpreters.“ 
S. außerdem: Otto Apelt (Hg.), Platons Sophistes, übersetzt und erläutert.

 197	 William Keith Chamber Guthrie, A History of Greek Philosophy, Vol. V: The later Plato and 
the Academy.

 198	 Francis Macdonald Cornford, Plato’s Theory of Knowledge. The Theaetetus and the Sophist 
of Plato.

 199	 Walter Garrison Runciman, Plato’s Later Epistemology, Cambridge 1962.
 200	 Lambertus Marie de Rijk, Plato’s Sophist. A Philosophical Commentary, S. 21: „Every stu-

dent would do better to listen to him in the course of close-reading. Most of all, let Plato be 
his own spokesman.“

 201	 Ebd., S. 20–21: „Indeed, whoever ploughs through the vast literature on the dialogue cannot 
help but be struck by all those attempts to interpret Plato by recourse to an (occasional or even 
frequent) appeal to some ‘negligence’, ‘lack of seriousness’, ‘inconsistency’, or even ‘fallacious 
thinking’ on Plato’s part. Generally speaking: from the methodological point of view, such 
an appeal is monstrous as it is destructive of all sound philological and philosophical inqui-
ry. […] My own experience as a life-long reader of Plato’s dialogues is that he is a most bril-
liant logician […] and, most of all, an overpatient teacher whose constant habit is to proceed 
step by step and to lead his readers by the hand. His literary talent is quite uncommon […].“

 202	 Vgl. grundlegend: Arbogast Schmitt, Die Moderne und Platon. Zwei Grundformen europä-
ischer Rationalität, bes. S. 207–214 (Zur Deutung der ‚Antike‘ aus der Perspektive neuzeit-
licher Rationalität), S. 215–269 (Die erkenntnistheoretischen Grundlagen einer Unterschei-
dungsphilosophie). Vgl. außerdem: Ders., Antike Bildung und moderne Wissenschaft: Von 
den artes liberales zu den Geistes- und Naturwissenschaften der Gegenwart. Historisch-
kritische Anmerkungen zu einer problematischen Entwicklung, in: Gymnasium 108,4 
(2001), S. 311–344; Ders., Die Wende des Denkens auf sich selbst und die Radikalisierung 
des Begriffs des Neuen in der Neuzeit, in: Maria Moog-Grünewald (Hg.), Das Neue – eine 
Denkfigur der Moderne, Heidelberg 2002, S. 13–38; Ders., Platon und das empirische Den-
ken der Neuzeit, Stuttgart 2006 (Sitzungsberichte der Wissenschaftlichen Gesellschaft an 
der Johann Wolfgang Goethe-Universität Frankfurt am Main 43,3), S. 77–109; Ders., Denken 
und Sein bei Platon und Descartes. Kritische Anmerkungen zur „Überwindung“ der anti-
ken Seinsphilosophie durch die moderne Philosophie des Subjekts; Ders., Denken ist Unter-
scheiden. Eine Kritik an der Gleichsetzung von Denken und Bewusstsein. S. im Anschluss 
daran zur Platonischen Wissenschafts-, Bildungs- und Erkenntnistheorie: Stefan Büttner, 
Die Literaturtheorie bei Platon und ihre anthropologische Begründung; Gyburg Radke 

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



135Dialektik und Seinsbegriff – ein lösbares Unternehmen?

Platons Frage richtet sich also nicht auf die Bedingungen, wie man aus (unbe-
wußt) schon vorhandenen Einheiten neue (bewußte) Einheiten macht, sondern 
er fragt, warum wir überhaupt nach (bestimmter, als etwas Identisches festhalt-
barer) Einheit als Bedingung der Möglichkeit von Erfahrung suchen müssen.
Seine Antwort ist: wir suchen deshalb nach Identität in unseren Erfahrun-
gen […], weil Identität und Bestimmtheit des Erkannten eine axiomatische For­
derung des Denkens selbst sind. Identität ist weder ein Begriff, den wir (aposte-
riorisch) aus der Erfahrung aufnehmen, noch eine Kategorie, die a posteriori alle 
unsere Erfahrungen strukturiert, sondern ein aus dem, was Denken selbst ist, 
kommendes Kriterium, an dem wir alle Erfahrung messen und sogar korrigie-
ren. Nur unter dem Aspekt, unter dem etwas Bestimmtes, mit sich Identisches 
ist, ist es überhaupt erkennbar. Solange dieser Aspekt nicht gefunden ist, gibt 
es keine Erkenntnis. 203

Konsequenzen haben diese Narrative, die sich aus dem beschriebenen Selbstver
ständnis der Neuzeit gegenüber der Antike speisen und für die bereits Grund
lagen in der hellenistischen Philosophie und im späten Mittelalter gelegt wurden, 204 
auch für die Auseinandersetzung mit philosophischen Positionen der Spätantike, 
wie beispielsweise Bernard mit einer Interpretation der mathematischen Wissen
schaften nach Platonischem Vorbild bei Boethius aufgedeckt und überzeugend re
vidiert hat, 205 Uhlmann für die Mathematiktheorie im Neuplatonismus, insbeson-
dere in Auseinandersetzung mit der Arithmetik des Nikomachos von Gerasa, 206 für 

(-Uhlmann), Die Theorie der Zahl im Platonismus. Ein systematisches Lehrbuch; Dies., Die 
Artes Liberales – eine Bildungsidee im Wandel, S. 16–24; Dies., Platon, Politeia, in: Der Neue 
Pauly, Supplemente Band 7 (Die Rezeption der antiken Literatur), hg. von Christine Walde 
in Verbindung mit Brigitte Egger, Stuttgart/Weimar 2010, S. 679–695; Dies., Ist die Vernunft 
trivial? Studien zum Wandel der Wissenschaften vom menschlichen Geist, S. 195–219.

 203	 Arbogast Schmitt, Die Moderne und Platon. Zwei Grundformen europäischer Rationalität, 
S. 225–226. Vgl. außerdem dazu: Ebd., S. 224: „Es muß also ein Kriterium – und als Erkennt­
niskriterium muß dies ein begriffliches Kriterium sein – vor diesen verschiedenen Erschei-
nungsformen und unabhängig von allen historisch-zeitlich-situativen Bedingungen ge-
ben […]. Wie kann etwas etwas Bestimmtes sein, obwohl es sich in empirisch immer wieder 
anderen und neuen Formen zeigt? Der Ansatzpunkt der Suche nach einer begrifflichen Be-
stimmung der erkennbaren Bestimmtheit von etwas ist bei Platon (und in ähnlicher Weise 
auch bei Aristoteles) also eine empirische Analyse, d. h. eine Analyse, die die Vielfalt der 
Erscheinungsformen der Gegenstände der Erfahrung auf die Bedingung der Möglichkeit 
von Erfahrung und Wissen prüft.“

 204	 Vgl. dazu: Arbogast Schmitt, Gyburg Radke-Uhlmann (Hgg.), Philosophie im Umbruch. 
Der Bruch mit dem Aristotelismus im Hellenismus und im späten Mittelalter – seine Be­
deutung für die Entstehung eines epochalen Gegensatzbewusstseins von Antike bis Mo­
derne, (6. Tagung der Karl und Gertrud Abel-Stiftung am 29. und 30. November 2002 in 
Marburg), Stuttgart 2009 (Philosophie der Antike 21).

 205	 Wolfgang Bernard, Zur Begründung der mathematischen Wissenschaften bei Boethius, 
S. 63–89.

 206	 Gyburg Radke(-Uhlmann), Die Theorie der Zahl im Platonismus. Ein systematisches Lehr-
buch.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



136 Dialektische Fundierung: Sein, Nichtsein, Verschiedenheit

die Parmenides-Kommentierung von Proklos 207 sowie für die Analyse der Vernunft- 
und Wissenschaftstheorie des Platonismus grundlegend herausgearbeitet hat. 208

Da im Zentrum des Sophistes eben jene Fragen zum Sein und zu den Bedin
gungen menschlicher Erkenntnis verhandelt und mit einem hohen Differenzie­
rungsgrad (sc. wie zu Beginn des Sophistes angekündigt, aus Sicht des Philosophen, 
d. h. auf der Grundlage der Dialektik) mit einer entsprechend dichten Argumen­
tation entfaltet werden, ist hier das Narrativ, das vielen Deutungsversuchen der 
Passage anhaftet, besonders virulent.

So dürften neben der grundsätzlichen Schwierigkeit, die mit der mittleren Par-
tie im Sophistes verbunden ist, gerade die Vielfalt an divergierenden Deutungsan-
sätzen und das damit zumeist einhergehende Narrativ von den generellen Defi-
ziten und Brüchen, die dem Platonischen Argument angelastet werden müssten 
und in der Passage zu den μέγιστα γένη kulminieren, entscheidend zu dem in der 
Forschung immer wieder aufgegriffenen Eindruck beigetragen haben, dass eine 
positive Auslegung der Seins- und Dialektiktheorie im Sophistes nicht vollständig 
oder gar nicht erreicht werden könne. 209 Diesen Eindruck formuliert beispiels
weise Kolb:

 207	 Dies., Das Lächeln des Parmenides. Proklos’ Interpretationen zur Platonischen Dialogform.
 208	 Dies., Die Artes Liberales – eine Bildungsidee im Wandel, S. 16–24; Dies., Ist die Vernunft 

trivial? Studien zum Wandel der Wissenschaften vom menschlichen Geist, S. 195–219.
 209	 Peck geht soweit, dass die antilogische Struktur, die er in der Diskussion um die μέγιστα 

γένη vermutet, nicht zur Herleitung der Dialektik oder der Bedingungen philosophischer 
Erkenntnis eingesetzt werde, sondern stattdessen die Argumentationsweise des Sophisten 
nachahmen solle, um sie durch die entsprechenden, vorgeführten Brüche und Defizite in 
der Erörterung aus sich selbst heraus zu widerlegen. Vgl. dazu: Arthur Leslie Peck, Plato 
and the μέγιστα γένη of the Sophist: A Reinterpretation, in: Classical Quarterly, N. S. II (1952), 
S. 32–56, bes. S. 49: „Up to this point the E.V. has been reproducing perfectly the sophistic 
method. […] and now finally he states some antilogies which appear to follow as a matter of 
course.“, S. 50: „Taught by the sophist, we are led into saying Motion is the same, and also 
Motion is not the same. The sophist, of course, intends us to boggle at this. But we need not, 
and the E.V. shows why. We have merely to remember that such apparent antilogies result 
wholly from the suppression of part of the statement concerned; or, to put it more bluntly, 
from playing with words […].“, S. 56: „It is indeed surprising that the view has ever been 
entertained that the business of the true philosopher, as described in Sophist 253d–e, is il-
lustrated by the argument about the μέγιστα γένη.“ Vgl. allgemein im Anschluss an dieses 
Narrativ: Rosamund Kent Sprague, Plato’s Use of Fallacy. A Study of the Euthydemus and 
Some Other Dialogues, London 1962, S. XIV: „But although it is useful to have our attention 
called to passages in which fallacies occur, it is extremely misleading to suggest that an opin-
ion of Plato’s logical skill should be based on such passages in isolation […] I have usually 
tried to study Plato’s fallacious arguments in the context of whole dialogues, and to give at 
least some attention to the character of the particular person with whom Socrates happens to 
be conversing when the fallacy occurs. As the reader will see, the result has been that my es-
timate of Plato’s logical power is unusually high.“ Vgl. außerdem: Richard Robinson, Plato’s 
Consciousness of Fallacy, in: Mind 51,202 (1942), S. 97–114; Ders., Plato’s Earlier Dialectic, sec-
ond edition, Oxford 1953. Dazu kritisch (zur ersten Auflage): Paul Friedländer, Review: Pla-
to’s Earlier Dialectic by Richard Robinson, 1940, in: Classical Philology XL (1945), S. 253–259 
(= Repr. in: Ders. (Hg.), Studien zur antiken Literatur und Kunst, Berlin 1969, S. 193–202); Har-
old Cherniss, Some War-Time Publications Concerning Plato I., in: The American Journal of 

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



137Dialektik und Seinsbegriff – ein lösbares Unternehmen?

Das Argument birgt Unklarheiten, die so schwerwiegend sind, daß die Mög-
lichkeit seiner rationalen Rekonstruktion gefährdet erscheint. 210

Dabei sind die in der Forschung verhandelten Einzelprobleme und entwickel-
ten Interpretationsangebote zu der mittleren Partie des Sophistes überaus viel-
fältig: Uneinigkeit herrscht über die Bedeutung der μέγιστα γένη selbst, die 
vorgeführte Verflechtung (συμπλοκή) dieser γένη miteinander bzw. ihrer Teil-
habe aneinander, die grundsätzliche Bedeutung der Begriffe συμπλοκή und 
μετέχειν oder eine mögliche Vereinbarkeit dieser Passage mit den folgenden 
Erörterungen zum Aussagesatz. Verhandeln die Dialogpartner mit den μέγι-
στα γένη eine Revision oder Weiterentwicklung von Platons Ideenlehre, 211 ers-
te (und defizitäre) Versuche einer Kategorienforschung, 212 Ideen, 213 Prädikatio- 

Philology 68,2 (1947), S. 113–146, hier: S. 133–146; sowie (zur zweiten, überarbeiteten Auflage): 
George Briscoe Kerferd, Review: Richard Robinson, Plato’s Earlier Dialectic, second edition, 
Oxford 1953, in: The Classical Review 5,1 (1955), S. 50–52.

 210	 Peter Kolb, Platons Sophistes. Theorie des Logos und der Dialektik, S. 155. Während Kolb eine 
grundsätzliche Deutung der Funktion der μέγιστα γένη im Argument für möglich hält und 
vorlegt (vgl. ebd., S. 168–170), verortet er die genannte Unklarheit in dem Begriff der συμπλο-
κή und in der Herleitung des Nichtseins als Verschiedenheit. Vgl. ebd., S. 171: „Steht der 
systematische Gehalt des Gedankengangs zur Beurteilung, so muß der kritische Einwand 
wiederholt werden, daß Platon in seiner Rede von der ἀντίθεσις […] das Problem, das die Be­
dingung begrifflicher Bestimmtheit betrifft, mit jenem anderen Problem, das die Urteilssyn­
thesis selbst betrifft, bis zur Ununterscheidbarkeit konfundiert.“, S. 174: „Platon hat also den 
systematischen Sonderstatus der μέγιστα γένη gegenüber normalen Prädikaten und die lo­
gische Unvergleichlichkeit ihrer wechselseitigen συμπλοκή noch nicht hinreichend bedacht. 
Der sichtbare Ausdruck dieser Sachlage ist, daß sich Platon in der Erfassung dessen, was 
συμπλοκή ist, und in der Begrifflichkeit, mit deren Hilfe er diese Struktur analysiert, durch­
weg eine systematische Doppeldeutigkeit zuschulden kommen läßt. Insbesondere der Be­
griff des μετέχειν steht fortwährend in der Gefahr, mehrdeutig verwendet zu werden, weil 
er zur Kennzeichnung logisch differenter Verhältnisse herangezogen wird. […] Hinter dieser 
Unklarheit des μετέχειν-Begriffes tritt letztlich die Unschärfe des platonischen Konzepts ei-
ner reflexiven Prinzipienwissenschaft im Unterschied zur Normalwissenschaft hervor, die 
bereits in der programmatischen Einleitung zur μέγιστα-γένη-[Lehre] hervorgetreten ist.“

 211	 Julius Stenzel, Studien zur Entwicklung der Platonischen Dialektik von Sokrates zu Aris-
toteles; Francis Macdonald Cornford, Plato’s Theory of Knowledge. The Theaetetus and the 
Sophist of Plato, S. 242–243; Wilhelm Kamlah, Platons Selbstkritik im Sophistes; Alan Silver-
man, The Dialectic of Essence. A Study of Plato’s Metaphysics, S. 9. Dagegen: Christopher 
Rowe, Theaetetus and Sophist, S. xiv: „Theaetetus and Sophist represent not a change of mind 
on Plato’s part, but a change of emphasis. […] The two new dialogues, but especially Sophist, 
focus more on forms as ‘shared in’ by, or ‘present’ in, particulars, and on the ‘associations’, 
or ‘mixing’, between forms, both in themselves and in their involvement with particulars.“

 212	 Karl Bärthlein, Zur Kategorienforschung in der Antike, S. 13–48; Christian Iber, Platon. So-
phistes, S. 288–316, z. B. S. 289: „Die dialektische Ideenlehre ist der philosophiehistorisch ers-
te Versuch einer systematischen Kategorienlehre der Gegenstandserkenntnis.“, S. 312: „So 
läßt sich sagen, daß für Platon die Ousia-Struktur des Seienden dessen Sachverhaltsstruk-
tur darstellt, die das ontologische Korrelat des prädikativen Logos ist.“ Dagegen: Christo-
pher Rowe, Theaetetus and Sophist, S. xii–xv.

 213	 Stanley Rosen, Plato’s Sophist. The Drama of Original and Image, S. 229–244; Christopher 
Rowe, Theaetetus and Sophist, S. xii-xv.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



138 Dialektische Fundierung: Sein, Nichtsein, Verschiedenheit

nen ,214 immanente Ideen 215 oder Intelligibilia 216? Werden hier bereits konkrete Ver-
flechtungsmöglichkeiten im Aussagesatz vorgezeichnet oder betrachten die Dia­
logpartner Unterschiede auf Ebene der Begriffe, Kategorien bzw. Ideen? 217 Kann 
die Untersuchung angesichts der Auswahl 218 von fünf bedeutsamsten γένη für 
vollständig gehalten werden oder muss sie als unvollständig gelten, womit ihr 
lediglich eine exemplarische Bedeutung beigemessen werden könnte? Auch Deu-
tungen über die Verwendung des συμπλοκή-Begriffs im Kontext der μέγιστα 
γένη und in der anschließenden Passage zum Aussagesatz gehen auseinander. 
Zwischen beiden Passagen wurde ein Bruch in der Argumentation, wurden un-
einheitliche Verwendungsweisen der Terminologie, wurden Defizite in der theo-

 214	 Bedeutsame Vertreter dieser These sind: Michael Frede, Prädikation und Existenzaussage; 
Gwilym Ellis Lane Owen, Plato on Not-Being, S. 223–267. Dagegen argumentieren: Stanley 
Rosen, Plato’s Sophist. The Drama of Original and Image, S. 229–244, hier: S. 244: „Again, 
Theatetus’s terminology makes plain that he is referring, not to predicates, but to what the 
Stranger will shortly call forms. This leaves only the third possibility. Some things will 
mingle (συμμίγνυσθηι) and others will not (252e1–8).“, S. 229: „Neither has anything to do 
with, or is anything like, the grammatical operation of predication.“; Christian Iber, Platon. 
Sophistes, S. 289.

 215	 Lambertus Marie de Rijk, Plato’s Sophist. A Philosophical Commentary, S. 140: „To my mind, 
the Communion of Forms is that of Forms viewed in their immanent status. Indeed, formally 
speaking, Communion takes place between the instantiations, rather than between Tran-
scendent Forms or between particulars as such. But there is a material identity between an 
instantiation (immanent Form) and the particular involved and that is the very reason why 
Form and particular are referred to in our discourse by the same token, the common name.“

 216	 Im Anschluss an Positionen aus dem Neuplatonismus, insbesondere Plotin, plädiert hier-
für: Eric David Perl, The Motion of Intellect: On the Neoplatonic Reading of Sophist 248e–
249d, S. 135–160.

 217	 Vgl. hierzu problematisierend: Julius Matthew Emil Moravcsik, Συμπλοκὴ εἰδῶν and the 
Γένεσις of λόγος, S. 117–129, in kritischer Auseinandersetzung mit: Reginald Hackforth, 
False Statement in Plato’s Sophist, in: Classical Quarterly 39,1–2 (1945), S. 56–58; John Lloyd 
Ackrill, Plato and the copula: Sophist 251–259, in: The Journal of Hellenic Studies 77,1 (1957), 
S. 1–6; Richard Stanley Bluck, False Statement in the Sophist, in: Journal of Hellenic Studies 
77,2 (1957), S. 181–186. 

 218	 Die Auswahl begründet der Gastfreund selbst mit der Schwierigkeit und Weitläufigkeit des 
Unternehmens – betrachte man stattdessen alle Begriffe, dürfte man aufgrund der vorge-
nommenen Vielheit in Verwirrung geraten – und formuliert zugleich den Anspruch, dass 
durch diese Auswahl die Grundsätze zum Sein für den Skopos des Sophistes soweit erar-
beitet werden müssen, dass eine gesicherte Einsicht in das möglich wird, was man unter 
dem Nichtsein zu verstehen hat. Grundsätze zum Sein und zur Verschiedenheit müssen 
sich für die Definition des Sophisten folglich bereits an der Auswahl der μέγιστα γένη er-
schließen lassen, vgl. Plat Sph. 254c1–d2: τὸ δὴ μετὰ τοῦτο συνεπισπώμεθα τῷ λόγῳ τῇδε 
σκοποῦντες, μὴ περὶ πάντων τῶν εἰδῶν, ἵνα μὴ ταραττώμεθα ἐν πολλοῖς, ἀλλὰ προελό-
μενοι τῶν μεγίστων λεγομένων ἄττα, πρῶτον μὲν ποῖα ἕκαστά ἐστιν, ἔπειτα κοινωνίας 
ἀλλήλων πῶς ἔχει δυνάμεως, ἵνα τό τε ὂν καὶ μὴ ὂν εἰ μὴ πάσῃ σαφηνείᾳ δυνάμεθα 
λαβεῖν, ἀλλ’ οὖν λόγου γε ἐνδεεῖς μηδὲν γιγνώμεθα περὶ αὐτῶν, καθ’ ὅσον ὁ τρόπος ἐν-
δέχεται τῆς νῦν σκέψεως, ἐὰν ἄρα ἡμῖν πῃ παρεικάθῃ τὸ μὴ ὂν λέγουσιν ὡς ἔστιν ὄντως 
μὴ ὂν ἀθῴοις ἀπαλλάττειν.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



139Umwendung vom Spektrum des Seienden auf die Dialektik

retischen Fundierung von Platons Seinsbegriff oder in seinen Erörterungen zum 
Aussagesatz vermutet. 219

Im Anschluss an Interpretationen, die die konzeptionelle Einheit des Dialogs 
in Betracht gezogen und verteidigt haben, 220 sowie an das Plädoyer, die Methoden 
der philologischen und philosophischen Erschließung Platonischer Dialoge von 
den beschriebenen neuzeitlichen Narrativen zu distanzieren, soll im Folgenden 
eine sukzessive, dem Argument streng folgende Interpretation der Passage ge-
boten werden, die im Kontext der Gesamtkomposition des Dialogs verortet wird. 

Auf diese Weise soll die Lösbarkeit der diffizilen Argumentation geprüft und 
mit Blick auf den Skopos des Dialogs eingeordnet werden. Die folgende Interpreta-
tion schließt somit an den fortschreitenden Erkenntnisprozess der Dialogpartner 
an, wie er in den vorangegangenen Kapiteln beschrieben und ausgelegt wurde. 
Dabei zeigt sich, dass diese vorweg behandelten Fragestellungen eine notwendige 
Basis für die Interpretation der mittleren Partie des Sophistes bilden.

6	 Umwendung vom Spektrum des Seienden auf die Dialektik
Als Vorbereitung auf die Passage zu den μέγιστα γένη wird die Diskussion im 
Anschluss an die Gigantomachie auf die Begriffe selbst, d. h. auf das, was nur 
denkbar ist, gelenkt und eine Untersuchung dieser Begriffe exemplarisch an Ruhe 
und Bewegung im Verhältnis zum Sein durchgenommen. 221 Der Gastfreund greift 
dabei eben die Begriffe auf, die sich im Rahmen der Gigantomachie als entschei-
dend erwiesen haben, um als Philosoph, der alles, was ist, überblickt, zwischen 
den beiden Seinsvorstellungen der Materie- und Ideenfreunde zu vermitteln. 
Ruhe und Bewegung sind, wie die Dialogpartner dort zum Abschluss festgestellt 
haben, in gleichem Maße als Prinzipien von allem anzunehmen, was unter das, 
was ist, zu rechnen ist. 222

Mit der nun folgenden Wende auf die Begriffe selbst, die der Gastfreund voll-
führt, gerät Theaitet in erste Aporien und Unsicherheiten, da diese Untersuchung 

 219	 Vgl. kritisch zu dieser These: Julius Matthew Emil Moravcsik, Συμπλοκὴ εἰδῶν and the 
Γένεσις of λόγος, S. 117–129. 

 220	 Vgl. Noburu Notomi, The Unity of Plato’s Sophist. Between the Sophist and the Philosopher, 
S. 1–27; Rainer Thiel, Irrtum und Wahrheitsfindung. Überlegungen zur Argumentations-
struktur des platonischen Symposions, in: Stefan Matuschek (Hg.), Wo das philosophische 
Gespräch ganz in Dichtung übergeht. Platons Symposion und seine Wirkung in der Renais
sance, Romantik und Moderne, Heidelberg 2002 (Jenaer Germanistische Forschungen, 
N. F. 13), S. 5–16; Gyburg Radke-Uhlmann, Die energeia des Philosophen – zur Einheit von 
literarischem Dialog und philosophischer Argumentation in Platons Phaidon, S. 179–203; 
Christopher Rowe, Theaetetus and Sophist, S. ix-xxxi; Sandra Erker, Komödie, Tragödie und 
der Aufstieg des Philosophen zum Schönen selbst in Platons Symposion, S. 21–67. Vgl. grund-
legend zu der postmodernen Wende in der Dialogforschung mit einer davon abgrenzenden 
Analyse der neuplatonischen Dialogexegese: Gyburg Radke(-Uhlmann), Das Lächeln des 
Parmenides. Proklos’ Interpretationen zur Platonischen Dialogform, S. 1–125.

 221	 Plat. Sph. 250a8–c8.
 222	 Plat. Sph. 249c10–d4.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



140 Dialektische Fundierung: Sein, Nichtsein, Verschiedenheit

das übersteigt, was er bisher als angehender Philosoph, der noch nicht im dialek-
tischen Verfahren ausgebildet ist, erkannt hat. Außerdem scheint das, was sich 
der Gastfreund nun mit der Differenzierung von Ruhe, Bewegung und Sein vor-
genommen hat mit dem im Widerspruch zu stehen, was zuvor als Etappenziel in 
der Gigantomachie zum Spektrum des Seienden (sc. im Wahrnehmbaren und im 
Denkbaren) erreicht wurde.

Der Gastfreund muss Theaitet – wie bereits im Zuge der Auseinandersetzung 
mit den Ideenfreunden – schrittweise an diese neuen und schwierigen Einsichten 
heranführen, die spezifisch für das Verfahren der Dialektik sind: Ruhe und Bewe-
gungen müssten für verschieden voneinander gehalten werden und seien doch 
zugleich für sich betrachtet etwas, dem man jeweils Sein zuspreche. 223 Ausgehend 
von dieser Grundannahme zeigt der Gastfreund auf – analog zu dem Verfahren, 
das zuvor schon bei den Naturphilosophen angewendet wurde 224  –, dass diese 
These noch weiteren Differenzierungsbedarf aufweist.

In der eigenen Seele müsse man offenbar das Sein als etwas ansetzen, das ver-
schieden von Ruhe und Bewegung ist und beide umschließt. 225 Im Unterschied 
zu dem Ergebnis aus der Gigantomachie hält der Gastfreund fest, dass Ruhe und 
Bewegung (sc.  als Begriffe) somit nicht zusammengenommen (sc.  als Teile wie 
bei einem Gegenstand aus dem Bereich der Wahrnehmung) Sein konstituieren, 
sondern dass sie von ihm einerseits (sc. als sie selbst, d. h. als diese bestimmten 
Sachunterschiede) verschieden sind, dass man von ihnen andererseits annehmen 
muss, dass sie Anteil am Sein haben, sc. sofern sie denkbar und etwas sind. 226 Von 
dem Sein selbst könne man hingegen scheinbar seiner Natur nach weder denken, 
dass es ruht, noch, dass es sich bewegt. 227 Wie lässt sich nun aber Sein auf Grund-
lage von allen Vorstellungen, die bisher entwickelt wurden, widerspruchsfrei be-
stimmen? 228

 223	 Plat. Sph. 250a8–b1.
 224	 Vgl. dazu den methodischen Hinweis des Gastfreundes: Plat. Sph. 249e7–250a7.
 225	 Plat. Sph. 250b7–c2. Diese Beschreibung des Seins (sc. als Begriff), das Ruhe und Bewegung 

im Bereich des nur Denkbaren umfasse (περιεχομένην) und mit dem man diese beiden 
Begriffe entsprechend zusammenfassen (συλλαβὼν) und ihnen Sein zusprechen könne 
(οὕτως εἶναι προσεῖπας ἀμφότερα), macht deutlich, dass das Sein, sofern man es als einen 
Sachunterschied denkt und voraussetzt, auch als Prinzip des dialektischen Verfahrens an­
genommen werden muss. In den vorausgehenden Passagen wird – bezogen auf das Bild 
der Jagd, nach dem der Philosoph den Sophisten mit den Werkzeugen der Dialektik ein-
fangen soll – ein entsprechendes Vokabular eingesetzt (vgl. Plat. Sph. 235b8–c2). Für die 
Scheinkunst des Sophisten werden die Dialogpartner hingegen herausarbeiten, dass er auf 
den Begriff der Verschiedenheit zurückgreift, mit dem als Prinzip seiner Redekunst Konfu­
sionen von Unterschieden bzw. falsche Meinungsinhalte in den Seelen seiner Adressaten 
erzeugt werden. Denn etwas, das nicht etwas Bestimmtes ist, wird von dem Sophisten wie 
etwas präsentiert und benannt, das ist, d. h. als etwas anderes, als es ist.

 226	 Plat. Sph. 250c3–5.
 227	 Plat. Sph. 250c6–8.
 228	 Der Gastfreund fasst mögliche Konfusionen, in die man angesichts dieser Vorstellungen 

zum Sein verwickelt werden kann, zusammen: Plat. Sph. 250c9–d4.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



141Umwendung vom Spektrum des Seienden auf die Dialektik

Die Dialogpartner geraten an dieser Stelle bei dem Versuch, das Sein zum Ge-
genstand ihres Denkens zu machen und alle Erklärungen, die bisher erschlossen 
wurden, zu verbinden, erneut in eine Aporie, die der Gastfreund mit derjenigen 
zum Nichtsein vergleicht. 229 Die Untersuchung zum Sein hat sich als ebenso, wenn 
nicht noch schwierigere Aufgabe erwiesen. 230 Und doch ist gerade eine Lösung 
dieser Aporien zum Sein und zum Nichtsein notwendig, um zu einer gesicherten 
Wesensbestimmung des Sophisten zu gelangen. 231

Der Gastfreund bereitet an dieser Stelle die Wende auf das dialektische Verfah-
ren vor, das im weiteren Verlauf mit der Diskussion zu den μέγιστα γένη erfolgen 
wird. Es dient der Fundierung der gesamten Untersuchung im Sophistes und be-
stimmt, wie sich im Einzelnen noch zeigen wird, alle weiteren Argumentations-
gänge bis zum Dialogende.

Dazu richtet der Gastfreund die Untersuchung zunächst auf die Konstitution 
von Einzeldingen, d. h. auf Gegenstände aus dem Meinungsbereich. Diese halte 
man zwar jeweils für etwas Bestimmtes, man spreche ihnen aber, wie der Gast-
freund feststellt, zugleich verschiedene (weitere) Sachverhalte zu. So benenne man 
einen Menschen, den man für etwas Bestimmtes halte, außerdem auch nach ei-
ner bestimmten Farbe, nach Gestalt, Größe, nach Fehlern und Tugenden, wie man 
auch alles Übrige (sc. im Meinungsbereich) jeweils für etwas Eines halte und ihm 
doch zugleich viele weitere Qualitäten per Benennung zuspreche. 232

Ausgehend von dieser Einsicht, die der Gastfreund für allgemein bekannt und 
gesichert, somit nicht für den eigentlichen Gegenstand der vorliegenden Erörte
rung hält, 233 soll im Umkehrschluss bezogen auf die Begriffe Ruhe, Bewegung und 
Sein betrachtet werden, inwiefern diese als Prinzipien von allem übrigen, was ist, 
zu erschließen sind. Anders gefragt: Welche Voraussetzungen müssen also durch 
diese Prinzipien geschaffen sein, damit denkbar ist, dass in Meinungsinhalten, 
wie gerade gezeigt und allgemein angenommen, Verschiedenes zu einer Einheit 
mit Blick auf einen bestimmten Sachunterschied (z. B. Mensch) zusammengefasst 
und als eine tatsächliche Gegenstandseinheit begriffen werden kann? Mittels Dia-
lektik muss folglich ein Prinzip erschlossen werden, das die Voraussetzungen er-
füllt, denen die Gegenstände seelischer Unterscheidungsleistung im Bereich von 
Wahrnehmung und Meinung offenkundig unterliegen.

Platon bildet diesen Gedanken auch auf Ebene der Dialoghandlung ab, wenn 
er den Gastfreund Bezug auf Vorgängerpositionen zum Sein nehmen und sie alle-
samt zu fiktiven Adressaten ihrer Untersuchung erklären lässt. Wenden müssten 
sie sich mit ihrer Rede zum Sein nun an alle, die bisher etwas zum Sein erdacht 
hätten, wie der Gastfreund betont. 234 Dieses Motiv einer Rede über das Sein im 

 229	 Plat. Sph. 250d5–9.
 230	 Plat. Sph. 250e1–4.
 231	 Plat. Sph. 250e1–251a4.
 232	 Plat. Sph. 251a5–b4.
 233	 Plat. Sph. 251b5–c7.
 234	 Plat. Sph. 251c8–d3.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



142 Dialektische Fundierung: Sein, Nichtsein, Verschiedenheit

Verhältnis zu Adressaten, die etwas dabei erkennen können (oder nicht), ist von 
Platon bereits an früherer Stelle im Dialog eingearbeitet worden. Denn im Zuge 
der Auseinandersetzung mit Vorgängerpositionen zum Sein hatte der Gastfreund 
eingangs darauf verwiesen, dass diese Vordenker alle ihre eigene Erzählung zum 
Sein ohne Rücksicht auf sie vorgetragen hätten und man sie daher für die weite-
re Untersuchung erst in einen fiktiven Dialog verwickeln und ihre Vorstellungen 
kritisch beurteilen müsse. 235

Nun bei der anstehenden Einführung nimmt der Gastfreund die Rolle des 
gebildeten Philosophen ein, dessen Einsicht in das Sein für alle, die jemals etwas 
zum Sein erdacht haben, Allgemeingültigkeit, sc. den Status eines Prinzips, besit-
zen muss. Bezogen auf das Erkenntnisniveau, für das die Stelle und der Umgang 
mit Vorgängerpositionen konzipiert ist, erfolgt also ein Perspektivwechsel: Das, 
was nur denkbar ist und worauf sich Gastfreund und Theaitet mit ihrer dialek-
tischen Erörterung zum Sein nun richten, muss so erfasst und begründet wer-
den, dass es für alle anderen Vordenker, die sich auf Seiendes gerichtet haben, als 
Fundament ihrer Erkenntnis dienen kann. Wie der Gastfreund bereits im Kon-
text der Diskussion mit den Materiefreunden herausgestellt hat, geht es bei der 
Auseinandersetzung mit Vordenkern nicht um eine Analyse oder Ablehnung der 
tatsächlichen Positionen oder genannten Akteure, sondern um die Sachdiskus
sion an sich, die nur der Wahrheit verpflichtet ist. 236 In diesem Sinne werden alle 
Vorgängerpositionen zum Sein (inklusive Parmenides) ernst genommen in ihrer 
individuellen Perspektive auf das, was man im Spektrum des Seienden erfassen 
kann, und – hier im Zuge der Wende auf das dialektische Verfahren selbst – von 
der philosophisch fundierten Rede – je nach ihren Erkenntnismöglichkeiten über 
das Sein – adressiert. Die Vorgängerpositionen treten folglich stellvertretend für 
all das ein, was sich, sofern es (irgendwie etwas) ist, denken lässt, was jedoch von 
dem, was man über das Prinzip selbst mittels Dialektik erschließen muss, zu un-
terscheiden ist.

Die Vorgängerpositionen müssen daher nicht einfach nur überwunden oder 
abgelehnt werden. Sie werden produktiv in das philosophische Argument trans-
feriert, neukontextualisiert und dabei in ihrem Verhältnis untereinander und zu 
dem, was tatsächlich als Prinzip von dem Philosophen erfasst wird, eingeordnet 
und erkannt. Sie bilden somit die Wissensoikonomie, 237 in die Platon den fort-

 235	 Vgl. zu der Redeweise der Vordenker: Plat. Sph. 242c8–9, 243a2–b1. Vgl. zu dem Vorschlag, 
diese in einen fiktiven Dialog zu involvieren: Plat. Sph. 243d6–8.

 236	 Plat. Sph. 246d4–9: Μάλιστα μέν, εἴ πῃ δυνατὸν ἦν, ἔργῳ βελτίους αὐτοὺς ποιεῖν· εἰ δὲ 
τοῦτο μὴ ἐγχωρεῖ, λόγῳ ποιῶμεν, ὑποτιθέμενοι νομιμώτερον αὐτοὺς ἢ νῦν ἐθέλοντας ἂν 
ἀποκρίνασθαι. τὸ γὰρ ὁμολογηθὲν παρὰ βελτιόνων που κυριώτερον ἢ τὸ παρὰ χειρόνων· 
ἡμεῖς δὲ οὐ τούτων φροντίζομεν, ἀλλὰ τἀληθὲς ζητοῦμεν.

 237	 Das Konzept der Wissensoikonomien wurde geprägt durch den Sonderforschungsbe-
reich 980 „Episteme in Bewegung. Wissenstransfer von der Alten Welt bis in die Frühe Neu-
zeit“ und dient als Instrumentarium, um Dynamiken des Wissenswandels zu beschreiben, 
die das Geflecht und die Komplexität von miteinander verzahnten Austauschbewegungen 
von Wissen sichtbar machen, die mit jedem Wissenstransfer – eingeschrieben in einen 

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



143Umwendung vom Spektrum des Seienden auf die Dialektik

schreitenden Erkenntnisprozess der Dialogpartner einschreibt, und nehmen doch 
zugleich – sc. mit Rücksicht auf ihr jeweils spezifisches Erkenntnisniveau – bei der 
Aushandlung von Wissen als Akteure teil, wenn Platon sie im Sophistes in einen 
fiktiven Dialog mit Gastfreund und Theaitet verwickelt.

Um sich diesem Prinzip von allem, was ist, anzunähern, das man für die be-
sprochene Konstitution von Meinungsinhalten ansetzen kann, stellt der Gast-
freund drei Möglichkeiten zur Diskussion, 238 ob und wie sich Sachunterschiede in 
einem Verhältnis zueinander denken lassen, was zunächst am Beispiel von Sein, 
Ruhe und Bewegung probeweise durchlaufen wird. Die Passage bereitet entspre-
chend die Diskussion zu den μέγιστα γένη vor:

(1.) 	 Sein, Ruhe und Bewegung lassen sich wie alles Übrige nicht miteinander ver-
binden. Sie sind unvermischbar (ἄμεικτα) 239 und unfähig, aneinander Anteil zu 
nehmen (ἀδύνατα μεταλαμβάνειν ἀλλήλων). 240

(2.) 	 Alles, was denkbar ist, hat aneinander – ohne Unterschied – Anteil. 241

(3.) 	 Von dem, was denkbar ist, hat manches aneinander Anteil, anderes nicht. 242

Aufgrund der Schwierigkeit dieser Frage, die bereits in den Bereich der Dialektik 
hineinreicht, übersteigt eine Antwort darauf das aktuelle Erkenntnisniveau des 
Theaitet. 243 Um sich einer Lösung anzunähern, werden der Reihe nach alle Kon-
sequenzen aufgedeckt, die sich aus dem jeweils angenommenen Verhältnis der 
Begriffe untereinander ergeben. Denn diese sollen Prinzip von allem übrigen sein, 
d. h. von allem, was sich als Instanzen dieser Prinzipien denken lassen soll. Eine 
Untersuchung zu dieser Frage auf Ebene der Begriffe selbst – d. h. der Prinzipien 
von allem, was sich mit der Seele unterscheiden lässt –, erfolgt erst später im Zuge 
der μέγιστα γένη.

Gehe man also davon aus, dass sich (1.) nichts von dem, was nur denkbar ist, 
verbindet, gerät alles, was zuvor bereits im Zuge der Gigantomachie am Beispiel 
der Materie- und Ideenfreunde zum Spektrum des Seienden diskutiert wurde, in 
Bewegung. Nichts wäre dann noch denkbar oder möglich, weder von dem, was 
die Ideenfreunde im Bereich dessen, was denkbar ist, angenommen haben, noch 

bestimmten Kontext – verbunden sind. Vgl. dazu: Nora Schmidt, Nikolas Pissis, Gyburg 
Uhlmann (Hgg.), Wissensoikonomien. Ordnung und Transgression in vormodernen Kul-
turen; Melanie Möller, Konfiguration des Wissenstransfers in biographischen Anekdoten. 
Theoretische Grundlegung im Fokus der Konzepte „Medium“, „Wissensoikonomie“ und 
„Negation“, in: Working Paper des SFB 980 Episteme in Bewegung 18 (2019), Freie Univer-
sität; URL: https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/17607 (25.08.2020); Sandra Erker, So-
phistenkritik im Spiegel homerischer Zitate. Dynamiken des negativen Transfers in Platons 
Dialogen am Beispiel des Protagoras, S. 413–431.

 238	 Plat. Sph. 251d5–e1.
 239	 Plat. Sph. 251d6.
 240	 Plat. Sph. 251d7. Vgl. für die gesamte Passage zu dieser ersten These, die geprüft werden 

soll: Plat. Sph. 251d5–8.
 241	 Plat. Sph. 251d8–9.
 242	 Plat. Sph. 251d9.
 243	 Plat. Sph. 251e2–3.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5

https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/17607


144 Dialektische Fundierung: Sein, Nichtsein, Verschiedenheit

von dem, für das die Materiefreunde im Bereich des Wahrnehmbaren eingetre-
ten sind. 244 Selbst diejenigen, die versuchen, die Annahme selbst zu begründen, 
sc. dass nichts (von dem, was nur denkbar ist) aneinander Anteil haben soll, seien 
nicht imstande diese Behauptung aufzustellen, ohne sich dabei stets auf das Sein 
zu beziehen und sich somit unmittelbar selbst zu widersprechen. 245

Gehe man hingegen davon aus, dass (2.) alles aneinander ohne Unterschied 
Anteil hat, gerate man ganz offenkundig in Widersprüche. Dann müsse Bewe-
gung selbst ruhen, Ruhe selbst müsse sich bewegen.

Folglich bleibt nur übrig, dass (3.) nur manches aneinander Anteil hat, ande-
res sich hingegen nicht vermischt. 246 Der Gastfreund zieht einen Vergleich zu der 
Verbindung von Buchstaben, bei denen sich analog manche verbinden, andere 
nicht. 247 Die Vokale würden wie ein Band durch alle übrigen Buchstaben hin-
durchgehen, womit der Gastfreund erstmals eine mögliche Hierarchie und kom-
plexe Begriffsverhältnisse zwischen den Begriffen am Beispiel der Verbindung 
von Buchstaben andeutet. Die Kunst der Unterscheidung zwischen den Buchsta-
ben und ihren spezifischen Kombinationsmöglichkeiten leiste die Grammatik. 248 
Analog gebe es auch eine Wissenschaft von den Begriffen, ihrem Verhältnis zuei-
nander und ihren spezifischen Verbindungsmöglichkeiten, die man wohl für die 
bedeutendste Wissenschaft halten und dem Philosophen zusprechen müsse. Die-
se Wissenschaft von der Trennung nach Begriffen (τὸ κατὰ γένη διαιρεῖσθαι) 249 
sei nichts anderes als die Dialektik. 250

In dieser Passage, die zusammen mit den folgenden μέγιστα γένη das erkennt-
nistheoretische Herzstück der Dialogkomposition bildet, lässt der Gastfreund 
Philosoph und Sophist unmittelbar in Opposition gegeneinander antreten. Sie 
nehmen jeweils das äußerste Ende dessen ein, was erkennbar ist. Mit der Dialek-
tik habe man nun auf der Suche nach dem Sophisten wohl den Philosophen zuerst 
gefunden, wie der Gastfreund konstatiert. Beide seien – aus verschiedenen Grün-
den – ihrem Wesen nach schwierig zu erfassen. Der Sophist sei aufgrund der Dun-
kelheit (d. h. der relativen Unbestimmtheit) des Bereiches, in dem er wirkt (sc. in 
dem der falschen und täuschenden Meinungsinhalte), schwer zu erkennen, 251 der 
Philosoph richte sich hingegen mit seiner Differenzierungsleistung auf das immer 
Seiende und sei aufgrund der Helligkeit (sc. der Bestimmtheit) dieses Gegenstan-
des schwer zu erfassen. 252

Sophist und Philosoph werden somit in der Diskussion stellvertretend für die 
Einsicht in Nichtsein und Sein gegenübergestellt. Die vorliegende Stelle ist im 

 244	 Plat. Sph. 252a2–b7.
 245	 Plat. Sph. 252b8–d1.
 246	 Plat. Sph. 252d12–e8.
 247	 Plat. Sph. 252e9–253a2.
 248	 Plat. Sph. 253a4–12.
 249	 Plat. Sph. 253d1.
 250	 Plat. Sph. 253b8–d4.
 251	 Plat. Sph. 254a4–7.
 252	 Plat. Sph. 254a8–b2. 

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



145Die μέγιστα γένη und das Nichtsein

Rahmen der Dialogkomposition besonders relevant, da Theaitet nun unmittelbar 
auf das dialektische Verfahren für eine Fundierung der vorgenommenen Dihai
rese umgewendet werden soll. Platon lässt den Gastfreund an dieser Stelle daher 
das Untersuchungsziel erneut formulieren. Der Philosoph selbst sei an späterer 
Stelle zu verhandeln, man dürfe nun aber nicht davon ablassen, das Wesen des So-
phisten weiter zu analysieren, bis er ausreichend (sc. auf Basis von tatsächlichem 
Wissen) betrachtet worden sei. 253

7	 Die μέγιστα γένη und das Nichtsein
Die Methode der Dialektik soll im nächsten Schritt an ausgewählten und zwar an 
den größten bzw. bedeutsamsten Begriffen durchgeführt werden. 254 Damit soll 
herausgearbeitet werden, (1.) wie jeder einzelne dieser bedeutsamsten Begriffe 
beschaffen ist und (2.) wie es sich um die Gemeinschaft dieser bedeutsamsten 
Begriffe miteinander verhält. 255 Dabei hebt der Gastfreund hervor, dass das dia-
lektische Verfahren zwar nicht vollständig zur Erschließung des Seins eingesetzt 
wird, dass durch diese dialektische Auseinandersetzung mit den bedeutsamsten 
Begriffen selbst aber zumindest eine Erklärung von Sein und Nichtsein in einer 
solchen Weise erreicht werden soll, dass sich die vorgenommene Frage (sc. nach 
der Wesensbestimmung des Sophisten) lösen lässt. 256 

Zu (1.): Ausgehend von dem Sein selbst sowie von Ruhe und Bewegung, die 
sich schon zuvor als bedeutsamste Begriffe erwiesen haben, entwickelt der Gast-
freund mit Theaitet schrittweise, dass außerdem Identität und Verschiedenheit als 
vierter und fünfter Begriff hinzugenommen werden müssen. Denn die ersten drei 
Begriffe lassen sich im Verhältnis zueinander und als sie selbst nicht betrachten, 
ohne dass man Identität und Verschiedenheit voraussetzen und mitdenken muss.

Diese Einsicht wird an der Analyse der Begriffe gewonnen und soll im Folgen-
den schrittweise durchgegangen werden. Es ergeben sich dabei wichtige Konse-
quenzen für den Begriff der Verschiedenheit, mit dem im Anschluss an das dia-
lektische Verfahren die Wesensbestimmung des Sophisten erfolgen kann.

Ruhe und Bewegung müsse man, wie bereits zuvor festgestellt, für verschie-
den voneinander halten, während sie beide jedoch mit dem Sein in Gemeinschaft 
stünden, da man ihnen jeweils zusprechen kann, zu sein. Von diesen drei Begrif-
fen müsse man zunächst folglich grundsätzlich ausgehen. 257

Sofern diese drei Begriffe verschieden voneinander, mit sich selbst aber jeweils 
identisch sind, scheinen Identität und Verschiedenheit etwas zu sein, was man bei 
der Betrachtung dieser Begriffe und ihrer Begriffsverhältnisse voraussetzt. 258 Sie 

 253	 Plat. Sph. 254b3–6.
 254	 Plat. Sph. 254b7–c4.
 255	 Plat. Sph. 254c4–5.
 256	 Plat. Sph. 254c5–d2.
 257	 Plat. Sph. 254d4–13.
 258	 Plat. Sph. 254d14–e3.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



146 Dialektische Fundierung: Sein, Nichtsein, Verschiedenheit

müssen daher auch etwas sein, was zum Bereich des Denkbaren zu rechnen ist. 
Diesen Gedanken prüft der Gastfreund mit Theaitet sukzessiv an den ersten drei 
Begriffen und ihren möglichen Begriffsverhältnissen:

(a) Da Ruhe und Bewegung für verschieden zu halten sind, beide jedoch glei-
chermaßen an Identität und Verschiedenheit Anteil haben, kann man sie nicht mit 
Identität und Verschiedenheit identifizieren, ohne in eine Konfusion über Ruhe 
und Bewegung selbst und ihre Verschiedenheit zu geraten. 259

(b) Das Sein selbst kann nicht für identisch mit Identität gehalten werden. Da 
Ruhe und Bewegung in Gemeinschaft mit Sein zu denken seien, hätten sie nach 
dieser Annahme in gleicher Hinsicht Anteil an der Identität, sofern sie am Sein 
Anteil haben. Man könne sie dann jedoch nicht mehr für verschieden halten, 
wenn man ihnen in gleicher Weise Identität wie Sein zuspreche. 260 Identität muss 
folglich für etwas anderes als Sein gehalten werden. In welcher Hinsicht Ruhe 
und Bewegung Anteil nehmen an der Identität (und zwar anders als am Sein), 
wird später von den Dialogpartnern im Zuge der Analyse der Begriffsverhältnisse 
herausgearbeitet (vgl. unten (2.)).

(c) Als Fazit aus den beiden Argumentationsschritten (a) und (b) setzt der Gast-
freund mit Theaitet Identität und Verschiedenheit als vierten und fünften Begriff 
an. 261 Dazu wird noch einmal eine Differenzierung zwischen Sein und Verschie-
denheit vorgenommen. Am Sein hätten Begriffe Anteil gemäß ihrer eigenen Na-
tur. 262 An der Verschiedenheit hätten sie hingegen Anteil, sofern sie in einem Ver-
hältnis zu einem anderen Begriff betrachtet werden. 263 Sein und Verschiedenheit 
könnten folglich nicht für identisch miteinander gehalten werden. Und die beiden 
übrigen Begriffe (sc. Ruhe und Bewegung) könnten auch nicht mit Verschieden-
heit identisch sein, da dann etwas angenommen werden müsste, was für sich ver-
schieden wäre, ohne verschieden mit Blick auf etwas anderes zu sein.

Verschiedenheit müsse daher notwendig als fünfter Begriff angenommen wer­
den. 264 Als solche gehe sie durch alle übrigen Begriffe hindurch, welche nicht 
durch ihre eigene Natur, sondern durch Anteil an diesem Begriff der Verschieden­
heit voneinander (sc. im Verhältnis zu etwas anderem) differenzierbar sind. 265

Zu (2.): Nachdem die fünf bedeutsamsten Begriffe erschlossen und vorausge-
setzt sind, wendet sich der Gastfreund der zweiten Betrachtung zu, die er eingangs 
angekündigt hatte, 266 sc.  der Analyse, wie verschiedene Möglichkeiten der Ge­
meinschaft dieser Begriffe untereinander bzw. ihre Begriffsverhältnisse zu den-
ken sind. Exemplarisch wird dies ausgehend von der Bewegung durchgeführt.

 259	 Plat. Sph. 255a4–b7.
 260	 Plat. Sph. 255b11–c4.
 261	 Plat. Sph. 255c5–11.
 262	 Plat. Sph. 255c12–14.
 263	 Plat. Sph. 255d1–2.
 264	 Plat. Sph. 255d3–e2.
 265	 Plat. Sph. 255e3–7.
 266	 Vgl. Plat. Sph. 254c4–5.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



147Die μέγιστα γένη und das Nichtsein

Bewegung sei verschieden von Ruhe. Ruhe sei also nicht Bewegung. Ruhe kön-
ne aber Sein zugesprochen werden durch Gemeinschaft mit dem Sein. Bewegung 
sei verschieden von der Identität und sei daher nicht Identität. Identität könne 
man ihr aber zusprechen, sofern sie an Identität wie alle Begriffe Anteil habe. 267

Der Gastfreund arbeitet mit Theaitet exemplarisch an diesen Begriffen und 
ihren möglichen Begriffsverhältnisse heraus, dass man der Bewegung ohne Wi­
derspruch, sc. in verschiedener Hinsicht bezogen darauf, wie sie potentiell Anteil 
an anderen Begriffen nehmen kann, zusprechen kann, identisch zu sein und nicht 
identisch zu sein: 268 Identität spricht man der Bewegung nämlich mit Blick darauf 
zu, dass sie Anteil nimmt an der Identität (d. h. im Verhältnis zu sich selbst), für 
nicht identisch hält man die Bewegung hingegen, wenn sie Anteil hat an der Ver-
schiedenheit (d. h. im Verhältnis zu etwas anderem, z. B. Ruhe). 269

Man könne sogar von der Bewegung denken, sie habe Anteil an der Verschie-
denheit (z. B. als etwas, was von Ruhe verschieden ist) und sei zugleich gemäß An-
teil an der Verschiedenheit verschieden von dem Begriff der Verschiedenheit. 270

In ähnlicher Weise lasse sich bezogen auf die Begriffsverhältnisse, die sich mit-
tels Dialektik ermitteln lassen, sogar denken, dass die Bewegung Anteil hat am 
Sein und wiederum gemäß ihrem Anteil an der Verschiedenheit verschieden ist 
von dem Sein, wie alle Begriffe untereinander aufgrund des Begriffs der Verschie-
denheit verschieden sind. 271

An diesen schwierigeren Fällen, wie Begriffe in Gemeinschaft zueinander ste-
hen oder nicht, macht der Gastfreund für Theaitet deutlich, dass es im dialekti-
schen Verfahren um die Bestimmung der Begriffe selbst und um ihre potentiellen 
Begriffsverhältnisse untereinander geht, die als solche ohne Widerspruch neben-
einander denkbar sind. 272 Diese Betrachtung mittels Dialektik ist die spezifische 

 267	 Plat. Sph. 255e8–256a9.
 268	 Plat. Sph. 256a10–11: τὴν κίνησιν δὴ ταὐτόν τ̓  εἶναι καὶ μὴ ταὐτὸν ὁμολογητέον καὶ οὐ 

δυσχεραντέον.
 269	 Vgl. Plat. Sph. 256a11–b5.
 270	 Plat. Sph. 256c5–10.
 271	 Plat. Sph. 256c11–d10.
 272	 Nicht nur die Begriffe selbst, auch das Verhältnis der Begriffe zueinander ist noetisch zu 

erfassen, d. h. dass die Unterscheidung dieser Begriffsverhältnisse zwar im Sinne der Plato-
nischen Seelenlehre (s. dazu oben die Ausführungen zu den Einsichten aus der Gigantoma-
chie im Sophistes und zu den Parallelen in der Politeia) dianoetisch, d. h. diskursiv-rational, 
vorbereitet werden kann (wie hier auch der Gastfreund zusammen mit Theaitet bei der 
Entfaltung dieser komplexen Begriffsverhältnisse anhand der Verschiedenheit der Begriffe 
verfährt), dass jedoch die Potentialität dieser Begriffsverhältnisse, mit der diese ohne Wider­
spruch zugleich als Vielheit und in ihrer Gesamtheit, sc.  in ihrer komplexen Einheit, be-
trachtet werden können, nur noetisch, sc. mittels Dialektik, erschlossen werden kann. Bei 
einem solchen Zugriff des Intellekts auf all das, was nur denkbar ist, müssen die Begriffe 
selbst und zugleich alle Möglichkeiten von Verhältnissen, in denen sie (sc. als sie selbst und 
im Verhältnis zu allen übrigen Begriffen) zu denken sind, als komplexe Einheit zusammen-
geschaut werden, die zusammengenommen (und d. h. mit diesen potentiellen Begriffsver-
hältnissen, in denen sie zu denken sind) die Voraussetzung für alle Erkenntnisleistungen 
der Seele, d. h. für das gesamte Spektrum des Seienden, bildet. Erst bei der (sachlich spä-

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



148 Dialektische Fundierung: Sein, Nichtsein, Verschiedenheit

Aufgabe des Philosophen, mit dem er das Fundament aller weiteren Erkenntnis
vermögen und Unterscheidungsinhalte der Seele begreift. Denn er deckt damit 
die Grundlagen für alle späteren Verbindungsmöglichkeiten dieser Sachunter-
schiede in Meinungsinhalten auf, sc. mit Blick auf die Konstitution der Gegen-
standserkenntnis.

An dieser Stelle richtet der Gastfreund den Fokus auf die Erklärung dessen, 
was sie bisher im Dialog unter dem Nichtsein verhandelt haben. Wenn der einzel-
ne Begriff also an der Verschiedenheit Anteil hat, hat er in dieser Hinsicht nicht 
Anteil am Sein, ist folglich etwas, was nicht etwas (sc. nicht etwas anderes) ist. 
Dennoch könne man jedem Begriff ohne Widerspruch zusprechen, etwas Be­
stimmtes zu sein (sc. bezogen darauf, dass er ein Sachunterschied ist, der etwas 
und denkbar ist) und in dieser Hinsicht hat er Anteil am Sein. 273

Die Möglichkeiten, wie etwas nicht ist, sind somit, wie die Dialogpartner fest-
halten, der Menge nach unzählig im Verhältnis zu der bestimmten Vielheit an 
Möglichkeiten, nach denen die Begriffe Anteil nehmen am Sein. 274 Sogar das Sein 
selbst habe als Begriff Anteil an der Verschiedenheit, da es verschieden ist zu allen 
übrigen Begriffen und man ihm gemäß dieser Verschiedenheit ohne Widerspruch 
zuspreche, nicht zu sein. 275

Mit diesen grundlegenden Einsichten durch das dialektische Verfahren räumt 
der Gastfreund mit einem Missverständnis zum Nichtsein auf, das bisher in den 
Erörterungen zum Sophisten stets zu Aporien geführt hat. Wenn einer Sache et-
was abgesprochen und ihr somit ein Nichtsein bescheinigt wird, bedeutet dies 
nicht, wie der Gastfreund an dieser Stelle resümiert, dass es dem Sein entgegen-

teren) Verbindung von Sachunterschieden in der Gegenstandserkenntnis (sc.  im Bereich 
von Wahrnehmung und Meinung) werden nach dem Vorbild dieser möglichen Begriffsver-
hältnisse konkrete, einzelne Verbindungen im Unterscheidungsakt der Seele realisiert. Die 
Konsequenzen entfaltet der Gastfreund mit Theaitet entsprechend in der folgenden Passa-
ge zum Aussagesatz und zu den Möglichkeiten des Irrtums in Rede, Denken und Meinen 
(vgl. Plat. Sph. 260a5–264b10). Demgegenüber müssen die potentiellen Begriffsverhältnisse, 
die notwendige Bedingung dieser Gegenstandserkenntnis sind, in dem dianoetischen, d. h. 
diskursiv-rationalen Zugriff der Seele in ihrer Vielheitlichkeit durchlaufen und nebenein-
andergestellt werden, womit – wie in der Gigantomachie zuvor problematisiert – das, was 
nur denkbar ist, zwar auch mittels dianoia als solches betrachtet wird, aber nicht in seiner 
Einheit bzw. Gesamtheit und Unwandelbarkeit – als das es als Prinzip von allem fungiert 
und gedacht werden muss –, sondern in seiner Vielheit. Bei einem diskursiv-rationalen Zu-
griff der Seele werden folglich, wie die vorliegende Passage im Sophistes zeigt, die Begriffe 
und ihre potentiellen Begriffsverhältnisse gemäß dem Begriff der Verschiedenheit entfaltet, 
somit ‚in Bewegung gebracht‘ und bedürfen der zusammenschauenden Leistung des Intel-
lekts, die nur dieser leisten kann. Beide Vermögen betrachten aber die Begriffe und ihre Be­
griffsverhältnisse, sofern sie nur denkbar sind. S. zu dem Grundunterschied zwischen Ra­
tionalität und Intellekterkenntnis in der Mathematiktheorie im Platonismus: Gyburg Radke 
(-Uhlmann), Die Theorie der Zahl im Platonismus. Ein systematisches Lehrbuch, S. 763–766.

 273	 Plat. Sph. 256d12–e4.
 274	 Plat. Sph. 256e5–6: περὶ ἕκαστον ἄρα τῶν εἰδῶν πολὺ μέν ἐστι τὸ ὄν, ἄπειρον δὲ πλήθει τὸ 

μὴ ὄν.
 275	 Plat. Sph. 257a1–7.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



149Die μέγιστα γένη und das Nichtsein

gesetzt ist. 276 Stattdessen spricht man ihm gemäß dem Prinzip der Verschiedenheit 
lediglich zu, etwas anderes zu sein als etwas, dem man einen anderen bestimmten 
Sachunterschied zuspricht. 277

Dies hat weitreichende Konsequenzen für die Frage nach der Erkennbarkeit 
dessen, was die Dialogpartner im Sophistes bisher unter dem Nichtsein gefasst 
und dem Sophisten als Produkt seiner Täuschungskunst zugesprochen haben. 
Auch dieses vermeintliche Nichtsein muss sich, wie nun dialektisch abgesichert 
herausgestellt wurde, wie alles Übrige, was denkbar ist, vollständig erklären und 
bestimmen lassen, sc. in diesem Fall gemäß dem Begriff der Verschiedenheit.

Der Gastfreund erläutert diesen Gedanken an dem Nichtschönen, das sich nicht 
als etwas, was überhaupt nicht ist, ‚denken‘ lässt oder ‚definiert werden‘ kann, 
sondern als etwas, das von der Schönheit gemäß dem Prinzip der Verschiedenheit 
verschieden ist. Als solches ist es ebenso wie alles übrige unter das zu setzen, was 
Anteil hat am Sein und Gegenstand des Denkens ist. 278 Analog verhalte es sich 
mit dem Nichtgroßen oder dem Nichtgerechten und ähnlichen Unterscheidungs-
inhalten des Denkens, die gemäß dem Prinzip der Verschiedenheit zu betrachten 
und dennoch unter das zu rechnen sind, was ist. 279

Der Sophist hat sich somit auf dem Fundament der Dialektik als erkennbar und 
definierbar erwiesen. 280 Selbst er muss sich mit seiner Täuschungskunst auf die 
Prinzipien seelischer Erkenntnis zurückführen lassen. Die genauen Mechanis-
men dieser Täuschungskunst werden auf dieser Grundlage durch die Gesprächs-
partner im letzten Dialogteil ermittelt.

 276	 Plat. Sph. 257b3–4.
 277	 Plat. Sph. 257b6–c4.
 278	 Plat. Sph. 257d7–e11.
 279	 Plat. Sph. 258a1–10.
 280	 Plat. Sph. 258b6–c5.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



VII 
Resümee:  

Parmenides und die neuen Einsichten zum Nichtsein

1	 Nichtsein als Verschiedenheit
Im Anschluss an das dialektische Verfahren reflektiert der Gastfreund angesichts 
der gewonnenen Einsichten zum Nichtsein, dass sie über den Seinsbegriff des 
Parmenides weit hinausgegangen seien. 1 Im Unterschied zu dessen Grundsatz, 
dass das Nichtseiende überhaupt nicht Gegenstand des Denkens sein darf, 2 hät-
ten sie nicht nur gezeigt, dass das Nichtseiende ist (sc. dass es ohne Widerspruch 
denkbar ist), sondern sie hätten es sogar mit einer Erklärung auf den Begriff der 
Verschiedenheit zurückgeführt. 3

Im Zuge dieses Resümees betont der Gastfreund, dass sie dem Nichtsein nicht 
ein Sein zugesprochen hätten als etwas, das dem Sein entgegengesetzt ist. 4 Dieser 
Hinweis, den Platon durch den Gastfreund trotz aller vorausgegangenen Erörte­
rungen noch einmal hervorheben lässt, ist für die Untersuchung und für die Be-
wertung seines Umgangs mit Parmenides in folgender Weise wichtig:

(1.) Einerseits bezieht sich der Gastfreund damit unmittelbar zurück auf die 
Aporien, in die die Dialogpartner noch vor dem dialektischen Verfahren gera-
ten sind. Das Nichtsein als etwas, was überhaupt nichts ist, zu denken, zum Ge-
genstand der Rede oder sogar der bloßen Widerlegung zu machen, hatte sich da-
mals als unmöglich erwiesen und war als Erklärung ausgeschlossen worden. 5 Da 
durch das dialektische Verfahren tatsächlich eine alternative Erklärung für das 

 1	 Plat. Sph. 258c6–10.
 2	 Plat. Sph. 258d2–3. Das Parmenideszitat wurde von den Dialogpartnern bereits im Zuge der 

ersten Auseinandersetzung mit dem Begriff des Nichtseins vor der Dialektikpassage einge-
setzt, vgl.: Plat. Sph. 237a4–9 und die Kommentierung oben zur Stelle. Der Gastfreund reflek-
tiert die Referenz nun im Resümee erneut, um Theaitet mit ihr und auf Basis der Ergebnisse, 
die mittels Dialektik zwischenzeitlich gewonnen wurden, die neuen Einsichten deutlich zu 
machen, die sie gegenüber ihrem damaligen Diskussionsstand gewonnen haben. Auf kom-
positioneller Ebene ermöglicht diese erinnernde und anreichernde Wiederholung der Refe-
renz außerdem eine Verbindung zwischen den beiden Teilen der Argumentation – die Dihai
rese muss nun wieder aufgenommen werden – sowie eine Reflexion auf den fortschreitenden 
Erkenntnisprozess und auf das höhere Niveau, mit dem das unterbrochene Verfahren nun 
fortgesetzt und abgeschlossen werden kann.

 3	 Plat. Sph. 258d5–e5.
 4	 Plat. Sph. 258d5–7.
 5	 Vgl. zu den Aporien über das Nichtsein, wenn man versucht, es als Gegensatz zum Sein 

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



152 Resümee: Parmenides und die neuen Einsichten zum Nichtsein

Nichtsein gefunden werden konnte, lässt sich auf dieser Basis mit dem dihaireti-
schen Verfahren zum Sophisten fortfahren.

(2.) Andererseits bildet diese Einsicht, die der Gastfreund hier betont, die Vo­
raussetzung dafür, dass er von sich weisen kann, einen Vatermord an Parmenides 
zu begehen, obwohl er zugleich den Versuch unternimmt, den Parmenideischen 
Grundsatz zu überwinden. 6 Dass beides ohne Widerspruch nebeneinanderstehen 
kann, so widersprüchlich dies auf den ersten Blick erscheint, lässt sich analog zu 
den durchgeführten Differenzierungen zum Sein und zum Nichtsein auf Basis 
der Dialektik erklären. Die erreichten Einsichten zu dem Nichtsein als Prinzip der 
Verschiedenheit sind von Platon auf Ebene der Dialogkomposition selbst an dem 
Umgang des Gastfreundes mit seinem Lehrmeister Parmenides umgesetzt worden.

Parmenides ist nämlich, wie er von den Gesprächspartnern im Dialog ver-
handelt wird, von einem Nichtsein ‚ausgegangen‘, das als etwas, was überhaupt 
nichts ist, dem Sein entgegengesetzt ist und daher zurecht nicht als Gegenstand 
des Denkens gelten kann. In diesem Sinne wurde Nichtsein auch von den Dia
logpartnern im Sophistes im Zuge der Aporien ausgeschlossen. Gezeigt wurde 
stattdessen jedoch, dass man unter dem Nichtsein, das dem Sophisten gemeinhin 
zugeschrieben wird, etwas verstehen muss, was über das hinaus, was Parmenides 
unter diesem ὄνομα formuliert hat, in den Prinzipien seelischer Erkenntnis schon 
dem Potential nach angelegt ist, jedoch unter dem Begriff der Verschiedenheit 
eingeordnet (und somit anders gefasst) werden muss. Indem alles, was gedacht 
werden kann, Anteil nehmen kann am Begriff der Verschiedenheit, nimmt es ge-
mäß diesem Begriffsverhältnis nicht Anteil am Sein, ist folglich nicht etwas. Das 
Nichtsein als Begriff der Verschiedenheit nimmt hingegen selbst Anteil am Sein, 
sofern es ein Sachunterschied ist, der sich denken lässt und als Prinzip seelischer 
Erkenntnis vorausgesetzt werden muss.

Beide Annahmen, sc. dass Nichtsein nach Parmenides nicht gedacht oder gar 
widerlegt werden kann, wenn man es als etwas zu verstehen versucht, das dem 
Sein entgegensetzt ist, oder dass Nichtsein gemäß dem angestrengten dialekti-
schen Verfahren der Dialogpartner auf das Prinzip der Verschiedenheit zurück
führbar ist als etwas, das ist, sind somit ohne Widerspruch wahr. Sie beziehen sich 
auf verschiedene Sachverhalte, die sich auf Basis der Dialektik von dem Philoso-
phen täuschungsfrei denken lassen.

Fasst man dieses Ringen um den richtigen Begriff von dem Nichtsein ange-
sichts des ὄνομα-ἔργον-Grundsatzes zusammen, der bereits in der Dialogeinlei­
tung des Sophistes von Platon programmatisch für das ganze Unternehmen einge-
führt wurde, wird ersichtlich, dass der Widerspruch zwischen Parmenides und 
dem neu erarbeiten Verständnis von Nichtsein als Verschiedenheit erst dadurch 
entsteht, dass die Dialogpartner und Parmenides zwar das ὄνομα gemeinsam ha-

aufzufassen: Plat. Sph. 237b10–239c8. Darauf verweist der Gastfreund hier nach dem dialekti-
schen Verfahren in seinem Resümee allgemein zurück: Plat Sph. 258e7–259a1.

 6	 Vgl. dazu die Beteuerung des Gastfreundes unmittelbar vor der Kritik an Parmenides: 
Plat. Sph. 241d1–7.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



153Nichtsein als Verschiedenheit

ben, jedoch nicht über die Erklärung bzw. den Sachverhalt, auf den sie sich bezie-
hen, einig sind. Für die im Sophistes untersuchte Fragestellung ist jedoch ein Nicht-
sein in dem Sinne, wie es im Dialog durch eine produktive Auseinandersetzung 
mit Parmenides erst noch dialektisch fundiert werden muss, unerlässlich.

An dieser Stelle lässt sich erinnernd auf eine analoge Argumentation aus der 
Dialogeinleitung zurückblicken: Angesichts des Sophisten hatte dort der Gast-
freund angemahnt, dass man zum gegenwärtigen Zeitpunkt nur das ὄνομα über 
ihn gemeinsam habe, sich aber über das ἔργον, an dem man tatsächlich den So-
phisten erkennen kann, erst noch durch weitere Erklärung verständigen müsse. 7 
Dieser Grundsatz kristallisiert sich im gesamten Dialog in dem Ringen um ein 
Verständnis von dem, was man unter diesem Nichtsein, das dem Sophisten zuge-
schrieben wird, tatsächlich zu verstehen hat.

Im Zuge seines Resümees, mit dem sich der Gastfreund von Parmenides ab-
grenzt, stellt er noch einmal zentrale Einsichten zusammen, die sich zu diesem 
(neu definierten) Begriff des Nichtseins als Verschiedenheit im Verhältnis zum 
Sein und zu den übrigen Begriffen ergeben haben. Alles sei miteinander vermischt, 
womit sich der Gastfreund auf die möglichen Begriffsverhältnisse bezieht, die 
zwischen dem, was nur denkbar ist, anzunehmen sind. Ausgehend davon sind, 
wie die Dialogpartner bereits vor dem dialektischen Verfahren übereingekommen 
sind und im übrigen Gang der Untersuchung noch konkret ausführen werden, 
zusammengesetzte Meinungsinhalte überhaupt erst möglich. Sein und Verschie-
denheit würden, wie der Gastfreund im Zuge seines Resümees festhält, in dieser 
Verflechtung der Begriffe durch alle Begriffe hindurchgehen. 8

In aller Kürze greift er dazu noch einmal die bedeutsamsten Differenzierungen 
auf, die sich aus dem dialektischen Verfahren ergeben haben. Sie sind für eine Ab-
grenzung von Parmenides zentral und für die folgende Untersuchung richtungs-
weisend. Sie sollen unter diesem Gesichtspunkt hier noch einmal zusammenge-
stellt und analysiert werden:

(a) 		 Die Verschiedenheit ist etwas, d. h. ihr kommt ein Sein zu, sofern sie mit dem Sein 
in Gemeinschaft steht. 9 Das Nichtsein wird folglich, wie der Gastfreund schon 
vorweg erklärt hat, nicht definiert als etwas, das dem Sein ganz und gar entge-
gengesetzt ist, womit es nicht denkbar wäre. Es ist ein Sachunterschied, der sich 
erfassen lässt, und fällt somit unter das, was (denkbar) ist.

(b) 	 Die Verschiedenheit ist jedoch nicht identisch mit dem, an dem es Anteil hat (sc. an 
dem Sein), sondern es ist ein Verschiedenes. 10 Diese zweite Differenzierung, um 
die die Dialogpartner bereits im dialektischen Verfahren gerungen haben, ist 
diffi zil und doch entscheidend, um nicht in Konfusionen über das Nichtsein zu 
geraten. Als Sachunterschied selbst ist die Verschiedenheit denkbar, hat Anteil 

	  7	 Plat. Sph. 218c1–7.
 	 8	 Plat. Sph. 259a2–6.
	  9	 Plat. Sph. 259a6–7: […] τὸ μὲν ἕτερον μετασχὸν τοῦ ὄντος ἔστι μὲν διὰ ταύτην τὴν μέθεξιν […].
 10	 Plat. Sph. 259a7–8: […] οὐ μὴν ἐκεῖνό γε οὗ μετέσχεν ἀλλ̓  ἕτερον […].

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



154 Resümee: Parmenides und die neuen Einsichten zum Nichtsein

am Sein, wie vorweg (a) festgestellt. Seiner Bedeutung nach aber – d. h. als dieser 
Sachunterschied selbst – ist, wie der Gastfreund hier im zweiten Schritt festhält, 
die Verschiedenheit nicht Sein, mit dem sie, sofern sie Begriff ist, in Gemeinschaft 
stehen kann. Sie ist selbst als Verschiedenheit begreifbar.

(c) 		 Sofern die Verschiedenheit verschieden ist vom Sein, ist sie ganz offenkundig 
notwendig nicht Sein. 11 Mit diesem dritten Schritt richtet der Gastfreund den 
Blick auf die Verschiedenheit aller Begriffe, die sie durch Anteil an der Verschie-
denheit haben. Dieser Anteil an der Verschiedenheit, den alle Begriffe nehmen, 
sofern man sie im Verhältnis zu einem anderem Begriff betrachtet, kommt kon-
sequenterweise auch der Verschiedenheit selbst im Verhältnis zum Sein zu. Die 
Verschiedenheit muss daher (sc. durch Gemeinschaft mit sich selbst) als ein an-
derer Sachunterschied neben dem Sein angenommen werden. In dieser Weise 
kann man davon sprechen, dass die Verschiedenheit ‚Nichtsein‘, sc. verschieden 
vom Sein, ist. Die Unterscheidungen, die der Gastfreund hier im (b) zweiten und 
im (c) dritten Schritt präsentiert und leicht zu Konfusionen führen können, da 
sie nahe beieinander zu liegen scheinen, sind notwendig. Sie müssen, wie der 
Gastfreund vorführt, entsprechend voneinander differenziert werden. Zugleich 
ist hiermit ein wichtiger Ansatzpunkt für den Dialektiker erreicht, um später die 
Täuschungskunst des Sophisten im Bereich von Meinung und Rede aufzudecken.

(d) 	 Das Sein hat seinerseits Anteil an der Verschiedenheit und ist in dieser Hinsicht 
verschieden von allen übrigen Begriffen. Auf diese Weise ist denkbar, dass Sein 
alle anderen Begriffe nicht ist. Die Möglichkeit dem Sein in diesem Sinne gemäß 
dem Begriff der Verschiedenheit ein Nichtsein im Unterschied zu allen übrigen 
Begriffen zuzusprechen sind unzählig, wie der Gastfreund hier noch einmal be-
tont. 12 Dieser letzte Aspekt ist relevant, weil sich auf diese Weise später begrün-
den lässt, dass der Sophist sich mit seiner Täuschungskunst im Meinungsbereich 
zwar auf etwas bezieht und doch zugleich durch Konfusion von Unterschieden 
(sc. auf falsche Weise gemäß dem Begriff der Verschiedenheit) bei seinen Adres-
saten eine Unzahl an Täuschungen und falschen Meinungen generiert, die von 
dem, was wahr ist, abweichen. Auch dies ist folglich bereits dem Potential nach 
in den Begriffen selbst und ihren denkbaren Begriffsverhältnissen angelegt, kann 
aber erst auf Ebene von Wahrnehmung und Meinung mit den Mitteln der Rede 
durch den Sophisten realisiert werden und bei den Adressaten der sophistischen 
Redekunst (sc. durch Verwechslung) zu Täuschung führen.

 11	 Plat. Sph. 259a8–b1: […] ἕτερον δὲ τοῦ ὄντος ὂν ἔστι σαφέστατα ἐξ ἀνάγκης εἶναι μὴ ὄν […].
 12	 Plat. Sph. 259b1–6: […] τὸ δὲ ὂν αὖ θατέρου μετειληφὸς ἕτερον τῶν ἄλλων ἂν εἴη γενῶν, 

ἕτερον δ̓  ἐκείνων ἁπάντων ὂν οὐκ ἔστιν ἕκαστον αὐτῶν οὐδὲ σύμπαντα τὰ ἄλλα πλὴν 
αὐτό, ὥστε τὸ ὂν ἀναμφισβητήτως αὖ μυρία ἐπὶ μυρίοις οὐκ ἔστι, καὶ τἆλλα δὴ καθ᾽ 
ἕκαστον οὕτω καὶ σύμπαντα πολλαχῇ μὲν ἔστι, πολλαχῇ δ̓  οὐκ ἔστιν.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



155Wissensoikonomie und Erkenntnisprozess im Dialog

2	 Wissensoikonomie und Erkenntnisprozess im Dialog

Die Methode der Auseinandersetzung mit Parmenides, an die der Gastfreund in 
dieser Passage rückblickend erinnert, kann analog zu dem fiktiven Dialog mit den 
Vorgängerpositionen zum Sein sowie mit den Materie- und Ideenfreunden aus der 
Gigantomachie betrachtet werden. Sie ist ein Mittel der Dialog- und Argument­
gestaltung, mit dem Platon Akteure und ihre Positionen in den Dialog transfe
riert und im neuen Argumentationskontext für die untersuchte Fragestellung 
produktiv aushandelt, ohne ihnen jeglichen Geltungsanspruch abzusprechen. Sie 
bilden die Wissensoikonomie, 13 in die Platon den Dialog bzw. die Dialoghand
lung einschreibt. Dazu werden die verschiedenen Akteure und ihre Positionen im 
Ringen um die Wahrheit stellvertretend für eine bestimmte Perspektive auf das 
bzw. für einen Ausschnitt aus dem, was sich denken lässt, involviert. Sofern etwas 
zum Sein gedacht oder als Meinung formuliert wurde, ist es etwas, mit dem sich 
jemand auf einen bestimmten Unterschied bezogen hat. Von dem Philosophen 
müssen diese verschiedenen Positionen daher hinterfragt, nebeneinandergestellt 
und auf Basis der Dialektik im ganzen Spektrum des Seienden eingeordnet wer-
den: von den Perspektiven, die sich ganz auf das Wahrnehmbare richten, bis hin 
zu denen, die nur das Denkbare in den Blick nehmen.

Auf diese Verfahrensweise, wie Positionen und Akteure produktiv in die phi-
losophische Erörterung eingebunden werden, lässt Platon den Gastfreund selbst 
im Zuge seiner Diskussion mit den Materiefreunden reflektieren, wenn dieser die 
Position der besser gewordenen Materiefreunde derjenigen vorzieht, die man ih-
nen wohl eigentlich (historisch) zusprechen müsste. Nicht um die Widerlegung 
der Akteure und Positionen selbst müsse es ihnen gehen, sondern um die Suche 
(mit ihnen) nach dem, was wahr ist. 14 Dazu passend steht am Abschluss der Gi-
gantomachie die Mahnung des Gastfreundes, dass es die Aufgabe des Philoso-
phen sei, die verschiedenen, diskutierten Positionen zum Sein zu überblicken und 
auf ihre Einheit hin im größeren Kontext dessen, was insgesamt angenommen 
werden muss, zusammenzuschauen. 15 Dabei werden explizit alle vorgestellten 

 13	 Das Konzept der Wissensoikonomien wurde geprägt durch den Sonderforschungsbe-
reich 980 „Episteme in Bewegung. Wissenstransfer von der Alten Welt bis in die Frühe Neu-
zeit“ und dient als Instrumentarium, um Dynamiken des Wissenswandels zu beschreiben, 
die das Geflecht und die Komplexität von miteinander verzahnten Austauschbewegungen 
von Wissen sichtbar machen, die mit jedem Wissenstransfer – eingeschrieben in einen be
stimmten Kontext – verbunden sind. Vgl. dazu: Nora Schmidt, Nikolas Pissis, Gyburg Uhl-
mann (Hgg.), Wissensoikonomien. Ordnung und Transgression in vormodernen Kulturen; 
Melanie Möller, Konfiguration des Wissenstransfers in biographischen Anekdoten. Theoreti­
sche Grundlegung im Fokus der Konzepte „Medium“, „Wissensoikonomie“ und „Negation“, 
in: Working Paper des SFB 980 Episteme in Bewegung 18 (2019), Freie Universität; URL: https:// 
refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/17607 (25.08.2020); Sandra Erker, Sophistenkritik im 
Spiegel homerischer Zitate. Dynamiken des negativen Transfers in Platons Dialogen am Bei-
spiel des Protagoras, S. 413–431.

 14	 Plat. Sph. 246d8–9: ἡμεῖς δὲ οὐ τούτων φροντίζομεν, ἀλλὰ τἀληθὲς ζητοῦμεν.
 15	 Plat. Sph. 249c10–d4.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5

http://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/17607


156 Resümee: Parmenides und die neuen Einsichten zum Nichtsein

Positionen ohne Ausschluss einzelner integriert. Selbst der Sophist muss sich, wie 
sich am Ende des Sophistes definieren lässt, in diesem Spektrum des Seienden ein-
ordnen lassen. Die Zusammenschau dieser verschiedenen Perspektiven auf das 
Sein muss aus Sicht des Philosophen in der Wahrheit begründet sein, die gegen-
über allen einzelnen Positionen zum Sein Allgemeingültigkeit bzw. einen Prinzi
pienstatus einnimmt; auf sie haben sich die Dialogpartner im Anschluss an die 
Gigantomachie mit der Dialektik gerichtet. 16

3	 Fazit und seelischer Perspektivwechsel
Vollends aufgedeckt sei nun, wie der Gastfreund sein Resümee mit einem Blick 
auf die Begriffe selbst abschließt, dass man weder alle Sachunterschiede einfach 
miteinander vermischen dürfe und so in der Rede den Widerspruch um des bloßen 
Widerspruchs willen herbeiführen dürfe, 17 noch dass man alle Sachunterschiede 
für sich annehmen dürfe ohne Möglichkeit zu bestimmten Begriffsverhältnis-
sen. 18 Festgehalten werden dürfe nur die (schon für das dialektische Verfahren 
zugrunde gelegte) 19 Annahme, dass es eine bestimmte Verflechtung der Begriffe 
geben müsse, da nur auf diese Weise Rede (λόγος) 20 überhaupt möglich ist. 21

 16	 Am Ende des Resümees hält der Gastfreund entsprechend fest, dass sie durch diesen Streit 
mit den Vorgängern nun zu einer gemeinsamen Annahme gekommen sind, die in der Mög-
lichkeit zur Verbindung aller Begriffe bestehe: Plat. Sph. 260a1–3: σκόπει τοίνυν ὡς ἐν καιρῷ 
νυνδὴ τοῖς τοιούτοις διεμαχόμεθα καὶ προσηναγκάζομεν ἐᾶν ἕτερον ἑτέρῳ μείγνυσθαι. 
Nach diesem eingesetzten Bild wurde mit den Vorgängern folglich nicht nur zum Zwecke 
einer bloßen Ablehnung oder Widerlegung gestritten; sie wurden nach der Formulierung 
des Gastfreundes explizit in ein fiktives Streitgespräch involviert, um sie mit diesem Diffe-
renzierungsprozess zu einer Zustimmung zu den neuen (sc. wahren oder allgemeingültigen) 
Einsichten zu zwingen. Das Wissen über die Begriffe und ihre Begriffsverhältnisse, das die 
Dialogpartner erreichen, ist etwas, dem auch alle Vordenker aus ihrer eigenen Perspektive 
jeweils zustimmen müssen (sc.  als gemeinsames Fundament aller seelischen Erkenntnis), 
sofern sie dazu in der Lage sind. Die Zusammenschau leistet der Philosoph. Vgl. zu dieser 
beanspruchten Allgemeingültigkeit der neuen Einsichten gegenüber allen jemals erdachten 
Thesen zum Sein: Plat. Sph. 251c8–d3: ἵνα τοίνυν πρὸς ἅπαντας ἡμῖν ὁ λόγος ᾖ τοὺς πώποτε 
περὶ οὐσίας καὶ ὁτιοῦν διαλεχθέντας, ἔστω καὶ πρὸς τούτους καὶ πρὸς τοὺς ἄλλους, ὅσοις 
ἔμπροσθεν διειλέγμεθα, τὰ νῦν ὡς ἐν ἐρωτήσει λεχθησόμενα.

 17	 Plat. Sph. 259b8–d7.
 18	 Plat. Sph. 259d9–e2.
 19	 Vgl. zu der Notwendigkeit, eine Verflechtung der Begriffe anzunehmen: Plat. Sph. 251a5–

253b7. Vgl. zu der Aufgabe der Dialektik, Begriffe und Begriffsverhältnisse zu differenzieren: 
Plat. Sph. 253b8–c3; 253d1–e3.

 20	 Plat. Sph. 259e6. Der Begriff λόγος muss in diesem Kontext als Rede übersetzt werden. Er 
wird im Folgenden aufgegriffen – das hier zitierte Fazit des Resümees dient als Überlei-
tung von der Betrachtung dessen, was nur denkbar ist, zu der Begründung des Aussage-
satzes und der falschen Rede  –, seine Auslegung wird im Anschluss explizit hinterfragt, 
vgl. Plat. Sph. 260a5–8: πρὸς τὸ τὸν λόγον ἡμῖν τῶν ὄντων ἕν τι γενῶν εἶναι. τούτου γὰρ 
στερηθέντες, τὸ μὲν μέγιστον, φιλοσοφίας ἂν στερηθεῖμεν· ἔτι δ̓  ἐν τῷ παρόντι δεῖ λόγον 
ἡμᾶς διομολογήσασθαι τί ποτ̓  ἔστιν […]; Für den weiteren Argumentationskontext zum 
Aussagesatz wird λόγος schließlich entsprechend definiert, vgl. Plat. Sph. 262d8–e1; 262e5–6; 
263e3–5: οὐκοῦν διάνοια μὲν καὶ λόγος ταὐτόν· πλὴν ὁ μὲν ἐντὸς τῆς ψυχῆς πρὸς αὑτὴν 

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



157Fazit und seelischer Perspektivwechsel

Mit diesem Abschluss des dialektischen Verfahrens anhand der μέγιστα γένη 
wenden sich die Dialogpartner im Erkenntnisprozess nun wiederum um und 
richten den Blick zurück auf die Konsequenzen, die sich aus den erschlossenen 
Bedingungen seelischer Erkenntnis für den spezifischen Wirkungsbereich des So-
phisten im Wahrnehmbaren und Meinbaren ergeben. Denn untersucht werden 
muss nun, ob und wie auf Basis dieser Einsichten des Intellekts in die Begriffe 
und ihre potentiellen Begriffsverhältnisse selbst sowie die Bedeutung, die dabei 
der Verschiedenheit beigemessen werden muss, auch eine begründete Einsicht in 
Falschheit und Irrtum gewonnen werden kann, wie sie im Bereich von Rede, Den-
ken, Meinung und Vorstellung zustande kommen.

διάλογος ἄνευ φωνῆς γιγνόμενος τοῦτ̓  αὐτὸ ἡμῖν ἐπωνομάσθη, διάνοια; und 263e7–8: τὸ 
δέ γ᾽ ἀπ᾽ ἐκείνης ῥεῦμα διὰ τοῦ στόματος ἰὸν μετὰ φθόγγου κέκληται λόγος;

 21	 Plat. Sph. 259e4–6: τελεωτάτη πάντων λόγων ἐστὶν ἀφάνισις τὸ διαλύειν ἕκαστον ἀπὸ 
πάντων· διὰ γὰρ τὴν ἀλλήλων τῶν εἰδῶν συμπλοκὴν ὁ λόγος γέγονεν ἡμῖν.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



VIII 
Umwendung von der Dialektik  

auf den Wirkungsbereich des Sophisten

1	 Problemstellung und Kairos im Sophistes
Im Dialogargument sind die Gesprächspartner an eine weitere bedeutsame Schar-
nierstelle gelangt, die Platon auch hier in der Dialoghandlung auffällig inszeniert. 
Wie zum rechten Augenblick (ὡς ἐν καιρῷ) 1 hätten sie, wie der Gastfreund ein-
gangs beschreibt, nun die Verflechtung der Begriffe, die die notwendige Voraus-
setzung für Rede bildet, durch eine Diskussion mit den Vorgängern aufgedeckt. 2 
Was aber eine Rede ist, ohne die auch Philosophie nicht denkbar wäre, muss im 
weiteren Verlauf erschlossen werden. Es ist die nächste Problemstellung, vor die 
sich die Dialogpartner gestellt sehen. 3 Dabei muss gezeigt werden, ob und wie 
der Begriff der Verschiedenheit (unter Voraussetzung einer möglichen Verflech-
tung der Begriffe) in Rede (λόγος), Meinung (δόξα) und Vorstellung (φαντασία) 
wirksam ist, um nachzuweisen, dass Täuschung und Irrtum im Meinungsbereich 
hervorgebracht werden können. 4

Für die Kompositionstechnik Platons lässt sich an dieser Stelle festhalten, dass 
solche narrativen Elemente wie der Verweis auf den Kairos, mit der die Dialog
handlung an entscheidenden Stellen im Argument markiert wird, die Verflech-
tung von Form und Inhalt als philosophisch-literarische Einheit sichtbar werden 
lässt. Elemente der dialogischen bzw. narrativen Gestaltung verweisen auf den 
fortschreitenden Erkenntnisprozess und sind zugleich an dessen Ordnung und 
die darin verhandelten Argumente geknüpft. An dem Innehalten des Gastfreun-
des und an seinem Verweis auf den Kairos, mit dem die Dialektik für das weitere 
Unternehmen gerade erschlossen sei, um nun gesichert fortzufahren, lässt sich die 
seelische Bildung des Gastfreundes erschließen, nämlich seine dialektische Natur, 
mit der er den Erkenntnisprozess überblickt und einzuschätzen vermag. Zugleich 
markiert Platon mit diesen literarischen Mitteln – sc. bezogen auf den Skopos des 
Dialogs und auf die Erkenntnisperspektive – einen entscheidenden Wendepunkt 
im Argument und für den Unterscheidungsprozess, der mit dem Dialog (sc. für 
den Leser) und im Dialog (sc. durch die Dialogpartner und im Zusammenspiel 

 1	 Plat. Sph. 260a1.
 2	 Plat. Sph. 260a1–3.
 3	 Plat. Sph. 260a5–b2.
 4	 Plat. Sph. 260b7–261a3.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



160 Umwendung von der Dialektik auf den Wirkungsbereich des Sophisten

dieser) angestoßen wird. Es erfolgt eine Umwendung der Seele von der Dialek-
tik, d. h. dem genuinen Gegenstand des Intellekts (sc.  für den Gastfreund), der 
diskursiv-rational vermittelt werden kann (sc. für Theaitet), auf den Wirkungsbe­
reich des Sophisten. Erschlossen werden muss folglich nun, wie sich auf Basis von 
Wissen über die Prinzipien seelischer Unterscheidungstätigkeit die Konstitution 
des Wahrnehmbaren und Meinbaren erkennen lässt, worunter sowohl die Gegen
standseinheit des Einzelnen als auch alle Formen von Bildern im Werden fallen.

2	 Das Bild der Jagd des Philosophen nach dem Sophisten
Die Dialogpartner greifen erneut auf das Bild der Jagd nach dem Sophisten zu-
rück. 5 Es erfährt mit der beschriebenen Wende von der Dialektik auf den zunächst 
schwer zugänglichen Meinungsbereich eine entscheidende Erweiterung: Hatte 
sich der Sophist am Anfang des Dialogs nicht als Jäger, sondern nach einer ersten 
Aporie im Erkenntnisprozess bis hierhin stets als vielgestaltiges Tier erwiesen, das 
schwer zu fangen ist, weil er bzw. es sich immer wieder in der Dunkelheit dessen 
versteckt, was noch nicht erkennbar ist (sc. aufgrund eines bis dahin noch nicht 
definierten Begriffs von Nichtsein), verweisen die Dialogpartner jetzt außerdem 
auf die aktive Wehrhaftigkeit, mit der der Sophist immer wieder neue Hürden 
aufzustellen scheint. 6 Das Bild der Jagd wird erstmals im Sophistes mit der Einnah-

 5	 Plat. Sph. 261a4–6: κομιδῇ δέ γε, ὦ ξένε, ἔοικεν ἀληθὲς εἶναι τὸ περὶ τὸν σοφιστὴν κατ̓  
ἀρχὰς λεχθέν, ὅτι δυσθήρευτον εἴη τὸ γένος.

 6	 Vgl. dazu Theaitet, wenn er nach dem Jagdbild die herausfordernde Auseinandersetzung 
mit den Schwierigkeiten, die der Sophist erzeugt, mit martialischem Vokabular (insbes. 
διαμάχεσθαι) beschreibt: Plat. Sph. 261a6–b4, sowie bereits eingangs bezogen auf diese 
Streitlust des Sophisten, mit der er gewaltsam versuche, sich einer Definition zu entziehen: 
Plat. Sph. 260d6; 260e1. Dieses Bild einer heftigen (körperlichen) Auseinandersetzung, die 
auf das mühevolle oder widrige Aushandeln von Differenzierungen bezogen wird (und hier 
erstmals unmittelbar mit dem Bild der Jagd verbunden ist, mit dem der Sophist aufgespürt 
werden soll), setzt Platon bereits vorab an entscheidenden Stationen im Erkenntnisprozess 
ein, wenn schwierige Fragen angekündigt oder ausgehandelt werden. Vgl. dazu zum Auf-
takt der angekündigten Differenzierung des Parmenideischen Seinsbegriffs: Plat. Sph. 241d8: 
Φαίνεται τὸ τοιοῦτον διαμαχετέον ἐν τοῖς λόγοις. Vgl. dazu den Verweis auf die Giganto-
machie selbst: Plat. Sph. 246c3. Vgl. dazu im Zuge der Gigantomachie die Diskussion mit den 
Ideenfreunden, sc. gegen einen imaginären Streitkünstler, der sich grundsätzlich gegen die 
notwendige Annahme von Wissen (ἐπιστήμη), vernünftiger Einsicht (φρόνησις) oder Intel-
lekt (νοῦς) ausspreche: Plat. Sph. 249c6–8: Καὶ μὴν πρός γε τοῦτον παντὶ λόγῳ μαχετέον, ὃς 
ἂν ἐπιστήμην ἢ φρόνησιν ἢ νοῦν ἀφανίζων ἰσχυρίζηται περί τινος ὁπῃοῦν. Vgl. dazu im 
Zuge der Unterscheidungen von schwierigen Begriffsverhältnissen zwischen den μέγιστα 
γένη: Plat. Sph. 256d5–6: Ἀδεῶς ἄρα τὴν κίνησιν ἕτερον εἶναι τοῦ ὄντος διαμαχόμενοι 
λέγωμεν; Programmatisch wird die Analogie zwischen der kriegerischen Auseinanderset-
zung (sc. mit dem Körper) und der Streitlust des Sophisten (sc. mit der Rede, d. h. in und 
mit den an diese geknüpften seelischen Vermögen) in der vierten Dihairese zum Sophisten 
als Streitkünstler eingeführt, vgl. Plat. Sph. 225a6, 225a8, 226a3. Von allen vorgeführten Er­
scheinungsweisen in der ersten Dialoghälfte hatte sich diese Erscheinungsweise als beste 
Möglichkeit erwiesen, um das täuschende Wesen des Sophisten durch Widerspruch, Aporie 
und seelische Reinigung aufzudecken, vgl. Plat. Sph. 232b1–7. S. zu einer Vergleichsstelle im 

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



161Das Bild der Jagd des Philosophen nach dem Sophisten

me einer wehrhaften Stadt verbunden. 7 Platon bildet in der erweiterten Fassung 
dieser bildhaften Beschreibung die neue Anforderung ab, die sich im Argument 
ergibt: Es muss – sc.  in diesem Augenblick, in dem die Dialogpartner nach der 
dialektischen Fundierung endlich in den Bereich vorgedrungen sind, in dem der 
Sophist spezifisch wirkt und somit tatsächlich zu fangen ist – ausgehend von dem 
Begriff der Verschiedenheit aufgedeckt werden, wie Falschheit (ψεῦδος) 8 in Rede 
(λόγος), Meinung (δόξα) und Vorstellung (φαντασία) 9 entstehen kann und wie 
sich der Sophist dieser Möglichkeit der falschen Aussage durch eine täuschende 
Form der Nachahmung bedient. Das Bild von der Jagd auf das fliehende Beutetier 
wird daher in das Bild der Einnahme einer wehrhaften Stadt gewandelt, in der 
sich der Sophist mit dem aufgebauten Mauerwerk seiner Täuschungskunst, das 
erst noch überwunden werden muss, verschanzt. Die Dialogpartner sind nach der 
Betrachtung der dialektischen Grundlagen seelischer Erkenntnis in den tatsächli-
chen Wirkungsbereich des Sophisten vorgedrungen. Die Rede des Gastfreundes, 
mit der er Theaitet Mut für diese Eroberung (sc. im Wahrnehmbaren) zuspricht, 10 
erinnert an die Rede eines kämpferischen Feldherrn. Der wehrhafte Täuschungs-
künstler muss im letzten Teil des Dialogs mit den Waffen der Dialektik – und doch 
auf Ebene von Wahrnehmung, Meinung und Bildlichkeit – eingenommen wer-
den; der Philosoph wird nach einer grundlegenden Reflexion auf seine Wissens­
basis folglich vom fährtenlesenden Jäger zum kundigen und erfolgreichen Strate-
gen, der die Wirkmacht seiner Unterscheidungskunst im Einzelnen umzusetzen 
vermag, sc. mit der begründeten und sicheren Einsicht in alle Gegenstände aus 
dem Bereich des Werdens.

Menon, wenn Sokrates darum wirbt, dass man alle Kräfte aufbieten müsse, um Einsicht in 
das eigene Nichtwissen zu gewinnen: Plat. Men. 86b7–c2: ὅτι δ’ οἰόμενοι δεῖν ζητεῖν ἃ μή τις 
οἶδεν βελτίους ἂν εἶμεν καὶ ἀνδρικώτεροι καὶ ἧττον ἀργοὶ ἢ εἰ οἰοίμεθα ἃ μὴ ἐπιστάμεθα 
μηδὲ δυνατὸν εἶναι εὑρεῖν μηδὲ δεῖν ζητεῖν, περὶ τούτου πάνυ ἂν διαμαχοίμην, εἰ οἷός τε 
εἴην, καὶ λόγῳ καὶ ἔργῳ. Eben eine solche Einsicht – jedoch auf Basis der Dialektik und so-
mit auf einem entsprechend hohen Erkenntnisniveau – muss im Sophistes an dem prekären 
Nichtsein des Sophisten aufgespürt und gefangen, sc. auf Basis der Dialektik hergeleitet und 
definiert werden.

 	 7	 Vgl. für diesen Vergleich mit der Eroberung einer Stadt die Rede des Gastfreundes, wenn er 
Theaitet (kämpferisch) Mut für das folgende Unternehmen zuspricht: Plat. Sph. 261b5–c4.

 	 8	 Plat. Sph. 261a1.
 	 9	 Vgl. zu der hier angeführten Terminologie im Zuge der Beschreibung der Problemstellung: 

Plat. Sph. 260e3–261a3: διὰ ταῦτ̓  οὖν λόγον πρῶτον καὶ δόξαν καὶ φαντασίαν διερευνητέον 
ὅτι ποτ̓  ἔστιν, ἵνα φανέντων καὶ τὴν κοινωνίαν αὐτῶν τῷ μὴ ὄντι κατίδωμεν, κατιδόντες 
δὲ τὸ ψεῦδος ὂν ἀποδείξωμεν, ἀποδείξαντες δὲ τὸν σοφιστὴν εἰς αὐτὸ ἐνδήσωμεν, εἴπερ 
ἔνοχός ἐστιν, ἢ καὶ ἀπολύσαντες ἐν ἄλλῳ γένει ζητῶμεν.

 10	 Plat. Sph. 261b5–c4.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



162 Umwendung von der Dialektik auf den Wirkungsbereich des Sophisten

3	 Verschiedenheit als Falschheit in Rede, Denken, Meinen  
und Vorstellen

Nacheinander gehen die Dialogpartner durch, (1.) was unter der Rede (λόγος) und 
Meinung (δόξα) zu verstehen ist, wozu der elementare Aufbau eines Satzes ge-
prüft wird und die Frage erörtert wird, wie Falschheit in der Rede denkbar ist, 11 
sowie (2.) ob und wie Falschheit analog auch im Denken (διάνοια), Meinen (δόξα) 
und Vorstellen (φαντασία) anzunehmen ist. 12

Zu (1.): Mit einer Referenz auf die Verbindungsmöglichkeiten von Buchstaben, 
welche bereits zuvor als Auftakt für die Dialektik und die Analyse der Begriffs-
verhältnisse herangezogen wurde, widmet sich der Gastfreund mit Theaitet der 
Frage, wie aus Wörtern ein Aussagesatz gebildet wird, der das, was Rede ist – was 
im Zuge dessen herausgearbeitet wird –, leistet.

Analog zu den Buchstaben gebe es auch bei den Wörtern nur bestimmte Wör-
ter, die sich mit anderen verbinden, andere jedoch nicht. 13 Prinzip dafür sei, ob 
sie in dieser Kombination auf Sachverhalte verweisen, die (erkennbar) sind oder 
nicht. 14 Denn eine Rede müsse notwendig immer Rede von etwas sein, wobei es 
unmöglich sei, dass sie sich auf überhaupt nichts richte. 15

Dazu teilt der Gastfreund die Wörter 16 in Nomina (ὀνόματα) und Verben 
(ῥήματα) ein. 17 Diese seien die zwei grundlegenden Arten, wie man auf das ver

 11	 Plat. Sph. 261c6–263d5. Für den vorliegenden Abschnitt wird von dem Gastfreund eine Unter-
suchung von λόγος und δόξα im ersten Schritt eingefordert (vgl. Plat. Sph. 261c6: λόγον δὴ 
πρῶτον καὶ δόξαν […]). Die Untersuchung konzentriert sich auf die Herleitung dessen, was 
Rede bzw. falsche Rede ist; die Meinung wird implizit mitverhandelt, sofern sie der Gegen-
stand ist, auf den die Rede bezogen ist (vgl. die konkret herangezogenen Beispielsätze zum 
wahren und falschen Satz: Plat. Sph. 262e12–263d5). Begrifflich abgegrenzt wird die δόξα 
später im zweiten Schritt von διάνοια und φαντασία; sie wird daher dort erneut von dem 
Gastfreund in der Fragestellung aufgegriffen (Plat. Sph. 263d6: […] διάνοιά τε καὶ δόξα καὶ 
φαντασία […]), im Folgenden explizit genannt und in Abgrenzung zu den übrigen beiden 
Begriffen allgemein definiert (vgl. insbes. Plat. Sph. 264a1–2 und 264a8–b3).

 12	 Vgl. zu der dort verwendeten Terminologie: Plat. Sph. 263d6, und zu der gesamten Passage: 
Plat. Sph. 263d6–264b8.

 13	 Plat. Sph. 261d1–7.
 14	 Plat. Sph. 262d8–e1: οὕτω δὴ καθάπερ τὰ πράγματα τὰ μὲν ἀλλήλοις ἥρμοττεν, τὰ δ̓  οὔ, 

καὶ περὶ τὰ τῆς φωνῆς αὖ σημεῖα τὰ μὲν οὐχ ἁρμόττει, τὰ δὲ ἁρμόττοντα αὐτῶν λόγον 
ἀπηργάσατο.

 15	 Diesen Gedanken formuliert der Gastfreund prägnant als Fazit der gesamten Passage zum 
Aussagesatz, vgl. Plat. Sph. 262e5–6: λόγον ἀναγκαῖον, ὅτανπερ ᾖ, τινὸς εἶναι λόγον, μὴ δὲ 
τινὸς ἀδύνατον.

 16	 Der Gastfreund umschreibt für eine allgemeine Terminologie – sc.  in Abgrenzung zu den 
spezifischen Begriffen ὀνόματα und ῥήματα, die die einzelnen Kategorien von Wörtern mit 
ihren spezifischen Funktionen (sc. Verweis auf etwas, was ist) bezeichnen – Wörter als lautli-
che Verweiszeichen, die etwas, was ist, offenkundig machen, vgl. Plat. Sph. 261e5: […] τῶν τῇ 
φωνῇ περὶ τὴν οὐσίαν δηλωμάτων […].

 17	 Vgl. Plat. Sph. 262a1: τὸ μὲν ὀνόματα, τὸ δὲ ῥήματα κληθέν.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



163Verschiedenheit als Falschheit in Rede, Denken, Meinen und Vorstellen

weisen könne, was ist. 18 Verben (ῥήματα) seien dabei zu definieren als solche Wör-
ter, die auf Handlungen bezogen sind, 19 Nomina (ὀνόματα) hingegen als solche, 
die auf Akteure bezogen sind, die diese Handlungen ausführen. 20 Nur Nomina 
oder nur Verben zu verbinden, ermögliche noch keine Rede von etwas. 21 Um einen 
Aussagesatz zu bilden, der das leistet, was eine Rede ist, müsse man notwendig 
jeweils Nomen und Verb miteinander kombinieren. 22

Der Gastfreund hat die einfachste Einheit dessen entworfen, was man unter 
einem Aussagesatz verstehen muss, mit dem das, was Rede ist (sc. eine Aussage 
über einen Meinungsinhalt zu treffen), geleistet wird. 23 Als Beispiel zieht er den 
einfachen Satz: „Der Mensch lernt.“ (ἄνθρωπος μανθάνει), 24 heran.

Im Anschluss richtet der Gastfreund den Blick auf die bestimmte Beschaffen-
heit der Rede, sc. ob sie als wahr oder falsch gelten kann, und leitet her, wie Falsch-
heit in der Rede zustande kommt. In diesem zweiten Schritt wird also das Verhält-
nis zwischen der Rede und dem Meinungsinhalt, auf den die Rede sich bezieht, 
betrachtet, um gemessen an dem, was an sich denkbar ist, zu prüfen, ob die Rede 
als wahr oder falsch zu qualifizieren ist. Dazu stellt der Gastfreund exemplarisch 
zwei Aussagesätze gegenüber:

(a) 		 Theaitet sitzt. / Θεαίτητος κάθηται. 25

(b) 	 Theaitet, mit dem ich mich unterrede, fliegt. / Θεαίτητος, ᾧ νῦν ἐγὼ διαλέγομαι, 
πέτεται. 26

Theaitet soll an diesen zwei vorgestellten Aussagesätzen prüfen, worauf sich die 
Reden jeweils beziehen 27 und von welcher Beschaffenheit sie sind. 28 Wie die Dia
logpartner festhalten, beziehen sich beide Reden auf Theaitet und beschreiben 
eine Handlung, die ihm zugesprochen wird. 29 Die eine Rede (a) müsse jedoch ih-
rer Beschaffenheit nach für wahr, die andere (b) für falsch gehalten werden. 30 Der 
Gastfreund deckt mit Theaitet auf, dass die Falschheit der zweiten Rede auf den 
Begriff der Verschiedenheit als Ursache zurückgeführt werden kann, indem er 

 18	 Plat. Sph. 261e4–6: […] ἔστι γὰρ ἡμῖν που τῶν τῇ φωνῇ περὶ τὴν οὐσίαν δηλωμάτων διττὸν 
γένος.

 19	 Plat. Sph. 262a3–4: τὸ μὲν ἐπὶ ταῖς πράξεσιν ὂν δήλωμα ῥῆμά που λέγομεν.
 20	 Plat. Sph. 262a6–7: τὸ δέ γ᾽ ἐπ᾽ αὐτοῖς τοῖς ἐκείνας πράττουσι σημεῖον τῆς φωνῆς ἐπιτεθὲν 

ὄνομα.
 21	 Plat. Sph. 262a9–12.
 22	 Der Gastfreund zeigt dies an verschiedenen Beispielen auf: Plat. Sph. 262b5–e2.
 23	 Vgl. Plat. Sph. 262c9–10.
 24	 Plat. Sph. 262c9.
 25	 Plat. Sph. 263a2.
 26	 Plat. Sph. 263a8.
 27	 Plat. Sph. 262e12–14: λέξω τοίνυν σοι λόγον συνθεὶς πρᾶγμα πράξει δἰ  ὀνόματος καὶ 

ῥήματος· ὅτου δ̓  ἂν ὁ λόγος ᾖ, σύ μοι φράζειν. Plat. Sph. 263a4: σὸν ἔργον δὴ φράζειν περὶ 
οὗ τ̓  ἐστὶ καὶ ὅτου.

 28	 Plat. Sph. 263a11–12: ποιὸν δέ γέ τινά φαμεν ἀναγκαῖον ἕκαστον εἶναι τῶν λόγων.
 29	 Plat. Sph. 263a5 und 263a9–10.
 30	 Plat. Sph. 263b3: τὸν μὲν ψευδῆ που, τὸν δὲ ἀληθῆ.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



164 Umwendung von der Dialektik auf den Wirkungsbereich des Sophisten

mit Theaitet zum Vergleich die jeweils von den Reden gemeinten Meinungsinhal-
te und die dabei miteinander verbundenen Begriffe analysiert. 31

Beide Reden beziehen sich auf einen bestimmten Meinungsinhalt: Der erste 
Satz (a) bezieht sich auf Theaitet und spricht ihm etwas, was er ist, zu. Der Satz ist 
daher seiner Beschaffenheit nach für wahr zu halten. 32 Der zweite Satz (b) bezieht 
sich ebenfalls auf Theaitet, spricht ihm jedoch etwas anderes als das, was er ist, 
zu. 33 Er spricht ihm also zu, wie der Gastfreund mit Blick auf den erarbeiteten 
Begriff vom Nichtsein präzisiert, dass er ist, was er eigentlich nicht ist. 34 Der Satz 
ist daher für falsch zu halten.

Für eine differenzierte Analyse, wie Falschheit in der Rede entsteht, lohnt über 
die Textauslegung hinaus eine genaue Betrachtung der zugrundeliegenden Be
griffsverhältnisse. Durch sie wird der ausgesagte Meinungsinhalt jeweils konsti-
tuiert. Unter dieser Perspektive lassen sich die Ergebnisse zum Aussagesatz, die 
die Dialogpartner an dieser Stelle vorlegen, unmittelbar mit den Ergebnissen aus 
dem vorausgeschickten dialektischen Verfahren, das als Fundament dienen soll, 
verbinden:

(a) 		 Mit dem wahren Satz wird Theaitet etwas zugesprochen, an dem er der Identität 
nach Anteil hat. Der Satz ist somit wahr und hat als Aussage über Theaitet Anteil 
am Sein.

(b) 	 Bei dem falschen Satz wird Theaitet hingegen das, an dem er der Verschiedenheit 
nach Anteil hat, so zugesprochen, als hätte er der Identität nach daran Anteil. 
Der Satz ist daher falsch und hat als Aussage über Theaitet an der Verschieden-
heit Anteil, nicht jedoch am Sein. Die Aussage bezieht sich daher auf etwas, was 
nicht ist, obwohl sie selbst, sofern sie Rede ist, zum Spektrum des Seienden zu 
rechnen ist. 35 Man kann daher sagen, dass die falsche Rede Nichtsein zum Inhalt 
hat (sc. Nichtsein gemäß dem Begriff der Verschiedenheit), dass sie selbst aber als 

 31	 Vgl. für die gesamte Passage ausgehend von der Falschheit des zweiten Satzes bis hin zur 
allgemeinen Definition: Plat. Sph. 263b7–d5.

 32	 Plat. Sph. 263b4–5: λέγει δὲ αὐτῶν ὁ μὲν ἀληθὴς τὰ ὄντα ὡς ἔστιν περὶ σοῦ.
 33	 Plat. Sph. 263b7: ὁ δὲ δὴ ψευδὴς ἕτερα τῶν ὄντων.
 34	 Plat. Sph. 263b9: τὰ μὴ ὄντ̓  ἄρα ὡς ὄντα λέγει.
 35	 Vgl. hierzu die abschließende Argumentation zur falschen Rede. Sie beziehe sich als Rede 

notwendig auf etwas und nicht auf überhaupt nichts, sage über Theaitet aber etwas Verschie-
denes wie etwas Identisches aus, spreche also dem, was nicht etwas ist, zu, zu sein. Damit 
sei sie tatsächlich und wahrhaft (ὄντως τε καὶ ἀληθῶς) eine falsche Rede (λόγος ψευδής): 
Plat. Sph. 263c5–d5. Mit der unmittelbaren Gegenüberstellung von ὄντως τε καὶ ἀληθῶς 
(263d4) und λόγος ψευδής (263d4) im Zuge der abschließenden Definition der falschen Rede 
stellt der Gastfreund die Notwendigkeit vor Augen, nach Hinsichten der zugrundeliegen
den Begriffsverhältnisse zu differenzieren. Analog war dies bereits auf Ebene des dialekti­
schen Verfahrens an den Begriffsverhältnissen selbst diskutiert worden (vgl. allgemein zum 
Nichtsein im Rahmen der Begriffsverhältnisse: Plat. Sph. 255d9–257a12, und zum Sein des 
Nichtseins: Plat. Sph. 257b3–258c5). Auch bei der falschen Rede muss man begreifen, dass 
sie ohne Widerspruch dem Inhalt nach auf etwas gerichtet sein kann, was nicht ist, dass sie 
aber als Rede Anteil hat am Sein, da auch die falsche Rede eine Rede von etwas und nicht von 
überhaupt nichts ist.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



165Verschiedenheit als Falschheit in Rede, Denken, Meinen und Vorstellen

Rede ebenso Anteil hat am Sein und somit Gegenstand der kritischen Analyse 
durch den Philosophen werden kann.

Diese Herleitung der falschen Rede als etwas aus dem Spektrum des Seienden ist 
richtungsweisend dafür, dass der Sophist im weiteren Dialogverlauf überhaupt 
gefangen und definiert werden kann. Irrtum und Täuschung sind etwas, dessen 
Sein von dem Sophisten nicht mehr geleugnet werden kann, wie die Dialogpart
ner von ihm bisher stets als fiktive Gegenrede angenommen haben. 36 Die Her
leitung der falschen Rede richtet somit den Blick auf den spezifischen Wirkungs-
bereich des Sophisten und die Mittel zur begrifflichen Konfusion, die ihm gemäß 
dem Begriff der Verschiedenheit in Meinung und Rede zur Verfügung stehen.

Zu (2.): Im zweiten Schritt sollen Denken (διάνοια), Meinen (δόξα) und Vor-
stellung (φαντασία) daraufhin untersucht werden, 37 ob auch diese in der Seele 
wahr oder falsch zustande kommen. 38 Während die Meinung bereits implizit als 
Gegenstand der Rede im vorangegangenen, ersten Teil (vgl. oben (1.)) im Zuge des 
Aussagesatzes mitbehandelt wurde und Teil der Fragestellung gewesen ist, wird 
sie nun im zweiten Gang in Abgrenzung zum Denken und zur Vorstellung als 
Unterscheidungsleistung der Seele für sich betrachtet und definiert.

Als Angelpunkt der gesamten Erörterung dient die bereits erreichte Definition 
der Rede. Sie wird von den Dialogpartnern in ein Verhältnis zum Denken, zu Mei
nung und Vorstellung gesetzt, um daran auszuloten, ob und wie Wahrheit und 
Falschheit in ihnen zustande kommen.

Denken und Reden seien dasselbe, wie der Gastfreund gleich vorweg prokla-
miert. 39 Das Denken komme als innerer Dialog der Seele zustande ohne Lautma-
terie, wie der Gastfreund einschränkt, 40 die Rede sei hingegen das, was davon mit 
der Lautmaterie verwirklicht werde. 41

An dieser Definition, die auf den ersten Blick überraschen mag, wenn Rede 
und Denken zunächst grundsätzlich gleichgesetzt werden, bevor eine weiterge-
hende Unterscheidung erfolgt, wird ersichtlich, dass Rede nach Platon niemals 
ohne einen Bezug auf etwas, was Gegenstand seelischer Erkenntnisaktivität ist, 
möglich oder denkbar ist. Wie die Dialogpartner bereits vorher festgehalten ha-
ben, ist Rede immer Rede von etwas. Das bedeutet, dass der Rede notwendig, da-
mit sie überhaupt ihr ἔργον mit Lautmaterie bzw. daraus geformten Wörtern und 

 36	 Vgl. Plat. Sph. 239c9–240a2. An diese Gegenrede des Sophisten wird auch im Folgenden bei 
der Untersuchung zur Falschheit im Denken und Meinen noch einmal erinnert: Plat. Sph. 
260c11–d3.

 37	 Vgl. zur Terminologie: Plat. Sph. 263d6: […] διάνοιά τε καὶ δόξα καὶ φαντασία […].
 38	 Vgl. zur Fragestellung: Plat. Sph. 263d6–8: τί δὲ δή; διάνοιά τε καὶ δόξα καὶ φαντασία, μῶν 

οὐκ ἤδη δῆλον ὅτι ταῦτά γε ψευδῆ τε καὶ ἀληθῆ πάνθ᾽ ἡμῶν ἐν ταῖς ψυχαῖς ἐγγίγνεται;
 39	 Plat. Sph. 263e3: οὐκοῦν διάνοια μὲν καὶ λόγος ταὐτόν […].
 40	 Plat. Sph. 263e3–5: πλὴν ὁ μὲν ἐντὸς τῆς ψυχῆς πρὸς αὑτὴν διάλογος ἄνευ φωνῆς 

γιγνόμενος τοῦτ̓  αὐτὸ ἡμῖν ἐπωνομάσθη, διάνοια;
 41	 Plat. Sph. 263e7–8: τὸ δέ γ᾽ ἀπ᾽ ἐκείνης ῥεῦμα διὰ τοῦ στόματος ἰὸν μετὰ φθόγγου κέκληται 

λόγος;

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



166 Umwendung von der Dialektik auf den Wirkungsbereich des Sophisten

ihrer Kombination leisten kann, ein seelischer Unterscheidungsakt oder -inhalt 
vorausgehen muss, der Prinzip für ihre Einheit und Konstitution ist. Andernfalls 
könnte man eine solche sogenannte Rede, wenn es möglich wäre, dass sie auf 
überhaupt nichts Erkennbares oder etwas, was irgendwie ist und somit erfassbar 
ist, bezogen wäre, lediglich als Ansammlung von Lauten, die bestenfalls gemäß 
Grammatik zu bestimmten Wörtern zusammengesetzt und ohne einheitsstiften-
des Prinzip nebeneinander gestellt wären, betrachten. 42 Wie sich bereits im Zuge 
der Herleitung des Aussagesatzes gezeigt hatte, kommt aber erst dadurch Rede 
zustande, dass bestimmte Wörter gemäß einem Meinungsinhalt (oder einer Vor-
stellung bzw. falschen Meinung) miteinander kombiniert werden und diese Be-
deutung vermitteln. 43

Auf Grundlage dieser Verbindung von Rede und Erkenntnis, die notwendig 
anzunehmen ist, macht der Gastfreund die analogen Verhältnisse zwischen der 
Rede und den betrachteten seelischen Aktivitäten zum Zentrum des Arguments: 
Da es Zusprechen (φάσις) und Absprechen (ἀπόφασις) in der Rede gebe, 44 müsse 
man dies auch auf das (sc. damit notwendigerweise verbundene) Denken bezie-
hen. Einen solchen Schluss, der im Denken und ohne Aussprechen zustande kom-
me, nenne man Meinung. 45 Entstehe dieser Schluss auf Basis der Wahrnehmung, 
sc. als eine Mischung aus Wahrnehmung und Meinung, wie der Gastfreund später 
im abschließenden Fazit präzisiert, so müsse man es Vorstellung bzw. als das, wie 
etwas erscheint, begreifen. 46 In beiden genannten Unterscheidungsinhalten der 
Seele müsse man folglich mit Notwendigkeit Wahrheit und Falschheit annehmen.

Etabliert haben die Gesprächspartner mit dieser einfachen Herleitung von Mei-
nung und Wahrnehmung sowie der Täuschung, die in ihnen zustande kommt, 
die Basis, auf der im Folgenden die verschiedenen Nachahmungsarten hergeleitet 
werden können, unter die auch die Täuschungskunst des Sophisten fällt. Denn 
alle Formen von Täuschung und Irrtum, die bisher als Teil eines Spektrums des 
Seienden herausgearbeitet wurden, lassen sich auf den Begriff der Verschieden-
heit aus dem dialektischen Verfahren zurückführen.

 42	 Die Unterscheidungskunst, die sich auf die Verbindungsmöglichkeiten von Buchstaben rich-
tet, wird von den Dialogpartnern vorweg als spezifische Leistung der Grammatik erschlos-
sen: Plat. Sph. 252e9–253a12.

 43	 Plat. Sph. 261d1–262e9.
 44	 Plat. Sph. 263e12.
 45	 Plat. Sph. 264a1–2: ὅταν οὖν τοῦτο ἐν ψυχῇ κατὰ διάνοιαν ἐγγίγνηται μετὰ σιγῆς, πλὴν δόξης 

ἔχεις ὅτι προσείπῃς αὐτό; Vgl. dazu in der abschließenden Definition die Herleitung der Mei-
nung aus der wahren und falschen Rede und dem daran geknüpften Denken (διάνοια) als Ab-
schluss des Denkens (sc. wenn etwas, wie zuvor gezeigt, einer Sache zu- oder abgesprochen 
wird): Plat. Sph. 264a8–b1: οὐκοῦν ἐπείπερ λόγος ἀληθὴς ἦν καὶ ψευδής, τούτων δ̓  ἐφάνη 
διάνοια μὲν αὐτῆς πρὸς ἑαυτὴν ψυχῆς διάλογος, δόξα δὲ διανοίας ἀποτελεύτησις […].

 46	 Vgl. zu der ersten Beschreibung: Plat. Sph. 264a4–6: τί δ̓  ὅταν μὴ καθ᾽ αὑτὸ ἀλλὰ δἰ  αἰσθήσεως 
παρῇ τινι, τὸ τοιοῦτον αὖ πάθος ἆῤ  οἷόν τε ὀρθῶς εἰπεῖν ἕτερόν τι πλὴν φαντασίαν; Vgl. zu 
einer präzisen Fassung in der abschließenden Definition: Plat. Sph. 264b1–2: […] ‘φαίνεται’ δὲ 
ὃ λέγομεν σύμμειξις αἰσθήσεως καὶ δόξης […].

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



167Verschiedenheit als Falschheit in Rede, Denken, Meinen und Vorstellen

Der Gastfreund rekapituliert den bisherigen Argumentationsgang und ver
bindet dazu die erreichten Ergebnisse aus dem dialektischen Verfahren mit dem 
letzten Stand der unterbrochenen Dihairese, die im Folgenden wieder aufgenom-
men werden soll. 47 Zuletzt hätten sie die Nachahmungskunst, die sich auf die Her-
stellung von Bildern richte, in die ebenbildnerische Kunst (τέχνη εἰκαστική) und 
in die auf den Schein ausgerichtet Kunst (τέχνη φανταστική) unterschieden. 48 An 
dieser Stelle seien sie damals in Aporie über das Falsche geraten, ohne das ihnen 
keine der genannten Bildarten erklärbar zu sein schien. Da nun aber gezeigt sei, 
dass falsche Rede und falsche Meinung tatsächlich (sc. etwas) seien, kann ange-
nommen werden, dass es Nachahmungen von dem gebe, was ist; auf dieser Basis 
kann eine Täuschungskunst operieren und definiert werden. 49

 47	 Plat. Sph. 264b9–d9.
 48	 Vgl. zur Begriffseinteilung am Beginn der Dihairese: Plat. Sph. 236c6–7: τούτω τοίνυν τὼ δύο 

ἔλεγον εἴδη τῆς εἰδωλοποιικῆς, εἰκαστικὴν καὶ φανταστικήν. Darauf verweist der Gast­
freund hier zurück: Plat. Sph. 264c4–5: διειλόμεθα τῆς εἰδωλοποιικῆς εἴδη δύο, τὴν μὲν 
εἰκαστικήν, τὴν δὲ φανταστικήν.

 49	 Plat. Sph. 264d3–6.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



IX 
Gefangen:  

Abschluss der Dihairese und das ἔργον des Sophisten

1	 Platons Bildtheorie im Diskurs der Bildwissenschaften  
und Platonforschung

Bilder und Bildtheorie sind in den letzten Jahrzehnten durch die Bemühungen der 
neueren Bildwissenschaften verstärkt in den Fokus zahlreicher Wissenschafts
disziplinen gerückt 1, im Zuge dessen auch eine Auseinandersetzung mit Platons 
Bildbegriff neue Impulse erfahren hat. 2 Während in der älteren Platonforschung 
zu der Frage nach Platons Bildbegriff vorrangig Passagen zu Dichterkritik und 
Mimesis aus der Politeia herangezogen und kritisch betrachtet wurden, ist im Zei-
chen der Untersuchungen der neueren Bildwissenschaften Platons Sophistes und 

 1	 Einen allgemeinen Überblick über die Forschungsthemen der verschiedenen Disziplinen und 
ihre spezifischen Methoden bietet z. B.: Klaus Sachs-Hombach (Hg.), Bildwissenschaft. Dis-
ziplinen, Themen, Methoden, Frankfurt am Main 2005; für eine umfangreiche und grund-
legende Einführung in die Bildtheorie seit dem pictorial turn bzw. iconic turn vgl.: Stephan 
Günzel, Dieter Mersch (Hgg.), Bild. Ein interdisziplinäres Handbuch, unter Mitarbeit von 
Franziska Kümmerling, Stuttgart/Weimar 2014; vgl. außerdem: Martin Schulz, Ordnungen 
der Bilder. Eine Einführung in die Bildwissenschaft, München 2005; Gustav Frank, Barbara 
Lange, Einführung in die Bildwissenschaft. Bilder in der visuellen Kultur, Darmstadt 2010; 
Mark Greenlee, Rainer Hammwöhner, Bernd Körber, Christoph Wagner, Christian Wolff 
(Hgg.), Bilder sehen. Perspektiven der Bildwissenschaft, Regensburg 2013 (Regensburger Stu­
dien zur Kunstgeschichte 10); eine Zusammenstellung bedeutsamer Beiträge zu den Bildwis­
senschaften und zu den Visual Culture Studies seit dem iconic turn bzw. visual turn findet 
sich in: Marius Rimmele, Klaus Sachs-Hombach, Bernd Stiegler (Hgg.), Bildwissenschaft und 
Visual Culture, Bielefeld 2014.

 2	 Vgl. z. B. David Ambuel, Platon: in Bildern denken, in: Johannes Grave, Arno Schubbach 
(Hgg.), Denken mit dem Bild. Philosophische Einsätze des Bildbegriffs von Platon bis Hegel, 
München 2010, S. 13–41, der auch eine Monographie zum Bildbegriff im Sophistes vorgelegt 
hat: Ders., Image & Paradigm in Plato’s Sophist; vgl. außerdem: Georgia Mouroutsou, Εἰκών 
bei Platon: Die Metaphysik des Bildes, in: Simone Neuber, Roman Veressov (Hgg.), Das Bild 
als Denkfigur. Funktionen des Bildbegriffs in der Geschichte der Philosophie, München 2010, 
S. 33–49; u. a. mit Bezug auf Platons Menon: Sybille Krämer, Operative Bildlichkeit. Von der 
‚Grammatologie‘ zu einer ‚Diagrammatologie‘? Reflexionen über erkennendes ‚Sehen‘, in: 
Martina Hessler, Dieter Mersch (Hgg.), Logik des Bildlichen. Zur Kritik der ikonischen Ver­
nunft, Bielefeld 2009, S. 94–123; sowie: Dies., Gedanken sichtbar machen. Platon: eine dia­
grammatologische Rekonstruktion. Ein Essay, in: Jan-Hendrik Möller, Jörg Sternagel, Lenore 
Hipper (Hg.), Paradoxalität des Medialen, Paderborn/München 2013, S. 175–191.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



170 Gefangen: Abschluss der Dihairese und das ἔργον des Sophisten

die darin behandelte Frage nach der ontologischen oder erkenntnistheoretischen 
Fundierung von Bildern und der darin gesehenen Spannung zwischen Sein und 
Nichtsein in das Zentrum des Interesses gerückt.

So bestimmt etwa Böhme (1999) 3 Platon als den Archegeten philosophischer 
Bildtheorien, der nicht nur am Beginn dieser Diskurse über das Bild stehe, son-
dern sie auch maßgeblich durch seine anthropologische Fragestellung 4 geprägt 
habe. Platon habe (vorrangig im Sophistes) dem Bild bereits „eine äußerst prekäre, 
eine in sich gebrochene [Seinsweise]“ 5 zugesprochen, sei zugleich jedoch von ei-
nem Bildgehalt ausgegangen, der als bloß denkbares Eidos losgelöst von jeglicher 
Erscheinungs- und Existenzweise des Bildes bestehe und erfasst werden könne. 
Dieses Eidos interpretiert Böhme als eine vorstellungshafte Form, in der sich das 
Wesen einer Sache nach Platon manifestiere:

Bis heute ist die philosophische Theorie des Bildes vom Platonismus beherrscht, 
und das heißt von der Unterstellung, daß das Wesen von etwas sich in seinem 
Aussehen manifestiert: dem Eidos. 6

Gemäß Böhme ist das Bild, wie sich schon bei Platon zeige, wesentlich als ein 
„Riß im Sein“ 7 zu verstehen, das sich immer in einer ambivalenten Spannung zwi
schen Realität und Wirklichkeit bewege 8 und nie losgelöst von seiner sinnlichen 
Präsenz, seiner Erscheinungs- und Existenzweise betrachtet werden dürfe. Wahr
nehmungstheorie, Bildpragmatik, Semiotik und Phänomenologie des Bildes seien 
daher notwendige Methoden einer Bildwissenschaft, die das Bild in seiner eigen-
tümlichen „Spannung zwischen Sujet und Medium“ 9 begreifen wolle.

 3	 Gernot Böhme, Theorie des Bildes, München 2004 (= 11999).
 4	 Vgl. ebd., S. 8: „Seit dieser Zeit ist die Auseinandersetzung mit dem Thema Bild Teil der phi-

losophischen Auseinandersetzung des Menschen mit sich selbst.“
 5	 Vgl. ebd., S. 11.
 6	 Vgl. ebd., S. 8. Dass Böhme unter εἶδος nicht einen begrifflichen Sachverhalt, sondern eine an-

schauliche Form versteht, die ihren Erkenntnisinhalt aus der Wahrnehmung gewinnt, wird 
auch an anderer Stelle deutlich, wenn Böhme eine etymologische Herleitung von εἴδωλον 
und εἶδος vornimmt, vgl. ebd., S. 14: „εἴδωλον gehört nämlich zum Stamm ἰδεῖν, sehen, eben-
so wie εἶδος. Eidos ist das, was man gesehen hat und weiß. Eidolon ist ein Bild in seiner 
Sichtbarkeit – und etwas nur in Bezug auf diese.“ Vgl. außerdem: Ebd., S. 17: „Die Termini 
Eidos oder Idea bezeichnen das, was man gesehen hat und damit weiß. Das hängt sicherlich 
mit der Dominanz des Sehens unter den menschlichen Sinnen bei den Griechen zusammen. 
[…] Wenn man etwas abbildet, dann ist dasjenige, was das Abbild mit dem Urbild teilt, das 
Aussehen. […] Was eine Sache ist, ist nicht ein verborgenes Wesen, sondern das, als was sie 
sich zeigt. Der griechische Ausdruck für Natur, φύσις, heißt ja auch ‚aufgehen‘, ‚sich zeigen‘.“

 7	 Vgl. ebd., S. 7: „Ein Bild ist ein Riß im Sein – und diesen Riß spürt der Mensch auch in seiner 
eigenen Existenzweise.“

 8	 Vgl. ebd., S. 9: „Realität – das ist das Potential von Dispositionsprädikaten, die im leiblichen 
Umgang mit Dingen erfahren werden können. Wirklichkeit – das ist die Erscheinung als sol-
che.“ und ebd.: „Jedes Ding, jedes Stück Realität erscheint auch jeweils und hat damit seine 
Wirklichkeit; diese Wirklichkeit ist immer die Wirklichkeit dieses Stücks Realität, dessen Ma-
nifestation. Nur beim Bild ist das anders. Die Wirklichkeit des Bildes steht in einer Spannung 
zu dem, was es als Realität ist.“

 9	 Vgl. ebd., S. 11.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



171Platons Bildtheorie im Diskurs der Bildwissenschaften und Platonforschung

Dieses Problem der Differenz, die Platon in die philosophische Debatte über das 
Bild als grundsätzliche Problemstellung eingeführt, wenn auch nicht hinreichend 
gelöst oder methodisch reflektiert habe, ist für die neueren Bildwissenschaften 
als Ausgangspunkt ihrer Forschungen von besonderem Interesse. Denn sie zielen 
darauf ab, in Abgrenzung zu traditionellen Bildbegriffen eine neue bildwissen­
schaftliche Methode bzw. eine Pluralität an Verfahrensweisen zu entwickeln, mit 
denen die verschiedenen Bedeutungsfacetten von Bildlichkeit aufgefächert und 
für die verschiedenen Forschungsfelder der Bildwissenschaft mit ihren jeweiligen 
Anforderungsprofilen eingesetzt werden können.

Initiiert wurden diese Bemühungen um eine neue, kritische Bildwissenschaft 
maßgeblich durch die Beiträge von Fellmann, Mitchell und Boehm. Anfang der 
1990er Jahre formulieren sie – mit jeweils eigenen Ansätzen und doch gleicher-
maßen in Abgrenzung von dem linguistic turn, der von Rorty ausgerufen wurde – 
eine Wende zum Bild und zum Visuellen. 10

So führt bereits 1991 Fellmann den Terminus des imagic turn ein 11, nach dem die 
Philosophie eine Wende auf das Bildliche vollziehe(n müsse). Das Bild stelle eine 
eigene hermeneutische Kategorie des Bewusstseins dar, das die Grenzen sprach
licher und logischer Erschließbarkeit übersteige 12 und daher einen ganz eigen

 10	 Den Anspruch und innovativen Charakter des iconic turn bzw. pictorial turn hinterfragt dage-
gen kritisch seitens der Kunstgeschichte z. B.: Ingeborg Reichle, Kunst – Bild – Wissenschaft. 
Überlegungen zu einer visuellen Epistemologie der Kunstgeschichte, in: Ingeborg Reichle, 
Steffen Siegel, Achim Spelten (Hgg.), Verwandte Bilder. Die Fragen der Bildwissenschaften, 
Berlin 2007, S. 169–189, die in ihrem Beitrag herausarbeitet, dass das Bild bereits in der zweiten 
Hälfte des 18. sowie im 19 Jh. zu dem neuen Analysemittel der Kunstgeschichte avancierte, 
das gleichberechtigt neben den kunsthistorischen Kommentar getreten und als ein solches 
Analysemittel zugleich einer ähnlichen kritischen Reflexion unterzogen gewesen sei: Ebd., 
S. 189: „Der Einsatz von Reproduktionsgrafik, fotomechanischen Verfahren oder optischen 
Instrumenten machte das technische Bild zum Erkenntnisinstrument in der Kunstgeschichte 
und führte zu komplexen Diskussionen über das Verhältnis von individuellem Kunstwerk 
und Reproduktionsmedien sowie zu einer Kritik der visuellen Wahrnehmung und der Po-
sition des Kunsthistorikers innerhalb der Trias Kunst-Bild-Wissenschaft. Zudem wurde die 
Reflexion über den wissenschaftlichen Zugriff auf den kunsthistorischen Gegenstandsbe-
reich lange vor dem Ausruf des ‚pictorial turn‘ bzw. ‚iconic turn‘ von einer differenzierten 
Bild- und Medienkritik getragen, da die Reflexion über bildliche bzw. visuelle Formen immer 
auch unter den Bedingungen des reflektierten Gegenstandes selbst – des Bildes – und dessen 
Reproduktion und Abstraktion durch das ‚wissenschaftliche‘ Bild vonstattenging.“

 11	 Ferdinand Fellmann, Symbolischer Pragmatismus. Hermeneutik nach Dilthey, Hamburg 
1991, S. 26: „In diesem Punkt vollzieht der symbolische Pragmatismus den Übergang von der 
Moderne zur Postmoderne, der sich hermeneutisch als imagic turn der Philosophie beschrei-
ben läßt.“

 12	 Vgl. ebd., S. 212: „Ziel der Interpretation nach den Bildern kann folglich nicht deren Auflö-
sung in Begriffe sein. Damit würde die präsentative Symbolik der Bilder zerstört. Vielmehr 
kommt es in der Interpretation darauf an, die semiotische Selbständigkeit der Symbolik unter 
Beweis zu stellen.“; den Vorrang der Bilder als kognitives Mittel des Menschen fasst Fellmann 
ähnlich prägnant zusammen in: Ferdinand Fellmann, Innere Bilder im Licht des imagic turn, 
in: Klaus Sachs-Hombach (Hg.), Bilder im Geiste. Zur kognitiven und erkenntnistheoreti-
schen Funktion piktorialer Repräsentationen, Amsterdam/Atlanta, Georgia 1995, S. 21–38, 
hier: S. 22: „Die Entdeckung der geistigen Dimension des Körpers führt immer mehr zu der 

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



172 Gefangen: Abschluss der Dihairese und das ἔργον des Sophisten

tümlichen (und primären) Zugang des Menschen zur Wirklichkeit und zu den 
Phänomenen des Bewusstseins eröffne. Das Bild schaffe somit einen Zugang zu 
dem, was für undefinierbar und unbewusst gehalten werden müsse und zu dem 
der Mensch mit rein begrifflichen, sprachlichen Mitteln nicht vordringen kön-
ne. 13 In diesem Sinne spricht Fellmann der Erschließung der Wirklichkeit durch 
Bilder jenseits der Möglichkeiten von Begrifflichkeit und Sprache eine kognitive 
Funktion zu. 14 Nur mit ihnen könne man den Anforderungen eines gewandelten 
Menschenbildes Rechnung tragen, das den Menschen nicht mehr rationalistisch 
reduziere, sondern „als körperliches Wesen aus dem Wechselspiel von triebhaf-
tem Willen und Umwelt“ begreife, so dass „geistige Funktionen nicht mehr unab-
hängig von der körperlichen Organisation begriffen werden können“. 15

Innere, d. h. mentale, Bilder seien im Unterschied zu der Sprache durch syn-
taktische Relationen konstituiert 16 und seien nicht mehr in letzte Einheiten auf-
zulösen, zu analysieren oder nach bestimmten Regeln zu konstruieren. 17 Nach 
Fellmann bilden innere Bilder eine eigene Dimension des Bewusstseins, sind 
wesentlich mit Gefühlen bzw. dem subjektiven Zustand des Bewusstseins ver-
knüpft, die sie als Bilder jedoch nur in ihrer bildlichen bzw. bildhaften Ganzheit, 
sc. als „syntaktisch dichte Systeme“ 18, und damit ohne die Möglichkeit bzw. die 
Notwendigkeit einer sprachlichen oder begrifflichen Analyse, vermitteln. 19 Damit 

Überzeugung, daß weder Empfindungen noch Begriffe, sondern Bilder die fundamentale 
Schicht der Kognition ausmachen.“

 13	 Ders., Symbolischer Pragmatismus. Hermeneutik nach Dilthey, S. 213: „Die Leistungsfähig-
keit der Interpretation nach den Bildern beruht darauf, daß sie die Grenzen, die der Souve-
ränität des sinnstiftenden Subjekts durch die Sprache gesetzt sind, nicht als Beschränkungen 
hinnimmt, sondern in fruchtbare Horizonte verwandelt, die auf etwas verweisen, was jen-
seits der Grenzen liegt, auf das Undefinierbare, Unvorhersehbare. Die in den Bildern frucht-
bar werdenden Grenzen der Referenz sind etwas anderes als die Grenzen, die dem Denken 
durch die Objektivität des Sinns in logischen und mathematischen Sätzen gezogen sind.“

 14	 Ebd.: „In diesem Prozeß wird das geschlossene Universum der Intentionalität, wo der Satz vom 
Grunde durchgängig herrscht, aufgebrochen. Die Bilder fungieren gleichsam als Zwischen
räume, durch die das Unvorhersehbare in den logischen Aufbau der Welt einschlüpfen kann.“

 15	 Ders., Innere Bilder im Licht des imagic turn, S. 21–38, hier: S. 22.
 16	 Ebd., S. 32: „Bildherstellung ist eine Technik, die in der Konstruktion von syntaktischen Rela-

tionen besteht.“
 17	 Ebd., S. 33: „Die Herstellung derartiger [sc. syntaktischer] Relationen, d. h. auf deutsch, die 

Fähigkeit, Bilder zu malen, stellt größere Anforderungen an den Menschen als die Fähigkeit, 
sprachliche Relationen herzustellen. Denn bei Bildern gibt es keine letzten Einheiten wie bei 
der Sprache, in der wir mit Wörtern und Sätzen spielen. Dazu genügt die Kenntnis relativ 
weniger semantischer und syntaktischer Regeln, während das Herstellen von Bildern sich 
letztlich nicht auf Regeln zurückführen läßt.“

 18	 Ebd., S. 38.
 19	 Vgl. ebd.: „Nur wenn wir Bilder als syntaktisch dichte Systeme interpretieren, die das Ge­

fühlsleben strukturieren, gewinnen wir einen Begriff von Zeit als einer Realität, die unsere 
Existenz prägt. Damit erhält das Bildbewußtsein das Maximum an Realität, welches erforder-
lich ist, um von einem imagic turn in den Kognitionswissenschaften zu sprechen.“

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



173Platons Bildtheorie im Diskurs der Bildwissenschaften und Platonforschung

sieht Fellmann die von ihm veranschlagten Voraussetzungen für einen imagic turn 
erfüllt, der „eine kopernikanische Wende“ 20 der „Theorie des Geistes“ 21 einleite:

Das macht den imagic turn zu dem, was er zu sein verspricht: eine kopernika-
nische Wende, welche die Bildlichkeit von der Zwangsherrschaft sprachana-
lytischer Kategorien befreit und damit die Theorie des Geistes auf eine neue 
Basis stellt. 22

Mitchell beschreibt die Wende zum Visuellen in einem für die Bildforschung wir-
kungsreichen Beitrag von 1992 als pictorial turn, 23 der sich nicht nur aufgrund der 
Bedeutung des Visuellen für die Kulturtheorie und aufgrund seiner medialen Re-
levanz nachweisen lasse, sondern insbesondere durch eine Verunsicherung ge-
genüber dem Bild greifbar werde. Das Bild scheine sich semiotischen und sprach­
analytischen Zugängen zu entziehen.

What makes for the sense of a pictorial turn, then, is not that we have some 
powerful account of visual representation that is dictating the terms of cultural 
theory, but that pictures form a point of peculiar friction and discomfort across 
a broad range of intellectual inquiry. […] we still do not know exactly what 
pictures are, what their relation to language is, how they operate on observers 
and on the world, how their history is to be understood, and what is to be done 
with or about them. 24

Bereits bei Peirce, Goodman, in den Untersuchungen der Frankfurter Schule, bei 
Derrida, Foucault und vor allem Wittgenstein lasse sich die Wende zum Visuel-
len und die Skepsis gegenüber der (sprachlichen) Erschließbarkeit von Bildern 
ablesen. 25 Um Bilder in ihrer eigentümlichen Wirkmacht und Erscheinungsweise 
begreifbar zu machen, für die auch nach Mitchell traditionelle Bildtheorien und 
konventionelle Methoden der Sprachanalyse und Semiotik nicht mehr genügen, 
bedürfe es einer neuen, kritischen und universellen Bildwissenschaft:

Whatever the pictorial turn is, then, it should be clear that it is not a return 
to naive mimesis, copy or correspondence theories of representation, or a re-
newed metaphysics of pictorial „presence“: it is rather a postlinguistic, post-
semiotic rediscovery of the picture as a complex interplay between visuality, 
apparatus, institutions, discourse, bodies, and figurality. It is the realization 

 20	 Ebd., S. 23.
 21	 Ebd.
 22	 Ebd.
 23	 William John Thomas Mitchell, Picture Theory. Essays on Verbal and Visual Representation, 

Chicago 1994, S. 11–34 (= urspr. erschienen: Ders., The Pictorial Turn, in: ArtForum März 1992, 
S. 89–94), hier: S. 11: „But it does seem clear that another shift in what philosophers talk about 
is happening, and that once again a complexly related transformation is occuring in other 
disciplines of the human sciences and in the sphere of public culture. I want to call this shift 
‚the pictorial turn‘.“

 24	 Vgl. ebd., S. 13.
 25	 Vgl. ebd., S. 11–13.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



174 Gefangen: Abschluss der Dihairese und das ἔργον des Sophisten

that spectatorship (the look, the gaze, the glance, the practices of observation, 
surveilance, and visual pleasure) may be as deep a problem as various forms 
of reading (decipherment, decoding, interpretation, etc.) and that visual expe-
rience or „visual literacy“ might not be fully explicable on the model of textu-
ality. Most important, it is the realization that while the problem of pictorial 
representation has always been with us, it presses inescapably now, and with 
unprecedented force, on every level of culture, from the most refined philo-
sophical speculations to the most vulgar productions of the mass media. Tra-
ditional strategies of containment no longer seem adequate, and the need for a 
global critique of visual culture seems inescapable. 26

Einen besonderen Schwerpunkt legt Mitchell auf die Frage nach der Materialität 
von Bildern sowie auf die kritische Auseinandersetzung mit der medialen, politi-
schen und gesellschaftlichen Dimension ihrer Wirkungsmechanismen. 27

Demgegenüber fasst Boehm (1994) die Wende zum Bildlichen als Ikonische 
Wende (bzw. Ikonische Wendung oder iconic turn). 28 In kritischer Abgrenzung von 
Bildbegriffen, die als konventionell, unzureichend und naiv verstanden werden, 
untersucht er die Frage, wie das Bild stattdessen bereits in seiner Materialität Sinn 
erzeugen könne, wenn man es nicht als bloßes, leeres Abbild, sondern als ein wirk-
liches Bild verstehe, das einen inneren, ikonischen, lebendigen Kontrast beinhalte:

Eine entscheidende Einsicht ist damit formuliert: Bilder funktionieren nicht wie 
starre Spiegel, die eine stets vorauszusetzende Realität wiederholen, sie sind 
keine Doubles. Das plane Abbild ist der banalste, wenn auch der verbreitetste 
Ausdruck einer ganz leeren Bildlichkeit. Von wirklichen Bildern erwarten wir 
dagegen nicht nur eine Bestätigung dessen, was wir schon wissen, sondern ei-
nen Mehrwert, einen „Seinszuwachs“ (Gadamer). Wirkliche Bilder implizieren 
deshalb einen inneren Prozess, einen ikonischen Kontrast, dessen Momente 
(Verkörperung versus Vertreten) wir soeben kennengelernt haben. Erst dieser, 
Bildern eigentümliche innere Kontrast, macht verständlich, wie sich in bloßer 
Materie Sinn überhaupt zu zeigen vermag. 29

 26	 Ebd., S. 16.
 27	 Vgl. zu wichtigen Arbeiten Mitchells: früh: William John Thomas Mitchell, What is an Image, 

in: New Literary History 15,3 (1984), S. 503–537, und explizit unter einem pictorial turn gefasst: 
Ders., Picture Theory. Essays on Verbal and Visual Representation, S. 11–34; ders., Word and 
Image, in: Robert Nelson, Richard Shiff (Hgg.), Critical Terms for Art History, Chicago 1996, 
S. 47–57; ders., Iconology: image, text, ideology, Chicago 2000; ders., What do pictures want? 
The lives and loves of images, Chicago 2005 (= in dt. Übers. und gekürzt erschienen als: Ders., 
Das Leben der Bilder. Eine Theorie der visuellen Kultur, München 2008); als Auswahl ver-
schiedener Essays und in dt. Übersetzung: Ders., Bildtheorie, Frankfurt am Main 2008.

 28	 Vgl. Gottfried Boehm, Die Wiederkehr der Bilder, in: Ders. (Hg.), Was ist ein Bild?, 2. Auflage, 
München 1995, S. 11–38, insbes. S. 13–17 (II. Eine ikonische Wende der Moderne?).

 29	 Ders., Die Bilderfrage, in: Ders. (Hg.), Was ist ein Bild?, 2. Auflage, München 1995, S. 325–343, 
hier: S. 332.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



175Platons Bildtheorie im Diskurs der Bildwissenschaften und Platonforschung

Für diesen inneren Kontrast, der sich an dem Bild und in der Materialität des Bildes 
als sinnstiftendes Moment zeige, der aber explizit nicht systematisch zu Ende ge­
dacht werden solle und könne, sondern der dazu beitragen müsse, die Bedeutungs-
facetten der Sinnerzeugung durch Bilder auch in den Möglichkeiten ihrer jeweils 
singulären Verfasstheit aufzufächern, hat Boehm den wichtigen Begriff der ikoni-
schen Differenz geprägt. Mit ihm soll ein methodischer Zugang zu der in Bildern 
wirksamen und für diese Bilder ganz eigentümlichen Logik geschaffen werden:

In verschiedenen Beiträgen [sc.  des vorliegenden Bandes] wird die das Bild 
konstituierende Differenz als Akt des Zeigens ausgedeutet, in dem das Fakti-
sche in Wirkung, das materielle Substrat in Sinn umspringt […]. Dieses Modell 
der ikonischen Differenz dient dazu, die in Bildern wirksame Logik zu ana-
lysieren, ohne damit ein theoretisches System zu intendieren. Das Stichwort 
»Grenzregie« deutete bereits an, dass es eher um eine Gratwanderung geht, 
die sich auf die Singularität der Bilder einlässt und zugleich auf diese inne-
re Struktur hin befragt. Das geschieht in der Erwartung, dass sich das Ikoni-
sche wiederkehrender Regeln und Verfahren bedient, die die Rede von einer 
alternativen Logik rechtfertigen und verständlich machen, wie Bilder zu ihrer 
Macht gelangen. Sie lässt sich als Überzeugungskraft, Suggestivität, Evidenz, 
Luzidität, Aura etc. genauer ausbuchstabieren. 30

Vor dem Hintergrund dieser Arbeiten der Bildwissenschaften, die programma-
tisch gewirkt und im Kontext der verschiedenen Wissenschaftsdisziplinen eine 
Pluralität an differenzierten Forschungsbeiträgen über Bild und Bildlichkeit ange-
regt haben, scheint der Bildbegriff Platons, gleichwohl man davon ausgeht, dass 
er das Problem der ikonischen Differenz in die philosophische Betrachtung proble-
matisierend und terminologisch eingeführt habe, dennoch für den methodischen 
Anspruch der neueren Bildwissenschaften enttäuschend und undifferenziert zu 
sein. Exemplarisch gilt Platon in zahlreichen Untersuchungen der neueren Bild
wissenschaften nach dem pictorial bzw. iconic turn als Vertreter oder sogar Initiator 
eines konventionellen und unreflektierten Bildbegriffs, der den neuen Anforde-
rungen einer kritischen und universellen Bildwissenschaft nicht mehr bzw. noch 
nicht genüge.

Das Bild werde bei Platon über ein formales und abstraktes Abbildverhältnis 
bestimmt, das existente oder nicht existente Gegenstände gemäß Ähnlichkeit und 
Teilhabe materiell, aber doch lediglich stellvertretend und ohne eigenen sinnstif-
tenden Wert oder Machtpotential repräsentiere. Dabei werde das Abgebildete, der 
Bildsinn, als Vorstellungsinhalt in diesen klassischen Abbildtheorien für etwas 
gehalten, das in einem (dichotomen) Spannungsverhältnis getrennt von dem Bild 
zu verorten sei, obwohl Bildsinn und Bild in einem rein formalen, abstrakten Ver-
hältnis aufeinander bezogen würden. 31 Nach Boehm ist ein solcher Bildbegriff 

 30	 Ders., Wie Bilder Sinn erzeugen – Die Macht des Zeigens, Berlin 2007, S. 16.
 31	 Vgl. z. B. Stephan Günzel, Dieter Mersch (Hgg.), Bild. Ein interdisziplinäres Handbuch, S. 4: 

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



176 Gefangen: Abschluss der Dihairese und das ἔργον des Sophisten

„[d]as plane Abbild […] der banalste, wenn auch der verbreitetste Ausdruck einer 
ganz leeren Bildlichkeit.“ 32

Mit dieser Enttäuschung über die Platonische Bildtheorie knüpfen die neue-
ren Bildwissenschaften an verbreitete, traditionelle Interpretationsmuster in der 
Platonforschung an, 33 für die sich unter dem Eindruck neuzeitlicher Abgrenzungs

„Exemplarisch kann dafür [sc.  stellvertretend für den griechischen Begriff von eikon, d. h. 
exemplarisch für eine Position konventioneller Bildtheorien] Platons im Kontext seiner Ide-
enlehre entwickelte Vorstellung geltend gemacht werden, dass jedes als singulär erfahrbare 
Einzelne das ‚Abbild‘ (griech. Eikon) eines ‚Urbildes‘ (griech. paradeigma) sei, das auf ein allge-
meines ‚Aussehen‘ (griech. Eidos) verweist; beide – Urbild und Abbild – stehen dabei in einem 
Verhältnis der ‚Teilhabe‘ (griech. Methexis). Insbesondere teilt Platon den Bereich des ‚Sicht-
baren‘ (griech. horaton) in die ‚natürlichen‘ Bilder (griech. eidola) wie sie bei Spiegelungen 
und Schatten anzutreffen sind, und die Bilder als ‚Nachahmungen‘ (griech. Mimesis), d. h. als 
‚Gemachtheiten‘ (griech. Poiesis) auf, wobei er in Bezug auf die mimetische techne (griech. für 
‚Kunst‘, ‚Verfahren‘) nochmals zwischen einer mimetike phantastike (griech. für ‚Einbildnerei‘) 
als dem ‚Erscheinenlassen‘ von etwas Nichtexistentem und einer mimetike eikastike (griech. 
für ‚Urbildnerei‘) als der ‚Darstellung‘ von etwas Existentem trennt.“

 32	 Gottfried Boehm, Die Bilderfrage, S. 325–343, hier: S. 332.
 33	 Vgl. z. B. Sybille Krämer, Operative Bildlichkeit. Von der ‚Grammatologie‘ zu einer ‚Dia-

grammatologie‘? Reflexionen über erkennendes ‚Sehen‘, S. 94–123, die sich produktiv mit 
einer Deutung von Platons Bildbegriff und einer Deutung seiner Verwendung von Bildern 
im Rahmen ihrer Erarbeitung einer Diagrammatologie auseinandersetzt, jedoch mit Blick auf 
Platon kritisch konstatiert, dass seine theoretisch, ontologisch begründete Abwertung von 
Bildern, der die These einer grundsätzlichen (sc. dichotomen) Verschiedenheit von episte­
mischen Inhalten zugrundeliege, nicht mit seinem diagrammatisch aufzuschlüsselnden 
Einsatz von Bildern zu vereinbaren sei. Demgegenüber betont Krämer, dass ein Bildbegriff 
gemäß ihres diagrammatischen Ansatzes unerlässlich für einen Zugang zur Sinnerzeugung 
von Bildern, sc. im Sinne einer neuen und kritischen Bildwissenschaft, sei. Platons Einsatz 
von Bildern bewege sich in einem Spannungsverhältnis zu seiner von ihm formulierten Bild
ontologie, dessen Problematik er offenbar (sc.  im Sinne einer konventionellen Bildtheorie) 
methodisch und bildtheoretisch nicht vollständig reflektiert bzw. gelöst habe, vgl. ebd., S. 112: 
„Bei Platon stoßen wir auf eine merkwürdige – allerdings in der Geschichte des philoso-
phischen Denkens nicht seltene – Gegenläufigkeit: Platons philosophisches Anliegen ist die 
ontologische Auszeichnung der jenseits von Raum und Zeit gelegenen ‚noetischen‘, also nur 
vernunftmäßig und nicht durch Erfahrung zu erfassenden universellen ‚Gegenstände‘ und 
eine damit verknüpfte Abwertung des Sinnlichen und erst recht Bildlichen; doch in seiner 
Einführung und Begründung der noetischen Existenz eben dieser Gegenstände macht er 
explizit oder implizit Gebrauch von Verfahren, die fundiert sind im Umgehen mit Ord
nungsschemata des Räumlichen und bildlich zu Vergegenwärtigendem. Ein ‚diagrammati-
scher Gestus‘ zeigt sich also in Platons Denken, der in auffälliger Spannung steht zu dessen 
immateriellem, noetischem Grundzug. Das Liniengleichnis aus dem Menon mag dafür Pate 
stehen: Mithilfe des Bildes einer hingezeichneten und dann proportional zu unterteilenden 
konkreten Linie plausibilisiert und erörtert Platon just eine Weltsicht, der alle sinnlich-kör-
perlichen und bildlichen Phänomenen gegenüber den ideellen als niederrangig gelten. Die-
ser Paradoxie einer mit bildlichen und sinnenfundierten Verfahren erläuterten Nichtbildlich-
keit und Nichtsinnlichkeit der Welt können wir uns hier nicht ‚stellen‘. Das zu erörtern, bleibt 
eine Forschungsaufgabe.“ Diesem formulierten Forschungsdesiderat wendet sich Krämer 
in einer späteren Studie zu: Dies., Gedanken sichtbar machen. Platon: eine diagrammatolo-
gische Rekonstruktion. Ein Essay, S. 175–191, und arbeitet heraus, dass die These von einer 
„starren Entgegensetzung“ (ebd., S. 189) zwischen Denken und Bildern nicht nur für eine 
neue Bildwissenschaft, sondern auch für die Auslegung von Platons Philosophie insgesamt 

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



177Platons Bildtheorie im Diskurs der Bildwissenschaften und Platonforschung

strategien die Debatte um das Bild in erster Linie mit einer Kritik an Platons Ideen­
lehre, sc. unter einer ontologischen Perspektive, entzündet hat. Verbunden ist da-
mit in der Regel die Annahme, in Platons Dialogen lasse sich eine Entwicklung 
seines Denkens nachzeichnen. In seinem Spätwerk sei er angesichts der eklatan-
ten Defizite, die seiner Theorie anhaften würden, gezwungen gewesen, die eigene 
Seins- und Ideenlehre zu verwerfen bzw. selbstkritisch zu überdenken. 34

Unauflösbare Spannungen scheinen nach diesen verbreiteten Narrativen auch 
zwischen Dialogkomposition und der theoretischen Fundierung von Anschau-
lichkeit und Bildlichkeit zu bestehen: Platon, der einerseits selbst kunstverständi
ger Dichter von Bildern, Mythen und Gleichnissen sei, seine philosophischen 
Betrachtungen nicht in Form von Traktaten, sondern in kunstvollen Dialogen 

überwunden werden müsse. Sie verfolgt dabei nicht eine Revision einer Deutung von Platons 
Ontologie, d. h. eine Revision auf der Ebene einer kritischen Aufarbeitung und Prüfung tra-
ditioneller Deutungsmuster in der Platonforschung, sondern richtet den Fokus ihrer Studie 
auf den konkreten Einsatz von Bildern und Gleichnisse, auf die anschaulich-bildhafte Dia­
loggestaltung selbst, womit im Sinne der neueren, postmodernen Dialogforschung die Fun-
dierung seines Bildbegriffs auf die Ebene der Dialogizität verschoben wird. Der Dialogform 
wird eine Prävalenz gegenüber dem Dialoginhalt oder -argument und eine Schlüsselfunk-
tion für die Erschließung der platonischen Philosophie insgesamt eingeräumt, ohne Bilder 
oder die bildhaften Elemente in der Dialoggestaltung in ihrer vermittelnden Funktion bei der 
Generierung von Wissen auszulegen, vgl. zu dieser Deutungsstrategie in der postmodernen 
Platonforschung und zu den darin wirksamen geistesgeschichtlichen Bedingungen dieser 
Dialoghermeneutik (sc. mit Blick auf das Verhältnis von Form und Inhalt) kritisch: Gyburg 
Radke(-Uhlmann), Das Lächeln des Parmenides. Proklos’ Interpretationen zur Platonischen 
Dialogform, S. 1–62.

 34	 Vgl. z. B. zur Selbstkritik im Sophistes: Wilhelm Kamlah, Platons Selbstkritik im Sophistes. 
Vgl. mit ähnlichen Implikationen und Konsequenzen für die Deutung von Platons Seinsver-
ständnis und Ideenlehre (sc. dass er sie in einer Spätphase (sc. v.a. im Parmenides) selbst ver-
worfen bzw. kritisch problematisiert habe) die umfangreiche Debatte um das sogenannte The 
Third Man Argument, das bereits vor Bröcker diskutiert wurde: Alfred Edward Taylor, Parme­
nides, Zeno, and Socrates, in: Proceedings of the Aristotelian Society 16,1 (1916), S. 234–289; 
Francis Macdonald Cornford, Plato and Parmenides: Parmenides’ Way of Truth and Plato’s 
Parmenides, translated with a running commentary, London 1939, S. 87–95; Gilbert Ryle, Pla-
to’s Parmenides, in: Mind, N.S. 48 (1939), S. 129–151 (I) und S. 302–325 (II); Richard Robinson, 
Plato’s Parmenides, in: Classical Philology 37 (1942), S. 51–76 und S. 159–186. Die Debatte hat 
einen bedeutenden Impuls erhalten durch: Gregory Vlastos, The Third Man Argument in the 
Parmenides, in: The Philosophical Review 63,3 (1954), S. 319–349; dazu kritisch: Wilfried Sel-
lars, Vlastos and ‚The Third Man’, in: The Philosophical Review 64,3 (1955), S. 405–437; und in 
kritischer Antwort auf diese Kritik: Gregory Vlastos, Addenda to the Third Man Argument. 
A Reply to Professor Sellars, in: The Philosophical Review 64,3 (1955), S. 438–448; vgl. zu der 
durch Vlastos maßgeblich beeinflussten Debatte um The Third Man Argument in der Folgezeit 
z. B.: Richard Stanley Bluck, The Parmenides and the ‚Third Man’, in: The Classical Quarter-
ly 6 (1956), S. 29–37; Theodore Scaltsas, A Necessary Falsehood in the Third Man Argument. 
Dedicated to the Memory of Gregory Vlastos, in: Phronesis 37,2 (1992), S. 216–232; Ravi Shar-
ma, The Anatomy of an Illusion: On Plato’s Purported Commitment to Self-Predication, in: 
Apeiron 40 (2007), S. 159–198, vgl. darin zu der Bedeutung von Gregory Vlasto’s Beitrag zu der 
The Third Man Argument-Debatte, aber auch zu der Platonforschung insgesamt: Ebd., S. 159: 
„The publication of Gregory Vlastos’ 1954 essay ‚The Third Man Argument in the Parmenides’ 
was a defining moment for the twentieth-century Platonic scholarship.“

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



178 Gefangen: Abschluss der Dihairese und das ἔργον des Sophisten

komponiert habe, und sich zuweilen positiv über Bildlichkeit und Poesie äuße-
re, habe sich selbst doch zugleich als scharfer Kritiker von Kunst und Literatur 
erwiesen. Dieser Widerspruch ließe sich schwerlich auflösen, müsse als nicht er-
klärbar hingenommen werden, wie z. B. Tigerstedt (1969) auf den Punkt bringt. 
Seine Position kann exemplarisch für eine communis opinio der (zumeist älteren) 
Platonforschung gelten:

That Plato thus takes two different, mutually incompatible attitudes to poetry 
is a fact which the interpreter should loyally accept, however unpalatable to 
him it may be. 35

Die systematische Voraussetzung für diesen Widerspruch, den die Platon­
forschung 36 in Platons Literatur- und Kunstverständnis gesehen hat, ist ebenfalls 
an die These von den unauflösbaren Defiziten in Platons Seinsbegriff und Ideen-
lehre gebunden.

So formuliert Cornford, dass das Bild im Sophistes von Platon verstanden wer-
de als „something that has some sort of existence without being wholly real“. 37 
Ihm weise Platon einen geringeren Wirklichkeitsgrad („a less degree of reality“ 38) 
zu als den Erkenntnisgegenständen, sc. den Ideen, welche durch Bilder (in unzu­
reichender bzw. nicht exakter Weise) abgebildet würden.

Gemäß dieser Auslegung ergibt sich für die Platoninterpreten ein unverein
barer Gegensatz zwischen dem Existenzanspruch des Bildes und seines geringe-
ren Wirklichkeitsgrades, den Platon in seiner Politeia scheinbar undifferenziert 
hingenommen und erst in den Dialogen seiner späteren Schaffensperiode selbst-
kritisch aufgegriffen habe.

So weist Bröcker in seiner Studie Platons ontologischer Komparativ, 39 die sowohl 
theoretisch als auch terminologisch bis in die neueste Platonforschung hinein-
gewirkt hat, Platon als den Erfinder dieses ontologischen Komparativs aus, den 
Bröcker für grundsätzlich defizitär hält. Mit ihm habe Platon nicht nur im Neu-
platonismus, sondern bis in die Gegenwart hineingewirkt. 40 Unstimmigkeiten, die 

 35	 Eugène Napoléon Tigerstedt, Plato’s idea of Poetical Inspiration, Helsinki 1969 (Commenta-
tiones Humanarum Litterarum 44,2), S. 66.

 36	 Vgl. dagegen die grundlegende Arbeit von Büttner, der einerseits in einer kritischen Aus-
einandersetzungen mit diesen Platondeutungen und ihrer geistesgeschichtlichen Beein-
flussung durch eine bewusstseinsphilosophisch ausgerichtete Vermögenslehre des 18. Jh. 
und deren Wirkung bis in das 19. und 20. Jh. hinein – denen das (unplatonische) Verständ-
nis eines dichotomen Spannungsverhältnisses zwischen Gefühl und Verstand zugrunde 
liegt –, sowie andererseits anhand einer differenzierten Analyse der Passagen, die für Pla-
tons Verständnis von Kunst und Literatur bedeutsam sind, diese Positionen aufgearbeitet 
und überzeugend korrigiert hat: Stefan Büttner, Die Literaturtheorie bei Platon und ihre 
anthropologische Begründung.

 37	 Francis Macdonald Cornford, Plato’s Theory of Knowledge. The Theaetetus and the Sophist of 
Plato, S. 212.

 38	 Ebd.
 39	 Walter Bröcker, Platons ontologischer Komparativ, in: Hermes 87 (1959), S. 415–425.
 40	 Ebd., S. 416: „Der ontologische Komparativ, der hier [sc. bei Platon] seinen Ursprung hat, hat 

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



179Platons Bildtheorie im Diskurs der Bildwissenschaften und Platonforschung

in der Interpretation gemäß dieser Annahme zwischen Politeia und Sophistes ent-
stehen, werden bei Bröcker nicht kritisch hinterfragt, sondern gemäß einer in der 
Forschung verbreiteten Deutung als „Revision des Seinsbegriffs“ 41 ausgelegt, die 
Platon in seiner Spätphase, greifbar im Sophistes, vollzogen habe.

Bei der Formulierung seines ontologischen Komparativs habe Platon, so Brö-
cker, zwei verschiedene Seinsbegriffe, sc. ein esse essentia und ein esse existentia, 
miteinander konfundiert und dieses dichotome Spannungsverhältnis nur unzu-
reichend formuliert. Er spreche dem Wahrnehmbaren einerseits eine Existenz (esse 
existentia) zu, andererseits bestimme er das Sein des Wahrnehmbaren graduell. 
Zugleich habe Platon das Verhältnis des wahrnehmbaren Dings zu der denkbaren 
Idee im Sinne einer copula gedeutet, sc. sofern das Wahrnehmbare Anteil an der 
Idee habe (esse essentia). Letzteres sei jedoch, wie Bröcker einwendet, nur absolut 
und nicht im Sinne eines Komparativs, d. h. niemals graduell, zu denken:

Denn man kann nur subsumieren oder es lassen, aber man kann nicht mehr 
oder weniger subsumieren. Und etwas hat an einer Idee teil oder nicht. 42

An dieser Kritik Bröckers wird deutlich, dass er das Verhältnis zwischen dem 
wahrnehmbaren Ding und der denkbaren Idee, sc. zwischen etwas, was gemäß 
dieser These als wesentlich und dichotom voneinander verschieden beurteilt wer-
den soll, nur als ein abstraktes und formales Verhältnis bestimmt. Einen tatsäch-
lichen Zusammenhang zwischen diesen Gegenständen nimmt Bröcker nicht an. 

Wie in der vorliegenden Arbeit bisher gezeigt wurde, muss für Platons Erkennt
nistheorie und Lehre vom Spektrum des Seienden jedoch notwendig ein pro-
duktives Zusammenwirken der verschiedenen seelischen Vermögen und ihrer 
Erkenntnisinhalte angenommen werden. Diese Perspektive ergibt sich aus dem 
dialektischen Fundament und aus der damit verbundenen Einsicht, wie dieses 
Fundament als Prinzip für alles, was ist und erkennbar ist, angenommen werden 
muss. Die betreffenden Passagen in der Politeia und die Untersuchungen im So-
phistes verhalten sich in dieser Hinsicht komplementär zueinander. Denn ohne die 
Einheit der Seele und ihrer Erkenntnisvermögen, wie sie schon im Linien- und 
Höhlengleichnis vorgeführt wird, und ohne die Komplexität und Geschlossenheit 
des Spektrums des Seienden, die nach dem Gastfreund, wie er bereits am Ende 

Geschichte gemacht. Der Neuplatonismus lebt von ihm. Aber auch die Philosophen der Ge-
genwart reden gerne von dem was »seiender« ist und von dem »Seiendsten«.“, und zu dem 
Begriff der (ontologischen) Differenz, der diesem ontologischen Komparativ als Errungen-
schaft Platons zugrundeliege und auch nicht durch seine Selbstkritik aufgehoben worden 
sei: „Diese Selbstkritik [sc. in Platons Spätphase bzw. im Sophistes] will nicht die Differenz 
zwischen der sinnlichen Welt und der übersinnlichen Welt (der Ideen) aufheben. Diese Dif-
ferenz hat Platon nie aufgehoben, er hat im Gegenteil zeitlebens an ihr festgehalten, und das 
mit Recht, denn diese Differenz bedeutet nichts anderes als die große Entdeckung des Unter-
schiedes zwischen einem Ding [sc. aus dem Bereich des Wahrnehmbaren, wie etwa das Bild] 
und einem Begriff [sc. aus dem Bereich des Denkbaren].“

 41	 Ebd., S. 420.
 42	 Ebd., S. 422.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



180 Gefangen: Abschluss der Dihairese und das ἔργον des Sophisten

der Gigantomachie formuliert, von dem Philosophen durch eine Form der noeti-
schen Zusammenschau erfasst werden müssen, wären weder das Bildungs- und 
Wissenschaftssystem in der Politeia, noch die differenzierte Einsicht des dialek-
tisch gebildeten Philosophen in das ἔργον des Sophisten, der als bilderschaffender 
Täuschungskünstler agiert, denkbar. Dieser Gedanke wird im Sophistes schritt-
weise entfaltet und sogar explizit als Ziel der vorgenommenen Untersuchung for-
muliert. Weder die These von der späten Selbstkritik, die Platon im Sophistes geübt 
habe, noch der Vorwurf eines dichotomen Spannungsverhältnisses, das zwischen 
Bild- und Seinsbegriff ohne Möglichkeit einer rationalen Vermittlung bestehe, 
sind folglich, wie sich gezeigt hat, mit dem Textbefund vereinbar.

Anschaulichkeit und Bildlichkeit sind nach Platon stattdessen notwendig in die 
Sinnerzeugung und Generierung von Wissen involviert und bilden somit einen 
integralen Bestandteil seiner Erkenntnistheorie, wie auch seiner Vermittlungsstra­
tegie im Dialog. Bilder können nach Platon, wie in der neueren Forschung Uhl-
mann am Beispiel der Geometrie herausgestellt hat, 43 „selbst zum Träger von 
bestimmter Erkenntnis werden und diese vermitteln“, sodass von Platon „keine 
Kluft zwischen Vorstellung und Ratio konstruiert, sondern deren komplementä-
res Zusammenwirken auf differenzierte Weise analysiert wird“. 44

Die Enttäuschung, die in den neueren Bildwissenschaften über Platons ver-
meintlich naive Abbildtheorie geäußert wurde, geht somit von Narrativen aus, 
die in der Platonforschung gegen Platons Seinstheorie und Ideenlehre entwickelt 
wurden und sich maßgeblich aus bestimmten, neuzeitlichen Antikevorstellungen 
speisen, die in der vorliegenden Arbeit bereits oben im Zusammenhang mit der 
Auslegung der μέγιστα γένη kritisch betrachtet und revidiert wurden. In der neu-
eren Forschung konnten darüber hinaus solche Narrative auch in der beschrie-
benen Kritik an Platon als Künstler, Kunstfreund und Kunstkritiker aufgedeckt 
und korrigiert werden. So hat Büttner in Abgrenzung von Descartes, Kant und 
den Vermögenlehren des 19. und 20. Jahrhunderts die anthropologische Fundie-
rung der Platonischen Literaturtheorie nachgewiesen 45 sowie die grundsätzliche 
Vereinbarkeit verschiedener Partien zu Bildlichkeit, Mimesis und Dichtung im 
Corpus Platonicum aufgedeckt. 46 Auf Basis dieser Untersuchungen kann Platon als 

 43	 Gyburg Radke-Uhlmann, Phantasia als Organon. Anschauung und Phantasie in der Platoni-
schen Wissenschaftstheorie am Beispiel der Geometrie, S. 152–179.

 44	 Ebd., S. 178.
 45	 Vgl. Stefan Büttner, Die Literaturtheorie bei Platon und ihre anthropologische Begründung, 

S. 18–130.
 46	 Vgl. ebd., S. 366: „Die Annahme einer einheitlichen Theorie scheint zunächst auf Grund von 

Äußerungen Platons, die bald die Literatur als verstandesferne Mimesis verwerfen oder bes-
tenfalls unter bestimmten Auflagen gelten lassen und bald den enthusiastischen Schriftstel-
ler für seine ästhetisch-intuitive Weise, die Welt zu erfassen, loben, bezweifelbar, weswegen 
diese These von kaum jemandem vertreten wird. Die vorliegende Untersuchung kann dem-
gegenüber zeigen, daß die Basis der Annahme, Platon widerspreche sich in seinen Äußerun-
gen über Schriftsteller und Literatur […] aus Platons Dialogen nicht ablesbar ist.“

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



181Platons Bildtheorie im Diskurs der Bildwissenschaften und Platonforschung

Vertreter einer differenzierten Ästhetikkonzeption angesehen werden, 47 die sich 
auch unmittelbar in Platons eigener Dialogkomposition mit der produktiven Ver­
bindung aus Dialogargument und Dialogkomposition niederschlägt. 48

Die Gesamtanalyse des Sophistes, die mit dieser Arbeit vorgelegt wird, kann 
dafür (1.) in theoretischer Hinsicht als fundierend sowie (2.) in kompositorischer 
Hinsicht als exemplarisch gelten.

Denn Bild und Wissen treten (1.) im Sophistes in erkenntnistheoretischer Hin-
sicht ‚in einen Dialog‘ miteinander, sofern die Gesprächspartner im Zuge der 
Argumentation die komplexe Einheit des Spektrums des Seienden betonen und 
herleiten sowie das produktive Zusammenwirken von Bildlichkeit und Erkennt
nis philosophisch fundiert entwickeln. Für die Vermittlung von Wissen und Er­
kenntnis muss das Bild gemäß der Theorie, die Platon im Sophistes ausführlich 
entwerfen und begründen lässt, als integraler Bestandteil gelten. 

Diese Grundannahme von einer epistemisch produktiven Bildlichkeit setzt Pla-
ton, wie sich gezeigt hat, konsequenterweise auch (2.) in der Komposition seines 
Dialoges um, obwohl gerade die Frage nach der Literarizität des Sophistes in der 
Forschung immer wieder für prekär gehalten wurde und umstritten ist. Eine ein-
gehende Analyse der Gesamtkomposition zeigt jedoch, dass Platon konsequenter-
weise auch im Sophistes Bild und Wissen ‚in einen Dialog‘ miteinander verwickelt, 
sc. indem die einzelnen narrativen Elemente des Dialogs, die Charakterisierung 
der Dialogpersonen und ihr produktives Zusammenwirken im fortschreitenden 
Erkenntnisprozess unmittelbar auf den Gegenstand der Erörterung abgestimmt 
und kunstvoll zu einer philosophisch-literarischen Einheit zusammengebunden 
sind. Dies erreicht Platon sowohl durch die Darstellung der fortschreitenden Ge-
nerierung von Wissen in der Erkenntnishandlung, zu der die Dialogpartner je 
nach eigenem Erkenntnisniveau beitragen – etwa durch die Darstellung einer 
seelischen Reinigung in der ersten Dialoghälfte oder der mehrfachen Hin- und 

 47	 Stefan Büttner, Antike Ästhetik. Eine Einführung in die Prinzipien des Schönen, S. 13–60, 
z. B. hier: S. 59: „Wenn man die platonische Kunsttheorie erst einmal aus den Dialogen he­
rausgearbeitet hat, bemerkt man einen ihrer Vorzüge: Sie ist erkenntnistheoretisch und psy-
chologisch solide begründet. […] Dabei darf man nie vergessen, daß Erkennen für Platon 
nicht Repräsentieren oder Zergliedern von sinnlich Gegebenem meint, sondern ein Bestim-
men von Unterschieden. Dieses Unterscheiden ist ein zugleich emotionales Erkennen und 
damit immer auch ethisch relevant.“

 48	 Vgl. für die Einheit von Dialog und Argument in Platons Phaidon: Gyburg Radke-Uhlmann, 
Die energeia des Philosophen – zur Einheit von literarischem Dialog und philosophischer 
Argumentation in Platons Phaidon, S. 179–203. Literarizität und Bildlichkeit der Dialoge sind 
von Platon planvoll auf das Argument und die Gesamtkomposition des jeweiligen Dialogs 
abgestimmt, sc.  mit dem fortschreitenden Erkenntnisprozess, der in der Dialoghandlung 
und mit dem Zusammenwirken der entsprechend charakterisierten Dialogpartner verwirk-
licht wird, bis hin zu dem Einsatz narrativer Hinweise bzw. literarischer Elemente, vgl. dazu 
exemplarisch zum Protagoras und Symposion: Sandra Erker, Sophistenkritik im Spiegel home-
rischer Zitate. Dynamiken des negativen Transfers in Platons Dialogen am Beispiel des Pro-
tagoras, S. 413–431; Dies., Komödie, Tragödie und der Aufstieg des Philosophen zum Schönen 
selbst in Platons Symposion, S. 21–67.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



182 Gefangen: Abschluss der Dihairese und das ἔργον des Sophisten

Umwendung der Dialogpartner auf bestimmte Erkenntnisinhalte und neue Ein-
sichten (sc. im Intelligiblen oder vom Intelligiblen auf die Begründung der hervor-
bringenden Kunst). Platon markiert diese entscheidenden Wendepunkte im Ar-
gument und in der Erkenntnishandlung immer wieder mit Hilfe von narrativen 
Elementen, bildhaften Vergleichen und an dem Agieren und Zusammenwirken 
der Dialogpartner.

Diesen notwendigen Zusammenhang zwischen Dialektik, Sprach-, Mimesis- 
und Bildtheorie zeichnen Gastfreund und Theaitet im Folgenden mit dem Ab
schluss der Dihairese nach, mit der alle Untersuchungen für die Einsicht in das 
ἔργον des Sophisten zusammengeführt werden. Der Sophist kann auf Basis die-
ser umfassenden erkenntnistheoretischen Verortung seiner bilderschaffenden 
Täuschungskunst im Spektrum des Seienden von dem Philosophen dialektisch 
fundiert erkannt und somit gesichert (gegen seine Täuschungskunst) ‚gefangen‘ 
werden. 

2	 Der Sophist und die Nachahmungskünste im Spektrum  
des Seienden

Nachdem mit der Dialektik Grundlagen für einen neuen Begriff von dem Nicht-
sein des Sophisten gelegt worden sind, greift der Gastfreund das unterbrochene 
dihairetische Verfahren wieder auf. Bereits eingeordnet wurde der Sophist da-
mals mit seiner Kunst (sc. ausgehend von dem Paradeigma des Malers) unter die 
hervorbringenden Künste. Er kann nun gesichert der Nachahmungskunst zuge-
ordnet werden, die unter diese fällt.

Dazu entwirft der Gastfreund mit dem erarbeiteten dialektischen Rüstzeug 
zum Abschluss der Dihairese eine neue, komplexe Unterteilung aller hervorbrin-
genden Künste, mit der diese nicht nur voneinander unterschieden, sondern auch 
in ein bestimmtes Verhältnis zueinander gesetzt werden. Diese Einteilung orien-
tiert sich an den Begriffen der Identität und Verschiedenheit sowie an den mittels 
Dialektik erarbeiteten Begriffsverhältnissen.

Während die erwerbende Kunst, wie die Gesprächspartner schon am Dialog
anfang definiert haben, auf das bezogen ist und das unter ihre Verfügungsgewalt 
bringt, was bereits von sich selbst her etwas ist – also alles, worauf man sich nur 
mit dem Denken richtet – sowie auf das, was geworden ist – also das, worauf 
man sich als Mensch mit seinen Handlungen richtet –, 49 führt die hervorbringen-
de Kunst das, was vorher nicht etwas ist (sc. als es selbst), nachher in ein Sein. 50

 49	 Vgl. dazu die Definition der erwerbenden Kunst am Dialoganfang: Plat. Sph. 219c2–7: τὸ δὴ 
μαθηματικὸν αὖ μετὰ τοῦτο εἶδος ὅλον καὶ τὸ τῆς γνωρίσεως τό τε χρηματιστικὸν καὶ 
ἀγωνιστικὸν καὶ θηρευτικόν, ἐπειδὴ δημιουργεῖ μὲν οὐδὲν τούτων, τὰ δὲ ὄντα καὶ γεγονότα 
τὰ μὲν χειροῦται λόγοις καὶ πράξεσι, τὰ δὲ τοῖς χειρουμένοις οὐκ ἐπιτρέπει, μάλιστ̓  ἄν που 
διὰ ταῦτα συνάπαντα τὰ μέρη τέχνη τις κτητικὴ λεχθεῖσα ἂν διαπρέψειεν. In diesem Sinne 
wird die erwerbende Kunst auf Formen der Erkenntnis (bzw. der mit Erkenntnis verbunde-
nen Rede) und auf Handlung bezogen.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



183Der Sophist und die Nachahmungskünste im Spektrum des Seienden

An diese Definition vom Dialoganfang erinnert 51 der Gastfreund rückblickend 
bei der Wiederaufnahme des Verfahrens. Er reichert diese Definition aber mit 
entscheidenden Neuerungen an, die sich aus den Ergebnissen speisen, die in der 
Zwischenzeit gewonnen wurden: Unter der Fähigkeit, hervorzubringen, müsse 
man jedes Vermögen (δύναμις) verstehen, das Ursache würde (αἰτία γίγνηται) da-
für, dass das, was vorher nicht ist (τοῖς μὴ πρότερον οὖσιν), später (etwas) werde 
(γίγνεσθαι). 52

Hinzukommen bei dieser umgearbeiteten Fassung der ersten Definition, die 
als Erinnerung deklariert wird (μεμνήμεθα), 53 dass die hervorbringende Kunst 
als Vermögen aufzufassen ist und als Prinzip dessen gilt, was sie schafft, und dass 
dieses Geschaffene in den Bereich des Werdens einzuordnen ist. Mit diesem Voka-
bular bezieht sich der Gastfreund unmittelbar zurück auf das, was mit den besser 
gemachten Materiefreunden in der Gigantomachie erarbeitet wurde, sc. auf ein 
rational fundiertes Verständnis vom dem, was ist, im Bereich von Wahrnehmung 
und Meinung, das im Unterschied zu dem, was nur denkbar ist, als Gewordenes 
eingeordnet werden muss. 54

Die hervorbringenden Künste werden so zum Abschluss der Dihairese und auf 
dem Fundament des Wissens, das bis hierhin erreicht ist, explizit auf den Bereich 
des Werdens eingegrenzt. In einer Unterkategorie dieser agiert der Sophist mit sei-
ner Kunst. Ihm wird später mit einer Wortschöpfung 55 die täuschende Meinungs
nachahmungskunst (δοξομιμητική [sc. τέχνη]) zugeschrieben. 56

Auch die Entfaltung aller hervorbringenden Künste durch den Gastfreund er-
folgt zum Abschluss der Dihairese unter dem Eindruck der Ergebnisse aus dem 
dialektischen Verfahren: Der Gastfreund nimmt zwei verschiedene, miteinander 
verschränkte Einteilungen vor, mit der nicht nur jeweils die einzelnen Arten für 
sich unterschieden werden (d. h. gemäß Identität), sondern diese auch in ein be-
stimmtes Verhältnis zueinander gesetzt (d. h. gemäß Verschiedenheit) und gemäß 
darin aufgezeigten Analogien geordnet werden, die sich ebenso nach Identität 
und Verschiedenheit voneinander abgrenzen lassen:

 50	 Vgl. hierzu: Plat. Sph. 219a10–c1, davon insbes. 219b4–6: πᾶν ὅπερ ἂν μὴ πρότερόν τις ὂν 
ὕστερον εἰς οὐσίαν ἄγῃ, τὸν μὲν ἄγοντα ποιεῖν, τὸ δὲ ἀγόμενον ποιεῖσθαί πού φαμεν.

 51	 Plat. Sph. 265b8: […] μεμνήμεθα […].
 52	 Vgl. Plat. Sph. 265b8–10: ποιητικήν, εἴπερ μεμνήμεθα τὰ κατ̓  ἀρχὰς λεχθέντα, πᾶσαν 

ἔφαμεν εἶναι δύναμιν ἥτις ἂν αἰτία γίγνηται τοῖς μὴ πρότερον οὖσιν ὕστερον γίγνεσθαι.
 53	 Plat. Sph. 265b8.
 54	 Vgl. dort die abschließende Definition: Plat. Sph. 247c9–e4.
 55	 Vgl. dazu die Bemerkung des Gastfreundes, dass ein entsprechendes ὄνομα noch fehle, ob-

wohl der Unterschied der Sache nach besteht und entsprechend festgehalten werden muss: 
Plat. Sph. 267d4–e2.

 56	 Vgl. zu der Herleitung einer passenden Benennung für diese Kunst: Plat. Sph. 267d9–e1: […] 
τὴν μὲν μετὰ δόξης μίμησιν δοξομιμητικὴν προσείπωμεν […]. Vgl. zu der entsprechenden 
Bezeichnung des Sophisten als Doxomimet: Plat. Sph. 267e7: τὸν δοξομιμητὴν […].

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



184 Gefangen: Abschluss der Dihairese und das ἔργον des Sophisten

(1.) 	 Angenommen werden müsse einerseits ein göttlicher und ein menschlicher Teil 
der hervorbringenden Kunst. 57 Denn obwohl einige der Natur zuschreiben wür-
den, dass sie alle natürlichen Gegenstände hervorbringe durch eine Ursache, die 
von selbst und ohne Denken wirke (ἀπό τινος αἰτίας αὐτομάτης καὶ ἄνευ δια-
νοίας φυούσης), 58 müsse man diese hervorbringende Kraft tatsächlich auf eine 
göttliche Ursache zurückführen, durch die alles mit Vernunft und mit göttlichem 
Wissen (μετὰ λόγου τε καὶ ἐπιστήμης θείας) 59 entstehe. 60 Alles, was im Unter-

 57	 Vgl. im Fazit zu der Passage: Plat. Sph. 265e5–6: […] κατὰ τοῦτον δὴ τὸν λόγον δύο ποιητικῆς 
γένη, τὸ μὲν ἀνθρώπινον εἶναι, τὸ δὲ θεῖον.

 58	 Plat. Sph. 265c7–8.
 59	 Plat. Sph. 265c8–9.
 60	 Vgl für diese Gegenüberstellung insgesamt: Plat. Sph. 265c7–9: τὴν φύσιν αὐτὰ γεννᾶν ἀπό 

das vom Menschen Geschaffenedas von Gott Geschaffene

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 
 
 

(a)	 grundsätzliche Unterscheidungen auf Basis der Dialektik  
	 für eine Einteilung von allem im Werden bzw. der ποιητική τέχνη

das von Gott Geschaffene
(τὸ μὲν θεῖον)

das Hervorgebrachte selbst

die hervorbringende Kunst

Identität

das vom Menschen Geschaffene
(τὸ δ’ ἀνθρώπινον)

das begleitende Bild

die nachahmende Kunst
(= der Wirkungsbereich des Sophisten)

ÄhnlichkeitVerschiedenheit

(b)	Einteilung des Werdens als Gegenstand der hervorbringenden Kunst

das von Gott Geschaffene das vom Menschen Geschaffene

da
s, 

w
as

 d
ie

 S
ac

he
 s

el
bs

t  
he

rs
te

llt
 (α

ὐτ
οπ

οι
ητ

ικ
όν

)
da

s, 
w

as
 B

ild
er

 v
on

 d
er

 S
ac

he
 

he
rs

te
llt

 (ε
ἰδ

ω
λο

π
οι

ικ
όν

)
das H

ervorgebrachte selbst
das begleitende Bild

das von Gott  
Hervorgebrachte selbst (αὐτό)

alle Lebewesen und unbeseelten Körper 
in der Natur (z. B. Menschen, Tiere, 
Pflanzen, Metall, Wasser), die von 

Gott erzeugt sind und somit auf eine 
vernünftige Ursache und auf Wissen 

(ἐπιστήμη) zurückgeführt werden

das vom Menschen  
Hervorgebrachte selbst  

(τὸ μὲν αὐτό)

z. B. das Haus selbst (mit dem entspre-
chenden ἔργον), das der Mensch durch 
die Baukunst hervorbringt und somit 
auf Basis einer rational begründeten 

Meinung (πίστις) leistet

das begleitende Bild
(τὸ παρακολουθοῦν εἴδωλον 

ἑκάστῳ)

z. B. Träume, Schatten, Spiegelungen

das vom Menschen hervorge-
brachte Bild (τὸ δὲ εἴδωλον)*

z. B. das gemalte Haus (das dem Haus 
nur ähnlich ist, sc. ohne dessen ἔργον), 
das der Mensch durch die Malerei her-
vorbringt und somit durch eine Art der 
Nachahmungskunst (die im Folgenden 

noch eingeteilt wird)
* der gesuchte Wirkungsbereich des Sophisten

Abb. 4: Die Einteilung der hervorbringenden Kunst (ἡ ποιητική τέχνη)
(Plat. Sph. 265a10–266d7)

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



185Der Sophist und die Nachahmungskünste im Spektrum des Seienden

schied dazu durch den Menschen geschaffen werde, sei hingegen Gegenstand ei-
ner menschlichen Kunst der Hervorbringung. Dieses Hervorgebrachte wird von 
dem Gastfreund beschrieben als etwas, was zusammengesetzt ist. 61

(2.) 	 Während bisher eine Teilung der Breite nach (κατὰ πλάτος) 62 in zwei Arten der 
Kunst erfolgt sei, müsse man diese beiden Teile für sich noch einmal differenzie-
ren, indem man eine weitere Unterteilung der hervorbringenden Kunst der Länge 
nach (κατὰ μῆκος) 63 vornehme. Der Gastfreund greift auf eine Argumentations-
weise zurück, die aus dem Methodenarsenal der Geometrie entlehnt ist, ohne die-
sen bildhaften Vergleich konkret auszuführen. Der Blick bleibt gerichtet auf die 
Unterschiede, die an dem geometrischen Beispiel vermittelt werden sollen. Nach 
dieser zweiten Einteilung der hervorbringenden Kunst seien sowohl der göttliche 
als auch der menschliche Teil noch einmal für sich in die Sache selbst und das sie 
jeweils begleitende Bild zu unterscheiden. 64 Das Bild ist jeweils verschieden von 
der Sache selbst, weist aber eine Ähnlichkeit auf mit dem, was es als Bild beglei-
tet. 65 Identität und Verschiedenheit müssen entsprechend auch für diese zweite 
Form der Teilung als Prinzipien angesetzt werden.

Die Frage, wie diese Ähnlichkeit zwischen dem Bild und der Sache selbst herge-
stellt werden kann oder nur scheinbar besteht, wird im Fortgang der Dihairese 
mit Formen von Bildlichkeit und mit der Möglichkeit diese durch Rede und Mei-
nung zu erzeugen, geklärt.

Der vorliegende Vergleich und die damit einhergehenden Analogien erinnern 
an das Liniengleichnis aus der Politeia, mit dem dort ein Gegenstand aus dem Be-
reich der Wahrnehmung, sc. die mehrfach geteilte Linie, herangezogen wird, um 
für einen Zugriff der διάνοια die verschiedenen Vermögen der Seele, ihre Relation 
zueinander und ihr produktives Zusammenwirken im Erkenntnisprozess ausei-
nanderzulegen. Das Liniengleichnis bereitet dort Grundeinsichten in die Unter-
scheidungsleistungen der Seele (und ihre Einheit) vor, für die im Anschluss von 
den Dialogpartnern das Platonische Bildungskonzept und Wissenschaftssystem 

τινος αἰτίας αὐτομάτης καὶ ἄνευ διανοίας φυούσης, ἢ μετὰ λόγου τε καὶ ἐπιστήμης θείας 
ἀπὸ θεοῦ γιγνομένης;

 61	 Plat. Sph. 265e4: […] τὰ δ̓  ἐκ τούτων ὑπ᾽ ἀνθρώπων συνιστάμενα […].
 62	 Plat. Sph. 266a1.
 63	 Plat. Sph. 266a2.
 64	 Vgl. zu dieser Einteilung im göttlichen Teil der hervorbringenden Kunst: Plat. Sph. 266c5–6: 

δύο γὰρ οὖν ἐστι ταῦτα θείας ἔργα ποιήσεως, αὐτό τε καὶ τὸ παρακολουθοῦν εἴδωλον 
ἑκάστῳ. Vgl. zu dieser Einteilung im menschlichen Teil der hervorbringenden Kunst: 
Plat. Sph. 266d2–4: οὐκοῦν καὶ τἆλλα οὕτω κατὰ δύο διττὰ ἔργα τῆς ἡμετέρας αὖ ποιητικῆς 
πράξεως, τὸ μὲν αὐτό, φαμέν, [αὐτουργική], τὸ δὲ εἴδωλον [εἰδωλοποιική]. Dazu führt der 
Gastfreund vorweg Beispiele an: Plat. Sph. 266c7–9.

 65	 Vgl. zu der Ähnlichkeit, welche zwischen dem Bild und der Sache selbst besteht, die in dieser 
Hinsicht leicht abgewandelte Zusammenfassung, mit der Theaitet die Definitionen des Gast-
freundes bestätigt: Plat. Sph. 266d5–7: νῦν μᾶλλον ἔμαθον, καὶ τίθημι δύο διχῇ ποιητικῆς 
εἴδει· θείαν μὲν καὶ ἀνθρωπίνην κατὰ θάτερον τμῆμα, κατὰ δὲ θάτερον τὸ μὲν αὐτῶν ὄν, 
τὸ δὲ ὁμοιωμάτων τινῶν γέννημα.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



186 Gefangen: Abschluss der Dihairese und das ἔργον des Sophisten

entwickelt werden, auf deren Grundlage die Ausbildung der Philosophen begrün-
det werden kann. Das Liniengleichnis bezieht sich sowohl auf solche Unterschei-
dungsleistungen der Seele, die sich auf das richten, was nur denkbar ist, als auch 
auf solche, die das erfassen, was an Wahrnehmung und Meinung gebunden ist, 
und setzt dabei Einsichten in die Prinzipien seelischer Erkenntnis voraus, die im 
Fortgang der Politeia noch herausgearbeitet werden müssen.

Hier im Sophistes gestaltet sich das verwendete Beispiel aus der Geometrie kom-
plexer und auch der Gegenstand, der mit Hilfe dieses geometrischen Beispiels er-
schlossen werden soll, ist verschieden und der Sache nach vielheitlicher. Denn das 
Bild von dem in verschiedenen Hinsichten unterteilte Viereck bezieht sich auf die 
Unterteilung der hervorbringenden Kunst und wird von dem Gastfreund explizit 
auf den Bereich des Werdens festgelegt. 66 Somit bewegen wir uns im Bereich der 
Physik, für die auf Basis der Dialektik eine differenzierte Unterteilung von allem 
entworfen wird, was gebunden an Wahrnehmung und Meinung erfasst werden 
kann und entsprechend zum Bereich der Kosmologie 67 und Gegenstandserkennt-

 66	 Dies gilt bereits für den göttlichen Teil, vgl. Plat. Sph. 265c1–d4: ΞΕ. Ζῷα δὴ πάντα 
θνητά, καὶ δὴ καὶ φυτὰ ὅσα τ’ ἐπὶ γῆς ἐκ σπερμάτων καὶ ῥιζῶν φύεται, καὶ ὅσα ἄψυχα 
ἐν γῇ συνίσταται σώματα τηκτὰ καὶ ἄτηκτα, μῶν ἄλλου τινὸς ἢ θεοῦ δημιουργοῦντος 
φήσομεν ὕστερον γίγνεσθαι πρότερον οὐκ ὄντα; ἢ τῷ τῶν πολλῶν δόγματι καὶ ῥήματι 
χρώμενοι— ΘΕΑΙ. Ποίῳ τῳ; ΞΕ. Τὴν φύσιν αὐτὰ γεννᾶν ἀπό τινος αἰτίας αὐτομάτης καὶ 
ἄνευ διανοίας φυούσης, ἢ μετὰ λόγου τε καὶ ἐπιστήμης θείας ἀπὸ θεοῦ γιγνομένης; ΘΕΑΙ. 
Ἐγὼ μὲν ἴσως διὰ τὴν ἡλικίαν πολλάκις ἀμφότερα μεταδοξάζω· νῦν μὴν βλέπων εἰς σὲ καὶ 
ὑπολαμβάνων οἴεσθαί σε κατά γε θεὸν αὐτὰ γίγνεσθαι, ταύτῃ καὶ αὐτὸς νενόμικα.

 67	 Verwandt ist das, was die Dialogpartner hier verhandeln, mit dem, was Platon im Timaios 
diskutieren lässt, sc. bezogen auf das, was im vorliegenden Bild aus dem Sophistes mit dem 
göttlichen Teil des Hervorgebrachten, der Natur, verglichen wird. Auch in diesem Bereich 
des Werdens muss, wie der Gastfreund feststellt, zwischen den Sachen selbst und dem, was 
diese als Bilder begleitet, unterschieden werden. Diskursiv entfaltet er dabei am Bild, wie sich 
die Bedingungen seelischer Erkenntnis, wie sie in den μέγιστα γένη als Begriffe und ihre po-
tentiellen Verhältnisse zueinander erschlossen wurden, in allem, was hervorgebracht wird, 
verwirklichen. Analog entwirft Timaios im gleichnamigen Dialog anhand einer bildhaften 
Erzählung die Entstehung des Kosmos, d. h. der wahrnehmbaren, natürlichen Welt, aus dem 
göttlichen Nous – vermittelt über verschiedene Instanzen (mit der Weltseele ebenfalls ratio-
nal vermittelt) bis hin zu den materiellen Bedingungen und der Zusammensetzung im Men-
schen als Einheit aus Körper und Seele. Was hier im Sophistes mit dem Bild der geometrischen 
Figur als ein sachliches Nacheinander (sc. nach den Prinzipien von Identität und Verschieden-
heit) für den göttlichen Teil des Hervorgebrachten umrissen wird, lässt Platon im Timaios mit 
der bildhaften Erzählung eines zeitlichen Nacheinanders im Schöpfungsakt sukzessiv und 
detailliert an den verschiedenen Instanzen entfalten. Dass die chronologische Erzählung von 
der Entstehung der Welt im Timaios aufgrund ihrer bildhaften Darstellungsweise auf die Ver-
schiedenheit und ein sachliches Nacheinander der Instanzen (gemäß Ähnlichkeit) verweisen 
soll, die bildhafte Darstellung folglich im Timaios als didaktisches Instrument für die Vermitt-
lung von Erkenntnis im Dialog eingesetzt wird, zeigt überzeugend in Auseinandersetzung 
mit der entsprechenden Kommentierung des Calcidius: Christina Hoenig, Timaeus Latinus: 
Calcidius and the Creation of the Universe, in: Rhizomata 2,1 (2014), S. 80–119, hier: S. 107–108: 
„[…] for the student of the dialogue, the causal relations at work between the demiurge and 
his creations must be expressed initially in terms that are more readily accessible to him – in 
the language of temporality. Calcidius underlines this type of language in his Latin text, thus 
already lending an exegetical dimension to his translation. The combined exegetical tools of 

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



187Der Sophist und die Nachahmungskünste im Spektrum des Seienden

nis und zu dem, was diese jeweils als Bilder begleitet, gerechnet werden muss. Im 
Zuge dessen wird von Platon eine differenzierte Bildtheorie entfaltet und auf Basis 
der gewonnenen Einsichten zur Dialektik begründet. Konkret verwiesen wird da-
bei auf die Bedeutung von Identität und Verschiedenheit für alle Gegenstände der 
hervorbringenden Kunst – d. h. alles im Bereich des Werdens, wobei sowohl die 
natürlichen Gegenstände als auch die durch den Menschen hervorgebrachten ein-
geschlossen sind. Die betrachteten Begriffe und ihre potentiellen Begriffsverhält-
nisse aus der Passage zu den μέγιστα γένη werden somit dahingehend reflektiert, 
wie sie als Prinzipien des Wahrnehmbaren und Meinbaren fungieren und zur 
wichtigen Unterscheidungen zwischen der Sache selbst und ihrer jeweils nach-
ahmenden Instanz heranzuziehen sind. Diese Unterschiede verwirklichen sich in 
allem, bzw. sind Bedingung für alles, was durch eine Art der hervorbringenden 
Kunst geschaffen wird. 68

translation and commentary allow him to credit Plato with a didactically motivated use of 
temporal language and, at the same time, to draw out this didactic agenda by decoding Plato’s 
language once the student has gained a sufficient understanding of the text.“ S. weiterführend 
zum Platonismus in der lateinischen Tradition vom 1. Jh. v. Chr. bis zum frühen 5. Jh. n. Chr. 
(Cicero, Apuleios, Calcidius, Augustinus) am Beispiel der Timaios-Rezeption: Dies., Plato’s Ti-
maeus and the Latin Tradition, Cambridge 2018 (Cambridge Classical Studies).

 68	 Diese Unterscheidung wird analog auch im Höhlengleichnis der Politeia angedeutet. Bei 
ihrer ersten Umwendung erkennen die Gefangenen in der Höhle zunächst die bildhaften 
Instanzen der natürlichen und durch den Menschen hervorgebrachten Gegenstände, dann 
diese Gegenstände selbst: Plat. R. 516a5–8: Συνηθείας δή, οἶμαι, δέοιτ’ ἄν, εἰ μέλλοι τὰ ἄνω 
ὄψεσθαι. καὶ πρῶτον μὲν τὰς σκιὰς ἂν ῥᾷστα καθορῷ, καὶ μετὰ τοῦτο ἐν τοῖς ὕδασι τά τε 
τῶν ἀνθρώπων καὶ τὰ τῶν ἄλλων εἴδωλα, ὕστερον δὲ αὐτά. Erst im Anschluss erfolgt im 
Höhlengleichnis der Politeia eine Hinwendung der befreiten Gefangenen zu dem, was im 
Bild mit dem Himmel außerhalb der Höhle verbunden wird, was sich folglich bereits auf das 
bezieht, was nur denkbar ist, und somit schon als Gegenstand von διάνοια und νοῦς betrach-
tet werden muss: Plat. R. 516a8–b2: ἐκ δὲ τούτων τὰ ἐν τῷ οὐρανῷ καὶ αὐτὸν τὸν οὐρανὸν 
νύκτωρ ἂν ῥᾷον θεάσαιτο, προσβλέπων τὸ τῶν ἄστρων τε καὶ σελήνης φῶς, ἢ μεθ’ ἡμέραν 
τὸν ἥλιόν τε καὶ τὸ τοῦ ἡλίου. Dieser zweite Bereich ist außerhalb dessen, was die Dialog­
partner hier im Sophistes anhand der geometrischen Figur mit dem göttlichen und menschli-
chen Teil des Hervorgebrachten in den Blick nehmen; wie bereits im Zuge der Gigantomachie 
festgestellt, müssen sich zwar auch im Bereich dessen, was nur denkbar ist, Instanzen unter-
scheiden lassen, die gemäß Identität und Verschiedenheit differenzierbar sind. Eine solche 
Unterscheidung in das, was denkbar, und das, was sichtbar (und meinbar) ist, wird etwa 
analog in der Politeia mit dem Liniengleichnis im Überblick der Seelenvermögen und ihrer 
Gegenstände vorbereitet: Plat. R. 509c1–511e5. Auch im Sophistes ist dieses gesamte Spektrum 
des Seienden mit der Gigantomachie entworfen. Hier zum Abschluss der Dihairese bewegen 
wir uns nun jedoch im Bereich von Wahrnehmung und Meinung – sc. in dem spezifischen 
Wirkungsbereich des Sophisten –, in dem von den Dialogpartnern auf dem Fundament der 
Dialektik alle Konsequenzen untersucht werden, die sich aus den Intelligibilia für diese 
Gegenstände ergeben, die dem Werden unterworfen sind – sc. für die natürlichen, göttlich 
hervorgebrachten wie auch für die menschlich hervorgebrachten Dinge. Dazu musste die 
komplexe Einheit der Prinzipien seelischer Erkenntnis von den Dialogpartnern zuvor ausge-
hend von den μέγιστα γένη diskursiv-rational entfaltet und als Prinzip von allem noetisch 
zusammengeschaut werden. Von hier kann der Blick am Ende des Dialogs dialektisch vor-
gebildet und abgesichert umgewendet werden auf das, was unmittelbar aus dem Göttlichen 
in der Natur (vgl. Plat. Sph. 265c1–d4) oder vermittelt durch den Menschen als partikuläre 

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



188 Gefangen: Abschluss der Dihairese und das ἔργον des Sophisten

Die Verwendung der geometrischen Beispiele in beiden Dialogkontexten deu-
tet hingegen auf eine Verwandtschaft der Diskussionen in Politeia und Sophistes 
mit Blick auf das intendierte Erkenntnisniveau und die Methode der Vermitt-
lung hin. In beiden Fällen ist die Dialogpassage von Platon auf einen Erkenntnis
prozess hin konzipiert, der für einen diskursiv-rationalen Zugriff argumentiert. 
Während Theaitet im Sophistes bereits durch die Erörterungen zu den μέγιστα 
γένη vorgebildet ist und unter Anleitung des Gastfreundes an diese Einsichten in 
die hervorbringende Kunst leicht herangeführt wird, 69 lässt Platon an den ersten 
Antworten des Glaukon zum Liniengleichnis in der Politeia erkennen, dass die-
ser noch nicht dazu bereit ist. 70 Sokrates wiederholt in der Politeia entsprechend 
die Einsichten, die im Liniengleichnis gewonnen werden müssen, im fortschrei-
tenden Erkenntnisprozess, mit dem das, was mit dem Liniengleichnis diskursiv 
vermittelt werden soll, 71 schrittweise fundiert und auch für ein Erkenntnisniveau 
aufgeschlossen wird, das – wie bei Glaukon – noch an den Meinungsbereich ge-
bunden ist. Angeleitet durch diskursive-rationale Erörterungen des Philosophen 
wird Glaukon sukzessiv schließlich zumindest an eine rational begründete Mei-
nung (πίστις) über den verhandelten Gegenstand herangeführt, 72 sc. an die Frage 
nach der Ausbildung der Philosophen, mit der sie durch die vollendete Entfaltung 
ihres seelischen Potentials in der Lage sind, gerecht im Staat zu herrschen.

Instanzen hervorgebracht wird (vgl. Plat. Sph. 265e3–6) und worauf sich die Seele erkennend 
richtet. So lässt sich schließlich eine differenzierte Bildtheorie entwerfen, mit der das ἔργον 
des Sophisten, der in diesem Bereich wirkt, eingefangen werden kann.

 69	 Vgl. etwa den Hinweis des Gastfreundes, er könne die Erklärungen für Theaitet abkürzen: 
Plat. Sph. 265d5–e2: ΞΕ. Καλῶς γε, ὦ Θεαίτητε. καὶ εἰ μέν γέ σε ἡγούμεθα τῶν εἰς τὸν ἔπειτ’ 
<ἂν> χρόνον ἄλλως πως δοξαζόντων εἶναι, νῦν ἂν τῷ λόγῳ μετὰ πειθοῦς ἀναγκαίας 
ἐπεχειροῦμεν ποιεῖν ὁμολογεῖν· ἐπειδὴ δέ σου καταμανθάνω τὴν φύσιν, ὅτι καὶ ἄνευ 
τῶν παρ’ ἡμῶν λόγων αὐτὴ πρόσεισιν ἐφ’ ἅπερ νῦν ἕλκεσθαι φῄς, ἐάσω· χρόνος γὰρ ἐκ 
περιττοῦ γίγνοιτ’ ἄν.

 70	 Vgl. so etwa die Reaktion des Glaukon nach der ersten kurzen Definition: Plat. R. 510b10: 
ταῦτ̓ , ἔφη, ἃ λέγεις, οὐχ ἱκανῶς ἔμαθον. An der Diskussion in der Politeia wird anschaulich 
vorbereitet, dass eine Umwendung der Seele, sc. eine sukzessive Hinführung aus dem Be-
reich des Wahrnehmbaren zum Denkbaren und damit auf die Prinzipien selbst, nicht bereits 
bei der Einsicht in die Definition der Dialektik selbst ansetzen kann. Es bedarf dazu, wie im 
Fortgang des Erkenntnisprozesses aufgedeckt wird, einer fortschreitenden Reflexion auf die 
eigenen Vermögen und Erkenntnisbedingungen, um die Kultivierung der eigenen seelischen 
Unterscheidungsleistungen zu erzielen. Dieses Bildungskonzept der Peripetie der Seele wird 
später am Anfang des siebten Buches an dem Höhlengleichnis vorgeführt.

 71	 Vgl. zu dieser Funktion der Geometrie bei Platon: Gyburg Radke-Uhlmann, Phantasia als 
Organon. Anschauung und Phantasie in der Platonischen Wissenschaftstheorie am Beispiel 
der Geometrie, S. 152–179.

 72	 Vgl. zum ersten Entwurf des Liniengleichnisses: Plat. R. 509d1–510b9, und zu Passagen, in de-
nen Sokrates im Anschluss das Liniengleichnis für den fortschreitenden Erkenntnisprozess 
noch einmal begründet und zusammenfasst bzw. rückblickend in Erinnerung ruft: Plat. R. 
511d6–e5 und 533e7–534a8.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



189Zusammenschau: Das ἔργον des Sophisten als täuschender Doxomimet

3	 Zusammenschau: Das ἔργον des Sophisten als täuschender 
Doxomimet

Im letzten Schritt kommen der neu erarbeitete Begriff des Nichtseins und die er-
brachten Begründungen zu Falschheit und Irrtum in Rede, Meinung und Vorstel-
lung zum Tragen. Der Gastfreund greift zurück auf die bereits getroffene Unter-
teilung der Bildkunst in (a) die ebenbildnerische Kunst (τέχνη εἰκαστική) und in 
(b) die auf den Schein ausgerichtet Kunst (τέχνη φανταστική). Auch bei diesem 
Rückverweis, den der Gastfreund wiederum als Erinnerung 73 an die anfänglichen 
Definitionen kennzeichnet, fließen in die zusammenfassende Erklärung Ergeb-
nisse ein, die erst in der Zwischenzeit neu geleistet wurden. Die Einteilung der 
beiden Arten der Bildkunst sei auf den Fall bezogen, wenn sich das Falsche (a) 
als tatsächlich falsch seiend und (b) seiner Natur nach zeige (φανείη) 74 als etwas 
Bestimmtes von dem, was ist. 75

Mit dieser zweiten Erinnerung, die von dem Gastfreund ebenfalls durch das 
neu erworbene Wissen angereichert wird, wird kompositionell ein Übergang von 
den ersten Definitionsversuchen im Sophistes, die damals über das ὄνομα hinaus 
noch einer weiteren Erklärung bedurften, hin zu einer fundierten Neubetrach-
tung dieser Einteilung am Dialogende geschaffen. Eine ausreichende Erklärung 
ist mittlerweile erbracht, 76 so dass das dihairetische Verfahren nicht an dem bloßen 
ὄνομα ohne Sachkenntnis, sondern an einer wirklichen Einsicht in die Wesens­
bestimmung des Sophisten ausgerichtet werden kann. Im Argumentationsaufbau 
des Dialogs wird von Platon der ὄνομα-ἔργον-Grundsatz konsequent umgesetzt, 
der in der einleitenden Passage programmatisch als Methode für eine gesicherte 
Erkenntnis und für das gesamte Unternehmen eingeführt wurde. 77

Die letzten Schritte der Dihairese lassen sich von den Dialogpartnern entspre-
chend planvoll zu Ende führen. Der Sophist erweist sich nach den weiteren Ein-
teilungen der Bildkunst, die auf den Schein ausgerichtet ist, als jemand, der sei-
ne täuschende Nachahmungskunst ohne tatsächliches Wissen von der Sache, die 
nachgeahmt wird, vollbringt, und stattdessen an einen (falschen) Meinungsinhalt 
knüpft. Er leistet diese Form der täuschenden Rede selbst in kurzer Form (βράχεσι 
λόγοις) 78 zur Widerlegung seiner Adressaten im Streitgespräch (ἀναγκάζοντα τὸν 

 73	 Plat. Sph. 266d8: […] ἀναμνησθῶμεν […].
 74	 Plat. Sph. 266e1.
 75	 Plat. Sph. 266d8–e1: τῆς τοίνυν εἰδωλουργικῆς ἀναμνησθῶμεν ὅτι τὸ μὲν εἰκαστικόν, τὸ 

δὲ φανταστικὸν ἔμελλεν εἶναι γένος, εἰ τὸ ψεῦδος ὄντως ὂν ψεῦδος καὶ τῶν ὄντων ἕν τι 
φανείη πεφυκός.

 76	 Darauf lässt Platon Gastfreund und Theaitet nach der Erinnerung selbst verweisen: Plat. Sph. 
266e3–5.

 77	 Plat. Sph. 218c1–7: […] νῦν γὰρ δὴ σύ τε κἀγὼ τούτου πέρι τοὔνομα μόνον ἔχομεν κοινῇ, τὸ δὲ 
ἔργον ἐφ̓  ᾧ καλοῦμεν ἑκάτερος τάχ̓  ἂν ἰδίᾳ παῤ  ἡμῖν αὐτοῖς ἔχοιμεν· δεῖ δὲ ἀεὶ παντὸς πέρι 
τὸ πρᾶγμα αὐτὸ μᾶλλον διὰ λόγων ἢ τοὔνομα μόνον συνωμολογῆσθαι χωρὶς λόγου. τὸ δὲ 
φῦλον ὃ νῦν ἐπινοοῦμεν ζητεῖν οὐ πάντων ῥᾷστον συλλαβεῖν τί ποτ̓  ἔστιν, ὁ σοφιστής […].

 78	 Plat. Sph. 268b3.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



190 Gefangen: Abschluss der Dihairese und das ἔργον des Sophisten

προσδιαλεγόμενον ἐναντιολογεῖν αὐτὸν αὑτῷ). 79 Dabei wird ihm von den Dia
logpartnern zugeschrieben, dass er sich nicht unabsichtlich täusche, sondern dass 
er die Täuschung seiner Rede mit Kenntnis über sein Fehlgehen vollbringt und 
daher stets darum bemüht sei, die Spuren seiner Täuschung für die Adressaten zu 
verwischen. Passend zu diesem letzten Aspekt wurde im Dialog für die Suche nach 
der Wesensbestimmung des Sophisten das Bild der Jagd auf ein wildes, vielgestal-
tiges Tier eingesetzt und mit der Einnahme einer wehrhaften Stadt verbunden. 80

Am Ende der letzten Dihairese steht – im Sinne der zwei Methoden, die zur 
Dialektik zu rechnen sind – die Zusammenfassung aller zuvor erschlossenen As-
pekte 81 zu einer sachlichen Einheit, die der Gastfreund als Prozess der Verflech-
tung (συμπλέξαντες ἀπὸ τελευτῆς ἐπ’ ἀρχήν) 82 beschreibt, bei der das ὄνομα 
vom Ende zum Anfang hin zusammengeflochten werden müsse. 83 Er schließt 
damit an das Konzept der Verflechtung aller Begriffe (συμπλοκή) an, das im Dia­
log in den Passagen zur Dialektik bzw. zu den μέγιστα γένη erarbeitet und im 
Anschluss daran als Prinzip von Rede (bzw. von der Konstitution von Meinungs-
inhalten, an denen die Rede orientiert sein muss) erschlossen wurde. Denn nur 
unter der Annahme, dass im Bereich dessen, was schlechthin denkbar ist, Begriffe 
anzunehmen sind, die für sich unterscheidbar sind, die aber auch in bestimmten 
Begriffsverhältnissen zueinander stehen und entsprechend potentiell miteinan-
der verflochten sind, ist eine konkrete Verbindung dieser Sachunterschiede auch 
im Meinungsbereich denkbar, ist Rede von etwas überhaupt erst möglich. 84 

Mit Rückgriff auf dieses Konzept der συμπλοκή τῶν εἰδῶν formuliert der Gast-
freund am Dialogende den Anspruch an seine abschließende Definition: Alle Er-
gebnisse aus dem vorausgegangenen dihairetischen Verfahren sollen durch eine 
Art der Zusammenfassung geeint werden, bei der Anfang und Ende miteinander 
verflochten sind (sc. als Einheit nach dem Vorbild bestimmter Begriffsverhältnisse 
bzw. ausgerichtet an dem Prinzip des Seins). 85 

 79	 Plat. Sph. 268b4–5.
 80	 Plat. Sph. 261b5–c4. 
 81	 Vgl. dazu die methodische Bemerkung durch den Gastfreund: Plat. Sph. 268c5–6: οὐκοῦν 

συνδήσομεν αὐτοῦ, καθάπερ ἔμπροσθεν, τοὔνομα συμπλέξαντες ἀπὸ τελευτῆς ἐπ᾽ ἀρχήν;
 82	 Plat. Sph. 268c6.
 83	 Plat. Sph. 268c5–6.
 84	 Vgl. zentral dazu: Plat. Sph. 259e4–6: Τελεωτάτη πάντων λόγων ἐστὶν ἀφάνισις τὸ διαλύειν 

ἕκαστον ἀπὸ πάντων· διὰ γὰρ τὴν ἀλλήλων τῶν εἰδῶν συμπλοκὴν ὁ λόγος γέγονεν ἡμῖν. 
Im Zuge einer ersten Annäherung an das Nichtsein verweist der Gastfreund bereits dar-
auf, dass es auf gewisse Weise mit dem Begriff des Seins verflochten sein müsse, wenn es 
überhaupt Gegenstand des Denkens sein soll: Plat. Sph. 240c1–2: Κινδυνεύει τοιαύτην τινὰ 
πεπλέχθαι συμπλοκὴν τὸ μὴ ὂν τῷ ὄντι, καὶ μάλα ἄτοπον. Vgl. außerdem die Herleitung des 
Aussagesatzes, in dem dieses Prinzip ebenfalls wirkt: Plat. Sph. 262c5–7: τότε δ’ ἥμοσέν τε καὶ 
λόγος ἐγένετο εὐθὺς ἡ πρώτη συμπλοκή, σχεδὸν τῶν λόγων ὁ πρῶτός τε καὶ σμικρότατος.

 85	 Plat. Sph. 268c8–d4: τὸ δὴ τῆς ἐναντιοποιολογικῆς εἰρωνικοῦ μέρους τῆς δοξαστικῆς 
μιμητικόν, τοῦ φανταστικοῦ γένους ἀπὸ τῆς εἰδωλοποιικῆς οὐ θεῖον ἀλλ̓  ἀνθρωπικὸν τῆς 
ποιήσεως ἀφωρισμένον ἐν λόγοις τὸ θαυματοποιικὸν μόριον, ‘ταύτης τῆς γενεᾶς τε καὶ 
αἵματος’ ὃς ἂν φῇ τὸν ὄντως σοφιστὴν εἶναι, τἀληθέστατα, ὡς ἔοικεν, ἐρεῖ.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



191Zusammenschau: Das ἔργον des Sophisten als täuschender Doxomimet

Das dialektische Verfahren der Zusammenschau aller Sachunterschiede und 
ihrer möglichen Begriffsverhältnisse ist somit unmittelbar ordnendes Prinzip die-
ser richtigen Rede über den Sophisten, sofern die Einheit dieser Rede an einer 
wahren Meinung über den Sophisten orientiert ist, in der eine konkrete Verbin-
dung von Sachunterschieden nach dem Vorbild der dialektischen Grundlagen zu 
einer Gegenstandseinheit geleistet wird. 86

Das hiermit erschlossene ἔργον des Sophisten bildet als Ergebnis der letzten 
Dihairese einen Gegenentwurf zu den vielheitlichen Erscheinungsweisen, die 
die Dialogpartner für den Sophisten in der ersten Dialoghälfte im Zuge von fünf 
Dihairesen am Paradeigma des Anglers hergeleitet haben und angesichts derer 
sie in eine grundlegende Aporie über das vermeintliche Nichtsein des Sophisten 
geraten sind. Denn die fünf Dihairesen ließen sich nur nach dem Prinzip der Ver
schiedenheit, nicht aber nach dem Prinzip des Seins in Beziehung zueinander 
setzen. Platon bildet auf diese Weise an der ersten Dialoghälfte selbst die Mecha­
nismen der sophistischen Täuschungskunst ab, ihr Potential zur Erzeugung von 
Aporie in all denen, die versuchen, den Sophisten als einen Wissenden und nicht 
als Mimeten zu begreifen, und die Notwendigkeit eines grundlegenden Reini
gungsprozesses, mit dem die eigene Seele von ihren falschen Meinungen zur 
Überwindung der sophistischen Redekunst befreit werden muss.

 86	 Diesen Zusammenhang lässt Platon analog von Sokrates im Phaidros umreißen, vgl. 
Plat. Phdr. 266b3–5: τούτων δὴ ἔγωγε αὐτός τε ἐραστής, ὦ Φαῖδρε, τῶν διαιρέσεων καὶ 
συναγωγῶν, ἵνα οἷός τε ὦ λέγειν τε καὶ φρονεῖν. Im Sophistes entfaltet Platon den gesamten 
Begründungszusammenhang von der Dialektik bis hin zur Konstitution der Rede, wendet 
sie zugleich in seinem Dialog an, sc. vollständig und richtig mit der letzten Dihairese, und 
lässt den Gastfreund hier (Plat. Sph. 268c6) mit seiner Reflexion auf die συμπλοκή τῶν εἰδῶν 
auf diese Zusammenhänge reflektieren. Kompositionell setzt Platon folglich mit diesem me-
thodisch gesetzten Verweis des Gastfreundes auch auf kompositioneller Ebene einen zusam-
menfassenden Schlusspunkt, an dem alle Fäden der Komposition und der fortschreitenden 
Unterscheidung im ἔργον des Sophisten – dem Zielpunkt der dialektisch fundierten Jagd – 
zusammengeführt werden.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



X 
Schlussbetrachtung

1	 Vorbemerkung

Die dialektische Jagd nach dem ‚Nichtsein‘ des Sophisten stellt nicht nur für die 
Gesprächspartner im Dialog ein schwieriges und weitläufiges Unternehmen dar, 
wie Platon selbst von dem Gastfreund am Anfang des Sophistes betonen lässt. 
Auch für die Interpreten erweist sich der Zugang zu dem Dialog in vielfältiger 
Weise als diffizil.

So versammelt der Dialog einerseits eine Fülle von schwierigen Themen in einer 
dicht komponierten Argumentationsabfolge, deren Geschlossenheit und Einheit 
in der Forschung umstritten sind: Mit den Gesprächspartnern geraten wir im Dia­
log von einer Vielzahl an widersprüchlichen Dihairesen über nicht zusammenpas-
sende Erscheinungsweisen des Sophisten in eine erste, grundlegende Aporie und 
werden in der zweiten Dialoghälfte im Anschluss an das Maler-Paradeigma, einer 
Analyse von Nachahmung und Bildlichkeit und einer Aporie über das Nichtsein 
in verschiedene Erzählungen philosophischer Vordenker zu dem Sein als Viel
heit und Einheit verwickelt. Wir treten durch einen fiktiven Dialog in eine Gigan-
tenschlacht zwischen den Materie- und Ideenfreunde ein und geraten schließlich 
sogar in ein dialektisches Verfahren zu den μέγιστα γένη, das das argumentative 
Herzstück des Dialogs bildet. Obwohl diese Stelle zur Dialektik von dem Gast-
freund als Grundlage für die Klärung aller aufgeworfenen Fragen und für die 
sichere Definition des Nichtseins des Sophisten angekündigt wird und am Ende 
zu einer abgeschlossenen Dihairese führt, gilt doch gerade diese schwierige Partie 
unter den Interpreten als umstrittenste Passage im Dialog. Wie lassen sich ausge-
hend von diesen Erörterungen zur Dialektik die übrigen Dialogteile einordnen 
und verstehen? Lassen sich die folgende Begründung des Aussagesatzes, das Bild 
von der Verflechtung der Wörter in der Rede oder die Entstehung von Falschheit 
in Rede, Vorstellen, Meinen und Denken nach dem Prinzip der Verschiedenheit 
ohne logische Brüche anschließen? Begeht der Gastfreund mit seiner kritischen 
Wende gegen den Lehrmeister Parmenides tatsächlich keinen Vatermord, wie er 
beteuert, wenn das Sein neu ausgemessen und das Nichtsein als Verschiedenheit 
aufgedeckt wird? Und ist mit dem Abschluss der Dihairese und der Zusammen-
fassung tatsächlich eine zufriedenstellende Antwort auf die Frage nach dem So-
phisten (und auf alle Fragen, die im Dialog aufgeworfen wurden,) erreicht?

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



194 Schlussbetrachtung

Abgesehen von dem rasanten Tempo, mit dem Platon uns im Dialog durch die 
verschiedenen Problemfelder führt und dabei Fragen aus dem Bereich seiner Er
kenntnistheorie, Seinslehre, Sprach-, Bild- und Mimesistheorie versammelt, deren 
argumentative Einheit unter den Interpreten umstritten ist, wurde auch die Lite-
rarizität und kompositionelle Geschlossenheit des Sophistes einem kritischen Ur-
teil unterzogen. Die Frage nach der Funktion, die im Sophistes der Dialogform für 
das Argument beigemessen werden kann, scheint angesichts der Beobachtung, 
die literarische Umsetzung müsse für enttäuschend und karg gehalten werden, 
noch schwerer lösbar zu sein als in anderen Dialogen aus dem Corpus Platonicum.

Fragen, die der Sophistes als Dialogeinheit und für die Interpretation aufwirft, 
sind somit vielfältig und betreffen nicht nur die Einheit der Argumentation, zu der 
sich die Forschung in eine Fülle von schwierigen Einzelproblemen zersplittert hat, 
sondern auch eine mögliche Einheit aus Kompositionsform und Dialogargument.

Um sich diesem vielschichtigen Desiderat zu nähern, wurde mit der vorliegen-
den Studie eine sukzessive Gesamtinterpretation vorgelegt, mit der eine geschlos-
sene Interpretation aller Teile unternommen wurde, um die in der Forschung 
problematisierten Dialogstellen darin einzeln zu verhandeln und jeweils kontex
tualisiert im Dialog bezogen auf eine mögliche Argumenteinheit des Sophistes 
auszuwerten. Im Blick behalten und perspektiviert wurde dabei stets, inwiefern 
Elemente der Dialogform produktiv in die Analyse der fortschreitenden Argu­
mentation einbezogen werden können, so dass sich – sogar im Falle des Sophistes 
entgegen aller Kritik, die von Interpreten an seiner formalen Umsetzung geäußert 
wurde – diese Dialogeinheit als kunstvolle Komposition auf eine bestimmte Dia
logtechnik Platons zurückführen lässt. Mit ihr verfährt er analog wie in anderen 
Dialogen aus dem Corpus Platonicum trotz der Diversität, die sich in der individuel­
len Ausgestaltung der Dialoge beobachten lässt (z. B. mit Blick auf die Rahmen-
handlung, die Beschreibungen der Szenerie oder die Anzahl, Konstellation und 
seelische Bildung der jeweiligen Dialogpartner). Die Bildtheorie, die Platon im 
Sophistes auf dem Fundament der Dialektik entfaltet, kann einen Beitrag leisten 
für eine Einsicht in diese Kompositionstechnik, wie in der vorliegenden Arbeit 
herausgearbeitet wurde.

Im Zuge der Schlussbetrachtung sollen hier die wichtigsten Ergebnisse der Ge-
samtanalyse in dieser doppelten Perspektive – sc. theoretisch und kompositionell, 
d. h. bezogen auf die notwendige, produktive Einheit aus Dialogargument und 
Dialogform – zusammengefasst werden. Im Ausblick werden mögliche Perspekti-
ven für Forschungen zu Platons Bildtheorie, für die Dialoghermeneutik und Dia
logforschung eröffnet.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



195Zusammenfassung und Ausblick

2	 Zusammenfassung und Ausblick

Mit dem Vorgespräch bereitet Platon Thema, Verfahrensweise, einen Einblick in 
die Konstellation und die Erkenntnisvoraussetzungen der beteiligten Dialogpart­
ner vor und lässt auf Schwierigkeit und Umfang der notwendigen Untersuchung 
verweisen. Erschlossen werden soll aus Sicht des Philosophen, wie das Wesen des 
Sophisten zu bestimmen sei, von dem sie nur das ὄνομα, nicht aber das ἔργον ge-
meinsam hätten. Ohne Einblick in das ἔργον einer Sache sei jedoch ein tatsächliches 
Wissen nicht möglich, könne man leicht Täuschung und Irrtum unterliegen, weil 
Verwechslung aufgrund von Ähnlichkeit möglich sei. Schon dem Philosophen 
würden die Leute aus Unwissen vielfältige Erscheinungsweisen dem Namen nach 
(ὄνομα) zusprechen, die ihm der Sache nach (ἔργον) jedoch nicht zukommen. 

Bereits mit diesen Hinweisen umreißt Platon im Vorgespräch auf einer einfa-
chen Ebene (sc. am Beispiel einfacher Meinungsinhalte) zentrale Problemfelder, 
die im Laufe der folgenden Untersuchung diskursiv-rational und auf Basis der Di-
alektik ausgehandelt werden müssen. Das Vorgespräch bettet die Dialoghandlung 
somit nicht nur formal in eine Rahmenhandlung ein, mit dem der Sophistes an den 
vorausgegangenen Theaitet anschließt, sondern kann schon selbst als Teil der ar
gumentativen Aushandlung der vorgenommenen Fragestellung gelten. Mit ihm 
werden erste Wissensbewegungen, erste Unterscheidungsprozesse angestoßen, 
die den Leser und die Dialogpartner auf den Hauptteil vorbereiten. Dazu können 
wichtige Einsichten, die im Hauptteil noch begrifflich erschlossen und begrün-
det werden müssen, hier vorweg exemplarisch auf Meinungsebene durchlaufen 
werden: Das Verhältnis von Wissen und Rede, die Bedeutung der Unterscheidung 
gemäß Identität und Verschiedenheit, um Konfusionen in Meinungsinhalten auf-
grund von Ähnlichkeit und Unwissen auszuschließen, oder das Spektrum des 
Seienden, mit dem eine Unterscheidung zwischen Gott, göttlicher Philosoph und 
Sophist überhaupt erst denkbar wird. Das Vorgespräch erweist sich, wie sich ge-
zeigt hat, als ein vielschichtiges Beispiel, um die Spuren von Platons kunstvoller 
Kompositionstechnik an dem produktiven Zusammenwirken von Dialogform 
und Argument nachzuverfolgen.

So führt Platon beispielsweise mit Sokrates und dessen Frage nach der tatsäch-
lichen Identität des Gastfreundes – ist er ein Philosoph, ein täuschender, widerle-
gender Gott bzw. Sophist? – die Diskussion planvoll in eine erste Aporie, um mit 
einem knappen maieutischen Verfahren auf die notwendige Differenz zwischen 
ὄνομα und ἔργον am Beispiel des Gastfreundes hinzuführen. Ohne diese Einsicht 
sind Täuschung und Verwechslung nicht ausgeschlossen. Für die Fragestellung 
im Sophistes erweist sich diese ὄνομα-ἔργον-Unterscheidung als richtungswei-
send. Sie wird in dem Vorgespräch an einzelnen Meinungsinhalten schrittweise 
erprobt, mit Blick auf Einzelgegenstände problematisiert und richtig unterschie-
den (z. B. die Identität gemäß ὄνομα, aber Verschiedenheit gemäß ἔργον zwischen 
dem jungen und älteren Sokrates).

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



196 Schlussbetrachtung

Kompositionell interessant zeigt sich das Vorgespräch für die Auswertung der 
Dialogeinheit aber auch mit Blick auf die Verflechtung mit dem vorausgehenden 
Theaitet, die Platon hier verankert. Der Sophistes schließt nicht nur formal (sc. chro-
nologisch und mit Verweis auf die beteiligten Gesprächspartner), sondern auch 
inhaltlich daran an, sofern erste Einsichten im Streben nach Wissen, die im Theaitet 
erreicht wurden, für den weiteren Erkenntnisprozess im Sophistes vorausgesetzt 
werden können. Der angehende Philosoph Theaitet ist für die schwierige Untersu-
chung im Sophistes vorbereitet, wie Platon Sokrates bereits am Ende des Theaitet pro-
gnostizieren lässt, und kann entsprechend an die Möglichkeit diskursiv-rationaler 
Unterscheidung herangeführt werden. Mit diesem kompositionellen Anschluss an 
den Theaitet und mit der Diskussion um die dialektische Natur des Gastfreundes 
markiert Platon das Erkenntnisniveau, mit dem im Sophistes beide Dialogpartner 
die schwierige Frage nach dem ἔργον des Sophisten verhandeln werden.

Das Vorgespräch, dem in dieser Arbeit eine extensive Analyse gewidmet wurde, 
kann entsprechend als Fallstudie betrachtet werden, um das produktive Zusam-
menwirken von Form und Argument in Platons Dialogen auszuloten und mit Blick 
auf eine Kompositionstechnik auszuwerten, mit der Platon im Dialog als philoso-
phisch-literarische Einheit Wissensbewegungen generiert. Umgesetzt werden da-
bei, wie ein Vergleich mit relevanten Passagen aus Phaidros und Politeia gezeigt hat, 
zentrale Forderungen aus seiner Theorie von einer guten Rede als Seelenlenkung, 
die auf seiner Erkenntnis-, Bildungs- und Wissenschaftstheorie basiert.

Alle Teile des Dialogs wirken an dem fortschreitenden Erkenntnisprozess mit, 
der durch die Dialoghandlung, die beteiligten Gesprächspartner und ihr Zusam-
menwirken in der Argumentation umgesetzt wird. Auf einer untergeordneten 
Ebene wird die Darstellung des fortschreitenden Unterscheidungsprozesses zu 
der verhandelten Sachfrage unterstützt durch Mittel der Narration, durch Bilder 
und Vergleiche, die eine vermittelnde Funktion übernehmen, indem sie auf das 
Argument hin komponiert sind, Einsichten auf einer einfachen Meinungsebene 
vorbereiten oder unterstützen oder wichtige Stationen im Erkenntnisprozess mar-
kieren, inszenieren, hervorheben, die Einblick geben in den Fortschritt der Un­
tersuchung, das erforderliche Erkenntnisniveau oder die bestimmte Erkenntnis
leistung der Dialogpartner.

Am Unterscheidungsprozess wirken zudem Referenzen auf philosophische Po
sitionen unmittelbar mit, mit denen die Gesprächspartner in einen fiktiven Dialog 
treten und die im Sophistes – insbesondere im Zuge der sogenannten Vatermord
debatte – von besonderem Interesse sind (z. B. Parmenides, Naturphilosophen 
und Eleaten, Gorgias und Sophisten allgemein, die Materie- und Ideenfreunde 
aus der Gigantomachie). Sie bilden die Wissensoikonomie, 1 in die der Dialog sich 

 1	 Das Konzept der Wissensoikonomien wurde geprägt durch den Sonderforschungsbe-
reich 980 „Episteme in Bewegung. Wissenstransfer von der Alten Welt bis in die Frühe Neu-
zeit“ und dient als Instrumentarium, um Dynamiken des Wissenswandels zu beschreiben, 
die das Geflecht und die Komplexität von miteinander verzahnten Austauschbewegungen 
von Wissen sichtbar machen, die mit jedem Wissenstransfer – eingeschrieben in einen be

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



197Zusammenfassung und Ausblick

einschreibt, und sie wirken zugleich – sc. transferiert in das Argument und kon-
textualisiert mit Blick auf eine bestimmte Problemstellung, für die sie neu auf-
geschlossen werden (müssen) – an der Generierung von Wissen mit. Durch die 
zusammenschauende Leistung des Dialektikers müssen sie im ganzen Spektrum 
des Seienden, das im Sophistes erschlossen wird, als eine bestimmte Perspektive 
auf das, was sich denken lässt und ist, verstanden und eingeordnet werden.

Spuren dieser kunstvollen Kompositionstechnik Platons lassen sich entspre-
chend in allen Teilen des Dialogs nachverfolgen – auch und insbesondere, wie 
in der Studie herausgearbeitet wurde, in den mittleren schwierigen Partien zur 
Dialektik, obwohl diese von Interpreten für literarisch karg, brüchig und nüch-
tern gehalten wurden. Der Sophistes lässt sich, wie eine eingehende Analyse der 
einzelnen Partien im Kontext der Gesamtinterpretation gezeigt hat, stattdessen 
argumentativ und formal als eine geschlossene Kompositionseinheit analog zu 
anderen Dialogen aus dem Corpus Platonicum begreifen. 2

Denn mit dem fortschreitenden Unterscheidungsprozess, der im Dialog an 
dem Zusammenwirken der Dialogpartner dargestellt wird, geraten Gastfreund 
und Theaitet ausgehend von einer falschen Meinung über das ἔργον des Sophis-
ten, den sie zunächst nach dem Paradeigma des Anglers fälschlicherweise für ei-
nen Wissenden wie den Philosophen halten, in erste Konfusionen, schwerwiegen-
de Zweifel und schließlich in eine grundsätzliche Aporie über das vermeintliche 
Nichtsein des Sophisten. In der ersten Dialoghälfte tritt der Sophist mit einer Viel-
heit an Erscheinungsweisen auf, die sich nicht zu einer konsistenten Gegenstands
einheit, nicht zu dem gesuchten ἔργον, zusammendenken lassen.

Während Platon aus kompositioneller Sicht das dihairetische Verfahren plan-
mäßig scheitern lässt, um, wie sich gezeigt hat, in den einzelnen Dihairesen For-
men der Verwechslung, Verunsicherung, Konfusion und des Zweifels bis hin zur 
Aporie schrittweise an dem Erkenntnisprozess mit entsprechenden Verweisen 
sichtbar zu machen, tritt uns in der ersten Dialoghälfte der Sophist mit seiner 
vielgestaltigen Täuschungskunst entgegen. Sein Potential zur Erzeugung von fal-
schen Meinungen in den Adressaten seiner Redekunst wird in der ersten Dialog
hälfte somit an dem konfusen dihairetischen Verfahren und an der Aporie der 
Dialogpartner demonstriert.

stimmten Kontext – verbunden sind. Vgl. dazu: Nora Schmidt, Nikolas Pissis, Gyburg Uhl-
mann (Hgg.), Wissensoikonomien. Ordnung und Transgression in vormodernen Kulturen; 
Melanie Möller, Konfiguration des Wissenstransfers in biographischen Anekdoten. Theore-
tische Grundlegung im Fokus der Konzepte „Medium“, „Wissensoikonomie“ und „Nega
tion“, in: Working Paper des SFB 980 Episteme in Bewegung 18 (2019), Freie Universität; URL: 
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/17607 (25.08.2020); Sandra Erker, Sophistenkritik 
im Spiegel homerischer Zitate. Dynamiken des negativen Transfers in Platons Dialogen am 
Beispiel des Protagoras, S. 413–431.

 2	 Vgl. für die produktive Verflechtung von Form und Inhalt in anderen Dialogen die exemplari-
schen Analysen: Sandra Erker, Sophistenkritik im Spiegel homerischer Zitate. Dynamiken des 
negativen Transfers in Platons Dialogen am Beispiel des Protagoras, S. 413–431; dies., Komödie, 
Tragödie und der Aufstieg des Philosophen zum Schönen selbst in Platons Symposion, S. 21–67.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5

https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/17607


198 Schlussbetrachtung

Wer aber verbirgt sich hinter dieser ποικιλία, mit der der Sophist sich schein-
bar jedem Erkenntniszugriff zu entziehen vermag? Gefunden ist an dieser Stelle 
nur das ὄνομα des Sophisten, nicht aber das gesuchte ἔργον. Die Wirkmechanis-
men dieses ‚Nichtseins‘ des Sophisten müssen im Anschluss an die Aporie mit 
einer Reinigung der eigenen Erkenntnis der Gesprächspartner und einer Umwen-
dung ihrer Seele aufgedeckt werden. Dazu muss eine Umwendung erfolgen von 
den bloßen Erscheinungsweisen des Sophisten (sc.  von den Erzeugnissen, d. h. 
falschen Meinungen, die der Sophist als bilderschaffender Redekünstler, der im 
Bereich von Wahrnehmung und Meinung agiert, produziert) auf sein tatsächli-
ches Wesen, mit dem er diese Kunst auszuüben vermag. Dies soll in der zweiten 
Dialoghälfte mit einem sachlich angemesseneren Beispiel erreicht werden, einem 
σαφέστερόν τι παράδειγμα, das eine tatsächliche Vergleichbarkeit im ἔργον auf-
weist. Angeschlossen an das Maler-Paradeigma erfolgt das Verfahren in der zwei-
ten Dialoghälfte entsprechend regelgerecht mit einer einzelnen Dihairese und 
kann am Ende schließlich zu der Definition des Sophisten zusammengeschaut 
werden. Der Sophist ist mit seinem ἔργον gefangen.

Platon stellt mit Blick auf die kompositionelle Einheit somit anhand der zwei 
Paradeigmata dar, wie sich die Entstehung (a) einer falschen Meinung, die von 
einem Fehlschluss ausgeht, (b) von einer wahren Meinung unterscheidet, die an 
einem bestimmten ἔργον ausgerichtet ist und auf Wissen basiert. Zugleich kann 
die gesamte Dialoghandlung als Darstellung des Unterscheidungsprozesses ge-
deutet werden, mit der die Seele nach Platon von einer falschen Meinung zu dem 
Sophisten umgewendet werden muss, sich aus eigener Kraft aufgrund der Aporie 
durch weitergehende Differenzierung von falschen Meinungen befreit und bis zu 
dem erschlossenen ἔργον des Sophisten gelangt (inklusive aller notwendigen be­
grifflichen Voraussetzungen, die im Zuge der letzten Dihairese der Reihe nach 
entfaltet und deren Konsequenzen schrittweise ausgearbeitet werden). 3

So wird in der ersten Hälfte (a) mit der konfusen Vielheit an Dihairesen die 
Generierung einer falschen Meinung, die über den Sophisten in der Seele entsteht, 
inszeniert und an dem scheiternden Unterscheidungsprozess der Dialogpartner 
vorgeführt und durchlaufen. Mit ihm lassen sich die vielheitlichen Erscheinungs-
weisen des Sophisten nur summarisch zusammenfassen (sc.  gemäß Verschie-
denheit), aber nicht zu einer bestimmten Gegenstandseinheit zusammendenken. 
Dieses Scheitern im Unterscheidungsprozess basiert auf einem folgenschweren 
Fehlschluss am Beginn des dihairetischen Verfahrens, mit dem durch bloße Ori-
entierung an dem ὄνομα, d. h. ohne Wissen, eine Reihe von Konfusionen und Ver-
wechslungen erzeugt werden.

 3	 Die Passage zur Dialektik und die vorbereitenden Partien, die gemeinhin als Exkurs verhan-
delt werden, können auf diese Weise als Darstellung des Reflexionsaktes betrachtet werden, 
den die Seele notwendig anstrengen muss, um schließlich zu einem gesicherten Abschluss 
der Dihairese zum ἔργον des Sophisten zu kommen. Sie ist in diesem Sinne integraler Be-
standteil des gesamten Erkenntnisprozesses, der in der Dialoghandlung umgesetzt wird.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



199Zusammenfassung und Ausblick

In der zweiten Hälfte (b) wird hingegen die Erzeugung einer wahren Meinung 
über die Gegenstandseinheit des Sophisten im Verfahren verwirklicht, mit der 
man den Sophisten konsistent als sogenannten Doxomimeten erschließt, sc. als 
bilderschaffenden Redekünstler, der mit den Mitteln der Sprache und mit der 
Konfusion von Sachunterschieden gemäß dem Prinzip der Verschiedenheit fal-
sche Meinungsinhalte in den Adressaten seiner Kunst zu erzeugen vermag. In 
einem Rückblick von der zweiten Dialoghälfte auf die erste Hälfte lassen sich die 
konkreten Wirkmechanismen der sophistischen Täuschungskunst aufdecken, die 
in dem vermeintlich konfusen Verfahren zu den verwirrenden Erscheinungswei-
sen des Sophisten von Platon, wie die Analyse gezeigt hat, gezielt in die Dialog­
handlung eingearbeitet sind.

Betrachtet man zusammenfassend und im Überblick diesen gesamten Er
kenntnisprozess, der im Sophistes dargestellt wird, werden die Dialogpartner so-
mit von einer falschen, konfusen Meinung mittels Aporie zu einer Einsicht in ihr 
Nichtwissen geführt und wenden sich mit Hilfe eines Paradeigma, das sachlich 
angemessener ist (sc. mit Ähnlichkeit im ἔργον), der tatsächlichen Einsicht in das 
Wesen des Sophisten zu. Für diese wahre Meinung, die in der Rede des dihaireti-
schen Verfahrens abgebildet wird, bedarf es einer grundsätzlichen Reflexion auf 
die Bedingungen seelischer Erkenntnis, die zu einer höchst diffizilen und um-
fangreichen Untersuchung führen und bis in den Bereich der Dialektik vordrin-
gen. Bereits an der hier vorgeführten Zusammenschau des Erkenntnisprozesses 
wird deutlich, dass Platon für die Dialoghandlung im Sophistes das gesamte Spek-
trum an seelischen Unterscheidungsleistungen bedient, deren Grundlagen selbst 
im Dialog dialektisch fundiert werden. Vor diesem Hintergrund erhellt sich auch 
unmittelbar der Hinweis auf Schwierigkeit und Umfang des Unternehmens, den 
Platon durch den Gastfreund eingangs setzen lässt. 

Der Forschungsdiskurs zu der Dialektikpassage gestaltet sich, wie im Zuge der 
Gesamtauslegung erörtert und reflektiert wurde, äußerst divers. Die Erschließ-
barkeit der Passage, ihre argumentative Einheit oder Anschlussfähigkeit an die 
übrigen Teile des Dialogs wurde grundsätzlich in Frage gestellt. Demgegenüber 
wurde in der vorliegenden Studie der Versuch unternommen, eine konsistente 
Deutung vorzulegen, die sich in die betrachtete Gesamtkomposition des Dialogs 
einfügt, wobei eine Kontextualisierung sowohl im Argument als auch mit Blick 
auf die formalen Gestaltungsmittel vorgenommen wurde, durch die sich die Pas-
sage als integraler Teil des dargestellten Unterscheidungsprozesses im Sophistes 
erwiesen hat. 

Während in Auseinandersetzung (a) mit den Naturphilosophen und Eleaten 
zunächst untersucht wird, ob sich das Sein grundsätzlich als Einheit oder Vielheit 
denken lässt und in kritischer Auseinandersetzung mit beiden Positionen das Dif-
ferenzierungspotential ausgeschöpft wird, das aus einer umfassenden, philoso-
phischen Perspektive in diesen Erzählungen zum Sein als Prinzip noch enthalten 
ist, setzen sich die Dialogpartner (b) im Zuge der anschließenden Gigantomachie 
mit den Materie- und Ideenfreunden auseinander. Im produktiven Dialog mit 

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



200 Schlussbetrachtung

diesen Positionen, die ebenfalls auf weitere Differenzierungsmöglichkeiten hin 
ausgeschöpft werden, wird ein Spektrum des Seienden entfaltet, in dem sich alle 
Perspektiven zu dem, was sich denken lässt und ist, versammeln lässt.

Vorbereitet durch diese grundsätzlichen Einsichten zu (a) dem Sein als mögli-
ches Prinzip von allem und (b) dem Spektrum des Seienden, das sich daraus im 
Denkbaren und Wahrnehmbaren entfalten lässt, schreiten die Dialogpartner mit 
einer entscheidenden Umwendung ihrer Seele zu dem dialektischen Verfahren 
selbst voran. Anhand der bedeutsamsten Begriffe (μέγιστα γένη) werden diese Be-
griffe als sie selbst und in ihren potentiellen Begriffsverhältnissen zueinander er­
schlossen, in dieser Vielheit von potentiellen Unterscheidungen diskursiv-rational 
durchlaufen und auf ihre Einheit als Prinzip von allem, was ist und erkennbar 
ist, zusammengeschaut, womit das dialektische Fundament für den Abschluss 
der Dihairese gelegt ist. Nur auf dieser Basis lässt sich gesichert herausarbeiten, 
wie sich daraus auch die Konstitution der Rede ableiten lässt, die stets an einen 
Unterscheidungsakt der Seele gebunden sein muss (Vorstellen, Meinen, Denken), 
und wie darin Falschheit und Täuschung zustande kommen können.

Da das vermeintliche Nichtsein des Sophisten auf das Prinzip der Verschieden-
heit zurückgeführt werden konnte, lässt sich auf dieser Basis herleiten, dass die 
falsche Rede, die an einem falschen Meinungsinhalt orientiert ist, durch eine Kon-
fusion von Sachunterschieden zustande kommt. Ihre Einheit wird nicht gemäß 
den bestimmten Begriffsverhältnissen zwischen den μέγιστα γένη hergestellt, 
die als Bedingung aller seelischen Unterscheidungsvermögen hergeleitet wurden, 
sondern der Sophist orientiert sich lediglich an dem Prinzip der Verschiedenheit: 
Das, was verschieden ist, wird auf Ebene der Meinung wie etwas geeint und zu
sammengeführt, was aneinander Anteil hat.

Damit knüpft der Sophist zwar an bestimmte Bedingungen seelischer Unter-
scheidungsleistung an (sc. sofern Rede immer Rede von etwas ist, auf das sie ver-
mittelnd verweist) und insofern kann auch der Sophist sich nicht den Grundlagen 
seelischer Erkenntnis, die der Dialektiker erschließt, und somit auch nicht dem 
Erkenntniszugriff des Philosophen entziehen.

Auf Meinungsebene wendet er aber das, was mit den Begriffen und ihren 
potentiellen Verbindungsmöglichkeiten als Bedingung allem vorausgeht, durch 
Konfusion von Sachunterschieden im Meinungsinhalt falsch an. Mit den Mitteln 
von Bildlichkeit und Sprache, mit denen einer Sache etwas nicht nur gemäß Iden-
tität – sc. der Wahrheit nach –, sondern auch gemäß Verschiedenheit – sc. einer 
falschen Meinung nach – zugewiesen werden kann, obwohl dies dem ἔργον nach 
nicht denkbar ist, erzeugt der Sophist als Doxomimet den täuschenden Schein 
seiner Redekunst in all denen, die (noch) nicht in der Lage sind, aus eigener Er­
kenntniskraft diese Täuschung zu bemerken und zu korrigieren.

Um diese Wirkmechanismen des sogenannten ‚Nichtseins‘ des Sophisten kon-
kret aufzudecken, mit Wissen gesichert nachzuverfolgen und abschließend zu 
definieren, musste von den Dialogpartnern daher im Sophistes bei der philosophi-
schen Jagd auf den Sophisten eine umfangreiche Untersuchung angestrengt wer-

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



201Zusammenfassung und Ausblick

den, die Grundsätze aus Platons Erkenntnistheorie, Seinslehre, Sprach-, Bild- und 
Mimesistheorie entfaltet und für die vorgenommene Frage zusammenschaut. Mit 
der abschließenden Definition laufen alle diese Stränge der Untersuchung zusam-
men und muss das Zusammenwirken der verschiedenen Unterscheidungsleis-
tungen der Seele (Intellekt, diskursiv-rationales Vermögen, Meinung, Vorstellen, 
Wahrnehmung sowie Formen von Bildlichkeit und Rede) und die Verbindung 
zwischen den Bereichen der Platonischen Wissenschafts- und Erkenntnistheorie, 
die im Zuge des Sophistes für den verhandelten Gegenstand in den Blick genom-
men und auf Basis der Dialektik begründet wurden, in der Definition des Sophis-
ten konkretisiert, sc. (mit Blick auf ihre Konsequenzen) zu einer bestimmten Ge-
genstandseinheit zusammengedacht und reflektiert werden.

Denn um die Wirkmechanismen der sophistischen Täuschungskunst als ἔργον 
philosophisch gesichert zu erfassen, ist ein Rückgriff auf die Dialektik und eine 
Herleitung aller Vermittlungsstufen, die sich aus diesen Bedingungen seelischer 
Unterscheidungstätigkeit ergeben, notwendig. Das Spektrum, das dabei betrach
tet und unterschieden werden muss, reicht somit von den Intelligibilia selbst und 
ihren potentiell zu erfassenden Begriffsverhältnissen über die diskursiv-rationale 
Entfaltung dieser Sachunterschiede, die Zusammenführung und Verwirklichung 
von Kombinationsmöglichkeiten zu konkreten Gegenstandseinheiten im Bereich 
der Meinung bis hin zu den verschiedenen Arten von Nachahmung und Bildlich-
keit, die sich an diesen Gegenstandseinheiten ohne Verwirklichung eines ἔργον 
orientieren, aber notwendig an Unterscheidungsakte gebunden sein müssen.

An der Schnittstelle von Meinung, Bildlichkeit und Sprache kommen Falsch-
heit und Täuschung zustande – hier agiert der Sophist mit seiner Kunst. Mit 
der abschließenden Definition werden diese Zusammenhänge inklusive ihrer 
reflektierten Bedingungen in dem ἔργον des Sophisten zusammengeführt. Pla-
ton setzt auch hier vermittelnde Verweise in der Dialoghandlung ein, um diese 
Reflexion zu markieren: Augenfällig lässt er den Gastfreund bei der Definition 
bzw. abschließenden Zusammenschau auf die Verflechtung verweisen, mit der 
alle Argumente nun in der Definition zusammengedacht werden müssten. Ge-
fangen werden soll der Sophist, indem sie seinen Namen vom Ende zum Anfang 
hin zusammenflechten müssten. 4 An diesem Element der Dialoghandlung insze-
niert Platon folglich den komplexen Zusammenhang aller verhandelten Fragestel-
lungen, deren Grundlage in der Reflexion des Philosophen auf sein dialektisches 
Fundament besteht. Am Ende des Dialogs zeigt sich somit, dass sich die Dialektik 
– wie angekündigt – mit der letzten Dihairese, die regelgerecht mit einer Zusam­
menschau abgeschlossen wird, als Bedingung für die richtige Rede von einer 
wahren Meinung über das ἔργον des Sophisten erwiesen hat.

 4	 Plat. Sph. 268b10–c7: ΞΕ. Τί δὲ τὸν ἕτερον ἐροῦμεν; σοφὸν ἢ σοφιστικόν; ΘΕΑΙ. […] καὶ σχεδὸν 
ἤδη μεμάθηκα ὅτι τοῦτον δεῖ προσειπεῖν ἀληθῶς αὐτὸν ἐκεῖνον τὸν παντάπασιν ὄντως 
σοφιστήν. ΞΕ. Οὐκοῦν συνδήσομεν αὐτοῦ, καθάπερ ἔμπροσθεν, τοὔνομα συμπλέξαντες 
ἀπὸ τελευτῆς ἐπ’ ἀρχήν; ΘΕΑΙ. Πάνυ μὲν οὖν.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



202 Schlussbetrachtung

Der Sophist bietet aus diesem Grund mit der Debatte um den Begriff des Nicht­
seins, der an ihn notwendig geknüpft ist, zwar den prekärsten Gegenstand, näm-
lich den äußersten Grenzstein dessen, was sich noch als irgendwie etwas, als 
Wiss- und Erkennbares, fassen lässt. Auf der Jagd nach der Begründung seines 
ἔργον muss, wie gezeigt wurde und am Ende mit dem Verweis auf die Verflech-
tung reflektiert wird, jedoch das ganze Spektrum seelischer Unterscheidungsleis-
tungen von den Dialogpartnern in Bewegung gesetzt werden. Damit hat sich der 
Sophist zugleich als der Gegenstand erwiesen, der am besten geeignet ist, um aus 
Philosophensicht die Wirkmacht der Dialektik bis an die Grenzen von Wissen 
und Sein auszumessen und zu demonstrieren. Bild und Wissen geraten durch die 
komplexen Zusammenhänge, die im Sophistes für den schwierigen Gegenstand 
hergestellt werden müssen, ‚in einen Dialog‘ miteinander. Denn die Gesprächs-
partner decken sukzessiv im gesamten Erkenntnisprozess das vermittelnde Po-
tential auf, das Bildern bei der Generierung von Wissen zukommt, und leiten die 
dialektischen Grundlagen und ihre Konsequenzen für ein Spektrum des Seienden 
her, mit dem im Sophistes eine differenzierte Bildtheorie entwickelt werden kann.

Bild und Wissen geraten im Sophistes aber auch, wie mit der Studie herausge-
arbeitet wurde, in kompositioneller Hinsicht ‚in einen Dialog‘ miteinander, wenn 
Platon Bilder, Vergleiche und narrative Elemente, mit der die Dialoghandlung 
gegliedert wird, unterstützend und zur Vermittlung dieser Argumentation ein-
setzt und so Argument und Dialogform zu einer kompositionellen Einheit zu-
sammenbindet.

Wie im Zuge der Gesamtinterpretation des Dialogs herausgearbeitet wurde, 
werden im fortlaufenden Unterscheidungsprozess entscheidende Stellen markiert 
und aufwendig inszeniert, wenn Platon Wendepunkte, Schwierigkeiten oder eine 
Änderung im Erkenntnisniveau durch Bilder, Vergleiche oder durch die Antwor-
ten und an dem Zusammenwirken der Dialogpartner im Erkenntnisprozess sicht-
bar macht. Besonders markant sind darunter:

(a) 		 Die oben bereits betrachtete Komposition des Vorgesprächs, mit der Platon den 
Unterscheidungsprozess im Sophistes einerseits an den Theaitet anknüpft, ihn an-
dererseits initiiert und auf den Hauptteil hinführt,

(b) 	 die fortschreitenden Konfusionen in der ersten Dialoghälfte, die nicht nur mit der 
Aporie am Ende, sondern bis in die einzelnen Schritte des dihairetischen Verfah-
rens nachvollzogen werden können, und einer Reinigung bedürfen,

(c)		  das aporetische Kreisen um das Nichtsein des Sophisten am Beginn der letzten 
Dihairese, das Platon von den Dialogpartnern selbst reflektieren lässt,

(d)		 die dramatisch aufwendig inszenierte Beteuerung des Gastfreundes, dass er trotz 
seiner Kritik am Parmenideischen Seinsbegriff keinen Vatermord begehen wolle, 
obwohl neue Einsichten zum Spektrum des Seienden und zu seiner dialektischen 
Fundierung angeschlossen werden müssen,

(e)		 der fiktive Dialog mit Vorgängerpositionen und das Verfahren, mit dem Platon die 
Art und Weise inszeniert, wie die Dialogpartner diese fiktiven Diskutanten mit 

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



203Zusammenfassung und Ausblick

ihrer Rede adressieren, produktiv aushandeln und an der Wissensgenerierung im 
Dialog beteiligen,

(f)		  Verweise auf die Umwendung von dem Spektrum des Seienden auf die Dialektik,
(g)		 Verweise auf die Umwendung von der Dialektik auf den Wirkungsbereich des 

Sophisten, den der Gastfreund als Kairos beschreibt,
(h)		 das Bild der Jagd und die kontextspezifischen Veränderungen, die dieses Bild im 

Laufe des Dialogs (sc. abhängig von dem fortschreitenden Erkenntnisprozess) er-
fährt,

(i)		  der Rückgriff auf die Definitionen der hervorbringenden Kunst und der Nachah-
mungskunst, die von dem Gastfreund ‚erinnert‘ werden, dabei aber von Platon 
– vergleicht man die betreffenden Passagen – durch entscheidende Neuerungen 
(sc. aufgrund von zwischenzeitlich generiertem Wissen) angereichert werden,

(j)		  das geometrische Beispiel, mit dem der Gastfreund in der letzten Dihairese mit 
Rückgriff auf die Prinzipien von Identität und Verschiedenheit eine Teilung der 
hervorbringenden Kunst vornimmt, damit den Gegenstandsbereich der Physik 
entfaltet und Voraussetzungen für die anschließende Bildtheorie schafft.

Insbesondere der Umgang mit Parmenides, den Platon im Sophistes aufwen-
dig inszeniert, ist in der Forschung umstritten und soll hier im Rahmen der 
Zusammenfassung herausgegriffen und noch einmal zusammenfassend be-
trachtet werden: Begeht der Gastfreund tatsächlich keinen Vatermord, wie er be-
teuert, wenn doch im Anschluss bedeutsame neue Einsichten zum Spektrum des 
Seienden, zu dem Nichtsein als Verschiedenheit und den vielfältigen Formen von 
Bildlichkeit gewonnen werden müssen? Wie kann der Widerspruch gedacht wer-
den, dass eine Umwendung von dem Parmenideischen Seinsbegriff unternom-
men, zugleich aber der Seinsbegriff des Lehrmeisters nicht verworfen werden 
solle? Betrachtet man diesen Aspekt der Dialoghandlung mit Blick auf seine ver-
mittelnde Funktion, die ihm im Gesamtkontext der Argumentation, aber auch im 
Kontext der Ausgestaltung des Erkenntnisprozesses nach den oben formulierten 
Grundsätzen zugewiesen werden kann, ist der vermeintliche Widerspruch, den 
Platon an dieser Stelle erzeugt, notwendig. Denn er macht aufmerksam auf eine 
entscheidende Wende im Erkenntnisprozess, der mit einer Umwendung auf die 
Dialektik verbunden ist, und der einer weitergehenden Differenzierung bedarf, 
ohne die es an dieser Stelle – wie der Gastfreund Theaitet daher eindringlich 
warnt – zu einem Missverständnis kommen kann. Wie in der vorliegenden Stu-
die mit einem Vergleich zu Platons Bildungskonzeption aus der Politeia gezeigt 
werden konnte, wird der Parmenideische Seinsbegriff nicht aus der Perspektive 
einer wahrnehmungsgebundenen Unterscheidungsleistung heraus kritisiert, die 
ihr Fundament vollends verwirft. Kritisiert wird der Parmenideische Seinsbe-
griff stattdessen aus Sicht des Philosophen, der – wie der Gastfreund – bereits 
dialektisch vorgebildet ist und den Begriff von Sein als Einheit auf sein weiteres 
Differenzierungspotential hin ausschöpft, sc. durch das Verfahren der Dialektik, 
mit der dieses Sein als Prinzip anerkannt, zugleich aber als eine komplexe Ein-

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



204 Schlussbetrachtung

heit aus Sachunterschieden und ihren potentiellen Begriffsverhältnissen betrach-
tet und zusammengeschaut werden muss. Während der Gastfreund aufgrund 
seiner dialektischen Vorbildung als Philosoph die Notwendigkeit der folgenden 
Umwendung von einem diskursiv-rationalen Verfahren auf die Dialektik über-
blickt und richtig einzuschätzen vermag, muss Theaitet noch als angehender Phi-
losoph behutsam darauf vorbereitet werden.

Wie das vorliegende Beispiel eindringlich zeigt, kann eine Reflexion auf Platons 
Kompositionstechnik, mit der er Elemente der Dialogform unterstützend im Er­
kenntnisprozess einsetzt und auf das Dialogargument vermittelnd bezieht – folg­
lich eine Reflexion auf die Umsetzung von ‚Bild und Wissen im Dialog‘, die im 
Sophistes darüber hinaus auch als sachlicher Zusammenhang dialektisch fundiert 
und hergeleitet wird  –, dabei unterstützen, nicht nur Fragen der kompositionel-
len Umsetzung oder Geschlossenheit der Dialoge zu klären, sondern auch neue 
Deutungsangebote und Einsichten für die Lösung schwieriger Sachfragen in der 
Sophistes- bzw. Platonforschung zu leisten. Für Fragen aus dem Bereich der Bild-, 
Sprach-, Seins-, Erkenntnis- und Wissenschaftstheorie sowie ihre Zusammenhän-
ge untereinander, aber auch für die Dialoghermeneutik und Dialogforschung hat 
sich der Sophistes als ein Dialog erwiesen, der eine Fülle an wichtigen Einsichten zu 
bieten vermag, zu deren Deutung die vorliegende Studie einen Beitrag leisten will. 

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



Literaturverzeichnis

Primärliteratur
[Aristoteles]: Ross, William David (Hg.), Aristotle’s metaphysics. A Revised Text with Intro-

duction and Commentary, Vol. 1, Oxford 1924 (= Repr. 1970 u. ö.).
[Diogenes Laertios]: Dorandi, Tiziano (Hg.), Diogenes Laertius. Lives of Eminent Philoso-

phers, Cambridge 2013 (Cambridge Classical Texts and Commentaries 50).
[Dionysios von Halikarnass]: Dionysii Halicarnasei quae exstant, Vol. VI: Opusculorum 

volumen secundum ediderunt Hermannus Usener et Ludovicus Radermacher, Stutt-
gart 1965.

[Hesiod]: West, Martin Litchfield (Hg.), Hesiod. Theogony, ed. with prolegomena and com-
mentary, Oxford 1966.

[Parmenides u. a.]: Diels, Hermann, Walther Kranz (Hgg.), Die Fragmente der Vorsokratiker, 
griechisch und deutsch von Hermann Diels, hg. von Walther Kranz, Bd. 1, Berlin 121966.

[Platon]: Platonis opera recognovit brevique adnotatione critica instruxit J. Burnet, 5 Bde., 
Oxford 1905–1913.

[Proklos]: Proclus, sur le premier Alcibiade de Platon, texte établie et traduit par Alain-
Philippe Segonds, 2 Vol., Paris 1985.

[Proklos]: Procli in Platonis Parmenidem commentaria, Vol. 1, Libros I–III continens, ed. 
Carlos Steel, Oxford 2007.

[Proklos]: Procli Diadochi in Platonis rem publicam commentarii, ed. Wilhelm Kroll, 2 Bde., 
Leipzig 1899.

[Quintilian]: M. Fabi Quintiliani institutionis oratoriae libri duodecim recognovit brevique 
adnotatione critica instruxit M. Winterbottom, Tomus II: Libri VII-XII, Oxford 1970.

[Simplikios]: Simplicii in Aristotelis physicorum libros quattuor priores commentaria, ed. 
Hermann Diels, Berlin 1882 (Commentaria in Aristotelem Graeca 9).

Sekundärliteratur
Ackrill, John Lloyd, Plato and the copula: Sophist 251–259, in: The Journal of Hellenic Stu-

dies 77,1 (1957), S. 1–6.
Ders., In Defense of Platonic Division, in: Oscar P. Wood, George Pitcher (Hgg.), Ryle. A 

Collection of Critical Essays, with an introduction by Gilbert Ryle, Palgrave, London 
1970 (Modern Studies in Philosophy 3036), S. 373–392.

Ambuel, David, Image & Paradigm in Plato’s Sophist, Las Vegas/Zürich/Athen 2007.
Ders., Platon: in Bildern denken, in: Johannes Grave, Arno Schubbach (Hgg.), Denken mit 

dem Bild. Philosophische Einsätze des Bildbegriffs von Platon bis Hegel, München 
2010, S. 13–41.

Ders., Difference in Kind: Observations on the Distinction of the Megista Gene, in: Beatriz 
Bossi, Thomas M. Robinson (Hgg.), Plato’s Sophist Revisited, Berlin/Boston 2013 (Trends 
in Classics – Supplementary Volumes 19), S. 247–267.

Apelt, Otto, Die Ideenlehre in Platons Sophistes, in: Ders., Beiträge zur Geschichte der grie-
chischen Philosophie, Leipzig 1891, S. 69–99.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



206 Literaturverzeichnis

Ders., Platons Sophistes in geschichtlicher Beleuchtung, in: Rheinisches Museum für Philo-
logie, Neue Folge 50 (1895), S. 394–452.

Ders., Platonische Aufsätze, Leipzig/Berlin 1912.
Ders. (Hg.), Platons Sophistes, übersetzt und erläutert von Otto Apelt, zweite, durchgesehene 

Auflage, Leipzig 1922 (Philosophische Bibliothek 150).
Bärthlein, Karl, Zur Kategorienforschung in der Antike, in: Dietmar Koch, Klaus Bort 

(Hgg.), Kategorie und Kategorialität. Historisch-systematische Untersuchungen zum 
Begriff der Kategorie im philosophischen Diskurs, Festschrift für Klaus Hartmann zum 
65. Geburtstag, Würzburg 1990, S. 13–48.

Benardete, Seth, Some Misquotations of Homer in Plato, in: Phronesis 8 (1963), S. 173–178.
Ders., The Being of the Beautiful. Plato’s Theaetetus, Sophist, and Statesman, translated and 

with a commentary by Seth Benardete, Chicago/London 1984.
Benitez, Eugenio, Characterisation and Interpretation: The Importance of Drama in Plato’s 

Sophist, in: Literature & Aesthetics 6 (1996), S. 27–39.
Bernard, Wolfgang, Zur Begründung der mathematischen Wissenschaften bei Boethius, in: 

Antike und Abendland 43 (1997), S. 63–89.
Blondell, Ruby, The man with no name. Socrates and the visitor from Elea, in: Ann N. Mi-

chelini (Hg.), Plato as author. The rhetoric of philosophy, Leiden/Boston 2003, S. 247–266.
Bluck, Richard Stanley, The Parmenides and the ‚Third Man’, in: The Classical Quarterly 6 

(1956), S. 29–37.
Ders., False Statement in the Sophist, in: Journal of Hellenic Studies 77,2 (1957), S. 181–186.
Boehm, Gottfried, Die Wiederkehr der Bilder, in: Ders. (Hg.), Was ist ein Bild?, 2. Auflage, 

München 1995, S. 11–38.
Ders., Die Bilderfrage, in: Ders. (Hg.), Was ist ein Bild?, 2. Auflage, München 1995, S. 325–343.
Ders., Wie Bilder Sinn erzeugen – Die Macht des Zeigens, Berlin 2007.
Böhme, Gernot, Theorie des Bildes, München 2004 (= 11999).
Bondeson, William B., Some Problems about Being and Predication in Plato’s Sophist, in: 

Journal of the History of Philosophy 14,1 (1976), S. 1–10.
Bonitz, Hermann, Platonische Studien, zweite Auflage, Berlin 1875.
Bordoy, Francesc Casadesús, Why is it so Difficult to Catch a Sophist? Pl. Sph. 218d3 and 

261a5, in: Beatriz Bossi, Thomas M. Robinson (Hgg.), Plato’s Sophist Revisited, Berlin/
Boston 2013 (Trends in Classics – Supplementary Volumes 19), S. 15–27.

Bossi, Beatriz, Back to the Point: Plato and Parmenides – Genuine Parricide?, in: Dies., 
Thomas M. Robinson (Hgg.), Plato’s Sophist Revisited, Berlin/Boston 2013 (Trends in 
Classics – Supplementary Volumes 19), S. 157–173.

Bostock, David, Plato’s Theaetetus, Oxford 1988.
Bröcker, Walter, Gorgias contra Parmenides, in: Hermes 86,4 (1958), S. 425–440.
Ders., Platons ontologischer Komparativ, in: Hermes 87 (1959), S. 415–425.
Brown, Lesley, Definition and Division in Plato’s Sophist, in: David Charles (Hg.), Definition 

in Greek Philosophy, Oxford 2010, S. 151–171.
Buchheim, Thomas, Maler, Sprachbildner: Zur Verwandtschaft des Gorgias mit Empedok-

les, in: Hermes 113 (1985), S. 417–429.
Ders., Die Vorsokratiker. Ein philosophisches Porträt, München 1994.
Ders., Megista gene und Weisen der Gemeinschaft in Platons Sophistes (249d–259e), in: Zeit-

schrift für philosophische Forschung 67 (2013), S. 538–565.
Burnet, John, Early Greek Philosophy, London/Edinburgh 1892 (= London 41930).
Büttner, Stefan, Die Literaturtheorie bei Platon und ihre anthropologische Begründung, 

Tübingen/Basel 2000 (= Marburg, Univ., Diss., 1999).
Ders., Psychologie und Poetik bei Platon. Argumente für die Einheit der Platonischen Dich-

tungstheorie, in: Antike und Abendland 47,1 (2001), S. 41–65.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



207Literaturverzeichnis

Ders., Antike Ästhetik. Eine Einführung in die Prinzipien des Schönen, München 2006.
Campbell, Lewis, The Sophistes and Politicus of Plato with a revised text and english notes, 

Oxford 1867 (= Reprint 1988).
Cherniss, Harold, Some War-Time Publications Concerning Plato I., in: The American Jour-

nal of Philology 68,2 (1947), S. 113–146.
Clay, Diskin, Plato’s first words, in: Francis M. Dunn, Thomas Cole (Hgg.), Beginnings in 

Classical Literature, Cambridge 1992 (Yale Classical Studies 29), S. 113–129.
Colvin, Matthew, Heraclitean Flux and Unity of Opposites in Plato’s Theaetetus and Kratylos, 

in: The Classical Quarterly 57,2 (2007), S. 759–769.
Cornford, Francis Macdonald, Plato’s Theory of Knowledge. The Theaetetus and the Sophist 

of Plato, translated with a running commentary, London 1935 (= Repr. 1957).
Ders., Plato and Parmenides: Parmenides’ Way of Truth and Plato’s Parmenides, translated 

with a running commentary, London 1939.
Dalfen, Joachim, Platonische Intermezzi. Diskurse über Kommunikation, in: Grazer Beiträ-

ge: Zeitschrift für die Klassische Altertumswissenschaft 16 (1989), S. 71–123.
Davidson, Donald, Plato’s Philosopher, in: Apeiron 26,3–4 (1993), S. 179–194.
Demand, Nancy, Plato and the Painters, in: Phoenix 29,1 (1975), S. 1–20.
Dixsaut, Monique, Platon et la question de la pensée, Paris 2000.
Dümmler, Ferdinand, Antisthenica, Halle 1882 (= Bonn, Univ., Diss., 1882).
Ebert, Theodor, Meinung und Wissen in der Philosophie Platons. Untersuchungen zu Char-

mides, Menon und Staat, Berlin 1974.
Ders., Sokrates als Pythagoreer und die Anamnesis in Platons Phaidon, Mainz 1994 (Ab-

handlungen der Akademie der Wissenschaften und der Literatur).
Ders., Wer sind die Ideenfreunde im Sophistes?, in: Rainer Enskat (Hg.), Amicus Plato magis 

amica veritas, Berlin 1998, S. 82–100.
Erker, Sandra, Sophistenkritik im Spiegel homerischer Zitate. Dynamiken des negativen 

Transfers in Platons Dialogen am Beispiel des Protagoras, in: Şirin Dadaş, Christian Vo-
gel (Hgg.), Dynamiken der Negation. (Nicht)Wissen und negativer Transfer in vormo-
dernen Kulturen, Wiesbaden 2021, S. 413–431.

Dies., Komödie, Tragödie und der Aufstieg des Philosophen zum Schönen selbst in Platons 
Symposion, in: Stefan Büttner, Christopher Diez, Nils Kircher (Hgg.), Tragik oder Trak-
tat? Zum Wechselspiel von Tragödie und Philosophie in der Antike, Baden-Baden 2022 
(Literatur und Philosophie 1), S. 21–67.

Erler, Michael, Platon, in: Helmut Flashar (Hg.), Grundriss der Geschichte der Philosophie, 
begründet von Friedrich Ueberweg, völlig neu bearbeitete Ausgabe, hg. von Helmut 
Holzhey, Die Philosophie der Antike, Bd. 2/2, Basel 2007.

Ders., Die Rahmenhandlung des Dialoges (57a–61b, 88c–89a, 102a, 115a–118a), in: Jörn Müller 
(Hg.), Platon Phaidon, (Klassiker Auslegen, hg. von Otfried Höffe), Berlin 2011, S. 19–32.

Fellmann, Ferdinand, Symbolischer Pragmatismus. Hermeneutik nach Dilthey, Hamburg 
1991.

Ders., Innere Bilder im Licht des imagic turn, in: Klaus Sachs-Hombach (Hg.), Bilder im 
Geiste. Zur kognitiven und erkenntnistheoretischen Funktion piktorialer Repräsenta
tionen, Amsterdam/Atlanta, Georgia 1995, S. 21–38.

Frank, Gustav, Barbara Lange, Einführung in die Bildwissenschaft. Bilder in der visuellen 
Kultur, Darmstadt 2010.

Frede, Michael, Prädikation und Existenzaussage. Platons Gebrauch von „… ist …“ und 
„… ist nicht …“ im Sophistes, Göttingen 1967 (Hypomnemata 18).

Ders., Plato’s Sophist on False Statements, in: Richard H. Kraut (Hg.), The Cambridge Com-
panion to Plato, Cambridge 1992, S. 397–424.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



208 Literaturverzeichnis

Ders., The literary form of the Sophist, in: Christopher Gill, Mary M. McGabe (Hgg.), Form 
and argument in late Plato, Oxford 1996, S. 135–151.

Friedländer, Paul, Review: Plato’s Earlier Dialectic by Richard Robinson, 1940, in: Classical 
Philology XL (1945), S. 253–259 (= Repr. in: Ders. (Hg.), Studien zur antiken Literatur und 
Kunst, Berlin 1969, S. 193–202).

Ders., Platon, 3 Bde., Bd. III: Die Platonischen Schriften, zweite und dritte Periode, zweite 
erweiterte und verbesserte Auflage, Berlin 21960.

von Fritz, Kurt, Schriften zur griechischen Logik, Bd. 2: Logik, Ontologie und Mathematik, 
Stuttgart-Bad Cannstatt 1978.

Giannopoulou, Zina, Plato’s Theaetetus as a Second Apology, Oxford 2013.
Gigon, Olof, Gorgias ‚Über das Nichtsein‘, in: Hermes 71,2 (1936), S. 186–213.
Gill, Mary Lousie, Philosophos. Plato’s Missing Dialogue, Oxford 2012.
Glasmeyer, Christian, Platons Sophistes. Zur Überwindung der Sophistik, Heidelberg 2003.
Gomperz, Heinrich, Sophistik und Rhetorik: das Bildungsideal des ΕΥ ΛΕΓΕΙΝ in seinem 

Verhältnis zur Philosophie des V. Jahrhunderts, Leipzig 1912 (= Darmstadt 1965).
Gomperz, Theodor, Griechische Denker. Eine Geschichte der antiken Philosophie, Bd. 2, 

Berlin/Leipzig 41925 (= Repr. Berlin 1973, Berlin/Boston 2020).
Greenlee, Mark, Rainer Hammwöhner, Bernd Körber, Christoph Wagner, Christian Wolff 

(Hgg.), Bilder sehen. Perspektiven der Bildwissenschaft, Regensburg 2013 (Regensbur-
ger Studien zur Kunstgeschichte 10).

Grote, George, Plato and the other Companions of Socrates, 3 Bde., Bd. 2, London 1865 
(= Repr. Cambridge 2009).

Grube, Georges Maximilien Antoine, Plato’s Thought, with new introduction, bibliograph-
ic essay and bibliography by Donald J. Zeyl, London 1980 (= London 1935).

Günzel, Stephan, Dieter Mersch (Hgg.), Bild. Ein interdisziplinäres Handbuch, unter Mitar-
beit von Franziska Kümmerling, Stuttgart/Weimar 2014.

Guthrie, William Keith Chamber, A History of Greek Philosophy, Vol. V: The later Plato and 
the Academy, Cambridge/London/New York/Melbourne 1978.

Hachmöller, Johannes, Platons Theaitetos. Ein Gespräch an Heraklits Herdfeuer, Würzburg 
2015.

Hackforth, Reginald, False Statement in Plato’s Sophist, in: Classical Quarterly 39,1–2 (1945), 
S. 56–58.

Halliwell, Stephen, The Shifting Problems of Mimesis in Plato, in: Julia Pfefferkorn, Antoni-
no Spinelli (Hgg.), Platonic Mimesis Revisited, Baden-Baden 2021 (International Plato 
Studies 40), S. 26–46.

Hamilton, Edith, Huntington Cairns (Hgg.), The Collected Dialogues of Plato, with Intro-
duction and Prefatory Notes, Princeton, New Jersey 1961.

Hochholzer, Christoph, Teile und Teilhabe. Eine Untersuchung über Platons Sophistes, Ber-
lin/Boston 2016 (= Saarbrücken, Univ., Diss., 2015).

Hoenig, Christina, Timaeus Latinus: Calcidius and the Creation of the Universe, in: Rhizo-
mata 2,1 (2014), S. 80–119.

Dies., Plato’s Timaeus and the Latin Tradition, Cambridge 2018 (Cambridge Classical Studies).
Iber, Christian, Platon. Sophistes, aus dem Griechischen von Friedrich Schleiermacher, 

auf der Grundlage der Bearbeitung von Walter F. Otto, Ernesto Grassi und Gert Plam­
böck neu hg. von Ursula Wolf, Kommentar von Christian Iber, Frankfurt am Main 2007 
(Suhrkamp Studienbibliothek 4).

Ilberg, Johannes, Giganten, in: Wilhelm Heinrich Roscher (Hg.), Ausführliches Lexikon der 
griechischen und römischen Mythologie, Bd. 1,2, Leipzig 1890, Sp. 1639–1653.

Jackson, Henry, Plato’s Later Theory of Ideas, in: Journal of Philology 14 (1885), S. 173–230.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



209Literaturverzeichnis

Jermann, Christoph, Philosophie und Politik. Untersuchungen zur Struktur und Problematik 
des platonischen Idealismus, Stuttgart-Bad Cannstatt 1986 (= Tübingen, Univ., Diss., 1986).

Kamlah, Wilhelm, Platons Selbstkritik im Sophistes, München 1963 (Zetemata 33).
Kerferd, George Briscoe, Review: Richard Robinson, Plato’s Earlier Dialectic, second edi-

tion, Oxford 1953, in: The Classical Review 5,1 (1955), S. 50–52.
Keuls, Eva, Plato on Painting, in: The American Journal of Philology 95,2 (1974), S. 100–127.
Kolb, Peter, Platons Sophistes. Theorie des Logos und der Dialektik, Würzburg 1997 (Episte­

mata. Würzburger Wissenschaftliche Schriften, Reihe Philosophie 216) (= Würzburg, 
Univ., Diss., 1995).

Krämer, Sybille, Operative Bildlichkeit. Von der ‚Grammatologie‘ zu einer ‚Diagrammato­
logie‘? Reflexionen über erkennendes ‚Sehen‘, in: Martina Hessler, Dieter Mersch (Hgg.), 
Logik des Bildlichen. Zur Kritik der ikonischen Vernunft, Bielefeld 2009, S. 94–123.

Dies., Gedanken sichtbar machen. Platon: eine diagrammatologische Rekonstruktion. Ein 
Essay, in: Jan-Hendrik Möller, Jörg Sternagel, Lenore Hipper (Hg.), Paradoxalität des 
Medialen, Paderborn/München 2013, S. 175–191.

Kühne, Wolfgang, Die ,Gigantomachie‘ in Platons Sophistes. Versuch einer analytischen Re-
konstruktion, in: Archiv für Geschichte der Philosophie 86,3 (2004), S. 307–321.

Kuhnert, Ernst, Die Giganten in der Kunst, in: Wilhelm Heinrich Roscher (Hg.), Aus-
führliches Lexikon der griechischen und römischen Mythologie, Bd. 1,2, Leipzig 1890, 
Sp. 1653–1673.

von Kutschera, Franz, Platons Philosophie, III. Die späten Dialoge, Paderborn 2002.
Latacz, Joachim, Gigantomachie, in: Hubert Cancik, Helmuth Schneider (Antike), Manfred 

Landfester (Rezeptions- und Wissenschaftsgeschichte) (Hgg.), Der neue Pauly. Enzyklo­
pädie der Antike, Altertum, Band 4: Epo–Gro, Stuttgart/Weimar 1998, Sp. 1069–1070.

Mallet, Charles-Augusta, Histoire de l’École de Mégare et des Écoles d’Élis et d’Érétrie, 
Paris 1845.

Migliori, Maurizio, Una strana trilogia per un Filosofo non scritto, in: Francisco Leonar-
do Lisi, Maurizio Migliori, Josep Monserrat-Molas (Hgg.), Formal Structures in Plato’s 
Dialogues. Theaetetus, Sophist and Statesman, Sankt Augustin 2011 (Lecturae Platonis 6), 
S. 3–46.

Mitchell, William John Thomas, What is an Image, in: New Literary History 15,3 (1984), 
S. 503–537.

Ders., Picture Theory. Essays on Verbal and Visual Representation, Chicago 1994, S. 11–34 
(= urspr. erschienen: Ders., The Pictorial Turn, in: ArtForum März 1992, S. 89–94).

Ders., Word and Image, in: Robert Nelson, Richard Shiff (Hgg.), Critical Terms for Art His-
tory, Chicago 1996, S. 47–57.

Ders., Iconology: image, text, ideology, Chicago 2000. 
Ders., What do pictures want? The lives and loves of images, Chicago 2005 (= in dt. Übers. 

und gekürzt erschienen als: ders., Das Leben der Bilder. Eine Theorie der visuellen Kul-
tur, München 2008).

Ders., Bildtheorie, Frankfurt am Main 2008.
Möller, Melanie, Konfigurationen des Wissenstransfers in biographischen Anekdoten. 

Theoretische Grundlegung im Fokus der Konzepte „Medium“, „Wissensoikonomie“ 
und „Negation“, in: Working Paper des SFB 980 Episteme in Bewegung 18 (2019), Freie 
Universität Berlin, URL: https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/17607 (25.08.2020).

Monserrat Molas, Josep, Pablo Sandoval Villarroel, Plato’s Enquiry concerning the Sophist 
as a Way towards ‚Defining‘ Philosophy, in: Beatriz Bossi, Thomas M. Robinson (Hgg.), 
Plato’s Sophist Revisited, Berlin/Boston 2013 (Trends in Classics – Supplementary Vol-
umes 19), S. 29–39.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5

https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/17607


210 Literaturverzeichnis

Moravcsik, Julius Matthew Emil, Συμπλοκὴ εἰδῶν and the Γένεσις of λόγος, in: Archiv für 
Geschichte der Philosophie 42,2 (1960), S. 117–129.

Ders., The Anatomy of Plato’s Divisions, in: Edward N. Lee, Alexander P. D. Mourelatos, 
Richard M. Rorty (Hgg.), Exegesis and Argument. Studies in Greek Philosophy present-
ed to Gregory Vlastos, Assen 1973 (Phronesis, Supplementary I), S. 324–348.

Mouroutsou, Georgia, Εἰκών bei Platon: Die Metaphysik des Bildes, in: Simone Neuber, 
Roman Veressov (Hgg.), Das Bild als Denkfigur. Funktionen des Bildbegriffs in der Ge-
schichte der Philosophie, München 2010, S. 33–49.

Movia, Giancarlo, Apparenze, essere e verità. Commentario storico-filosofico al Sofista di 
Platone, Mailand 1991.

Narcy, Michel, Remarks on the First Five Definitions of the Sophist (Soph. 221c–235a), in: 
Beatriz Bossi, Thomas M. Robinson (Hgg.), Plato’s Sophist Revisited, Berlin/Boston 2013 
(Trends in Classics – Supplementary Volumes 19), S. 57–70.

Natorp, Paul, Platos Ideenlehre. Eine Einführung in den Idealismus, Leipzig 21921 (= Ham-
burg 2004).

Nestle, Wilhelm, Die Schrift des Gorgias „über die Natur oder über das Nichtseiende“, in: 
Hermes 57,4 (1922), S. 551–562.

Newiger, Hans-Joachim, Untersuchungen zu Gorgias’ Schrift über das Nichtseiende, Berlin 
1973.

Notomi, Noburu, The Unity of Plato’s Sophist. Between the Sophist and the Philosopher, 
Cambridge 1999.

Ders., Plato against Parmenides: Sophist 236D–242B, in: Suzanne Stern-Gillet, Kevin Cor-
rigan (Hgg.), Reading Ancient Texts, Bd. 1: Presocratics and Plato. Essays in Honour of 
Denis O’Brien, Leiden/Boston 2007, S. 167–187.

O’Brien, Denis, Le Non-Être. Deux études sur le sophiste de Platon, Sankt Augustin 1995.
Ders., Parmenides and Plato on What is Not, in: Maria Kardaun, Joke Spruyt (Hgg.), The 

Winged Chariot. Collected essays on Plato and Platonism in honour of Lambertus M. de 
Rijk, Leiden/Boston/Köln 2000, S. 19–104.

Ders., Does Plato refute Parmenides?, in: Beatriz Bossi, Thomas M. Robinson (Hgg.), Plato’s 
Sophist Revisited, Berlin/Boston 2013 (Trends in Classics – Supplementary Volumes 19), 
S. 117–155.

Owen, Gwilym Ellis Lane, Plato on Not-Being, in: Gregory Vlastos (Hg.), Plato. A Collection 
of Critical Essays, Bd. 1, Metaphysics and epistemology, Garden City/New York 1971, 
S. 223–267.

Pavani, Anna, The Essential Imitation of Names: On Cratylean Mimesis, in: Julia Pfeffer-
korn, Antonino Spinelli (Hgg.), Platonic Mimesis Revisited, Baden-Baden 2021 (Interna-
tional Plato Studies 40), S. 81–102.

Peck, Arthur Leslie, Plato and the μέγιστα γένη of the Sophist: A Reinterpretation, in: Clas-
sical Quarterly, N. S. II (1952), S. 32–56.

Perl, Eric David, The Motion of Intellect: On the Neoplatonic Reading of Sophist 248e–249d, 
in: The International Journal of the Platonic Tradition 8,2 (2014), S. 135–160.

Radke(-Uhlmann), Gyburg, Die Theorie der Zahl im Platonismus. Ein systematisches Lehr-
buch, Tübingen/Basel 2003.

Radke(-Uhlmann), Gyburg, Das Lächeln des Parmenides. Proklos’ Interpretationen zur 
Platonischen Dialogform, Berlin/New York 2006.

Radke-Uhlmann, Gyburg, Die energeia des Philosophen – zur Einheit von literarischem 
Dialog und philosophischer Argumentation in Platons Phaidon, in: Dorothea Frede, 
Burkhard Reis (Hgg.), Body and Soul in Ancient Philosophy, Berlin/New York 2009, 
S. 179–203.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



211Literaturverzeichnis

(Radke-)Uhlmann, Gyburg, Die Artes Liberales – eine Bildungsidee im Wandel, in: Die Idee 
der Universität im Wandel der Zeit. Beiträge zum wissenschaftlichen Symposium und 
zur erstmaligen Verleihung des Abt-Jerusalem-Preises 2009, hg. von der Evangelischen 
Akademie Abt Jerusalem, Braunschweig 2010, S. 16–24.

Radke-Uhlmann, Gyburg, Platon, Politeia, in: Der Neue Pauly, Supplemente Band 7 (Die 
Rezeption der antiken Literatur), hg. von Christine Walde in Verbindung mit Brigitte 
Egger, Stuttgart/Weimar 2010, S. 679–695.

Radke-Uhlmann, Gyburg, Phantasia als Organon. Anschauung und Phantasie in der Plato­
nischen Wissenschaftstheorie am Beispiel der Geometrie, in: Arbogast Schmitt, Gyburg 
Radke-Uhlmann (Hgg.), Anschaulichkeit in Kunst und Literatur. Wege bildlicher Vi­
sualisierung in der europäischen Geistesgeschichte (Colloquium Rauricum XI), Mün-
chen/Leipzig 2011, S. 152–179.

Radke-Uhlmann, Gyburg, Ist die Vernunft trivial? Studien zum Wandel der Wissen­
schaften vom menschlichen Geist, in: Dies. (Hg.), Phronesis – die Tugend der Geistes-
wissenschaften. Beiträge zur rationalen Methode in den Geisteswissenschaften, Heidel-
berg 2012, S. 195–219.

(Radke-)Uhlmann, Gyburg, Rhetorik und Wahrheit: ein prekäres Verhältnis von Sokrates 
bis Trump, Stuttgart 2019.

Reichle, Ingeborg, Kunst – Bild – Wissenschaft. Überlegungen zu einer visuellen Episte-
mologie der Kunstgeschichte, in: Ingeborg Reichle, Steffen Siegel, Achim Spelten (Hgg.), 
Verwandte Bilder. Die Fragen der Bildwissenschaften, Berlin 2007, S. 169–189.

Reshotko, Naomi, Heracleitean Flux in Plato’s Theaetetus, in: History of Philosophy Quar-
terly 11,2 (1994), S. 139–161.

de Rijk, Lambertus Marie, Plato’s Sophist. A Philosophical Commentary, Amsterdam/Ox-
ford/New York 1986.

Rimmele, Marius, Klaus Sachs-Hombach, Bernd Stiegler (Hgg.), Bildwissenschaft und Vi-
sual Culture, Bielefeld 2014.

Robinson, Richard, Plato’s Consciousness of Fallacy, in: Mind 51,202 (1942), S. 97–114.
Ders., Plato’s Parmenides, in: Classical Philology 37 (1942), S. 51–76 und S. 159–186.
Ders., Plato’s Earlier Dialectic, second edition, Oxford 1953.
Rosen, Stanley, Plato’s Sophist. The Drama of Original and Image, New Haven/London 1983.
Ross, William David, Plato’s Theory of Ideas, Oxford 1951.
Rowe, Christopher, Plato and the Art of Philosophical Writing, Cambridge 2007.
Ders., Theaetetus and Sophist, Cambridge 2015 (Cambridge Texts in the History of Philosophy).
Runciman, Walter Garrison, Plato’s Later Epistemology, Cambridge 1962.
Rutherford, Richard B., The art of Plato. Ten Essays in Platonic Interpretation, London 1995.
Ryle, Gilbert, Plato’s Parmenides, in: Mind, N.S. 48 (1939), S. 129–151 (I) und S. 302–325 (II).
Sachs-Hombach, Klaus (Hg.), Bildwissenschaft. Disziplinen, Themen, Methoden, Frank-

furt am Main 2005.
Sayre, Kenneth M., Plato’s Late Ontology. A Riddle Resolved, Princeton, New Jersey 1983.
Scaltsas, Theodore, A Necessary Falsehood in the Third Man Argument. Dedicated to the 

Memory of Gregory Vlastos, in: Phronesis 37,2 (1992), S. 216–232.
Schleiermacher, Friedrich D. E., Platons Werke, II,2, Berlin 1807.
Schmidt, Nora, Nikolas Pissis, Gyburg Uhlmann (Hgg.), Wissensoikonomien. Ordnung 

und Transgression in vormodernen Kulturen, Wiesbaden 2021.
Schmitt, Arbogast, Die Bedeutung der sophistischen Logik für die mittlere Dialektik Pla-

tons, Würzburg 1973 (= Würzburg, Univ., Diss., 1974).
Ders., Der Philosoph als Maler – der Maler als Philosoph. Zur Relevanz der platonischen 

Kunsttheorie, in: Gottfried Boehm (Hg.), Homo Pictor, Redaktion: Stephan E. Hauser, 
München/Leipzig 2001 (Colloquium Rauricum 7), S. 32–54.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



212 Literaturverzeichnis

Ders., Antike Bildung und moderne Wissenschaft: Von den artes liberales zu den Geistes- 
und Naturwissenschaften der Gegenwart. Historisch-kritische Anmerkungen zu einer 
problematischen Entwicklung, in: Gymnasium 108,4 (2001), S. 311–344.

Ders., Die Wende des Denkens auf sich selbst und die Radikalisierung des Begriffs des 
Neuen in der Neuzeit, in: Maria Moog-Grünewald (Hg.), Das Neue – eine Denkfigur der 
Moderne, Heidelberg 2002, S. 13–38.

Ders., Mythos bei Platon, in: Reinhard Brandt, Steffen Schmidt (Hgg.), Mythos und Mytho-
logie, Berlin 2004, S. 55–87.

Ders., Platon, Politeia, in: Anton Bierl, Arbogast Schmitt, Andreas Willi (Hgg.), Antike Lite-
ratur in neuer Deutung. Festschrift für Joachim Latacz anlässlich seines 70. Geburtsta-
ges, München/Leipzig 2004, S. 229–255.

Ders., Platon und das empirische Denken der Neuzeit, Stuttgart 2006 (Sitzungsberichte der 
Wissenschaftlichen Gesellschaft an der Johann Wolfgang Goethe-Universität Frankfurt 
am Main 43,3), S. 77–109.

Ders., Parmenides und der Ursprung der Philosophie, in: Emil Angehrn (Hg.), Anfang und 
Ursprung, Die Frage nach dem Ersten in Philosophie und Kulturwissenschaften, Berlin/
New York 2007 (Colloquium Rauricum 10), S. 109–140.

Ders., Die Moderne und Platon. Zwei Grundformen europäischer Rationalität, 2., überar-
beitete Auflage, Stuttgart/Weimar 2008.

Ders., Gyburg Radke-Uhlmann (Hgg.), Philosophie im Umbruch. Der Bruch mit dem Aris-
totelismus im Hellenismus und im späten Mittelalter – seine Bedeutung für die Entste-
hung eines epochalen Gegensatzbewusstseins von Antike bis Moderne, (6. Tagung der 
Karl und Gertrud Abel-Stiftung am 29. und 30. November 2002 in Marburg), Stuttgart 
2009 (Philosophie der Antike 21).

Ders., Mimesis bei Platon, in: Gertrud Koch, Martin Vöhler, Christiane Voss (Hgg.), Die 
Mimesis und ihre Künste, München 2010, S. 231–254.

Ders., Denken und Sein bei Platon und Descartes. Kritische Anmerkungen zur „Überwin-
dung“ der antiken Seinsphilosophie durch die moderne Philosophie des Subjekts, Hei-
delberg 2011 (Studien zu Literatur und Erkenntnis 1).

Ders., Die Moderne und die Antike. Gründe und Folgen des größten Kulturumbruchs in 
der Geschichte Europas, Heidelberg 2019 (Studien zu Literatur und Erkenntnis 16).

Ders., Denken ist Unterscheiden. Eine Kritik an der Gleichsetzung von Denken und Be­
wusstsein, Heidelberg 2020 (Studien zu Literatur und Erkenntnis 18).

Ders., Artikel ‚Parmenides‘, in: Jan Urbich, Jörg Zimmer (Hgg), Handbuch Ontologie, Stutt-
gart 2020, S. 3–11.

Schulz, Martin, Ordnungen der Bilder. Eine Einführung in die Bildwissenschaft, München 
2005.

Sellars, Wilfried, Vlastos and ‚The Third Man’, in: The Philosophical Review 64,3 (1955), 
S. 405–437.

Sharma, Ravi, The Anatomy of an Illusion: On Plato’s Purported Commitment to Self-Pred-
ication, in: Apeiron 40 (2007), S. 159–198

Shorey, Paul, Review: Platonische Aufsätze von Otto Apelt, Leipzig: Teubner, 1912, in: Clas-
sical Philology 7,4 (1912), S. 487–490.

Silverman, Alan, The Dialectic of Essence. A Study of Plato’s Metaphysics, Princeton/Ox-
ford 2002.

Sprague, Rosamund Kent, Plato’s Use of Fallacy. A Study of the Euthydemus and Some Other 
Dialogues, London 1962.

Steinhart, Karl Heinrich August (Hg.), Platon’s sämmtliche Werke, übers. von Friedrich 
Hieronymus Müller, mit Einleitung begleitet von Karl Heinrich August Steinhart, Bd. 3, 
Leipzig 1852.

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



213Literaturverzeichnis

Stenzel, Julius, Studien zur Entwicklung der Platonischen Dialektik von Sokrates zu Aris-
toteles, unveränderter Nachdruck der zweiten, erweiterten Auflage von 1931, Darm-
stadt 31961.

Ders., Parmenides, Zeno, and Socrates, in: Proceedings of the Aristotelian Society 16,1 
(1916), S. 234–289.

Taylor, Alfred Edward, Plato: The Man and His Work, London 1926 (= London 71960).
Thiel, Rainer, Irrtum und Wahrheitsfindung. Überlegungen zur Argumentationsstruktur 

des platonischen Symposions, in: Stefan Matuschek (Hg.), Wo das philosophische Ge-
spräch ganz in Dichtung übergeht. Platons Symposion und seine Wirkung in der Renais
sance, Romantik und Moderne, Heidelberg 2002 (Jenaer Germanistische Forschungen, 
N. F. 13), S. 5–16.

Tigerstedt, Eugène Napoléon, Plato’s idea of Poetical Inspiration, Helsinki 1969 (Commen-
tationes Humanarum Litterarum 44,2).

Verdenius, Willem Jacob, Plato Sph. 216AB, in: Mnemosyne 8 (1955), S. 33.
Vlastos, Gregory, The Third Man Argument in the Parmenides, in: The Philosophical Re-

view 63,3 (1954), S. 319–349.
Ders., Addenda to the Third Man Argument. A Reply to Professor Sellars, in: The Philo-

sophical Review 64,3 (1955), S. 438–448.
de Vries, Gerrit Jacob, Spel bij Plato, Amsterdam 1949.
Waser, Otto, Giganten, in: Wilhelm Kroll (Hg.), Paulys Realencyclopädie der classischen Al­

tertumswissenschaft, neue Bearbeitung begonnen von Georg Wissowa, unter Mitwir
kung zahlreicher Fachgenossen, Supplementband III: Aachen bis ad Iuglandem, Mün-
chen 1918 (= Repr. 1974), Sp. 655–759.

Wiehl, Reiner (Hg.), Platon. Der Sophist, übersetzt von Otto Apelt, neu bearbeitet und he-
rausgegeben von Reiner Wiehl, Griechisch-deutsch, zweite, durchgesehen Auflage, 
Hamburg 1985 (Philosophische Bibliothek 265).

von Wilamowitz-Moellendorff, Ulrich, Platon, Erster Band: Leben und Werke, Berlin 1919 
(= Berlin 21920).

Wyller, Egil Anders, The Parmenides is the Philosopher, in: Classica et Mediaevalia 29 (1968), 
S. 27–39.

Zehnpfennig, Barbara (Hg.), Die Sophisten. Ihr politisches Denken in antiker und zeitge-
nössischer Gestalt, Baden-Baden 2019 (Staatsverständnisse 132).

Dies., Was ist der Sophist? Eine Spurensuche in Platons Dialogen, in: Dies. (Hg.), Die So-
phisten. Ihr politisches Denken in antiker und zeitgenössischer Gestalt, Baden-Baden 
2019 (Staatsverständnisse 132), S. 53–73.

Zeller, Eduard, Die Philosophie der Griechen in ihrer geschichtlichen Entwicklung, 2,1: So
krates und die Sokratiker. Plato und die Alte Akademie, Tübingen 21859.

Ziermann, Christoph, Platons negative Dialektik. Eine Untersuchung der Dialoge Sophistes 
und Parmenides, Würzburg 2004 (= Berlin, Univ., Diss., 2001).

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



Stellenverzeichnis

Aristoteles
Metaphysik (Metaph.)
 	 I 9, 991a20–22 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  131
 	 I 9, 992a24–29 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  131

Diogenes Laertios
Vitae et Sententiae Philosophorum
 	 III 37 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  19

Dionysios von Halikarnass
de Compositione verborum (Comp.)
 	 VI 25, 208–209 (S. 133, 4–13) Usener-

Radermacher .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  19

Hesiod
Theogonie (Th.)
 	 950–955 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  116

Parmenides
Fragmente (DK)
 	 7,1–2 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  97

Platon
Apologie (Apol.)
 	 19a8–20c3 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  46

Euthydemos (Euth.)
 	 271c2–272b4 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  46 
 	 271c6 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  40
 	 271c7 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  40
 	 271c7–272a5 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  41
 	 272a4–5 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  41
 	 272a5 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  41
 	 272a7–b1 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  41, 46
 	 272b1–4 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  41
 	 272b3–4 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  41
 	 272b8–10 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  41
 	 304d4–305b3 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  41

Gorgias (Grg.)
 	 448b11–c9 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  84

Ion (Ion)
 	 532e4–533a6 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  84

Kratylos (Crat.)
 	 402a8–10 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  111
 	 431d2–8 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  113
 	 432c7–d3 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  113
 	 432d6 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  113
 	 432d11–433a2 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  113
 	
Menon (Men.)
 	 86b7–c2 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  161

Phaidros (Phdr.)
 	 228d1–e2 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  28
 	 230e6–234c5 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  28
 	 234c6–7 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  28, 30
 	 234d1–6 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  28
 	 234d1–236a6 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  28
 	 234e1–4 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  28
 	 234e5–235a8 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  28
 	 234e5–235d3 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  31
 	 235b6–d3 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  28
 	 235e2–236a6 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . .  28, 29
 	 237a4–5 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  31
 	 237a7–242a2 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  31
 	 242e2–243a2 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  31
 	 243a2–b7 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  31
 	 243b4–7 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  31
 	 246a3–247e6 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  32
 	 249c1–d3 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  32
 	 249d4–253c6 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  32
 	 256e3–b6 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  31
 	 264a4–c1 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  28
 	 264c2–5 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  29
 	 265c5–6 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  32
 	 265d3–7 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  33

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



216 Stellenverzeichnis

 	 265e1–266b2 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  33
 	 266b3 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  32
 	 266b3–5 .. . . . . . . .  32, 65, 81, 89, 90, 191
 	 266b3–c5 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  79
 	 266b4 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  33
 	 266b5 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  33
 	 271c10 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  29
 	 271c10–d2 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  29
 	 277b5–c6 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  30
 	 277b8–c3 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  42
 	 277c3 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  43
 	 277c5 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  30
 	 277c5–6 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  30

Philebos (Phlb.)
 	 11b4–c3 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  65
 	 11d2–7 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  65
 	 12c1–13d8 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  65
 	 13e2–14b8 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  65
 	 14c1–15c9 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  66
 	 14c11–d3 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  66
 	 14d4–e4 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  66
 	 14d8–e5 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  66
 	 15a1–4 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  66
 	 15b1–2 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  66
 	 15b2–c3 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  66
 	 15d1–2 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  67
 	 15d1–17a5 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  65
 	 15d8–16a3 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  67
 	 16c5–10 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  68
 	 16c10–d2 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  68
 	 16d1 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  68
 	 16e4–17a5 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  68
 	 57b5–59b9 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  68
 	 57e6–58a6 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  68
 	 58b9–e3 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  68

Politeia (R.)
 	 352d8–353b1 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  122
 	 353b2–d2 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  122
 	 353d3–354a9 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  123
 	 474d3–475b7 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  33
 	 475b8–10 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  33
 	 475d1–480a13 .. . . . . . . . . . . . . . . . .  34, 117
 	 475d2–4 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  117
 	 476c2–7 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  61, 62
 	 485b10–d5 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  33

 	 485c3–4 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  31
 	 485d12–e1 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  18
 	 490a8–b8 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  34
 	 501c4–9 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  84
 	 506b2–509b10 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  35
 	 506d6–e5 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  35
 	 508c4–d6 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  35
 	 508d4 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  35
 	 508d4–509a5 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  35
 	 509b2–10 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  35
 	 509c1–511e5 .. . . . . . . . . . . . . . .  35, 36, 187
 	 509d1–510b9 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  188
 	 509d4 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  35 (2)
 	 509d6–511e5 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  61
 	 510b4 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  37
 	 510b4–6 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  37
 	 510b5 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  37
 	 510b6–9 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  38
 	 510b10 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  188
 	 510d5–511a2 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  85
 	 510e2 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  85
 	 511d6–e2 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  37
 	 511d6–e5 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  188
 	 511e2–4 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  37
 	 514a1–517a7 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  38
 	 514a1–541b5 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  104
 	 514b8–515e5 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  122
 	 515c4–516a4 .. . . . . . . . . . . . . . . . . .  104, 123
 	 515d5–7 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  122
 	 516a5–8 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  187
 	 516a5–b8 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  104
 	 516a8–b2 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  187
 	 516b9 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  105
 	 516b9–c3 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  105
 	 516c4–7 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  105
 	 516c4–517a7 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  104
 	 516c8–e2 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  105
 	 516e3–7 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  105
 	 516e8–517a7 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  105
 	 517a8–518b5 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  38
 	 517d4–e3 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  104
 	 518a1–b4 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  105, 108
 	 518b6–519b6 .. . . . . . . . . . . . . . . . . .  37, 105
 	 520c3–d1 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  61
 	 521c5–8 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  62
 	 521c6 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  40
 	 522b2–526c7 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  38

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



217Stellenverzeichnis

 	 523a10–b4 .. . . . . . . . . . . . . . . . .  39, 53, 123
 	 523c11–524d6 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  39
 	 524a6–d1 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  53
 	 526c8–527c11 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  38
 	 526e6–7 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  38
 	 527d1–530c5 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  38
 	 528e6–529a8 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  63
 	 529a8 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  63
 	 529c7–d5 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  38
 	 530b6–c1 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  38
 	 530c5–531c8 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  38
 	 531c9–d4 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  38
 	 531c9–535a1 . . . . . . . . . . . . . . . . .  38, 62 (2)
 	 533a1–6 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  64
 	 533a1–11 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  63
 	 533b1–c5 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  61
 	 533b1–e2 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  62
 	 533b6–8 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  62
 	 533b6–c3 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  61
 	 533c7–e2 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  61
 	 533e7–534a8 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  188
 	 534e2 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  38
 	 534e2–535a1 .. . . . . . . . . . . . . . .  38, 41, 61
 	 535a1 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  38
 	 535a3–537d8 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  63
 	 535a3–539d7 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  62
 	 536d5–539d7 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  40
 	 537e1–539d7 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  62, 63
 	 537e9–538c3 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  63
 	 538c4–5 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  64
 	 538c4–539a4 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  64
 	 538c6–539a4 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  64
 	 539b1–7 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  40
 	 539b1–d2 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  17
 	 539b9–c3 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  40
 	 539c8 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  18
 	 539e2–540a2 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  108
 	 540a4–c2 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  108, 109
 	 588c7–8 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  89
 	 588c7–e2 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  89

Protagoras (Prt.)
 	 310a8–314c2 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  41
 	 312c6–d3 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  83
 	 312d1–3 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  83
 	 312d3–e6 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  83
 	 313c4–6 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  78

 	 313e2–314b4 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  78

Sophistes (Sph.)
 	 216a5–6 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  97
 	 216a5–b6 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  80
 	 216a5–c1 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  104
 	 216b5–6 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  17, 49
 	 216b7–c1 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  97
 	 216b8 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  17
 	 216c2–d2 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  51, 53
 	 216c2–217a1 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . .  97, 104
 	 216c5–6 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  91
 	 216c6 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  18
 	 216c8–d2 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  18, 104
 	 216d2–217a1 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  48, 87
 	 217a1 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  53
 	 217a6–8 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  18
 	 217a6–b3 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  53, 113
 	 217b1–3 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  53
 	 217b2–3 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  18, 53
 	 217b3 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  18 (2), 57
 	 217c4–7 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  18, 124
 	 217d1–7 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  18
 	 217d1–218a3 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  87
 	 217e3–5 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  49, 90
 	 218a1–9 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  18
 	 218b1–4 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  53, 86
 	 218b3 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  54
 	 218c1–5 .. . . . . . . . . . . . . . . . .  18, 31, 53, 113
 	 218c1–7 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  153, 189
 	 218c5–d2 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  90
 	 219a1–2 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  69
 	 219a4–c4 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  70
 	 219a8 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  69
 	 219a10–b1 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  71
 	 219a10–c1 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  183
 	 219b1–2 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  71
 	 219b4–5 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  88
 	 219b4–6 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  69, 183
 	 219b4–10 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  71
 	 219b4–c1 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  88
 	 219b11–12 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  71
 	 219c2–7 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  69, 71, 182
 	 219d1–3 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  69
 	 219d4–221c4 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  69
 	 220c1–2 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  71
 	 220d4 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  71

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



218 Stellenverzeichnis

 	 221c9 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  71 (2)
 	 221d1 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  72
 	 221d2 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  72
 	 221d3–4 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  86
 	 221d8–223b8 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  73
 	 221d8–231c7 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  76
 	 223b1–7 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  73, 75
 	 223c1–4 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  76
 	 223c1–224d3 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  73
 	 223c3 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  76
 	 224c9–d2 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  73
 	 224d4 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  73
 	 224d4–e5 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  73
 	 224e2 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  76
 	 224e6–226a5 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  73
 	 225a6 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  160
 	 225a8 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  160
 	 225e4 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  73
 	 226a1–4 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  73, 79
 	 226a3 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  160
 	 226a6–7 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  89
 	 226a6–8 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  75, 80
 	 226b1–231c7 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  73
 	 226e1–227c9 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  74
 	 227d13–228e5 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  74
 	 229b7–c10 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  74
 	 229d1–3 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  74
 	 229e1–230e4 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  74
 	 229e4–230a4 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  74
 	 230a5–d4 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  74
 	 230b1–d4 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  73
 	 230b4–d4 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  74
 	 230d6–e3 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  74
 	 230e5–231a1 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  80
 	 231a4–5 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  80, 86
 	 231a6–b1 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  80, 86
 	 231b3–8 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  73
 	 231c8–e6 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  73, 76
 	 231e4–6 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  80
 	 232a1–6 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  81
 	 232a2–3 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  81
 	 232b1–7 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  160
 	 232b1–233d2 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . .  80, 86
 	 232b3–4 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  81
 	 233c10–11 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  86
 	 233c10–d2 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  82
 	 233d3 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  18, 83

 	 233d9–234a6 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  86
 	 233e1 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  86
 	 234a1–2 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  86
 	 234b3–4 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  89
 	 234b4 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  89
 	 234b5–10 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  87, 92
 	 234b7 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  54
 	 234b8 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  86, 87
 	 234b10 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  87
 	 234c2–7 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  87
 	 234c4 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  87
 	 234c6 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  87
 	 234c7 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  87
 	 234e3–4 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  86, 87 (2)
 	 234e5–235a4 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  87
 	 234e5–235a9 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  88
 	 235a1 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  88 (2)
 	 235a3–4 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  88
 	 235a10–b3 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  88
 	 235a10–c6 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  75
 	 235b1 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  88, 89
 	 235b8–c2 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  140
 	 235b8–c4 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  89
 	 235b8–c6 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  109
 	 235b10 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  89 (2)
 	 235b10–c1 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  89
 	 235c4–6 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  89
 	 235d2–3 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  90
 	 235d6–e2 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  90
 	 235d7–8 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  90
 	 235e3–236a7 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  90
 	 235e5–6 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  85, 91
 	 235e5–236a2 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  91
 	 236a8–b3 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  90
 	 236b4–c5 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  90
 	 236b9–c1 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  84
 	 236c6–7 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  90, 167
 	 236c9–d3 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  75, 95
 	 236d2 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  95
 	 236d9–237a1 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  95
 	 236e4 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  95
 	 237a3 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  95
 	 237a3–4 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  95
 	 237a4–7 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  97
 	 237a4–9 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  151
 	 237a8–9 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  97
 	 237b1–3 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  97

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



219Stellenverzeichnis

 	 237b7–8 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  98
 	 237b10–239c8 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  152
 	 238a10–c7 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  99
 	 238c8–9 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  99
 	 238c8–10 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  99 (2)
 	 238d1 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  100
 	 238d4–7 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  100
 	 238d9 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  100
 	 238d9–239a12 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  100
 	 239b1–c3 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  100
 	 239c4–7 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  75, 100
 	 239c9–d5 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  101
 	 239c9–240a2 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  165
 	 239d6–8 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  101
 	 239e5–240a6 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  101
 	 240a7–b11 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  101
 	 240c1–2 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  100, 190
 	 240c1–6 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  101
 	 240d1–4 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  101
 	 240e10–241a1 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  101
 	 241b4–7 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  101
 	 241b9–c1 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  101
 	 241c2–3 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  75
 	 241d1–3 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  104
 	 241d1–7 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  97, 98, 152
 	 241d3 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  97
 	 241d5–7 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  97, 101
 	 241d5–e6 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  104
 	 241d8 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  160
 	 242a10–b2 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  104
 	 242a11 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  104
 	 242b6–7 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  110
 	 242b10–c2 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  110
 	 242c8 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  111
 	 242c8–9 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  111, 142
 	 242c8–d4 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  112
 	 242c8–243a4 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  110
 	 242d4–6 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  113
 	 242d6–243a2 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  110
 	 243a2–4 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  112
 	 243a2–b1 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  142
 	 243a6–c9 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  112
 	 243d6–8 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  112, 142
 	 243d8–9 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  112
 	 243d8–e2 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  112
 	 243e2–6 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  112
 	 244b6–7 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  113

 	 244b9–c9 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  113
 	 244c11–12 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  114
 	 244c11–d5 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  113
 	 244c14–15 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  114
 	 244d6–7 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  113 
 	 244d7–10 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  114
 	 244e2–7 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  114
 	 245c11–d7 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  115
 	 245d12–e5 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  115
 	 245e6–7 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  115
 	 245e8–246a2 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  115
 	 246a4–5 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  116
 	 246a5 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  116
 	 246a7–b3 .. . . . . . . . . . . . . . . .  112, 117, 120
 	 246b6–c3 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  118, 120
 	 246c2–3 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  120
 	 246c3 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  160
 	 246c8–9 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  120
 	 246c8–d2 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  116
 	 246c9–d1 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  120
 	 246d4–7 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  120
 	 246d4–9 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  116, 142
 	 246d7–9 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  120
 	 246d8–9 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  155
 	 246e2 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  120
 	 246e2–3 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  120
 	 246e2–248a3 . . . . . . . . . . . . . . . . . .  112, 117
 	 246e5 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  121
 	 246e5–6 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  121
 	 246e7–247a10 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  121
 	 247b1–6 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  121
 	 247b7–c2 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  121
 	 247c3–7 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  121
 	 247c9–d6 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  121
 	 247c9–e4 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  183
 	 247d4 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  122
 	 247d8–e4 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  121
 	 247e3–4 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  122
 	 247e5–248a3 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  121
 	 248a4–249c9 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  118
 	 248a7–b1 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  124
 	 248b2 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  124
 	 248b5 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  125
 	 248b5–6 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  125
 	 248b6–8 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  125
 	 248d4–e5 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  125
 	 248d5 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  125 (2)

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



220 Stellenverzeichnis

 	 248e6–249a3 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  125
 	 249a4–b1 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  125
 	 249b5–c9 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  126
 	 249c6–8 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  160
 	 249c10–d4 .. .  117 (2), 118, 126, 139, 155
 	 249e7–250a7 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  140
 	 250a8–b1 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  140
 	 250a8–c8 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  139
 	 250b7–c2 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  140
 	 250c3–5 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  140
 	 250c6–8 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  140
 	 250c9–d4 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  140
 	 250d5–9 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  141
 	 250e1–4 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  141
 	 250e1–251a4 .. . . . . . . . . . . . . . . . . .  129, 141
 	 251a5–b4 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  141
 	 251a5–253b7 .. . . . . . . . . . . . . . . . .  125, 156
 	 251b5–c7 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  141
 	 251c8–d3 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  141, 156
 	 251d5–8 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  143
 	 251d5–e1 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  143
 	 251d6 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  143
 	 251d7 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  143
 	 251d8–9 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  143
 	 251d9 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  143
 	 251e2–3 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  143
 	 252a2–b7 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  144
 	 252b8–d1 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  144
 	 252d12–e8 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  144
 	 252e9–253a2 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  144
 	 252e9–253a12 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  166
 	 253a4–12 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  144
 	 253b8–c3 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  156
 	 253b8–d4 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  144
 	 253b8–254b6 .. . . . . . . . . . . . . . . . . .  75, 125
 	 253d1 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  144
 	 253d1–e3 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  156
 	 253e8–254b2 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  107
 	 254a4–7 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  144
 	 254a8–b2 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  144
 	 254b3–6 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  145
 	 254b7–c4 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  145
 	 254b7–258c5 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  125
 	 254c1–d2 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  138
 	 254c4–5 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  145, 146
 	 254c5–d2 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  145
 	 254d4–13 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  145

 	 254d14–e3 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  145
 	 255a4–b7 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  146
 	 255b11–c4 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  146
 	 255c5–11 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  146
 	 255c12–14 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  146
 	 255d1–2 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  146
 	 255d3–e2 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  146
 	 255d9–257a12 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  164
 	 255e3–7 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  146
 	 255e8–256a9 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  147
 	 256a10–11 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  147
 	 256a11–b5 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  147
 	 256c5–10 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  147
 	 256c11–d10 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  147
 	 256d5–6 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  160
 	 256d12–e4 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  148
 	 256e5–6 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  148
 	 257a1–7 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  148
 	 257b3–4 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  149
 	 257b3–258c5 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  164
 	 257b6–c4 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  149
 	 257d7–e11 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  149
 	 258a1–10 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  149
 	 258b6–c5 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  149
 	 258c6–10 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  151
 	 258d1–3 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  97
 	 258d2–3 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  151
 	 258d5–7 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  151
 	 258d5–e5 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  151
 	 258e7–259a1 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  152
 	 259a2–6 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  153
 	 259a6–7 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  153
 	 259a7–8 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  153
 	 259a8–b1 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  154
 	 259b1–6 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  154
 	 259b8–d7 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  156
 	 259d9–e2 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  156
 	 259e4–6 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  157, 190
 	 259e6 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  156
 	 260a1 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  13, 72, 159
 	 260a1–3 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  156, 159
 	 260a5–8 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  156
 	 260a5–b2 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  159
 	 260a5–264b10 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  148
 	 260b7–261a3 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  159
 	 260c11–d3 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  75, 165
 	 260d6 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  160

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



221Stellenverzeichnis

 	 260e1 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  160
 	 260e3–261a3 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  161
 	 261a1 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  161
 	 261a4–6 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  160
 	 261a4–b4 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  75
 	 261a6–b4 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  160
 	 261b5–c4 .. . . . . . . . . . . . . .  75, 161 (2), 190
 	 261c6 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  162 
 	 261c6–263d5 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  162
 	 261d1–7 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  162
 	 261d1–262e9 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  166
 	 261e4–6 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  163
 	 261e5 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  162
 	 262a1 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  162
 	 262a3–4 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  163
 	 262a6–7 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  163
 	 262a9–12 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  163
 	 262b5–e2 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  163
 	 262c5–7 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  190
 	 262c9 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  163
 	 262c9–10 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  163
 	 262d8–e1 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  156, 162
 	 262e5–6 .. . . . . . . . . . . . . . .  29, 31, 156, 162
 	 262e12–14 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  163
 	 262e12–263d5 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  162
 	 263a2 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  163
 	 263a4 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  163
 	 263a5 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  163
 	 263a8 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  163
 	 263a9–10 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  163
 	 263a11–12 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  163
 	 263b3 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  163
 	 263b4–5 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  164
 	 263b7 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  164
 	 263b7–d5 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  164
 	 263b9 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  164
 	 263c1–d5 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  29
 	 263c5–d5 .. . . . . . . . . . . . . . . . . .  72, 75, 164
 	 263d4 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  164 (2)
 	 263d6 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  162 (2), 165
 	 263d6–8 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  165
 	 263d6–264b8 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  162
 	 263e3 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  165
 	 263e3–5 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  156, 165
 	 263e7–8 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  157, 165
 	 263e12 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  166
 	 264a1–2 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  162, 166

 	 264a4–6 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  166
 	 264a8–b1 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  166
 	 264a8–b3 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  162
 	 264b1–2 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  166
 	 264b9–d9 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  93, 167
 	 264b9–268c4 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  93
 	 264c4–5 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  167
 	 264d3–6 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  167
 	 265a10–266d7 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  184
 	 265b8 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  183 (2)
 	 265b8–10 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  69, 183
 	 265c1–d4 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  186, 187
 	 265c7–8 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  184
 	 265c7–9 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  184
 	 265c8–9 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  184
 	 265d5–e2 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  32, 188
 	 265e3–6 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  188
 	 265e4 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  185
 	 265e5–6 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  184
 	 266a1 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  185
 	 266a2 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  185
 	 266c5–6 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  185
 	 266c7–9 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  185
 	 266d2–4 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  185
 	 266d5–7 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  185
 	 266d8 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  189
 	 266d8–e1 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  189
 	 266e1 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  189
 	 266e3–5 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  189
 	 267d4–e2 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  183
 	 267d9–e1 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  183
 	 267e7 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  183
 	 268a1–4 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  75
 	 268b3 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  189
 	 268b4–5 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  190
 	 268b10–c7 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  201
 	 268c5–6 .. . . . . . . . . . . . . . . .  89, 90, 190 (2)
 	 268c6 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  190, 191
 	 268c8–d4 .. . . . . . . . . . . . . . .  87, 90, 93, 190

Theaitet (Tht.) 
 	 142c5–8 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  45
 	 151d7–186e12 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  47
 	 152e1–5 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  111
 	 187a1–201c7 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  47
 	 201c8–210b3 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  47
 	 210a9–b2 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  46

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



222 Stellenverzeichnis

 	 210b4–d1 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  74
 	 210b11–d1 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  47
 	 210b11–d4 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  46
 	 210c2 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  46
 	 210c3 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  46
 	 210d1–4 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  45, 47 
 	 210d3–4 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  17

Timaios (Tim.)
 	 55c4–6 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  84
 	 55c6 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  84
 	
Proklos
in Platonis Alcibiadem i. (in Alc.)
 	 56,15 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  42

in Platonis Parmenidem commentaria  
(in Prm.)
 	 I 659,14–19 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  42
 	 II 729,24–730,1 .. . . . . . . . . . . . . . .  118, 127

in Platonis rem publicam commentarii  
(in R.)
 	 (I) 11,9–12 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  42

Simplikios
in Aristotelis Physica (in Ph.)
 	 50,12–23 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  110

Quintilian
Institutio oratoria (Inst.)
 	 8,6,64 .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  19

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



Sachregister

Angler, siehe Paradeigma

Aporie
–	 und wichtige Wendepunkte im 

Sophistes 
–	 im Überblick . . . . . .  8–15, 195–204
–	 im Vorgespräch . . . . . . . . . . . .  49–55

	 –	 erste Dialoghälfte  
(ποικιλία) .. . . . . . . . . . . . . . . . . .  73–82

	 –	 zweite Dialoghälfte  
(Nichtsein) .. . . . . . .  95–101, 101–110

	 –	 hin zur Dialektik .. . . . . . . .  139–145
	 –	 zurück auf das Spektrum des 

Seienden .. . . . . . .  156–157, 159–160
–	 und seelische Reinigung . . . . . . . .  8–9,  

31–33, 73–82, 86, 87–88

Bild
–	 und die Nachahmungskunst .. . . .  14, 

83–88, 88–93, 182–188
–	 im Diskurs der Bildwissen- 

schaften . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  169–182
–	 als Produkt der τέχνη  

εἰκαστική .. . . . . . .  85, 90, 167, 182–188
–	 als Produkt der τέχνη  

φανταστική .  85, 90–93, 167, 182–188

Dialektik,  
siehe Dihairese und Megista gene

Dialogform und Argument
–	 im Corpus Platonicum .. .  19–27, 41–44
–	 und die Rhetoriktheorie im  

Phaidros .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  28–33
–	 im Theaitet .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  45–47 
–	 im Sophistes .. . . . . . . . . . .  48–49, 49–55, 

103–110, 151–154, 155–156, 159–161, 
182–188, 193–204

Dihairese
–	 als Untersuchungsmethode .. .  57–68
–	 und Dialektik in der Politeia .. .  61–65
–	 und Dialektik in Phaidros und  

Philebos .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  65–68
–	 und die ποικιλία des  

Sophisten .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  73–82
–	 und das ἔργον des  

Sophisten .. . .  88–93, 182–183, 189–191

Eleaten, siehe Wissensoikonomie

Empedokles, siehe Wissensoikonomie
	
Erkenntnis
–	 und die Seelenvermögen im Linien-

gleichnis .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  33–38
–	 und das παιδεία-Konzept im 

Höhlengleichnis . . . . . . .  38–40, 61–65, 
103–110

–	 als fortschreitender Prozess im 
Dialog . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  73–82, 
103–110, 139–145, 159–160, 160–161, 
182–188, 189–191, 195–204

–	 und die Umwendung der Seele  
(Politeia) .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  38–40

–	 und die Umwendung im Dialog 
(Sophistes), siehe Aporie

Gigantomachie,  
siehe auch Wissensoikonomie

–	 als Motiv in Kunst und  
Literatur .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  116

–	 im Sophistes .. .  112, 115–128, 139–140, 
155–156, 183, 196–197, 199

Gorgias, siehe Wissensoikonomie

Heraklit, siehe Wissensoikonomie

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



224 Sachregister

Homer, siehe Wissensoikonomie

Jagd
–	 als Bild im Sophistes .. . . . . . .  13, 14–15,  

75, 79–80, 88–90, 95, 100, 160–161, 
190, 202

Maieutik .. . . . . . . . . . . . . . . .  45–49, 49–55, 74

Maler
–	 im Corpus Platonicum .. . . . . . . . . .  69–85
–	 als Paradeigma (Sophistes) . . . .  69–88, 

90–93

Materie- und Ideenfreunde,  
siehe Wissensoikonomie

Mathematische Wissenschaften
–	 als Gegenstand der διάνοια .. . . .  37–	

40, 84–85, 99–100, 135–136, 182–188

Megista gene (μέγιστα γένη)
– 	 und der Seinsbegriff des  

Parmenides .. . . . . . . . . . . . . . . . . .  151–154
–	 als Gegenstand der Dialektik . .  139– 

145, 145–149
–	 als Prinzip der Seelenvermögen . 156– 

157, 159–160, 162–167
–	 als Prinzip der Rede .. . . . . . . .  162–167
–	 und die Erzeugung von Irrtum und 

Täuschung .. . . . . . . . . . . . . . . . . . .  162–167

Nachahmung (μίμησις)
–	 als hervorbringende Kunst ..  182–188
–	 und die τέχνη εἰκαστική, siehe Bild
–	 und die τέχνη φανταστική,  

siehe Bild
–	 und der täuschende  

Sophist .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  189–191
	
Naturphilosophen,  

siehe Wissensoikonomie

Nichtsein
–	 und der Parmenideische Seinsbe-

griff .. . .  95–154, bes. 95–101, 103–110, 
151–154

–	 als Verschiedenheit .. . . . . . . .  128–154,  
bes. 139–145, 145–149, 151–154

–	 und die Täuschungskunst des  
Sophisten .. .  73–80, 162–167, 189–191

ὄνομα und ἔργον
–	 als Untersuchungsmethode  

(Sophistes) .. . . . . .  48–49, 49–55, 70–73, 
80–82, 152–153, 189, 195

	
Paradeigma
–	 als Untersuchungsmethode .. .  57, 69, 

198–199 
–	 des Anglers .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  69–73
–	 des Malers .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  83–88

Parmenides,  
siehe auch Wissensoikonomie

–	 und der historische  
Parmenides .. . . . . . . . . . . . . . . . . .  105–108

–	 und die Vatermorddebatte  
(Sophistes) .. . . . . .  51, 101–110, 114, 116,  
152, 203

Rede
–	 die Redekunst als Seelenlenkung 

(Phaidros) .. . . .  28–33, 34, 40, 41–44, 67, 
78–79, 196

–	 und die Dialektik . .  61–65, 65–68, 191
–	 und ihre notwendige Gebundenheit 

an Erkenntnis .. . . . . . . . . . .  72, 162–167
–	 und der Aussagesatz .. . . . . . . .  162–167

Seele, siehe Erkenntnis

Sein
–	 Vielheit und Einheit . . . . . . . . .  110–115
–	 und das Spektrum des Seienden ..  4, 

10–11, 14–15, 49, 98, 109–110, 115–128, 
139–140, 155–156

–	 als Gegenstand der Dialektik .. .  139– 
145, 145–149

–	 und das Nichtsein des Sophisten . 95– 
101, 151–154

Sophisten, siehe Wissensoikonomie

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5



225Abbildungsverzeichnis

Umwendung der Seele (Peripetie),  
siehe Erkenntnis

Vatermorddebatte, siehe Parmenides
	
Wissensoikonomie
–	 und die Aushandlung von Wissen 

im Dialog .. . .  10–11, 155–156, 196–197
–	 Empedokles .. . . . . . . . . . . . . . . . .  110–111

–	 Gorgias .. .  51–52, 95–98, 106–107, 109, 
111, 196

–	 Heraklit .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  110–111
–	 Homer .. . . . . . . . . . . . . .  8, 17, 49–50, 110
–	 Materie- und Ideenfreunde  

(Gigantomachie) .. . . . . . . . . . . . .  115–128
–	 Naturphilosophen und  

Eleaten .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  110–115
–	 Parmenides .. . . . . . . . .  101–110, 110–115
–	 Sophisten .. . . . . . . . . . . . . . . . . .  40–41, 51

Abbildungsverzeichnis

Abb. 1	
Das Liniengleichnis (Plat. R. 509c1–511e5) .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  	 36

Abb. 2	
Antrum Platonicum (1604), Kupferstich: Jan Saenredam, nach dem Ölgemälde von: 
Cornelis Corneliszoon van Haarlem, im Auftrag von: Hendrik Laurenz Spiegel
© The Trustees of the British Museum .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 39

Abb. 3
Das Paradeigma des Anglers (Plat. Sph. 219a4–c4) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 70 

Abb. 4
Die Einteilung der hervorbringenden Kunst (ἡ ποιητική τέχνη) 
(Plat. Sph. 265a10–266d7) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 184

© 2023, Otto Harrassowitz GmbH & Co. KG, Wiesbaden 
ISBN Print: 978-3-447-12033-3 - ISBN E-Book: 978-3-447-39348-5


